
Zeitschrift: Entretiens sur l'Antiquité classique

Herausgeber: Fondation Hardt pour l'étude de l'Antiquité classique

Band: 47 (2001)

Artikel: Das Selbstverständnis spätrepublikanischer und frühaugusteischer
Dichter in ihrer Beziehung zu griechischer und frührömischer Dichtung

Autor: Schmidt, Ernst A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-660721

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-660721
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


III

Ernst A. Schmidt

DAS SELBS'IVERSTÄNDNIS
SPÄTREPUBLIKANISCHER UND

FRÜHAUGUSTEISCHER DICHTER IN IHRER
BEZIEHUNG ZU GRIECHISCHER UND

FRÜHRÖMISCHER DICHTUNG

Die Betrachtung der impliziten Literaturgeschichte in römischen

Dichtungen, nämlich des literaturgeschichtlichen
Selbstverständnisses der Dichter, schließt die Auffassung ein, dass

diese ein Interesse an der Literaturgeschichte nicht um dieser
selbst willen hatten — wohl eine verallgemeinerungsfähige
Einsicht zu Literaturgeschichte — sondern dass ihre Standortbestimmung

literaturgeschichtlich geprägt oder akzentuiert ist,
also nicht im Blick auf andere Künste, oder auf die Gesellschaft.
Der erhoffte Gewinn der Analyse solchen literaturgeschichtlichen

Selbstverständnisses ist nicht so sehr eine Korrektur oder

Ergänzung der traditionellen Literaturgeschichtsschreibung als

vielmehr ein vertieftes Verständnis der einzelnen Werke in ihrer
Geschichtlichkeit.

Angesichts der Rolle des Erstheitsanspruchs im betrachteten
Zeitraum ist mit einem Rückblick zu beginnen. Soweit wir
erkennen können, hat als erster römischer Autor Ennius einen
solchen Anspruch erhoben (fr. 208-210 Sk.: neque... nec...
ante hunc — nos ausi reserare). Er setzt damit eine etablierte

eigene römische Gattungs- oder Literaturgeschichte voraus.
Erstheitsanspruch besagt nicht Vaterlosigkeit oder
Geschichtsemanzipation, sondern ist im Gegenteil Positionsbezeichnung



98 ERNST A. SCHMIDT

im Blick auf eine überprüfbare von Lesern und Autor geteilte
römische Literaturtradition.

Erstheit wird in Rom entweder für erstmals von den Griechen

übernommene Gattungen und Formen oder für Neuheit
innerhalb einer (wenigstens von uns als solche angesehenen)

Gattungstradition beansprucht. Zu welchem Typ gehört
Ennius? Zu dem zweiten, wie auch die horazische Erstheitsprä-
dikation für Lucilius {sat. 1,10,48; 2,1,62 ff.), wie Vergil in

georg. 3,10 ff. (für ein Epos?), Horaz in carm. 3,25, Ovid in ars
3,346 {ignotum hoc aliis ille novavit opus) oder, indirekt und
spielerisch in met. 1,1: In nova fert animus... Im Licht dieser

späteren Erstheitsansprüche wäre aber gerade zu überlegen, ob
Ennius nicht vielmehr den Anspruch stellt, überhaupt das

römische Epos begründet zu haben, so dass Hellenisierung
einer vorhandenen Gattung und Neubegründung zusammenfallen,

während in den genannten späteren Fällen der neue
Gegenstand oder das neue Verfahren die Pionierleistung und
auch Neuheit der Gattung begründen (Invektive; Augustus; als

elegisches Ich eine mythologische Frau).

1) Ciceros autobiographische Epen

In seinen autobiographischen historisch-panegyrischen Epen
De consulatu suo (60 v.Chr.) und De temporibus suis (54 v.Chr.)
schließt sich Cicero formal an die Annales des Ennius an1. Da
seine Bewunderung für diesen in seinem Gesamtwerk evident
ist, erscheint die epische Enniusnachfolge als geradezu
selbstverständlich. Aber für das dichterische Selbstverständnis ist
doch dreierlei zu bemerken. Einmal kann Cicero in dieser Hinsicht

keine Neuerung beansprucht haben. Zweitens gilt, dass er
den römischen Epiker nicht nur bewundert, sondern ihn auch
als geschichtlich unüberholt angesehen hat. Er kennt kein

1

Vgl. dazu bes. H.D. Jocelyn, "Urania's Discourse in Cicero's Poem On His
Consulship-. Some Problems", in Ciceromana 5 (1984), 39-54; S.M. GOLDBERG,

Epic in Republican Rome (New York-Oxford 1995), Kap.6: "Ciceronian Sirens".



SPATREPUBLIKANISCHE UND FRUHAUGUSTEISCHE DICHTER 99

anderes späteres römisches Modell. Und schließlich lässt seine

Ennius-Imitatio erkennen, dass er die Enniusepigonen der

vorangegangenen Generationen2 als solche betrachtet und in
seinen Dichtungen an ihnen vorbei zu dem Vater des Hexameterepos

zurückkehrt, nicht anders als Vergil in seinen Bucolica die

spätere nachtheokritische Bukolik in seiner Theokritrenaissance
transzendiert.

Beide Epen besaßen wie die Annales einen Götterapparat3.
Das Konsulatsepos begann mit einer Götterversammlung4.
Jocelyn und Canfora ziehen außerdem Ennius, ann. 106b-109
Sk. als Ciceros Modell heran, d.h. die Götterversammlung, die
der Apotheose des Romulus vorangeht5. Fr. 12 Blänsdorf, o

fortunatam natam me consule Romam! macht aus dem Konsul
Cicero einen zweiten Romulus, indem Rom in seinem Konsulat

neu geboren wird. Die höhnische Anrede Ciceros als

2 Vgl. zu diesen S.M. GOLDBERG (o. Anm.l), 135 f.
3 L. CANFORA, "Altri riferimenti ai poemi ciceroniani nell' Invectiva in

Ciceronem", in Cicerontana 5 (1984), 101-109 hat geklärt, dass die pseudo-sal-
lustische Ciceroinvektive in §3 das Epos De consulatu suo im Visier hat und in §7
De temporibus suis. Es hat also in beiden Epen eine Gotterversammlung gegeben;
die ausdruckliche Einladung durch Jupiter Optimus Maximus scheint nur fur De
temporibus suis zu gelten und stimmt mit der fur das Ende von Buch 2 dieses

Epos bezeugten Jupiterrede uberein.
4 Von den Zeugnissen, die ohne Werkangabe von dem concilium deorum

handeln, weist die Formulierung in der Ciceroinvektive im Corpus Sallustianum
3, se Cicero dicit in concilio deorum immortahum fuisse, inde missum huic urbi civi-
busque custodem absque carnificis nomine, qui civitatis incommodum in gloriam
suam ponit. quasi vero non illius comuratioms causa fiierit consulatus tuus et idcirco
res publica disiecta eo tempore, quo te custodem habebat eindeutig auf De consulatu

suo.
5 H.D. Jocelyn (o.Anm.l), 42 f.; L. Canfora (o.Anm.3), 104 f. — J.

BLÄNSDORF (ed.), Fragmenta Poetarum Latinorum Epicorum et Lyricorum praeter
Ennium et Lucilium (Stuttgart und Leipzig 1995) weist das Testimonium SALL.

In Cic. 3 De temporibus suis zu: fr. 17 (1). — L.P. WILKINSON, "Cicero and the
relationship of oratory to literature. 4. Verse", in E.J. KENNEY and W.V. CLAUSEN

(edd.), Latin Literature (The Cambridge History of Classical Literature, vol.
II), Part 3: The Late Republic (Cambridge 1982; paperback 1983), 71-73, hier
73, bemerkt im Widerspruch zu diesem Zeugnis, das eindeutig von der Berufung

zum Wächteramt handelt: "Cicero apparently described the Dichterweihe of
Cicero, welcomed to Olympus by Jupiter and taught the arts by Minerva".



100 ERNST A SCHMIDT

Romule Arpmas in der Invektive des Sallustcorpus §7 zielt auf
diesen Anspruch6. Das ennianische Epos ist also nicht nur
stilistisches und formales Vorbild gewesen, sondern auch motivisch

und thematisch. Das nationalromische Geschichtsgedicht
des Begründers bleibt auch wegen seiner Haltung und Thematik

weiterhin aktuell.
Die Enniusbewunderung und epische Enniusnachfolge

bedeuten nicht, dass Cicero, allem Neuen abgeneigt, diesen

reproduzieren oder bei ihm stehenbleiben zu müssen geglaubt
hatte7. Vielmehr legt sein Bild der Geschichte der romischen
Rhetorik im Brutus per Analogieschluss nahe, dass er der
Ennius von heute sein und so dichten wollte, wie es dieser als

Zeitgenosse getan hatte. Andererseits stand er der Dichtung
seiner Zeit keineswegs ablehnend gegenüber, wie nicht allein
sein Urteil über Lukrez8 oder Archias9 erkennen lasst. Seine

Kritik an den poetae novi ist spater und betrifft deren Anschluss

an Euphorion10; sie lasst sich weder zu allgemeiner und von
Anfang an eingenommener Ablehnung der zeitgenössischen
Poesie verallgemeinern11 noch zu einem radikalen Geschmackswechsel

systematisieren dergestalt, dass er zu einem gegebenen
Augenblick von Alexandrinismus zu ennianischem Archaismus
und grundsatzlichen Antialexandrinismus ubergegangen
ware12. Das Urteil des Q. Mucius Scaevola über den Marius,
der im zeitlichen (und sachlichen) Zusammenhang mit den

6 Vgl. A Traglia, La lingua dt Ciceronepoeta (Bari o J 1950), 45
7 Vgl A TRAGLIA (o Anm 6) Cicero "non e un pedissequo lmitatore" der

Sprache des Ennius
8 AdQfr 2,10(9),3 (54 vChr)
9 Vgl u S 107-109
10 Vgl A. Traglia (o Anm 6), 51 f
11 Die Zeugnisse, insgesamt vier, wenn man noch eine Kritik an Euphorion

hinzunimmt, sind diese Att 7,2,1 (Nov 50 vChr), orat 161 (46/45 vChr),
Tusc 3,45 (45 vChr), div 2,133 (45 vChr) Vgl dazu W CLAUSEN, "Cicero
and the New Poetry", in Ciceroniana 5 (1984), 91-100

12 Vgl A Traglia (o Anm 6), 48; F Della Corte, "Avanguardie e retro-
guardie poetiche in Cicerone", in Ciceroniana 5 (1984), 21-38, hier 37,
Anm 27



SPATREPUBLIKANISCHE UND FRUHAUGUSTEISCHE DICHTER 101

beiden Epen entstand, nämlich kurz vor De legibus (52
v.Chr.)13: canescet saeclis innumerabilibus (fr. 1 Bl.), entspricht
Catulls Urteil über Cinnas Zmyrna: Zmyrnam cana diu saecula

pervoluent (95,6) und Cinnas Wunsch für die Dictynna Catos,
saecula per maneat nostri Dictynna Catonis (fr. 14 Bl.) wie auch
Catulls Wunsch für seine eigenen Dichtungen: plus uno maneat

perenne saeclo (1,10).
Ciceros eigene Jugenddichtung, also u.a. die Aratea,

entsprach ganz dem alexandrinischen Zeitgeschmack. Er kann

unmöglich in seine Neoterikerkritik seine eigenen poetischen
Werke eingeschlossen haben14, ganz abgesehen davon, dass er
aus seinen Aratea noch in seinen letzten Lebensjahren zitiert.
Andererseits: waren die Aratea, dieses "prodotto di tipo squisi-
tamente alessandrino"15, deshalb unennianisch oder so von
Cicero empfunden worden? Eine hexametrische Ubersetzungsdichtung,

die Formen enthalt wie den Infinitiv auf -ier16 oder
den Genitiv von Substantiven der ^-Deklination auf -ai17,

zusammengesetzte Adjektive gebraucht wie Arquitenens, levipes,

mollipes, sagittipotens, sigmpotens, spiniger, tristificus, umifer und
Enniusvokabeln wie aplustra oder flameri?.x% Es ist eher eine

Beobachtung als eine These, dass die Aratea sprachlich-stilistisch

ennianischer als De consulatu suo waren19.

13 Vgl. K. BÜCHNER, "M. Tulhus Cicero: Fragmente der Dichtungen
Ciceros", in RE VII A 1 (1939), 1236-1274; hier: 1254 ff., L.P. WILKINSON (o.

Anm.5), 72 n.l; F. Della Corte (o Anm.12), 33; L. Canfora (o. Anm.3),
106-108.

14 Vgl A. Traglia (o. Anm.6), 49.
15 A. Traglia (o. Anm.6), 51 f.
16 Vgl A. Traglia (o. Anm.6), 106 f.
17 Vgl. A. Traglia (o. Anm.6), 108.
18 Vgl. A. Traglia (o. Anm.6), 35; 68 f.; 76 f.; 79 f.; 118-121.
19 Vgl A. Traglia (o. Anm.6), 107 f.: von 6 Belegen -ier 5 in Aratea, von 9

Belegen -ai 7 m Aratea\ 70 ff: in 551 Hexametern der Aratea 165 Praesenspar-

tizipien auf -nt-, davon 85 mit Verbalkonstruktion, öfter Partizipienhaufung in
einem Vers (vgl. v.124 und 306 mit Enn. ann 184, 198, 498 Sk.), alles wie
Enmus; in De consulatu suo auf 88 Verse nur 4 Ptc. praes. auf -nt- mit Verbaler-

ganzung.



102 ERNST A. SCHMIDT

Für die Götterversammlung im zweiten Buch von De tempo-
ribus suis bezeugt Cicero brieflich [Ad Q.fr. 3,1,24; 54 v.Chr.)
eine Rede Apollos. Der gleichen Götterversammlung gehört
die in einem früheren Brief an den Bruder [Ad Q.fr. 2,8,1; 55

v.Chr.) erwähnte Jupiterrede an20. Während in De consulatu suo
Cicero zum Wächter der Stadt bestellt worden ist (durch Jupiter?),

scheint Jupiters Rede hier allgemeineren Charakter21

gehabt zu haben: suadesque schreibt Cicero an Quintus, ut
meminerim Iovis orationem, quae est in extremo illo22 (sc.

secundo) libro. ego vero memini, et ilia omnia (sc. Iovis orationem)

mihi magis scripsi quam ceteris. Hier deutet mihi scripsi
auch eher auf einen gerade verfassten Text — noch ist, im
Februar 55 v.Chr., das Epos nicht publiziert23 — als auf das

fünf Jahre zurückliegende Gedicht.

20 Diese Gotterversammlung und diese Jupiterrede sind von der fur De
consulatu suo erschlossenen Götterversammlung (mit Jupiters Worten dort)
verschieden. K. BÜCHNERS Bemerkung (o. Anm. 13), 1251: "Es ist stets nur die
Rede von einem concilium", gemeint als Argument, dass Cicero in seinen

autobiographischen Epen insgesamt nur einmal diese epische Form gewählt
habe, ist, selbst abgesehen von L. CANFORAs (o. Anm.3) Analyse von SALL. In
Cic3-7 (fur jedes Epos jeweils eine Gotterversammlung bezeugt), nicht
stichhaltig: Die Ciceroinvektive und Quintilian kritisieren nicht das Faktum der
Darstellung einer Götterversammlung, sondern die Selbstuberhebung Ciceros in
der epischen Darstellung seiner Teilnahme am olympischen concilium-, ob er das

ein- oder zweimal getan hat, war für die Kritik unerheblich.
21 J. SOUBIRAN (ed.), Ciceron. Aratea. Fragmentspoetiques. Texte etabli et tra-

duit (Paris 1972), 248 n.l meint: "II est possible [L.A. Constans, ed. G. Bude de
la Correspondance, n. ad loci] que Jupiter y ait invite Ciceron 'ä preferer ä la

politique l'etude de la philosophie et des lettres'." Vgl. ClC. de orat.3,13: Mihi qui-
dem, Quinte frater, [...] sententia saepe tua vera ac sapiens videri solet, qui [...] me

semper ab omni contentione ac dimicatione revocasti. Vgl. 1,3 f.
22 L. CANFORA (o. Anm.3), 103 f. wundert sich über illo, ohne indessen den

Bezug auf De temporibus suis, Buch 2 grundsatzlich in Zweifel zu ziehen. (Seine
Frage, ob nicht auch an De consulatu suo zu denken sei, hat weiter keine
Konsequenzen). Aber illo ist ganz naturlich, wie sollte denn am Ende des Buches' hier
anders ausgedruckt werden? Ware denn hoc oder isto besser? Wie natürlich illo
ist, zeigt ein Beispiel eben aus dem unmittelbaren Kontext: ego vero memini et
ilia omnia mihi magis scripsi quam ceteris.

23 Vgl. L. CANFORA (o. Anm.3), 103; selbst im Dez. 54 v.Chr. ist das noch
nicht der Fall (fam. 1,9,23).



SPATREPUBLIKANISCHE UND FRUHAUGUSTEISCHE DICHTER 103

Ciceros Epen weisen zumindest diese vier Neuerungen auf.

(i) Schriftstellerische Darstellungen eigener Taten oder
Lebensabschnitte, Berichte also über das eigene Konsulat,
Tatenberichte oder Autobiographien, waren bisher nur in Prosa

verfasst worden24. Die Neuerung einer poetisch-epischen
Behandlung25 war Cicero zweifellos bewusst. Immerhin hatte

er insofern einen Vorläufer, als in der Odyssee der Held ebenfalls,

für seine Irrfahrten und Abenteuer, als sein eigener
epischer Sänger dargestellt ist.

(ii) Nach der traditionellen Deutung der Rede der Muse
Urania am Ende des zweiten Buchs von De consulatu suo26

hätte Cicero eine revolutionäre Neuerung gewagt, was erst
Jocelyn erkannt hat: "If this is true Cicero was guilty of yet
another breach of first century B.C. epic conventions. The
Muses talked to poets but they did not talk to heroic warriors,
much less to contemporary politicians"27. Jocelyn legt nun aber

überzeugend dar, dass sie sich nicht an den Konsul Cicero im
Dezember 63 wendet, sondern an den Dichter des Jahres 6028.

Für die Rede der Calliope am Ende von Buch 3 des

Konsulatsepos versteht es sich angesichts der Stellung am Werkschluss
fast von selbst: diese Musenworte sind Teil der o-cppayf;29 und
also mit größter Wahrscheinlichkeit an den Dichter gerichtet.

24 Z.B von M. Aemilius Scaurus (vgl. Cic. Brut 112- tres ad L Fufidium
libri scripti de vita ipsius. Scann laudibus), Sulla (Res suae-, cf. PriSC., in GL
2,476,4: Sulla in vicesimoprimo rerum suarum. Zu Sulla vgl F. Leo, "Die romische

Poesie in der sullanischen Zeit" (1914), in Ausgewählte Kleine Schriften I
(Roma 1960), 249-282, Rutilius Rufus {De vita sua-, cf. Char, gramm. p 154,5-
6 Barwick), Lutatius Catulus (vgl. Cic. Brut. 132: ex eo hbro quem de consulatu

et de rebus gestis suis conscriptum misit [sc. Q Catulus] ad A Furtum poetam,
familiärem suum). Vgl. Cic. fam. 5,12,8: cogar fortasse facere quod non nullt saepe

reprehendunt: scnbam ipse de me, multorum tarnen exemplo et clarorum virorum-,
TAC. Agr. 1,1.

25 Vgl. A. Traglla (o. Anm.6), 42; K. Buchner (o. Anm.13), 1248.
26 Vgl. Z.B K. Buchner (o.Anm.13), 1246 f. So auch, trotz H.D. JOCELYN,

wieder E. COURTNEY (ed.), The Fragmentary Latin Poets (Oxford 1993), 162.
27 H.D. Jocelyn (o.Anm.l), 44.
28 H D. Jocelyn (o.Anm.l), 44-46.
29 ClC. Att. 2,3,4 spricht von seiner xoctocxAei.;



104 ERNST A SCHMIDT

Jedoch steckt in den durch ein briefliches Selbstzitat erhaltenen
Versen, gerade wenn sie dem Dichter gesagt sind, eine Aussage,
die nach der von Jocelyn überwundenen Deutung der Uraniarede

(als einer an den epischen Helden gerichteten) auch diese

enthalten hätte. Ihre Neuheit muss dem Dichter bewusst gewesen

sein.

interea cursus, quos prima a parte mventae
quosque adeo consul virtute animoque petisti,
hos retine atque auge famam laudesque bonorum.

Das politische Handeln und das feiernde Gedicht bilden eine
Einheit; sie entstammen einem einheitlichen Lebensentwurf
und werden von der gleichen gottlichen Ordnungsmacht, den

Musen, legitimiert. Cicero hat mit seinen Musenreden die Einheit

seines Wirkens, von der Politik bis zur Poesie, unterstrichen

und die Angemessenheit, ja, geradezu Notwendigkeit der

poetischen Selbstfeier begründet30. Die Musenrede schlagt
gewissermaßen die Brücke von Ennius' musischer römischer
Geschichte zu Horazens großer Musenode, carm. 3,4.

(iii) Die Musenreden selbst als solche stellen eine weitere

Neuerung im historischen Epos dar. Sie gehören seit Hesiod in
die Tradition der Lehrdichtung bzw. des aitiologischen
Kollektivgedichts, wie der Aitia des Kallimachos und der Fasten

Ovids. Sie sind nicht Teil der epischen Handlung, sondern

poetologische Kommunikation mit dem Leser. Auf einer Meta-
Ebene zum narrativen Corpus stehend, sind sie also auch kein
Teil des epischen 'Götterapparats' der Handlung.

Zweimal ist, jeweils ohne Nennung des Werks, Minerva
bezeugt, die Cicero alle Fähigkeiten/Kunste/Wissenschaften

30 Mit diesem Urteil gehe ich über K BUCHNER (o.Anm 13), 1266 ("In
seinem Gedichte über das Konsulat und seine Zeit ging er dann ganz eigene Wege,
als er sein Konsulat unter den Gedanken stellte, daß in ihm Geist und Ordnung
über die Gewalten der Unordnung gesiegt haben") insofern hinaus, als ich auch
noch die Dichtung als Handlung unter diesen Gedanken stelle und diese Einheit
von politischer Tat und sie feiernder Dichtung m der Form der Dichtung dargestellt

sehe.



SPATREPUBLIKANISCHE UND FRUHAUGUSTEISCHE DICHTER 105

gelehrt habe31. Der Kontext des Testimoniums in der Invektive
des Sallustcorpus weist es ebenso De temporibus suis zu wie das

Auftauchen der ahnlichen Aussage in De domo sua 144, indem
eine analoge Doppelverwendung eines Motivs (Italien trägt
Cicero auf den Schultern in die Heimat zurück) auch zwischen
Post reditum in senatu und diesem zweiten Epos zu beobachten
ist32. Daraus folgt nicht, dass Minerva in der Götterversammlung

selbst aufgetreten sein muss; es könnte sich um eine Aussage

handeln, die Cicero in einer Rede gemacht hat oder die in
der Götterversammlung geäußert worden ist33. Minerva als

Lehrerin 'in allen Künsten' kann kaum auf rhetorisch-literarisches

Können eingeschränkt werden34. Ihre Lehre und Hilfe
standen offenbar im Zusammenhang mit Ciceros politischem
Handeln; in De domo sua 144 ruft er, nach Iupiter Optimus
Maximus, und Iuno Regina, als dritte der kapitolinischen Trias
Minerva, die custos urbis, an, quae semper adiutrix consiliorum

meorum, testis laborum extitisti. So wurde auch mit ihr der

Zusammenhang von Praxis im Staat und dem Dichten über
dieses politische Tun und also diese den Dichter seiner eigenen

31 SaLL. In Cic. 7:...quem Minerva omnts artis edocuit. (ClC. fr. 17 [2]
Blansdorf); QUINT, inst. 11,1,24 Minervam, quae artes eum edocuit (von
BLANSDORF in ClC. fr. 16 [2] QUINT loc cit ubergangen). — Quintilian ist
nicht von der Ciceroinvektive abhangig, denn das Weglassen von Italia exulem
humeris suis reportavit, das von den Vertretern dieser Meinung auf Post reditum in
senatu 39 zurückgeführt wird, wurde voraussetzen, dass er eben aus Kenntnis der
Epen wusste, dass diese Szene in De temporibus suis nicht vorkam Vgl. L. Can-
FORA (o. Anm.3), 101 f. Quintilian wiederholt allgemeine Vorwurfe und trennt
nicht zwischen den beiden Epen (in carminibus).

32 Vgl. Anm.35. — Bei E. COURTNEY (o Anm.26), 157 f. dem Konsulatsepos

zugewiesen.
33 H D. Jocelyns (o Anm 1), 41 Auffassung, Cicero habe sich ebenso wie

gegenüber Jupiter auch gegenüber Minerva im direkten Gesprach dargestellt,
geht aus den Zeugnissen (quem artes edocuit, artes eum edocuit) nicht nur nicht
hervor, sondern wird von ihnen sogar eher zweifelhaft gemacht. Es ist wohl auch

zu beachten, dass in Quintihans Zeugnis das Perfekt edocuit in dem Satz über
Minerva neben dem Praesens advocatur bei Ciceros Einladung zur Gotterver-
sammlung steht

34 Oder gar auf Poesie, wie es L.P. WILKINSON (o. Anm.5), 73 tut.



106 ERNST A. SCHMIDT

Taten legitimierende Einheit in Cicero betont. Die Verbindung
der kapitolinischen Minerva mit der griechischen Pallas Athene
präfiguriert die Personalunion von Staatsmann und Dichter, so
dass Minerva zu der Strategie gehört, den problematischen
Charakter des poetischen Unternehmens zu mildern und die
Selbstfeier im Epos auf dem Fundament musisch-geistiger
Begründung des gesamten eigenen Handelns als geradezu
natürlich erscheinen zu lassen35.

(iv) So gewagt die durch Anklang an Ennius vermittelte
Gleichstellung mit Romulus ist, ungewöhnlicher ist, dass der

epische Held in beiden Gedichten an der Götterversammlung
teilnimmt. Jocelyn meint dazu, zeitgenössische Kritiker hätten
wohl tadelnd eingewandt, bei Ennius gehöre die
Götterversammlung zum Heroenzeitalter; auch hätten die Aufgeklärten
nicht mehr an direkten Umgang von Göttern und Menschen
geglaubt36. Von Ciceros literaturgeschichtlichem Selbstverständnis

her wird man das anders sehen. Er hat die
Götterversammlung offenbar gerade deshalb gewählt, weil sie, durch
Ennius sanktioniert, eindeutig 'poetisch-episch' war37 und er so
auch vermeiden konnte, in Rom, in der Welt des politischen
Alltags, auf dem Forum oder in seinem Stadthaus den Besuch

etwa des Götterboten Merkur zu erhalten. Auch garantierte das

Enniuskleid den römisch-politischen Charakter des epischen
Bauelements der Götterversammlung.

35 Da quem Minerva omnis artis edocuit, wie es in der Invektive heißt, geradezu

Übersetzung von ov SeSaev ITxXXac A0y)vy) / zz'/yry -rnxMiolry ist {Od.
6,233 f. und 23,160 f.: Goldschmied) (vgl. L. CANFORA [o. Anm.3], 101),
wahrend die Aussagen über Minerva m De domo sua 144, insbes. adiutrix consi-
liorum meorum, eher dem Beistand der Schutzgottheit des Odysseus entsprechen,
verbindet Cicero in sich gewissermaßen den Helden Odysseus und den Kunstler.
Das Goldschmiedgleichnis steht in der Odyssee an beiden Stellen zur Erhellung
der Verschönerung des Helden durch Athene, die ihn "großer und voller
anzuschauen macht" {Od. 6,229 f.; 23,156 f.). Mit Minervas und der Musen
Beistand macht auch Cicero in seinen Epen sich 'großer und voller anzuschauen.

36 H.D. JOCELYN (o.Anm.l), 43.
37 Vgl. S.M. GOLDBERG (o. Anm.l), 143: "a suitably epic aura, which for

Cicero and his audience meant Ennian".



SPATREPUBLIKANISCHE UND FRUHAUGUSTEISCHE DICHTER 107

Die Unverschämtheit, welche die Invektive des sallustischen

Corpus Cicero vorwirft38, betrifft insbes. die in der Tat auffallende

Neuerung, dass der epische Held, also Cicero, an den

Götterversammlungen teilnimmt. Die Kritik gilt aber weder
der poetischen Neuerung als solcher39 noch ihrer Anstößigkeit
im Blick auf zeitgenössische Aufgeklärtheit oder religiöse
Bedenken, sondern allein der in der Konstellation liegenden
Überheblichkeit. Auch Quintilian {inst. 11,1,23 f.) denkt
offenbar zumal an die Teilnahme an einer Götterversammlung,
wenn er bedauert, dass Cicero in seinen Dichtungen nicht auf
Aussagen und Darstellungen verzichtet habe, quae sibi... secu-

tus quaedam Graecorum exempla permiserat. Er kennt also keine
römische Parallele; ob ihm ein griechisches Beispiel
vorschwebte, lässt sich seiner Formulierung nicht entnehmen40.

Man kann aber vermuten, woran er hätte denken können oder
sollen.

Cicero schätzte den griechischen Dichter Archias von
Antiochien, den er 62 v.Chr. gegen die Anklage verteidigte,
sich das römische Bürgerrecht angemaßt zu haben. Er erhoffte
sich damals von ihm ein panegyrisches Gedicht über seine
Taten. Das bekennt er selbst in seinem Plädoyer, wo er sogar
sagt, Archias habe damit bereits begonnen41. Doch schon im

38 Sall. In Cic.7\ sed quid ego plura de tua insolentia commemorem, beim
Ubergang von De consulatu und Marius zu De temporibus suis\ die Kritik ist hier
auf die Gotterversammlung des letzteren bezogen.

39 Fur die es immerhin einen halben Vorlaufer gibt, indem in dem Concilium
deorum des Lucilius Neptun wünscht, Karneades konnte an der Beratschlagung
teilnehmen (Fr.31 M.).

40 H.D. JOCELYN (o.Anm.l), 43 mit Anm.33 bemerkt mit zu großer Sicherheit:

"The only genuine epic models for the Ciceronian episode were in Greek

poems which had won no esteem even among the Greeks. [...] Quintilian
probably had in mind some of the epic poems written about the deeds of Alexander
and the successor kings. For the evil reputation of Choerilus see Hor. epist.
2,1,232-4 and Porph. ad loc."

41 ClC. Arch. 28: Nam quas res nos in consulatu nostro vobiscum simulpro
salute huius urbis atque imperi et pro vita avium proque unwersa re publica gessi-
mus, atttgit hie versibus atque mchoavit quibus auditis, quod mihi magna res et
lucunda visa est, hunc ad perficiendum adornavi. §31: qui etiam his recentibus



108 ERNST A SCHMIDT

nächsten Jahr (61) hatte sich diese Hoffnung zerschlagen {Att.
1,16,15).

Wie war Archias als epischer Panegyriker römischer
Staatsmänner ausgewiesen, dass Cicero gerade ihn als seinen Dichter
gewinnen wollte?42 Im Konsulatsjahr von Marius und Lutatius
Catulus (102 v.Chr.) als junger Mann nach Rom gekommen,
hatte er schnell die Protektion und Freundschaft höchster
aristokratischer Familien gewonnen, der Lutatii, Luculli, Metelli.
Schon bald nach 100 verfasste er ein episches Gedicht über den

Kimbernkrieg, in dem er den Sieger Marius feierte43. Später
schrieb er ein Epos über den Dritten Mithridatischen Krieg
(74-64) zur Verherrlichung der Leistungen des Lucullus.
Cicero beschreibt Arch. 21 den Inhalt dieses Gedichts44 und
geht sogleich danach auf Ennius und Scipio Africanus (§22 f.)
sowie das dem Mann aus Rudiae gewährte Bürgerrecht ein,

wogegen er die Anklage gegen Archias stellt.
Archias ist also der Ennius von heute45 — aber Cicero auch

der Scipio von heute, die zurückhaltendere forensisch-prosaische

Variante zur ennianisch-poetischen Romulusstilisierung
im eigenen Epos. Die Vermutung, er habe, als er selbst seine
Taten und Erfahrungen feierte, sich auch an den Dichtungen
des Archias orientiert, liegt also nahe, wenn sie auch weder zu
beweisen noch zu widerlegen ist46. Sicher ist dagegen, dass er
im Blick auf poetische Errungenschaften nicht hinter Archias
zurückfallen wollte oder zurückgefallen ist. Für ihn bestand
kein Gegensatz zwischen Ennius und Archias, zwischen dem
nationalrömischen Epos und zeitgenössischen hellenistischen

nostris vestrisque domesticis periculis aeternum se testimonium laudis daturum esse

profitetur.
42 Die durchweg ciceromschen Zeugnisse bequem m SH 194-197.
43 ClC. Arch 19: et Cimbricas res adulescens attigit et ipsi ilh C. Mario qui

durior ad haec studia videbatur lucundus fuit.
44 Vgl. auch yte.1,16,15: Luculhs [...] Graecum poema condidit.
45 Vgl. F. Della Corte (o. Anm. 12), 35: "Archia e il nuovo Ennio".
46 A. Traglia (o. Anm.6), 52 (ohne Begründung wie von einer festen Tatsache

redend) Archias war fur Cicero "maestro e modello anche quando si accinse
alla composizione dei poemi dl tipo enmano".



SPÄTREPUBLIKANISCHE UND FRÜHAUGUSTEISCHE DICHTER 109

Epen. Offenbar lag daher von vornherein für ihn auch kein
Problem darin, Ennius, den nationalrömischen Epiker, mit
Ennius, dem Alexandriner, zusammenzudenken.

Die Peinlichkeit, die Rolle eines Archias übernehmen zu
müssen, als homo novus, sich selbst zur Feier, der Klientenpoesie

eines Graeculus zu Ehren der vornehmsten alten Geschlechter

Roms zu folgen, wird gemildert durch Ciceros berechtigtes
Selbstverständnis, dass er in seiner Person, vermittelt durch die
Einheit der Musen, gleichsam Scipio und Ennius vereinte. Die
fiducia morum, die nach Tacitus (Agr. 1,1,3) die alten Autoren
von Autobiographien leitete, jener antike Grundsatz, den am
schönsten Pylades in Goethes Iphigenie ausspricht: "Fühlst du
dich recht, so mußt du dich verehren" (v.1451), war bei Cicero
eine fiducia Musarum geworden, quae lene consilium dant et

pedibus magnum Olympum pulsant.
Die implizite literaturgeschichtliche Standortbestimmung

Ciceros in seinen autobiographischen Epen kann demnach in
der folgenden Weise pointiert werden. Autobiographische
Prosaschriften römischer Staatsmänner der letzten Generation belegen
eine neuere auch literaturgeschichtliche Entwicklung und
legitimieren die Selbstdarstellung. Für die poetische Darstellung
römischer politischer Taten ist das Epos des Ennius das grundlegende

Orientierungsmuster. Das zeitgenössische panegyrische

Epos (Archias), hellenistisch wie die Annales, steht für Cicero
nicht im Gegensatz zu diesen. Darüber hinaus scheint es neue
Formen der Erhöhung des Helden vorgegeben zu haben47. Das

gesteigerte Bedürfnis nach Selbstinterpretation des epischen
Geschehens führte zu Musenreden aus der Tradition des Lehrgedichts

bzw. lehrhafter Dichtungen. Die Legitimation episch-poetischer

Selbstfeier fand in der Einheit der musischen Inspiration

47 Jedenfalls ist diese Vermutung der von H.D. JOCELYN (o. Anm.l)
vorzuziehen, der an Alexanderepen (vgl. o. Anm.40) denkt. E. NORDENS Vermutung
(.Ennius und Vergilius [Leipzig-Berlin 1915], 117 f.), Cicero habe das Motiv von
Coelius, der es dem Hannibalhistoriker Silenos verdanke (Traum Hannibals,
worin er zu einer Götterversammlung geladen wurde), wird von E. COURTNEY

(o. Anm.26), 157 erneuert.



110 ERNST A SCHMIDT

(Musen, Minerva) des politischen Handelns des Helden und
des literarischen Werks ebenso wie in der politischen Zielsetzung

auch der Gedichte ihre eigentliche Pointe. Literaturge-
schichtlich stellen sich Ciceros autobiographische Epen damit
einerseits neben Caesars gleichzeitige Commentarii de hello Gal-
lico, in denen die Einheit der Taten des Feldherrn und des

Schriftstellers auf der wechselseitigen Abbildung pragmatischer
Rationalität und klarer Analyse beruht48, und andererseits in
den Rahmen von Ciceros eigener literarischer Tätigkeit in diesen

Jahren, insbes. der Publikation seiner konsularischen Reden
und der ihnen folgenden großen Werke De oratore und De re

publica.

2) Lukrez

Lukrez gibt seinem Leser die Neuheit seines Unternehmens
deutlich zu verstehen. Philosophische Dichtung ist in der
römischen Literaturgeschichte neu.

Ausdrücklich erhebt er für sich selbst Erstheitsanspruch in 1,

921-950 bzw. 4, 1-25 mit Neu- und Erstheitsvokabular: avia
Pieridum peragro loca nullius ante / trita solo, iuvat integros
accedere fontis / atque haurire, iuvatque novos decerpere flores /
insignemque meo capiti petere inde coronam / unde prius nulli
velarint tempora Musae. Der Erstheitsanspruch betrifft die
philosophische Dichtung in Rom und in lateinischer Sprache.

Im fünften Buch wird die Erstlingstat im Zusammenhang
mit der Geschichtlichkeit unserer Welt beansprucht. Der
vorletzte Paragraph (5, 1440-1447) skizziert eine Stufe in der
Kulturentwicklung, die durch befestigte Städte, Aufteilung der
Erde, Seehandel, Bundesgenossen und Verträge charakterisiert
ist. In diese Zeit fällt, offenbar in ursächlichem Zusammenhang

mit diesen Konstituenten der Entwicklungsstufe, der

48 Vgl. H. FRANKEL, "Uber philologische Interpretation am Beispiel von
Caesars Gallischem Krieg" (1933), m Wege und Formen fruhgriechischen Denkens
(München 21960), 294-312.



SPATREPUBLIKANISCHE UND FRUHAUGUSTEISCHE DICHTER 111

Beginn historischer Uberlieferung durch Dichter, also die
Entstehung des Epos. Die Schrift war nur wenig früher erfunden
worden, weshalb wir über die episch-geschichtliche Überlieferung

zurück nur mit Hilfe von Vernunftschlussen kommen
können (was Lukrez eben in seiner Kulturentstehungslehre
getan hat). Im ersten Großteil des Buchs, über die Endlichkeit
unserer Welt, also ihren Anfang und ihr Ende, steht ein
Abschnitt über ihre Jugend (v.324-350). Es gibt keine
Nachrichten über Ereignisse vor dem Krieg um Theben und dem

Untergang Trojas. Es ist noch nicht lange her mit dem Anfang
der Welt. Noch heute werden Künste verfeinert oder entstehen

überhaupt erst. Vor kurzem erst ist die Naturerkenntnis gefunden

worden, womit Lukrez naturlich die Physik Epikurs meint,
et banc primus cum primis ipse repertus / nunc ego sum in patrias
quipossim vertere voces (5, 336 f.).

Wahrend dieser letztere Erstheitsanspruch gleichsam die

Sprache plautinischer Prologe mit der Geschichtlichkeit der
Künste verbindet, ist der erste kallimacheisch eingefarbt. Zu
avia Pieridum peragro loca nullius ante / trita solo (1, 926 f. 4,
1 f.) hat E.J. Kenney Kalhmachos, fr. 1, 27 f., xsAsuOoup /
txTpiTCTOu^, herangezogen sowie die weiteren in solchen
Zusammenhangen zu zitierenden poetologischen Aussagen, und er
hat generell, gegen das Diktum von Wilamowitz und in
Aufarbeitung der Literatur, Lukrezens Kenntnis alexandrinischer
Poesie, insbes. der Epigrammatik und der zeitgenössischen
Liebesdichtung, hervorgehoben49. Das altere Bild eines isolierten
dichterischen Traditionalisten lasst sich nicht halten. Lukrez ist
wie Cicero ein poeta doctus und ein poeta novus, was nicht Neo-
terikersein bedeuten muss, aber Berührung mit der literarischen

Bildung der Zeit meint und Umgang in einem Bildungsmilieu,

wo der neue Geschmack und alexandrinische
Lesekultur galten. Seinem Adressaten Memmius hatte er auch
wohl von vornherein Altvaterisches nicht zumuten dürfen.

49 Vgl. E.J KENNEY, "Doctus Lucretius" (1970), in Probleme der Lukrezfor-
schung, hrsg von CJ CLASSEN (Hildesheim-Zunch-New York 1986), 237-265



112 ERNST A. SCHMIDT

Diese Einsicht in die literarische Zeitgenossenschaft mit Cicero
und dem generellen Dichtungsgeschmack der Fünfzigerjahre ist

um so stärker zu betonen, als Lukrez qua Philosoph offenbar

gänzlich isoliert war und sein wollte. Sedley (vgl. Anm. 51) weist
nach meiner Ansicht überzeugend ab, dass Lukrez Kontakte zu
dem neapolitanischen Epikureerkreis hatte, dass er nach- und
jungepikureische Schriften kannte, dass er gegen Stoiker polemisierte.

Lukrez ist in seinen Augen ein Fundamentalist, insofern als

er nur die Lehren des Lehrers Epikur, des Retters und Erlösers,
kennt und lehrt, allein aus Ilepi cpu<jsoj<; schöpft, in aller seiner
Polemik im Zeithorizont Epikurs bleibt und auch von
wissenschaftlichen Errungenschaften der zwei Jahrhunderte zwischen
ihnen unberührt ist.

Der Dichter beklagt die Armut der lateinischen Sprache im
Blick auf das philosophische Vokabular (1, 136-145); hier
muss er Pioniertaten vollbringen (novis verbis, v. 138). (Aber
hier war auch eine der Chancen großer neuer Dichtung, und
auch das hat Lukrez gewusst.) Er klagt nicht über fehlende

Eignung des Lateinischen für den Hexameter. Vielmehr kann er
sich sicher in die Nachfolge des ennianischen Epos stellen. In
dieser Hinsicht unterscheidet er sich nicht von den gleichzeitigen

Dichtungen Ciceros. Die Verwandlung der (griechischen)
epikureischen Naturphilosophie in (lateinische) philosophische
Dichtung als der Versuch der Wiedergewinnung des dichterischen

Anspruchs und der Würde vorsokratischer Philosophie
(Empedokles) konnte sich gewissermaßen selbstverständlich in
den Dichtungsbahnen der Annales bewegen50.

Es ist daher Ennius, dem Lukrez eine Erstheitsleistung
nachrühmt: Ennius ut noster cecinit qui primus amoeno / detulit
ex Helicone perenni fronde coronamj per gentis Italas hominum

50 Wahrscheinlich hatte schon die (hexametrische) Ablehnung eines natur-
philosophischen Gedichts bei Lucihus dies in ennianischer Sprache getan. Fr. 1

Marx lautet: Aethens et terrae gemtabile quaerere tempus. Wenn es geradezu ein
Enniuszitat sein sollte, wurde es wohl aus Homers Lehre über die rerum natura
stammen; vgl. dazu u. S. 114.



SPATREPUBLIKANISCHE UND FRUHAUGUSTEISCHE DICHTER 113

quae clara clueret (1, 117-119). Dies ist einer der ersten Belege
für den Verweis auf einen früheren römischen Dichter mit dem

Possessivpronomen 'noster'; Cicero, Balb. 51 (56 v.Chr.) und

rep. 1,25 (54-52 v.Chr.) gehören der gleichen Zeit an. 'Unser
Ennius' impliziert Nationalbewusstsein im Zusammenhang mit
der eigenen Literatur und ihrer Geschichte. Es geht um die

Begründung des hexametrischen Gedichts in Italien im Sinn
einer Übertragung von den Griechen her und d.h. um die Erst-
heitstat in der Tradition, in der Lukrez sich selbst sieht. Die
früheren römischen epischen Dichtungen des Livius Androni-
cus und des Naevius in Saturniern werden nicht als hierher
gehörig angesehen. Die Betrachtung ist also nicht spezifisch
gattungsbezogen ('Epos'), sondern umfassender und zugleich

enger: hexametrische Poesie, die das ennianische Geschichtsepos,

die homerischen Epen, das naturphilosophische Lehrgedicht

des Empedokles und Lukrezens eigene Dichtung
einschließt, andererseits nicht Epik allgemein, sondern nur die in
dem von den Griechen übernommenen Hexameter51. Dies
entspricht genau Ennius' eigener Darstellung.

Angesichts des von Ennius selbst hergestellten Zusammenhangs

zwischen Hexameter und Musen (vgl. fr. 206-210 Sk.)
könnte die Herkunft des immergrünen Kranzes vom Helikon
(Lucr. 1, 118) auch eine Anspielung auf die Musen bei Ennius
sein. Zwar ist der Helikon als Musenort in den Fragmenten der
Annales nicht belegt (und in fr. 208 Sk. ist nur von den Mu-
sarum scopuli die Rede), aber ihr Tanz auf dem Olymp (fr. 1

Sk.) schließt ihre Beziehung zum Helikon nicht aus, wie He-
siods Theogonie belegt: dort sind die Musen sowohl mit dem
Helikon als auch mit dem Olymp verbunden. Dennoch52 ist

51 Vgl. D. SEDLEY, Lucretius and the Transformation of Greek Wisdom (Cambridge

1998), 31: "Here we should note Lucretius' concern with literary pedigree,

and specifically with Ennius' pioneering role in the task which he is himself
now engaged in, that of re-creating for Latin readers the poetic genres of the
Greeks".

52 Bei der Annahme (aus Lucr. 1,117 f. und Prop. 3,3,1-6), Ennius habe
seine Homerbegegnung auf dem Helikon lokalisiert, ergeben sich Probleme; vgl.



114 ERNST A. SCHMIDT

eher der folgende Schluss zu ziehen: Lukrez hat mit dem Helikon

und dem immergrünen Kranz nicht Ennius zitiert,
sondern diesen — und damit sich selbst — in die Nachfolge auch
Hesiods gestellt, nämlich durch 'Zitat' von dessen Berufung
durch die Musen am Helikon mit der Gabe eines Lorbeerzweigs

(Hesiod, Theog. 22-35).53
Dennoch bleibt für ihn die entscheidende Verpflichtung die

homerisch-ennianische Tradition, die nochmals in Buch 3, wieder

wie in 1 im Zusammenhang mit der Unterwelt, intertextu-
ell-sinnfällig präsentiert wird (3, 1011-1023; 1, 115-123): 3,
1025: lumina sis oculis etiam bonus Ancu reliquit zitiert Ennius,
ann. 137 Sk.: postquam lumina sis oculis bonus Ancus reliquit54;
3, 1026: qui melior multis quam tufuit, improbe, rebus zitiert IL
21,107: xavOavs xat IlaTpoxÄoc;, OTtsp aio 7toXXov apetvoov55.

Andererseits spielt er die hesiodeische und die homerische
Tradition nicht gegeneinander aus. Er sieht sich zwar nicht in
der Tradition des hellenistischen Lehrgedichts, aber er steht in
der hellenistischen Tradition, welcher Homer als der Universaldichter,

Ursprung nicht nur aller Dichtung, sondern auch aller
Wissenschaft galt. Denn Homer eröffnete dem Ennius nach
Lukrez Naturerkenntnis: rerum naturam expandere dictis (1,
126), und rerum naturam kann hier nicht achtlos gesagt sein56.

O. SKUTSCH (Ed.), The Annals of Quintus Ennius (Oxford 1985), 147-153, bes.

150. "It seems certain that he [sc. Ennius] did not name the mountain". Ennius
hat auch kaum außer seiner Homer- auch eine Musenbegegnung erzahlt; vgl. O.
SKUTSCH, 147-150

53 O. SKUTSCH (o. Anm.52), 149 freilich meint, "The statement^] of Lucretius

[...] that Ennius brought down a wreath from Mt. Helicon [...] need mean
no more than that he became a great poet and wrote an epic".

54 Vgl. Comm. C. BAILEY ad loc. (T Lucreti Can De rerum natura libri sex,
ed. by C. BAILEY [Oxford 1947], II 1166); O. SKUTSCH (o. Anm.52) ad loc. mit
dem Nachweis, dass fr. 137 der Anfangsvers von Buch 3 der Annales ist

55 Vgl. Comm. C. BAILEY, II 1165 f. mit Anm.l und vor allem D. SEDLEY

(o. Anm.51), 55 mit Anm.70, der das Nebeneinander von Ennius- und Homer-
anspielung hervorhebt.

56 Vgl. O. SKUTSCH, Studia Enniana (London 1968), 108 f.; DERS. (o.
Anm.52), 158; A. Kerkhecker, o. S. 67.



SPATREPUBLIKANISCHE UND FRUHAUGUSTEISCHE DICHTER 115

Als hexametrischer Dichter auch eines naturphilosophischen
Gedichts stellt sich Lukrez in die homerisch-ennianische Tradition,

wenn er sie auch durch den Wahrheitsanspruch der
epikureischen Erkenntnis übertreffen will57.

Für die Beurteilung Lukrezens als Dichters und als Philosophen

wie auch für das Verständnis seiner literarhistorischen
Reflexion und seines Anspruchs ist die Beantwortung einiger
Fragen an das Proömium unabdingbar. Wenn Sedley recht
hätte, dass der Venushymnus in philosophischer FFinsicht des-

aströs sei und die 7372 folgenden Verse keine andere Aufgabe
hätten, als den Schaden, den sie angerichtet hätten,
wiedergutzumachen58, und wenn er weiter damit recht hätte, dass Lukrez
mit diesem Hymnus nichts anderes getan hätte, als das

Proömium des empedokleischen Gedichts zu reproduzieren, um
den Leser auf das literarische Vorbild einzustimmen59, so
könnte ich Lukrez weder als Dichter noch als Philosophen
ernstnehmen60.

Der Venushymnus ist in der Tat ein 'vorsokratisches'
Proömium, und es ist als solches, der Form und dem Anspruch
nach, gegen das hellenistische Lehrgedicht gerichtet, nicht
gegen den stoischen Zeus der Phainomena Arats, sondern

gegen Stil und Erklärungskompetenz hellenistischer Lehrdichtung

generell. Es stimmt sogleich ein auf eine Dichtung, welche

die Höhe, das Wahrheitspathos und die missionarische

Sendung eines Naturgedichts wie der vorsokratischen
beansprucht. Dazu gehört auch der Adressat, so dass Memmius ein
Erbe von Hesiods Perses und von Empedokles' Pausanias ist:

£ya) 8e xs Ilspcn) sxYjxupa fi.u0Y)crcdp.7)v — ü Ilepay], cri) 8s xaüxa

57 E.J. Kenney (wie Anm.49), 244-248.
58 D. SEDLEY (wie Anm.51), 16: "It would scarcely be an exaggeration to say

that he spends the remainder of the poem undoing the damage done by the first
forty-three lines".

59 D. Sedley (wie Anm.51), 21 ff.
60 Beides liegt Sedley aber offenbar am Herzen und gelingt ihm auch trotz

seiner fur dichterische Große und philosophische Strenge und Stringenz fatalen
Annahmen.



116 ERNST A. SCHMIDT

tsm £vixaT0£o Oujxw (Hes. op. 10 und 27) — llaucravtv), au §e

xX50i (Empedokles, Vorsokr. 31 B 1). Aber die 'vorsokratische'

(und zugleich römisch-zeitgeschichtliche) Rede von Venus ist
nicht empedokleisch und unepikureisch, sondern Quintessenz
epikureischer Physik: Venus ist das Prinzip der Schöpfungsund

Lebenskraft der epikureischen Atome.

3) Catull

Catulls Widmungsgedicht tritt mit dem Stolz auf, ein 'neues

Buch' zu präsentieren. Da jedes von einem Autor in die Öffentlichkeit

entlassene Buch neu und das Attribut in dieser Hinsicht

überflüssig ist — noch deutlicher wird dieser Sachverhalt
bei dem Satz Pollio et ipse facit nova carmina (Verg. ecl. 3,86)

—, steckt in novus der Anspruch und die Information an den
Leser, dass ihm etwas im Zusammenhang der römischen
Literatur Neues übergeben werde. Diese Neuheit besteht offenbar
nicht allein in der durchgehenden Verpflichtung auf die
schlanke Muse des Kallimachos, dessen 'Programm' Catull in
lepidum anklingen lässt, sondern in der Neuartigkeit des catul-
lischen Gedichtbuches. Der Befund, dass die Epyllia der anderen

Neoteriker Titel haben, im Unterschied zu Catulls carm.
64, spricht dafür, dass diese ihre Kleinepen gesondert herausgaben

und nicht als Teil eines Gedichtbuchs.
Die Deutung des Attributs novus zu libellus als Neuheitsanspruch

und die Beziehung dieses Anspruchs auf das Gedichtbuch

erfahren eine Stütze in dem, was Catull über den

Widmungsempfänger sagt: Er habe von einzelnen nugae Catulls
etwas gehalten, schon damals, cum ausus es unus Italorum /
omne aevum tribus explicate chartis / doctis, Iuppiter, et laboriosis

(1, 5-7). Damit ist eine andere Erstheitstat ausgesagt und über
Neuheit hinaus durch Wagnis und Einzigartigkeit gesteigert,
und auch hier spielt die Publikationsform eine Rolle. Die
schwebende implizite Bedeutung des Nebeneinanders des

(bescheiden erhobenen) Neuheitsanspruchs des einen Catull-
schen libellus und des Preises der Nepos'schen Weltchronik



SPÄTREPUBLIKANISCHE UND FRÜHAUGUSTEISCHE DICHTER 117

wäre dann pointiert so zu explizieren: Wie Nepos in seiner
Chronik in drei gelehrten und arbeitsreichen Büchern die
Universalgeschichte behandelt, damit etwas Neues geleistet und ein

einzigartiges Wagnis vollbracht hat, so ist Catulls Vereinigung
seiner Gedichte, nugae und anderer anspruchsvollerer carmina,
in einem einzigen libellus ein neues und einzigartiges Wagnis.

Die Gedichte an Caecilius (35) und Calvus (50) und das

Epigramm über die Zmyrna des Helvius Cinna (95; vgl. 95 b)

bezeugen gemeinsame literarische Interessen von Freunden und
belegen das Bewusstsein solcher geteilter Bestrebungen. Damit
sind zugleich Abgrenzungen gegenüber anderen dichtenden
Zeitgenossen gegeben, wie sie sich auch in andern Gedichten
äußern, und solche Abgrenzungen gelten dann auch gegenüber
der römischen literarischen Tradition. Das bedeutet aber nicht,
dass Catull etwa Ennius abgelehnt hätte. Volusius ist kein
Ennius, die Annales des Vaters der römischen Poesie keine

cacata carta (36, 1 und 20). Es gibt keinen Grund für die
Annahme, der Spötter über Mentulas poetische Versuche (105)
hätte auch von Ennius behaupten wollen, die Musen hätten
seine Besteigung des Pipleius mons verhindert. Die Polemik

gegen die Traditionalistennachhut, die Dilettanten und Epigonen,

trifft so wenig den alten Dichter selbst wie Kallimachos'

Ablehnung langer Königs- und Heroenepen oder die Polemik
des Lykidas gegen die epigonalen 'Großschriftsteller' (Theoer.
7, 45-48) den großen Homer.

4) Vergil, Bucolica

Mit der Nichtpublikation der kleinen im Anschluss an
Catull und Calvus gedichteten Juvenilia (Catalepton) und dann
der Herausgabe des Eklogenbuchs erklärt Vergil die Fortsetzung
neoterischer Dichtung zum Epigonentum, zur Reproduktion
überholter Formen ohne die für Dichtung als raison d'etre

notwendige Neuheit.
Den Abschied von der Poesie im Aufbruch zu philosophischer

Lebensführung hatte er in catal. 5 halb widerrufen. Die



118 ERNST A. SCHMIDT

"süßen Camenen", denen eben auch dieses Gedicht, dieser
halbe Abschied, verdankt ist, bleiben süß. Die Liebe zur
Dichtung, insbesondere zu der der vorangegangenen Generation,

wird nicht widerrufen, der Drang zum eigenen Dichten
nicht verabschiedet. Der Abschied von der Dichtung ist ein
Gedicht, so dass der Widerruf im Gedicht auch bereits von der
Form der Aussage geleistet wird. Das Gedicht ist selbst, was es

sagt.
Die Jahre vor der Rückkehr zur Dichtung nach einem

Jahrzehnt verwandeln Vergil, wie es die Arbeit an der Aeneis über
zwei Jahrzehnte später wiederholen, ja, wie es Werk nach Werk
geschehen sollte. Nicht allein, dass jetzt die vergangene Poesie

vor dem eigenen Urteil ihres Autors nicht mehr bestehen
konnte: die philosophischen, wissenschaftlichen und politischen

Erfahrungen der Zwischenzeit und neue Dichtungsbegegnungen

machten zwar Dichtung als Ausdrucksform neuer
Erfahrungen wieder möglich, aber sie erforderten eben auch
entschieden andere, neue Dichtung, nicht neoterische Themen
und Formen, die sich verbraucht und automatisiert hatten, wie
Horazens Urteil in sat. 1, 10, 19 aus dem Jahr 35 v.Chr., weniger

als ein Jahrzehnt nach Vergils Beginn mit den Bucolica,
über Calvus- und Catullnachäffung bestätigt.

Bei Vergil und bei Floraz, in anderer Weise auch bei Properz
und Ovid, wird die dichterische Entwicklung selbst
literaturgeschichtlich. Das mag bis zu einem gewissen Grad auch schon
bei früheren Dichtern der Fall gewesen sein, etwa bei Ennius
oder bei Lucilius, wo aber die Texte und die Daten für die
Verifikation einer solchen Vermutung fehlen. Die Lebensgeschichte
der Dichter, die noch in republikanischer Zeit geboren sind,
eine Epoche großer Veränderungen miterleben und Zeitgenossen

beschleunigter Geschichtsprozesse werden, wird selbst

geschichtlich und die Folge ihrer Werke Literaturgeschichte.
Hier kann nur noch jeweils die erste Phase skizziert werden, die
dadurch gekennzeichnet ist, dass sie als poetische Reflexion
zugleich literarkritisch und literaturgeschichtlich (Vergil, Bucolica)

bzw. als lebenspraktische Reflexion auch dem eigenen



SPATREPUBLIKANISCHE UND FRUHAUGUSTEISCHE DICHTER 119

Dichten gilt und dabei ebenfalls literarkritisch und -historisch

operiert (Horaz, Satiren, Epoden).
Vergils neue Dichtung analysierte Dichter und Dichtung der

Gegenwart, leistete Positionsbestimmung, bezeichnete Aufgaben

und Grenzen der Dichtung und präsentierte als komponiertes

Gedichtbuch einen literarischen Umbruch, einen Ubergang.

Theokrit wird als der Archeget erkannt, in dessen Grundformen

sich die zeitgenössische Subjektivität und Produktivität
des Dichters ihrer selbst vergewissern konnte, wobei die
theokritischen Idylle als Subtexte oder Palimpseste die neuen Aussagen

verdeutlichen. Keine römische Dichtung bisher ist in ihrer
Bedeutung und Wirkung so zweistimmig gewesen, so 'di- und
heterogloss', wie die Eklogen es sind.

Der Ausgang Vergils ist seine Stellung im Kontext der

zeitgenössischen Dichtung, d.h. der Zeitströmung, die nach den
dichterischen Entdeckungen Catulls und Lukrezens durch die
Namen Euphorion, Parthenios und Gallus, Varius, Cinna und
Pollio bezeichnet werden kann, mit Kallimachos, dem Kranz
Meleagers und der nachtheokritischen Bukolik im Hintergrund.

Mit Formosum pastor, der frühesten Ekloge, beginnt eine neue

Epoche in der römischen Literaturgeschichte. Das Gedicht ist
eine Summe der alexandrinisch-neoterischen Dichterbewegung,
als deren Grundkategorien das Schöne und die Liebe erkannt
werden. Den Charakter der Summe erreicht Vergil durch die

Freilegung der gemeinsamen Grundstruktur der Idylle 3 und 11

Theokrits. Indem er diese 'kontaminiert' und mit dem alexan-
drinischen homoerotischen Epigramm verbindet, wobei als

Modell Meleager, epigr. 79 Gow-Page (.Anthol.Pal. 12, 127)
dient, unter Einschluss von Phanokles "Epcoxe<; t) KaAot,

gewinnt er eine Form, die Catulls Problematisierung der neuen
dichterischen Existenz von Otium und Liebe verarbeitet.
Verskunst und Wohllaut dieser neuen Dichtung sind neben der
neoterischen Hexameterdichtung offenbar den Versen Eupho-
rions verdankt. Corydons Vers Amphion Dircaeus in Actaeo



120 ERNST A. SCHMIDT

Aracyntho {eel. 2, 24) bei der Anpreisung seiner Sangeskunst ist
in seiner Rhythmik (xara xperov Tpoyatov), seinem griechischen
Hiat und seiner Vokalisierung ein quintessentieller euphorioni-
scher Vers61, wie jeder zeitgenössische Leser erkennen würde. —
Ecl. 2 führt das Motiv der Diadochie ein, das ecl. 5 und 9

aufnehmen; es wird später bei den Elegikern ihrer Positionsbezeichnung

dienen.
Die dritte Ekloge erkennt in den Sängerwettstreitidyllen {id.

5 und 8) eine Grundform, die das Erklärungsprinzip für die
neoterische und zeitgenössische Produktivität bereitstellt: die
Rivalität und den Austausch unter Zeitgenossen gleicher
Bestrebungen, wie sie am Ende der augusteischen Zeit Vellerns
Paterculus in diskursiver Überlegung anbietet (1, 16-18).
Neben dem Wettstreit selbst zwischen zwei Hirtensängern ist

von anderen Dichtern mit ähnlichen Dichtungen die Rede, die
als nicht anwesend nicht zuhören können und daher Liebhaber
dieser Lieder als Leser sind (v.84 ff: Pollio amat nostram, quam-
vis est rustica, Musam:/ Pierides, vitulam lectori pascite vestro.l
Pollio et ipse facit nova carmina). Beide Hirten schätzen Pollio,
und er schätzt sie; damit ist nochmals die Gleichartigkeit der
dichterischen Grundvorstellungen unterstrichen. Andererseits
lehnen die Sänger bestimmte Dichter ab (Bavius, Maevius, v.90
f.). Die Verse 84-91 fassen die poetischen Freund- und
Feindschaften Catulls geradezu in eine Formel: Calvus, Cinna, Cae-
cilius — Volusius, Mentula, Antimachos. Die Unmöglichkeit
der Anerkennung der schlechten Dicher wird mit Adynata
ausgesagt (v.91), von denen das zweite eine Kallimachoszitat ist (fr.
217 Pf.), während die Liebe zu Pollios Dichtungen eine

Beglückung darstellt, die mit Elementen des Goldenen Zeitalters

und Wundern formuliert wird: meIIa fluant illi, ferat et
rubus asper amomum und die zwischen Theokrit (vgl. id. 5,

61 Vgl. E.A. SCHMIDT, "Vergils frühestes Hirtengedicht: Die Grundlegung
seiner Bukolik in Ekloge 2" (1984), in Bukolische Leidenschaft oder Uber antike
Hirtenpoesie, Studien zur klass.Philologie 22 (Frankfurt a.M.-Bern-New York
1987), 139-158, hier: 146 mit Anm.34.



SPÄTREPUBLIKANISCHE UND FRUHAUGUSTEISCHE DICHTER 121

124-127; 1, 132 f.) und ecl. 4 stehen, die also Vergil später für
die Verwandlung der Wirklichkeit aufgreifen wird {ecl. 4, 30;
25; 29).

Aus v.84 und 86 ergibt sich: Sowohl die beiden Hirten als

auch Pollio, der nicht bukolisch dichtet, 'machen neue Lieder'
{et\). Die Sänger stellen sich außer in den zeitgenössischen
Kontext in die Nachfolge von Arat, wenn H. Hofmanns
Lösung der Rätsel v. 104-107 geglückt sein sollte62.

In ecl. 9 werden die Thalysia {id. 7), ein Gedicht über einen

gemeinsamen Weg zweier Dichter mit der Gegenüberstellung
von Gedichten, als Modell ergriffen. Die signifikanten
Neuerungen gegenüber Theokrit sind das Ziel des Weges, die Stadt

(v.l: in urbem), und die Abwesenheit eines Dritten, des bewunderten

Menalcas, als Voraussetzung für seinen Preis, d.h. die
Konstruktion des idealen Dichters.

Hier begegnet erstmals das Wort vates als hoher Name für
den Dichter (v.32-34). So sicher der Anspruch des Moeris ist,

poeta zu sein wie Menalcas {et me fecere poetam / Pierides, sunt
et mihi carmina-, vgl. v.10 und 21), so zweifelt er an der Berechtigung

der Ehrenbezeugung durch andere Hirten {me quoque
dicunt / vettern pastores, sed non ego credulus Ulis), die ihn vates

nennen, welchen Titel Menalcas zu Recht trägt. Die Verse

entsprechen id. 7, 37a mit 91b ff. (xod yap eyw Monrav xcarupov

aTopa — tcoXXoc psv aXXa / Nüpcpai xiyui SiSa^av / e<r0Xa)

und id. 7, 37 b f. (x^pe XeyovTi / toxvxep aoi&ov aptcnrov eya> Ss

tic, ou TayuTcetO^p), so dass vates an die Stelle von aotSop apio-rop
zu stehen kommt. Moeris zögert gegenüber der Prädikation
vates, weil er an Varius und Cinna nicht heranreiche (v.35 f.).
An der entsprechenden Stelle finden wir in Theokrits Thalysien
die Dichter Sikelidas, d.h. Asklepiades, und Philitas {id. 7, 39-
41). Die Entsprechung kann nicht die von literarischen

Gattungen sein, sondern muss zunächst ältere Zeitgenossenschaft
meinen.

62 H. HOFMANN, "Ein Aratpapyrus bei Vergil", in Hermes 93 (1985), 468-
480.



122 ERNST A SCHMIDT

Daruber hinaus ist sie die literaturgeschichtliche Erkenntnis,
dass in den Raum der zeitgenössischen Dichtung politische
Thematik eingetreten ist63. Vergil reflektiert dies einerseits und
macht es andererseits bewusst programmatisch. Damit erhalt
der vates-Titel bei seiner Neueinfuhrung in Rom von Anfang
an eine politische Konnotation, wie von den vier Menalcaslie-
dern auch die beiden bestätigen, die die Hirten über die anderen

stellen: das Varuslied über Mantua und Cremona (v.27-29)
und das Gedicht über die Segenswirkungen des Caesargestirns
(v.46-50), aus deren Variation ecl. 1 und die Georgica sich
entwickeln werden.

Die poetische Eroberung politischer Thematik in der Form
wechselseitiger Abhängigkeit von Dichtung und Politik hebt
Vergil durch die Anfangsstellung der Tityrusekloge im Buch
hervor, in die hinein er die neunte Ekloge (der er die Vorschluss-

stellung gegeben hat) verwandelt, Moeris zu Meliboeus
fortentwickelnd, Lycidas und Menalcas zu Tityrus verschmelzend.
Die an die Bedingung der Rettung Mantuas geknüpfte
Verheißung gegenüber Varus, seinen Namen im Gesang der
Schwane bis zu den Sternen zu heben (ecl. 9, 27-29), wird zu
Tityrus' Dank und Preis und kultischer Verehrung des Jung-
hngsgottes in Rom für die Rettung seines Landes und seiner

Dichtung {ecl. 1, 6-10; 40-45; 59-63).
Die Hereinnahme von Herrscherpreis in die Bukolik ist

zugleich die Verbindung der bukolischen Idylle mit den Enko-
mien Theokrits auf Hieron {id. 16) und Ptolemaios {id. 17),
womit Vergil zeigt, in welcher Weise politische Dichtung wieder

möglich ist. Das fuhrt er sogleich in ecl. 6, einer neuen und
untheokritischen Form, der Dihegesis eines alexandrinischen

Kollektivgedichts, in der Ovids Metamorphosen vorweggenommen
sind64, präzisierend fort. In diesem ersten römischen recu-

63 Vgl zu Helvms Cinna und Varius E A SCHMIDT, "Vergils Weg nach Rom
(Ekloge 9)" (wie Anm 61), 179-196, hier 188, und FPL ed J BLANSDORF, 217
ff, 249-251

64 Vgl M VON ALBRECHT, "Ovid", in Lexikon der Alten Welt (Zurich-
Stuttgart 1965), Sp 2181 "Im ganzen stand Pate [sc bei der Komposition der



SPATREPUBLIKANISCHE UND FRÜHAUGUSTEISCHE DICHTER 123

ttZfttf-Gedicht lehnt der Dichter, der sich von Apollo Tityrus
nennen lässt und ecl. 1, 2 zitiert (ecl. 6, 4 und 7), d.h. gerade
als ein solcher Dichter, wie es der Sänger in der ersten Ekloge
ist, ein Preisgedicht auf die Kriegstaten des Varus ab (v.6-8),
des gleichen Varus, dem er für die Rettung Mantuas ein Preislied

in Aussicht gestellt hatte.
Die Ekloge, deren Proömium die Ablehnung des kriegerischen

Preisgedichts für Varus und die Ankündigung von
Gesang der gleichen Art wie dem der Tityrusekloge mit einem
Kallimachoszitat begründet (v.4 f.; cf. Call. fr. 1, 21-24 Pf.)
und die den Dichter von Apollo selbst gegen seine Absicht,
"Könige und Schlachten" zu singen (v.3), auf die Grenzen und
Aufgaben des Hirtensängers verpflichten lässt, setzt, am Beginn
der zweiten Buchhälfte mit dem Erstheitsanspruch theokritischer

Dichtung in Rom ein.
Die Sanktionierung des eigenen Dichtens durch Kallima-

chos ist zugleich die durch Apollo selbst. Darauf führt das

Gedicht am Schluss zurück; alle Lieder, die Tityrus singt
und die Musen ihm eingeben (v. 13), sind Lieder Silens, die
einst Apollo selbst ersonnen und gesungen (v.82, meditata,
wie v.8, meditabor) und seinen Lorbeer zu lernen geheißen
hat (v.83).

Die zeitgenössische Programmatik wird in ecl. 6 wie zuvor
in ecl. 3 und 5 an der Vorstellung des Schreibens und Lesens

greifbar. Hatte ecl. 3 Pollio 'Leser' der Hirtenlieder genannt
[ecl. 3,85), trug in ecl. 5 Mopsus ein Lied vor, das er auf
Buchenrinde niedergeschrieben hatte (v. 13-15), so spricht
das Proömium hier von den Lesern der Ekloge (v. 10) und der

pagina, an deren Kopf der Name Varus geschrieben stehe,
d.h. eben im Proömium (v. 11 f.). Von den späten Eklogen
wiederholt die zehnte diese Vorstellung ausdrücklich (v.2 f.):

pauca meo Gallo, sed quae legat ipsa LycorisJ carmina sunt
dicenda.

Metamorphosen] der Entwurf (oder Reflex?) einer kosmologisch-erotisch-
mythischen Sammeldichtung in Vergils 6. Ekloge".



124 ERNST A. SCHMIDT

Die Themen in der Kurzwiedergabe des einen ganzen Tag
füllenden Kollektivgedichts (vgl. v. 13-15; 84-86), sanktioniert
wie sie sind von Apollo und Silen, Kallimachos und dem

Hirtensänger Tityrus, bilden einen Katalog fiktiver Dichtungen, in
denen der zeitgenössische Leser die Eigenart der Dichtung seiner

und hellenistischer Zeit wiedererkennen kann: von
naturphilosophischer Lehrdichtung über Epyllien von epomxa
TcaöyjpaToc zu metamorphotisch-aitiologischen Dichtungen, in
deren Zusammenhang die Berufung des Gallus zu einer aitio-
logischen Dichtung in der Tradition Hesiods gestellt ist.

Die Pointe der vierten Ekloge ist nicht die Prophezeiung —
das hat der Sibyllenspruch geleistet, wie Vergil deutlich sagt.
Die Pointe ist die Aussage, jene Prophezeiung sei in dem Sinn
erfüllt, dass ihre Verwirklichung begonnen habe. Der Prozess

dieser Verwirklichung wird Gegenstand einer Dichtung sein,
die Pans Lied übertrifft, wie Arkadien als Schiedsrichter unter
Zustimmung Pans entscheiden wird (v.58 f.). Als von Arkadien

anerkannte Dichtung über heroische Taten kann sie nur
ein neuartiges Epos sein, eine Dichtung, die zwar in der

Nachfolge Homers stehen, aber nicht unter das Verdikt des

Kallimachos fallen wird, weil der darzustellende Krieg eine
Friedensära herbeiführt. Die Reflexion über die Aufgabe des

Dichters in der Gegenwart hat Vergil, über die Eklogen 9 und
1 und die recusatio gegenüber Varus, im Jahre 40 dazu

geführt, ein römisches Epos in der Zukunft für möglich zu
halten, dessen Neuheit und Qualität auf seinem Gegenstand
beruhen.

Mit dem an das Buchende gesetzten Gallusgedicht greift
Vergil auf seine früheste, die Corydonekloge zurück, deren
Thematik er insofern eine neue Form gibt, als er das Grundmodell

bukolischer Liebe, Daphnis, und damit Theokrits erstes

Idyll zugrundelegt und in ihm Liebesdichtung des Gallus spiegelt.

Was in ecl. 2 eine allgemeine Einsicht in Dichtung,
Schönheit, Liebe gewesen war, wird jetzt spezifisch für Gallus

dargestellt und ist die erste literarkritische und literarhistorische

Würdigung des Archegeten der römischen Elegie.



SPATREPUBLIKANISCHE UND FRUHAUGUSTEISCHE DICHTER 125

5) Horaz, Satiren und Jamben

Horaz hat entweder von vonherem oder jedenfalls sehr bald
nach Beginn seines Dichtens jener Verse, die er publizieren
sollte, eine Entscheidung getroffen, die hier besonderes Interesse

verdient. In seinem späteren Selbstzeugnis datiert er seinen
Entschluss zu dichten auf die Zeit nach der Ruckkehr aus der

Niederlage von Philippi {epist. 2, 2, 49-52). Im Jahre 35 gibt er
das erste Satirenbuch heraus. Das allein relativ sicher chronologisch

anzusiedelnde Iter Brundisinum {sat. 1, 5) gehört
angesichts der Abfassungszeit bald nach Frühjahr 37 zu den spateren

Stucken, so dass also zu dieser Zeit schon über die Hälfte
der Gedichte des Buches vorgelegen haben wird und man
daher mit dem Beginn der Satirendichtung nah an Ende 41

v.Chr., den Anfang des Versemachens, herangehen kann. Das
schmale Jambenbuch wird zwar erst nach Actium veröffentlicht,
aber es enthalt Gedichte, die an den Anfang der Dreißiger
Jahre gehören {epod. 7 und 16), und ruckt in epod. 13
möglicherweise nah an Philippi heran. Die Empfehlung Horazens an
Maecenas durch Vergil und Varius im Frühjahr 38 betraf ihn
als Dichter und beruhte auf vorliegenden Dichtungen. Damit
bestätigt sich, dass er früh die Entscheidung getroffen hat, in
der Tradition zweier verwandter 'republikanischer' Formen zu
dichten, einer griechischen und einer romischen; er hat die beiden

Gattungen nebeneinander bearbeitet.
Die Entscheidung fur die griechische Jambik, fur Archi-

lochos (und Hipponax), geht Vergils Wahl Hesiods, der eigenen

Wahl der archaischen Lyrik (insbes. des Alkaios und der

Sappho) und Vergils Homerorientierung voraus und ist, von
den Epen am Anfang der romischen Literaturgeschichte und
von Lukrezens Erneuerung vorsokratischer Naturdichtung
abgesehen, die früheste romische Adaptation archaischer Dichtung

der Griechen, aber gerade auch sie durch den Vorgang des

Kalhmachos sanktioniert. Horaz ist sich seiner Pionierleistung
klar bewusst. In epist. 1, 19, 23-25 sagt er: Parios ego primus
lambos / ostendi Latio, numeros ammosque secutus / Archilochi,



126 ERNST A. SCHMIDT

non res et agentia verba Lycamben. In epod. 6 ist bereits eine
ahnliche Aussage impliziert. Denn wie Lycambae spretus infido
gener / aut acer hostis Bupalo — das entspricht dem animos...
secutus — will sich der Jambiker gegen mali (v.l 1) wenden, also

hier gegen den Angeredeten, der "unschuldige Fremde" anfällt
(v.l); er will sich von solchen Bösen und ihrem Unrecht
gegenüber Unschuldigen als selbst angegriffen betrachten und
sich rächen (v. 15 f.) — das entspricht dem non res et agentia
verba Lycamben. Die numeri sind freilich nur implizit gegeben,
indem das programmatische Gedicht im gleichen (archilochi-
schen) Epodenmaß wie der erste Block der ersten zehn Epoden
abgefasst ist.

Im Blick auf die Implikation literaturgeschichtlicher Urteile
und Beziehungssetzungen ist das Nebeneinander zweier

Gattungen noch wichtiger: "Die gleichzeitige Entstehung von Epoden

und Satiren zeigt, wie Horaz aus der lucilischen Tradition
herauswächst und die bei dem Vorgänger noch vereinten

Gattungen des Iambus und der Satire deutlich voneinander
trennt"65. Von gleicher literaturgeschichtlicher Bedeutung ist
die Entscheidung für den Anschluss an eine Gattung römischer
Tradition.

Aus diesen beiden Aspekten ergibt sich:
(i) Floraz spricht über Lucilius implizit das Urteil einer

Gattungsmischung aus, der er seine eigene Satire, nach

Aussonderung der Jambik, als 'reinere' Satire
gegenüberstellt. Dieser 'Entjambisierung' der lucilischen Satire

entspricht seine implizite Absetzung von der für Lucilius

konstitutiven 'Abhängigkeit' (pendet) und 'Nachfolge'

(secutus)66, wie Horaz es sieht {sat. 1, 4, 6), der

65 M. VON ALBRECHT, Geschichte der romischen Literatur I (Bern 1992), 566.
66 Die Metaphern 'Hangen' und 'Folgen sind schon nahezu terminologische

Begriffe fur literaturgeschichtliche Zusammenhange. Belege fur pendere l.S.
literarischer Abhängigkeit und fur sequi im dem der literarischen Nachfolge
scheint es sonst nicht zu geben, das letztere ist üblich fur philosophische Schul-
zugehorigkeit.



SPATREPUBLIKANISCHE UND FRUHAUGUSTEISCHE DICHTER 127

Alten Komödie in ihrer 7Mcpp7]cua des ovopiacm xwjxco-
Ssiv. Denn multa cum Libertate notabant {sat. 1, 4, 5)

meint eben die tap.ß(.x7) tSsa der Alten Komödie. Die
lucilische Satire, sofern sie sich als freimütige zensorische

Rüge äußert, ist für Horaz Jambik in verändertem Versmaß:

mutatis tantum pedibus numerisque {sat. 1, 4, 7).
(ii) Gegenüber der Veränderung der jambischen Metrik bei

Lucilius ist Horaz nach eigenem Zeugnis dem Versmaß
und der Kampfgesinnung des Archilochos gefolgt
{numeros animosque secutus / Archilochi) und hat sich
davor gehütet, Rhythmik und Gattungseigenart seiner

Dichtung aufzugeben {timui mutare modos et carminis

artem, epist. 1, 19, 24-27)67. Er beansprucht also außer
der Pioniertat der Einführung der parischen Jamben in
Latium, in seinen Epoden die Gattung der archilochi-
schen Jambik rein fortgeführt und außerdem erneuert zu
haben, wobei die Erneuerung in der gegenüber Archilochos

neuen Zielrichtung (und d.h. zugleich der
veränderten Motivation) des jambischen Angriffs besteht.

(iii) Sowohl in der Passage aus epist. 1, 19 wie in dem
tatsächlichen Vollzug der horazischen Jambik selbst

steckt möglicherweise implizit auch das Urteil über die
kallimacheische Jambik, dass diese die Lapßixy] tSsa, die
animi der archaischen Jambiker und wohl auch ihre
modi, nicht bewahrt habe, zu bunt und gemischt sei.

(iv) In Ergänzung der Ablehnung des jambischen Charak¬

ters der lucilischen Satire für das eigene Dichten stellt
sich Horaz in sat. 2, 1 in deren Nachfolge {sat. 2, 1, 34:

sequor), sofern sie ein geheimes Tagebuch gewesen sei:

ille velut fidis arcana sodalibus olim / credebat libris...

quo fit ut omnis / votiva pateat veluti descripta tabella

/ vita senis {sat. 2, 1, 30-34). Mit dieser Charakteristik

67 Vgl. A. CUCCHIARELLI, "Hör. epist. 1,19,28: pede mascula Sappho", in
Hermes 127 (1999), 328-344.



128 ERNST A. SCHMIDT

und weiteren Äußerungen (vgl. bes. sat. 1, 10) gibt er
eine Gesamtdeutung, die durchaus mit dem übereinstimmt,

was auch wir in einer Literaturgeschichte erwarten:

Er beschränkt sich nicht auf Sprache und Stil, er

gibt keine antiquarischen Informationen. Den
entsprechenden Charakter der eigenen Satiren unterstreicht er
einerseits durch den oft autobiographischen Inhalt, die

autobiographische Akzentuierung seiner Thematik oder

autobiographische Illustration moralischer Sachverhalte
sowie durch die dankbare Erinnerung an die moralische

Erziehung durch seinen Vater, die zur Gewohnheit der

Selbsterziehung und moralischen Reflexion geführt habe

{sat. 1, 4, 103-137). Dieser Abschnitt mündet in eine

Umschreibung seiner Satirendichtung ein, die den

Bezugstext zu der gerade zitierten Charakteristik des

Lucilius bildet, in welcher Hinsicht er sich in dessen

Nachfolge gestellt habe. Nachdem Horaz beschrieben
hat, wie er andere und sich moralisch beobachte und
beurteile (v. 134-137), fährt er fort: haec ego mecum /
compressis agito labris; ubi quid datur oti / illudo chartis
(v. 137-139). Andererseits nimmt er Characteristica der
Diatribe Bions, des kynisch-kyrenaischen Philosophen
von Borysthenes, auf und bezeugt das auch ausdrücklich
in epist. 2, 2, 60: Bioneis sermonibus et sale nigro. Da er
diese Dichtung dort Jamben gegenüberstellt (v.59),
bestätigt sich nicht allein die bewusste Dichotomie des

horazischen Dichtens, sondern legt sich zugleich nahe,
dass die Einfärbung der eigenen Sermones durch die
Diatribe Bions eine Neuerung gegenüber Lucilius sei

und gerade und nur die entjambisierte horazische Satire
kennzeichne.

(v) Mit der Bezeichnung seiner Satiren als sermones in epist.
2, 2, 60, sat. 1, 10, 11, epist. 2, 1, 250 f.68, sat. 2, 6, 17

68 Sermones... / repentis per humum, primär auf Episteln bezogen, daher aber
ebenso der Sache nach auch für die Satiren geltend.



SPÄTREPUBLIKANISCHE UND FRUHAUGUSTEISCHE DICHTER 129

(satiris musaque pedestri), sat. 2, 6, 70 f. (der sermo nach
dem Abendessen auf Horazens Landgut ist ein Abbild
seiner Satiren), sat. 1, 4, 42 {sermonipropiora) setzt sich
Horaz nicht von Lucilius ab. Diese Eigenart der Satire
verbindet sie gerade, nämlich angesichts auch gemeinsamer

Verwendung des Hexameters. Der lucilisch-hora-
zische Satirenvers ist von dem episch-ennianischen
Hexameter verschieden. Sein sermomäßiger und
fußgängerischer Charakter beruht auf der sxXoyy) ovoua-
tcov, nicht auf ihrer aovOsan;, wie der bekannte Passus

von den disiecti membra poetae hervorhebt {sat. 1, 4,

56-62). Diese Gemeinsamkeit besage zugleich, dass

ihnen beiden, Lucilius und Horaz, der Ehrentitel poeta
versagt sei {sat. 1, 4, 41 f.).

(vi) Aber gerade im Blick auf die Alltäglichkeit des Sermo-
Stils grenzt sich Horaz am schärfsten von Lucilius ab.

Er kritisiert die Einmischung griechischer Wörter {sat.

1, 10, 20-30), das Zuviel und das Tempo der Produktion

{sat. 1, 4, 8-13; sat. 1, 10, 9 f.; 50 f.; 56-64). Zu
den zweihundert Versen des Lucilius pro Stunde stellen
Ciceros fünfhundert Hexameter pro Nacht69 eine Parallele

dar, auf die Kiessling-Heinze zu sat. 1,4, 9 f.
verweisen.

(vii) Das Ideal des rede scribere {sat. 1, 4, 13), das Stilideal
molle {sat. 1, 10, 44 f.: Vergils Bucolica-, sat. 1, 4, 56-61:
Kritik an Lucilius) mit dem Gegenteil durum {sat. 1, 4,
8; 1, 10, 57 f.), brevitas {sat. 1, 10, 9 f.), compositum
(v. 1 f.) und perfectum (v.70) — dieses Ideal ist erreichbar

nur durch labor {sat. 1, 4, 12), sudor {epist. 2, 1,

168 f.), Nägelkauen bis zur Wundheit des Nagelbetts
{sat. 1, 10, 71), lima {ars 291), Tilgung {sat. 1, 10, 69-
74; litura\ epist. 2, 1, 167; ars 293) und Nagelprobe
{ars 294).

69 Plut. Cic. 40,3.



130 ERNST A. SCHMIDT

Indem dieses Ideal von den Besten in der Gegenwart erreicht
wird {sat. 1, 10, 40-45), zieht das mit seiner Verwirklichung
einhergehende Qualitäts- oder Vollkommenheitsbewusstsein
ein literaturgeschichtliches Modell nach sich, das des

Fortschritts. Und diese Denkfigur wird nochmals vergeschichtlicht,
indem sie, erstaunlicherweise bereits im gleichen Atemzug mit
ihrer Artikulation, aus eben dem Fortschrittsgedanken die

Kategorie der historischen Möglichkeit ableitet und auf den

Appell zu geschichtlicher Gerechtigkeit70 hört: fiierit Lucilius,

inquamj comis et urbanus, fuerit limatior idem / quam rudis et
Graecis intacti carminis auctorj quamque poetarum seniorum
turba: sed ille,/ si foret hoc nostrum fato dilatus in aevumj dete-

reret sibi multa, recideret omne quod ultra /perfectum traheretur,

et in versu faciendo / saepe caput scaberet vivos et roderet unguis
{sat. 1, 10, 64-71).

Der wichtige Passus lässt erkennen, dass die Einsicht in
einen literaturgeschichtlichen Prozess aus der eigenen
Dichtungssituation und dem sie begleitenden Bewusstsein erwächst.
Geschichte wird vom Interesse der Gegenwart her betrachtet,
gedeutet, konstruiert. Die geschichtliche Betrachtung nimmt
sogar nicht nur zwei Positionen, die lucilische Satire und
nostrum aevum, vergleichend in den Blick, sondern geht über
Lucilius hinaus zurück und sieht auch seine Dichtung schon
im Vergleich zur vorangegangenen als Fortschritt an und zwar
als Fortschritt hinsichtlich der gleichen Qualität (limatior) wie
im Fortschritt von Lucilius zu Horaz. Zudem wird dieser
Qualitätsfortschritt der lucilischen Satire nicht gattungsintern, im
Vergleich mit Ennius' Saturae ausgesagt, sondern in
Gegenüberstellung mit früher Dichtung, sowohl mit solcher vor dem
Studium der Griechen {sat. 1, 10, 66: quam rudis et Graecis

intacti carminis auctor) als auch mit allen älteren Dichtern
(v.67). Die literaturgeschichtliche Betrachtungsweise geht hier

70 Das ist auch in epist. 2,1,78 impliziert, wenn Horaz veniam antiquis
konzediert.



SPATREPUBLIKANISCHE UND FRUHAUGUSTEISCHE DICHTER 131

vom literarischen Bewusstsein der eigenen Situation, der

Gegenwart als einer eigenen Epoche (nostrum aevum), als von
ihrer Voraussetzung aus; literaturgeschichtliche Betrachtung
und literarisches Epochenbewusstsein bedingen einander

gegenseitig.
Horazens geschichtliches Denkmodell ist freilich nicht gänzlich

neu. Es ist das ciceronische im Brutus71, mit dem es die

Vorstellungen des Fortschritts, des xeAoc, der geschichtlichen
Möglichkeit und Gerechtigkeit und selbst noch die der zwar
defizienten, aber auch selbst einen Fortschritt bildenden
Zwischenposition zwischen rohen Anfängen und vollkommenem
Ziel teilt: Lucilius entspricht der Konstellation nach dem
ciceronischen Cato.

Der Satirenabschnitt unterscheidet sich aber auch signifikant
vom Brutus. Während sich Ciceros Betrachtung auf die Rede

beschränkt, das teaoe; implizit seine eigene Redekunst ist72,

explizit aber der Höhepunkt der griechischen Rhetorik den
Maßstab abgibt, betrachtet Horaz nicht allein die Satire,
sondern Dichtung allgemein und zieht dennoch nicht die Griechen

als Maßstab heran. Der explizite Maßstab ist die Qualität
der Dichtung in der heutigen Epoche, und das ist nicht ein

durchsichtiges Versteck für ihn selbst und seine Satiren, die das

Denkmodell auf diese Weise bloß implizierte, sondern offener
und freimütiger Anspruch fur die Poesie der Gegenwart unter
selbstverständlichem Einschluss des eigenen Dichtens.
Entscheidend für das Epochebewusstsein ist also die Einsicht in
ähnliche Bestrebungen und Leistungen um den Betrachter her.

Die Dichter vergleichbarer literarischer Ansprüche und ihre
Leser bilden einen kleinen Elitekreis. Indem Horaz als das Ziel
poetischer Arbeit nennt, "wenige Leser" zu haben {sat. 1, 10,

74), leitet er zu den Dichtern und Kritikern seiner Zeit über

71 Vgl. zur hier folgenden Charakteristik J.P. SCHWINDT, Prolegomena zu
einer 'Phänomenologie' der romischen Literaturgeschichtsschreibung Von den Anfangen

bis Quintihan, Hypomnemata 130 (Gottingen 2000), Kap 4.
72 J.P. SCHWINDT (o. Anm.71), 120.



132 ERNST A. SCHMIDT

{sat. 1, 10, 81-90), auf deren Dichtung und auf deren Urteil
der Fortschritt seiner Zeit beruht. Der hohe Anspruch, den er
erhebt, ist, wieder in geschichtlicher Gerechtigkeit, zugleich

ganz bescheiden: das Verdienst seiner eigenen Dichtung ist

weitgehend das seiner Zeit.
Im Blick auf die Satire stellt Horaz keinen Erstheitsan-

spruch. Als der Erste erscheint ausdrücklich Lucilius: quid, cum
est Lucilius ausus / primus in hunc operis componere carmina
morem {sat. 2, 1, 62 f.). An anderer Stelle nennt er Lucilius
inventor der Gedichtform, in der er dichte {sat. 1, 10, 48). Wie
vertragen sich diese Ehrentitel mit der Tatsache, dass Ennius
die Satire 'erfunden' hat? Eigentümlicherweise liefert auch dazu
der Brutus eine Parallele. Cato bedeute einen ersten Höhepunkt

in der Geschichte der römischen Redekunst. Und
obwohl Cicero also eine Reihe von Vorläufern Catos kennt,
stilisiert er Cato "zum Archegeten römischer Redekunst"73. Eine
alternative Erklärung würde besagen, dass hier das Gleiche
vorliegt wie bei Ennius gegenüber Naevius, d.h. dass so wie
Ennius sich als Begründer einer neuen Dichtungsform versteht,
so auch Horaz die Satire des Lucilius als etwas Neues gegenüber

Ennius versteht.
Horaz hat in der Satire einen Vorgänger, und die Satire

selbst ist ohne griechisches Modell. Hier also konnte spezifisch
römische Literaturgeschichte in den Blick kommen. Auch nach
Lucilius ist Horaz nicht der erste Satirendichter. Andere haben
sich vor ihm in ihr versucht {sat. 1, 10, 46 f.) — und sind
gescheitert; genannt wird Varro von Atax74. Horaz kann allein
den Anspruch erheben, es besser als diese zu machen (melius:
sat. 1, 10, 47).

Abschließend ist zu den Luciliusäußerungen des Horaz die
Frage zu stellen, ob es sich denn bei ihnen um integrierende
Bestandteile seiner Satiren handle? Die Frage kann bejaht werden.

Die Auseinandersetzung mit Lucilius ist ein konstitutiver

73 J.P. Schwindt (o. Anm.71), 109 {Brut. 68).
74 Vgl. FPL, p.228 BläNSDORF (o. Anm.5).



SPATREPUBLIKANISCHE UND FRUHAUGUSTEISCHE DICHTER 133

Bestandteil der horazischen Satire. Die poetische Reflexion auf
die Gattungseigenart der Satire macht die Gedichte oder Passagen,

in denen sie sich artikuliert, nicht zu Metatexten oberhalb
der sonstigen Gedichte praktischen Satirevollzugs. Dies nicht
allein deshalb, weil auch die Äußerungen über Lucilius in
gleicher Weise wie die übrige Satire satirisch im horazischen Sinn
sind; dies auch nicht allein deshalb, weil Gattungsreflexion
auch in anderen Formen vorliegt, insbes. in sat. 1, 1, 23-27
und in sat. 1,5 — das Iter Brundisinum ist ein Iter Siculum
Luciii mutatum. Die Sermonendichtung ist eines der Gebiete,
eine der Handlungen und Lebensformen, denen die moralische
und lebenspraktische Reflexion eben der Sermones gilt.

Außerdem ist Literarkritik innerhalb der Satire gewissermaßen

auch gattungsgeschichtlich legitimiert, eben durch die
Praxis des Lucilius. Allerdings macht selbst bei Horaz, wenn er
sich für seine Luciliuskritik auf dessen Kritik an Ennius und
Accius beruft {sat. 1, 10, 53-55), der Kontext klar, dass bei
diesem die Literarkritik nicht literaturgeschichtlich akzentuiert

war, was wieder impliziert, dass er, Horaz, nun sich der Neuheit

seines eigenen literaturgeschichtlichen Interesses bewusst

war.



DISCUSSION

A. Barchiesi: Ho trovato interessante il suo collegamento fra

l'epica di Cicerone e i Fasti di Ovidio in rapporto all'uso delle
Muse, anche se Lei non sembra supporre un contatto diretto,
solo un'analogia.

Io penso che un contatto possa esserci: in fast. 5, 57 sgg.
Ovidio ha un discorso di Urania, che si sofferma sul valore del

mos maiorum, della tradizione e del Senato nella cultura
romana. Forse Ovidio presuppone che il discorso di Urania in
Cicerone fosse famoso. In tal caso e significativo che il contesto
in cui Urania park nei Fasti sia un dibattito eziologico di tipo
callimacheo: forse Ovidio, da buon storico immanente della
letteratura, segnala l'affinita/differenza fra l'uso delle Muse in
Cicerone e la tradizione callimachea di cui i Fasti fanno parte?

Questo potrebbe avere affinitä con un altro problema che

probabilmente ricorrerä anche altrove nelle nostre discussioni,
cioe la percezione di epoche distinte, repubblicana vs imperiale,
nella storia letteraria implicita. Forse non e un caso che in Ovidio,

in un testo cost collegato all'ideologia del principato, la
'ciceroniana Musa Urania faccia un discorso cost tradizionalista
e conservatore.

A proposito Ac\Yegloga prima, dato che Lei ha giustamente
notato che Virgilio unisce allusioni al Teocrito 'bucolico' e al

Teocrito 'panegirico-tolemaico', vorrei notare che queste
allusioni svolgono — oltre a una funzione politica che e impor-
tantissima — anche una funzione di storia letteraria mate-
riale'. Infatti se si guarda a quello che e noto sulla tradizione
del testo di Teocrito (p.es. nei recenti studi di K. Gutzwiller),
sembra emergere una evoluzione per cui poco prima di Virgilio

si afferma, o riafferma, una circolazione dei carmi teocritei
in forma di corpus unificato, dunque con le poesie che noi



SPATREPUBLIKANISCHE UND FRUHAUGUSTEISCHE DICHTER 135

chiamiamo bucoliche insieme ai cosiddetti encomi. Allora la

strategia allusiva al principio dell'iigloga prima puö anche allu-
dere a questa recente 'riunificazione' testuale.

E.A. Schmidt: Ich hatte in der Tat keinen Zusammenhang
zwischen Cicero und Ovid behaupten wollen, sehe aber nun,
dass das durchaus möglich sein könnte, wenn mein Eindruck
auch der ist, dass Ciceros Epen eher eine Rezeptionsgeschichte
der Kritik hatten.

Explizite Äußerungen zur Wahrnehmung einer Epochendifferenz

zwischen republikanischer und augusteischer Poesie

scheinen in der Dichtung zu fehlen. Aber die Differenz
zwischen den Oden des Horaz als Musendichtung und den
Satiren/Jamben (ohne Musen) ist als implizites Zeugnis des Be-

wusstseins einer Epochendifferenz ebenso sprechend wie die
Differenz zwischen Vergils Georgica/Aeneis und den Bucolica.

Ihr Hinweis auf die Bedeutung der Zusammenstellung von
Texten, wie sie jeweilige Ausgaben bieten, scheint mir über den
konkreten Fall Theokrit und Vergil hinaus wichtig. Würden
wir nicht schon immer die Heroides anders gelesen haben,

wenn eine einzige Oxfordausgabe die Amores, die Ars und die

Heroinenepisteln enthielten? Allerdings habe ich weniger an
spezifische Anspielungen auf Theokrits Herrscherenkomien in
eel. 1 gedacht (z.B. id. 17, 126 f. in v.42 f.; vgl. W. Clausen, A
Commentary on Virgil Eclogues [Oxford 1994], 48 f. unter Hinweis

auf Fr. Buecheler, G. Wissowa und G. Jachmann) als

vielmehr die allgemeinere Behauptung aufgestellt, dass für die
Einbeziehung der Politik in die vergilische Bukolik das

Nebeneinander bukolischer und enkomiastischer Eidyllia bei
Theokrit Pate gestanden haben mag, wobei Vergil allerdings
zugleich zeigt, welche Formen politischer Dichtung er für
angemessen hält und welche nicht.

E. Fantham: Lucilius naturally played an important defining
role in your reading of Horaces representation of literary
history in his Satires. I wanted to raise some queries about Ciceros



136 DISCUSSION

de consulatu suo and his concilium deorum, in the light of Luci-
lius' famous council of the gods about the fate of Rutilius
Lupus. We know Cicero was very familiar with Lucilius: so

why was he not afraid that echoes of Lucilius' episode would
diminish the dignity of his own scene? The gods must have

been gently parodied in Lucilius, as in Ovid Metamorphoses I
and Seneca's Apocolocyntosis. Do you think Cicero expected to
be protected by generic boundaries (a cordon sanitaire protecting

epic from satire)? Or did he feel rhetorically capable of
averting any echoes of absurdity? I suppose the larger question
behind my problem is "how did a Roman poet decide which
earlier poetry would affect reception of his work?"

E.A. Schmidt: Parodien schaden großer Literatur nie, ganz
abgesehen davon, dass auch das concilium deorum des Lucilius
als Epos-Parodie eine Ennius-Huldigung war. Cicero brauchte
die eventuelle Anspielung auf Lucilius oder Lucilius-Assozia-
tion des Lesers so wenig zu scheuen wie Vergil in der Aeneis,
der nach Servius bzw. Servius auctus zu 9,225 diesen Vers mit
Ausnahme eines Wortes von Lucilius übernommen hat (fr.4
Marx 6 Krenkel) und nach Servius zu 10,104 die ganze
Götterversammlung {totus hic locus) Lucilius verdankt (fr.3 M. 33
Kr.). Die Beobachtung des Vergilerklärers stimmt zweifellos; ob
auch seine Beurteilung richtig ist, muss wohl fraglich bleiben.
Es könnte sein, dass Vergil sich nicht an Lucilius, sondern an
Ennius orientierte; dann hätte Lucilius zum Teil selbst Ennius
geradezu zitiert.

St. Hinds-. As I listened to the final section of your paper, it
seemed to me that the developments in literary historical self-

consciousness which you found in the early Horace were being
ascribed above all to Horaces own subtlety and aptitude as a

reader of poetry. The following question occurred to me in this

context. If you had continued your narrative for another 10 or
20 years, would the narrative of literary-historical self-consciousness

inevitably acquire a more political-ideological dimension?



SPATREPUBLIKANISCHE UND FRÜHAUGUSTEISCHE DICHTER 137

In other words, would not a poet's developing sense of participation

in a centralized and 'nationalized' Augustan culture (a

culture concerned in so many ways to define itself as a telos)

necessarily impinge upon the more private teleologies which that

poet might construct for himself on the basis of his own literary
sensibility?

(My question is not narrowly about 'pro-' or 'anti'-August-
anism, but rather about a kind of 'nationalization' of literary
history as an important element in the cultural renewal with
which Augustus sought to associate his principate.)

E.A. Schmidt-. In meinem Horazabschnitt ging es mir weniger

um den subtilen Leser Horaz als um sein Bewusstsein, einer

neuen Literaturepoche anzugehören, die höhere Ansprüche an
die Qualität der Dichtung stellte und erfüllte. Horaz selbst
rechnet sich nach Anspruch und Leistung zu der Gruppe von
Dichtern und Kritikern, denen dieser Fortschritt verdankt ist.
Ich glaube nicht, dass der Horaz der Oden und der Episteln
politischer werden konnte, als es der Dichter der Epoden und
Satiren gewesen war. Was sich änderte, war zuerst, dass er nun
die gewissermaßen republikanische Kooperation an der Aufgabe

übernahm, die Wunden des Bürgerkriegs zu heilen und
die Friedens- und Rechtsordnung des Staates zu fördern. Was
sich im vierten Odenbach nochmals änderte, war, dass er zu der

Uberzeugung kam, diese neue Friedensordnung sei etabliert.
Im übrigen setzt sich die Spannung von Privatheit und
Öffentlichkeit, von individueller Moral und Glücksethik einerseits
und von politischer Verantwortung andererseits ungebrochen
von der frühen Dichtung in die Lyrik hinein fort, ohne in den

Briefen ganz überwunden zu werden.

J.P. Schwindt-. Ich glaube, dass Horaz in den Lucilius-Satiren
ein Modell literaturgeschichtlichen Denkens entwickelt hat,
das sich auch Jahre später, in den Römer-Oden und Literatur-
Briefen, noch als tragfähig erweist, das ihn, um es kurz zu

sagen, gegen die Versuchung einer vollkommenen Politisierung



138 DISCUSSION

dessen immunisiert, was er als seine künstlerische Maxime früh
erkannt hat: die Forderung nach der unausgesetzten Weiterentwicklung

eines einmal erreichten Standards. Dieses avantgardistische

Erbe besteht auch die augusteische 'Versuchung'. Es

nimmt manche Erwartungen und Forderungen einer politisch
restaurativ gestimmten Zeit in sich auf, ästhetisiert diese jedoch
im Schmelztiegel einer subtilen Rekusationstechnik.

M. Citroni\ Ho apprezzato molto il quadro sfumato del rap-
porto tra tradizione enniana e tradizione ellenistica e callima-
chea in Cicerone. Certamente Catullo non disprezza affatto
Ennio, ma quelli che egli considera suoi epigoni. Ma Le chiedo
se anche Lei considera comunque ben netta la distinzione tra
un Cicerone che scrive poesia epico-storica di tradizione
enniana e un Catullo che pur rispettando Ennio non ritiene
piü attuale la poesia epico-storica.

E.A. Schmidt: Meine Antwort ist ein klares Ja. Eine

Gleichsetzung der literarischen Bestrebungen Ciceros und Catulls
wäre ebenso falsch wie ihre von mir kritisierte extreme
Entgegensetzung. Was ich sagen will, ist, dass Cicero und Catull
durchaus gemeinsame literarische Ahnen haben. Ihre poetische
Praxis strebt aber gänzlich auseinander, wobei man wieder
nicht so weit gehen sollte, Catull einen gewissen altrömischen
Moralismus abzusprechen.

A. Deremetz: La question que je me pose apres avoir ecoute
cette tres dense et tres suggestive presentation concerne precise-

ment le probleme de 1'articulation de l'histoire litteraire immanente,

theme de notre rencontre, et de l'histoire litteraire
'traditionelle' sur le plan, notamment, de leurs concepts et categories
respectifs. Pensez-vous, ainsi, que primus et novus correspondent
egalement, de maniere interchangeable, ä ce que nous rangeons
habituellement sous les concepts de l'originalite et/ou de la pri-
marite et sinon, quelle valeur particuliere attribuez-vous au

terme novus dans son rapport au couple -oMirjcJprimus'i



SPÄTREPUBLIKANISCHE UND FRÜHAUGUSTEISCHE DICHTER 139

E.A. Schmidt: Ich glaube, dass man zwischen primus und
novus unterscheiden kann, dass der Dichter mit primus den

Anspruch erhebt, eine griechische Gattung in Rom eingeführt
zu haben, während er novus wählt, wenn er, ohne Beziehung
auf die Griechen, auf eine seinem Selbstverständnis nach neue
Form, ein neues Verfahren, einen neuen Gegenstand hinweisen
will.

M. Citroni: A proposito del Brutus e dell'idea di progresso
poetico in Orazio, io credo che anche in Orazio, come in Cicerone,

gli exemplaria Graeca costituiscano il punto di riferimento
del valore. E ciö vale in certo senso anche per la satira: cfir. Hör.
sat. 1, 10, 7-17. Vedrei una differenza in ciö: in Orazio il prin-
cipio del progresso non e ancora del tutto compiuto [epist. 2, 1,

160: hodieque manent vestigia ruris) e dunque non e escluso che

in futuro si raggiunga una maggiore perfezione; per Cicerone
invece l'oratoria Romana sembra destinata a decadere, subito

dopo aver raggiunto il suo culmine. Ma la decadenza dell'orato-
ria che Cicerone prevede ha ragioni esterne, politiche, non
ragioni interne alla dinamica delle forme letterarie.

E.A. Schmidt: Ihren Beitrag halte ich für eine entscheidende

Verbesserung meiner Darstellung. Ich hätte einerseits den

impliziten Qualitätsmaßstab der griechischen Poesie nicht
vernachlässigen und andererseits epist. 2, 1, 160 beachten sollen.
Denn dieser Hinweis hilft auch, sich klarzumachen, dass Horaz
nicht nur nicht seine eigene Dichtung, sondern auch die poetische

Produktion von nostrum aevum [sat. 1, 10, 68) nicht als

xeXoc ansieht.

A. Kerkhecker: Nach Ihren Ausführungen, besonders zu
Cicero, scheint es mir, daß die 'immanente Literaturgeschichte'
kein isoliertes Spezialproblem darstellt, sondern zu den
stilbildenden Elementen jeder traditionsbewussten Dichtung
gehören kann. Haben wir es hier vielleicht mit einer Grundfrage

aller Interpretation zu tun?



140 DISCUSSION

E.A. Schmidt-. Als ich, nach Vorliegen meines Ciceroabschnitts,

die Beobachtung machte, dass ich unserer Frage in
einer Weise nachgegangen war, die sich nicht mehr von
Interpretation trennen ließ, war ich zunächst beunruhigt. Dann
aber habe ich begonnen, das Resultat hypothetisch ebenso

anzusehen, wie Sie es jetzt beschreiben, so dass ich in Ihrer
Frage die Bestätigung für meinen Eindruck oder mein implizites

Plädoyer sehe, implizite Literaturgeschichtlichkeit als eine
der Hinsichten zu betrachten, auf die die Interpretation von
Texten gerichtet sein sollte.

A. Barchiesi: Vorrei cogliere l'occasione del suo intervento

per porre una questione che mi sembra centrale anche per altri,
il problema del rapporto fra intertestualitä e temporalitä alla
luce delle Strategie di 'storia letteraria immanente'.

L'arte allusiva presuppone una diacronia e produce perö ine-
vitabilmente un effetto sincronico. Ricordo di aver sentito
Michael Riffaterre sostenere che l'intertestualitä ha sempre l'ef-
fetto di rendere contemporanei i testi che cita, ma esistono cer-
tamente altri modi di guardare a questo fenomeno. Potrei allora
citare delle Strategie allusive (ad esempio in Ovidio) che hanno
l'effetto di 'anticare' i modelli, non di renderli sincroni al

nuovo testo. Dobbiamo tenere conto di questo problema nel

corso delle nostre analisi.

E.A. Schmidt: Ihre Formulierung "rapporto fra intertestualitä

e temporalitä" definiert einen zentralen Aspekt unseres
Themas. Schon in meinem Programmentwurf von 1996 habe
ich ganz entsprechend formuliert, dass es darum gehe, "welche
intertextuellen Beziehungen unter welchen Bedingungen als

implizit geschichtliche, und zwar insbes. literaturgeschichtliche
Aussagen zu verstehen" seien. Ihren Überlegungen zu dem Satz

Riffaterres stimme ich zu. Wenn Anspielungen 'Vergegenwärtigung'

bedeuten, impliziert das gerade, dass etwas in die Gegenwart

geholt wird, was eben nicht gegenwärtig ist und seinen

Vergangenheitscharakter weiter an sich tragen kann. Ich gebe



SPÄTREPUBLIKANISCHE UND FRÜHAUGUSTEISCHE DICHTER 141

zwei Beispiele. Bei der Einführung des Helden in der Aeneis 1,

92-101 in der Situation der Sinnkrise seines Heldentums zitiert
Vergil Worte der beiden homerischen Haupthelden, Achills in
der Ilias, des Odysseus in der Odyssee, jeweils in der analogen
Situation einer Krise ihres Heldentums, indem sie den Tod
durch Ertrinken vor Augen haben (IL 21, 272-283; Od. 5,

297-312). Dieses Zitat dient gerade dazu, die neue geschichtliche

Stufe des Epischen im Dialog mit zwei schon in sich

geschichtlich verschiedenen Grundbildern vergangenen Heldseins

und ihren je verschiedenen Krisen zu artikulieren. Pru-
dentius beginnt das Proömium der Psychomachia mit dem Zitat
von Aen. 6,56, in dem er Apollo durch Christus ersetzt. So

führt er beim Eintritt in sein Gedicht das Christentum als neue
Epoche und christliche Epik als neue Dichtung gegenüber der

paganen Epik ein.
Ob die gleichzeitige Verfügbarkeit der gesamten Literatur

in der Bibliothek von Alexandria und die Entwicklung einer
Gattungssemantik (Kerkhecker) das Bewusstsein chronologischer

und geschichtlicher Differenz von Autoren und Werken
geschwächt hat, würde ich eher bezweifeln.

E. Fantham: Arising from your very helpful disussion of the
Eclogues I have two small queries. Why would Virgil include
Gallus' poetic initiation in a catalogue of imaginary compositions

("fiktive Dichtungen")? And on the question of order in
the book-roll as opposed to date of composition, shouldn't we
ask why Eclogue 9 is set after Eclogue 1 although it presupposes
an earlier situation? Can we infer that Virgil was aiming to
leave a warning about continued social disturbances? Should
we not consider the ordering of poems in a Gedichtbuch as one
more vehicle of the poet for conveying literary autobiography
and history?

E.A. Schmidt-, Wenn die in eel 6 referierten Lieder fiktiv oder
virtuell (d.h. noch nicht von römischen Dichtern gesungen)
sind, sie aber als besonders gut (indem Tityrus sie im Auftrag



142 DISCUSSION

eines kallimacheischen Apollo singt und sie darüber hinaus alle

Lieder Apollos selbst sind) auch als Aufgaben für die Zukunft
gelten können, fügt sich das Lied von der Dichterweihe des

Gallus dann in diesen Katalog ein, wenn für das Thema des

Gryneischen Hains das gleiche gilt und dieses Gedicht also auch
noch nicht abgefasst ist. Apoll-Kallimachos-Tityrus-Vergil
geben Gallus einen Auftrag, oder sie bestätigen ihn in einem
Plan.

Vergil wollte sicher, dass man sein Eklogenbuch in der

Anordnung der Gedichte von 1 bis 10 liest. Dann ist auffallend,

dass die zweite Buchhälfte lauter unpolitische Eklogen
enthält (darunter die drei späten, nach ecl. 4 gedichteten 7, 8,

10) und nur die gegenüber ecl. 1 eher dunklere ecl. 9. Er wollte
damit wohl betonen, dass weder ecl. 1 noch ecl. 4 das frühere
Gedicht überholt oder widerlegt hätten, dass weiterhin Lieder
inmitten der Waffen des Mars ohnmächtig sind und, wie der

Zusammenhang zeigt, in dem ecl. 9 steht (insbes. ecl. 7, 8 und
10), weiterhin nur Lieder von Liebe und Schönheit gesungen
werden können.


	Das Selbstverständnis spätrepublikanischer und frühaugusteischer Dichter in ihrer Beziehung zu griechischer und frührömischer Dichtung

