Zeitschrift: Entretiens sur I'Antiquité classique
Herausgeber: Fondation Hardt pour I'étude de I'Antiquité classique
Band: 47 (2001)

Artikel: Das Selbstverstandnis spatrepublikanischer und frihaugusteischer
Dichter in ihrer Beziehung zu griechischer und friihrémischer Dichtung

Autor: Schmidt, Ernst A.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-660721

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-660721
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

111

ERNST A. SCHMIDT

DAS SELBSTVERSTANDNIS
SPATREPUBLIKANISCHER UND
FRUHAUGUSTEISCHER DICHTER IN IHRER
BEZIEHUNG ZU GRIECHISCHER UND
FRUHROMISCHER DICHTUNG

Die Betrachtung der impliziten Literaturgeschichte in romi-
schen Dichtungen, nimlich des literaturgeschichtlichen Selbst-
verstindnisses der Dichter, schlieffit die Auffassung ein, dass
diese ein Interesse an der Literaturgeschichte nicht um dieser
selbst willen hatten — wohl eine verallgemeinerungsfihige Ein-
sicht zu Literaturgeschichte — sondern dass ihre Standortbe-
stimmung literaturgeschichtlich geprigt oder akzentuiert ist,
also nicht im Blick auf andere Kiinste, oder auf die Gesellschaft.
Der erhoffte Gewinn der Analyse solchen literaturgeschichtli-
chen Selbstverstindnisses ist nicht so sehr eine Korrektur oder
Erginzung der traditionellen Literaturgeschichtsschreibung als
vielmehr ein vertieftes Verstindnis der einzelnen Werke in ihrer
Geschichtlichkeit.

Angesichts der Rolle des Erstheitsanspruchs im betrachteten
Zeitraum ist mit einem Riickblick zu beginnen. Soweit wir
erkennen konnen, hat als erster romischer Autor Ennius einen
solchen Anspruch erhoben (fr. 208-210 Sk.: ... neque... nec...
ante hunc — nos ausi reserare). Er setzt damit eine etablierte
eigene romische Gattungs- oder Literaturgeschichte voraus.
Erstheitsanspruch besagt nicht Vaterlosigkeit oder Geschichts-
emanzipation, sondern ist im Gegenteil Positionsbezeichnung



98 ERNST A. SCHMIDT

im Blick auf eine iiberpriifbare von Lesern und Autor geteilte
romische Literaturtradition.

Erstheit wird in Rom entweder fiir erstmals von den Grie-
chen iibernommene Gattungen und Formen oder fiir Neuheit
innerhalb einer (wenigstens von uns als solche angesehenen)
Gattungstradition beansprucht. Zu welchem Typ gehort
Ennius? Zu dem zweiten, wie auch die horazische Erstheitspri-
dikation fiir Lucilius (saz. 1,10,48; 2,1,62 ff.), wie Vergil in
georg. 3,10 ff. (fiir ein Epos?), Horaz in carm. 3,25, Ovid in ars
3,346 (ignotum hoc aliis ille novavit opus) oder, indirekt und
spielerisch in met. 1,1: In nova fert animus...? Im Licht dieser
spiteren Erstheitsanspriiche wire aber gerade zu iiberlegen, ob
Ennius nicht vielmehr den Anspruch stellt, iiberhaupt das
romische Epos begriindet zu haben, so dass Hellenisierung
einer vorhandenen Gattung und Neubegriindung zusammen-
fallen, wihrend in den genannten spiteren Fillen der neue
Gegenstand oder das neue Verfahren die Pionierleistung und
auch Neuheit der Gattung begriinden (Invektive; Augustus; als
elegisches Ich eine mythologische Frau).

1) Ciceros autobiographische Epen

In seinen autobiographischen historisch-panegyrischen Epen
De consulatu suo (60 v.Chr.) und De temporibus suis (54 v.Chr.)
schlieft sich Cicero formal an die Annales des Ennius an!. Da
seine Bewunderung fiir diesen in seinem Gesamtwerk evident
ist, erscheint die epische Enniusnachfolge als geradezu selbst-
verstindlich. Aber fiir das dichterische Selbstverstindnis ist
doch dreierlei zu bemerken. Einmal kann Cicero in dieser Hin-
sicht keine Neuerung beansprucht haben. Zweitens gilt, dass er
den romischen Epiker nicht nur bewundert, sondern ihn auch
als geschichtlich uniiberholt angesehen hat. Er kennt kein

' Vgl. dazu bes. H.D. JOCELYN, “Urania’s Discourse in Cicero’s Poem On His
Consulship: Some Problems”, in Ciceroniana 5 (1984), 39-54; S.M. GOLDBERG,
Epic in Republican Rome (New York-Oxford 1995), Kap.6: “Ciceronian Sirens”.



SPATREPUBLIKANISCHE UND FRUHAUGUSTEISCHE DICHTER 99

anderes spiteres romisches Modell. Und schliellich ldsst seine
Ennius-Imitatio erkennen, dass er die Enniusepigonen der vor-
angegangenen Generationen? als solche betrachtet und in sei-
nen Dichtungen an ihnen vorbei zu dem Vater des Hexameter-
epos zuriickkehrt, nicht anders als Vergil in seinen Bucolica die
spitere nachtheokritische Bukolik in seiner Theokritrenaissance
transzendiert.

Beide Epen besaflen wie die Annales einen Gétterapparat®.
Das Konsulatsepos begann mit einer Gotterversammlung?.
Jocelyn und Canfora ziehen auflerdem Ennius, ann. 106b-109
Sk. als Ciceros Modell heran, d.h. die Gétterversammlung, die
der Apotheose des Romulus vorangeht®. Fr. 12 Blinsdorf, o
fortunatam natam me consule Romam! macht aus dem Konsul
Cicero einen zweiten Romulus, indem Rom in seinem Konsu-

lat neu geboren wird. Die hohnische Anrede Ciceros als

* Vgl. zu diesen S.M. GOLDBERG (0. Anm.1), 135 f.

> L. CANFORA, “Altri riferimenti ai poemi ciceroniani nell’ Invectiva in
Ciceronem”, in Ciceroniana 5 (1984), 101-109 hat geklirt, dass die pseudo-sal-
lustische Ciceroinvektive in §3 das Epos De consulatu suo im Visier hat und in §7
De temporibus suis. Es hat also in beiden Epen eine Gotterversammlung gegeben;
die ausdriickliche Einladung durch Jupiter Optimus Maximus scheint nur fiir De
temporibus suis zu gelten und stimmt mit der fiir das Ende von Buch 2 dieses
Epos bezeugten Jupiterrede tiberein.

4 Von den Zeugnissen, die ohne Werkangabe von dem concilium deorum
handeln, weist die Formulierung in der Ciceroinvektive im Corpus Sallustianum
3, se Cicero dicit in concilio deorum immortalium fuisse, inde missum huic urbi civi-
busque custodem absque carnificis nomine, qui civitatis incommodum in gloriam
suam ponit. quasi vero non illius coniurationis causa fuerit consulatus tuus et idcirco
res publica disiecta eo tempore, quo te custodem habebat eindeutig auf De consulatu
5H0.

> H.D. JOCELYN (0.Anm.1), 42 f; L. CANFORA (0.Anm.3), 104 f. — ].
BLANSDOREF (ed.), Fragmenta Poetarum Latinorum Epicorum et Lyricorum praeter
Ennium et Lucilium (Stuttgart und Leipzig 1995) weist das Testimonium SALL.
In Cic. 3 De temporibus suis zu: fr.17 (1). — L.P. WILKINSON, “Cicero and the
relationship of oratory to literature. 4. Verse”, in E.J. KENNEY and W.V. CLAU-
SEN (edd.), Latin Literature (The Cambridge History of Classical Literature, vol.
1), Part 3: The Late Republic (Cambridge 1982; paperback 1983), 71-73, hier
73, bemerkt im Widerspruch zu diesem Zeugnis, das eindeutig von der Beru-
fung zum Wichteramt handelt: “Cicero apparently described the Dichterweibe of
Cicero, welcomed to Olympus by Jupiter and taught the arts by Minerva’.



100 ERNST A. SCHMIDT

Romule Arpinas in der Invektive des Sallustcorpus §7 zielt auf
diesen Anspruch®. Das ennianische Epos ist also nicht nur sti-
listisches und formales Vorbild gewesen, sondern auch moti-
visch und thematisch. Das nationalrémische Geschichtsgedicht
des Begriinders bleibt auch wegen seiner Haltung und Thema-
tik weiterhin aktuell.

Die Enniusbewunderung und epische Enniusnachfolge
bedeuten nicht, dass Cicero, allem Neuen abgeneigt, diesen
reproduzieren oder bei ihm stehenbleiben zu miissen geglaubt
hitte’. Vielmehr legt sein Bild der Geschichte der rémischen
Rhetorik im Brutus per Analogieschluss nahe, dass er der
Ennius von heute sein und so dichten wollte, wie es dieser als
Zeitgenosse getan hitte. Andererseits stand er der Dichtung
seiner Zeit keineswegs ablehnend gegeniiber, wie nicht allein
sein Urteil iiber Lukrez® oder Archias? erkennen lisst. Seine
Kritik an den poetae novi ist spiter und betrifft deren Anschluss
an Euphorion'?; sie lisst sich weder zu allgemeiner und von
Anfang an eingenommener Ablehnung der zeitgenéssischen
Poesie verallgemeinern!! noch zu einem radikalen Geschmacks-
wechsel systematisieren dergestalt, dass er zu einem gegebenen
Augenblick von Alexandrinismus zu ennianischem Archaismus
und grundsitzlichen Antialexandrinismus  iibergegangen
wire!?. Das Urteil des Q. Mucius Scaevola iiber den Marius,
der im zeitlichen (und sachlichen) Zusammenhang mit den

® Vgl. A. TRAGLIA, La lingua di Cicerone poeta (Bari 0.]. = 1950), 45.

7 Vgl. A. TRAGLIA (0. Anm.6): Cicero “non & un pedissequo imitatore” der
Sprache des Ennius.

8 Ad Q.f 2,10(9),3 (54 v.Chr.).

? Vgl. u. S. 107-109.

10 Vgl. A. TRAGLIA (0. Anm.6), 51 f.

11 Die Zeugnisse, insgesamt vier, wenn man noch eine Kritik an Euphorion
hinzunimmt, sind diese: A#. 7,2,1 (Nov. 50 v.Chr.); oraz. 161 (46/45 v.Chr.);
Tusc. 3,45 (45 v.Chr.); div. 2,133 (45 v.Chr.). Vgl. dazu W. CLAUSEN, “Cicero
and the New Poetry”, in Ciceroniana 5 (1984), 91-100.

2 Vgl. A. TRAGLIA (0. Anm.6), 48; F. DELLA CORTE, “Avanguardie e retro-
guardie poetiche in Cicerone”, in Ciceroniana 5 (1984), 21-38; hier: 37,
Anm.27.



SPATREPUBLIKANISCHE UND FRUHAUGUSTEISCHE DICHTER 101

beiden Epen entstand, nimlich kurz vor De legibus (52
v.Chr.)3: canescet saeclis innumerabilibus (fr. 1 Bl.), entspricht
Catulls Urteil uber Cinnas Zmyrna: Zmyrnam cana diu saecula
pervoluent (95,6) und Cinnas Wunsch fiir die Dictynna Catos,
saecula per maneat nostri Dictynna Catonis (fr. 14 Bl.) wie auch
Catulls Wunsch fiir seine eigenen Dichtungen: plus uno maneat
perenne saeclo (1,10).

Ciceros eigene Jugenddichtung, also u.a. die Aratea, ent-
sprach ganz dem alexandrinischen Zeitgeschmack. Er kann
unmoglich in seine Neoterikerkritik seine eigenen poetischen
Werke eingeschlossen haben!4, ganz abgesehen davon, dass er
aus seinen Aratea noch in seinen letzten Lebensjahren zitiert.
Andererseits: waren die Aratea, dieses “prodotto di tipo squisi-
tamente alessandrino”®, deshalb unennianisch oder so von
Cicero empfunden worden? Eine hexametrische Ubersetzungs-
dichtung, die Formen enthilt wie den Infinitiv auf -zer!® oder
den Genitiv von Substantiven der #-Deklination auf -7,
zusammengesetzte Adjektive gebraucht wie Arquitenens, levipes,
mollipes, sagittipotens, signipotens, spiniger, tristificus, umifer und
Enniusvokabeln wie aplustra oder flamen?'® Es ist eher eine
Beobachtung als eine These, dass die Aratea sprachlich-stili-
stisch ennianischer als De consulatu suo waren'.

13 Vgl. K. BUCHNER, “M. Tullius Cicero: Fragmente der Dichtungen
Ciceros”, in RE VII A 1 (1939), 1236-1274; hier: 1254 ff.; L.P. WILKINSON (o.
Anm.5), 72 n.1; E DELLA CORTE (0. Anm.12), 33; L. CANFORA (0. Anm.3),
106-108.

14 Vel. A. TRAGLIA (0. Anm.6), 49.

15 A. TRAGLIA (0. Anm.6), 51 f.

16 Vegl. A. TRAGLIA (0. Anm.6), 106 f.

7 Vgl. A. TRAGLIA (0. Anm.6), 108.

18 Vgl. A. TRAGLIA (0. Anm.6), 35; 68 £.; 76 £.; 79 f,; 118-121.

19 Vgl. A. TRAGLIA (0. Anm.6), 107 f.: von 6 Belegen -ier 5 in Aratea, von 9
Belegen -ai 7 in Aratea; 70 ff.: in 551 Hexametern der Aratea 165 Pracscnspar-
tizipien auf -n#-, davon 85 mit Verbalkonstruktion, &fter Partizipienhidufung in
einem Vers (vgl. v.124 und 306 mit ENN. ann. 184, 198, 498 Sk.), alles wie
Ennius; in De consulatu suo auf 88 Verse nur 4 Ptc. praes. auf -nz- mit Verbaler-
ganzung.



102 ERNST A. SCHMIDT

Fiir die Gotterversammlung im zweiten Buch von De tempo-
ribus suis bezeugt Cicero brieflich (Ad Q.fr. 3,1,24; 54 v.Chr.)
eine Rede Apollos. Der gleichen Gétterversammlung gehort
die in einem fritheren Brief an den Bruder (44 Q.f%. 2,8,1; 55
v.Chr.) erwihnte Jupiterrede an??. Wihrend in De consulatu suo
Cicero zum Wichter der Stadt bestellt worden ist (durch Jupi-
ter?), scheint Jupiters Rede hier allgemeineren Charakter?!
gehabt zu haben: suadesque schreibt Cicero an Quintus, ut
meminerim lovis orationem, quae est in extremo illo** (sc.
secundo) libro. ego vero memini, et illa omnia (sc. lovis oratio-
nem) mihi magis scripsi quam ceteris. Hier deutet mibi scripsi
auch eher auf einen gerade verfassten Text — noch ist, im
Februar 55 v.Chr., das Epos nicht publiziert?® — als auf das
fiinf Jahre zuriickliegende Gedicht.

20 Diese Gotterversammlung und diese Jupiterrede sind von der fiir De con-
sulatu suo erschlossenen Gotterversammlung (mit Jupiters Worten dort) ver-
schieden. K. BUCHNERs Bemerkung (0. Anm.13), 1251: “Es ist stets nur die
Rede von e i n e m concilium”, gemeint als Argument, dass Cicero in seinen
autobiographischen Epen insgesamt nur einmal diese epische Form gewihlt
habe, ist, selbst abgesehen von L. CANFORAs (0. Anm.3) Analyse von SALL. /»
Cic.3-7 (tir jedes Epos jeweils eine Gotterversammlung bezeugt), nicht stich-
haltig: Die Ciceroinvektive und Quintilian kritisieren nicht das Faktum der
Darstellung einer Gotterversammlung, sondern die Selbstiiberhebung Ciceros in
der epischen Darstellung seiner Teilnahme am olympischen concilium; ob er das
ein- oder zweimal getan hat, war fiir die Kritik unerheblich.

21 J. SOUBIRAN (ed.), Cicéron. Aratea. Fragments poétiques. Texte établi et tra-
duit (Paris 1972), 248 n.1 meint: “Il est possible [L.A. Constans, éd. G. Budé de
la Correspondance, n. ad loc.] que Jupiter y ait invité Cicéron ‘a préférer a la poli-
tique 'étude de la philosophie et des lettres’.” Vgl. CiC. de orat.3,13: Mibi qui-
dem, Quinte frater, [...]| sententia saepe tua vera ac sapiens videri solet, qui [...] me
semper ab omni contentione ac dimicatione revocasti. Vg]. E3F

22 1.. CANFORA (0. Anm.3), 103 f. wundert sich iiber /o, ohne indessen den
Bezug auf De temporibus suis, Buch 2 grundsitzlich in Zweifel zu ziehen. (Seine
Frage, ob nicht auch an De consulatu suo zu denken sei, hat weiter keine Konse-
quenzen). Aber illo ist ganz natiirlich: wie sollte denn ‘am Ende des Buches’ hier
anders ausgedriickt werden? Wiire denn Aoc oder isto besser? Wie natiirlich #/lo
ist, zeigt ein Beispiel eben aus dem unmittelbaren Kontext: ego vero memini et
illa omnia mihi magis scripsi quam ceteris.

> Vel. L. CANFORA (0. Anm.3), 103; selbst im Dez. 54 v.Chr. ist das noch
nicht der Fall (fam. 1,9,23).



SPATREPUBLIKANISCHE UND FRUHAUGUSTEISCHE DICHTER 103

Ciceros Epen weisen zumindest diese vier Neuerungen auf.

() Schriftstellerische Darstellungen eigener Taten oder
Lebensabschnitte, Berichte also iiber das eigene Konsulat,
Tatenberichte oder Autobiographien, waren bisher nur in Prosa
verfasst worden?. Die Neuerung einer poetisch-epischen
Behandlung?® war Cicero zweifellos bewusst. Immerhin hatte
er insofern einen Vorldufer, als in der Odyssee der Held eben-
falls, fir seine Irrfahrten und Abenteuer, als sein eigener epi-
scher Singer dargestellt ist.

(i) Nach der traditionellen Deutung der Rede der Muse
Urania am Ende des zweiten Buchs von De consulatu suo*®
hitte Cicero eine revolutionire Neuerung gewagt, was erst
Jocelyn erkannt hat: “If this is true Cicero was guilty of yet
another breach of first century B.C. epic conventions. The
Muses talked to poets but they did not talk to heroic warriors,
much less to contemporary politicians™?’. Jocelyn legt nun aber
tiberzeugend dar, dass sie sich nicht an den Konsul Cicero im
Dezember 63 wendet, sondern an den Dichter des Jahres 6028,

Fiir die Rede der Calliope am Ende von Buch 3 des Konsu-
latsepos versteht es sich angesichts der Stellung am Werkschluss
fast von selbst: diese Musenworte sind Teil der copoayic?? und
also mit grofiter Wahrscheinlichkeit an den Dichter gerichtet.

24 7.B. von M. Aemilius Scaurus (vgl. CiC. Brut. 112: tres ad L. Fufidium
libri scripti de vita ipsius...Scauri laudibus), Sulla (Res suae; cf. Prisc., in GL
2,476,4: Sulla in vicesimo primo rerum suarum. Zu Sulla vgl. F. LEO, “Die romi-
sche Poesie in der sullanischen Zeit” (1914), in Ausgewibhite Kleine Schriften 1
(Roma 1960), 249-282, Rutilius Rufus (De vita sua; cf. CHAR. gramm. p.154,5-
6 Barwick), Lutatius Catulus (vgl. CiC. Bruz. 132: ex eo libro quem de consulatu
et de rebus gestis suis conscriptum...misit [sc. Q. Catulus) ad A. Furium poetam,
familiarem suum). Vgl. CIC. fam. 5,12,8: cogar fortasse facere quod non nulli saepe
reprebendunt scribam ipse de me, multorum tamen exemplo et clarorum virorum;
TAcC. Agr. 1

PuNgk A TRAGLIA (0. Anm.6), 42 K. BUCHNER (0. Anm.13), 1248.

% Vgl. z.B. K. BUCHNER (0.Anm.13), 1246 f. So auch, trotz H.D. JOCELYN,
wieder E. COURTNEY (ed.), The Fragmentary Latin Poets (Oxford 1993), 162.

27 H.D. JOCELYN (0.Anm.1), 44.

28 H.D. JOCELYN (0.Anm.1), 44-46.

» CIC. Atz. 2,3,4 spricht von seiner xartoeic.



104 ERNST A. SCHMIDT

Jedoch steckt in den durch ein briefliches Selbstzitat erhaltenen
Versen, gerade wenn sie dem Dichter gesagt sind, eine Aussage,
die nach der von Jocelyn iiberwundenen Deutung der Urania-
rede (als einer an den epischen Helden gerichteten) auch diese
enthalten hitte. Thre Neuheit muss dem Dichter bewusst gewe-
sen sein.

interea cursus, quos prima a parte iuventae
quosque adeo consul virtute animoque petisti,
hos retine atque auge famam laudesque bonorum.

Das politische Handeln und das feiernde Gedicht bilden eine
Einheit; sie entstammen einem einheitlichen Lebensentwurf
und werden von der gleichen géttlichen Ordnungsmacht, den
Musen, legitimiert. Cicero hat mit seinen Musenreden die Ein-
heit seines Wirkens, von der Politik bis zur Poesie, unterstri-
chen und die Angemessenheit, ja, geradezu Notwendigkeit der
poetischen Selbstfeier begriindet®®. Die Musenrede schligt
gewissermaflen die Briicke von Ennius' musischer romischer
Geschichte zu Horazens grofler Musenode, carm. 3,4.

(iif) Die Musenreden selbst als solche stellen eine weitere
Neuerung im historischen Epos dar. Sie gehoren seit Hesiod in
die Tradition der Lehrdichtung bzw. des aitiologischen Kollek-
tivgedichts, wie der Aitia des Kallimachos und der Fasten
Ovids. Sie sind nicht Teil der epischen Handlung, sondern
poetologische Kommunikation mit dem Leser. Auf einer Meta-
Ebene zum narrativen Corpus stehend, sind sie also auch kein
Teil des epischen ‘Gotterapparats’ der Handlung.

Zweimal ist, jeweils ohne Nennung des Werks, Minerva
bezeugt, die Cicero alle Fihigkeiten/Kiinste/Wissenschaften

3 Mit diesem Urteil gehe ich iiber K. BUCHNER (0.Anm.13), 1266 (“In sei-
nem Gedichte iiber das Konsulat und seine Zeit ging er dann ganz eigene Wege,
als er sein Konsulat unter den Gedanken stellte, daf} in ihm Geist und Ordnung
iiber die Gewalten der Unordnung gesiegt haben”) insofern hinaus, als ich auch
noch die Dichtung als Handlung unter diesen Gedanken stelle und diese Einheit
von politischer Tat und sie feiernder Dichtung in der Form der Dichtung darge-
stellt sehe.



SPATREPUBLIKANISCHE UND FRUHAUGUSTEISCHE DICHTER 105

gelehrt habe3!. Der Kontext des Testimoniums in der Invektive
des Sallustcorpus weist es ebenso De temporibus suis zu wie das
Auftauchen der dhnlichen Aussage in De domo sua 144, indem
eine analoge Doppelverwendung eines Motivs (Italien trigt
Cicero auf den Schultern in die Heimat zuriick) auch zwischen
Post reditum in senatu und diesem zweiten Epos zu beobachten
ist*2. Daraus folgt nicht, dass Minerva in der Gotterversamm-
lung selbst aufgetreten sein muss; es kénnte sich um eine Aus-
sage handeln, die Cicero in einer Rede gemacht hat oder die in
der Gotterversammlung geduflert worden ist®>. Minerva als
Lehrerin ‘in allen Kiinsten’ kann kaum auf rhetorisch-literari-
sches Kénnen eingeschrinkt werden?4. Thre Lehre und Hilfe
standen offenbar im Zusammenhang mit Ciceros politischem
Handeln; in De domo sua 144 ruft er, nach Iupiter Optimus
Maximus, und Iuno Regina, als dritte der kapitolinischen Trias
Minerva, die custos urbis, an, quae semper adiutrix consiliorum
meorum, testis laborum extitisti. So wurde auch mit thr der
Zusammenhang von Praxis im Staat und dem Dichten iiber
dieses politische Tun und also diese den Dichter seiner eigenen

3V SALL. In Cic. 7:...quem Minerva omnis artis edocuit... (CIC. fr. 17 [2]
Blinsdorf); QUINT. imst. 11,1,24:... Minervam, quae artes eum edocuir (von
BLANSDORE in CIC. fr. 16 [2] = QUINT. loc.ciz. iibergangen). — Quintilian ist
nicht von der Ciceroinvektive abhingig, denn das Weglassen von [talia exulem
humeris suis reportavit, das von den Vertretern dieser Meinung auf Post reditum in
senatu 39 zuriickgefiihrt wird, wiirde voraussetzen, dass er eben aus Kenntnis der
Epen wusste, dass diese Szene in De temporibus suis nicht vorkam. Vgl. L. CAN-
FORA (0. Anm.3), 101 f. Quintilian wiederholt allgemeine Vorwiirfe und trennt
nicht zwischen den beiden Epen (in carminibus).

2 Vel Anm.35. — Bei E. COURTNEY (0. Anm.26), 157 f. dem Konsulatse-
pos zugewiesen.

3 H.D. JOCELYNs (0. Anm.1), 41 Auffassung, Cicero habe sich ebenso wie
gegeniiber Jupiter auch gegeniiber Minerva im direkten Gesprich dargestellt,
geht aus den Zeugnissen (quem. .. artes edocuit, artes eum edocuit) nicht nur nicht
hervor, sondern wird von ihnen sogar eher zweifelhaft gemacht. Es ist wohl auch
zu beachten, dass in Quintilians Zeugnis das Perfekt edocuit in dem Satz iiber
Minerva neben dem Praesens advocatur bei Ciceros Einladung zur Gétterver-
sammlung steht.

3 Oder gar auf Poesie, wie es L.P. WILKINSON (0. Anm.5), 73 tut.



106 ERNST A. SCHMIDT

Taten legitimierende Einheit in Cicero betont. Die Verbindung
der kapitolinischen Minerva mit der griechischen Pallas Athene
prifiguriert die Personalunion von Staatsmann und Dichter, so
dass Minerva zu der Strategie gehort, den problematischen
Charakter des poetischen Unternehmens zu mildern und die
Selbstfeier im Epos auf dem Fundament musisch-geistiger
Begriindung des gesamten eigenen Handelns als geradezu
natiirlich erscheinen zu lassen?>.

(iv) So gewagt die durch Anklang an Ennius vermittelte
Gleichstellung mit Romulus ist, ungewodhnlicher ist, dass der
epische Held in beiden Gedichten an der Gotterversammlung
teilnimmt. Jocelyn meint dazu, zeitgendssische Kritiker hitten
wohl tadelnd eingewandt, bei Ennius gehore die Gétterver-
sammlung zum Heroenzeitalter; auch hitten die Aufgeklirten
nicht mehr an direkten Umgang von Géttern und Menschen
geglaubt®®. Von Ciceros literaturgeschichtlichem Selbstver-
stindnis her wird man das anders sehen. Er hat die Gétterver-
sammlung offenbar gerade deshalb gewihlt, weil sie, durch
Ennius sanktioniert, eindeutig ‘poetisch-episch’ war?” und er so
auch vermeiden konnte, in Rom, in der Welt des politischen
Alltags, auf dem Forum oder in seinem Stadthaus den Besuch
etwa des Gotterboten Merkur zu erhalten. Auch garantierte das
Enniuskleid den romisch-politischen Charakter des epischen
Bauelements der Gotterversammlung,.

3 Da quem Minerva omnis artis edocuit, wie es in der Invektive heiflt, gera-
dezu Ubersetzung von v ... 8éduev [Tdrhag Abhvn / wéyvny mavroigy ist (Od.
6,233 f. und 23,160 f.: Goldschmied) (vgl. L. CANFORA [0. Anm.3], 101),
wihrend die Aussagen tiber Minerva in De domo sua 144, insbes. adiutrix consi-
liorum meorum, eher dem Beistand der Schutzgottheit des Odysseus entsprechen,
verbindet Cicero in sich gewissermaflen den Helden Odysseus und den Kiinstler.
Das Goldschmiedgleichnis steht in der Odyssee an beiden Stellen zur Erhellung
der Verschonerung des Helden durch Athene, die ihn “gréfler und voller anzu-
schauen macht” (O4. 6,229 f.; 23,156 f.). Mit Minervas und der Musen Bei-
stand macht auch Cicero in seinen Epen sich ‘grofler und voller anzuschauen’.

36 H.D. JOCELYN (0.Anm.1), 43.

% Vgl. S.M. GOLDBERG (0. Anm.1), 143: “a suitably epic aura, which for
Cicero and his audience meant Ennian”.



SPATREPUBLIKANISCHE UND FRUHAUGUSTEISCHE DICHTER 107

Die Unverschimtheit, welche die Invektive des sallustischen
Corpus Cicero vorwirft®®, betrifft insbes. die in der Tat auffal-
lende Neuerung, dass der epische Held, also Cicero, an den
Gotterversammlungen teilnimmt. Die Kritik gilt aber weder
der poetischen Neuerung als solcher®® noch ihrer Anstofigkeit
im Blick auf zeitgendssische Aufgeklirtheit oder religiose
Bedenken, sondern allein der in der Konstellation liegenden
Uberheblichkeit. Auch Quintilian (msz. 11,1,23 f£) denkt
offenbar zumal an die Teilnahme an einer Gotterversammlung,
wenn er bedauert, dass Cicero in seinen Dichtungen nicht auf
Aussagen und Darstellungen verzichtet habe, guae sibi... secu-
tus quaedam Graecorum exempla permiserat. Er kennt also keine
romische Parallele; ob ihm ein griechisches Beispiel vor-
schwebte, ldsst sich seiner Formulierung nicht entnehmen®.
Man kann aber vermuten, woran er hitte denken kénnen oder
sollen.

Cicero schitzte den griechischen Dichter Archias von
Antiochien, den er 62 v.Chr. gegen die Anklage verteidigte,
sich das romische Biirgerrecht angemaf3t zu haben. Er erhoffte
sich damals von ithm ein panegyrisches Gedicht iiber seine
Taten. Das bekennt er selbst in seinem Plidoyer, wo er sogar
sagt, Archias habe damit bereits begonnen*!. Doch schon im

3 SALL. In Cic.7: sed quid ego plura de tua insolentia commemorem, beim
Ubergang von De consulatu und Marius zu De temporibus suis; die Kritik ist hier
auf die Gotterversammlung des letzteren bezogen.

% Fiir die es immerhin einen halben Vorliufer gibt, indem in dem Concilium
deorum des Lucilius Neptun wiinscht, Karneades konnte an der Beratschlagung
teilnehmen (fr.31 M.).

4 H.D. JOCELYN (0.Anm.1), 43 mit Anm.33 bemerkt mit zu grofer Sicher-
heit: “The only genuine epic models for the Ciceronian episode were in Greek
poems which had won no esteem even among the Greeks. [...] Quintilian pro-
bably had in mind some of the epic poems written about the deeds of Alexander
and the successor kings. For the evil reputation of Choerilus see Hor. epist.
2,1,232-4 and Porph. ad loc.”

Al Cr1c. Arch. 28: Nam quas res nos in consulatu nostro vobiscum simul pro sa-
lute huius urbis atque imperi et pro vita civium proque universa re publica gessi-
mus, attigit hic versibus atque inchoavit. quibus auditis, quod mibhi magna res et
iucunda visa est, hunc ad perficiendum adornavi. S31: qui etiam his recentibus



108 ERNST A. SCHMIDT

nichsten Jahr (61) hatte sich diese Hoffnung zerschlagen (Azz.
1,16,15).

Wie war Archias als epischer Panegyriker romischer Staats-
minner ausgewiesen, dass Cicero gerade ihn als seinen Dichter
gewinnen wollte?? Im Konsulatsjahr von Marius und Lutatius
Catulus (102 v.Chr.) als junger Mann nach Rom gekommen,
hatte er schnell die Protektion und Freundschaft hochster ari-
stokratischer Familien gewonnen, der Lutatii, Luculli, Metelli.
Schon bald nach 100 verfasste er ein episches Gedicht iiber den
Kimbernkrieg, in dem er den Sieger Marius feierte?®. Spiter
schrieb er ein Epos iiber den Dritten Mithridatischen Krieg
(74-64) zur Verherrlichung der Leistungen des Lucullus.
Cicero beschreibt Arch. 21 den Inhalt dieses Gedichts** und
geht sogleich danach auf Ennius und Scipio Africanus (§22 f.)
sowie das dem Mann aus Rudiae gewihrte Biirgerrecht ein,
wogegen et die Anklage gegen Archias stellt.

Archias ist also der Ennius von heute*> — aber Cicero auch
der Scipio von heute, die zuriickhaltendere forensisch-prosai-
sche Variante zur ennianisch-poetischen Romulusstilisierung
im eigenen Epos. Die Vermutung, er habe, als er selbst seine
Taten und Erfahrungen feierte, sich auch an den Dichtungen
des Archias orientiert, liegt also nahe, wenn sie auch weder zu
beweisen noch zu widerlegen ist*®. Sicher ist dagegen, dass er
im Blick auf poetische Errungenschaften nicht hinter Archias
zuriickfallen wollte oder zuriickgefallen ist. Fiir ihn bestand
kein Gegensatz zwischen Ennius und Archias, zwischen dem
nationalromischen Epos und zeitgendssischen hellenistischen

nostris vestrisque domesticis periculis aeternum se testimonium laudis daturum esse
profitetur.

2 Die durchweg ciceronischen Zeugnisse bequem in SH 194-197.

B Cic. Arch.19: et Cimbricas res adulescens attigit et ipsi illi C. Mario qui
durior ad haec studia videbatur iucundus fuit.

4 Vgl. auch A#.1,16,15: Lucullis [...] Graecum poema condidit.

% Vgl. E DELLA CORTE (0. Anm.12), 35: “Archia ¢ il nuovo Ennio”.

6 A. TRAGLIA (0. Anm.6), 52 (ohne Begriindung wie von einer festen Tatsa-
che redend) Archias war fiir Cicero “maestro e modello anche quando si accinse
alla composizione dei poemi di tipo enniano”.



SPATREPUBLIKANISCHE UND FRUHAUGUSTEISCHE DICHTER 109

Epen. Offenbar lag daher von vornherein fiir ihn auch kein
Problem darin, Ennius, den nationalrémischen Epiker, mit
Ennius, dem Alexandriner, zusammenzudenken.

Die Peinlichkeit, die Rolle eines Archias iibernehmen zu
miissen, als homo novus, sich selbst zur Feier, der Klientenpoe-
sie eines Graeculus zu Ehren der vornehmsten alten Geschlech-
ter Roms zu folgen, wird gemildert durch Ciceros berechtigtes
Selbstverstindnis, dass er in seiner Person, vermittelt durch die
Einheit der Musen, gleichsam Scipio und Ennius vereinte. Die
fiducia morum, die nach Tacitus (Agr. 1,1,3) die alten Autoren
von Autobiographien leitete, jener antike Grundsatz, den am
schonsten Pylades in Goethes Iphigenie ausspricht: “Fiihlst du
dich recht, so mufst du dich verehren” (v.1451), war bei Cicero
eine fiducia Musarum geworden, quae lene consilium dant et
pedibus magnum Olympum pulsant.

Die implizite literaturgeschichtliche Standortbestimmung
Ciceros in seinen autobiographischen Epen kann demnach in
der folgenden Weise pointiert werden. Autobiographische Prosa-
schriften romischer Staatsminner der letzten Generation belegen
eine neuere auch literaturgeschichtliche Entwicklung und legiti-
mieren die Selbstdarstellung. Fiir die poetische Darstellung
romischer politischer Taten ist das Epos des Ennius das grundle-
gende Orientierungsmuster. Das zeitgendssische panegyrische
Epos (Archias), hellenistisch wie die Annales, steht fiir Cicero
nicht im Gegensatz zu diesen. Dariiber hinaus scheint es neue
Formen der Erhohung des Helden vorgegeben zu haben®’. Das
gesteigerte Bediirfnis nach Selbstinterpretation des epischen
Geschehens fithrte zu Musenreden aus der Tradition des Lehrge-
dichts bzw. lehrhafter Dichtungen. Die Legitimation episch-poe-

tischer Selbstfeier fand in der Einheit der musischen Inspiration

47 Jedenfalls ist diese Vermutung der von H.D. JOCELYN (0. Anm.1) vorzu-
ziehen, der an Alexanderepen (vgl. 0. Anm.40) denkt. E. NORDENs Vermutung
(Ennius und Vergilius [Leipzig-Berlin 1915], 117 f.), Cicero habe das Motiv von
Coelius, der es dem Hannibalhistoriker Silenos verdanke (Traum Hannibals,

worin er zu einer Gotterversammlung geladen wurde), wird von E. COURTNEY
(0. Anm.26), 157 erneuert.



110 ERNST A. SCHMIDT

(Musen, Minerva) des politischen Handelns des Helden und
des literarischen Werks ebenso wie in der politischen Zielset-
zung auch der Gedichte ihre eigentliche Pointe. Literaturge-
schichtlich stellen sich Ciceros autobiographische Epen damit
einerseits neben Caesars gleichzeitige Commentarii de bello Gal-
lico, in denen die Einheit der Taten des Feldherrn und des
Schriftstellers auf der wechselseitigen Abbildung pragmatischer
Rationalitit und klarer Analyse beruht*®, und andererseits in
den Rahmen von Ciceros eigener literarischer Titigkeit in die-
sen Jahren, insbes. der Publikation seiner konsularischen Reden
und der ihnen folgenden groflen Werke De oratore und De re
publica.

2) Lukrez

Lukrez gibt seinem Leser die Neuheit seines Unternehmens
deutlich zu verstehen. Philosophische Dichtung ist in der romi-
schen Literaturgeschichte neu.

Ausdriicklich erhebt er fiir sich selbst Erstheitsanspruch in 1,
921-950 bzw. 4, 1-25 mit Neu- und Erstheitsvokabular: zvia
Pieridum peragro loca nullius ante / #rita solo. iuvat integros
accedere fontis / atque haurire, invatque novos decerpere flores /
insignemque meo capiti petere inde coronam / unde prius nulli
velarint tempora Musae. Der Erstheitsanspruch betrifft die phi-
losophische Dichtung in Rom und in lateinischer Sprache.

Im fiinften Buch wird die Erstlingstat im Zusammenhang
mit der Geschichtlichkeit unserer Welt beansprucht. Der vor-
letzte Paragraph (5, 1440-1447) skizziert eine Stufe in der Kul-
turentwicklung, die durch befestigte Stidte, Aufteilung der
Erde, Seehandel, Bundesgenossen und Vertrige charakterisiert
ist. In diese Zeit fillt, offenbar in ursichlichem Zusammen-
hang mit diesen Konstituenten der Entwicklungsstufe, der

48 Vgl. H. FRANKEL, “Uber philologische Interpretation am Beispiel von
Caesars Gallischem Krieg” (1933), in Wege und Formen friihgriechischen Denkens
(Miinchen #1960), 294-312.



SPATREPUBLIKANISCHE UND FRUHAUGUSTEISCHE DICHTER 111

Beginn historischer Uberlieferung durch Dichter, also die Ent-
stehung des Epos. Die Schrift war nur wenig frither erfunden
worden, weshalb wir iiber die episch-geschichtliche Uberliefe-
rung zuriick nur mit Hilfe von Vernunftschliissen kommen
konnen (was Lukrez eben in seiner Kulturentstehungslehre
getan hat). Im ersten Grofiteil des Buchs, iiber die Endlichkeit
unserer Welt, also ihren Anfang und ihr Ende, steht ein
Abschnitt tiber ihre Jugend (v.324-350). Es gibt keine Nach-
richten iiber Ereignisse vor dem Krieg um Theben und dem
Untergang Trojas. Es ist noch nicht lange her mit dem Anfang
der Welt. Noch heute werden Kiinste verfeinert oder entstehen
tiberhaupt erst. Vor kurzem erst ist die Naturerkenntnis gefun-
den worden, womit Lukrez natiirlich die Physik Epikurs meint,
et hanc primus cum primis ipse repertus | nunc ego sum in patrias
qui possim vertere voces (5, 336 t.).

Wihrend dieser letztere Erstheitsanspruch gleichsam die
Sprache plautinischer Prologe mit der Geschichtlichkeit der
Kiinste verbindet, ist der erste kallimacheisch eingefirbt. Zu
avia Pieridum peragro loca nullius ante / trita solo (1, 926 f. = 4,
1 f) hat E.J. Kenney Kallimachos, fr. 1, 27 f., xeredfoug /
arpimrous, herangezogen sowie die weiteren in solchen Zusam-
menhingen zu zitierenden poetologischen Aussagen, und er
hat generell, gegen das Diktum von Wilamowitz und in Aufar-
beitung der Literatur, Lukrezens Kenntnis alexandrinischer
Poesie, insbes. der Epigrammatik und der zeitgendssischen Lie-
besdichtung, hervorgehoben®?. Das iltere Bild eines isolierten
dichterischen Traditionalisten lisst sich nicht halten. Lukrez ist
wie Cicero ein poeta doctus und ein poeta novus, was nicht Neo-
terikersein bedeuten muss, aber Beriihrung mit der literari-
schen Bildung der Zeit meint und Umgang in einem Bildungs-
milieu;, wo der neue Geschmack und alexandrinische
Lesekultur galten. Seinem Adressaten Memmius hitte er auch
wohl von vornherein Altviterisches nicht zumuten diirfen.

4 Vgl. E.J. KENNEY, “Doctus Lucretius” (1970), in Probleme der Lukrezfor-
schung, hrsg. von C.J. CLASSEN (Hildesheim-Ziirich-New York 1986), 237-265.



| 9 ERNST A. SCHMIDT

Diese Einsicht in die literarische Zeitgenossenschaft mit Cicero
und dem generellen Dichtungsgeschmack der Fiinfzigerjahre ist
um so stirker zu betonen, als Lukrez qua Philosoph offenbar
ginzlich isoliert war und sein wollte. Sedley (vgl. Anm. 51) weist
nach meiner Ansicht tiberzeugend ab, dass Lukrez Kontakte zu
dem neapolitanischen Epikureerkreis hatte, dass er nach- und
jungepikureische Schriften kannte, dass er gegen Stoiker polemi-
sierte. Lukrez ist in seinen Augen ein Fundamentalist, insofern als
er nur die Lehren des Lehrers Epikur, des Retters und Erlosers,
kennt und lehrt, allein aus Ilepl gioewe schopft, in aller seiner
Polemik im Zeithorizont Epikurs bleibt und auch von wissen-
schaftlichen Errungenschaften der zwei Jahrhunderte zwischen
ihnen unberiihrt ist.

Der Dichter beklagt die Armut der lateinischen Sprache im
Blick auf das philosophische Vokabular (1, 136-145); hier
muss er Pioniertaten vollbringen (novis verbis, v.138). (Aber
hier war auch eine der Chancen grofier neuer Dichtung, und
auch das hat Lukrez gewusst.) Er klagt nicht iber fehlende Eig-
nung des Lateinischen fiir den Hexameter. Vielmehr kann er
sich sicher in die Nachfolge des ennianischen Epos stellen. In
dieser Hinsicht unterscheidet er sich nicht von den gleichzeiti-
gen Dichtungen Ciceros. Die Verwandlung der (griechischen)
epikureischen Naturphilosophie in (lateinische) philosophische
Dichtung als der Versuch der Wiedergewinnung des dichteri-
schen Anspruchs und der Wiirde vorsokratischer Philosophie
(Empedokles) konnte sich gewissermaflen selbstverstindlich in
den Dichtungsbahnen der Annales bewegen°.

Es ist daher Ennius, dem Lukrez eine Erstheitsleistung
nachrithmt: Ennius ut noster cecinit qui primus amoeno / detulit
ex Helicone perenni fronde coronam,/ per gentis Italas hominum

3% Wahrscheinlich hatte schon die (hexametrische) Ablehnung eines natur-
philosophischen Gedichts bei Lucilius dies in ennianischer Sprache getan. Fr. 1
Marx lautet: Aetheris et terrae genitabile quaerere tempus. Wenn es geradezu ein
Enniuszitat sein sollte, wiirde es wohl aus Homers Lehre iiber die rerum natura
stammen; vgl. dazu u. S. 114.



SPATREPUBLIKANISCHE UND FRUHAUGUSTEISCHE DICHTER 113

quae clara cluerer (1, 117-119). Dies ist einer der ersten Belege
fiir den Verweis auf einen fritheren romischen Dichter mit dem
Possessivpronomen ‘noster’; Cicero, Balb. 51 (56 v.Chr.) und
rep. 1,25 (54-52 v.Chr.) gehoren der gleichen Zeit an. ‘Unser
Ennius’ impliziert Nationalbewusstsein im Zusammenhang mit
der eigenen Literatur und ihrer Geschichte. Es geht um die
Begriindung des hexametrischen Gedichts in Italien im Sinn
einer Ubertragung von den Griechen her und d.h. um die Erst-
heitstat in der Tradition, in der Lukrez sich selbst sieht. Die
fritheren romischen epischen Dichtungen des Livius Androni-
cus und des Naevius in Saturniern werden nicht als hierher
gehorig angesehen. Die Betrachtung ist also nicht spezifisch
gattungsbezogen (‘Epos’), sondern umfassender und zugleich
enger: hexametrische Poesie, die das ennianische Geschichts-
epos, die homerischen Epen, das naturphilosophische Lehrge-
dicht des Empedokles und Lukrezens eigene Dichtung ein-
schlie8t, andererseits nicht Epik allgemein, sondern nur die in
dem von den Griechen iibernommenen Hexameter®!. Dies ent-
spricht genau Ennius’ eigener Darstellung.

Angesichts des von Ennius selbst hergestellten Zusammen-
hangs zwischen Hexameter und Musen (vgl. fr. 206-210 Sk.)
konnte die Herkunft des immergriinen Kranzes vom Helikon
(Lucr. 1, 118) auch eine Anspielung auf die Musen bei Ennius
sein. Zwar ist der Helikon als Musenort in den Fragmenten der
Annales nicht belegt (und in fr. 208 Sk. ist nur von den Mu-
sarum scopuli die Rede), aber ihr Tanz auf dem Olymp (fr. 1
Sk.) schliefft ihre Beziehung zum Helikon nicht aus, wie He-
siods 7heogonie belegt: dort sind die Musen sowohl mit dem
Helikon als auch mit dem Olymp verbunden. Dennoch®? ist

U Vgl. D. SEDLEY, Lucretius and the Transformation of Greek Wisdom (Cam-
bridge 1998), 31: “Here we should note Lucretius’ concern with literary pedi-
gree, and specifically with Ennius’ pioneering role in the task which he is himself
now engaged in, that of re-creating for Latin readers the poetic genres of the
Greeks”.

°2 Bei der Annahme (aus Lucr. 1,117 f. und Prop. 3,3,1-6), Ennius habe
seine Homerbegegnung auf dem Helikon lokalisiert, ergeben sich Probleme; vgl.



114 ERNST A. SCHMIDT

eher der folgende Schluss zu ziehen: Lukrez hat mit dem Heli-
kon und dem immergriinen Kranz nicht Ennius zitiert, son-
dern diesen — und damit sich selbst — in die Nachfolge auch
Hesiods gestellt, nimlich durch “Zitat’ von dessen Berufung
durch die Musen am Helikon mit der Gabe eines Lorbeer-
zweigs (Hesiod, Theog. 22-35).53

Dennoch bleibt fiir ihn die entscheidende Verpflichtung die
homerisch-ennianische Tradition, die nochmals in Buch 3, wie-
der wie in 1 im Zusammenhang mit der Unterwelt, intertextu-
ell-sinnfillig prisentiert wird (3, 1011-1023; 1, 115-123): 3,
1025: lumina sis oculis etiam bonus Ancy’ religuit zitiert Ennius,
ann. 137 Sk.: postquam lumina sis oculis bonus Ancus reliquir?;
3, 1026: qui melior multis quam tu fuit, improbe, rebus zitiert II.
21,107: %drOave xai Ildtpoxtog, 6mep céo mOAAOY duetviv>.

Andererseits spielt er die hesiodeische und die homerische
Tradition nicht gegeneinander aus. Er sieht sich zwar nicht in
der Tradition des hellenistischen Lehrgedichts, aber er steht in
der hellenistischen Tradition, welcher Homer als der Universal-
dichter, Ursprung nicht nur aller Dichtung, sondern auch aller
Wissenschaft galt. Denn Homer eréffnete dem Ennius nach
Lukrez Naturerkenntnis: rerum naturam expandere dictis (1,
126), und rerum naturam kann hier nicht achtlos gesagt sein®.

O. SkutscH (Ed.), The Annals of Quintus Ennius (Oxford 1985), 147-153, bes.
150: “It seems certain that he [sc. Ennius] did not name the mountain”. Ennius
hat auch kaum aufler seiner Homer- auch eine Musenbegegnung erzihlt; vgl. O.
SKUTSCH, 147-150.

3 . SKUTSCH (0. Anm.52), 149 freilich meint, “The statement[s] of Lucre-
tius [...] that Ennius brought down a wreath from Mt. Helicon [...] need mean
no more than that he became a great poet and wrote an epic”.

% Vgl. Comm. C. BAILEY ad loc. (T. Lucreti Cari De rerum natura libri sex,
ed. by C. BAILEY [Oxford 1947], II 1166); O. SKUTSCH (0. Anm.52) ad loc. mit
dem Nachweis, dass fr.137 der Anfangsvers von Buch 3 der Annales ist.

> Vgl. Comm. C. BAILEY, II 1165 f. mit Anm.1 und vor allem D. SEDLEY
(0. Anm.51), 55 mit Anm.70, der das Nebeneinander von Ennius- und Homer-
anspielung hervorhebt.

¢ Vol. O. SKUTSCH, Studia Enniana (London 1968), 108 f.; DERS. (o.
Anm.52), 158; A. KERKHECKER, o. S. 67.



SPATREPUBLIKANISCHE UND FRUHAUGUSTEISCHE DICHTER 115

Als hexametrischer Dichter auch eines naturphilosophischen
Gedichts stellt sich Lukrez in die homerisch-ennianische Tradi-
tion, wenn er sie auch durch den Wahrheitsanspruch der epi-
kureischen Erkenntnis tibertreffen will>”.

Fiir die Beurteilung Lukrezens als Dichters und als Philoso-
phen wie auch fiir das Verstindnis seiner literarhistorischen
Reflexion und seines Anspruchs ist die Beantwortung einiger
Fragen an das Proomium unabdingbar. Wenn Sedley recht
hitte, dass der Venushymnus in philosophischer Hinsicht des-
astros sei und die 7372 folgenden Verse keine andere Aufgabe
hitten, als den Schaden, den sie angerichtet hitten, wiedergut-
zumachen®®, und wenn er weiter damit recht hitte, dass Lukrez
mit diesem Hymnus nichts anderes getan hitte, als das Proo-
mium des empedokleischen Gedichts zu reproduzieren, um
den Leser auf das literarische Vorbild einzustimmen?®?, so
konnte ich Lukrez weder als Dichter noch als Philosophen
ernstnehmen®.

Der Venushymnus ist in der Tat ein ‘vorsokratisches’ Proo-
mium, und es ist als solches, der Form und dem Anspruch
nach, gegen das hellenistische Lehrgedicht gerichtet, nicht
gegen den stoischen Zeus der Phainomena Arats, sondern
gegen Stil und Erklirungskompetenz hellenistischer Lehrdich-
tung generell. Es stimmt sogleich ein auf eine Dichtung, wel-
che die Hohe, das Wahrheitspathos und die missionarische
Sendung eines Naturgedichts wie der vorsokratischen bean-
sprucht. Dazu gehort auch der Adressat, so dass Memmius ein
Erbe von Hesiods Perses und von Empedokles’ Pausanias ist:
gyo 0¢ xe [lépom Ernrupa pubneatuny — & Ilépay, ob ¢ Tabra

57 E.J. KENNEY (wie Anm.49), 244-248.

8 D. SEDLEY (wie Anm.51), 16: “It would scarcely be an exaggeration to say
that he spends the remainder of the poem undoing the damage done by the first
forty-three lines”.

> D. SEDLEY (wie Anm.51), 21 ff.

% Beides liegt Sedley aber offenbar am Herzen und gelingt ihm auch trotz
seiner fiir dichterische Grofle und philosophische Strenge und Stringenz fatalen

Annahmen.



116 ERNST A. SCHMIDT

ted dvixdtheo Ouue (Hes. op. 10 und 27) — Ilowoavin, ob 3¢
x50, (Empedokles, Vorsokr. 31 B 1). Aber die ‘vorsokratische’
(und zugleich romisch-zeitgeschichtliche) Rede von Venus ist
nicht empedokleisch und unepikureisch, sondern Quintessenz
epikureischer Physik: Venus ist das Prinzip der Schopfungs-
und Lebenskraft der epikureischen Atome.

3) Catull

Catulls Widmungsgedicht tritt mit dem Stolz auf, ein ‘neues
Buch’ zu prisentieren. Da jedes von einem Autor in die Offent-
lichkeit entlassene Buch neu und das Attribut in dieser Hin-
sicht tiberfliissig ist — noch deutlicher wird dieser Sachverhalt
bei dem Satz Pollio et ipse facit nova carmina (Verg. ecl. 3,86)
—, steckt in novus der Anspruch und die Information an den
Leser, dass ihm etwas im Zusammenhang der rémischen Lite-
ratur Neues iibergeben werde. Diese Neuheit besteht offenbar
nicht allein in der durchgehenden Verpflichtung auf die
schlanke Muse des Kallimachos, dessen ‘Programm’ Catull in
lepidum anklingen lidsst, sondern in der Neuartigkeit des catul-
lischen Gedichtbuches. Der Befund, dass die Epyllia der ande-
ren Neoteriker Titel haben, im Unterschied zu Catulls carm.
64, spricht dafiir, dass diese ihre Kleinepen gesondert herausga-
ben und nicht als Teil eines Gedichtbuchs.

Die Deutung des Attributs novus zu libellus als Neuheitsan-
spruch und die Beziehung dieses Anspruchs auf das Gedicht-
buch erfahren eine Stiitze in dem, was Catull {iber den Wid-
mungsempfinger sagt: Er habe von einzelnen nugae Catulls
etwas gehalten, schon damals, cum ausus es unus Italorum /
omne aevum tribus explicare chartis / doctis, luppiter, et laboriosis
(1, 5-7). Damit ist eine andere Erstheitstat ausgesagt und iiber
Neuheit hinaus durch Wagnis und Einzigartigkeit gesteigert,
und auch hier spielt die Publikationsform eine Rolle. Die
schwebende implizite Bedeutung des Nebeneinanders des
(bescheiden erhobenen) Neuheitsanspruchs des einen Catull-
schen /libellus und des Preises der Neposschen Weltchronik



SPATREPUBLIKANISCHE UND FRUHAUGUSTEISCHE DICHTER 117

wire dann pointiert so zu explizieren: Wie Nepos in seiner
Chronik in drei gelehrten und arbeitsreichen Biichern die Uni-
versalgeschichte behandelt, damit etwas Neues geleistet und ein
einzigartiges Wagnis vollbracht hat, so ist Catulls Vereinigung
seiner Gedichte, nugae und anderer anspruchsvollerer carmina,
in einem einzigen /ibellus ein neues und einzigartiges Wagnis.

Die Gedichte an Caecilius (35) und Calvus (50) und das
Epigramm tiber die Zmyrna des Helvius Cinna (95; vgl. 95b)
bezeugen gemeinsame literarische Interessen von Freunden und
belegen das Bewusstsein solcher geteilter Bestrebungen. Damit
sind zugleich Abgrenzungen gegeniiber anderen dichtenden
Zeitgenossen gegeben, wie sie sich auch in andern Gedichten
duflern, und solche Abgrenzungen gelten dann auch gegeniiber
der romischen literarischen Tradition. Das bedeutet aber nichrt,
dass Catull etwa Ennius abgelehnt hitte. Volusius ist kein
Ennius, die Annales des Vaters der romischen Poesie keine
cacata carta (36, 1 und 20). Es gibt keinen Grund fiir die
Annahme, der Spotter tiber Mentulas poetische Versuche (105)
hitte auch von Ennius behaupten wollen, die Musen hitten
seine Besteigung des Pipleius mons verhindert. Die Polemik
gegen die Traditionalistennachhut, die Dilettanten und Epigo-
nen, trifft so wenig den alten Dichter selbst wie Kallimachos’
Ablehnung langer Konigs- und Heroenepen oder die Polemik
des Lykidas gegen die epigonalen ‘Grof8schriftsteller’ (Theocr.
7, 45-48) den groflen Homer.

4) Vergil, Bucolica

Mit der Nichtpublikation der kleinen im Anschluss an
Catull und Calvus gedichteten Juvenilia (Catalepton) und dann
der Herausgabe des Eklogenbuchs erklirt Vergil die Fortsetzung
neoterischer Dichtung zum Epigonentum, zur Reproduktion
tiberholter Formen ohne die fiir Dichtung als raison d’étre not-
wendige Neuheit.

Den Abschied von der Poesie im Autbruch zu philosophi-
scher Lebensfithrung hatte er in catal. 5 halb widerrufen. Die



118 ERNST A. SCHMIDT

“stiffen Camenen”, denen eben auch dieses Gedicht, dieser
halbe Abschied, verdankt ist, bleiben siiff. Die Liebe zur
Dichtung, insbesondere zu der der vorangegangenen Genera-
tion, wird nicht widerrufen, der Drang zum eigenen Dichten
nicht verabschiedet. Der Abschied von der Dichtung ist ein
Gedicht, so dass der Widerruf im Gedicht auch bereits von der
Form der Aussage geleistet wird. Das Gedicht ist selbst, was es
sagt.

Die Jahre vor der Riickkehr zur Dichtung nach einem Jahr-
zehnt verwandeln Vergil, wie es die Arbeit an der Aeneis iiber
zwei Jahrzehnte spiter wiederholen, ja, wie es Werk nach Werk
geschehen sollte. Nicht allein, dass jetzt die vergangene Poesie
vor dem eigenen Urteil ihres Autors nicht mehr bestehen
konnte: die philosophischen, wissenschaftlichen und politi-
schen Erfahrungen der Zwischenzeit und neue Dichtungsbe-
gegnungen machten zwar Dichtung als Ausdrucksform neuer
Erfahrungen wieder moglich, aber sie erforderten eben auch
entschieden andere, neue Dichtung, nicht neoterische Themen
und Formen, die sich verbraucht und automatisiert hatten, wie
Horazens Urteil in saz. 1, 10, 19 aus dem Jahr 35 v.Chr., weni-
ger als ein Jahrzehnt nach Vergils Beginn mit den Bucolica,
tiber Calvus- und Catullnachiffung bestitigt.

Bei Vergil und bei Horaz, in anderer Weise auch bei Properz
und Ovid, wird die dichterische Entwicklung selbst literaturge-
schichtlich. Das mag bis zu einem gewissen Grad auch schon
bei fritheren Dichtern der Fall gewesen sein, etwa bei Ennius
oder bei Lucilius, wo aber die Texte und die Daten fiir die Veri-
fikation einer solchen Vermutung fehlen. Die Lebensgeschichte
der Dichter, die noch in republikanischer Zeit geboren sind,
eine Epoche grofler Verinderungen miterleben und Zeitgenos-
sen beschleunigter Geschichtsprozesse werden, wird selbst
geschichtlich und die Folge ihrer Werke Literaturgeschichte.
Hier kann nur noch jeweils die erste Phase skizziert werden, die
dadurch gekennzeichnet ist, dass sie als poetische Reflexion
zugleich literarkritisch und literaturgeschichtlich (Vergil, Buco-
lica) bzw. als lebenspraktische Reflexion auch dem eigenen



SPATREPUBLIKANISCHE UND FRUHAUGUSTEISCHE DICHTER 119

Dichten gilt und dabei ebenfalls literarkritisch und -historisch
operiert (Horaz, Satiren, Epoden).

Vergils neue Dichtung analysierte Dichter und Dichtung der
Gegenwart, leistete Positionsbestimmung, bezeichnete Aufga-
ben und Grenzen der Dichtung und prisentierte als kompo-
niertes Gedichtbuch einen literarischen Umbruch, einen Uber-
gang.

Theokrit wird als der Archeget erkannt, in dessen Grundfor-
men sich die zeitgenossische Subjektivitit und Produkrivitit
des Dichters ihrer selbst vergewissern konnte, wobei die theo-
kritischen Idylle als Subtexte oder Palimpseste die neuen Aussa-
gen verdeutlichen. Keine romische Dichtung bisher ist in ihrer
Bedeutung und Wirkung so zweistimmig gewesen, so ‘di- und
heterogloss’, wie die Eklogen es sind.

Der Ausgang Vergils ist seine Stellung im Kontext der zeit-
gendssischen Dichtung, d.h. der Zeitstromung, die nach den
dichterischen Entdeckungen Catulls und Lukrezens durch die
Namen Euphorion, Parthenios und Gallus, Varius, Cinna und
Pollio bezeichnet werden kann, mit Kallimachos, dem Kranz
Meleagers und der nachtheokritischen Bukolik im Hinter-
grund.

Mit Formosum pastor, der frithesten Ekloge, beginnt eine neue
Epoche in der romischen Literaturgeschichte. Das Gedicht ist
eine Summe der alexandrinisch-neoterischen Dichterbewegung,
als deren Grundkategorien das Schéne und die Liebe erkannt
werden. Den Charakter der Summe erreicht Vergil durch die
Freilegung der gemeinsamen Grundstrukeur der /dylle 3 und 11
Theokrits. Indem er diese ‘kontaminiert’ und mit dem alexan-
drinischen homoerotischen Epigramm verbindet, wobei als
Modell Meleager, epigr. 79 Gow-Page (Anthol.Pal. 12, 127)
dient, unter Einschluss von Phanokles "Epwrec 4 Kaot,
gewinnt er eine Form, die Catulls Problematisierung der neuen
dichterischen Existenz von Otium und Liebe verarbeitet. Vers-
kunst und Wohllaut dieser neuen Dichtung sind neben der
neoterischen Hexameterdichtung offenbar den Versen Eupho-
rions verdankt. Corydons Vers Amphion Dircaeus in Actaeo



120 ERNST A. SCHMIDT

Aracyntho (ecl. 2, 24) bei der Anpreisung seiner Sangeskunst ist
in seiner Rhythmik (xatd tpitov tpoyatiov), seinem griechischen
Hiat und seiner Vokalisierung ein quintessentieller euphorioni-
scher Vers®!, wie jeder zeitgendssische Leser erkennen wiirde. —
Ecl. 2 fithrt das Motiv der Diadochie ein, das ec/. 5 und 9 auf-
nehmen; es wird spiter bei den Elegikern ihrer Positionsbe-
zeichnung dienen.

Die dritte Ekloge erkennt in den Singerwettstreitidyllen (zd.
5 und 8) eine Grundform, die das Erklirungsprinzip fiir die
neoterische und zeitgendssische Produktivitit bereitstelle: die
Rivalitit und den Austausch unter Zeitgenossen gleicher
Bestrebungen, wie sie am Ende der augusteischen Zeit Velleius
Paterculus in diskursiver Uberlegung anbietet (1, 16-18).
Neben dem Wettstreit selbst zwischen zwei Hirtensingern ist
von anderen Dichtern mit dhnlichen Dichtungen die Rede, die
als nicht anwesend nicht zuhoren konnen und daher Liebhaber
dieser Lieder als Leser sind (v.84 ff.: Pollio amat nostram, quam-
vis est rustica, Musam:/ Pierides, vitulam lectori pascite vestro./
Pollio et ipse facit nova carmina). Beide Hirten schitzen Pollio,
und er schitzt sie; damit ist nochmals die Gleichartigkeit der
dichterischen Grundvorstellungen unterstrichen. Andererseits
lehnen die Singer bestimmte Dichter ab (Bavius, Maevius, v.90
f.). Die Verse 84-91 fassen die poetischen Freund- und Feind-
schaften Catulls geradezu in eine Formel: Calvus, Cinna, Cae-
cilius — Volusius, Mentula, Antimachos. Die Unméglichkeit
der Anerkennung der schlechten Dicher wird mit Adynata aus-
gesagt (v.91), von denen das zweite eine Kallimachoszitat ist (fr.
217 Pf.), wihrend die Liebe zu Pollios Dichtungen eine
Begliickung darstellt, die mit Elementen des Goldenen Zeital-
ters und Wundern formuliert wird: mella fluant illi, ferat et
rubus asper amomum und die zwischen Theokrit (vgl. id. 5,

61 Vgl. E.A. SCHMIDT, “Vergils frithestes Hirtengedicht: Die Gr_gndlegung
seiner Bukolik in Ekloge 27 (1984), in Bukolische Leidenschaft oder Uber antike
Hirtenpoesie, Studien zur klass.Philologie 22 (Frankfurt a.M.-Bern-New York
1987), 139-158, hier: 146 mit Anm.34.



SPATREPUBLIKANISCHE UND FRUHAUGUSTEISCHE DICHTER 121

124-127; 1, 132 f.) und ecl. 4 stehen, die also Vergil spiter fiir
die Verwandlung der Wirklichkeit aufgreifen wird (ec/. 4, 30;
25:°29).

Aus v.84 und 86 ergibt sich: Sowohl die beiden Hirten als
auch Pollio, der nicht bukolisch dichtet, ‘machen neue Lieder’
(er!). Die Singer stellen sich aufler in den zeitgendssischen
Kontext in die Nachfolge von Arat, wenn H. Hofmanns
Losung der Ritsel v.104-107 gegliickt sein sollte®?.

In ecl. 9 werden die 7halysia (id. 7), ein Gedicht iiber einen
gemeinsamen Weg zweier Dichter mit der Gegeniiberstellung
von Gedichten, als Modell ergriffen. Die signifikanten Neue-
rungen gegeniiber Theokrit sind das Ziel des Weges, die Stadt
(v.1: in urbem), und die Abwesenheit eines Dritten, des bewun-
derten Menalcas, als Voraussetzung fiir seinen Preis, d.h. die
Konstruktion des idealen Dichters.

Hier begegnet erstmals das Wort wvates als hoher Name fiir
den Dichter (v.32-34). So sicher der Anspruch des Moeris ist,
poeta zu sein wie Menalcas (et me fecere poetam / Pierides, sunt
et mihi carmina; vgl. v.10 und 21), so zweifelt er an der Berech-
tigung der Ehrenbezeugung durch andere Hirten (me guoque
dicunt / vatem pastores, sed non ego credulus illis), die thn vates
nennen, welchen Titel Menalcas zu Recht trigt. Die Verse ent-
sprechen #d. 7, 37a mit 91b ff. (xal ya&p &y Mowsdy xamupdv
otomo — molha pev &M / Ndpoar xApe Sidakav ... / Esrd)
und #d. 7, 37 b £f. (xdue Aéyovrt / mavrec dowdov dploTov: Eyo 8¢
T1g oY Toryuretdc), so dass vates an die Stelle von &oudoc¢ &protoc
zu stehen kommt. Moeris zogert gegeniiber der Pridikation
vates, weil er an Varius und Cinna nicht heranreiche (v.35 f.).
An der entsprechenden Stelle finden wir in Theokrits 7halysien
die Dichter Sikelidas, d.h. Asklepiades, und Philitas (7. 7, 39-
41). Die Entsprechung kann nicht die von literarischen Gat-
tungen sein, sondern muss zunichst iltere Zeitgenossenschaft
meinen.

62 H. HOFMANN, “Ein Aratpapyrus bei Vergil”, in Hermes 93 (1985), 468-
480.



122 ERNST A. SCHMIDT

Dariiber hinaus ist sie die literaturgeschichtliche Erkenntnis,
dass in den Raum der zeitgendssischen Dichtung politische
Thematik eingetreten ist®. Vergil reflektiert dies einerseits und
macht es andererseits bewusst programmatisch. Damit erhilt
der wvates-Titel bei seiner Neueinfithrung in Rom von Anfang
an eine politische Konnotation, wie von den vier Menalcaslie-
dern auch die beiden bestitigen, die die Hirten iiber die ande-
ren stellen: das Varuslied iiber Mantua und Cremona (v.27-29)
und das Gedicht iiber die Segenswirkungen des Caesargestirns
(v.46-50), aus deren Variation ec/. 1 und die Georgica sich ent-
wickeln werden.

Die poetische Eroberung politischer Thematik in der Form
wechselseitiger Abhingigkeit von Dichtung und Politik hebt
Vergil durch die Anfangsstellung der Tityrusekloge im Buch
hervor, in die hinein er die neunte Ekloge (der er die Vorschluss-
stellung gegeben hat) verwandelt, Moeris zu Meliboeus fort-
entwickelnd, Lycidas und Menalcas zu Tityrus verschmelzend.
Die an die Bedingung der Rettung Mantuas gekniipfte Ver-
heifflung gegeniiber Varus, seinen Namen im Gesang der
Schwine bis zu den Sternen zu heben (ecl 9, 27-29), wird zu
Tityrus’ Dank und Preis und kultischer Verehrung des Jiing-
lingsgottes in Rom fiir die Rettung seines Landes und seiner
Dichtung (ecl. 1, 6-10; 40-45; 59-63).

Die Hereinnahme von Herrscherpreis in die Bukolik ist
zugleich die Verbindung der bukolischen Idylle mit den Enko-
mien Theokrits auf Hieron (id. 16) und Ptolemaios (id. 17),
womit Vergil zeigt, in welcher Weise politische Dichtung wie-
der moglich ist. Das fiihre er sogleich in ecl. 6, einer neuen und
untheokritischen Form, der Dihegesis eines alexandrinischen
Kollektivgedichts, in der Ovids Metamorphosen vorweggenom-
men sind®, prizisierend fort. In diesem ersten romischen recs-

6 Vgl. zu Helvius Cinna und Varius E.A. SCHMIDT, “Vergils Weg nach Rom
(Ekloge 9)” (wie Anm.61), 179-196; hier:188, und FPL ed. J. BLANSDORE, 217
ff.; 249-251.

¢ Vgl. M. VON ALBRECHT, “Ovid”, in Lexikon der Alten Welt (Ziirich-
Stuttgart 1965), Sp.2181: “Im ganzen stand Pate [sc. bei der Komposition der



SPATREPUBLIKANISCHE UND FRUHAUGUSTEISCHE DICHTER 123

satio-Gedicht lehnt der Dichter, der sich von Apollo Tityrus
nennen lisst und ecl. 1, 2 zitiert (ecl. 6, 4 und 7), d.h. gerade
als ein solcher Dichter, wie es der Singer in der ersten Ekloge
ist, ein Preisgedicht auf die Kriegstaten des Varus ab (v.6-8),
des gleichen Varus, dem er fiir die Rettung Mantuas ein Preis-
lied in Aussicht gestellt hatte. ‘

Die Ekloge, deren Proomium die Ablehnung des kriegeri-
schen Preisgedichts fiir Varus und die Ankiindigung von
Gesang der gleichen Art wie dem der Tityrusekloge mit einem
Kallimachoszitat begriindet (v.4 f.; cf. Call. fr. 1, 21-24 Pf.)
und die den Dichter von Apollo selbst gegen seine Absicht,
“Konige und Schlachten” zu singen (v.3), auf die Grenzen und
Aufgaben des Hirtensingers verpflichten lisst, setzt, am Beginn
der zweiten Buchhilfte mit dem Erstheitsanspruch theokriti-
scher Dichtung in Rom ein.

Die Sanktionierung des eigenen Dichtens durch Kallima-
chos ist zugleich die durch Apollo selbst. Darauf fuhrt das
Gedicht am Schluss zuriick; alle Lieder, die Tityrus singt
und die Musen ihm eingeben (v.13), sind Lieder Silens, die
einst Apollo selbst ersonnen und gesungen (v.82, meditata,
wie v.8, meditabor) und seinen Lorbeer zu lernen geheiflen
hat (v.83).

Die zeitgenossische Programmatik wird in ec/. 6 wie zuvor
in ec/. 3 und 5 an der Vorstellung des Schreibens und Lesens
greifbar. Hatte ec/. 3 Pollio ‘Leser’ der Hirtenlieder genannt
(ecl. 3,85), trug in ecl. 5 Mopsus ein Lied vor, das er auf
Buchenrinde niedergeschrieben hatte (v.13-15), so spricht
das Prosmium hier von den Lesern der Ekloge (v.10) und der
pagina, an deren Kopf der Name Varus geschrieben stehe,
d.h. eben im Proomium (v.11 f.). Von den spiten Eklogen
wiederholt die zehnte diese Vorstellung ausdriicklich (v.2 f.):
pauca meo Gallo, sed quae legat ipsa Lycoris,/ carmina sunt

dicenda.

Metamorphosen] der Entwurf (oder Reflex?) einer kosmologisch-erotisch-
mythischen Sammeldichtung in Vergils 6. Ekloge”.



124 ERNST A. SCHMIDT

Die Themen in der Kurzwiedergabe des einen ganzen Tag
fiillenden Kollektivgedichts (vgl. v.13-15; 84-86), sanktioniert
wie sie sind von Apollo und Silen, Kallimachos und dem Hir-
tensinger Tityrus, bilden einen Katalog fiktiver Dichtungen, in
denen der zeitgendssische Leser die Eigenart der Dichtung sei-
ner und hellenistischer Zeit wiedererkennen kann: von natur-
philosophischer Lehrdichtung iiber Epyllien von épwruxa
ralfuato zu metamorphotisch-aitiologischen Dichtungen, in
deren Zusammenhang die Berufung des Gallus zu einer aitio-
logischen Dichtung in der Tradition Hesiods gestellt ist.

Die Pointe der vierten Ekloge ist nicht die Prophezeiung —
das hat der Sibyllenspruch geleistet, wie Vergil deutlich sagt.
Die Pointe ist die Aussage, jene Prophezeiung sei in dem Sinn
erfiille, dass ihre Verwirklichung begonnen habe. Der Prozess
dieser Verwirklichung wird Gegenstand einer Dichtung sein,
die Pans Lied iibertrifft, wie Arkadien als Schiedsrichter unter
Zustimmung Pans entscheiden wird (v.58 f.). Als von Arka-
dien anerkannte Dichtung iiber heroische Taten kann sie nur
ein neuartiges Epos sein, eine Dichtung, die zwar in der
Nachfolge Homers stehen, aber nicht unter das Verdike des
Kallimachos fallen wird, weil der darzustellende Krieg eine
Friedensira herbeifiihrt. Die Reflexion iiber die Aufgabe des
Dichters in der Gegenwart hat Vergil, iiber die Eklogen 9 und
1 und die recusatio gegeniiber Varus, im Jahre 40 dazu
gefiihrt, ein romisches Epos in der Zukunft fiir méglich zu
halten, dessen Neuheit und Qualitit auf seinem Gegenstand
beruhen.

Mit dem an das Buchende gesetzten Gallusgedicht greift
Vergil auf seine fritheste, die Corydonekloge zuriick, deren
Thematik er insofern eine neue Form gibt, als er das Grund-
modell bukolischer Liebe, Daphnis, und damit Theokrits erstes
Idyll zugrundelegt und in ihm Liebesdichtung des Gallus spie-
gelt. Was in ec/ 2 eine allgemeine Einsicht in Dichtung,
Schénheit, Liebe gewesen war, wird jetzt spezifisch fiir Gallus
dargestellt und ist die erste literarkritische und literarhistori-
sche Wiirdigung des Archegeten der romischen Elegie.



SPATREPUBLIKANISCHE UND FRUHAUGUSTEISCHE DICHTER 125

5) Horaz, Satiren und Jamben

Horaz hat entweder von vonherein oder jedenfalls sehr bald
nach Beginn seines Dichtens jener Verse, die er publizieren
sollte, eine Entscheidung getroffen, die hier besonderes Inter-
esse verdient. In seinem spiteren Selbstzeugnis datiert er seinen
Entschluss zu dichten auf die Zeit nach der Riickkehr aus der
Niederlage von Philippi (epist. 2, 2, 49-52). Im Jahre 35 gibt er
das erste Satirenbuch heraus. Das allein relativ sicher chronolo-
gisch anzusiedelnde Jter Brundisinum (sat. 1, 5) gehort ange-
sichts der Abfassungszeit bald nach Friithjahr 37 zu den spite-
ren Stiicken, so dass also zu dieser Zeit schon iiber die Hilfte
der Gedichte des Buches vorgelegen haben wird und man
daher mit dem Beginn der Satirendichtung nah an Ende 41
v.Chr., den Anfang des Versemachens, herangehen kann. Das
schmale Jambenbuch wird zwar erst nach Actium veroffentlicht,
aber es enthilt Gedichte, die an den Anfang der Dreilliger
Jahre gehoren (epod. 7 und 16), und riicke in epod. 13 mogli-
cherweise nah an Philippi heran. Die Empfehlung Horazens an
Maecenas durch Vergil und Varius im Frithjahr 38 betraf ihn
als Dichter und beruhte auf vorliegenden Dichtungen. Damit
bestitigt sich, dass er frith die Entscheidung getroffen hat, in
der Tradition zweier verwandter ‘republikanischer’ Formen zu
dichten, einer griechischen und einer romischen; er hat die bei-
den Gattungen nebeneinander bearbeitet.

Die Entscheidung fiir die griechische Jambik, fir Archi-
lochos (und Hipponax), geht Vergils Wahl Hesiods, der eige-
nen Wahl der archaischen Lyrik (insbes. des Alkaios und der
Sappho) und Vergils Homerorientierung voraus und ist, von
den Epen am Anfang der romischen Literaturgeschichte und
von Lukrezens Erneuerung vorsokratischer Naturdichtung
abgeschen, die fritheste romische Adaptation archaischer Dich-
tung der Griechen, aber gerade auch sie durch den Vorgang des
Kallimachos sanktioniert. Horaz ist sich seiner Pionierleistung
klar bewusst. In epist. 1, 19, 23-25 sagt er: Parios ego primus
iambos [ ostendi Latio, numeros animosque secutus / Archilochi,



126 ERNST A. SCHMIDT

non res et agentia verba Lycamben. In epod. 6 ist bereits eine
dhnliche Aussage impliziert. Denn wie Lycambae spretus infido
gener | aut acer hostis Bupalo — das entspricht dem animos. ..
secutus — will sich der Jambiker gegen mali (v.11) wenden, also
hier gegen den Angeredeten, der “unschuldige Fremde” anfille
(v.1); er will sich von solchen Bosen und ihrem Unrecht
gegeniiber Unschuldigen als selbst angegriffen betrachten und
sich richen (v.15 f) — das entspricht dem non res et agentia
verba Lycamben. Die numeri sind freilich nur implizit gegeben,
indem das programmatische Gedicht im gleichen (archilochi-
schen) Epodenmafd wie der erste Block der ersten zehn Epoden
abgefasst ist.

Im Blick auf die Implikation literaturgeschichtlicher Urteile
und Beziehungssetzungen ist das Nebeneinander zweier Gat-
tungen noch wichtiger: “Die gleichzeitige Entstehung von Epo-
den und Satiren zeigt, wie Horaz aus der lucilischen Tradition
herauswichst und die bei dem Vorginger noch vereinten Gat-
tungen des lambus und der Satire deutlich voneinander
trennt’®. Von gleicher literaturgeschichtlicher Bedeutung ist
die Entscheidung fiir den Anschluss an eine Gattung romischer
Tradition.

Aus diesen beiden Aspekten ergibt sich:

(1) Horaz spricht tiber Lucilius implizit das Urteil einer
Gattungsmischung aus, der er seine eigene Satire, nach
Aussonderung der Jambik, als ‘reinere’ Satire gegenii-
berstellt. Dieser ‘Entjambisierung’ der lucilischen Satire
entspricht seine implizite Absetzung von der fiir Luci-
lius konstitutiven ‘Abhingigkeit’ (pendet) und ‘Nach-
folge’ (secutus)®, wie Horaz es sicht (sat. 1, 4, 6), der

65 M. VON ALBRECHT, Geschichte der romischen Literatur 1 (Bern 1992), 566.

% Die Metaphern ‘Hingen’ und ‘Folgen’ sind schon nahezu terminologische
Begriffe fiir literaturgeschichtliche Zusammenhinge. Belege fiir pendere i.S.
literarischer Abhingigkeit und fiir sequi im dem der literarischen Nachfolge
scheint es sonst nicht zu geben; das letztere ist iiblich fiir philosophische Schul-
zugehérigkeit.



SPATREPUBLIKANISCHE UND FRUHAUGUSTEISCHE DICHTER 127

Alten Komaodie in ihrer mappmoia des dvopastl xopo-
dciv. Denn multa cum libertate notabant (satr. 1, 4, 5)
meint eben die lopBuy) 8éx der Alten Komédie. Die
lucilische Satire, sofern sie sich als freimiitige zensorische
Riige duflert, ist fiir Horaz Jambik in verindertem Vers-
mall: mutatis tantum pedibus numerisque (sat. 1, 4, 7).

(i) Gegeniiber der Verinderung der jambischen Metrik bei
Lucilius ist Horaz nach eigenem Zeugnis dem Versmafd
und der Kampfgesinnung des Archilochos gefolgt
(numeros animosque secutus / Archilochi) und hat sich
davor gehiiter, Rhythmik und Gattungseigenart seiner
Dichtung aufzugeben (timui mutare modos et carminis
artem, epist. 1, 19, 24-27)%. Er beansprucht also aufler
der Pioniertat der Einfiihrung der parischen Jamben in
Latium, in seinen Epoden die Gattung der archilochi-
schen Jambik rein fortgefiihrt und auflerdem erneuert zu
haben, wobei die Erneuerung in der gegeniiber Archi-
lochos neuen Zielrichtung (und d.h. zugleich der verin-
derten Motivation) des jambischen Angriffs besteht.

(iii) Sowohl in der Passage aus episz. 1, 19 wie in dem
tatsichlichen Vollzug der horazischen Jambik selbst
steckt moglicherweise implizit auch das Urteil tiber die
kallimacheische Jambik, dass diese die tauBuxn i8éa, die
animi der archaischen Jambiker und wohl auch ihre
modi, nicht bewahrt habe, zu bunt und gemischt sei.

(iv) In Erginzung der Ablehnung des jambischen Charak-
ters der lucilischen Satire fiir das eigene Dichten stellt
sich Horaz in sar. 2, 1 in deren Nachfolge (saz. 2, 1, 34:
sequor), sofern sie ein geheimes Tagebuch gewesen sei:
ille velut fidis arcana sodalibus olim / credebat libris. ..
/..., quo fit ut omnis / votiva pateat veluti descripta tabelln
/ vita senis (sat. 2, 1, 30-34). Mit dieser Charakteristik

¢ Vel. A. CUCCHIARELLI, “Hor. epist.1,19,28: pede mascula Sappho”, in
Hermes 127 (1999), 328-344.



128 ERNST A. SCHMIDT

und weiteren AufSerungen (vgl. bes. saz. 1, 10) gibt er
eine Gesamtdeutung, die durchaus mit dem iiberein-
stimmt, was auch wir in einer Literaturgeschichte erwar-
ten: Er beschrinkt sich nicht auf Sprache und Stil, er
gibt keine antiquarischen Informationen. Den entspre-
chenden Charakter der eigenen Satiren unterstreicht er
einerseits durch den oft autobiographischen Inhalt, die
autobiographische Akzentuierung seiner Thematik oder
autobiographische Illustration moralischer Sachverhalte
sowie durch die dankbare Erinnerung an die moralische
Erziehung durch seinen Vater, die zur Gewohnheit der
Selbsterziechung und moralischen Reflexion gefiihrt habe
(sat. 1, 4, 103-137). Dieser Abschnitt miindet in eine
Umschreibung seiner Satirendichtung ein, die den
Bezugstext zu der gerade zitierten Charakteristik des
Lucilius bildet, in welcher Hinsicht er sich in dessen
Nachfolge gestellt habe. Nachdem Horaz beschrieben
hat, wie er andere und sich moralisch beobachte und
beurteile (v.134-137), fihrt er fort: haec ego mecum /
compressis agito labris; ubi quid datur oti / illudo chartis
(v.137-139). Andererseits nimmt er Characteristica der
Diatribe Bions, des kynisch-kyrenaischen Philosophen
von Borysthenes, auf und bezeugt das auch ausdriicklich
in epist. 2, 2, 60: Bioneis sermonibus et sale nigro. Da er
diese Dichtung dort Jamben gegeniiberstellt (v.59),
bestitigt sich nicht allein die bewusste Dichotomie des
horazischen Dichtens, sondern legt sich zugleich nahe,
dass die Einfirbung der eigenen Sermones durch die
Diatribe Bions eine Neuerung gegeniiber Lucilius sei
und gerade und nur die entjambisierte horazische Satire
kennzeichne.

(v) Mit der Bezeichnung seiner Satiren als sermones in epist.
25 2:°60, vardy 105 11 0pist 2,1, 250 £.58. sqt: 2,26,°17

68 Sermones... / repentis per humum, primir auf Episteln bezogen, daher aber
ebenso der Sache nach auch fiir die Satiren geltend.



SPATREPUBLIKANISCHE UND FRUHAUGUSTEISCHE DICHTER 129

(satiris musaque pedestri), sat. 2, 6, 70 f. (der sermo nach
dem Abendessen auf Horazens Landgut ist ein Abbild
seiner Satiren), sat. 1, 4, 42 (sermoni propiora) setzt sich
Horaz nicht von Lucilius ab. Diese Eigenart der Satire
verbindet sie gerade, nimlich angesichts auch gemein-
samer Verwendung des Hexameters. Der lucilisch-hora-
zische Satirenvers ist von dem episch-ennianischen
Hexameter verschieden. Sein sermomifliger und fufd-
giangerischer Charakter beruht auf der &xhoy? dvopd-
twv, nicht auf ihrer s0vleoic, wie der bekannte Passus
von den disiecti membra poetae hervorhebt (sar. 1, 4,
56-62). Diese Gemeinsamkeit besage zugleich, dass
ihnen beiden, Lucilius und Horaz, der Ehrentitel poeta
versagt sei (sat. 1, 4, 41 f.).

(vi) Aber gerade im Blick auf die Alltdglichkeit des Sermo-
Stils grenzt sich Horaz am schirfsten von Lucilius ab.
Er kritisiert die Einmischung griechischer Worter (saz.
1, 10, 20-30), das Zuviel und das Tempo der Produk-
tiomszt: b 8-13mmt 1,10, 9:£4:50:8; - 56-64) - Zu
den zweihundert Versen des Lucilius pro Stunde stellen
Ciceros filnthundert Hexameter pro Nacht® eine Paral-
lele dar, auf die Kiessling-Heinze zu saz. 1, 4, 9 f. ver-
weisen.

(vii) Das Ideal des recte scribere (sat. 1, 4, 13), das Stilideal
molle (sat. 1, 10, 44 f.: Vergils Bucolica; sat. 1, 4, 56-61:
Kritik an Lucilius) mit dem Gegenteil durum (sat. 1, 4,
8; 1, 10, 57 £), brevitas (sat. 1, 10, 9 L), compositum
(v.1 £) und perfectum (v.70) — dieses Ideal ist erreich-
bar nur durch labor (sar. 1, 4, 12), sudor (epist. 2, 1,
168 f.), Nigelkauen bis zur Wundheit des Nagelbetts
(sat. 1, 10, 71), lima (ars 291), Tilgung (saz. 1, 10, 69-
74; litura: epist. 2, 1, 167; ars 293) und Nagelprobe
(ars 294).

8 PrLut. Cic 40,3.



130 ERNST A. SCHMIDT

Indem dieses Ideal von den Besten in der Gegenwart erreicht
wird (sat. 1, 10, 40-45), zieht das mit seiner Verwirklichung
einhergehende Qualitits- oder Vollkommenheitsbewusstsein
ein literaturgeschichtliches Modell nach sich, das des Fort-
schritts. Und diese Denkfigur wird nochmals vergeschichtlichrt,
indem sie, erstaunlicherweise bereits im gleichen Atemzug mit
ihrer Artikulation, aus eben dem Fortschrittsgedanken die
Kategorie der historischen Maglichkeit ableitet und auf den
Appell zu geschichtlicher Gerechtigkeit’® hort: fuerit Lucilius,
inquam,/ comis et urbanus, fuerit limatior idem /| quam rudis et
Graecis intacti carminis auctor,/ quamque poetarum seniorum
turba : sed ille,/ si foret hoc nostrum fato dilatus in aevum,/ dete-
reret sibi multa, recideret omne quod ultra / perfectum traheretur,
et in versu faciendo / saepe caput scaberet vivos et roderet unguis
(saz. 1, 10, 64-71).

Der wichtige Passus lisst erkennen, dass die Einsicht in
einen literaturgeschichtlichen Prozess aus der eigenen Dich-
tungssituation und dem sie begleitenden Bewusstsein erwichst.
Geschichte wird vom Interesse der Gegenwart her betrachtet,
gedeutet, konstruiert. Die geschichtliche Betrachtung nimmt
sogar nicht nur zwei Positionen, die lucilische Satire und
nostrum aevum, vergleichend in den Blick, sondern geht iiber
Lucilius hinaus zuriick und sieht auch seine Dichtung schon
im Vergleich zur vorangegangenen als Fortschritt an und zwar
als Fortschritt hinsichtlich der gleichen Qualitit (limatior) wie
im Fortschritt von Lucilius zu Horaz. Zudem wird dieser Qua-
litdtsfortschritt der lucilischen Satire nicht gattungsintern, im
Vergleich mit Ennius’ Saturae ausgesagt, sondern in Gegen-
tiberstellung mit frither Dichtung, sowohl mit solcher vor dem
Studium der Griechen (saz. 1, 10, 66: quam rudis et Graecis
intacti carminis auctor) als auch mit allen ilteren Dichtern
(v.67). Die literaturgeschichtliche Betrachtungsweise geht hier

70 Das ist auch in epist. 2,1,78 impliziert, wenn Horaz veniam antiquis kon-
zediert.



SPATREPUBLIKANISCHE UND FRUHAUGUSTEISCHE DICHTER 131

vom literarischen Bewusstsein der eigenen Situation, der
Gegenwart als einer eigenen Epoche (nostrum aevum), als von
ihrer Voraussetzung aus; literaturgeschichtliche Betrachtung
und literarisches Epochenbewusstsein bedingen einander
gegenseitig.

Horazens geschichtliches Denkmodell ist freilich nicht ginz-
lich neu. Es ist das ciceronische im Brutus’!, mit dem es die
Vorstellungen des Fortschritts, des téhog, der geschichtlichen
Maoglichkeit und Gerechtigkeit und selbst noch die der zwar
defizienten, aber auch selbst einen Fortschritt bildenden Zwi-
schenposition zwischen rohen Anfingen und vollkommenem
Ziel teilt: Lucilius entspricht der Konstellation nach dem
ciceronischen Cato.

Der Satirenabschnitt unterscheidet sich aber auch signifikant
vom Brutus. Wihrend sich Ciceros Betrachtung auf die Rede
beschrinkt, das térog implizit seine eigene Redekunst ist’?,
explizit aber der Hohepunkt der griechischen Rhetorik den
Maf3stab abgibt, betrachtet Horaz nicht allein die Satire, son-
dern Dichtung allgemein und zieht dennoch nicht die Grie-
chen als Maf3stab heran. Der explizite Mafistab ist die Qualitit
der Dichtung in der heutigen Epoche, und das ist nicht ein
durchsichtiges Versteck fiir ihn selbst und seine Satiren, die das
Denkmodell auf diese Weise blofy implizierte, sondern offener
und freimiitiger Anspruch fiir die Poesie der Gegenwart unter
selbstverstindlichem Einschluss des eigenen Dichtens. Ent-
scheidend fiir das Epochebewusstsein ist also die Einsicht in
dhnliche Bestrebungen und Leistungen um den Betrachter her.
Die Dichter vergleichbarer literarischer Anspriiche und ihre
Leser bilden einen kleinen Elitekreis. Indem Horaz als das Ziel
poetischer Arbeit nennt, “wenige Leser” zu haben (szz. 1, 10,
74), leitet er zu den Dichtern und Kritikern seiner Zeit iiber

"' Vgl. zur hier folgenden Charakteristik J.P. SCHWINDT, Prolegomena zu
einer ‘Phinomenologie’ der romischen Literaturgeschichtsschreibung. Von den Anfin-
gen bis Quintilian, Hypomnemata 130 (Géttingen 2000), Kap.4.

72 1. SCHWINDT (0. Anm.71), 120.



132 ERNST A. SCHMIDT

(sat. 1, 10, 81-90), auf deren Dichtung und auf deren Urteil
der Fortschritt seiner Zeit beruht. Der hohe Anspruch, den er
erhebt, ist, wieder in geschichtlicher Gerechtigkeit, zugleich
ganz bescheiden: das Verdienst seiner eigenen Dichtung ist
weitgehend das seiner Zeit.

Im Blick auf die Satire stellt Horaz keinen Erstheitsan-
spruch. Als der Erste erscheint ausdriicklich Lucilius: guid, cum
est Lucilius ausus | primus in hunc operis componere carmina
morem (sat. 2, 1, 62 f.). An anderer Stelle nennt er Lucilius
inventor der Gedichtform, in der er dichte (saz. 1, 10, 48). Wie
vertragen sich diese Ehrentitel mit der Tatsache, dass Ennius
die Satire ‘erfunden’” hat? Eigentiimlicherweise liefert auch dazu
der Brutus eine Parallele. Cato bedeute einen ersten Hohe-
punkt in der Geschichte der romischen Redekunst. Und
obwohl Cicero also eine Reihe von Vorliufern Catos kennt, sti-
lisiert er Cato “zum Archegeten romischer Redekunst””3. Eine
alternative Erklirung wiirde besagen, dass hier das Gleiche vor-
liegt wie bei Ennius gegeniiber Naevius, d.h. dass so wie
Ennius sich als Begriinder einer neuen Dichtungsform versteht,
so auch Horaz die Satire des Lucilius als etwas Neues gegen-
iiber Ennius versteht.

Horaz hat in der Satire einen Vorginger, und die Satire
selbst ist ohne griechisches Modell. Hier also konnte spezifisch
romische Literaturgeschichte in den Blick kommen. Auch nach
Lucilius ist Horaz nicht der erste Satirendichter. Andere haben
sich vor ithm in ihr versucht (szz. 1, 10, 46 f) — und sind
gescheitert; genannt wird Varro von Atax’4. Horaz kann allein
den Anspruch erheben, es besser als diese zu machen (melius:
satts L EQL A7)

Abschlieflend ist zu den Luciliusiulerungen des Horaz die
Frage zu stellen, ob es sich denn bei ihnen um integrierende
Bestandteile seiner Satiren handle? Die Frage kann bejaht wer-
den. Die Auseinandersetzung mit Lucilius ist ein konstitutiver

73 1.P. SCHWINDT (0. Anm.71), 109 (Brut. 68).
7 Vgl. FPL, p.228 BLANSDORF (0. Anm.5).



SPATREPUBLIKANISCHE UND FRUHAUGUSTEISCHE DICHTER 133

Bestandteil der horazischen Satire. Die poetische Reflexion auf
die Gattungseigenart der Satire macht die Gedichte oder Passa-
gen, in denen sie sich artikuliert, nicht zu Metatexten oberhalb
der sonstigen Gedichte praktischen Satirevollzugs. Dies nicht
allein deshalb, weil auch die Auﬁerungen tiber Lucilius in glei-
cher Weise wie die iibrige Satire satirisch im horazischen Sinn
sind; dies auch nicht allein deshalb, weil Gattungsreflexion
auch in anderen Formen vorliegt, insbes. in saz. 1, 1, 23-27
und in sat. 1, 5 — das lter Brundisinum ist ein [ter Siculum
Lucili mutatum. Die Sermonendichtung ist eines der Gebiete,
eine der Handlungen und Lebensformen, denen die moralische
und lebenspraktische Reflexion eben der Sermones gilt.

Auflerdem ist Literarkritik innerhalb der Satire gewisser-
maflen auch gattungsgeschichtlich legitimiert, eben durch die
Praxis des Lucilius. Allerdings macht selbst bei Horaz, wenn er
sich fiir seine Luciliuskritik auf dessen Kritik an Ennius und
Accius beruft (saz. 1, 10, 53-55), der Kontext klar, dass bei die-
sem die Literarkritik nicht literaturgeschichtlich akzentuiert
war, was wieder impliziert, dass er, Horaz, nun sich der Neu-
heit seines eigenen literaturgeschichtlichen Interesses bewusst
war.



DISCUSSION

A. Barchiesi: Ho trovato interessante il suo collegamento fra
epica di Cicerone e i Fasti di Ovidio in rapporto all'uso delle
Muse, anche se Lei non sembra supporre un contatto diretto,
solo un’analogia.

Io penso che un contatto possa esserci: in fast. 5, 57 sgg.
Ovidio ha un discorso di Urania, che si sofferma sul valore del
mos maiorum, della tradizione e del Senato nella cultura
romana. Forse Ovidio presuppone che il discorso di Urania in
Cicerone fosse famoso. In tal caso ¢ significativo che il contesto
in cui Urania parla nei Fasti sia un dibattito eziologico di tipo
callimacheo: forse Ovidio, da buon storico immanente della
letteratura, segnala l'affinitd/differenza fra I'uso delle Muse in
Cicerone e la tradizione callimachea di cui i Fast/ fanno parte?

Questo potrebbe avere affinitd con un altro problema che
probabilmente ricorrera anche altrove nelle nostre discussioni,
cio¢ la percezione di epoche distinte, repubblicana vs imperiale,
nella storia letteraria implicita. Forse non ¢ un caso che in Ovi-
dio, in un testo cosi collegato all'ideologia del principato, la
‘ciceroniana’ Musa Urania faccia un discorso cosi tradizionalista
e conservatore.

A proposito dell’egloga prima, dato che Lei ha giustamente
notato che Virgilio unisce allusioni al Teocrito ‘bucolico’ e al
Teocrito ‘panegirico-tolemaico’, vorrei notare che queste allu-
sioni svolgono — oltre a una funzione politica che & impor-
tantissima — anche una funzione di storia letteraria ‘mate-
riale’. Infatti se si guarda a quello che ¢ noto sulla tradizione
del testo di Teocrito (p.es. nei recenti studi di K. Gutzwiller),
sembra emergere una evoluzione per cui poco prima di Virgi-
lio si afferma, o riafferma, una circolazione dei carmi teocritei
in forma di corpus unificato, dunque con le poesie che noi



SPATREPUBLIKANISCHE UND FRUHAUGUSTEISCHE DICHTER 135

chiamiamo bucoliche insieme ai cosiddetti encomi. Allora la
strategia allusiva al principio dell’egloga prima pud anche allu-
dere a questa recente ‘riunificazione’ testuale.

E.A. Schmidt: Ich hatte in der Tat keinen Zusammenhang
zwischen Cicero und Ovid behaupten wollen, sehe aber nun,
dass das durchaus moglich sein kénnte, wenn mein Eindruck
auch der ist, dass Ciceros Epen eher eine Rezeptionsgeschichte
der Kritik hatten.

Explizite Auferungen zur Wahrnehmung einer Epochendif-
ferenz zwischen republikanischer und augusteischer Poesie
scheinen in der Dichtung zu fehlen. Aber die Differenz zwi-
schen den Oden des Horaz als Musendichtung und den Sazi-
ren/Jamben (ohne Musen) ist als implizites Zeugnis des Be-
wusstseins einer Epochendifferenz ebenso sprechend wie die
Differenz zwischen Vergils Georgica/Aeneis und den Bucolica.

Ihr Hinweis auf die Bedeutung der Zusammenstellung von
Texten, wie sie jeweilige Ausgaben bieten, scheint mir iiber den
konkreten Fall Theokrit und Vergil hinaus wichtig. Wiirden
wir nicht schon immer die Heroides anders gelesen haben,
wenn eine einzige Oxfordausgabe die Amores, die Ars und die
Heroinenepisteln enthielten? Allerdings habe ich weniger an spe-
zifische Anspielungen auf Theokrits Herrscherenkomien in
ecl.1 gedacht (z.B. 14.17, 126 f. in v.42 f.; vgl. W. Clausen, 4
Commentary on Virgil Eclogues [Oxford 1994], 48 f. unter Hin-
weis auf Fr. Buecheler, G. Wissowa und G. Jachmann) als viel-
mehr die allgemeinere Behauptung aufgestellt, dass fiir die Ein-
beziehung der Politik in die vergilische Bukolik das
Nebeneinander bukolischer und enkomiastischer Eidyllia bei
Theokrit Pate gestanden haben mag, wobei Vergil allerdings
zugleich zeigt, welche Formen politischer Dichtung er fiir
angemessen hilt und welche nicht.

E. Fantham: Lucilius naturally played an important defining
role in your reading of Horace’s representation of literary his-
tory in his Satires. | wanted to raise some queries about Cicero’s



136 DISCUSSION

de consulatu suo and his concilium deorum, in the light of Luci-
lius’ famous council of the gods about the fate of Rutilius
Lupus. We know Cicero was very familiar with Lucilius: so
why was he not afraid that echoes of Lucilius’ episode would
diminish the dignity of his own scene? The gods must have
been gently parodied in Lucilius, as in Ovid Metamorphoses 1
and Seneca’s Apocolocyntosis. Do you think Cicero expected to
be protected by generic boundaries (a cordon sanitaire protect-
ing epic from satire)? Or did he feel rhetorically capable of
averting any echoes of absurdity? I suppose the larger question
behind my problem is “how did a Roman poet decide which
earlier poetry would affect reception of his work?”

E.A. Schmids: Parodien schaden grofler Literatur nie, ganz
abgesehen davon, dass auch das concilium deorum des Lucilius
als Epos-Parodie eine Ennius-Huldigung war. Cicero brauchte
die eventuelle Anspielung auf Lucilius oder Lucilius-Assozia-
tion des Lesers so wenig zu scheuen wie Vergil in der Aeneis,
der nach Servius bzw. Servius awuctus zu 9,225 diesen Vers mit
Ausnahme eines Wortes von Lucilius iibernommen hat (fr.4
Marx = 6 Krenkel) und nach Servius zu 10,104 die ganze Got-
terversammlung (zotus hic locus) Lucilius verdankt (fr.3 M. = 33
Kr.). Die Beobachtung des Vergilerklirers stimmt zweifellos; ob
auch seine Beurteilung richtig ist, muss wohl fraglich bleiben.
Es konnte sein, dass Vergil sich nicht an Lucilius, sondern an
Ennius orientierte; dann hitte Lucilius zum Teil selbst Ennius
geradezu zitiert.

St. Hinds: As 1 listened to the final section of your paper, it
seemed to me that the developments in literary historical self-
consciousness which you found in the early Horace were being
ascribed above all to Horace’s own subtlety and aptitude as a
reader of poetry. The following question occurred to me in this
context. If you had continued your narrative for another 10 or
20 years, would the narrative of literary-historical self-conscious-
ness inevitably acquire a more political-ideological dimension?



SPATREPUBLIKANISCHE UND FRUHAUGUSTEISCHE DICHTER 137

In other words, would not a poet’s developing sense of partici-
pation in a centralized and ‘nationalized’ Augustan culture (a
culture concerned in so many ways to define itself as a telos) nec-
essarily impinge upon the more private teleologies which that
poet might construct for himself on the basis of his own literary
sensibility?

(My question is not narrowly about ‘pro-’ or ‘anti’-August-
anism, but rather about a kind of ‘nationalization’ of literary
history as an important element in the cultural renewal with
which Augustus sought to associate his principate.)

E.A. Schmidt: In meinem Horazabschnitt ging es mir weni-
ger um den subtilen Leser Horaz als um sein Bewusstsein, einer
neuen Literaturepoche anzugehoren, die hohere Anspriiche an
die Qualitit der Dichtung stellte und erfiillte. Horaz selbst
rechnet sich nach Anspruch und Leistung zu der Gruppe von
Dichtern und Kritikern, denen dieser Fortschritt verdankt ist.
Ich glaube nicht, dass der Horaz der Oden und der Episteln
politischer werden konnte, als es der Dichter der Epoden und
Satiren gewesen war. Was sich dnderte, war zuerst, dass er nun
die gewissermaflen republikanische Kooperation an der Auf-
gabe {ibernahm, die Wunden des Biirgerkriegs zu heilen und
die Friedens- und Rechtsordnung des Staates zu fordern. Was
sich im vierten Odenbuch nochmals inderte, war, dass er zu der
Uberzeugung kam, diese neue Friedensordnung sei etabliert.
Im iibrigen setzt sich die Spannung von Privatheit und Offent-
lichkeit, von individueller Moral und Gliicksethik einerseits
und von politischer Verantwortung andererseits ungebrochen
von der frithen Dichtung in die Lyrik hinein fort, ohne in den
Briefen ganz iiberwunden zu werden.

J.P Schwindst: Ich glaube, dass Horaz in den Lucilius-Satiren
ein Modell literaturgeschichtlichen Denkens entwickelt hat,
das sich auch Jahre spiter, in den Rémer-Oden und Literatur-
Briefen, noch als tragfihig erweist, das ihn, um es kurz zu
sagen, gegen die Versuchung einer vollkommenen Politisierung



138 DISCUSSION

dessen immunisiert, was er als seine kiinstlerische Maxime friih
erkannt hat: die Forderung nach der unausgesetzten Weiterent-
wicklung eines einmal erreichten Standards. Dieses avantgardi-
stische Erbe besteht auch die augusteische “Versuchung'. Es
nimmt manche Erwartungen und Forderungen einer politisch
restaurativ gestimmten Zeit in sich auf, dsthetisiert diese jedoch
im Schmelztiegel einer subtilen Rekusationstechnik.

M. Citroni: Ho apprezzato molto il quadro sfumato del rap-
porto tra tradizione enniana e tradizione ellenistica e callima-
chea in Cicerone. Certamente Catullo non disprezza affatto
Ennio, ma quelli che egli considera suoi epigoni. Ma Le chiedo
se anche Lei considera comunque ben netta la distinzione tra
un Cicerone che scrive poesia epico-storica di tradizione
enniana e un Catullo che pur rispettando Ennio non ritiene
pit attuale la poesia epico-storica.

E.A. Schmidt: Meine Antwort ist ein klares Ja. Eine Gleich-
setzung der literarischen Bestrebungen Ciceros und Catulls
wire ebenso falsch wie ihre von mir kritisierte extreme Entge-
gensetzung. Was ich sagen will, ist, dass Cicero und Catull
durchaus gemeinsame literarische Ahnen haben. Ihre poetische
Praxis strebt aber ginzlich auseinander, wobei man wieder
nicht so weit gehen sollte, Catull einen gewissen altromischen
Moralismus abzusprechen.

A. Deremetz: La question que je me pose apres avoir écouté
cette tres dense et tres suggestive présentation concerne précisé-
ment le probleme de l'articulation de lhistoire littéraire imma-
nente, theme de notre rencontre, et de I'histoire littéraire ‘tradi-
tionelle” sur le plan, notamment, de leurs concepts et catégories
respectifs. Pensez-vous, ainsi, que primiis et novis correspondent
également, de maniere interchangeable, a ce que nous rangeons
habituellement sous les concepts de l'originalité et/ou de la pri-
marité et sinon, quelle valeur particuliere attribuez-vous au
terme novus dans son rapport au couple mp&yroc/primus?



SPATREPUBLIKANISCHE UND FRUHAUGUSTEISCHE DICHTER 139

E.A. Schmids: Ich glaube, dass man zwischen primus und
novus unterscheiden kann, dass der Dichter mit primus den
Anspruch erhebt, eine griechische Gattung in Rom eingefiihrt
zu haben, wihrend er novus wihlt, wenn er, ohne Beziehung
auf die Griechen, auf eine seinem Selbstverstindnis nach neue
Form, ein neues Verfahren, einen neuen Gegenstand hinweisen
will.

M. Citroni: A proposito del Brutus e dell'idea di progresso
poetico in Orazio, io credo che anche in Orazio, come in Cice-
rone, gli exemplaria Graeca costituiscano il punto di riferimento
del valore. E cid vale in certo senso anche per la satira: cfr. Hor.
sat. 1, 10, 7-17. Vedrei una differenza in cid: in Orazio il prin-
cipio del progresso non ¢ ancora del tutto compiuto (epist. 2, 1,
160: hodieque manent vestigia ruris) e dunque non ¢ escluso che
in futuro si raggiunga una maggiore perfezione; per Cicerone
invece 'oratoria Romana sembra destinata a decadere, subito
dopo aver raggiunto il suo culmine. Ma la decadenza dell’orato-
ria che Cicerone prevede ha ragioni esterne, politiche, non
ragioni interne alla dinamica delle forme letterarie.

E.A. Schmidyt: Thren Beitrag halte ich fiir eine entscheidende
Verbesserung meiner Darstellung. Ich hitte einerseits den
impliziten Qualitdtsmafistab der griechischen Poesie nicht ver-
nachlissigen und andererseits episz. 2, 1, 160 beachten sollen.
Denn dieser Hinweis hilft auch, sich klarzumachen, dass Horaz
nicht nur nicht seine eigene Dichtung, sondern auch die poeti-
sche Produktion von nostrum aevum (sat. 1, 10, 68) nicht als
wéloc ansieht.

A. Kerkbecker: Nach Thren Ausfithrungen, besonders zu
Cicero, scheint es mir, dafl die ‘immanente Literaturgeschichte’
kein isoliertes Spezialproblem darstellt, sondern zu den stilbil-
denden Elementen jeder traditionsbewussten Dichtung
gehoren kann. Haben wir es hier vielleicht mit einer Grund-
frage aller Interpretation zu tun?



140 DISCUSSION

E.A. Schmidt: Als ich, nach Vorliegen meines Ciceroab-
schnitts, die Beobachtung machte, dass ich unserer Frage in
einer Weise nachgegangen war, die sich nicht mehr von Inter-
pretation trennen lief§, war ich zunichst beunruhigt. Dann
aber habe ich begonnen, das Resultat hypothetisch ebenso
anzusehen, wie Sie es jetzt beschreiben, so dass ich in Threr
Frage die Bestdtigung fiir meinen Eindruck oder mein implizi-
tes Plidoyer sehe, implizite Literaturgeschichtlichkeit als eine
der Hinsichten zu betrachten, auf die die Interpretation von
Texten gerichtet sein sollte.

A. Barchiesi: Vorrei cogliere 'occasione del suo intervento
per porre una questione che mi sembra centrale anche per altri,
il problema del rapporto fra intertestualita e temporalita alla
luce delle strategie di ‘storia letteraria immanente’.

Larte allusiva presuppone una diacronia e produce pero ine-
vitabilmente un effetto sincronico. Ricordo di aver sentito
Michael Riffaterre sostenere che l'intertestualita ha sempre I'ef-
fetto di rendere contemporanei i testi che cita, ma esistono cer-
tamente altri modi di guardare a questo fenomeno. Potrei allora
citare delle strategie allusive (ad esempio in Ovidio) che hanno
Ieffetto di ‘anticare’ i modelli, non di renderli sincroni al
nuovo testo. Dobbiamo tenere conto di questo problema nel
corso delle nostre analisi.

E.A. Schmidt: Thre Formulierung “rapporto fra intertestua-
lita e temporalitd” definiert einen zentralen Aspekt unseres
Themas. Schon in meinem Programmentwurf von 1996 habe
ich ganz entsprechend formuliert, dass es darum gehe, “welche
intertextuellen Beziehungen unter welchen Bedingungen als
implizit geschichtliche, und zwar insbes. literaturgeschichtliche
Aussagen zu verstehen” seien. Thren Uberlegungen zu dem Satz
Riffaterres stimme ich zu. Wenn Anspielungen “Vergegenwirti-
gung’ bedeuten, impliziert das gerade, dass etwas in die Gegen-
wart geholt wird, was eben nicht gegenwirtig ist und seinen
Vergangenheitscharakter weiter an sich tragen kann. Ich gebe



SPATREPUBLIKANISCHE UND FRUHAUGUSTEISCHE DICHTER 141

zwel Beispiele. Bei der Einfithrung des Helden in der Aeness 1,
92-101 in der Situation der Sinnkrise seines Heldentums zitiert
Vergil Worte der beiden homerischen Haupthelden, Achills in
der llias, des Odysseus in der Odyssee, jeweils in der analogen
Situation einer Krise ihres Heldentums, indem sie den Tod
durch Ertrinken vor Augen haben (/2 21, 272-283; Od. 5,
297-312). Dieses Zitat dient gerade dazu, die neue geschichtli-
che Stufe des Epischen im Dialog mit zwei schon in sich
geschichtlich verschiedenen Grundbildern vergangenen Held-
seins und ihren je verschiedenen Krisen zu artikulieren. Pru-
dentius beginnt das Proémium der Psychomachia mit dem Zitat
von Aen. 6,56, in dem er Apollo durch Christus ersetzt. So
fithrt er beim Eintritt in sein Gedicht das Christentum als neue
Epoche und christliche Epik als neue Dichtung gegeniiber der
paganen Epik ein.

Ob die gleichzeitige Verfiigbarkeit der gesamten Literatur
in der Bibliothek von Alexandria und die Entwicklung einer
Gattungssemantik (Kerkhecker) das Bewusstsein chronologi-
scher und geschichtlicher Differenz von Autoren und Werken
geschwicht hat, wiirde ich eher bezweifeln.

E. Fantham: Arising from your very helpful disussion of the
Eclogues 1 have two small queries. Why would Virgil include
Gallus’ poetic initiation in a catalogue of imaginary composi-
tions (“fiktive Dichtungen”)? And on the question of order in
the book-roll as opposed to date of composition, shouldn’t we
ask why Eclogue 9 is set after Eclogue 1 although it presupposes
an eatlier situation? Can we infer that Virgil was aiming to
leave a warning about continued social disturbances? Should
we not consider the ordering of poems in a Gedichtbuch as one
more vehicle of the poet for conveying literary autobiography
and history?

E.A. Schmidt: Wenn die in ecl. 6 referierten Lieder fiktiv oder
virtuell (d.h. noch nicht von rémischen Dichtern gesungen)
sind, sie aber als besonders gut (indem Tityrus sie im Auftrag



142 DISCUSSION

eines kallimacheischen Apollo singt und sie dariiber hinaus alle
Lieder Apollos selbst sind) auch als Aufgaben fiir die Zukunft
gelten konnen, fiigt sich das Lied von der Dichterweihe des
Gallus dann in diesen Katalog ein, wenn fiir das Thema des
Gryneischen Hains das gleiche gilt und dieses Gedicht also auch
noch nicht abgefasst ist. Apoll-Kallimachos-Tityrus-Vergil
geben Gallus einen Auftrag, oder sie bestitigen ihn in einem
Plan.

Vergil wollte sicher, dass man sein Eklogenbuch in der
Anordnung der Gedichte von 1 bis 10 liest. Dann ist auffal-
lend, dass die zweite Buchhilfte lauter unpolitische Eklogen
enthilt (darunter die drei spiten, nach ec/ 4 gedichteten 7, 8,
10) und nur die gegeniiber ec/. 1 eher dunklere ec/. 9. Er wollte
damit wohl betonen, dass weder ec/. 1 noch ecl. 4 das frithere
Gedicht tiberholt oder widerlegt hitten, dass weiterhin Lieder
inmitten der Waffen des Mars ohnmichtig sind und, wie der
Zusammenhang zeigt, in dem ecl. 9 steht (insbes. ec/ 7, 8 und
10), weiterhin nur Lieder von Liebe und Schénheit gesungen
werden konnen.



	Das Selbstverständnis spätrepublikanischer und frühaugusteischer Dichter in ihrer Beziehung zu griechischer und frührömischer Dichtung

