Zeitschrift: Entretiens sur I'Antiquité classique
Herausgeber: Fondation Hardt pour I'étude de I'Antiquité classique
Band: 47 (2001)

Artikel: Literaturgeschichtsschreibung und immanente Literaturgeschichte :
Bausteine literarhistorischen Bewusstseins in Rom

Autor: Schwindt, Jirgen Paul

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-660710

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-660710
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

[

JURGEN PAUL SCHWINDT

LITERATURGESCHICHTSSCHREIBUNG UND
IMMANENTE LITERATURGESCHICHTE.

BAUSTEINE LITERARHISTORISCHEN
BEWUSSTSEINS IN ROM

Die Literaturgeschichte, einst die Paradedisziplin der Klassi-
schen Philologie, ist im 20. Jahrhundert in schweres Fahrwasser
geraten. Erst seit Mitte der 80er Jahre erlebt sie im Gefolge
einer wiedererstarkten Kulturgeschichte ihr erstaunliches come-
back. An der wechselvollen Geschichte der Literaturgeschichte
143t sich zuweilen besser als an erklirten Programmschriften der
philologischen Ficher ablesen, wie es um diese bestellt sei.
Doch kann das programmatische Schrifttum durchaus als erste
Orientierung auf dem Feld der Literatur- und Wissenschaftsge-
schichte dienen. Markante Zisuren der deutschen Fachge-
schichte gehen nicht selten mit Bekenntnissen zum Stellenwert
der Literaturgeschichte einher: Friedrich August Wolfs Darstel-
lung der Alterthums-Wissenschaft', August Boeckhs Encyklopiidie
und Methodologie der philologischen Wissenschaften?, die Antritts-
vorlesungen von Richard Heinze (Die gegenwiirtigen Aufeaben
der romischen Literaturgeschichte [Leipzig 1906])3, Werner Jaeger

Y In Museum der Alterthums-Wissenschaft 1, hrsg. v. EA. WOLF u. P. BUTT-
MANN (Berlin 1807), 1-145.

* Hrsg. v. E. BRATUSCHECK (Leipzig 1877; 21880).

> In NJbb 19 (1907), 161-75.



2 JURGEN PAUL SCHWINDT

(Philologie und Historie [Basel 1914])* und Hans Robert Jaufs
(Was heifst und zu welchem Ende studiert man Literaturgeschichte?
[Konstanz 1967])°, letztere in der Vermittlung durch Manfred
Fuhrmann®, Wilfried Barner’, Richard Kannicht® und Ernst A.
Schmidt?, bezeichnen jeweils Wendepunkte in der wissenschaft-
lichen Ausrichtung der (deutschen) Klassischen Philologie.

Vermehrte literaturgeschichtliche Anstrengungen kénnen
Anzeichen eines florierenden wissenschaftlichen Betriebes sein:
Das Bediirfnis nach Uberschau iiber die Fiille bereits gesichte-
ten, erschlossenen Materials fithrt auf den Versuch der literar-
historischen Synthese oder wenigstens die wohldisponierte,
themen- oder gattungsorientierte Darstellung. Sie kénnen aber
auch Symptom einer Krise sein, einer Krise der Literatur. Die
historische Bilanz erdffnet Moglichkeiten zur besseren Ein-
schitzung und Diagnose des Ubelstands und sucht zugleich
Richtpunkte zu benennen, die der Entwicklung und Forde-
rung ‘neuer Literatur dienen kénnen.

In diesem letzteren Sinne ist die altphilologische Literaturge-
schichte nie Literaturgeschichte gewesen. Thr Gegenstand hat
sich iiber die lange zeitliche Distanz wie von selbst historisiert.
Keine noch so gewiefte Darstellung kann ihn zuriickholen in

* In NJbb 37 (1916), 81-92 (auch in: W. J., Humanistische Reden und Vor-
triige [Berlin 21960], 1-16).

> Erschienen unter dem Titel Literaturgeschichte als Provokation der Literatur-
wissenschaft zunichst in der Reihe Konstanzer Universitiitsreden, hrsg. v. G. HESS,
Heft 3 (Konstanz 1967; *1969), sodann in H.R. Jauss’ Aufsatzsammlung Lite-
raturgeschichte als Provokation (Frankfurt a.M. 1970), 144-207.

¢ V.. in Auseinandersetzung mit Hermann TRANKLE in dem Bindchen Wie
klassisch ist die klassische Antike? (Ziirich/Stuttgart 1970).

7 W. B., “Neuphilologische Rezeptionsforschung und die Méglichkeiten der
Klassischen Philologie”, in Poetica 9 (1977), 499-521.

¥ R. K., “Der alte Streit zwischen Philosophie und Dichtung” — Grundziige
der griechischen Literaturauftassung, in DERS., Paradeigmata — Aufsitze zur grie-
chischen Poeste, hrsg. v. L. KAPPEL u. E.A. SCHMIDT (Heidelberg 1996), 183-223.

> E.A. S., “Nachdenken iiber das Fach Klassische Philologie im Jahr 1988.
Aufgaben der Altphilologie im Verbund der historisch-hermeneutischen Geistes-
wissenschaften”, in 1838-1988. 150 Jahre Philologisches Seminar der Universitiit
Tiibingen, hrsg. v. R. KANNICHT (Tiibingen 1990), 55-67.



LITERATURGESCHICHTSSCHREIBUNG 3

die Gegenwart. Die Aequidistanz des Literarisch-Literaturkriti-
schen und der Literaturgeschichte ist nicht mehr ohne weiteres
gegeben. Der kompetitive, politisch-padagogische Eifer des
Literaturhistorikers ist der Gelassenheit des Literatur-Wissen-
schaftlers gewichen. Dieser historisch gegebene Status birgt,
wiederum, betrichtliche Chancen und betrichtliche Gefahren
in sich. Der Vorzug unparteilicherer Erorterung ist gegebenen-
falls um den Preis unkonturierter profilloser Darstellung
erkauft, der das Literarische iiber seiner historischen Subsumie-
rung zu kurz kommt.

Der epistemologische Status der Literaturgeschichtsschrei-
bung ist erst in jiingerer Zeit zum Gegenstand intensiver For-
schungen geworden. Es hat sich zuletzt weithin die Uberzeu-
gung durchgesetzt, daff die Literaturgeschichte Teil jenes groflen
Zusammenhangs der unendlichen Menge von Einzelerzihlun-
gen vorstellt, die die Universal- und Kulturgeschichte liefern
kann. Die neueste Systemtheorie erscheint als Fortschreibung
ihrer aufgeklirten Vorgingerin: der weltgeschichtlichen Ent-
wiirfe in Spitrenaissance und Barock. Unter umgekehrten Vor-
zeichen, wohlgemerkt: Sie hat die Autonomisierungsbestrebun-
gen der idealistischen Periode nicht riickgingig gemacht,
sondern auf die Spitze getrieben. Das Teilsystem ‘Literatur’ ist
so geschlossen, dafd es die abgedichtete Welt der alten Kosmiker
in sich wiederholt und wie jene in Gott ihre Transzendenz, so
nun selbst in der ‘Umwelt’ ihr Auflen hat. Luhmanns System-
theorie neigt, wie jede brillante Theorie, zu Ubertreibungen!®.
Wichtig ist die ‘Beobachtung’, daf} jedes System und so auch
das Kunstsystem autopoetisch sein soll, d.h., es bringt sich
selbst aus sich selbst hervor. Dies scheint evidentermaflen von

10 Eiir unsere Zwecke relevant v.a. N. L., “Das Kunstwerk und die Repro-
duktion der Kunst”, in Stil. Geschichten und Funktionen eines kulturwissenschaft-
lichen Diskurselementes, hrsg. von H.U. GUMBRECHT und K.L. PFEIFFER (Frank-
furt a.M. 1986), 620-672; DERs., “Weltkunst”, in Unbeobachtbare Welt. Uber
Kunst und Architektur, hrsg. von N. L. / ED. BUNSEN / D. BAECKER (Bielefeld
1990), 7-45; u. DERS., Die Kunst der Gesellschafi (Frankfurt a.M. 1995; als stw
ebd. 1997).



4 JURGEN PAUL SCHWINDT

der Literaturgeschichte zu gelten, die ihre Gegenstinde immerzu
selbst hervorbringt — mindestens in dem Sinne, daf} sie die
Uberlieferungs- und Wirkungsgeschichte an bestimmten Stellen
sistiert und iiber diesen ‘Eingriff” Positionen schafft, Konstella-
tionen hervorbringt, die man dann literaturgeschichtlich nen-
nen mag. Die Eingriffsstellen markieren zugleich, selbstver-
stindlich, semantisch-interpretatorische ‘Feststellungen’. Aus der
Vielzahl méglicher Rezeptionsweisen wird mindestens eine her-
ausgegriffen. Das eic <t der literaturhistorischen Similititen ist
mitentscheidend fiir die Konstruktion der literarhistorischen
Genealogie.

Die demiurgische Aufgabe des Literarhistorikers ist dem
Gegenstand verwandt, an dessen ‘Erzeugung’ und Beschrei-
bung er sich versuchen mufi: der Literatur. Es ist diese bald
eingestandene, bald uneingestandene Affinitit, die die altphilo-
logische Literaturgeschichtsschreibung vor dem ‘Nachteil” ret-
tet, den sie — wie eingangs beschrieben — gegeniiber ihren
neuphilologischen Schwestern mitunter dadurch hat, daf$ sie
‘zu spit’ kommt. Die supplementierende Phantasie, die kon-
struktive Leistung literarhistorischer Kombination macht die
starke Mittelbarkeit der Anschauung mehr als wett. Dafl dies
von vielen Klassischen Philologen so gesehen wird, ist wenig
wahrscheinlich. Wenige auch werden den Ehrgeiz verspiiren,
Literaturgeschichte als Kunstgeschichte zu schreiben. Kein so
abwegiger Gedanke eigentlich auf einem Terrain, das die kiinst-
lerische Literaturgeschichte so nahelegt. Roms ‘Literaturge-
schichten’ sind, so man den Namen gelten liflt, Kunst- und
Kiinstlergeschichten, und zwar in dem doppelten Sinne, daf 1)
die artifices und ihre ars, nicht die opera im Vordergrund ste-
hen, und dald 2) artifices iiber artifices schreiben. Von dieser
grundsitzlichen Bestimmung bilden auch Autoren wie Nepos,
der idltere Seneca und Sueton keine Ausnahme; und es ist nicht
nur unsere vielleicht ein wenig idealisierende Einstellung, die
die Vorgenannten zu unverichtlichen Zeugen artifizieller Arti-
graphie werden lif3t; den Romern haben sie als sachverstindige
artium scriptores gegolten.



LITERATURGESCHICHTSSCHREIBUNG 5

Die Kontaktzone zwischen alter und neuer, antiker und
moderner Literaturgeschichte ist noch viel zu wenig beleuch-
tet, und man kann nicht sagen, dafd sich die moderne Litera-
turwissenschaft bisher tibermiflig fur ihre antike(n) Ver-
wandte(n) interessiert hat. Meine These ist, dafl die eklatante
Vernachlissigung antiker Literaturwissenschaft ihre Ursache
hat

1) im Selbstverstindnis einer um die Wende vom 18. zum
19. Jahrhundert ‘neu’ sich formierenden literarhisto-
rischen Tradition, die sich emphatisch als innovative
‘wissenschaftliche’ Ordnungsmacht erlebt und beschreibrt;

2) im auffillig konstanten Wissenschaftsbegriff der moder-
nen Literaturgeschichte, deren kategorialer, systematisch-
‘begrifflicher’ Zugriff auf die antiken Dokumente die
angemessene Wahrnehmung der Heterogenitdt und des
Eigenrechts dieser Literatur lange verhindert hat;

3) im Unbehagen an der letzten Aufklirung tiber die litera-
turtheoretischen Implikationen des Literaturgeschichtli-
chen (iiber die Macht des Konglomerats der Literaturkritik
und -geschichte iiber die ‘Reservate’ einer als authentisch
erlebbar und bildend empfundenen Literatur; die Macht
der literarkritischen Tradition auch iiber unsere eigene Kri-
tikerschaft).

Was die Erforschung der antiken Literaturgeschichte also von
vorneherein erschwert, ist nicht allein die katastrophal schlechte
Uberlieferung, auch nicht allein die gattungsmiflige Inkonstanz
antiker Literaturgeschichtsschreibung: es ist vor allem der
Umstand, dafd sich iiber den ‘authentischen’ Diskurs der anti-
ken Dokumente die Traditionen der sogenannten modernen
Literaturhistorie gelegt haben; da diese sich (wenigstens in der
Klassischen Philologie; Contes ‘Einleitung’ in seine Lateinische
Literaturgeschichte'! ist eine von wenigen nennenswerten Aus-
nahmen) von den ideologischen Implikationen ihres eigenen

"' G.B. C,, Letteratura latina. Manuale storico dalle origini alla fine dell impero
romano (Firenze 1987).



6 JURGEN PAUL SCHWINDT

Schaffens bis heute nicht Rechenschaft geben, ist eine dreifache
Verstellung des Traditionszusammenhangs zu konstatieren:

1) als selbstverstindliche Grundannahme: die (vielleicht)
dekonstruktionistisch-diskursanalytische Verstellung, die
in dem hier gewihlten wissenschaftsgeschichtlichen, also
metaphilologischen Ansatz liegt;

2) die (wie immer geartete) methodische Voreinstellung der
modernen Literaturgeschichtsschreibung;

3) die ‘objektive’ Verstellung, dafl die antiken Texte so
triimmerhaft iiberliefert sind, dafd sich iiber das literatur-
historische (Erkenntnis)Interesse der Literaturhistoriker
allenfalls auf dem Wege detaillierter phinomenologischer
Analyse und Deskription etwas einigermaflen Zuverlissi-
ges ermitteln ldf3t.

Phinomenologie meint zum einen, vordergriindig, einen
logos tiber die phainomena (Erscheinungsformen) literarhistori-
schen Interesses, zum anderen ist sie eine radikalisierte (diskurs-
analytisch aufgeklirte) Form der Hermeneutik (die ihre auto-
dekonstruktiven Ansitze nur zu oft vergessen hat). Die Wahl
der phinomenologischen Methode erweist sich als heilsamer
Zwang: Eine als diskontinuierlich und zerrissen sich darstel-
lende literaturhistoriographische Uberlieferung lal8e geschichtli-
che und geschichtsphilosophische Darstellung 2 priori nicht zu;
der erzwungene phinomenologische Blick erdffnet nun aber
durch weitgehende Ausschaltung der diachronischen Perspek-
tive ungeahnte Anschluffméglichkeiten an moderne, ja postmo-
derne Theorie; diese wird woméglich mit dem - Ausmaf$ ihrer
eigenen innovationsliisternen ‘genetischen’ Selbstvergessenheit
konfrontiert; das Zauberwort ist die ‘Praefiguration’, und der
wissenschaftsarchiologische Rekurs wiirde zuletzt ein Beitrag
zur Wissenschaft von der Moderne sein.

Der freundlichen Einladung durch den Veranstalter dieses
Kolloquiums folgend, darf ich an dieser Stelle in Form eines
exponierenden Exkurses meine Lektiire der wichtigsten explizit
literaturhistorischen Texte kurz erliutern!?:

'2 Die folgenden Kurzcharakeeristiken fuflen auf den im Februar 2000
erschienenen Prolegomena zu einer ‘Phinomenologie’ der riomischen Literaturge-



LITERATURGESCHICHTSSCHREIBUNG 7

Die Kunstmifligkeit literarhistorischer Rede liegt schon auf
ihrer frithesten romischen Stufe, in den Lehrdichtungen des
Volcacius Sedigitus, Porcius Licinus und Accius, offen zutage;
was in der Zusammenschau der verstreuten Uberlieferung
dreier Jahrhunderte (von der Friihzeit bis Quintilian) vollends
deutlich wird, ldf3t sich gleich in den Anfingen beobachten: die
subjektivistische, parteiliche, pragmatische Dimension des
Literaturhistorischen, kurz: das literaturkritische Erbe.

Varro kommt dem, was man sich heute unter Literaturge-
schichtsschreibung vorzustellen pflegt, weitaus am nichsten.
Zwar teilt er — wie es scheint — wenigstens in manchen sei-
ner zahlreichen einschligigen Schriften mit seinen poetischen
Vorgingern eine gewisse Neigung zu gefilliger, kompendiari-
scher Darstellung, doch hat er, auf den Leistungen der alex-
andrinisch-pergamenischen Philologie aufbauend, zugleich das
Fundament fiir jede weitere Beschiftigung mit den alten Tex-
ten gelegt. Eine zu starker Schematisierung neigende moderne
Philologie tendiert noch immer dazu, das literaturhistorische
Potential der Varronischen Bruchstiicke zu unterschitzen. Der
Autor hat sich, paradoxerweise, durchgesetzt, indem er unter-
ging. Seine stil- und echtheitskritischen, chrono- und biogra-
phischen, kultur- und literaturgeschichtlichen Studien sind
richtungsweisend geworden. Manche Nachfolger freilich sind
hinter die methodische Vigilanz und Aufgeklirtheit Varros weit
zuriickgefallen, indem sie sich einseitig auf die biographische
Methode verlegten.

Auch das teleologische Geschichtsdenken hat seine romische
Praefiguration: im Ciceronischen Brutus. Gegen die gingigen
Interpretationsmodelle, die entweder die politische (brutus-
freundliche, caesarfeindliche) oder die rhetorik-theoretische
Komponente (Streit: Attizismus — Asianismus) betonen,
setze ich die Dechiffrierung des literarhistoriographisch ver-
schliisselten periautologischen (latent egozentrischen, autobio-
graphistischen) Diskurses. Indem solche Relektiire die von
Cicero aufwendig inszenierte Rhetorik des Schweigens (vom

schichtsschreibung. Von den Anfingen bis Quintilian (Gottingen 2000). Dort die
niheren bibliographischen Angaben.



8 JURGEN PAUL SCHWINDT

Politischen, vom Ego) unterliuft, nimmt sie ihn ernst und
reif$t ihm die literarhistorische Maske herab: die teleologische
Verstellung ist autobiographisch gesteigert; Ciceros Ruhmes-
geschichte hat das literarhistorische Komplott (wenn es denn
als solches durchschaut war) nicht geschadet.

Scheinbar hat auch die organistische Geschichtsauffassung
ihr romisches ‘Vorbild’: in Velleius Paterculus. Jedenfalls
steht er solchem Geschichtsdenken niher, als Goethe in sei-
nem programmatischen Winckelmann-Aufsatz annimmit.
Bezeichnenderweise jedoch vermeidet Velleius die Verallge-
meinerung des organistischen Grundzugs seines literaturge-
netischen Modells. Was er liefert, ist die bildsprachliche, viel-
leicht originelle, Konfiguration dessen, was bei sogenannt
substantielleren Autoren mitunter zur biologischen Philoso-
phie der Literaturgeschichte verkommt. Was Goethe, ande-
rerseits, als sittliche Atiologie des Literaturgeschichtlichen
verkennt, ist in Wahrheit der ambitionierte Versuch des Vel-
leius, romische Literaturgeschichte griechisch zu schreiben:
die individualpsychologischen, originalgenialen Antriebs-
krifte der Literatur treten gegeniiber dem traditionellen
Erklarungsmodell der interkulturellen imitatiol aemulatio in
den Vordergrund, rémische Literatur wird als Literatur eige-
nen Rechts behauptet.

In erkennbarem Unterschied zur Erforschung moderner
Literaturgeschichtsschreibung sieht sich die klassisch-philolo-
gische Literaturwissenschaft in ihren Gegenstinden immer
wieder auf den genetischen, materiellen, ja existentiellen
Zusammenhang von Literaturgeschichtsschreibung und litera-
rischer und literaturhistorischer Tradition verwiesen. An
Quintilians Ausfithrungen im 10. Buch seiner institutio orato-
ria wird deutlich, daff es der Kanoniker und Literaturpidagoge
ist, der unter den dramatischen Bedingungen eines  hochfragi-
len Uberlieferungszusammenhangs die Literaturgeschichte
erschafft: was nicht wieder und wieder zur Lektiire empfohlen
und also wieder und wieder abgeschrieben wird, ist, friiher
oder spiter, unrettbar verloren. Das schéne Wort von der



LITERATURGESCHICHTSSCHREIBUNG 9

‘Materialitit der Kommunikation’!3, hier entfaltet es seinen
vollen Sinn.

Selbst die ‘harmlosesten’ unter den réomischen Literarhistori-
kern (die uns vielleicht nur deshalb so harmlos scheinen, weil
sie das, was sich endlich auf breiter Stufe durchgesetzt hat: die
biographisch-anekdotische Aufbereitung des iiberlieferten Mate-
rials, auf einer rudimentiren Stufe verkorpern), selbst Nepos,
Seneca maior und Sueton haben ihr theoretisches Substrat.
Postmoderne Wissenschaft verfiigt iiber die Mittel, die Sub-
strata zu lesen: sei es das Prinzip der seriellen Komposition, die
ohne Geschichtsphilosophie und das Postulat der Anschlief3-
barkeit an auflerliterarische Diskurse auskommt (Nepos), sei es
die imaginative Konditionierung der mnemoneutischen Litera-
turgeschichte(n) des ilteren Seneca. Zugleich aber schligt die
geahnte Praefiguration erniichternd auf den triumphalischen
Entdecker-Gestus postmoderner Dekonstruktion zuriick.

Nicht unerwihnt bleiben darf schliefflich die literaturge-
schichtsgenerierende Instanz der guerelle: Sie sistiert und for-
dert zugleich literarhistorische Prozessualitit; in Horaz fassen
wir einen gemifligt progressiven, in Tacitus einen gemifligt
konservativen Vertreter in der konfliktiven Situation.

Mit den rémischen querelles ist fiir uns der Punkt erreicht,
wo sich die Abgrenzung einer eigentlichen Literaturgeschichte
von einer uneigentlichen, en passant oder par hasard erreichten
nicht linger aufrecht erhalten lilt. Von der Erforschung der
romischen Literaturgeschichtsschreibung ist das Phinomen der
immanenten Literaturgeschichte nur um den Preis erheblicher
Liickenhaftigkeit der Darstellung und oft genug gezwungener,
nicht zwingender Einteilungen zu trennen. Auch in den als ein-
schligig betrachteten Werken rémischer Literarhistorie (Ciceros
Brutus, die Viten-Sammlungen des Nepos und Sueton, Velleius’
literarhistorische Exkurse, Quintilian X) erschliefit sich das

3 Vgl. die Beitrige des so betitelten Bandes, hrsg. v. H.U. GUMBRECHT u.
K.L. PrEIFFER (Frankfurt a.M. 1988; 21995).



10 JURGEN PAUL SCHWINDT

Literaturgeschichtliche als strukturierendes Interesse hiufig nur
auf den zweiten Blick: als immanente, gattungstranszendierende
Grofle — und dies umso mehr, als die romische Literaturge-
schichte von Anfang an und fast ausnahmslos selbst literarisch
geformt ist. Sie ist dies nicht nur, weil ihre politisch-kulturhi-
storische Verwandte ‘traditionell’ der Dichtung mehr oder
weniger nahe steht. Als Lehrdichtung oder auch in Form des
dialogisch konzipierten Sachbuchs beleiht sie immer schon jene
literarischen Bezirke, auf deren historische oder systematische
Beschreibung sie ausgeht.

Wie wenig explizite und immanente Literaturgeschichte in
der Praxis zu trennen sind, mag der Brutus lehren, der virtuos
die Engfiihrung objektiver und immanenter Literaturge-
schichte demonstriert. Der primo obtutu unparteiliche Bericht
tiber die Entwicklungsgeschichte der romischen Beredsamkeit
entpuppt sich als Ciceros “Vorgeschichte’: ‘Entwickelt’ ist am
Ende der Autor, dessen Kunstfertigkeit immanent den Maf$stab
geliefert hat fiir das breit geschilderte literaturkritische und
-historische Szenario.

Neben diese genuin literarische Form immanenter Selbsthi-
storisierung tritt, natiirlich, der manifeste Hinweis auf Vorliu-
fer, die Gleiches oder Ahnliches getan oder versucht haben. In
einem gewissen Sinn ist die eigentliche bzw. explizite Form
immanenter Historisierung(en) uninteressanter als die implicite
vorhandene Referenz auf literaturgeschichtliche Kategorien.
Die direkte Benennung wird dann zur literarischen Grofle,
wenn sie mehr der Verstellung als der Offenlegung eines litera-
rischen Bezugszusammenhangs dient: wenn Abhingigkeiten,
weil schmeichelhaft, simuliert, oder, weil ldstig, durch Lakoni-
smus, Untertreibung oder offene Kritik dissimuliert werden
sollen. Auch das Lob kann im Munde des Nachgeborenen ver-
nichtend sein. “Never trust the artist”. Man mochte wiinschen,
dafl D.H.Lawrence’s Empfehlung vor allem in der deutschspra-
chigen Philologie ernster genommen wiirde. Selbstaussagen
romischer Autoren sind, wenn nicht geradezu notorisch unzu-
verlidssig, so doch mit grofler Vorsicht zu genieflen. Die Falle,



LITERATURGESCHICHTSSCHREIBUNG 11

die hier dem leichtgliubigen Interpreten droht, ist von der
autobiographical fallacy, von der wir uns erst zuletzt mithsam
befreit haben, nicht grundsitzlich verschieden. Warum sollten
Autoren, die zwischen Kunst und Leben so gut zu unterschei-
den wuflten, ‘aufrichtig’ sein, wo nicht mehr nur ein gedichte-
tes Leben, sondern schon ihr literarisches Uberleben, ihr Ruhm
auf dem Spiel stand?

Es ist vielleicht kein Zufall, daf} die dichterische Selbsthisto-
risierung mitunter noch in ihrer entwickeltsten Form ihren,
mit Verlaub gesagt, ‘primitiven’ Kern nicht verleugnen kann.
Es ist dies nach meiner Einschitzung auffallend oft die seit
iltesten Zeiten begegnende ‘Grabrede’. Im ritulus gerinnt ein
Lebenswerk zur Essenz, zur dichtesten Form, die das Uber-
dauern sicherstellen soll. Wir wissen nicht, wie Naevius, wie
Plautus und Pacuvius ihren #izulus gestaltet haben wiirden; die
Inschriften, die mit threm Namen verbunden sind, sind zwei-
fellos nicht 7hr Werk. Varro haben sie, so schliefSt Gellius —
vielleicht ein wenig leichtfertig — fiir ‘echt’ gegolten'4. Und
doch kommt zur Rekonstruktion altertiimlicher Selbstaussagen
auf die ‘4ufere’ Authentizitit der Grabreden nicht alles an. Das
Erfundene mufl, will es fiir authentisch gelten kénnen, gut
erfunden sein. Ein Grundsatz, der, nebenbei bemerkt, in jeder
Art der Echtheitkritik beherzigenswert ist.

Naevius also, so will die Uberlieferung, hinterlief§ ein epi-
gramma... plenum superbiae Campanae:

immortales mortales si foret fas flere,
flerent divae Camenae Naevium poetam.
itaque postquam est Orci traditus thesauro
obliti sunt Romae loquier lingua Latina®.

" GELL. 1,24,3: epigramma Plauti, quod dubitassemus an Plauti foret, nisi a
M. Varrone positum esset in libro de poetis primo. Das Argument stiitzt sich also auf
ein externes Indiz.

15 GELL. ibid. §2. Ich gebe Courtneys Text, zweifle aber (mit Leo und ande-
ren), dafd sich die vierte Zeile in dieser Form halten [if3t.



12 JURGEN PAUL SCHWINDT

Noch bevor es also zur Ausbildung einer literarhistorischen
Ahnenfolge kommen konnte (Naevius ist ja erst der zweite
Autor, der sich namentlich und institutionell fassen und ein-
ordnen lif3t), soll mit dem Ableben des Dichters die rémische
Literatur, nein stirker noch: die lateinische Sprache verstummt
sein. Wenngleich die Erklirung plausibel zu sein scheint, dafl
der Autor auf jener frithen Stufe noch keine rémischen Leitbil-
der benennen konnte, so spriche der selbstgewisse Ton, der
ihm hier unterstellt wird, doch fiir eine bemerkenswert hohe
Meinung vom Reifegrad der eigenen Leistung. Die fritheste
Selbsteinschitzung, von der die Romer im 1. Jh. v.Chr. Kennt-
nis haben wollten, lif3t eine literarhistorische Entwicklung also
gerade nicht erwarten: Sie setzt eine solche, soweit sie romisch
wire, offensichtlich weder voraus (immerhin gibt es Camenen)
noch gibt sie Anlafl zur Zuversicht in betreff des Fortgangs der
romischen Poesie.

Koénnen wir danach unsere eingangs geﬁu{gerte Vermutung
aufrecht erhalten: die Grabrede als Keimzelle immanenter Lite-
raturgeschichte? Nehmen wir die epitaphia des Plautus und
Ennius hinzu.

postquam est mortem aptus Plautus, Comoedia luget
scaena [est] deserta; dein Risus Ludus locusque
et Numeri innumeri simul omnes conlacrimarunt'°.

Was ist an dieser Einstellung literaturgeschichtlich? Die Gat-
tung steht, personifiziert, am Grabe des Dichters, die Biihne ist
verwaist. Der Verstorbene hat sie augenscheinlich ausgefiillt.
Die Dinge, auf die er sich am besten verstand: Risus, Ludus,
Tocus, Numeri, sie alle betrauern den Tod des Dichters. In die
Sprache der Literaturkritik und -geschichte tibersetzt heifdt das:
“Die Komédie hat einen groflen Kiinstler verloren. Er zeich-
nete sich aus durch sprithenden Witz und gehorige Spielfreude.
Sein Metrenreichtum war bemerkenswert. Wer sollte ihn erset-
zen konnen?”

16 Jbid. §3. Ich folge wiederum Courtney.



LITERATURGESCHICHTSSCHREIBUNG 13

Und weiter, Ennius:

nemo me lacrimis decoret nec funera fletu
faxit. cur? volito vivos per ora virum'’.

Keine Geschichte, nur eine Feststellung, die freilich auf
lebens- und werkgeschichtlicher Erfahrung griindet und auf die
Geschichte eines Ruhmes verweist!®. Grabnotizen als gestellte
Momentaufnahmen, die in der extremen Abbreviatur den
Rang des Betrauerten in der Geschichte besiegeln. Die sphragis,
der literarische Schluf3stein, hat — wie bekannt — ihre eigene
Geschichte entwickelt!?. Fiigte man simtliche sphragides der
romischen Literatur zu einem Ganzen zusammen, wire dies
Ganze zweifellos noch keine Geschichte der romischen Litera-
tur — oder doch eine sehr merkwiirdige: ein Wald von ragen-
den Siulen, zeitstufenlosen Monumenten, die sich nur aus-
nahmsweise dazu herbeiliefen, aufeinander Bezug zu nehmen,
und dann wie von ferne und gravititisch miteinander kommu-
nizierten. Die immanente Literaturgeschichte als eine
Geschichte der Selbstbesiegelungen ist in ihrer epigrammati-
schen Zuspitzung unzuverlissig; sie ist eine Geschichte des
Rithmens und, indem sie sich als immerzu Riithmende fort-
pflanzt, eine Geschichte der Zitate, der auf- und tiber- und
nebeneinander bauenden Autoren. Wollte man die Unméglich-
keit einer romischen Literaturgeschichte erweisen, wie dies die
Klassische Philologie wieder und wieder mit zum Teil stumpten
Argumenten versucht hat, miiffte man auf diesem Wege fort-
schreiten.

17 Nach Cic. Zuse. 1,34 u. 117, sowie Cato 73. Erschopfende Doxographie
zur Authentizititsfrage jetzt bei H. PRINZEN, Ennius im Urteil der Antike,
Drama, Beiheft 8 (Stuttgart/Weimar 1998), 52 Anm.44.

'8 Wichtig in diesem Zusammenhang auch V. 12f. der Annalen: latos <per>
populos res atque poemata nostra | <clara> cluebunt (nach Skutsch) und die
umsichtige Behandlung der Stelle durch O. ZwiErRLEIN, “Der Ruhm der Dich-
tung bei Ennius und seinen Nachfolgern”, in Hermes 110 (1982), 85-102.

Y \W. Kranz, “SPHRAGIS. Ichform und Namensiegel als Eingangs- und
Schluflmotiv antiker Dichtung”, in RAM 104 (1961), 3-46 u. 97-124.



14 JURGEN PAUL SCHWINDT

Doch kehren wir — zunichst — zur ersten, ilteren Grab-
schrift zuriick. Auch sie stiftet eine Geschichte des Ruhms.
Aber er ist nicht das Thema: Der Dichter sinkt in den Hades,
die lateinische Sprache hat ihren einzig wahren Sprecher verlo-
ren. Nur die steinerne Schrift verweist auf ein Uberdauern
romischer Poesie. Materialitit der Kommunikation. Die
Briichigkeit der Uberlieferung und das laute, wie ansatzlose
Rithmen schon der ersten Dichter haben etwas miteinander zu
tun: Nur wer seine Kunst recht auszuzeichnen und zu preisen
versteht, kann auf Beachtung, Anerkennung, Dauer rechnen.
Literatur- und Kunstgeschichten handeln vom Bemerkenswer-
ten. Sie sind zunichst nichts als eine Kette von Memorabilien.
Die Thaumatographie und anekdotisch-gelehrte Buntschrift-
stellerei zdhlt noch in Zeiten entwickelter Literaturgeschichte
zu den beliebtesten romischen Gattungen. Im nationallitera-
turgeschichtslosen Raum der romischen Anfinge sorgen die
Autoren fiir ihren Eintrag in eine kiinftige Literaturgeschichte
selbst. Die Karriere, die die monumentalische Selbstpridika-
tion in der romischen Literaturgeschichte gemacht hat, ist gut
bekannt. Tibull, Properz, Ovid haben, letzterer mehr als ein-
mal, Gelegenheit genommen, 7hre kongeniale Grabschrift selbst
sich auszudenken. Werner Suerbaum hat in einer appendix sei-
nes Buches iiber die “Selbstdarstellung dlterer romischer Dich-
ter” die wichtigsten ‘epitaphia’ zusammengestellt??. Wie zu
erwarten, ist es Ovid, der die Moglichkeit der Selbsthistorisie-
rung im Medium der fingierten Grabinschrift voll ausschépft:

hic ego qui iaceo tenerorum lusor amorum
ingenio perii Naso poeta meo.

at tibi qui transis ne sit grave quisquis amasti
dicere: Nasonis molliter ossa cuZentﬂ.

Der titulus ist vollkommen literarisiert nicht nur, weil er Teil
eines grofleren textlichen Zusammenhangs geworden ist; auch

N V. S., Untersuchungen zur Selbstdarstellung élterer romischer Dichter. Livius
Andronicus, Naevius, Ennius (Hildesheim 1968), Appendix 40, 334f.
2 Trist. 3.3, 7376



LITERATURGESCHICHTSSCHREIBUNG 15

das monumentum ist aus dem Zustande des Soliloquiums geldst
und substituiert durch eine wirkliche Uberlieferung:

hoc satis in titulo est. etenim maiora libelli
et diuturna magis sunt monimenta mibi,

quos ego confido, quamvis nocuere, daturos
nomen et auctori tempora longa suo®?.

Ovid ist Teil eines Literaturbetriebes, der einer Literaturge-
schichte zuarbeitet und aus ihr sich speist.

Es gehort zu den groflen — inneren — Antagonismen der
Literaturgeschichte, dafl sie sich aus Momenten zusammen-
setzt, die man nicht fehlgehen wird, ahistorisch zu nennen.
Sie ist zunichst die Addition dramatischer Momentaufnah-
men — wohl nicht zufillig im Augenblick des wirklich eintre-
tenden oder, hiufiger, fingierten Todes. Alles ist Szene
(Unsterbliche, die Sterbliche beweinten; die trauernde Gat-
tung; die verwaiste Biihne; die Ermahnung des Besuchers am
Grabe?3); was man ermessen soll, ist der Verlust. Aber schon
die Niederschrift der Szene liefert die Keimzelle des epischen
literaturhistorischen Berichts. Das Geschichtliche ist nur
unter der Bedingung seiner Medialitit zu haben. Die Materia-
litit der Kommunikation stiftet die Geschichte, denn die Lite-
ratur ist nur’ Ereignis.

Die Momentaufnahme wird Teil einer Literaturgeschichte,
die, natiirlich, noch keine Entwicklungsgeschichte ist. Ansitze
zu einer solchen beobachten wir in der Uberlieferung zuerst im
7. Buch der Annalen des Ennius, wenn sich der Autor im vollen
Bewufltsein seines technischen Fortschritts iiber seine poeti-
schen Vorginger erhebt. Die Namen muf! er nicht nennen; in
einem Bruchstiick, das wohl jenem Zusammenhang zugehért,
klingt — in forthin wirkungsmichtigem Wortmaterial — noch

22 Jbid., 77-80.

23 Eine Szene liefert auch der dritte von Gellius iiberlieferte Titulus des Pacu-
vius: adulescens, tametsi properas, hoc te saxulum | rogat ut se aspicias, deinde quod
scriptum est legas. | hic sunt poetae Pacuvi Marci sita | ossa. hoc volebam nescius ne

esses. vale (GELL. 1,24,4).



16 JURGEN PAUL SCHWINDT

an, dafd er sein Werk als Pionierleistung betrachtet hat: nos ausi
reserare...*4

Bei Ennius zuerst fassen wir ein Zweites, das, ungeachtet sei-
ner literaturgeschichtlichen Notabilitdt, Literaturgeschichte im
Ansatz ersticken kann: die Berufung auf die quasi-gottliche
Inspiration. Das Szenario des ersten Annalen-Prooemiums ist
bekannt. Musenanruf, Homer-Metempsychose, vielleicht
Musenbegegnung? situieren Werk und Autor jenseits des
historischen Raums. Die musen- und dichtergottgekiifiten
Autoren stellen sich durch solches dichtungsimmanentes
Arrangement prinzipiell auflerhalb der Geschichte. Sie stehen
gleich unmittelbar zu den Quellen ihrer Inspiration. Sie sind
fiir Mit- und Nachwelt historisierbar — doch nur um den
Preis, dafl die produktionsisthetische Illusion zerbricht und
damit eben das zerfillt, was die Dichtung gegen die rezeptions-
asthetische Profanierung immunisieren sollte.

Niemand ist mit dem Inventar religios tiberhéhter dichteri-
scher Selbstdarstellung schirfer ins Gericht gegangen als Persius:

Nec fonte labra prolui caballino

nec in bicipiti somniasse Parnaso
memini, ut repente sic poeta prodirem.
He[iconidasque pa/lidamque Pirenen

illis remitto quorum zmagmes lambunt
hederae sequaces; ipse semipaganus

ad sacra vatum carmen adfero nostrum?®S.

Die grofite Gefahr droht der Literaturgeschichte durch etwas,
das gleichzeitig ihre erste und wichtigste Voraussetzung ist:
das Neue, die Invention. Wieder ist mein Ausgangspunkt
Ennius. Man kann {iber Ennius’ Dichterweihe fiiglich streiten?”.

24 206-10 Skutsch (das Zitat 210).

» So J.H. WaszINK, “Retractatio Enniana”, in Mnemosyne 15 (1962), 113-
32. Vgl. jedoch unten Anm.27.

26 Prol. 1-7 (Text nach Clausen).

7 Die strengste Zuriickweisung der Dichterweihe bei A. KamByiis, Die
Dichterweibe und ibre Symbolik. Untersuchungen zu Hesiodos, Kallimachos, Pro-
perz und Ennius (Heidelberg 1965), 191-204.



LITERATURGESCHICHTSSCHREIBUNG 17

Unstrittig ist, dafl er das Innovatorische seiner dichterischen
Leistung in kriftigen Bildern herausgestellt hat:

... scripsere alii rem
Vorsibus quos olim Faunei vatesque canebant
[cum] neque Musarum scopulos
Nec dicti studiosus [quisquam erat] ante hunc.
Nos ausi reserare®.

Der Wagemut schafft das Neue, das an die Stelle des Alten
tritt, es ablost, ersetzt, iiberbietet. Intertextualitit ist das
Modell, das uns die Koexistenz der Stimmen gelehrt hat. Der
Reichtum der Texte ist der Reichtum des Alten, Vorgingigen,
das in ihn verwoben ist. Eine (zu) moderne Vorstellung? Zu
weltbiirgerlich? Zu demokratisch? Zu informiert? Intertextua-
litat als brillanter Irrweg? Gibt es nicht auch den usurpatori-
schen Text, der den Schliissel zu seiner Textur auf immer ver-
legt hat und nicht auf Vermittlung und die Freude des
Nachrechnens setzt, sondern auf Herrschaft??® Haben wir am
Ende zu sehr von der produktionsisthetischen Primisse abstra-
hiert? Den Mythos des Autors zerschlagen und ungezihlte neue
Mythen der Reader-Responses dariiber errichtet?

Das Neue, als Gedanke radikal gedacht, zerbricht, zunichst,
die Kontinuitit der Texte. Buchheit hat gesehen, dafl Lukre-
zens Beschreibung der epikureischen Innovationsleistung sich
der Sprache der militirischen Eroberung bedient®?. Weit ist der
Weg von der Heurematologie zur Geschichte. Die Feststellung

28 S. oben Anm.24. Die Zeilenfolge rekonstruiert im wesentlichen nach CIc.
Brut. 71 u. 75 sowie orat. 157 u. 171.

# Selbst die Einfluf$forschung Harold BLooMs (7he Anxiety of Influence
[Oxford 1973]) hilt keinen Namen bereit fiir jenen Text, der auf die Verbergung
und Auflgsung der ‘Hypotexte’ zielt. Er steht den Architextualisten um G.
Genette niher, als dies sein revisionistisches Modell literaturgeschichtlicher Inter-
subjektivitdt vermuten lif3t.

V. B., “Epikurs Triumph des Geistes (Lucr. 1,62-79)”, in Hermes 99
(1971), 303-23. Vergils Lukreznachfolge im Prooemium zum 3. Georgica-Buch
hat Buchheit ins Zentrum seiner im Jahr darauf erschienenen Studie geriicke:
Der Anspruch des Dichters in Vergils Georgika. Dichtertum und Heilsweg (Darm-
stadt 1972).



18 JURGEN PAUL SCHWINDT

literarischer Hochstleistung kann zur Darstellung der Literatur
in ithrer Geschichte nur bedingt taugen. Erfindungen machen
epoche. Sie schneiden ein und sistieren gerade das, was wir uns
als das Geschichtliche denken. Also auch im Neuen und Erst-
maligen, in der ungezihlte Male durchgespielten Stiftung
neuer origineller Literatur liegt von vorneherein die Gefihr-
dung des Historischen. Hat man schon bemerkt, dafd die Erfin-
der-Kataloge als Geschichten absurd sind? Was weif§ uns der
dltere Plinius, was weif$ uns Hygin von romischen Erfindungen
zu berichten?

Sequens gentium consensus in tonsoribus fuit, sed Romanis tardior.
in Italiam ex Sicilia venere post Romam conditam anno CCCCLIIII
adducente P Titinio Mena, ut auctor est Varro; antea intonsi fuere.
primus omnium radi cotidie instituit Africanus sequens. Divus
Augustus cultris semper usus est (Plin. nat. 7,211).

— 300 v.Chr. hat Rom das Haarschneiden von Sizilien iiber-
nommen, Scipio Africanus hat das tigliche Rasieren einge-

fihre —

Eadem aetate prior Licinius Murena reliquorum piscium vivaria
invenit... Murenarum vivarium privatim excogitavit ante alios
C.Hirrius, qui cenis triumphalibus Caesaris dictatoris sex milia
numero murenarum mutua appendit (Plin. nat. 9,170£.).

— Murena erfand den Fischbehilter, Hirrius den Murinenver-
31
stau. —

Aber auch die Erfindung kennt das dynamische Moment des
Geschichtlichen. Sie macht, daff andere sich in einer
Geschichte einrichten, einer Geschichte der Chresis, der Praxeis.
Sie ist auch in sich selbst vom geschichtlichen Moment der
Kombination von historisch Vorhandenem bestimmt. An den

31 Vgl. noch Hygin iiber die Erfindung des Alphabets fz6. 277. — Die oben
mitgeteilten Beispiele sind dem glinzenden Beitrag von K. THRAEDE, “Erfinder”,
in RAC 5, 1179-1278, dort 1233 (Erfinder II [geistesgeschichtlich]), entnom-

men.



LITERATURGESCHICHTSSCHREIBUNG 19

Erfindungen multipliziert sich die geschichtliche Erzihlung; sie
kehrt nicht wieder in die alte Bahn zuriick.

Das Wagnis des Neuen: Roms Dichter haben es in groflarti-
gen Bildern gefeiert. An der Moglichkeit des Scheiterns haben
sie Maf§ genommen, die Rettung und Bergung des Neuen ins
rechte Licht zu setzen. Hierher gehort, natiirlich, Horaz, carm.
3.25. Der Dichter wird im bacchischen Taumel mente nova
fortgerissen auf unbestimmtes Terrain,

... dicam insigne, recens, adhuc
indictum ore alio...(7f.)32

und sieht vor sich das weglose Land, das keine Menschenseele
bevolkert. Und doch ist das vacuum nemus (13) bereits die
Konfiguration des potentiellen Kulturlandes, ein Hysteron pro-
teron, das als Bild dem poetischen Akt, der es allererst schaffen
soll, vorgreift. Signifikant auch die periphrastische Anrufung
des Gottes: sie geschieht in der Beschworung seiner Herrschaft
iiber Naiaden und gewaltliisterne Bacchantinnen (valentium /
proceras manibus vertere fraxinos [15£.]).

nil parvum aut humili modo,
nil mortale loquar. dulce periculum est,
o Lenaee, sequi deum
cingentem viridi tempora pampino (17-20).

Alles in dieser Ode strebt, scheinbar, fort vom Geschichtlichen,
der Umtrieb durch gottliche Gewalt, das iiberzeitliche Lied,
das geschichtslose musisch-mythische Land, wie es besonders
im Bild der thrakischen Minade aufscheint, die 7z 7ugis /
exsomnis>® stupet ... | Hebrum prospiciens et nive candidam |
Thracen ac pede barbaro | lustratam Rbodopen (8-12). Finden sie
hier nicht alle zusammen, die bisher benannten Momente des

Unhistorischen: die Inspiration, das unsterbliche Singen und
das Neue? Ahnlich schon Lukrez:

32 Text nach Shackleton Bailey (s. jedoch die folgende Anm.).
3 Bentleys Konjektur Edonis (von Shackleton Bailey gebilligt) schwiicht das
Bild entscheidend.



20 JURGEN PAUL SCHWINDT

nec me animi fallit quam sint obscura; sed acri
percussit t/ayrso laudis spes magna meum cor

et simul incussit suavem mi in pectus amorem
Musarum, quo nunc instinctus mente vigenti
avia Pieridum pemgro loca nullius ante

trita solo. iuvat integros accedere fontis

atque haurire zuwthue novos decerpere flores
zngnemque meo capiti petere inde coronam,
unde prius nulli velarint tempora Musae’*.

Schon hier mischen sich Ruhmstreben (laudis spes magna)
und der amor Musarum, der den Dichter entziindet, auf unbe-
tretenen Pfaden zu gehen. Die drei wichtigsten Komponenten
der Poetik und Literaturgeschichte: die produktions-, werk-
und rezeptionsisthetische Seite sind in exzeptionell-zugespitzter
Form zusammengefalt: in der auktorial-gottlichen Beglaubi-
gung, dem Innovationserlebnis, dem einzigartigen Dichter-
ruhm: Literaturgeschichte im Ausnahmezustand, im Ausnah-
mezustand der Literatur, die alles Geschichtliche an sich zum
Stillstand gebracht, weil tiber sich selbst hinausgetrieben hat:
Autorengeschichte, Werkgeschichte, Lesegeschichte. Ihren
Fluchtpunkt aber haben all diese Momente zuletzt doch in der
historischen Konkretisation: Horazens Lied soll miinden in eine
meditatio®® auf egregii Caesaris... aeternum... decus (4f.)%%;
Lukrez Innovationsanspriiche miissen sich an der Umsetzung

34 1,922-30 (Text nach K. Miiller). Die gewichtigsten Argumente fiir die
Interpolation der Versgruppe 1,926-50 zu Beginn des 4. Buches (1-25) jetzt bei
M. DEUFERT, Pseudo-Lukrezisches im Lukrez. Die unechten Verse in Lukrezens De
rerum natura’ (Berlin/New York 1996), 81-96. Schon V. POscHL, “Dichtung und
dionysische Verzauberung in der Horazode 3,257, in Miscellanea di studi ales-
sandrini in memoria di Augusto Rostagni (Torino 1963), 615-25 (auch in: V. P,
Horazische Lyrik. Interpretationen [Heidelberg 1970; 21991], 164-78), hat die
Lukrez-Stelle ansprechend mit der Horazischen Ode verbunden.

3 Zum wortgeschichtlichen Hintergrund s. G. LIEBERG, “Lidea del poeta
creatore in due odi oraziane”, in PP 39 (1984), 90-104, dort 91-93.

3¢ Die beste Darstellung des Spannungsverhiltnisses von Herrscherpreis und
poetischer Leistung bei H. KRASSER, Horazische Denkfiguren. Theophilie und
Theophanie als Medium der poetischen Selbstdarstellung des Odendichters (Géttin-
gen 1995), 131-36 u. 141.



LITERATURGESCHICHTSSCHREIBUNG 21

der dichtungsdidaktischen Aufgabe messen lassen. Das Wagnis
des Neuen ist das Wagnis der Dichtung: siif§ ist die Gefahr,
dem weinlaubbekrinzten Gott zu folgen®”; und nicht erst Ver-
gil, sondern schon Lukrez mag den Reiz der Gefahr der “Neuen
Literatur noch in der Beurkundung der Epikureischen Zer-

schlagung des Mythischen empfunden haben:

primum Graius homo mortalis tollere contra

est oculos ausus primusque obsistere contra;

quem neque fama deum nec fulmina nec minitant
murmure compressit caelum, sed eo magis acrem
inritat animi virtutem, effringere ut arta

naturae primus portarum claustra cupiret (1,66-71).

Die Geschichte der Literatur erst wird es weisen, ob die
Innovation im dichterischen Akt gelang. Das Echo des friihe-
ren im spidteren Erstheitsanspruch spottet, Stephen Hinds hat
es gesehen, der dlteren Literatur®®. Doch es erkennt sie auch an
und vergiiltigt sie in der — nun — historischen Distanz. Und
dies unabhingig von den Intentionen des spiteren Autors.

Aber zeugt solcher Rekurs auf einen gemeinsamen Motiv-
schatz auch vom Vorhandensein eines wirklichen literaturhisto-
rischen Standpunktes oder 16st es ihn nicht vielmehr auf im
diffusen Raum einer bald rhetorischen, bald epigonal-literatur-
geschichtlichen Topologie? Wir kommen hier an den schwie-
rigsten und undurchsichtigsten Punkt, an dem sich entschei-
den muf}, ob der Weg in die Geschichte oder weiter an der
Grenze von Ereignisliteratur und ihrer Historie verlduft. Zwei
Verfahrensvorschlige:

1) Wir miissen unterscheiden zwischen Geschichte und Dia-
dochie. Man kann eine Kunst oder Aufgabe erben und diese
bewahren und ausiiben, wie die Regierungskunst der Fiirsten

%7 Zur Einordnung des Gedankens in die orphisch-dionysische Tradition s.
Q. CATAUDELLA, “Kante & Kivduvoc”, in Sileno 1 (1975), 23-36 (zu Horaz bes.
27-33).

3% S. H., Allusion and Intertext. Dynamics af Appropriation in Roman Poetry
(Cambrldge 1998), 52-55.



22 JURGEN PAUL SCHWINDT

der Ilias, wenn sie in der fiinften oder sechsten Generation
Besitzer des skeptron sind. Man kann sie geschichtlich auffas-
sen, indem man sie verwandelt, indem man sie besitzt, und auf
diese Verwandlung reflektiert. Der Historie eignete, wenn sonst
nichts, ein Moment von Reflexion, sei es im Gedanken, im
Sprachspiel, sei es im Bild. Der Unterschied der Geschichte
und der Diadochie ist die Differenz von Addition und Verviel-
faltigung. Hoéren wir aus der Friihzeit Pompilius:

Pacui discipulus dicor, porro is fuit <Enni>,
Ennius Musarum, Pompilz'us clueor®.

Geschichte oder Diadochie? Offensichtlich steht dem Dich-
ter die Affiliation seiner Kunst mit den Musen hoher als die
Benennung der geschichtlichen Differenz. Das generative Prin-
zip triumphiert tiber die geschichtliche Entfaltung. Wir horen
erneut den Zweiklang des Rithmens und der initialen Musen-
begegnung. Nicht aber das Neue wird bemiiht, sondern die
poetische Genealogie. Ahnlich verfihrt bei der Nennung der
Gattungsvorginger noch Ovid:

Vergilium vidi tantum, nec avara Tibullo
tempus amicitiae fata dedere meae.

successor fuit hic tibi, Galle, Propertius illi;
quartus ab bis serie temporis ipse fiui 4.

3 NON. p.125 L aus Varros ‘Musenesel’ (Men. 356 Bue. = Astb.). Roths
Erginzung ist schlagend.

0 Trist. 4,10,51-54. Vgl. schon die dichterischen Genealogien (im Zeichen
des musischen Ruhms) am. 1,15, u. 3,15,7f. An anderen Stellen, v.a. der Exil-
dichtung, kommt es sogar ausdriicklich darauf an, eine etwaige historische Dif-
ferenz zu vorgingigen Autoren zu verleugnen: Schon die “Vorliufer — so die
kasuistische Rede des Autors — haben es mit der Moral nicht so genau genom-
men. Vgl. nur #rist. 2,361-468 (his ego successi... [467]). Aber auch das Gegen-
teil: der Ausschluf$ aus einer ‘kanonisch’ gewordenen Dichtergruppe wird erwo-
gen: delicias siquis lascivaque carmina quaerit, | praemoneo, non est scripta quod
ista legat. | aptior huic Gallus blandique Propertius oris, | aptior, ingenium come,
Tibullus erit. | atque utinam numero non nos essemus in isto! | ei mibi, cur
umquam Musa iocata mea est? (trist. 5,1,15-20). Die Form des rhetorischen ady-
naton zeigt den Autor natiirlich nur umso fester im Verband der Autoren ver-

haftet.



LITERATURGESCHICHTSSCHREIBUNG 25

Der Dichter sieht sich als vierten in einer zeitlichen Folge
(serie temporis), die mit Gallus beginnt. Wie verfihrt der vor-
bildliche Neuerer — Lukrez? Es mufd auffallen, dafd er iiberaus
sparsam ist mit Hinweisen auf Tradition. Aber einige Grofle
nennt er doch — und nur diese. Heraklits Dunkelheit (0bscura
lingua) tadelt er mit polemischer Verve (1,635-44). Ennius
Musenruhm lif8t er, der in verwandten Bildern denkt, gelten,
wenn er auch seine Unterweltsphantasmagorien zuriickweisen
muf (1, 112-26). Anaxagoras wird in wichtigen Punkten seiner
Lehre von der Homoeomerie korrigiert (1, 830-96). Von Epi-
kur und Empedokles aber, seinen Lehrern und Vorbildern,
spricht er mit glithender Verehrung; es ist nicht die Sprache der
Literaturgeschichte, sondern des enkomiastischen Gebets, das
die Ansprachen an die Vordenker einer eher materialistisch
gefallten Naturphilosophie strukturiertd!. Die Gottgleichheit
der Philosophen nihert sie den auflergeschichtlichen Bezirken
der mythischen Inspirationsquellen der Dichtung an. Die zuge-
spitzte Form der Diadochie ist die Nachfolge. Wichtiger als die
Stabilitit der Gattung ist jetzt die Kontinuitit der Lehre.

2) Wir miissen unterscheiden zwischen literarhistorischem
Bewufltsein und epigonaler Disposition. Man kénnte versucht
sein, die zeitliche Verspitung der jiingeren Werke gegeniiber
den gattungsstiftenden dlteren Werken mit der Frage ihrer Ori-
ginalitit zu verrechnen. Gerade die Wiederholung des Innova-
tionsanspruchs kdnnte der Gradmesser sein fiir die Beurteilung
der Abhingigkeit der spiteren Werke. Ein Virtuose der Innova-
tionstopik wie Manilius scheint genau dies zu bestitigen*2. Das
Prooem zum zweiten Buch liefert eine der umfinglichsten
immanenten lateinischen Literaturgeschichten: Homers //ias
(2,1-3) und Odyssee (4-6), Hesiods Theogonie (12-17/23) und
Werke und Tage (19-24), astrographische Vorginger (25-38),

41 1,62-79; 3,1-30; 5,1-13 u. 55-66; 6,1-34 (Epikur); 1,716-33 (Empedo-
kles). Hinzu tritt Democriti... sancta viri sententia (3,371 u. 5,622).

2 AuBer der im folgenden interessierenden Stelle 2,49-59, verweise ich auf
die Prooemien der Biicher 1, 3 u. 5 sowie 1,113-17; 2, 136-44 u. 2,751-87.



24 JURGEN PAUL SCHWINDT

Theokrit (39-42), die Verfasser von Lehrgedichten des Typs
doviBoyovia, Omolaxd, dotaxd und drefrodppaxat?, die véxvia-
bzw. xatdPascic-Dichter (46-48). Die stattliche Reihe der “Vor-
ginger ist der Auftakt zu einer bemerkenswerten Erklirung:

omne genus rerum doctae cecinere sorores,

omnis ad accessus Heliconos semita trita est,

et iam confusi manant de fontibus amnes

nec capiunt haustum turbamque ad nota ruentem.
integra quaeramus rorvantis prata per herbas
undamque occultis meditantem murmur in antris,
quam neque durato gustarint ore volucres,

ipse nec aetherio Phoebus libaverir igni.

nostra logquar, nulli vatum debebimus orsa,

nec furtum sed opus veniet, soloque volamus

in caelum curru, propria rate pellimus undas (49-59)%.

Weder das Eingestindnis, die Literatur habe sich ziemlich
erschopft, noch die Zuversicht, etwas ginzlich Neues zu
begriinden, sind, selbstverstindlich, neu. Man hat hingewiesen
auf die scheinbare Unvertriglichkeit der Vorstellung vom Ende
der Kiinste mit dem uneingeschrinkten Innovationsanspruch
des Autors®>. Dabei ist doch wohl ein anderer Gesichtspunkt
entscheidend. Die Abgeschlossenheit der ilteren Literaturge-
schichte ist die Voraussetzung fiir die Wiedergewinnung jener
Unmittelbarkeit zu den Quellen dichterischer Inspiration, die
im Zuge der Ausbildung der Gattungen und Subgattungen
abhanden kam. Es ist bezeichnend, daff Manilius’ literarhistori-
scher Abrif§ jene Autoren ausspart, die seiner Poetik des Neu-
beginns die entscheidenden Stichworte geliefert haben?:
Ennius, Lukrez, der Vergil der Georgica, Horaz. Es ist, als ver-
lege der Autor mit Bedacht die literarhistorische Spur. Als wisse

B 43-45. S. die Hinweise bei EE LUHR, Ratio und Fatum. Dichtung und
Lebre bei Manilius (Diss. Frankfurt a.M. 1969), 29

4 Text nach G.B GooLD (21998).

© P DaMS, Dichtungskritik bei nachaugusteischen Dichtern (Diss. Marburg
1970), 25-27.

4 Das schlieft nicht aus, dafl sich auch unter den anonymisierten Autoren
der Verse 43-48 wichtige Ideenspender fanden.



LITERATURGESCHICHTSSCHREIBUNG 25

er, dafl das Historische seiner Dichtung dichtungsimmanent
nicht explizit werden kann. Es hat seinen Ort in den Bildern
der Sprache der Innovation. Der Gefahr solchen Arrangements
ist er allem Anschein nach nicht entgangen. Wer so nach
Abgrenzung von der Geschichte strebt, wird die Geister, die er
rief, nicht los. Die Vergegenwirtigung des Paradigmas der
Geschichtlichkeit der Kiinste hat den Kiinstler verfiihrt, sich
auf die diskursive Erorterung zu verlegen. Die Trennung der
reflexiven von der artistisch-sprachspielerischen Komponente
fiihre erst zum Bruch der Literaturgeschichte und der Literatur.
Es will paradox scheinen: aber die forcierte Ablosung von der
Geschichte historisiert die Literatur; sie reflektiert nicht linger
auf das Historische in sich; es ist schon ithr Auflen, sie ist es
selbst.

Daher — zum Schluff — noch einmal die Frage: Gibt es —
auferhalb der interkulturellen aemulatio (Beispiel: Horaz und
die frithgriechischen Lyriker) — die Koinzidenz des Neuen
und der ‘Ahnenreihe’, gibt es die Quadratur des Kreises: die
immanente Literaturgeschichte? Vielleicht ist sie deshalb so
schwer zu fassen, weil die Literatur und ihre Geschichte nicht
gleichzeitig, sondern nur in der perspektivischen Verschiebung
auf der Ebene ihrer Rezipienz zu haben sind. Das Neue und
die Geschichte zugleich zu denken wire die Literatur als Lite-
raturgeschichte der Immanenz. Das Neue schafft die histori-
sche Differenz, aber erst indem es auf die Differenz reflektiert,
schafft es die Geschichte?’.

So sind wir also fiir die Erforschung immanenter Literatur-
geschichte doch zuletzt auf die Geschichtlichkeit der inneren
Form verwiesen. Never trust the artist. Wenigstens nicht dort,
wo er geschichtliche ‘Richtpunkte’ und Fluchtlinien deutlich
als solche benennt. Die Geschichtlichkeit der Texte miissen wir

7 Im Ansatz zeigt sich eine solche literaturhistorische Auffassung z.B. in der
virtuosen Improvisation Ov. ars 3,329-48, wo der autobiographische Schluf3-
stein dem anonymen Leser in den Mund gelegt ist: ignotum hoc aliis ille novavit

opus (346).



26 JURGEN PAUL SCHWINDT

jenseits der Referenzfiguren, seien es Gotter- oder Musenan-
rufe, jenseits des topisch gewordenen Initiationsarsenals, jen-
seits der Kataloge und Diadochien suchen. Wir werden sie am
chesten dort finden, wo sie sich im Reflex der Fixpunkte ihres
moglichen Scheiterns kristallisiert: im Reflex der Ruhmrede,
der Feier des Neuen, des Kults der Inspiration, der Diadochie.
Vier Umstinde, von denen jeder einzelne an sich allein die
Literaturgeschichte hitte verhindern kénnen. Daf$ sie es nicht
getan haben, ist eine Leistung romischer Kultur, die man erst

schitzen wird, wenn die Grofle des Hindernisses erkannt ist,
das sich der Geschichte, jeder Geschichte in den Weg stellt.



DISCUSSION

E.A. Schmidt: Ist die Autonomisierung des Subsystems ‘Lite-
ratur’ in der Systemtheorie wirklich idealistisches Erbe? Das
wiirde in meinen Augen nur dann gelten, wenn es allein um
Poesie ginge. Hier handelt es sich aber um das Teilsystem ‘Lite-
raturbetrieb’ (Literaturproduktion, Verlagswesen, Buchhandel,
Literarkritik und Literaturwissenschaft) und insofern um ein
Funktionssystem innerhalb des Gesamtsystems Gesellschaft, so
dafl die Autonomie der Literatur in der Autonomie anderer
Subsysteme ihre Entsprechung findet.

J.P Schwindt: Die Autonomisierung des Subsystems Litera-
tur in der Systemtheorie ist selbstverstindlich nicht idealisti-
sches Erbe. Ein solches hitte ja ein BewufStsein von Konti-
nuitit und sogar Tradition zur Voraussetzung. Es ist vielmehr
die paradoxe Wiederholung, besser: Bestitigung eines Vor-
gangs, der zu anderer Zeit unter anderen Voraussetzungen
schon einmal stattgefunden hatte. Das Ergebnis ist freilich ein
jhnliches — mit dem bezeichnenden Unterschied, dafd die
Autonomisierung der biirgerlichen Emanzipationsbewegungen
als Affront empfunden, die antiinstitutionellen Impulse der
Literatur als befreiend proklamiert werden konnten. Man wird
den systemtheoretischen Analysen ein vergleichbares ideologi-
sches Potential nicht unterstellen. Sie haben es einzig und
allein mit der Beschreibung eines Zustandes zu tun, der dann
allerdings seine Wurzeln in jener Phase der endgiiltigen Siku-
larisierung der Literatur hat. Es ist wohl auch nicht zu leug-
nen, dafl schon damals alle von Thnen genannten Bereiche
des literarischen Lebens von der Autonomisierungsbewegung
erfafst wurden.



28 DISCUSSION

A. Barchiesi: 11 fatto che Lei sia anche autore di un recentis-
simo libro sulla storia letteraria esplicita a Roma La mette nella
posizione ideale per fare commenti su un tema che penso sara
interessante per tutti questi Entretiens. Quali sono i modelli
concettuali, analogici, metaforici, che permettono ai poeti e/o
ai critici di immaginare e rappresentare la storia letteraria — ad
esempio, in epoche diverse, genealogia, diffusione delle acque,
ereditd, successione, ereditarietd, selezione naturale, DNA, clo-
nazione — e come influiscono sul modo di pensare la lettera-
tura?

Un commento sul cosi detto epitaffio di Nevio: Sono d’ac-
cordo con Lei che ¢ una testimonianza importante sul modo di
pensare la poesia in riferimento a un’epoca di origini — ¢ vero
che si parla ‘solo’ di Camene e di lingua Latina; ma c’¢ anche
un riferimento implicito alla cultura Greca. Immortales mortales
si_foret fas flere: questa ¢ una di quelle idee per cui la cultura
religiosa romana ha bisogno della cultura greca, un tema ome-
rico, pindarico, euripideo. Insomma gia in eta mediorepubbli-
cana Nevio viene ripensato nei termini di riferimento dell’elle-
nizzazione. La poesia ¢ stata inventata per mediare ai Romani
questo nuovo immaginario. Questo naturalmente getta un
ponte verso il successivo intervento di Kerkhecker.

J.P Schwindt: Fiir Thre Eingangsfrage darf ich in der Tat auf
die von Thnen erwihnten Studien zur Phinomenologie der
romischen Literaturgeschichtsschreibung verweisen. Es hingt
mit dem dort verfolgten methodischen Ansatz zusammen, dafd
ich keinen Katalog méglicher Kriterien literarhistorischer Kon-
zeptionen, wie Sie ithn umreiflen, zugrunde gelegt habe, son-
dern in weitgehender Absehung von begrifflich-systematischer
Vorstrukturierung  textnahe Interpretationen einschligiger
Schriften liefere. Es haben sich dabei natiirlich immer wieder
bestimmte Analogien zur Typologie moderner Literaturge-
schichtsschreibung aufgedringt. In meinem Vortrag habe ich
einige Beispiele kurz beriihrt. Es leuchtet mir sehr ein, daff
man auf dem Wege weiterer systematischer Abstraktion zu



LITERATURGESCHICHTSSCHREIBUNG 29

einer Verdichtung der phinomenologischen Befunde kommen
konnte. Moglicherweise jedoch wire sie um den Preis minderer

Anschaulichkeit und Klarheit erkauft.

Ich bin Thnen sehr dankbar, dafl sie den griechisch-helleni-
stischen Hintergrund der Grabepigramme ins Spiel bringen.
Nicht anders als die ‘eigentliche’ Literaturgeschichtsschreibung
ist die immanente Literaturgeschichte ohne die griechischen
Vorldufer in dieser Form nicht zu denken. Umso wichtiger war
es mir, die Anfinge der romischen Selbsthistorisierung einmal
‘aus ithnen selbst’ zu entwickeln und nicht fiir alles zunichst
Unerklirliche ‘griechische Hypothesen’ zu bemiihen, die ihrer-
seits in der Regel ex silentio gewonnen werden und zur Deu-
tung der Phinomene wenig beitragen kénnen. Solche Zuspit-
zung hat natiirlich die Annahme zur Voraussetzung, daf} sich
auch an Derivaten Konstanten literaturgeschichtlichen Den-
kens aufzeigen lassen. Mir ist immer jenes philologische Ver-
fahren unverstindlich geblieben, das sich bei der Erforschung
von Rezeptionsvorgingen auf die Feststellung: “X hat dieses
oder jenes von Y iibernommen” beschrinkt. Im Falle der Gra-
bepigramme kénnte man fragen: “Warum neigen Autoren ver-
schiedener Zeiten und Kulturen dazu, in der fingierten oder
realen Situation des Lebensendes, diese oder jene Auﬁerung 7u
tun?” Wenn sich dann zeigte, daf der Tod, die definitive unter
allen Bruchstellen, Anlaf§ zur Feststellung literaturhistorischer
Verbindlichkeiten, d.h. Kontinuititen, gibt, hitte man dies zu
akzeptieren und sich von der Vorstellung zu verabschieden, dafs
sich Literatur auch nur einen Augenblick ohne den Bezugsrah-
men der Geschichte realisieren lasse.

E. Fantham: Your quotation of the epigram attributed to
Pompilius, Pacui discipulus dicor, porro is fuit <Enni>, made
me consider the difference between the representation of
rhetorical succession from master-model to pupil in e.g. Cic.
de orat. 2.88-98, Brutus, passim, and that of poetic succession,
especially as acknowledged by the poets themselves. The ora-
tors are defined both by their similarity to their teachers, and



30 DISCUSSION

the component of their own nature (ingenium) or choice (vo-
luntas). But poets do not seem to attempt this for themselves.
One reason is the respect (your Ahnenverehrung) and gratitude
(officium) he must feel, but surely there is also a generic hin-
drance, both in the higher and the ‘middle’ genres of poetry
(such as elegy). It seems the poet cannot formulate how he has
advanced beyond his model (though he can claim indepen-
dence elsewhere as first to adapt a genre into Latin). Do you
see this as a problem of generic decorum, so that we must
always wait for the next generation (or the critic) to formulate
each poet’s originality?

J.R Schwindt: Mir scheint, daf§ Ihre Vermutung ziemlich das
Richtige trifft. Mit genaueren Bestimmungen dessen, was ihre
Innovationsleistung ausmacht, sind die meisten romischen
Autoren sehr zuriickhaltend. Man wird sich fiir gewohnlich an
die Proklamationen des ‘Erstheitsanspruches’ halten miissen.
Die immanente Literaturgeschichte erstreckt sich aber natiir-
lich nicht nur auf die expliziten Selbsteinschitzungen der
Autoren, sondern erfaldt dariiber hinaus das schwer iiberschau-
bare Feld der versteckten, zum grofleren Teil bildsprachlichen
Referenzen auf literaturgeschichtliche und literaturkritische
Fakten. Immanente Literaturgeschichte und (immanente) Poe-
tik sind schlechterdings nicht zu trennen.

M. Citroni: Trovo molto interessante 'idea dell’epitaftio
come nucleo primitivo-primario della storia ‘implicita’ della
poesia latina. Lepitaffio ¢ forse, pitt in generale, il nucleo pri-
mitivo della biografia: al momento della morte, tipicamente, si
riepiloga la vita, ma la specifica rilevanza dell’epitaffio per la
storia della letteratura implicita ¢ confermata appunto dal fatto
che piti volte i poeti latini lo hanno scelto come modo di par-
lare di se stessi. Un modo che tende certo a conferire un’idea di
autonomia e unicita alla propria esperienza di poeti. Nel caso
degli epigrammi su Nevio, Plauto, Pacuvio ¢ comunque rile-
vante che non siano autentici. In essi pud certo essere espresso



LITERATURGESCHICHTSSCHREIBUNG 31

in forma tipica cid che era ritenuto normale che un poeta
grande — o gquel poeta grande — pensasse di sé. Ma in questi
epigrammi possono essere state applicate a quei poeti categorie
concettuali proprie di un momento culturale diverso. In questi
epigrammi si riconoscono motivi gia ricorrentl in epigrammi
grecl per artisti e scrittori.

In Ovidio #rist. 4,10 la dixdoy¥ & inserita in un contesto che
costituisce un efficace passo di storia letteraria implicita: Ovi-
dio afferma la stretta continuita della propria poesia con la poe-
sia della ‘prima generazione’ augustea. Ma scrive dall’esilio, da
una ‘morte’ causata dall’aprirsi di una nuova etd nel rapporto
dei poeti col potere. Guarda con rimpianto a una et letteraria
cui egli stesso apparteneva e che si ¢ chiusa. Questo passo,
scritto quando Augusto & ancora al potere, ¢ la prima profes-
sione di coscienza epigonale nella poesia latina ‘postaugustea’.

St. Hinds: A thought arising from your application to Ger-
man-language philology of D.H. Lawrence’s recommendation
“Never trust the artist”. It seems to me that, at least in Anglo-
phone philology, certain authors and certain periods have tra-
ditionally enjoyed more of this kind of ‘trust’ from modern lit-
erary historians than have others. By and large, modern
attempts to place favoured artists such as (say) Catullus or Vir-
gil in literary history have involved an attempt to recover Ca-
tullus’ or Virgil's own aesthetic and literary-historical cate-
gories, and to canonize these as the appropriate categories
within which to judge them. In contrast, modern attempts to
place less favoured artists such as (say) Silius or (until a gener-
ation ago) Ovid have involved a distrust of those artists’ own
categories, and instead, at times, a literary-historical canoniza-
tion of ancient judgements applied to them by ozhers: for Ovid
Quintilian’s nimium amator ingenii sui (inst. 10.1.88); for Silius
Pliny’s maiore cura quam ingenio (epist. 3.7.5).

This leads me (tangentially) to a broader reflection on how
old-fashioned Roman literary history has tended to involve, in
its Anglophone guise, a heady and rather unexamined mixture



&2 DISCUSSION

of descriptive and evaluative criticism. “Why did X succeed as
an artist?” and “Why did Y fail as an artist?” have long been
dominant questions — but usually asked in such a way that
the fact of X’s artistic success or of Y’s artistic failure is some-
how placed beyond question.

J.P Schwindt: Ich stimme lhnen zu — mit dem einzigen
Vorbehalt, dafd ich das von Thnen beobachtete Ungleichgewicht
in der Rezeption positiv oder negativ vorbewerteter Autoren
nicht fiir ein angelsichsisches, sondern supranationales Pro-
blem ‘traditioneller’ Literaturforschung halte. Umso mehr
scheint es geraten, die Evaluationsverfahren der antiken Litera-
turkritik regelmifig mit den Selbstbewertungstechniken der
Autoren abzugleichen. Die Klirung der antiken Selbst- und
Fremdreferenzen ermdoglicht die fortschreitende Korrektur
unseres Bildes von der antiken Literaturgeschichte, wie umge-
kehrt die methodische Selbstvergewisserung des modernen
Literaturhistorikers zur Zuriickhaltung gegeniiber vorschnellen
Ubertragungen mahnen sollte. Rezeptionsforschung hat ihren
Ort evidentermallen nicht im Nach- und Ausgang der
Geschichte, sondern liegt im Idealfall aller philologischen
Detailarbeit voraus. Sie tut dies wohl auch, wo sie nicht mit
geniigender Reflexion einhergeht. Nur fiihrt sie dann nicht zur
Philologie, sondern zu neuer “Mythologie'.

A. Deremetz: Pensez-vous qu'il soit utile, dans I'étude des
épigrammes ou des épitaphes qui nous ont été transmises sur
les auteurs, de distinguer entre celles, externes, émanant des
grammairiens et des antiquaires tels Varron ou Aulu-Gelle, et
les simulacres internes, composés par les écrivains sur eux-
mémes comme on en trouve chez Ovide et Properce par
exemple?

J.P Schwindt: Es ist gewif$ nicht nur niitzlich, sondern sogar
methodisch geboten, diese Thre Unterscheidung zugrunde zu
legen. Das Manko der ‘extern’ tiberlieferten “Zeugnisse’: der



LITERATURGESCHICHTSSCHREIBUNG 33

fehlende originire Kontext wird, wie ich glaube, in einigen Fil-
len um ein Vielfaches wettgemacht: nimlich dann, wenn uns
eine oder mehrere zeitgendssische statements durch den Traden-
ten mitgeliefert werden, wie es im oben zitierten Gellius-
Abschnitt der Fall ist. Die versuchte Rekontextualisierung kann
zwar die urspriingliche “Umgebung’ nicht ersetzen, stellt aber
in nuce eben jenen philologischen Akt vor, den der moderne
Rezipient, gleich ob er nur die Inschrift oder auch ihren Rah-
men kennt, wiederholt. Zu warnen ist in jedem Fall vor allzu
groflem Zutrauen in die Unterscheidung epigraphischer von
spezifisch ‘literarischen’ Problemen. Die inschriftliche ‘Litera-
tur’ kennt die ganze Palette hermeneutisch-dsthetischer Kunst-
griffe. Nicht nur spielt die Literatur (die Elegie) mit der epi-
graphischen Fiktion, die Inschriften selbst machen regelmiflig
Anleihe bei der (fiktionalen) Literatur.

A. Kerkbecker: Im Anschlufy an Stephen Hinds mochte ich
gerne die Frage nach dem Wesen der Literaturgeschichte noch
einmal aufgreifen. Wenn wir {iber Literaturgeschichtsschrei-
bung der Antike nachdenken, stellt sich ja zugleich die Frage,
was wir uns unter Literaturgeschichte vorstellen, was wir uns
erwarten, was wir gelten zu lassen bereit sind. Im Kontrastbe-
griff der Ereignisliteratur und in IThrem Bild vom Wald einsam
ragender Siulen setzen Sie — zu Recht, wie ich meine — vor-
aus, dafl wir nach einem geschichtlichen Zusammenhang
suchen. Ich frage mich, wie dieser Zusammenhang zustande
kommt. Wie kénnen wir den Wald vor lauter Siulen sehen ler-
nen? Wie wird aus der éroy", dem isolierten Wendepunkt, der
verstehbare Zusammenhang einer Epoche? Kehren wir an die-
sem Punkt nicht — aus guten Griinden — zur Kunstge-
schichte, zur Stilgeschichte zuriick?

J.P Schwinds: Gibt es die Literaturgeschichte ohne Hegel?
Laft sie sich schreiben — die Literaturgeschichte, die ohne die
teleologische Zuspitzung wie die harmonisierende Rundung
auskommt, die sich nicht durch falsche Ereiferung fiir ihren



34 DISCUSSION

Gegenstand verfiihren lif8t, den planen Boden der beschreiben-
den Analyse zu verlassen? Ich darf mich, glaube ich, mit Thnen
in dem Punkt einig wissen, daf} die Kunst- und Stilgeschichte
vor dem Hintergrund des Scheiterns diverser modischer Stro-
mungen emanzipatorischer Literaturgeschichtsschreibung ihre
nicht ganz iiberraschende Rehabilitation erfahren hat. Strikte
Gegenstandsbezogenheit schafft aus sich selbst geniigend
Freiriume fiir mannigfache Beziige, seien es zeithistorische,
seien es traditionale. Mit der Ereignisliteratur ist es wie mit der
sogenannten Autonomieidsthetik. In einem vulgiren Sinne als
‘hohe’ und sich selbst gentigende Diskursform gefafit, ist sie —
als Forschungsgegenstand — obsolet. In einem anderen Sinne,
der sich stirker auf die Modalitit der Ereignishaftigkeit des
Ereignishaften richtete, ist sie in der griechisch-lateinischen
Literaturwissenschaft noch fast ganz unausgeschopft. Einstwei-
len wird uns der “Wald’ immer nur so sehr Wald zu sein schei-
nen, wie der Blick desjenigen nicht triigt, der die Siulen
zusammensicht.

E.A. Schmidy: Ich greife, im Blick auf die Grundfrage unse-
rer Konferenz, einige Formulierungen IThres Vortrages auf und
stelle zu ihnen jeweils eine Gegenfrage:

Die “Gefihrdung des Historischen” (S. 18) durch das Neue,
Erstmalige, die Erfindung. Frage: Ist das Neue nicht gerade
eine Kategorie des Geschichtlichen und der mpditoc ebperic der
Motor in der antiken Kulturgeschichtsschreibung?

Die gottliche Inspiration situiert den “Autor jenseits des
historischen Raums”; er steht “prinzipiell auflerhalb der
Geschichte” (S. 16). Frage: Sind gottliche Stimmen und Ora-
kelspriiche nicht immer okkasionell und geschichtlich? Reagie-
ren die Musen nicht auf konkrete Fragen des Dichters in spezi-
fischen historischen Momenten?

Die “Literatur ist ‘nur’ Ereignis”, nicht Geschichte (S. 15).
Frage: Ist ‘Ereignis’ nicht eine eminent geschichtliche Kategorie?

Alle diese Fragen laufen auf die eine Frage hinaus, ob wir
nicht Literaturgeschichte in dem Sinn als Geschichte verstehen



LITERATURGESCHICHTSSCHREIBUNG 35

konnen, dafl fiir sie auch Diskontiniutit, Traditionsbruch,
Neues und Unerwartetes, Ereignisse, d.h. historische Katego-
rien mit konstitutivem Vergangenheits- und Zukunftsbezug,
charakteristisch sind.

J.P Schwinds: Die Frage ist in der Tat ganz entscheidend,
und ich will nicht verhehlen, daf§ geschichtliche Prozesse mir
dann besonders fesselnde Gegenstinde der Forschung zu sein
scheinen, wenn sie deutlich durch die von Ihnen noch einmal
genannten Kategorien mitbestimmt sind. Ich mochte Ihre
Frage, wenn Sie erlauben, noch zuspitzen und zu bedenken
geben, ob Geschichte nicht sogar wesentlich auf das Vorhan-
densein dieser Kategorien der Diskontinuitit angewiesen ist,
um als Geschichte erkennbar, ja méglich zu werden. Jeder wie
immer geartete Fortgang einer Erzihlung bedeutet Korrektur
und Umlenkung aller vorgeschalteten Momente.

Meinen Beitrag heute verstehe ich als Intervention in dem
nicht erst seit gestern bestehenden Konflikt der Literaturtheo-
rie und Asthetik einerseits, der Literaturgeschichte anderer-
seits. Letztere wird von der Literaturwissenschaft gerne als uni-
versitire Pflichtiibung, als Inventar getreulich iiberlieferter
Lehrmeinungen angesehen. Dafl sie in sich selbst von diversen
elementar-dsthetischen Vorgingen strukturiert ist, gerdt leicht
in Vergessenheit. Aber auch daf§ diese Bausteine selbst wie-
derum ein Moment von Geschichtlichkeit besitzen, wird man
nicht ernsthaft bezweifeln. Um die Literaturgeschichte als
immanente fassen zu konnen, habe ich die ‘akademische’ Per-
spektive bewuflt ausgeklammert, also nicht nach werkimma-
nenten Praefigurationen geschichtlicher Darstellung, sondern
den ‘Bausteinen” geschichtlichen Bewuf3tseins Ausschau gehal-
ten. Dabei bin ich auf den, wie ich glaube, charakteristischen
Zwiespalt der ‘Immanenten Literaturgeschichte’ aufmerksam
geworden, dafl sie noch nicht historisch genug ist, sich als
Literatur zu kennen, und zugleich doch nicht so sehr dem
Ereignis, das sie bespricht, verhaftet ist, um nicht bereits
geschichtlich zu sein.



36 DISCUSSION

A. Deremetz: Ne pensez-vous pas qu’il conviendrait, sagis-
sant du modele qui informe les représentations internes de
Phistoire littéraire implicite, de préférer celui de la gentilicité a
celui de la généalogie, dans la mesure ou il constitue une caté-
gorie indigene qui informe largement I'idéologie culturelle
romaine (cf. le concept de I'homo novus littéraire)?

J.P Schwinds: Sie benennen da einen wichtigen Aspekt
romischen Traditions- und Kontinuititsverstindnisses, den ich
in meinen Ausfithrungen zum genealogischen Denken viel-
leicht hitte beriithren sollen, wenn nicht miissen. Allein, ich
bin nicht sicher, wie tragfihig soziologische Kategorien in der
lateinischen Literaturwissenschaft zum gegenwirtigen Zeit-
punkt sind, so sehr ich, wie Sie, iiberzeugt bin, dal§ sie fiir
romische Autoren eine bedeutende Rolle gespielt haben. Auch
von aller religionssoziologischen Spekulation habe ich mich aus
dem gleichen Grunde fern gehalten. Aber Vorstellungen wie
die des literarischen homo novus und des ganzen Bildfeldes
rebus novis studere verdienen zweifellos griindlichere Untersu-

chung.

M. Citroni: In che senso la coscienza epigonale andrebbe
distinta dalla coscienza storico-letteraria? Il senso di esauri-
mento degli spazi in Manilio, tipico della coscienza epigonale
postaugustea, mi pare mostri appunto coscienza di trovarsi in
un certo momento dello sviluppo della poesia latina.

J.P Schwindt: Auf den ersten Blick spricht vieles dafiir, dafd
die epigonale Disposition den idealen Nihrboden fiir die Aus-
bildung eines literaturhistorischen BewufStseins bildet, ja dafl
sich in der Epigonalitit literaturgeschichtliches Denken am rein-
sten verkorpert. Es ist genau diese Annahme, die zum wachsen-
den Miftkredit der Literaturgeschichte in der Literaturwissen-
schaft gefiihrt hat. Gerade fiir die romische Literatur hingt viel
davon ab, wie wir uns zu den antiken Angeboten epigonaler
Selbstpositionierung verhalten. Es gibt nicht nur die Nachfolge



LITERATURGESCHICHTSSCHREIBUNG 37

aus Pietit, sondern, um das andere Extrem zu fassen, auch die
lustvolle Unterwanderung des selbstgewihlten Vorbildes. Der
reine Gotzendienst konnte, genau besehen, auch die Sache des
Silius und jiingeren Plinius nicht sein. Andererseits mufd auch
das dezidierte Neuerertum die Neuartigkeit seiner Entwiirfe am
Alten ermessen. Geschichtliches Denken ist die condicio sine qua
non noch der fortschrittlichsten Kunst. Woriiber hinweg sie
fortschreitet, davon muf sie sich Rechenschaft geben; das zu
Uberwindende ist im literarischen Akt immer prisent; die Lite-
raturgeschichte ist die Folie, vor der schon Archilochos und die
alteste Chorlyrik arbeiten. Korrigieren Sie mich, aber fast
scheint mir das Epigonale der Ort zu sein, wo die Literaturge-
schichte am wenigsten zuhause ist, denn hier wird sie zum vor-
laufigen Stillstand gebracht in der scheinbaren Wiederholung.
Es hingt am Reflexionsvermogen der Epigonen, ob sie fiir Lite-
raturhistoriker oder ihr Gegenteil gelten miissen. Auch beim
Epigonen ist, wenn er sich selbst dazu erklirt, der Grundsatz
beherzigenswert: “Never trust the artist”.

E. Fantham: 1 wanted to follow up your valuable citations of
Velleius and Manilius by considering them together as men of
the generation most acutely aware of coming after high classi-
cism. It seems to me that each goes to special length to clarify
and refine his representation of the literary moment, Manilius
with his brilliant revision of the Callimachean “flooded river”
(51-52) and adaptation of the progress metaphor to his own
theme of studying the heavenly bodies (58-59; see Katharina
Volk, forthcoming) and Velleius with his careful adjustment of
Roman literary history to match the Greek record, genre by
genre (cf. K. Heldmann, Antike Theorien iiber Entwicklung und
Verfall der Redekunst [Miinchen 1982]). Would you like to
comment on the problems and perhaps unfortunate conse-
quences of Velleius’ approach?

J.P Schwindr: Es ist ein ausgesprochen gliicklicher Gedanke,
Velleius’ und Manilius’ Ansichten von der Literaturgeschichte



38 DISCUSSION

miteinander ins Verhiltnis zu setzen. Es ist evident, dafl die
Kenntnis des Velleianischen Modells (von der wir nicht ausge-
hen diirfen) Manilius in den Stand gesetzt hitte, bestimmte
Widerspriiche seiner Konstruktion einer innovativen Nachfol-
gerschaft zu mildern, wenn nicht auszuschalten. Der entschei-
dende Unterschied ist natiirlich, daff Velleius, wie kunstvoll
auch immer, nicht eigentlich als Kiinstler Kunstgeschichte
schreibt. Auch hat er es nicht mit der Geschichte der ‘eigenen’
Gattung zu tun, er ist nicht wirklich involviert, liefert stattdes-
sen exempla seines kyklischen Bildes der Literaturentwicklung.
Manilius kommt mit der selbst gesetzten Aufgabe, in neuen
Bahnen zu dichten, nicht zu Rande, die Linearitit seines
geschichtlichen Denkens wird thm zum Verhingnis. Eine tiber-
zeugende Gesamtdarstellung seiner poetologischen Reflexionen
ist ein wirkliches Desiderat.



	Literaturgeschichtsschreibung und immanente Literaturgeschichte : Bausteine literarhistorischen Bewusstseins in Rom

