
Zeitschrift: Entretiens sur l'Antiquité classique

Herausgeber: Fondation Hardt pour l'étude de l'Antiquité classique

Band: 47 (2001)

Artikel: Literaturgeschichtsschreibung und immanente Literaturgeschichte :
Bausteine literarhistorischen Bewusstseins in Rom

Autor: Schwindt, Jürgen Paul

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-660710

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-660710
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


I

Jürgen Paul Schwindt

LITERATURGESCHICHTSSCHREIBUNG UND
IMMANENTE LITERATURGESCHICHTE.

BAUSTEINE LITERARHISTORISCHEN
BEWUSSTSEINS IN ROM

Die Literaturgeschichte, einst die Paradedisziplin der Klassischen

Philologie, ist im 20. Jahrhundert in schweres Fahrwasser

geraten. Erst seit Mitte der 80er Jahre erlebt sie im Gefolge
einer wiedererstarkten Kulturgeschichte ihr erstaunliches comeback.

An der wechselvollen Geschichte der Literaturgeschichte
läßt sich zuweilen besser als an erklärten Programmschriften der

philologischen Fächer ablesen, wie es um diese bestellt sei.

Doch kann das programmatische Schrifttum durchaus als erste

Orientierung auf dem Feld der Literatur- und Wissenschaftsgeschichte

dienen. Markante Zäsuren der deutschen
Fachgeschichte gehen nicht selten mit Bekenntnissen zum Stellenwert
der Literaturgeschichte einher: Friedrich August Wolfs Darstellung

der Alterthums-Wissenschafix, August Boeckhs Encyklopädie
und Methodologie der philologischen Wissenschaften2, die
Antrittsvorlesungen von Richard Heinze (Die gegenwärtigen Aufgaben
der römischen Literaturgeschichte [Leipzig 1906])3, Werner Jaeger

1 In Museum der Alterthums-Wissenschaft 1, hrsg. v. F.A. WOLF u. P. BUTT-
MANN (Berlin 1807), 1-145.

2 Hrsg. v. E. Bratuscheck (Leipzig 1877; 21886).
3 In NJbb 19 (1907), 161-75.



2 JÜRGEN PAUL SCHWINDT

(Philologie und Historie [Basel 1914])4 und Hans Robert Jauß
(Was heißt und zu welchem Ende studiert man Literaturgeschichte?
[Konstanz 1967])5, letztere in der Vermittlung durch Manfred
Fuhrmann6, Wilfried Barner7, Richard Kannicht8 und Ernst A.
Schmidt9, bezeichnen jeweils Wendepunkte in der wissenschaftlichen

Ausrichtung der (deutschen) Klassischen Philologie.
Vermehrte literaturgeschichtliche Anstrengungen können

Anzeichen eines florierenden wissenschaftlichen Betriebes sein:
Das Bedürfnis nach Uberschau über die Fülle bereits gesichteten,

erschlossenen Materials führt auf den Versuch der
literarhistorischen Synthese oder wenigstens die wohldisponierte,
themen- oder gattungsorientierte Darstellung. Sie können aber
auch Symptom einer Krise sein, einer Krise der Literatur. Die
historische Bilanz eröffnet Möglichkeiten zur besseren

Einschätzung und Diagnose des Übelstands und sucht zugleich
Richtpunkte zu benennen, die der Entwicklung und Förderung

'neuer' Literatur dienen können.
In diesem letzteren Sinne ist die altphilologische Literaturgeschichte

nie Literaturgeschichte gewesen. Ihr Gegenstand hat
sich über die lange zeitliche Distanz wie von selbst historisiert.
Keine noch so gewiefte Darstellung kann ihn zurückholen in

4 In NJbb 37 (1916), 81-92 (auch in: W. ]., Humanistische Reden und
Vortrage [Berlin 21960], 1-16).

5 Erschienen unter dem Titel Literaturgeschichte ab Provokation der
Literaturwissenschaft zunächst in der Reihe Konstanzer Umversitatsreden, hrsg. v. G. HESS,
Heft 3 (Konstanz 1967; 21969), sodann in H.R. Jauss' Aufsatzsammlung
Literaturgeschichte ab Provokation (Frankfurt a.M. 1970), 144-207.

6 V.a. in Auseinandersetzung mit Hermann TRANKLE in dem Bandchen Wie
klassisch ist die klassische Antike? (Zurich/Stuttgart 1970).

7 W. B., "Neuphilologische Rezeptionsforschung und die Möglichkeiten der
Klassischen Philologie", in Poetica 9 (1977), 499-521.

8 R. K., "Der alte Streit zwischen Philosophie und Dichtung" — Grundzuge
der griechischen Literaturauffassung, in DERS., Paradeigmata — Auftatze zur
griechischen Poesie, hrsg. v. L. Kappel u. E.A. SCHMIDT (Heidelberg 1996), 183-223.

9 E.A. S., "Nachdenken über das Fach Klassische Philologie im Jahr 1988.
Aufgaben der Altphilologie im Verbund der historisch-hermeneutischen
Geisteswissenschaften", m 1838-1988. 150 Jahre Philologisches Seminar der Universität
Tübingen, hrsg. v. R. KANNICHT (Tubingen 1990), 55-67.



LITERATURGESCHICHTSSCHREIBUNG 3

die Gegenwart. Die Aequidistanz des Literarisch-Literaturkritischen

und der Literaturgeschichte ist nicht mehr ohne weiteres

gegeben. Der kompetitive, politisch-pädagogische Eifer des

Literaturhistorikers ist der Gelassenheit des Literatur-Wissenschaftlers

gewichen. Dieser historisch gegebene Status birgt,
wiederum, beträchtliche Chancen und beträchtliche Gefahren
in sich. Der Vorzug unparteilicherer Erörterung ist gegebenenfalls

um den Preis unkonturierter profilloser Darstellung
erkauft, der das Literarische über seiner historischen Subsumierung

zu kurz kommt.
Der epistemologische Status der Literaturgeschichtsschreibung

ist erst in jüngerer Zeit zum Gegenstand intensiver
Forschungen geworden. Es hat sich zuletzt weithin die Uberzeugung

durchgesetzt, daß die Literaturgeschichte Teil jenes großen
Zusammenhangs der unendlichen Menge von Einzelerzählungen

vorstellt, die die Universal- und Kulturgeschichte liefern
kann. Die neueste Systemtheorie erscheint als Fortschreibung
ihrer aufgeklärten Vorgängerin: der weltgeschichtlichen
Entwürfe in Spätrenaissance und Barock. Unter umgekehrten
Vorzeichen, wohlgemerkt: Sie hat die Autonomisierungsbestrebun-
gen der idealistischen Periode nicht rückgängig gemacht,
sondern auf die Spitze getrieben. Das Teilsystem 'Literatur' ist
so geschlossen, daß es die abgedichtete Welt der alten Kosmiker
in sich wiederholt und wie jene in Gott ihre Transzendenz, so

nun selbst in der 'Umwelt' ihr Außen hat. Luhmanns Systemtheorie

neigt, wie jede brillante Theorie, zu Übertreibungen10.

Wichtig ist die 'Beobachtung', daß jedes System und so auch
das Kunstsystem autopoetisch sein soll, d.h., es bringt sich
selbst aus sich selbst hervor. Dies scheint evidentermaßen von

10 Fur unsere Zwecke relevant v.a. N. L., "Das Kunstwerk und die
Reproduktion der Kunst", m Stil. Geschichten und Funktionen eines kulturwissenschaft-
lichen Diskurselementes, hrsg. von H.U. GUMBRECHT und K.L. PFEIFFER (Frankfurt

a.M. 1986), 620-672; DERS., "Weltkunst", in Unbeobachtbare Welt. Über
Kunst und Architektur, hrsg. von N. L. / F.D. BUNSEN / D. BaECKER (Bielefeld
1990), 7-45; u. DERS., Die Kunst der Gesellschaft (Frankfurt a.M. 1995; als stw
ebd. 1997).



4 JÜRGEN PAUL SCHWINDT

der Literaturgeschichte zu gelten, die ihre Gegenstände immerzu
selbst hervorbringt — mindestens in dem Sinne, daß sie die

Überlieferungs- und Wirkungsgeschichte an bestimmten Stellen

sistiert und über diesen 'Eingriff' Positionen schafft, Konstellationen

hervorbringt, die man dann literaturgeschichtlich nennen

mag. Die Eingriffsstellen markieren zugleich,
selbstverständlich, semantisch-interpretatorische 'Feststellungen'. Aus der
Vielzahl möglicher Rezeptionsweisen wird mindestens eine

herausgegriffen. Das tl der literaturhistorischen Similitäten ist
mitentscheidend für die Konstruktion der literarhistorischen
Genealogie.

Die demiurgische Aufgabe des Literarhistorikers ist dem

Gegenstand verwandt, an dessen 'Erzeugung' und Beschreibung

er sich versuchen muß: der Literatur. Es ist diese bald

eingestandene, bald uneingestandene Affinität, die die altphilologische

Literaturgeschichtsschreibung vor dem 'Nachteil' rettet,

den sie — wie eingangs beschrieben — gegenüber ihren
neuphilologischen Schwestern mitunter dadurch hat, daß sie

'zu spät' kommt. Die supplementierende Phantasie, die
konstruktive Leistung literarhistorischer Kombination macht die
starke Mittelbarkeit der Anschauung mehr als wett. Daß dies

von vielen Klassischen Philologen so gesehen wird, ist wenig
wahrscheinlich. Wenige auch werden den Ehrgeiz verspüren,
Literaturgeschichte als Kunstgeschichte zu schreiben. Kein so

abwegiger Gedanke eigentlich auf einem Terrain, das die
künstlerische Literaturgeschichte so nahelegt. Roms 'Literaturgeschichten'

sind, so man den Namen gelten läßt, Kunst- und
Künstlergeschichten, und zwar in dem doppelten Sinne, daß 1)

die artifices und ihre ars, nicht die opera im Vordergrund
stehen, und daß 2) artifices über artifices schreiben. Von dieser

grundsätzlichen Bestimmung bilden auch Autoren wie Nepos,
der ältere Seneca und Sueton keine Ausnahme; und es ist nicht
nur unsere vielleicht ein wenig idealisierende Einstellung, die
die Vorgenannten zu unverächtlichen Zeugen artifizieller Arti-
graphie werden läßt; den Römern haben sie als sachverständige
artium scriptores gegolten.



LITERATURGESCHICHTSSCHREIBUNG 5

Die Kontaktzone zwischen alter und neuer, antiker und
moderner Literaturgeschichte ist noch viel zu wenig beleuchtet,

und man kann nicht sagen, daß sich die moderne
Literaturwissenschaft bisher übermäßig für ihre antike(n)
Verwandte^) interessiert hat. Meine These ist, daß die eklatante

Vernachlässigung antiker Literaturwissenschaft ihre Ursache
hat

1) im Selbstverständnis einer um die Wende vom 18. zum
19. Jahrhundert 'neu' sich formierenden literarhistorischen

Tradition, die sich emphatisch als innovative
'wissenschaftliche' Ordnungsmacht erlebt und beschreibt;

2) im auffällig konstanten Wissenschaftsbegriff der modernen

Literaturgeschichte, deren kategorialer, systematisch-
'begrifflicher' Zugriff auf die antiken Dokumente die

angemessene Wahrnehmung der Heterogenität und des

Eigenrechts dieser Literatur lange verhindert hat;
3) im Unbehagen an der letzten Aufklärung über die litera¬

turtheoretischen Implikationen des Literaturgeschichtlichen

(über die Macht des Konglomerats der Literaturkritik
und -geschichte über die 'Reservate' einer als authentisch
erlebbar und bildend empfundenen Literatur; die Macht
der literarkritischen Tradition auch über unsere eigene
Kritikerschaft).

Was die Erforschung der antiken Literaturgeschichte also von
vorneherein erschwert, ist nicht allein die katastrophal schlechte

Uberlieferung, auch nicht allein die gattungsmäßige Inkonstanz
antiker Literaturgeschichtsschreibung: es ist vor allem der
Umstand, daß sich über den 'authentischen' Diskurs der antiken

Dokumente die Traditionen der sogenannten modernen
Literaturhistorie gelegt haben; da diese sich (wenigstens in der
Klassischen Philologie; Contes 'Einleitung' in seine Lateinische

Literaturgeschichte11 ist eine von wenigen nennenswerten
Ausnahmen) von den ideologischen Implikationen ihres eigenen

11 G.B. C., Letteratura latina. Manuale stonco dalle ongini alia fine dell'impero
romano (Firenze 1987).



6 JÜRGEN PAUL SCHWINDT

Schaffens bis heute nicht Rechenschaft geben, ist eine dreifache

Verstellung des Traditionszusammenhangs zu konstatieren:
1) als selbstverständliche Grundannahme: die (vielleicht)

dekonstruktionistisch-diskursanalytische Verstellung, die
in dem hier gewählten wissenschaftsgeschichtlichen, also

metaphilologischen Ansatz liegt;
2) die (wie immer geartete) methodische Voreinstellung der

modernen Literaturgeschichtsschreibung;
3) die objektive' Verstellung, daß die antiken Texte so

trümmerhaft überliefert sind, daß sich über das
literaturhistorische (Erkenntnis) Interesse der Literaturhistoriker
allenfalls auf dem Wege detaillierter phänomenologischer
Analyse und Deskription etwas einigermaßen Zuverlässiges

ermitteln läßt.

Phänomenologie meint zum einen, vordergründig, einen
logos über die phainomena (Erscheinungsformen) literarhistorischen

Interesses, zum anderen ist sie eine radikalisierte
(diskursanalytisch aufgeklärte) Form der Hermeneutik (die ihre auto-
dekonstruktiven Ansätze nur zu oft vergessen hat). Die Wahl
der phänomenologischen Methode erweist sich als heilsamer

Zwang: Eine als diskontinuierlich und zerrissen sich darstellende

literaturhistoriographische Uberlieferung läßt geschichtliche

und geschichtsphilosophische Darstellung a priori nicht zu;
der erzwungene phänomenologische Blick eröffnet nun aber
durch weitgehende Ausschaltung der diachronischen Perspektive

ungeahnte Anschlußmöglichkeiten an moderne, ja postmoderne

Theorie; diese wird womöglich mit dem Ausmaß ihrer
eigenen innovationslüsternen 'genetischen' Selbstvergessenheit
konfrontiert; das Zauberwort ist die 'Praefiguration', und der

wissenschaftsarchäologische Rekurs würde zuletzt ein Beitrag
zur Wissenschaft von der Moderne sein.

Der freundlichen Einladung durch den Veranstalter dieses

Kolloquiums folgend, darf ich an dieser Stelle in Form eines

exponierenden Exkurses meine Lektüre der wichtigsten explizit
literaturhistorischen Texte kurz erläutern12:

12 Die folgenden Kurzcharakteristiken fußen auf den im Februar 2000
erschienenen Prolegomena zu einer 'Phänomenologie' der romtsehen Litemturge-



LITERATURGESCHICHTSSCHREIBUNG 7

Die Kunstmaßigkeit literarhistorischer Rede hegt schon auf
ihrer frühesten romischen Stufe, in den Lehrdichtungen des

Volcacius Sedigitus, Porcius Licinus und Accius, offen zutage,
was in der Zusammenschau der verstreuten Überlieferung
dreier Jahrhunderte (von der Fruhzeit bis Quintihan) vollends
deutlich wird, laßt sich gleich in den Anfangen beobachten die

subjektivistische, parteiliche, pragmatische Dimension des

Literaturhistorischen, kurz das hteraturkritische Erbe
Varro kommt dem, was man sich heute unter

Literaturgeschichtsschreibung vorzustellen pflegt, weitaus am nächsten
Zwar teilt er — wie es scheint — wenigstens in manchen seiner

zahlreichen einschlagigen Schriften mit seinen poetischen
Vorgangern eine gewisse Neigung zu gefälliger, kompendiarischer

Darstellung, doch hat er, auf den Leistungen der alex-

andnmsch-pergamenischen Philologie aufbauend, zugleich das

Fundament fur jede weitere Beschäftigung mit den alten Texten

gelegt Eine zu starker Schematisierung neigende moderne
Philologie tendiert noch immer dazu, das hteraturhistonsche
Potential der Varronischen Bruchstucke zu unterschätzen Der
Autor hat sich, paradoxerweise, durchgesetzt, indem er unterging

Seine stil- und echtheitskritischen, chrono- und
biographischen, kultur- und hteraturgeschichthchen Studien sind
richtungsweisend geworden Manche Nachfolger freilich sind
hinter die methodische Vigilanz und Aufgeklärtheit Varros weit
zurückgefallen, indem sie sich einseitig auf die biographische
Methode verlegten

Auch das teleologische Geschichtsdenken hat seine romische

Praefiguration im Ciceronischen Brutus Gegen die gangigen
Interpretationsmodelle, die entweder die politische (brutus-
freundhche, caesarfeindhche) oder die rhetonk-theoretische
Komponente (Streit Attizismus — Asianismus) betonen,
setze ich die Dechiffnerung des hterarhistonographisch
verschlüsselten penautologischen (latent egozentrischen, autobio-
graphistischen) Diskurses Indem solche Relekture die von
Cicero aufwendig inszenierte Rhetorik des Schweigens (vom

Schichtsschreibung Von den Anfangen bis Quintilian (Gottingen 2000) Dort die
näheren bibliographischen Angaben



8 JÜRGEN PAUL SCHWINDT

Politischen, vom Ego) unterläuft, nimmt sie ihn ernst und
reißt ihm die literarhistorische Maske herab: die teleologische
Verstellung ist autobiographisch gesteigert; Ciceros
Ruhmesgeschichte hat das literarhistorische Komplott (wenn es denn
als solches durchschaut war) nicht geschadet.

Scheinbar hat auch die organistische Geschichtsauffassung
ihr römisches 'Vorbild': in Vellerns Paterculus. Jedenfalls
steht er solchem Geschichtsdenken näher, als Goethe in
seinem programmatischen Winckelmann-Aufsatz annimmt.
Bezeichnenderweise jedoch vermeidet Vellerns die
Verallgemeinerung des organistischen Grundzugs seines literaturge-
netischen Modells. Was er liefert, ist die bildsprachliche,
vielleicht originelle, Konfiguration dessen, was bei sogenannt
substantielleren Autoren mitunter zur biologischen Philosophie

der Literaturgeschichte verkommt. Was Goethe,
andererseits, als sittliche Ätiologie des Literaturgeschichtlichen
verkennt, ist in Wahrheit der ambitionierte Versuch des
Vellerns, römische Literaturgeschichte griechisch zu schreiben:
die individualpsychologischen, originalgenialen Antriebskräfte

der Literatur treten gegenüber dem traditionellen
Erklärungsmodell der interkulturellen imitatiotaemulatio in
den Vordergrund, römische Literatur wird als Literatur eigenen

Rechts behauptet.
In erkennbarem Unterschied zur Erforschung moderner

Literaturgeschichtsschreibung sieht sich die klassisch-philologische

Literaturwissenschaft in ihren Gegenständen immer
wieder auf den genetischen, materiellen, ja existentiellen
Zusammenhang von Literaturgeschichtsschreibung und
literarischer und literaturhistorischer Tradition verwiesen. An
Quintilians Ausführungen im 10. Buch seiner institutio orato-
ria wird deutlich, daß es der Kanoniker und Literaturpädagoge
ist, der unter den dramatischen Bedingungen eines hochfragilen

Uberlieferungszusammenhangs die Literaturgeschichte
erschafft: was nicht wieder und wieder zur Lektüre empfohlen
und also wieder und wieder abgeschrieben wird, ist, früher
oder später, unrettbar verloren. Das schöne Wort von der



LITERATURGESCHICHTSSCHREIBUNG 9

'Materialität der Kommunikation'13, hier entfaltet es seinen
vollen Sinn.

Selbst die 'harmlosesten' unter den römischen Literarhistorikern

(die uns vielleicht nur deshalb so harmlos scheinen, weil
sie das, was sich endlich auf breiter Stufe durchgesetzt hat: die

biographisch-anekdotische Aufbereitung des überlieferten Materials,

auf einer rudimentären Stufe verkörpern), selbst Nepos,
Seneca maior und Sueton haben ihr theoretisches Substrat.
Postmoderne Wissenschaft verfugt über die Mittel, die
Substrata zu lesen: sei es das Prinzip der seriellen Komposition, die
ohne Geschichtsphilosophie und das Postulat der Anschließ-
barkeit an außerliterarische Diskurse auskommt (Nepos), sei es

die imaginative Konditionierung der mnemoneutischen
Literaturgeschichte^) des älteren Seneca. Zugleich aber schlägt die

geahnte Praefiguration ernüchternd auf den triumphalischen
Entdecker-Gestus postmoderner Dekonstruktion zurück.

Nicht unerwähnt bleiben darf schließlich die literaturge-
schichtsgenerierende Instanz der querelle: Sie sistiert und
fördert zugleich literarhistorische Prozessualität; in Horaz fassen

wir einen gemäßigt progressiven, in Tacitus einen gemäßigt
konservativen Vertreter in der konfliktiven Situation.

Mit den römischen querelies ist für uns der Punkt erreicht,
wo sich die Abgrenzung einer eigentlichen Literaturgeschichte
von einer uneigentlichen, en passant oder par hasard erreichten
nicht länger aufrecht erhalten läßt. Von der Erforschung der
römischen Literaturgeschichtsschreibung ist das Phänomen der
immanenten Literaturgeschichte nur um den Preis erheblicher

Lückenhaftigkeit der Darstellung und oft genug gezwungener,
nicht zwingender Einteilungen zu trennen. Auch in den als

einschlägig betrachteten Werken römischer Literarhistorie (Ciceros
Brutus, die Viten-Sammlungen des Nepos und Sueton, Vellerns'
literarhistorische Exkurse, Quintilian X) erschließt sich das

13 Vgl. die Beitrage des so betitelten Bandes, hrsg. v. H.U. GUMBRECHT u.
K.L. Pfeiffer (Frankfurt a.M. 1988; 21995).



10 JÜRGEN PAUL SCHW1NDT

Literaturgeschichtliche als strukturierendes Interesse häufig nur
auf den zweiten Blick: als immanente, gattungstranszendierende
Größe — und dies umso mehr, als die römische Literaturgeschichte

von Anfang an und fast ausnahmslos selbst literarisch

geformt ist. Sie ist dies nicht nur, weil ihre politisch-kulturhistorische

Verwandte 'traditionell' der Dichtung mehr oder

weniger nahe steht. Als Lehrdichtung oder auch in Form des

dialogisch konzipierten Sachbuchs beleiht sie immer schon jene
literarischen Bezirke, auf deren historische oder systematische
Beschreibung sie ausgeht.

Wie wenig explizite und immanente Literaturgeschichte in
der Praxis zu trennen sind, mag der Brutus lehren, der virtuos
die Engführung objektiver und immanenter Literaturgeschichte

demonstriert. Der primo obtutu unparteiliche Bericht
über die Entwicklungsgeschichte der römischen Beredsamkeit

entpuppt sich als Ciceros 'Vorgeschichte': 'Entwickelt' ist am
Ende der Autor, dessen Kunstfertigkeit immanent den Maßstab
geliefert hat für das breit geschilderte literaturkritische und
-historische Szenario.

Neben diese genuin literarische Form immanenter Selbsthi-

storisierung tritt, natürlich, der manifeste Hinweis auf Vorläufer,

die Gleiches oder Ahnliches getan oder versucht haben. In
einem gewissen Sinn ist die eigentliche bzw. explizite Form
immanenter Historisierung(en) uninteressanter als die implicite
vorhandene Referenz auf literaturgeschichtliche Kategorien.
Die direkte Benennung wird dann zur literarischen Größe,
wenn sie mehr der Verstellung als der Offenlegung eines
literarischen Bezugszusammenhangs dient: wenn Abhängigkeiten,
weil schmeichelhaft, simuliert, oder, weil lästig, durch Lakonismus,

Untertreibung oder offene Kritik dissimuliert werden
sollen. Auch das Lob kann im Munde des Nachgeborenen
vernichtend sein. "Never trust the artist". Man möchte wünschen,
daß D.H.Lawrence's Empfehlung vor allem in der deutschsprachigen

Philologie ernster genommen würde. Selbstaussagen
römischer Autoren sind, wenn nicht geradezu notorisch
unzuverlässig, so doch mit großer Vorsicht zu genießen. Die Falle,



LITERATURGESCHICHTSSCHREIBUNG 11

die hier dem leichtgläubigen Interpreten droht, ist von der

autobiographical fallacy, von der wir uns erst zuletzt mühsam
befreit haben, nicht grundsätzlich verschieden. Warum sollten
Autoren, die zwischen Kunst und Leben so gut zu unterscheiden

wußten, aufrichtig' sein, wo nicht mehr nur ein gedichtetes

Leben, sondern schon ihr literarisches Uberleben, ihr Ruhm
auf dem Spiel stand?

Es ist vielleicht kein Zufall, daß die dichterische Selbsthisto-

risierung mitunter noch in ihrer entwickeltsten Form ihren,
mit Verlaub gesagt, 'primitiven' Kern nicht verleugnen kann.
Es ist dies nach meiner Einschätzung auffallend oft die seit
ältesten Zeiten begegnende 'Grabrede'. Im titulus gerinnt ein
Lebenswerk zur Essenz, zur dichtesten Form, die das

Uberdauern sicherstellen soll. Wir wissen nicht, wie Naevius, wie
Plautus und Pacuvius ihren titulus gestaltet haben würden; die
Inschriften, die mit ihrem Namen verbunden sind, sind zweifellos

nicht ihr Werk. Varro haben sie, so schließt Gellius —
vielleicht ein wenig leichtfertig — für 'echt' gegolten14. Und
doch kommt zur Rekonstruktion altertümlicher Selbstaussagen
auf die 'äußere' Authentizität der Grabreden nicht alles an. Das
Erfundene muß, will es für authentisch gelten können, gut
erfunden sein. Ein Grundsatz, der, nebenbei bemerkt, in jeder
Art der Echtheitkritik beherzigenswert ist.

Naevius also, so will die Uberlieferung, hinterließ ein epi-

gramma... plenum superbiae Campanae:

immortales mortales si foret fas flere,
flerent divae Camenae Naevium poetam.
itaque postquam est Orci traditus thesauro
obliti sunt Romae loquier lingua Latina15.

14 Gell. 1,24,3: epigramma Plauti, quod dubitassemus an Plauti foret, nisi a
M. Varrone positum esset in libro de poetis primo. Das Argument stützt sich also auf
em externes Indiz.

15 Gell. ibid. §2. Ich gebe Courtneys Text, zweifle aber (mit Leo und anderen),

daß sich die vierte Zeile in dieser Form halten läßt.



12 JÜRGEN PAUL SCHWINDT

Noch bevor es also zur Ausbildung einer literarhistorischen

Ahnenfolge kommen konnte (Naevius ist ja erst der zweite

Autor, der sich namentlich und institutionell fassen und
einordnen läßt), soll mit dem Ableben des Dichters die römische

Literatur, nein stärker noch: die lateinische Sprache verstummt
sein. Wenngleich die Erklärung plausibel zu sein scheint, daß

der Autor auf jener frühen Stufe noch keine römischen Leitbilder

benennen konnte, so spräche der selbstgewisse Ton, der
ihm hier unterstellt wird, doch für eine bemerkenswert hohe

Meinung vom Reifegrad der eigenen Leistung. Die früheste

Selbsteinschätzung, von der die Römer im 1. Jh. v.Chr. Kenntnis

haben wollten, läßt eine literarhistorische Entwicklung also

gerade nicht erwarten: Sie setzt eine solche, soweit sie römisch
wäre, offensichtlich weder voraus (immerhin gibt es Camenen)
noch gibt sie Anlaß zur Zuversicht in betreff des Fortgangs der
römischen Poesie.

Können wir danach unsere eingangs geäußerte Vermutung
aufrecht erhalten: die Grabrede als Keimzelle immanenter
Literaturgeschichte? Nehmen wir die epitaphia des Plautus und
Ennius hinzu.

postquam est mortem aptus Plautus, Comoedia luget
scaena [est] deserta; dein Risus Ludus Iocusque
et Numeri innumeri simul omnes conlacrimarunt16.

Was ist an dieser Einstellung literaturgeschichtlich? Die
Gattung steht, personifiziert, am Grabe des Dichters, die Bühne ist
verwaist. Der Verstorbene hat sie augenscheinlich ausgefüllt.
Die Dinge, auf die er sich am besten verstand: Risus, Ludus,
locus, Numeri, sie alle betrauern den Tod des Dichters. In die

Sprache der Literaturkritik und -geschiehte übersetzt heißt das:

"Die Komödie hat einen großen Künstler verloren. Er zeichnete

sich aus durch sprühenden Witz und gehörige Spielfreude.
Sein Metrenreichtum war bemerkenswert. Wer sollte ihn ersetzen

können?"

16 Ibid. §3. Ich folge wiederum Courtney.



LITERATURGESCHICHTSSCHREIBUNG 13

Und weiter, Ennius:

nemo me lacrimis decoret nec fimera fletu
faxit. cur? volito vivos per ora virumP.

Keine Geschichte, nur eine Feststellung, die freilich auf
lebens- und werkgeschichtlicher Erfahrung gründet und auf die
Geschichte eines Ruhmes verweist18. Grabnotizen als gestellte
Momentaufnahmen, die in der extremen Abbreviatur den

Rang des Betrauerten in der Geschichte besiegeln. Die sphragis,
der literarische Schlußstein, hat — wie bekannt — ihre eigene
Geschichte entwickelt19. Fügte man sämtliche spbragides der
römischen Literatur zu einem Ganzen zusammen, wäre dies

Ganze zweifellos noch keine Geschichte der römischen Literatur

— oder doch eine sehr merkwürdige: ein Wald von ragenden

Säulen, zeitstufenlosen Monumenten, die sich nur
ausnahmsweise dazu herbeiließen, aufeinander Bezug zu nehmen,
und dann wie von ferne und gravitätisch miteinander
kommunizierten. Die immanente Literaturgeschichte als eine
Geschichte der Selbstbesiegelungen ist in ihrer epigrammatischen

Zuspitzung unzuverlässig; sie ist eine Geschichte des

Rühmens und, indem sie sich als immerzu Rühmende
fortpflanzt, eine Geschichte der Zitate, der auf- und über- und
nebeneinander bauenden Autoren. Wollte man die Unmöglichkeit

einer römischen Literaturgeschichte erweisen, wie dies die
Klassische Philologie wieder und wieder mit zum Teil stumpfen
Argumenten versucht hat, müßte man auf diesem Wege
fortschreiten.

17 Nach ClC. Tusc. 1,34 u. 117, sowie Cato 73. Erschöpfende Doxographie
zur Authentizitätsfrage jetzt bei H. PRINZEN, Ennius im Urteil der Antike,
Drama, Beiheft 8 (Stuttgart/Weimar 1998), 52 Anm.44.

18 Wichtig in diesem Zusammenhang auch V. 12f. der Annalen: latos <per>
populos res atque poemata nostra / <clara> cluebunt (nach Skutsch) und die
umsichtige Behandlung der Stelle durch O. ZwiERLEIN, "Der Ruhm der Dichtung

bei Ennius und seinen Nachfolgern", in Hermes 110 (1982), 85-102.
19 W. KRANZ, "SPHRAGIS. Ichform und Namensiegel als Eingangs- und

Schlußmotiv antiker Dichtung", in RbM 104 (1961), 3-46 u. 97-124.



14 JÜRGEN PAUL SCHW1NDT

Doch kehren wir — zunächst — zur ersten, älteren
Grabschrift zurück. Auch sie stiftet eine Geschichte des Ruhms.
Aber er ist nicht das Thema: Der Dichter sinkt in den Hades,
die lateinische Sprache hat ihren einzig wahren Sprecher verloren.

Nur die steinerne Schrift verweist auf ein Uberdauern
römischer Poesie. Materialität der Kommunikation. Die
Brüchigkeit der Überlieferung und das laute, wie ansatzlose

Rühmen schon der ersten Dichter haben etwas miteinander zu
tun: Nur wer seine Kunst recht auszuzeichnen und zu preisen
versteht, kann auf Beachtung, Anerkennung, Dauer rechnen.
Literatur- und Kunstgeschichten handeln vom Bemerkenswerten.

Sie sind zunächst nichts als eine Kette von Memorabilien.
Die Thaumatographie und anekdotisch-gelehrte Buntschrift-
stellerei zählt noch in Zeiten entwickelter Literaturgeschichte
zu den beliebtesten römischen Gattungen. Im nationallitera-
turgeschichtslosen Raum der römischen Anfänge sorgen die
Autoren ftir ihren Eintrag in eine künftige Literaturgeschichte
selbst. Die Karriere, die die monumentalische Selbstprädikation

in der römischen Literaturgeschichte gemacht hat, ist gut
bekannt. Tibull, Properz, Ovid haben, letzterer mehr als

einmal, Gelegenheit genommen, ihre kongeniale Grabschrift selbst
sich auszudenken. Werner Suerbaum hat in einer appendix seines

Buches über die "Selbstdarstellung älterer römischer Dichter"

die wichtigsten 'epitaphia zusammengestellt20. Wie zu

erwarten, ist es Ovid, der die Möglichkeit der Selbsthistorisie-

rung im Medium der fingierten Grabinschrift voll ausschöpft:

hie ego qui iaceo tenerorum lusor amorum
ingenio perii Naso poeta meo.

at tibi qui transis ne sit grave quisquis amasti
dicere: Nasonis molliter ossa cubent11.

Der titulus ist vollkommen literarisiert nicht nur, weil er Teil
eines größeren textlichen Zusammenhangs geworden ist; auch

20 W. S., Untersuchungen zur Selbstdarstellung älterer römischer Dichter Livius
Andronicus, Naevtus, Ennius (Hildesheim 1968), Appendix 40, 334f.

21 Trist. 3,3,73-76.



LITERATURGESCHICHTSSCHREIBUNG 15

das monumentum ist aus dem Zustande des Soliloquiums gelöst
und substituiert durch eine wirkliche Uberlieferung:

hoc satis in titulo est. etenim maiora libelli
et diuturna magis sunt monimenta mihi,

quos ego confido, quamvis nocuere, daturos
nomen et auctori tempora longa suo11.

Ovid ist Teil eines Literaturbetriebes, der einer Literaturgeschichte

zuarbeitet und aus ihr sich speist.
Es gehört zu den großen — inneren — Antagonismen der

Literaturgeschichte, daß sie sich aus Momenten zusammensetzt,

die man nicht fehlgehen wird, ahistorisch zu nennen.
Sie ist zunächst die Addition dramatischer Momentaufnahmen

— wohl nicht zufällig im Augenblick des wirklich
eintretenden oder, häufiger, fingierten Todes. Alles ist Szene

(Unsterbliche, die Sterbliche beweinten; die trauernde

Gattung; die verwaiste Bühne; die Ermahnung des Besuchers am
Grabe23); was man ermessen soll, ist der Verlust. Aber schon
die Niederschrift der Szene liefert die Keimzelle des epischen
literaturhistorischen Berichts. Das Geschichtliche ist nur
unter der Bedingung seiner Medialität zu haben. Die Materialität

der Kommunikation stiftet die Geschichte, denn die
Literatur ist 'nur' Ereignis.

Die Momentaufnahme wird Teil einer Literaturgeschichte,
die, natürlich, noch keine Entwicklungsgeschichte ist. Ansätze

zu einer solchen beobachten wir in der Überlieferung zuerst im
7. Buch der Annalen des Ennius, wenn sich der Autor im vollen
Bewußtsein seines technischen Fortschritts über seine poetischen

Vorgänger erhebt. Die Namen muß er nicht nennen; in
einem Bruchstück, das wohl jenem Zusammenhang zugehört,
klingt — in forthin wirkungsmächtigem Wortmaterial — noch

22 Ibid., 77-80.
23 Eine Szene liefert auch der dritte von Gellius überlieferte Titulus des Pacu-

vius: adulescens, tametsi properas, hoc te saxulum / rogat ut se aspicias, deinde quod
scriptum est legas. / hie sunt poetae Pacuvi Marci sita I ossa. hoc volebam nescius ne
esses, vale (Gell. 1,24,4).



16 JÜRGEN PAUL SCHWINDT

an, daß er sein Werk als Pionierleistung betrachtet hat: nos ausi
reserare...24

Bei Ennius zuerst fassen wir ein Zweites, das, ungeachtet seiner

literaturgeschichtlichen Notabilität, Literaturgeschichte im
Ansatz ersticken kann: die Berufung auf die quasi-göttliche
Inspiration. Das Szenario des ersten Annalen-Prooemiums ist
bekannt. Musenanruf, Homer-Metempsychose, vielleicht
Musenbegegnung25 situieren Werk und Autor jenseits des

historischen Raums. Die musen- und dichtergottgeküßten
Autoren stellen sich durch solches dichtungsimmanentes
Arrangement prinzipiell außerhalb der Geschichte. Sie stehen

gleich unmittelbar zu den Quellen ihrer Inspiration. Sie sind
für Mit- und Nachwelt historisierbar — doch nur um den
Preis, daß die produktionsästhetische Illusion zerbricht und
damit eben das zerfällt, was die Dichtung gegen die rezeptionsästhetische

Profanierung immunisieren sollte.
Niemand ist mit dem Inventar religiös überhöhter dichterischer

Selbstdarstellung schärfer ins Gericht gegangen als Persius:

Nec fönte labra prolui cabalhno
nec in bicipiti somniasse Parnaso

memim, ut repente sie poeta prodirem.
Heliconidasque pallidamque Pirenen
Ulis remitto quorum imagines lambunt
hederae sequaces; ipse semipaganus
ad sacra vatum carmen adfero nostrum26.

Die größte Gefahr droht der Literaturgeschichte durch etwas,
das gleichzeitig ihre erste und wichtigste Voraussetzung ist:
das Neue, die Invention. Wieder ist mein Ausgangspunkt
Ennius. Man kann über Ennius' Dichterweihe füglich streiten27.

24 206-10 Skutsch (das Zitat 210).
25 So J.H. WASZINK, "Retractatio Enmana", in Mnemosyne 15 (1962), 113-

32. Vgl. jedoch unten Anm.27
26 Prol 1-7 (Text nach Clausen).
27 Die strengste Zurückweisung der Dichterweihe bei A. KAMBYLIS, Die

Dichterweihe und ihre Symbolik Untersuchungen zu Hesiodos, Kallimachos, Pro-

perz und Ennius (Heidelberg 1965), 191-204.



LITERATURGESCHICHTSSCHREIBUNG 17

Unstrittig ist, daß er das Innovatorische seiner dichterischen

Leistung in kraftigen Bildern herausgestellt hat:

scripsere alu rem
Vorsibus quos olim Faunei vatesque canebant
[cum] neque Musarum scopulos
Nec dicti studiosus [quisquam erat] ante hunc.
Nos ausi reserare28.

Der Wagemut schafft das Neue, das an die Stelle des Alten
tritt, es ablöst, ersetzt, überbietet. Intertextualität ist das

Modell, das uns die Koexistenz der Stimmen gelehrt hat. Der
Reichtum der Texte ist der Reichtum des Alten, Vorgängigen,
das in ihn verwoben ist. Eine (zu) moderne Vorstellung? Zu
weltbürgerlich? Zu demokratisch? Zu informiert? Intertextualität

als brillanter Irrweg? Gibt es nicht auch den usurpatorischen

Text, der den Schlüssel zu seiner Textur auf immer verlegt

hat und nicht auf Vermittlung und die Freude des

Nachrechnens setzt, sondern auf Herrschaft?29 Haben wir am
Ende zu sehr von der produktionsästhetischen Prämisse abstrahiert?

Den Mythos des Autors zerschlagen und ungezählte neue
Mythen der Reader-Responses darüber errichtet?

Das Neue, als Gedanke radikal gedacht, zerbricht, zunächst,
die Kontinuität der Texte. Buchheit hat gesehen, daß Lukre-
zens Beschreibung der epikureischen Innovationsleistung sich
der Sprache der militärischen Eroberung bedient30. Weit ist der

Weg von der Heurematologie zur Geschichte. Die Feststellung

28 S. oben Anm.24. Die Zeilenfolge rekonstruiert im wesentlichen nach ClC.
Brut. 71 u. 75 sowie orat. 157 ti. 171.

29 Selbst die Einflußforschung Harold Blooms (The Anxiety of Influence
[Oxford 1973]) halt keinen Namen bereit für jenen Text, der auf die Verbergung
und Auflosung der 'Hypotexte' zielt. Er steht den Architextualisten um G.
Genette naher, als dies sein revisionistisches Modell literaturgeschichthcher Inter-
subjektivitat vermuten laßt.

,0 V. B., "Epikurs Triumph des Geistes (Lucr. 1,62-79)", m Hermes 99
(1971), 303-23. Vergils Lukreznachfolge im Prooemium zum 3. Georgica-Buch
hat Buchheit ins Zentrum seiner im Jahr darauf erschienenen Studie geruckt:
Der Anspruch des Dichters in Vergils Georgika. Dichtertum und Heilsweg (Darmstadt

1972).



18 JÜRGEN PAUL SCHWINDT

literarischer Höchstleistung kann zur Darstellung der Literatur
in ihrer Geschichte nur bedingt taugen. Erfindungen machen

epoche. Sie schneiden ein und sistieren gerade das, was wir uns
als das Geschichtliche denken. Also auch im Neuen und
Erstmaligen, in der ungezählte Male durchgespielten Stiftung
neuer origineller Literatur liegt von vorneherein die Gefährdung

des Historischen. Hat man schon bemerkt, daß die
Erfinder-Kataloge als Geschichten absurd sind? Was weiß uns der
ältere Plinius, was weiß uns Hygin von römischen Erfindungen
zu berichten?

Sequens gentium consensus in tonsoribus fiuit, sed Romanis tardior.
in Italiam ex Sicilia venere post Romam conditam anno CCCCLIIII
adducente P.Titinio Mena, ut auctor est Varro; antea intonsi fitere,
primus omnium radi cotidie instituit Africanus sequens. Divus
Augustus cultris semper usus est (Plin. nat. 7,211).

— 300 v.Chr. hat Rom das Haarschneiden von Sizilien
übernommen, Scipio Africanus hat das tägliche Rasieren eingeführt.

—
Eadem aetate prior Licinius Murena reliquorum piscium vivaria
invenit... Murenarum vivarium privatim excogitavit ante alios
C.Hirrius, qui cenis triumphalibus Caesaris dictatoris sex milia
numero murenarum mutua appendit (Plin. nat. 9,170f.).

— Murena erfand den Fischbehälter, Hirrius den Muränenver-
stau. —31

Aber auch die Erfindung kennt das dynamische Moment des

Geschichtlichen. Sie macht, daß andere sich in einer
Geschichte einrichten, einer Geschichte der Chresis, der Praxeis.
Sie ist auch in sich selbst vom geschichtlichen Moment der
Kombination von historisch Vorhandenem bestimmt. An den

31 Vgl. noch Hygin über die Erfindung des Alphabets fab. 277. — Die oben
mitgeteilten Beispiele sind dem glanzenden Beitrag von K. Thraede, "Erfinder",
in RAC 5, 1179-1278, dort 1233 (Erfinder II [geistesgeschichtlich]), entnommen.



LITERATURGESCHICHTSSCHREI BUNG 19

Erfindungen multipliziert sich die geschichtliche Erzählung; sie

kehrt nicht wieder in die alte Bahn zurück.
Das Wagnis des Neuen: Roms Dichter haben es in großartigen

Bildern gefeiert. An der Möglichkeit des Scheiterns haben
sie Maß genommen, die Rettung und Bergung des Neuen ins
rechte Licht zu setzen. Hierher gehört, natürlich, Horaz, carm.
3,25. Der Dichter wird im bacchischen Taumel mente nova

fortgerissen auf unbestimmtes Terrain,

dicam insigne, recens, adhuc
indictum ore alio.. .(7f.)32

und sieht vor sich das weglose Land, das keine Menschenseele
bevölkert. Und doch ist das vacuum nemus (13) bereits die

Konfiguration des potentiellen Kulturlandes, ein Hysteron pro-
teron, das als Bild dem poetischen Akt, der es allererst schaffen
soll, vorgreift. Signifikant auch die periphrastische Anrufung
des Gottes: sie geschieht in der Beschwörung seiner Herrschaft
über Naiaden und gewaltlüsterne Bacchantinnen (valentium /
proceras manibus vertere fraxinos [15f.]).

nilparvum aut humili modo,
nil mortale loquar. dulce periculum est,

o Lenaee, sequi deum

cingentem viridi tempora pampino (17-20).

Alles in dieser Ode strebt, scheinbar, fort vom Geschichtlichen,
der Umtrieb durch göttliche Gewalt, das überzeitliche Lied,
das geschichtslose musisch-mythische Land, wie es besonders

im Bild der thrakischen Mänade aufscheint, die in iugis /
exsomnis33 stupet / Hebrum prospiciens et nive candidam /
Thracen ac pede barbaro / lustratam Rhodopen (8-12). Linden sie

hier nicht alle zusammen, die bisher benannten Momente des

Unhistorischen: die Inspiration, das unsterbliche Singen und
das Neue? Ahnlich schon Lukrez:

32 Text nach Shackleton Bailey (s. jedoch die folgende Anm.).
33 Bentleys Konjektur Edonis (von Shackleton Bailey gebilligt) schwächt das

Bild entscheidend.



20 JÜRGEN PAUL SCHWINDT

nec me animi fallit quam sint obscura, sed acn
percussit thyrso laudis spes magna meum cor
et simul incussit suavem mi in pectus amorem
Musarum, quo nunc instinctus mente vigenti
avia Pieridum peragro loca nullius ante
tnta solo tuvat integros accedere fontis
atque haurire tuvatque novos decerpere flores
insignemque meo capiti petere inde coronam,
unde prius nullt velarint tempora Musae54.

Schon hier mischen sich Ruhmstreben (laudis spes magna)
und der amor Musarum, der den Dichter entzündet, auf
unbetretenen Pfaden zu gehen. Die drei wichtigsten Komponenten
der Poetik und Literaturgeschichte: die produktions-, werk-
und rezeptionsasthetische Seite sind in exzeptionell-zugespitzter
Form zusammengefaßt: in der auktorial-gottlichen Beglaubigung,

dem Innovationserlebnis, dem einzigartigen Dichterruhm:

Literaturgeschichte im Ausnahmezustand, im
Ausnahmezustand der Literatur, die alles Geschichtliche an sich zum
Stillstand gebracht, weil über sich selbst hinausgetrieben hat:

Autorengeschichte, Werkgeschichte, Lesegeschichte. Ihren
Fluchtpunkt aber haben all diese Momente zuletzt doch in der
historischen Konkretisation: Horazens Lied soll munden in eine
meditatio35 auf egregu Caesaris.. aeternum... decus (4f.)36;
Lukrez' Innovationsanspruche müssen sich an der Umsetzung

34 1,922-30 (Text nach K Muller) Die gewichtigsten Argumente fur die
Interpolation der Versgruppe 1,926-50 zu Beginn des 4 Buches (1-25) jetzt bei
M DEUFERT, Pseudo-Lukrezisches im Lukrez Die unechten Verse in Lukrezens 'De

rerum natura' (Berlin/New York 1996), 81-96 Schon V PöSCHL, "Dichtung und
dionysische Verzauberung in der Horazode 3,25", in Miscellanea dt studi ales-

sandrim in memoria dl Augusto Rostagni (Torino 1963), 615-25 (auch in V P,
Horazische Lyrik Interpretationen [Heidelberg 1970, 21991], 164-78), hat die
Lukrez-Stelle ansprechend mit der Horazischen Ode verbunden

35 Zum wortgeschichtlichen Hintergrund s G LlEBERG, "L'idea del poeta
Creatore in due odi oraziane", in PP 39 (1984), 90-104, dort 91-93

36 Die beste Darstellung des Spannungsverhaltnisses von Hei rscherpreis und
poetischer Leistung bei H KRASSER, Horazische Denkfiguren Theophilte und
Theophanie als Medium der poetischen Selbstdarstellung des Odendichters (Gottingen

1995), 131-36 u 141



LITERATURGESCHICHTSSCHREIBUNG 21

der dichtungsdidaktischen Aufgabe messen lassen. Das Wagnis
des Neuen ist das Wagnis der Dichtung: suß ist die Gefahr,
dem weinlaubbekranzten Gott zu folgen37; und nicht erst Vergil,

sondern schon Lukrez mag den Reiz der Gefahr der 'Neuen
Literatur' noch in der Beurkundung der Epikureischen
Zerschlagung des Mythischen empfunden haben:

primum Grains homo mortalis tollere contra
est oculos ausus pnmusque obsistere contra;
quem neque fama deum nec fulmina nec minitanti
murmure compressit caelum, sed eo magis acrem
inritat ammi virtutem, effringere ut arta
naturae primus portarum claustra cupiret (1,66-71).

Die Geschichte der Literatur erst wird es weisen, ob die
Innovation im dichterischen Akt gelang. Das Echo des früheren

im spateren Erstheitsanspruch spottet, Stephen Hinds hat
es gesehen, der alteren Literatur38. Doch es erkennt sie auch an
und vergultigt sie in der — nun — historischen Distanz. Und
dies unabhängig von den Intentionen des späteren Autors.

Aber zeugt solcher Rekurs auf einen gemeinsamen Motivschatz

auch vom Vorhandensein eines wirklichen literaturhistorischen

Standpunktes oder lost es ihn nicht vielmehr auf im
diffusen Raum einer bald rhetorischen, bald epigonal-literaturgeschichtlichen

Topologie? Wir kommen hier an den schwierigsten

und undurchsichtigsten Punkt, an dem sich entscheiden

muß, ob der Weg in die Geschichte oder weiter an der
Grenze von Ereignisliteratur und ihrer Historie verläuft. Zwei
Verfahrensvorschläge:

1) Wir müssen unterscheiden zwischen Geschichte und Dia-
dochie. Man kann eine Kunst oder Aufgabe erben und diese

bewahren und ausüben, wie die Regierungskunst der Fürsten

37 Zur Einordnung des Gedankens m die orphisch-dionysische Tradition s

Q CATAUDELLA, "KaAot; 6 KtvSuvoi;", in Sileno 1 (1975), 23-36 (zu Horaz bes

27-33).
38 S H Allusion and Intertext Dynamics ofAppropriation in Roman Poetry

(Cambridge 1998), 52-55



22 JÜRGEN PAUL SCHWINDT

der Ilias, wenn sie in der fünften oder sechsten Generation
Besitzer des skeptron sind. Man kann sie geschichtlich auffassen,

indem man sie verwandelt, indem man sie besitzt, und auf
diese Verwandlung reflektiert. Der Historie eignete, wenn sonst
nichts, ein Moment von Reflexion, sei es im Gedanken, im
Sprachspiel, sei es im Bild. Der Unterschied der Geschichte
und der Diadochie ist die Differenz von Addition und
Vervielfältigung. Hören wir aus der Frühzeit Pompilius:

Pacui discipulus dicor, porro is fuit <Enni>,
Ennius Musarum, Pompilius clueor®9.

Geschichte oder Diadochie? Offensichtlich steht dem Dichter

die Affiliation seiner Kunst mit den Musen höher als die

Benennung der geschichtlichen Differenz. Das generative Prinzip

triumphiert über die geschichtliche Entfaltung. Wir hören

erneut den Zweiklang des Rühmens und der initialen
Musenbegegnung. Nicht aber das Neue wird bemüht, sondern die

poetische Genealogie. Ähnlich verfährt bei der Nennung der

Gattungsvorgänger noch Ovid:

Vergilium vidi tantum, nec avara Tibullo
tempus amicitiae fata dedere meae.

successor fuit hic tibi, Galle, Propertius illi;
quartus ab his serie temporis ipse fui 40.

w Non. p. 125 L aus Varros 'Musenesel' {Men. 356 Bue. Astb.). Roths

Ergänzung ist schlagend.
40 Trist. 4,10,51-54. Vgl. schon die dichterischen Genealogien (im Zeichen

des musischen Ruhms) am. 1,15, u. 3,15,7f. An anderen Stellen, v.a. der
Exildichtung, kommt es sogar ausdrucklich darauf an, eine etwaige historische
Differenz zu vorgangigen Autoren zu verleugnen: Schon die 'Vorlaufer' — so die
kasuistische Rede des Autors — haben es mit der Moral nicht so genau genommen

Vgl. nur trist. 2,361-468 (his ego successi [467]). Aber auch das Gegenteil:

der Ausschluß aus einer 'kanonisch' gewordenen Dichtergruppe wird erwogen.

delictus siquis lasctvaque carmina quaerit, I praemoneo, non est scripta quod
ista legat. I aptior huic Gallus blandique Propertius oris, / aptior, mgenium come,
Tibullus ertt. I atque utinam numero non nos essemus in isto! / ei mihi, cur
umquam Musa tocata mea est? {trist. 5,1,15-20). Die Form des rhetorischen ady-
naton zeigt den Autor natürlich nur umso fester im Verband der Autoren
verhaftet.



LITERATURGESCHICHTSSCHREIBUNG 23

Der Dichter sieht sich als vierten in einer zeitlichen Folge
(serie temporis), die mit Gallus beginnt. Wie verfährt der
vorbildliche Neuerer — Lukrez? Es muß auffallen, daß er überaus

sparsam ist mit Hinweisen auf Tradition. Aber einige Große

nennt er doch — und nur diese. Heraklits Dunkelheit (obscura

lingua) tadelt er mit polemischer Verve (1,635-44). Ennius'
Musenruhm läßt er, der in verwandten Bildern denkt, gelten,
wenn er auch seine Unterweltsphantasmagorien zurückweisen
muß (1, 112-26). Anaxagoras wird in wichtigen Punkten seiner
Lehre von der Homoeomerie korrigiert (1, 830-96). Von Epi-
kur und Empedokles aber, seinen Lehrern und Vorbildern,
spricht er mit glühender Verehrung; es ist nicht die Sprache der

Literaturgeschichte, sondern des enkomiastischen Gebets, das

die Ansprachen an die Vordenker einer eher materialistisch
gefaßten Naturphilosophie strukturiert41. Die Gottgleichheit
der Philosophen nähert sie den außergeschichtlichen Bezirken
der mythischen Inspirationsquellen der Dichtung an. Die
zugespitzte Form der Diadochie ist die Nachfolge. Wichtiger als die
Stabilität der Gattung ist jetzt die Kontinuität der Lehre.

2) Wir müssen unterscheiden zwischen literarhistorischem
Bewußtsein und epigonaler Disposition. Man könnte versucht
sein, die zeitliche Verspätung der jüngeren Werke gegenüber
den gattungsstiftenden älteren Werken mit der Frage ihrer
Originalität zu verrechnen. Gerade die Wiederholung des

Innovationsanspruchs könnte der Gradmesser sein für die Beurteilung
der Abhängigkeit der späteren Werke. Ein Virtuose der Innova-
tionstopik wie Manilius scheint genau dies zu bestätigen42. Das
Prooem zum zweiten Buch liefert eine der umfänglichsten
immanenten lateinischen Literaturgeschichten: Homers Ilias
(2,1-3) und Odyssee (4-6), Hesiods Theogonie (12-17/23) und
Werke und Tage (19-24), astrographische Vorgänger (25-38),

41 1,62-79; 3,1-30; 5,1-13 u. 55-66; 6,1-34 (Epikur); 1,716-33 (Empedokles).

Hinzu tritt Democnti... sancta viri sententia (3,371 u. 5,622).
42 Außer der im folgenden interessierenden Stelle 2,49-59, verweise ich auf

die Prooemien der Bucher 1, 3 u. 5 sowie 1,113-17; 2, 136-44 u. 2,751-87.



24 JÜRGEN PAUL SCHW1NDT

Theokrit (39-42), die Verfasser von Lehrgedichten des Typs
opv(.0oyovta, 07)pi.axa, öcpiaxa und äXe^upappaxa43, die vexuia-
bzw. xaxaßacn^-Dichter (46-48). Die stattliche Reihe der
'Vorganger' ist der Auftakt zu einer bemerkenswerten Erklärung:

omne genus verum doctae cecinere sorores,

omnis ad accessus Heliconos semita trita est,

et tarn confiisi manant de fontibus amnes
nec capiunt haustum turbamque ad nota ruentem

mtegra quaeramus rorantis prata per herbas

unaamque occultis meditantem murmur in antris,
quam neque durato gustarint ore volucres,

ipse nec aetherio Phoebus libaverit igni.
nostra loquar, nullt vatum debebimus orsa,
nec fiirtum sed opus veniet, soloque volamus

in caelum curru, propria rate pelhmus undas (49-59)44.

Weder das Eingeständnis, die Literatur habe sich ziemlich
erschöpft, noch die Zuversicht, etwas ganzlich Neues zu
begründen, sind, selbstverständlich, neu. Man hat hingewiesen
auf die scheinbare Unverträglichkeit der Vorstellung vom Ende
der Künste mit dem uneingeschränkten Innovationsanspruch
des Autors45. Dabei ist doch wohl ein anderer Gesichtspunkt
entscheidend. Die Abgeschlossenheit der alteren Literaturgeschichte

ist die Voraussetzung ftir die Wiedergewinnung jener
Unmittelbarkeit zu den Quellen dichterischer Inspiration, die
im Zuge der Ausbildung der Gattungen und Subgattungen
abhanden kam. Es ist bezeichnend, daß Manilius' literarhistorischer

Abriß jene Autoren ausspart, die seiner Poetik des

Neubeginns die entscheidenden Stichworte geliefert haben46:

Ennius, Lukrez, der Vergil der Georgica, Horaz. Es ist, als verlege

der Autor mit Bedacht die literarhistorische Spur. Als wisse

43 43-45 S die Hinweise bei F.F LüHR, Ratio und Fatum Dichtung und
Lehre bei Mamlius (Diss Frankfurt a M 1969), 29

44 Text nach G.P Goold (21998)
45 P Dams, Dichtungskritik bei nachaugusteischen Dichtern (Diss Marburg

1970), 25-27
46 Das schließt nicht aus, daß sich auch unter den anonymisierten Autoren

der Verse 43-48 wichtige Ideenspender fanden



LITERATURGESCHICHTSSCHREIBUNG 25

er, daß das Historische seiner Dichtung dichtungsimmanent
nicht explizit werden kann. Es hat seinen Ort in den Bildern
der Sprache der Innovation. Der Gefahr solchen Arrangements
ist er allem Anschein nach nicht entgangen. Wer so nach

Abgrenzung von der Geschichte strebt, wird die Geister, die er
rief, nicht los. Die Vergegenwärtigung des Paradigmas der
Geschichtlichkeit der Künste hat den Künstler verführt, sich

auf die diskursive Erörterung zu verlegen. Die Trennung der
reflexiven von der artistisch-sprachspielerischen Komponente
führt erst zum Bruch der Literaturgeschichte und der Literatur.
Es will paradox scheinen: aber die forcierte Ablösung von der
Geschichte historisiert die Literatur; sie reflektiert nicht länger
auf das Historische in sich; es ist schon ihr Außen, sie ist es

selbst.

Daher — zum Schluß — noch einmal die Frage: Gibt es —
außerhalb der interkulturellen aemulatio (Beispiel: Horaz und
die frühgriechischen Lyriker) — die Koinzidenz des Neuen
und der Ahnenreihe', gibt es die Quadratur des Kreises: die
immanente Literaturgeschichte? Vielleicht ist sie deshalb so

schwer zu fassen, weil die Literatur und ihre Geschichte nicht
gleichzeitig, sondern nur in der perspektivischen Verschiebung
auf der Ebene ihrer Rezipienz zu haben sind. Das Neue und
die Geschichte zugleich zu denken wäre die Literatur als

Literaturgeschichte der Immanenz. Das Neue schafft die historische

Differenz, aber erst indem es auf die Differenz reflektiert,
schafft es die Geschichte47.

So sind wir also für die Erforschung immanenter
Literaturgeschichte doch zuletzt auf die Geschichtlichkeit der inneren
Form verwiesen. Never trust the artist. Wenigstens nicht dort,
wo er geschichtliche 'Richtpunkte' und Fluchtlinien deutlich
als solche benennt. Die Geschichtlichkeit der Texte müssen wir

47 Im Ansatz zeigt sich eine solche hteraturhistorische Auffassung z.B. in der
virtuosen Improvisation Ov. ars 3,329-48, wo der autobiographische Schlußstein

dem anonymen Leser in den Mund gelegt ist: ignotum hoc alus ille novavit
opus (346).



26 JÜRGEN PAUL SCHWINDT

jenseits der Referenzfiguren, seien es Götter- oder Musenanrufe,

jenseits des topisch gewordenen Initiationsarsenals,
jenseits der Kataloge und Diadochien suchen. Wir werden sie am
ehesten dort finden, wo sie sich im Reflex der Fixpunkte ihres

möglichen Scheiterns kristallisiert: im Reflex der Ruhmrede,
der Feier des Neuen, des Kults der Inspiration, der Diadochie.
Vier Umstände, von denen jeder einzelne an sich allein die

Literaturgeschichte hätte verhindern können. Daß sie es nicht
getan haben, ist eine Leistung römischer Kultur, die man erst
schätzen wird, wenn die Größe des Hindernisses erkannt ist,
das sich der Geschichte, jeder Geschichte in den Weg stellt.



DISCUSSION

E.A. Schmidt: Ist die Autonomisierung des Subsystems 'Literatur

in der Systemtheorie wirklich idealistisches Erbe? Das
würde in meinen Augen nur dann gelten, wenn es allein um
Poesie ginge. Hier handelt es sich aber um das Teilsystem
'Literaturbetrieb' (Literaturproduktion, Verlagswesen, Buchhandel,
Literarkritik und Literaturwissenschaft) und insofern um ein

Funktionssystem innerhalb des Gesamtsystems Gesellschaft, so
daß die Autonomie der Literatur in der Autonomie anderer

Subsysteme ihre Entsprechung findet.

J.P. Schwindt: Die Autonomisierung des Subsystems Literatur

in der Systemtheorie ist selbstverständlich nicht idealistisches

Erbe. Ein solches hätte ja ein Bewußtsein von Kontinuität

und sogar Tradition zur Voraussetzung. Es ist vielmehr
die paradoxe Wiederholung, besser: Bestätigung eines

Vorgangs, der zu anderer Zeit unter anderen Voraussetzungen
schon einmal stattgefunden hatte. Das Ergebnis ist freilich ein
ähnliches — mit dem bezeichnenden Unterschied, daß die

Autonomisierung der bürgerlichen Emanzipationsbewegungen
als Affront empfunden, die antiinstitutionellen Impulse der
Literatur als befreiend proklamiert werden konnten. Man wird
den systemtheoretischen Analysen ein vergleichbares ideologisches

Potential nicht unterstellen. Sie haben es einzig und
allein mit der Beschreibung eines Zustandes zu tun, der dann
allerdings seine Wurzeln in jener Phase der endgültigen
Säkularisierung der Literatur hat. Es ist wohl auch nicht zu leugnen,

daß schon damals alle von Ihnen genannten Bereiche
des literarischen Lebens von der Autonomisierungsbewegung
erfaßt wurden.



28 DISCUSSION

A. Barchiesi: II fatto che Lei sia anche autore di un recentis-
simo libro sulla storia letteraria esplicita a Roma La mette nella

posizione ideale per fare commenti su un tema che penso sarä

interessante per tutti questi Entretiens. Quali sono i modelli
concettuali, analogici, metaforici, che permettono ai poeti e/o
ai critici di immaginare e rappresentare la storia letteraria — ad

esempio, in epoche diverse, genealogia, diffusione delle acque,
ereditä, successione, ereditarietä, selezione naturale, DNA, clo-
nazione — e come influiscono sul modo di pensare la lettera-
tura?

Un commento sul cosi detto epitaffio di Nevio: Sono d'ac-
cordo con Lei che e una testimonianza importante sul modo di

pensare la poesia in riferimento a un'epoca di origini — e vero
che si park 'solo' di Camene e di lingua Latina; ma c'e anche

un riferimento implicito alia cultura Greca. Immortales mortales

si foret fas flere: questa e una di quelle idee per cui la cultura
religiosa romana ha bisogno della cultura greca, un tema ome-
rico, pindarico, euripideo. Insomma giä in etä mediorepubbli-
cana Nevio viene ripensato nei termini di riferimento dell'elle-
nizzazione. La poesia e stata inventata per mediare ai Romani

questo nuovo immaginario. Questo naturalmente getta un
ponte verso il successivo intervento di Kerkhecker.

J.P. Schwindt\ Für Ihre Eingangsfrage darf ich in der Tat auf
die von Ihnen erwähnten Studien zur Phänomenologie der
römischen Literaturgeschichtsschreibung verweisen. Es hängt
mit dem dort verfolgten methodischen Ansatz zusammen, daß
ich keinen Katalog möglicher Kriterien literarhistorischer
Konzeptionen, wie Sie ihn umreißen, zugrunde gelegt habe,
sondern in weitgehender Absehung von begrifflich-systematischer
Vorstrukturierung textnahe Interpretationen einschlägiger
Schriften liefere. Es haben sich dabei natürlich immer wieder
bestimmte Analogien zur Typologie moderner
Literaturgeschichtsschreibung aufgedrängt. In meinem Vortrag habe ich

einige Beispiele kurz berührt. Es leuchtet mir sehr ein, daß

man auf dem Wege weiterer systematischer Abstraktion zu



LITERATURGESCHICHTSSCHREIBUNG 29

einer Verdichtung der phänomenologischen Befunde kommen
könnte. Möglicherweise jedoch wäre sie um den Preis minderer
Anschaulichkeit und Klarheit erkauft.

Ich bin Ihnen sehr dankbar, daß sie den griechisch-hellenistischen

Hintergrund der Grabepigramme ins Spiel bringen.
Nicht anders als die 'eigentliche' Literaturgeschichtsschreibung
ist die immanente Literaturgeschichte ohne die griechischen
Vorläufer in dieser Form nicht zu denken. Umso wichtiger war
es mir, die Anfänge der römischen Selbsthistorisierung einmal

aus ihnen selbst' zu entwickeln und nicht für alles zunächst
Unerklärliche 'griechische Hypothesen' zu bemühen, die ihrerseits

in der Regel ex silentio gewonnen werden und zur Deutung

der Phänomene wenig beitragen können. Solche Zuspitzung

hat natürlich die Annahme zur Voraussetzung, daß sich
auch an Derivaten Konstanten literaturgeschichtlichen Denkens

aufzeigen lassen. Mir ist immer jenes philologische
Verfahren unverständlich geblieben, das sich bei der Erforschung
von Rezeptionsvorgängen auf die Feststellung: "X hat dieses

oder jenes von Y übernommen" beschränkt. Im Falle der

Grabepigramme könnte man fragen: "Warum neigen Autoren
verschiedener Zeiten und Kulturen dazu, in der fingierten oder
realen Situation des Lebensendes, diese oder jene Äußerung zu
tun?" Wenn sich dann zeigte, daß der Tod, die definitive unter
allen Bruchstellen, Anlaß zur Feststellung literaturhistorischer
Verbindlichkeiten, d.h. Kontinuitäten, gibt, hätte man dies zu
akzeptieren und sich von der Vorstellung zu verabschieden, daß
sich Literatur auch nur einen Augenblick ohne den Bezugsrahmen

der Geschichte realisieren lasse.

E. Fantham: Your quotation of the epigram attributed to
Pompilius, Pacui discipulus dicor, porro is fuit <Enni>, made

me consider the difference between the representation of
rhetorical succession from master-model to pupil in e.g. Cic.
de orat. 2.88-98, Brutus, passim, and that of poetic succession,

especially as acknowledged by the poets themselves. The orators

are defined both by their similarity to their teachers, and



30 DISCUSSION

the component of their own nature (ingenium) or choice
(voluntas). But poets do not seem to attempt this for themselves.

One reason is the respect (your Ahnenverehrung) and gratitude
{officium) he must feel, but surely there is also a generic
hindrance, both in the higher and the 'middle' genres of poetry
(such as elegy). It seems the poet cannot formulate how he has

advanced beyond his model (though he can claim independence

elsewhere as first to adapt a genre into Latin). Do you
see this as a problem of generic decorum, so that we must
always wait for the next generation (or the critic) to formulate
each poet's originality?

J. P. Schwindt-. Mir scheint, daß Ihre Vermutung ziemlich das

Richtige trifft. Mit genaueren Bestimmungen dessen, was ihre

Innovationsleistung ausmacht, sind die meisten römischen
Autoren sehr zurückhaltend. Man wird sich für gewöhnlich an
die Proklamationen des 'Erstheitsanspruches' halten müssen.
Die immanente Literaturgeschichte erstreckt sich aber natürlich

nicht nur auf die expliziten Selbsteinschätzungen der

Autoren, sondern erfaßt darüber hinaus das schwer überschaubare

Feld der versteckten, zum größeren Teil bildsprachlichen
Referenzen auf literaturgeschichtliche und literaturkritische
Fakten. Immanente Literaturgeschichte und (immanente) Poetik

sind schlechterdings nicht zu trennen.

M. Citronr. Trovo molto interessante l'idea deH'epitaffio
come nucleo primitivo-primario della storia 'implicita della

poesia latina. L'epitaffio e forse, piü in generale, il nucleo pri-
mitivo della biografia: al momento della morte, tipicamente, si

riepiloga la vita, ma la specifica rilevanza dell'epitaffio per la

storia della letteratura implicita e confermata appunto dal fatto
che piü volte i poeti latini lo hanno scelto come modo di par-
lare di se stessi. Un modo che tende certo a conferire un'idea di
autonomia e unicitä alia propria esperienza di poeti. Nel caso

degli epigrammi su Nevio, Plauto, Pacuvio e comunque rile-
vante che non siano autentici. In essi puo certo essere espresso



LITERATURGESCHICHTSSCHREIBUNG 31

in forma tipica ciö che era ritenuto normale che un poeta
grande — o quel poeta grande — pensasse di se. Ma in questi
epigrammi possono essere state applicate a quei poeti categorie
concettuali proprie di un momento culturale diverso. In questi
epigrammi si riconoscono motivi giä ricorrenti in epigrammi
greci per artisti e scrittori.

In Ovidio trist. 4,10 la StocSoyy) e inserita in un contesto che

costituisce un efficace passo di storia letteraria implicita: Ovidio

afferma la stretta continuita della propria poesia con la poe-
sia della 'prima generazione' augustea. Ma scrive dall'esilio, da

una 'morte' causata dall'aprirsi di una nuova etä nel rapporto
dei poeti col potere. Guarda con rimpianto a una etä letteraria
cui egli stesso apparteneva e che si e chiusa. Questo passo,
scritto quando Augusto e ancora al potere, e la prima profes-
sione di coscienza epigonale nella poesia latina 'postaugustea'.

St. Hinds\ A thought arising from your application to
German-language philology of D.H. Lawrence's recommendation
"Never trust the artist". It seems to me that, at least in Anglophone

philology, certain authors and certain periods have

traditionally enjoyed more of this kind of 'trust' from modern

literary historians than have others. By and large, modern

attempts to place favoured artists such as (say) Catullus or Virgil

in literary history have involved an attempt to recover
Catullus' or Virgil's own aesthetic and literary-historical
categories, and to canonize these as the appropriate categories
within which to judge them. In contrast, modern attempts to
place less favoured artists such as (say) Silius or (until a generation

ago) Ovid have involved a distrust of those artists' own
categories, and instead, at times, a literary-historical canonization

of ancient judgements applied to them by others', for Ovid
Quintilian's nimium amator ingenii sui (inst. 10.1.88); for Silius

Pliny's maiore cura quam ingenio (epist. 3.7.5).
This leads me (tangentially) to a broader reflection on how

old-fashioned Roman literary history has tended to involve, in
its Anglophone guise, a heady and rather unexamined mixture



32 DISCUSSION

of descriptive and evaluative criticism. "Why did X succeed as

an artist?" and "Why did Y fail as an artist?" have long been

dominant questions — but usually asked in such a way that
the fact of X's artistic success or of Y's artistic failure is somehow

placed beyond question.

J. P. Schwindt: Ich stimme Ihnen zu — mit dem einzigen
Vorbehalt, daß ich das von Ihnen beobachtete Ungleichgewicht
in der Rezeption positiv oder negativ vorbewerteter Autoren
nicht für ein angelsächsisches, sondern supranationales
Problem 'traditioneller' Literaturforschung halte. Umso mehr
scheint es geraten, die Evaluationsverfahren der antiken
Literaturkritik regelmäßig mit den Selbstbewertungstechniken der
Autoren abzugleichen. Die Klärung der antiken Selbst- und
Fremdreferenzen ermöglicht die fortschreitende Korrektur
unseres Bildes von der antiken Literaturgeschichte, wie umgekehrt

die methodische Selbstvergewisserung des modernen
Literaturhistorikers zur Zurückhaltung gegenüber vorschnellen
Übertragungen mahnen sollte. Rezeptionsforschung hat ihren
Ort evidentermaßen nicht im Nach- und Ausgang der
Geschichte, sondern liegt im Idealfall aller philologischen
Detailarbeit voraus. Sie tut dies wohl auch, wo sie nicht mit
genügender Reflexion einhergeht. Nur führt sie dann nicht zur
Philologie, sondern zu neuer 'Mythologie'.

A. Deremetz: Pensez-vous qu'il soit utile, dans l'etude des

epigrammes ou des epitaphes qui nous ont ete transmises sur
les auteurs, de distinguer entre celles, externes, emanant des

grammairiens et des antiquaires tels Varron ou Aulu-Gelle, et
les simulacres internes, composes par les ecrivains sur eux-
memes comme on en trouve chez Ovide et Properce par
exemple?

J.P. Schwindt: Es ist gewiß nicht nur nützlich, sondern sogar
methodisch geboten, diese Ihre Unterscheidung zugrunde zu
legen. Das Manko der 'extern' überlieferten 'Zeugnisse': der



LITERATURGESCHICHTSSCHREIBUNG 33

fehlende originäre Kontext wird, wie ich glaube, in einigen Fällen

um ein Vielfaches wettgemacht: nämlich dann, wenn uns
eine oder mehrere zeitgenössische Statements durch den Traden-

ten mitgeliefert werden, wie es im oben zitierten Gellius-
Abschnitt der Fall ist. Die versuchte Rekontextualisierung kann
zwar die ursprüngliche 'Umgebung' nicht ersetzen, stellt aber

in nuce eben jenen philologischen Akt vor, den der moderne
Rezipient, gleich ob er nur die Inschrift oder auch ihren Rahmen

kennt, wiederholt. Zu warnen ist in jedem Fall vor allzu

großem Zutrauen in die Unterscheidung epigraphischer von
spezifisch 'literarischen' Problemen. Die inschriftliche 'Literatur'

kennt die ganze Palette hermeneutisch-ästhetischer Kunstgriffe.

Nicht nur spielt die Literatur (die Elegie) mit der

epigraphischen Fiktion, die Inschriften selbst machen regelmäßig
Anleihe bei der (fiktionalen) Literatur.

A. Kerkhecker: Im Anschluß an Stephen Hinds möchte ich

gerne die Frage nach dem Wesen der Literaturgeschichte noch
einmal aufgreifen. Wenn wir über Literaturgeschichtsschreibung

der Antike nachdenken, stellt sich ja zugleich die Frage,
was wir uns unter Literaturgeschichte vorstellen, was wir uns

erwarten, was wir gelten zu lassen bereit sind. Im Kontrastbegriff

der Ereignisliteratur und in Ihrem Bild vom Wald einsam

ragender Säulen setzen Sie — zu Recht, wie ich meine — voraus,

daß wir nach einem geschichtlichen Zusammenhang
suchen. Ich frage mich, wie dieser Zusammenhang zustande
kommt. Wie können wir den Wald vor lauter Säulen sehen
lernen? Wie wird aus der i-Koyr\, dem isolierten Wendepunkt, der
verstehbare Zusammenhang einer Epoche? Kehren wir an
diesem Punkt nicht — aus guten Gründen — zur Kunstgeschichte,

zur Stilgeschichte zurück?

J.P. Schivindt: Gibt es die Literaturgeschichte ohne Hegel?
Läßt sie sich schreiben — die Literaturgeschichte, die ohne die

teleologische Zuspitzung wie die harmonisierende Rundung
auskommt, die sich nicht durch falsche Ereiferung für ihren



34 DISCUSSION

Gegenstand verführen läßt, den planen Boden der beschreibenden

Analyse zu verlassen? Ich darf mich, glaube ich, mit Ihnen
in dem Punkt einig wissen, daß die Kunst- und Stilgeschichte
vor dem Hintergrund des Scheiterns diverser modischer

Strömungen emanzipatorischer Literaturgeschichtsschreibung ihre
nicht ganz überraschende Rehabilitation erfahren hat. Strikte
Gegenstandsbezogenheit schafft aus sich selbst genügend
Freiräume für mannigfache Bezüge, seien es zeithistorische,
seien es traditionale. Mit der Ereignisliteratur ist es wie mit der

sogenannten Autonomieästhetik. In einem vulgären Sinne als

'hohe' und sich selbst genügende Diskursform gefaßt, ist sie —
als Forschungsgegenstand — obsolet. In einem anderen Sinne,
der sich stärker auf die Modalität der Ereignishaftigkeit des

Ereignishaften richtete, ist sie in der griechisch-lateinischen
Literaturwissenschaft noch fast ganz unausgeschöpft. Einstweilen

wird uns der 'Wald' immer nur so sehr Wald zu sein scheinen,

wie der Blick desjenigen nicht trügt, der die Säulen
zusammensieht.

E.A. Schmidt: Ich greife, im Blick auf die Grundfrage unserer

Konferenz, einige Formulierungen Ihres Vortrages auf und
stelle zu ihnen jeweils eine Gegenfrage:

Die "Gefährdung des Historischen" (S. 18) durch das Neue,
Erstmalige, die Erfindung. Frage: Ist das Neue nicht gerade
eine Kategorie des Geschichtlichen und der rtpcoxoc; eüpsTY)<; der
Motor in der antiken Kulturgeschichtsschreibung?

Die göttliche Inspiration situiert den "Autor jenseits des

historischen Raums"; er steht "prinzipiell außerhalb der
Geschichte" (S. 16). Frage: Sind göttliche Stimmen und
Orakelsprüche nicht immer okkasionell und geschichtlich? Reagieren

die Musen nicht auf konkrete Fragen des Dichters in
spezifischen historischen Momenten?

Die "Literatur ist 'nur' Ereignis", nicht Geschichte (S. 15).

Frage: Ist 'Ereignis' nicht eine eminent geschichtliche Kategorie?
Alle diese Fragen laufen auf die eine Frage hinaus, ob wir

nicht Literaturgeschichte in dem Sinn als Geschichte verstehen



LITERATURGESCHICHTSSCHREIBUNG 35

können, daß für sie auch Diskontiniutät, Traditionsbruch,
Neues und Unerwartetes, Ereignisse, d.h. historische Kategorien

mit konstitutivem Vergangenheits- und Zukunftsbezug,
charakteristisch sind.

J.P. Schwindt: Die Frage ist in der Tat ganz entscheidend,
und ich will nicht verhehlen, daß geschichtliche Prozesse mir
dann besonders fesselnde Gegenstände der Forschung zu sein

scheinen, wenn sie deutlich durch die von Ihnen noch einmal

genannten Kategorien mitbestimmt sind. Ich möchte Ihre

Frage, wenn Sie erlauben, noch zuspitzen und zu bedenken

geben, ob Geschichte nicht sogar wesentlich auf das Vorhandensein

dieser Kategorien der Diskontinuität angewiesen ist,

um als Geschichte erkennbar, ja möglich zu werden. Jeder wie
immer geartete Fortgang einer Erzählung bedeutet Korrektur
und Umlenkung aller vorgeschalteten Momente.

Meinen Beitrag heute verstehe ich als Intervention in dem
nicht erst seit gestern bestehenden Konflikt der Literaturtheorie

und Ästhetik einerseits, der Literaturgeschichte andererseits.

Letztere wird von der Literaturwissenschaft gerne als

universitäre Pflichtübung, als Inventar getreulich überlieferter
Lehrmeinungen angesehen. Daß sie in sich selbst von diversen
elementar-ästhetischen Vorgängen strukturiert ist, gerät leicht
in Vergessenheit. Aber auch daß diese Bausteine selbst
wiederum ein Moment von Geschichtlichkeit besitzen, wird man
nicht ernsthaft bezweifeln. Um die Literaturgeschichte als

immanente fassen zu können, habe ich die 'akademische'
Perspektive bewußt ausgeklammert, also nicht nach werkimmanenten

Praefigurationen geschichtlicher Darstellung, sondern
den 'Bausteinen' geschichtlichen Bewußtseins Ausschau gehalten.

Dabei bin ich auf den, wie ich glaube, charakteristischen

Zwiespalt der 'Immanenten Literaturgeschichte' aufmerksam

geworden, daß sie noch nicht historisch genug ist, sich als

Literatur zu kennen, und zugleich doch nicht so sehr dem

Ereignis, das sie bespricht, verhaftet ist, um nicht bereits

geschichtlich zu sein.



36 DISCUSSION

A. Deremetz-. Ne pensez-vous pas qu'il conviendrait, s'agis-

sant du modele qui informe les representations internes de

l'histoire litteraire implicite, de preferer celui de la gentilicite ä

celui de la genealogie, dans la mesure ou il constitue une cate-

gorie indigene qui informe largement 1'ideologic culturelle
romaine (cf. le concept de 1 'homo novus litteraire)?

J.P. Schwindt: Sie benennen da einen wichtigen Aspekt
römischen Traditions- und Kontinuitätsverständnisses, den ich
in meinen Ausführungen zum genealogischen Denken
vielleicht hätte berühren sollen, wenn nicht müssen. Allein, ich
bin nicht sicher, wie tragfähig soziologische Kategorien in der
lateinischen Literaturwissenschaft zum gegenwärtigen
Zeitpunkt sind, so sehr ich, wie Sie, überzeugt bin, daß sie für
römische Autoren eine bedeutende Rolle gespielt haben. Auch
von aller religionssoziologischen Spekulation habe ich mich aus
dem gleichen Grunde fern gehalten. Aber Vorstellungen wie
die des literarischen homo novus und des ganzen Bildfeldes
rebus novis studere verdienen zweifellos gründlichere Untersuchung.

M. Citronr. In che senso la coscienza epigonale andrebbe
distinta dalla coscienza storico-letteraria? II senso di esauri-

mento degli spazi in Manilio, tipico della coscienza epigonale

postaugustea, mi pare mostri appunto coscienza di trovarsi in
un certo momento dello sviluppo della poesia latina.

J.P. Schwindt-. Auf den ersten Blick spricht vieles dafür, daß
die epigonale Disposition den idealen Nährboden für die
Ausbildung eines literaturhistorischen Bewußtseins bildet, ja daß
sich in der Epigonalität literaturgeschichtliches Denken am reinsten

verkörpert. Es ist genau diese Annahme, die zum wachsenden

Mißkredit der Literaturgeschichte in der Literaturwissenschaft

geführt hat. Gerade für die römische Literatur hängt viel
davon ab, wie wir uns zu den antiken Angeboten epigonaler
Selbstpositionierung verhalten. Es gibt nicht nur die Nachfolge



LITERATURGESCHICHTSSCHREIBUNG 37

aus Pietät, sondern, um das andere Extrem zu fassen, auch die
lustvolle Unterwanderung des selbstgewählten Vorbildes. Der
reine Götzendienst konnte, genau besehen, auch die Sache des

Silius und jüngeren Plinius nicht sein. Andererseits muß auch
das dezidierte Neuerertum die Neuartigkeit seiner Entwürfe am
Alten ermessen. Geschichtliches Denken ist die condicio sine qua
non noch der fortschrittlichsten Kunst. Worüber hinweg sie

fortschreitet, davon muß sie sich Rechenschaft geben; das zu
Überwindende ist im literarischen Akt immer präsent; die
Literaturgeschichte ist die Folie, vor der schon Archilochos und die
älteste Chorlyrik arbeiten. Korrigieren Sie mich, aber fast
scheint mir das Epigonale der Ort zu sein, wo die Literaturgeschichte

am wenigsten zuhause ist, denn hier wird sie zum
vorläufigen Stillstand gebracht in der scheinbaren Wiederholung.
Es hängt am Reflexionsvermögen der Epigonen, ob sie für
Literaturhistoriker oder ihr Gegenteil gelten müssen. Auch beim

Epigonen ist, wenn er sich selbst dazu erklärt, der Grundsatz

beherzigenswert: "Never trust the artist".

E. Fantham: I wanted to follow up your valuable citations of
Velleius and Manilius by considering them together as men of
the generation most acutely aware of coming after high classicism.

It seems to me that each goes to special length to clarify
and refine his representation of the literary moment, Manilius
with his brilliant revision of the Callimachean "flooded river"
(51-52) and adaptation of the progress metaphor to his own
theme of studying the heavenly bodies (58-59; see Katharina
Volk, forthcoming) and Velleius with his careful adjustment of
Roman literary history to match the Greek record, genre by
genre (cf. K. Heldmann, Antike Theorien über Entwicklung und
Verfall der Redekunst [München 1982]). Would you like to
comment on the problems and perhaps unfortunate
consequences of Velleius' approach?

J.R Schwindf. Es ist ein ausgesprochen glücklicher Gedanke,
Velleius' und Manilius' Ansichten von der Literaturgeschichte



38 DISCUSSION

miteinander ins Verhältnis zu setzen. Es ist evident, daß die
Kenntnis des Velleianischen Modells (von der wir nicht ausgehen

dürfen) Manilius in den Stand gesetzt hätte, bestimmte
Widersprüche seiner Konstruktion einer innovativen
Nachfolgerschaft zu mildern, wenn nicht auszuschalten. Der entscheidende

Unterschied ist natürlich, daß Vellerns, wie kunstvoll
auch immer, nicht eigentlich als Künstler Kunstgeschichte
schreibt. Auch hat er es nicht mit der Geschichte der 'eigenen'
Gattung zu tun, er ist nicht wirklich involviert, liefert stattdessen

exempla seines kyklischen Bildes der Literaturentwicklung.
Manilius kommt mit der selbst gesetzten Aufgabe, in neuen
Bahnen zu dichten, nicht zu Rande, die Linearität seines

geschichtlichen Denkens wird ihm zum Verhängnis. Eine
überzeugende Gesamtdarstellung seiner poetologischen Reflexionen
ist ein wirkliches Desiderat.


	Literaturgeschichtsschreibung und immanente Literaturgeschichte : Bausteine literarhistorischen Bewusstseins in Rom

