
Zeitschrift: Entretiens sur l'Antiquité classique

Herausgeber: Fondation Hardt pour l'étude de l'Antiquité classique

Band: 46 (2000)

Artikel: Augustus und die Macht der Archäologie

Autor: Hölscher, Tonio

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-660853

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-660853
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


VI

Tonio Holscher

AUGUSTUS UND DIE MACHT DER ARCHÄOLOGIE

The halo of their resplendent fortune
may dazzle, but it cannot blind,

the critical eye.
Ronald Syme

I. Zeugnisse und Ansätze: verbal versus materiell/visuell

Es ist erst wenige Jahrzehnte her, daß historische Bucher
über Augustus in wesentlicher Hinsicht auf archäologische
Zeugnisse begründet werden. Das hangt zum einen mit
allgemeinen Veränderungen der archäologischen Forschung, zum
anderen mit einem ebenfalls allgemeinen Wandel des Konzepts
der Historie zusammen.

Die Klassische Archäologie hatte seit den Zeiten des

Historismus im spateren 19. Jahrhundert eine starke Tradition der

Erschließung und Interpretation historisch signifikanter Denkmaler

entwickelt. Fur die Epoche des Augustus gehören
seitdem die Bildnisstatue von Prima Porta, die Ära Pacis und
andere Monumente zum festen Bestand der Forschung1. Das
Ziel war im wesentlichen die Deutung und Entschlüsselung
einzelner Denkmaler im Rahmen ihrer Zeit, wie sie aus schriftlichen

Quellen bekannt war. Diese Tradition lebte als schmale

Unterstromung auch nach dem 1. Weltkrieg fort, als das Fach

' G Henzen, "Scavi di Primaporta", in Bdl (1863), 71-78, F v Duhn,
"Uber einige Basreliefs und ein romisches Bauwerk der ersten Kaiserzeit", in
Miscellanea Capitolina (Roma 1979), 11-16



238 TONIO HOLSCHER

stark von Fragen der künstlerischen Form dominiert war und
allenfalls über die Brücke der Geistesgeschichte mit der
allgemeinen Historie in Verbindung kam2. Historismus und
Geistesgeschichte hatten miteinander gemein, daß die archäologischen

Hinterlassenschaften zwar auf willkommene Weise die
literarischen Zeugnisse bestätigen, ergänzen, in einzelnen Fällen

auch korrigieren konnten — daß sie jedoch nicht als

Zeugnisse eines Lebensbereichs sui generis verstanden wurden.
Gerhard Rodenwaldts Schrift "Kunst um Augustus" zeigt
bereits im Titel, daß Bildwerke und Denkmäler im Grund als

dekoratives Beiwerk der eigentlichen Staats- und Herrschaftsformen,

bestenfalls als 'kulturelles Erbe' Europas bis in die

eigene monumentale Zeit betrachtet werden3. Für Ronald
Syme und seine Perspektive des politischen Kampfes gab es

daher aus der Archäologie seiner Zeit kaum brauchbare
Impulse4.

Erst seit den 60er Jahren dieses Jahrhunderts wird Archäologie

zunehmend als umfassende Wissenschaft historischer
Kulturen begriffen: als Erforschung der materiellen Lebenswelt,
der Bau- und Bildwerke und ihrer visuellen Evidenz, die

grundsätzlich von den verbalen und literarischen Sektoren
menschlicher Kultur verschieden sind. Für die Epoche des

Augustus wurden dabei vor allem die Formen der städtischen
Lebensräume, die allgegenwärtige 'Macht der Bilder' und der
darin zum Ausdruck kommende mentale Habitus als zentrale
historische Phänomene erschlossen5. Eine wichtige methodi-

2 Dazu K. SCHEFOLD, "Die Klassische Archäologie nach dem ersten
Weltkrieg", in Altertumswissenschaft in den 20er Jahren, hrsg. von H. FLASHAR (Stuttgart

1995), 183-203; A.H. BORBEIN, "Die Klassik-Diskussion in der Klassischen

Archäologie", ibid., 205-245.
3 G. RODENWALDI, "Kunst um Augustus", in Die Antike 13 (1937),

153(sic)-l96. Dazu A.H BORBEIN, "Gerhard Rodenwaldts Bild der romischen
Kunst", in Romische Geschichte und Zeitgeschichte in der Altertumswissenschaft
wahrend des 19. und 20. Jhs., hrsg. von E. GABBA, K. CHRIST (Como 1990),
175-200.

4 Immerhin z.B The Roman Revolution (Oxford 1939), 472-473. Dazu Beitrag

Fergus Millar, oben S. 1-30, und Diskussion.
5 S. unten.



AUGUSTUS UND DIE MACHT DER ARCHÄOLOGIE 239

sehe Grundlage für das Verständnis der Bildkunst war dabei
Erwin Panofskys kunstgeschichtliche 'Ikonologie'.

Die historische Forschung ihrerseits war lange Zeit stark
auf Phänomene der verbalen Uberlieferung orientiert. Das

gilt nicht nur für die konkrete Ereignisgeschichte, es gilt in
anderer Weise auch für Theodor Mommsens folgenreiche
staatstheoretische Betrachtungsweise, ebenso für die
Erforschung der ideellen Wertbegriffe seit Richard Heinze, nicht
zuletzt auch für das prosopographische Unternehmen von
Ronald Syme. Diese auf den ersten Blick sehr heterogenen
Ansätze haben eines gemeinsam: Sie betreffen durchweg
Phänomene, die in verbaler Weise explizit gemacht werden können:

konkrete Vorgänge, individuelle Personen, politische
Institutionen, staatstheoretische Konzepte, ideelle Diskurse.
Die Fixierung auf sprachliche Zeugnisse implizierte somit
über lange Zeit einen Vorrang konkreter, definiter und
bewußter Faktoren; sie blendete dagegen die visuellen
Wirkungen der Monumente und Bildwerke ebenso wie die

Gegenstände und Situationen der materiellen Lebenskultur
weitgehend aus. Diese Bereiche der historischen Wirklichkeit
sind zwar in der Sprache und den Begriffen der Wissenschaft

weniger präzise zu beschreiben; sie fielen gewissermaßen der
Tatsache zum Opfer, daß die historische Wissenschaft sich im
Medium der Sprache bewegt und darum auch sprachliche
Zeugnisse mit Vorrang betrachtet. Gleichwohl haben Lebenskultur

und Bildwerke ihre eigene materielle und visuelle
Evidenz. Sie erschließen Phänomene, deren historische Schubkraft
erst in neuerer Zeit deutlicher gesehen wird: charismatische

Wirkung, ideologische Aufrüstung, materielle und psychologische

Lebensqualität, kollektive Befindlichkeiten und Mentalitäten.

Für Augustus und die gesamte römische Kaiserzeit war es

Andreas Alföldi, der mit seiner untheoretischen, seismographischen

Sensibilität die Begrenztheit des rigiden Ansatzes von
Mommsen aufgebrochen und die mentalen und emotionalen
Aspekte des Kaisertums in Tracht, Insignien und Zeremoniell



240 TONIO HOLSCHER

zur Geltung gebracht hat6. Damit aber war auch die gesamte
Welt der visuellen Wirkungen und Erfahrungen aufgeschlossen,

und die Bildwerke waren nun nicht mehr eine Arabeske

um den harten Kern der 'eigentlichen' Geschichte, der Ereignisse,

Personen und Institutionen, sondern bezeugten ein
zentrales historisches Feld, auf dem entscheidende Wirkungen und
Entwicklungen stattfanden. Es dauerte lange, bis dieser Ansatz
breitere Anerkennung fand, aber heute kann man wohl sagen,
daß das Verständnis für die Begründung des römischen Kaisertums

— im vollen historischen Sinn — umso überzeugender
gelingt, je mehr neben den politischen, gesellschaftlichen und
wirtschaftlichen Faktoren auch die Veränderungen der materiellen

Kultur, des herrscherlichen Charismas, der visuellen
Selbstdarstellung, des kollektiven Lebensstils und des mentalen
Habitus in das Bild einbezogen werden.

II. Perspektiven der archäologischen Historie

Das führt auf die allgemeine Frage, welches Potential in
archäologischen Zeugnissen für historische Fragen liegt.
Zunächst setzen einige grundsätzliche Umstände die archäologische

Uberlieferung von anderen Zeugnisgattungen ab:
1) Archäologische Zeugnisse enthalten, im Gegensatz zu

Schriftquellen, Informationen von sehr unterschiedlicher
Intentionalität. Bildwerke und signifikante Bauwerke können
komplexe Botschaften ihrer Auftraggeber an Mit- und Nachwelt

enthalten, ähnlich wie literarische Werke. Dabei stellen die
Bildwerke allerdings in der Regel weniger individuelle Aussagen

ihrer Autoren dar, sind mehr affirmativ in das öffentliche
und private Leben eingebunden, entsprechen stärker dem

gesellschaftlichen Konsens und spiegeln verläßlicher kollektive
Vorstellungen. — Daneben steht die Menge der materiellen

6 A. AlföLDI, "Die Ausgestaltung des monarchischen Zeremoniells am
romischen Kaiserhofe", in MDAI(R) 49 (1934), 1-118, DERS., "Insignien und Tracht
der romischen Kaiser", tbid. 50 (1935), 1-171.



AUGUSTUS UND DIE MACHT DER ARCHÄOLOGIE 241

Gebrauchsgegenstände, die mehr oder minder stark in ihrer
Funktion aufgehen und ihren Zeugniswert kaum als intentio-
nale 'Botschaften', sondern als unbeabsichtigte 'Spuren' haben.
Das bedeutet einen geringeren Grad an bewußter Selbst-Bezeugung,

dafür aber größere Freiheit von zeitspezifischer Eigen-
Deutung und somit größere materielle Authentizität.

2) Archäologische Zeugnisse sind, im Gegensatz zu literarischen

Werken, in der Regel nicht durch die Zeiten bewußt
rezipiert und bewahrt worden, sondern wurden zerstört, verloren
ihre Funktion, gerieten unter die Erde, waren zufälligen
Bedingungen der Erhaltung ausgesetzt und wurden in der Neuzeit oft
ohne spezifische Absichten wieder entdeckt. Sie sind darum
nicht in dem Maße wie literarische Texte einer intentionalen
Selektion späterer Epochen ausgesetzt und spiegeln daher in
ihrer vielfach intentionsfreien Uberlieferung getreuer die
Verhältnisse der Antike. Unter Schriftzeugnissen sind in dieser

Hinsicht nur Inschriften und Papyri vergleichbar7.
Gewiß lassen archäologische Zeugnisse viele Fragen des

Historikers ohne befriedigende Antwort. Handlungen und
Schicksale, politische Konflikte und staatstheoretische Diskurse
werden weder mit Bildwerken noch mit Gegenständen der
Lebenskultur realisiert und sind nur aus Schriftquellen erkennbar.

Andererseits ergeben archäologische Zeugnisse Einsichten
in Sektoren des historischen Lebens, die von schriftlichen
Quellen weit weniger erhellt werden.

— Die Lebensräume, städtische Siedlungen, ländliche
Territorien, Gebirge und Meere, sind eine gestaltete oder bewältigte
Umwelt, die ihrerseits wieder alle Formen des kollektiven und
individuellen, öffentlichen und privaten, funktionellen und
symbolischen Lebens prägt.

7 Selbstverständlich ergibt auch die Ausgrabung und Erschließung archäologischer

Zeugnisse kein verzerrungsfreies Bild, sondern ist in hohem Maß von
spezifischen Interessen der modernen Forscher geprägt. Aber bei jeder Grabung
werden dem Zufall doch sehr weite Grenzen geöffnet, so daß in Museen und
Magazinen zumeist ein weit weniger gefiltertes Spektrum antiker Kultur vor
Augen steht als in den tradierten literarischen Texten.



242 TONIO HOLSCHER

— Die materielle Kultur dokumentiert einerseits die
faktischen ökonomischen Verhältnisse, Wirtschaft und Handel,
damit zusammenhängend aber auch die ideellen Lebensstile

mit ihren gesellschaftlichen und kulturellen Optionen.
— Die politischen Denkmäler sind symbolische Demonstrationen

von Macht, mit denen Herrscher oder Gemeinschaften
die öffentlichen Räume besetzen und dort den Anspruch auf
Anerkennung, Ruhm und Gedächtnis zur Geltung bringen.

— Die Bildwerke und ihre Themen, in öffentlichen und
privaten Lebensräumen, stellen ein reiches Repertoire von
vorwiegend kollektiven Vorstellungen und Leitbildern dar, die
einerseits die anthropologische und politische Mythologie,
andererseits die lebensweltlichen Verhaltensmuster und Mentalitäten

betreffen.

— Die künstlerischen Stilformen, wenn sie sinnvoll betrachtet
werden, dokumentieren visuelle Standards und Normen des

Geschmacks, die nicht nur für Produkte der Kunst, sondern
auch für die allgemeine Gestaltung der Lebensformen Geltung
haben.

III. Neuere Forschungen: Tendenzen und Perspektiven

Die archäologischen Forschungen zu Augustus während der
letzten Jahrzehnte wurden in den 80er Jahren in drei großen,
sehr unterschiedlichen Synthesen zusammengefaßt. Erika
Simon entfaltet in ihrem Augustus-Buch (1986), wie der
Untertitel ankündigt, Kunst und leben in Rom um die Zeitenwende,

ein reiches kulturhistorisches Panorama von Bildkunst
und Architektur, Literatur und Religion8. Der Kaiser und die
neue Staatsordnung erscheinen aus dieser geistesgeschichtlichen
Perspektive vor allem als Rahmenbedingung der reichen kulturellen

Entwicklung, die Wechselwirkungen zwischen Politik
und Kultur werden eher thematisch als funktional gesehen.

8 E. SIMON, Augustus. Kunst und Leben in Rom um die Zeitenwende (München

1986).



AUGUSTUS UND DIE MACHT DER ARCHÄOLOGIE 243

Dezidiert politisch ist dagegen der Ansatz von Paul Zanker
(1987), der seine analytische Kraft aus den Erfahrungen der
68er Bewegung gewinnt und von dort ausgehend die Bedeutung

der öffentlichen Repräsentation in Bau- und Bildwerken
für die Konstruktion politischer Macht untersucht und hinterfragt9.

Die 'Macht der Bilder' wird hier in einem emphatischen
Sinn funktional gesehen, als politisch-visuelle Manifestation
erkannt und im Kräftespiel zwischen Herrscher und Gesellschaft

betrachtet. In den Bildthemen wie in den künstlerischen
Stilformen wird ein mentaler Habitus diagnostiziert, der
vielleicht wirkungsmächtiger als die politischen Institutionen oder
die Aktivitäten und Schicksale der politischen Protagonisten
war. Hierin liegt ein diametraler Gegensatz zu der grimmigen
Analyse von Ronald Syme: letztlich ein Gegensatz zwischen
dem Blick auf die Individuen und soziale Gruppen mit ihren
Aktionen und Schicksalen einerseits — und auf die ideologischen,

mentalen und emotionalen Tendenzen und Verhältnisse
andererseits.

Diese neue Sicht wurde 1988 in der Berliner Ausstellung
Kaiser Augustus und die verlorene Republik einem größeren
Publikum vermittelt10. Wie kurz diese eigentlich 'politische'
Phase der Forschung aber war, wird in Karl Galinsky's Augustan

Culture (1996) deutlich11, wo sicher zu Recht gegen die

Vorstellung einer zentral gelenkten Propaganda in Literatur
und Bildwerken — wie sie allerdings nur von gedankenlosen
Epigonen vertreten worden war — eingeschritten, dann jedoch
ein sehr breiter kultureller Pluralismus entworfen wird, in dem

'continuity' und 'change' literarischer und bildkünstlerischer
Formen, 'adaptation' und 'experimentation' zu einem harmonisch

postmodernen Gemälde verbunden erscheinen.

Wie soll es weitergehen? Unter Archäologen ist ein gewisser
Überdruß an Augustus unverkennbar. Das liegt wohl nicht nur

9 P. ZANKER, Augustus und die Macht der Bilder (München 1987).
10 Kaiser Augustus und die verlorene Republik, Ausstellung Berlin (Mainz

1988).
11 K. GaliNSKY, Augustan Culture (Princeton 1996).



244 TONIO HOLSCHER

daran, daß die Zitrone durch allzu intensive Forschung
ausgequetscht ist: Sie hat auch den Geschmack verloren. Ronald
Syme hatte noch vitale Gründe, sich mit Augustus zu befassen.

Die Erfahrung der Diktaturen seiner eigenen Zeit hat ihm das

Verständnis des Augustus nicht verstellt, sondern den Blick für
zentrale Aspekte ungemein geschärft. Wenn wir heute über

Syme reden, so sollten wir vor allem über Berechtigung oder

Notwendigkeit persönlicher Perspektiven und Urteile für die

Geschichtsforschung sprechen.
Gegenwärtig scheint persönliche Stellungnahme aus der

Augustus-Forschung weitgehend verschwunden. Der kritische
Anstoß der 68er Bewegung hat seine Kraft verloren, schon in
Zankers Buch ist er zu einer überlegen-distanzierten Diagnose
der Inszenierung von Macht gemildert12. In den neuesten
Monographien, zuletzt bei Jochen Bleicken, sucht man dagegen

vergeblich nach einer Bestimmung des eigenen Standortes
des Autors13. Bei der Vorbereitung dieses Beitrags habe ich mir
allerdings durchaus die heute offenbar nicht sehr moderne
Frage gestellt, warum ich am Ende des 20. Jahrhunderts ein
Stück meiner begrenzten Febenszeit auf Augustus verwenden
soll, warum wir hier aus vier Fändern eine Woche lang für
Augustus zusammenkommen, und ich würde diese Frage gerne
in diesem Kreis weiterreichen.

Vielleicht führen die Erfahrungen der Gegenwart nicht mehr
so sehr auf die Frage von Ronald Syme, wie Macht durch einen

12 G. ALFÖLDY diagnostiziert in semer Rezension, Gnomon 61 (1989), 407-
418 einen Wandel des Augustus-Bildes m der gegenwartigen Generation, der
"durch die Ideale einer auf Leistung und Erfolg fixierten Gesellschaft, nicht
zuletzt aber auch durch den Wunsch nach einem krisenfesten, wohlgeordneten
Staatswesen mit klar definierten geistigen Werten und uberzeugenden
Staatsmannern motiviert" sei. Zankers Buch wird in diesem Zusammenhang gesehen
"als der eindrucksvollste Versuch unserer Generation, die augusteische
Staatsideologie und davon ausgehend den Charakter der augusteischen Staatsordnung
als auch die staatsmannische Leistung des Augustus zu beleuchten". Ich stimme
der Analyse des Zeitgeistes durchaus zu, sehe allerdings Zankers Einstellung zu
Augustus weniger systemkonform.

13 J. BLEICKEN, Augustus (Berlin 1998). S. auch W. Eck, Augustus und seine

Zeit (München 1998).



AUGUSTUS UND DIE MACHT DER ARCHÄOLOGIE 245

politischen Willen errungen und konstruiert wird, sondern wie
Macht sich in überindividuellen Prozessen, mit vielen Faktoren,

fast selbstläufig konzentriert und kumuliert, das heißt: wie
die prozessualen Entwicklungen zum Teil stärker sind als der
Wille und die Einsicht der Beteiligten. Solche Erfahrungen
wären durchaus auch für die Zeit des Augustus fruchtbar zu
machen: Sie würden eine stärkere Interferenz zwischen den
individuellen Personen und Handlungen einerseits und der

Eigendynamik der Machtbildung und der kollektiven politischen

Mentalität andererseits bedeuten. Das schließt dann
allerdings dezidierte politische Urteile über Personen und
Handlungen, wie bei Ronald Syme, eher aus.

Als Konsequenz daraus könnte sich eine zweite Tendenz

ergeben, daß überhaupt nicht mehr so sehr nach der Entstehung

der Herrschaft gefragt wird — "Wie war das möglich?"

—, sondern nach ihren Leistungen und Auswirkungen. Damit
würden politische Fragen nach der Legitimation und Strategie
von Macht weitgehend ausgeblendet, die aus heutiger Sicht
durchaus noch Aufmerksamkeit verdienen und deren Verlust
m.E. bedauerlich wäre. Andererseits würde dies eine starke

Erweiterung des Blickes auf Ökonomie und Lebenskultur
bedeuten, und darüber hinaus auf die große integrative Kraft,
mit der das multikulturelle Reich zusammengeführt wurde.
Das ist, wie Geza Alföldy kürzlich ausgeführt hat14, angesichts
der Agonie des gegenwärtigen Europa gewiß nicht ohne aktuelles

Interesse.
Lassen sich daraus wissenschaftliche Fragestellungen und

Perspektiven entwickeln? Ich sehe drei denkbare Wege:

— Eine multiperspektivische Sicht. Die Geschichte der

augusteischen Kultur ist bisher im wesentlichen aus der

Perspektive der Initiatoren und Produzenten, der Auftraggeber und
ihrer Berater, kurzum: des Kaisers, der ihn stürzenden Institutionen

und seiner Anhänger gesehen worden. Paul Zankers

14 G. ALFÖLDY, Das Imperium Romanum — ein Vorbild flir das vereinte

Europal (Basel 1999).



246 TONIO HOLSCHER

Ansatz gewinnt von daher seine eindrucksvolle Stringenz, aber

auch seine fast widerspruchsfreie Homogenität: Es ist insofern
ein augusteisches' Buch, als es auch die Krise der Republik aus
der Perspektive der augusteischen Zeit diagnostiziert15. Zweifellos

aber wäre es ein Gewinn, wenn man die Entwicklungen
noch stärker vom Standpunkt des Publikums, vor allem auch
ferner stehender oder gegnerischer Gruppen betrachten
könnte. Ansätze in dieser Richtung sind etwa Werner Ecks

Untersuchungen zum Ende senatorischer Denkmäler oder
Henner von Hesbergs und Paul Zankers Beobachtungen zur
Zurücknahme des repräsentativen Anspruchs von Grabdenkmälern16.

Dies wäre eine Sicht, die an Ronald Symes scharfem
und anteilnehmendem Blick für die Verlierer und Opfer
anschließen könnte. Sie wäre aufgrund der archäologischen Zeugnisse

allein nicht leicht zu realisieren. Aber sie könnte heute
mit einer vernünftig dosierten Zufuhr an Rezeptionstheorie
neu begründet werden.

— Eine Sicht auf die gesamte Lebenskultur des Reiches. Die
Kultur der augusteischen Zeit wurde bisher vor allem vom
Zentrum Rom, von der hauptstädtischen Oberschicht und von
den monumentalen und künstlerischen Höchstleistungen her
betrachtet. Um wirklich zu verstehen, warum Augustus nicht
nur seine Herrschaft durchsetzen konnte, sondern warum sehr
bald auch keine Alternative mehr zu seinem Prinzipat gesehen
wurde, wäre es wichtig, die Veränderungen der Lebensverhältnisse

im ganzen Reich, in allen gesellschaftlichen Schichten
und bis in die alltäglichen Vorgänge möglichst genau zu erkennen.

Ansätze hierzu sind vor allem in Forschungen von Paul

15 ZANKER, Augustus (cit. n.9), 15-41.
16 W. Eck, "Senatorial Self-Representation: Developments in the Augustan

Period", in Caesar Augustus. Seven Aspects, ed. by F. MILLAR and E. SEGAL

(Oxford 1984), 129-167; H. v. Hesberg — P. Zanker, Römische Gräberstraßen
(München 1987), 12-14; H. v. HESBERG, Romische Grabbauten (Darmstadt
1992), 37-42. Neue Wege geht J. ElSNERs interessanter Versuch, die Ära Pacis

vom Standpunkt verschiedener Betrachter zu lesen: "Cult and Sculpture. Sacrifice

in the Ära Pacis Augustae", in JRS 81 (1991), 50-61, der eine eingehende
methodische Diskussion verdient.



AUGUSTUS UND DIE MACHT DER ARCHÄOLOGIE 247

Zanker, Pierre Gros, Geza Alföldy und anderen zur monumentalen

Gestaltung der Städte in Italien, Gallien und Spanien
gemacht worden17. Sie müßten ergänzt werden durch
Forschungen zur Lebenskultur, für die die angelsächsische Anthropologie

weiterführende theoretische Konzepte bereitstellt18.

— Eine komparative Sicht von heute her. Es ist gute
akademische Sitte, die geschichtlichen Phänomene nach den historischen

Maßstäben der betreffenden Zeit zu messen. Dennoch
wird die Sicht des Historikers ungemein geschärft, wenn er
Gewinn und Verlust geschichtlicher Vorgänge und Prozesse,

wie den von der römischen Republik zur Kaiserzeit, gegeneinander

aulwiegt — und dabei kann er sich nicht auf die
Phänomene beschränken, die den Zeitgenossen selbst bewußt
geworden sind. Er wird darüber hinaus den Blick auf andere

Epochen richten, nicht um überall vergleichbare Phänomene
auszumachen, sondern um im kontrastiven Vergleich die
spezifischen Eigenarten schärfer zu erfassen. Das bedeutet eine
methodische Komparatistik, die auch die eigenen Standpunkte
des Historikers einschließt.

IV. Die Politik des Bauens: Dominanz und Konsens

Die Konstruktion der Macht durch Augustus bedeutete
einerseits ein Problem, andererseits ein Ärgernis. Hier liegen
implizite Widersprüche, die in Bau- und Bildwerken sichtbar
werden.

Ein grundsätzliches Problem bestand für Augustus darin,
daß er ein Monopol der Macht benötigte und anstrebte, daß er
diese Macht aber nach den weiterhin geltenden Maßstäben der

17 P. Zanker, Pompeji. Stadtbild und Wohngeschmack (Mainz 1995); Stadtbild
und Ideologie. Die Monumentahsierung hispanischer Städte zwischen Republik und
Kaiserzeity hrsg. von W. TRILLMICH — P. ZANKER (München 1990); P. GROS, La
France gallo-romaine (Paris 1991); s. auch Ders., L'architecture romaine (1996);
G. AlföLDY, Romisches Stadtewesen aufder neukastilischen Hochebene (Heidelberg
1987).

18 Z.B. S.E. Alcock, Graecia capta (Cambridge 1993).



248 TONIO HOLSCHER

Republik nur im freiwilligen Zusammenwirken mit autonomen

politischen Kräften und Institutionen, das heißt durch
Konsens gewinnen konnte.

Ein Ärgernis muß für viele Zeitgenossen daraus entstanden
sein, in welch zielstrebiger Weise einerseits Augustus seine

Dominanz durchsetzte, und in welch widerstandsloser Weise
andererseits die meisten Gruppen der Gesellschaft dennoch das

Spiel des autonomen Zusammenwirkens mitspielten. Die
Spielregeln, die sich dabei ausbildeten, hatten zwar mit den
konkreten Fragen der Machtbildung und der der Staatsführung
nicht viel zu tun, sie gewannen aber bald eine Selbstläufigkeit,
in der sie das Verhältnis zwischen Kaiser und Volk definierten
und stabilisierten. Das wird vor allem in der Politik des Bauens
evident.

Augustus hat die Stadt Rom in einem Ausmaß verändert wie
niemand vor und nach ihm19. Uber weite Teile und lange
Zeiträume muß die Stadt eine riesige Baustelle gewesen sein20.

Einerseits sah Augustus sich bekanntlich als neuen Gründer
Roms. Die zentrale Bedeutung, die er seinen Neubauten in drei

Kapiteln (19-21) seiner Res gestae gibt, läßt erkennen, daß er
diese Neugründung als seine persönliche Leistung in Anspruch

19 Bautätigkeit des Augustus in Rom: s die oben Anm. 8-11 zitierten Bucher
von E. SIMON, K. Galinsky, besonders P. ZANKER sowie den Katalog der Berliner

Augustus-Ausstellung, darin vor allem die Zusammenfassung von F. CoA-
RELLI, 68-80. Wichtig ferner P. GROS, Aurea Templa (Roma 1976). Zu den im
Folgenden besprochenen Bauten in Rom s. grundsätzlich die beiden neuen
Lexika: L. RICHARDSON, A New Topographical Dictionary ofAncient Rome (Baltimore

and London 1992); E.M. STEINBY (ed.), Lexicon Topographicum Urbis
Romae I ff. (Roma 1993 ff.). Zusätzliche Angaben werden hier nur gemacht,
wenn weitere Literatur von Bedeutung ist oder auf bestimmte Arbeiten besonders

hingewiesen werden soll.
20 M. MAISCHBERGER, Marmor in Rom (Wiesbaden 1997). Gleichwohl hat

D. Favro, The Urban Image ofAugustan Rome (Cambridge 1996) das Stadtbild
als ästhetisches und ideologisches Erlebnis nachgezeichnet. Sie setzt dabei
Betrachter voraus, die die Stadt in einem entspannten Habitus betrachten,
bewundern und genießen. Der Begriff des 'Stadtbildes', der die Stadt auf ihre
ästhetische Wirkung reduziert, fuhrt m diesem Sinn leicht zu harmonisierenden
Wahrnehmungen. Die politisch betroffenen Insider werden z.T. recht andere
Gedanken dabei gehabt haben.



AUGUSTUS UND DIE MACHT DER ARCHÄOLOGIE 249

nahm. Wenn er allein in seinem 6. Konsulat (28 v.Chr.) 82

Tempel restaurierte, so ist das nicht nur ein Beweis seiner
überragenden pietas und munificentia, sondern zugleich eine

Okkupierung von Praktiken öffentlicher Aktivität, die bisher Sache

einer breiten Führungsschicht gewesen war. Manche Familien
waren sogar so eng mit bestimmten Gebäuden ihrer Vorfahren
verbunden gewesen, daß sie sich immer wieder zu Restaurierungen

und Neubauten verpflichtet fühlten. Vor diesem

Hintergrund ist die Übernahme von 82 Tempeln in einem einzigen
Jahr ein Fanal, daß nun alle anderen Ansprüche, für die Häuser

der Götter zu sorgen, übertrumpft wurden.
Andererseits aber, das ist in der Forschung weniger betont

worden, trat Augustus selbst in zentralen Bereichen der Stadt

auffällig wenig als Bauherr auf und überließ das meiste anderen

Auftraggebern. Wie wichtig ihm eine breite Beteiligung am
Neubau der Stadt war, zeigt sein Bemühen, die viri triumphales
für Bauprojekte zu gewinnen21. Dabei blieb aber nichts dem
Zufall überlassen: Die Sache hatte System.

Auf dem Forum errichtete Augustus selbst nur drei große
Bauten: den Tempel für den Divus Iulius, die Curia des Senats

und die Rednerbühne22. Keiner dieser Bauten galt seinem eigenen

Ruhm, sondern er demonstrierte damit Respekt und
Verehrung für die wichtigsten institutionellen und ideologischen
Mächte des Staates: für den Senat (Curia), das Volk (Rostra)
und seinen göttlichen Vater. Ehrungen fiir ihn konnten dagegen

nur von anderen erwiesen werden, und sie blieben nicht
aus. Die staatlichen Instanzen Senat und Volk errichteten
neben dem Caesar-Tempel wahrscheinlich schon für den Sieg

von Actium, mit Sicherheit aber nach der Rückgewinnung der
Feldzeichen von den Parthern einen Ehrenbogen, in dem der

21 Suet. Aug. 29,5; 30,2; Tac. Ann. 3,72; Dio Cass. 53,22,2. Dazu E. La
ROCCA, "L'adesione senatoriale al consensus'", in L'Urbs. Espace urbain et histoire
(Roma 1987), 354-356; Favro, The Urban Image (cit. n.20), 123.

22 Zum Folgenden generell P. ZANKER, Forum Romanum (Tubingen 1972);
F. COARELLI, IIForo Romano II (Roma 1985); La Rocca, in L'Urbs (cit. n.21),
350-354.



250 TONIO HOLSCHER

siegreiche Augustus als Ziel- und Endpunkt der ganzen römischen

Geschichte gefeiert wurde23. In der Curia stifteten sie

den goldenen Ehrenschild, auf dem seine politischen Tugenden
gerühmt wurden: in signifikanter Weise zu Füßen jener
Victoria-Statue aufgestellt, mit der der siegreiche Feldherr seine

Herrschaft symbolisch an die Gemeinschaft zurückgegeben
hatte24. Hinzu kamen Bildnisstatuen auf dem freien Platz: ein
Reiterstandbild (43 v.Chr.) bei den Rostra und ein Bildnis auf
einer Säule mit den erbeuteten Schiffsschnäbeln von Nau-
lochos25. Damit waren, und zwar gleich zu Beginn der neuen
Staatsordnung, die Verhältnisse festgelegt: Die Initiativen
lagen beim neuen Machthaber, er setzte sie aber demonstrativ
zur Anerkennung der konstitutionellen Instanzen des Staates

ein — und diese antworteten mit Bezeugungen von Verehrung
und Konsens, die sich evident auf die Monumente des Kaisers

bezogen.
Hinzu kam der kalkulierte Applaus von Vertretern verschiedener

gesellschaftlicher Gruppen. Die Regia war bereits 36
v.Chr. von Cn. Domitius Calvinus, einem Anhänger Octavi-
ans, erneuert worden. Dagegen hatte L. Munatius Plancus den
Neubau des Saturn-Tempels wohl bald nach seinem Triumph
von 43 v.Chr., als Anhänger des Antonius, begonnen; er
vollendete ihn aber erst nach seinem Wechsel zu Octavian, mit
Siegesmotiven für Actium im Giebel. Damit brachte er die

Zustimmung der ehemaligen Gegner besonders wirkungsvoll
zum Ausdruck, an dem Tempel für einen Gott, der dann
besonders eng mit der von Augustus heraufgeführten 'goldenen
Zeit' verbunden war26. Später wurde die 14 v.Chr. abgebrannte
Basilica Aemilia einem prominenten Mitglied der Familie der

23 Identifizierungen und Lokalisierungen umstritten: STEINBY, Lexicon I
(Roma 1993), 80-85, s.v. 'Arcus Augusti' (E. Nedergaard).

24 Res gestae Dwi Augusti 34,2. Lokalisierung: T. Hölscher, Victoria Romana
(Mainz 1967), 102-105; P. Zanker, Forum Romanum (Tubingen 1972), 11.

25 Reiterstandbild: Veil.Pat. 2,61,3; J. BERGEMANN, Romische Reiterstatuen

(Mainz 1990), 161-163. — Columna rostrata: App. B Civ. 5,130.
26 K. FlTTSCHEN, "Zur Panzerstatue in Cherchel", in JDAI 91 (1976), 208-

210; P. PENSABENE, Tempio dl Saturno (Roma 1994).



AUGUSTUS UND DIE MACHT DER ARCHÄOLOGIE 251

Aemilier, der traditionellen Bauherren dieses Gebäudes,
uberlassen, wobei Augustus ihm mit finanzieller Unterstützung zu
Hilfe kam, so wie bereits Caesar dessen Vater fur den Vorgängerbau

Mittel aus der Gallien-Beute zur Verfugung gestellt
hatte27. Nichts konnte besser das Einvernehmen der neuen
Herrscher mit den besten Familien Roms über Generationen
hinweg demonstrieren. Daneben lieferten auch geringere
senatorische Familien ihren Beitrag, wie der Praetor L. Naevius
Surdinus, der eine neue Pflasterung des Forums stiftete und
dies mit einer monumentalen Inschrift dokumentierte28.

Ais weitere gesellschaftliche Gruppen kamen privilegierte
collegia hinzu, die am Forum ihre Vereinshauser hatten: mit
Sicherheit in augusteischer Zeit der Verein der scribae libraru et

praecones der curulischen Aedilen, erst spater bezeugt das der
kalatores pontificum etflammum29.

In der spateren Regierungszeit des Augustus traten dann vor
allem die Mitglieder der kaiserlichen Familie in den Vordergrund:

Tiberius erbaute, zugleich im Namen seines Bruders

Drusus, erst den Tempel der Castores neu, spater den der
Concordia; damit hob er auch im Rahmen der gens Augusta jene
Eintracht hervor, die das ganze Forum bezeugen sollte. Sogar
die verstorbenen Enkel des Princeps wurden postum in die
Harmonie einbezogen, durch die Benennung eineTPorticus vor
der Basilica Aemilia mit ihrem Namen und durch die Umbe-

nennung der Basilica Iulia in Basilica Gai et Fuci (die sich freilich

nicht durchsetzte).
Das Forum wurde ein Platz des demonstrativen ausbalancierten

Konsenses zwischen den Kräften der augusteischen res

publica. Allerdings bezeichnenderweise begrenzt auf die Stadt
Rom: Italien und die Provinzen waren zunächst noch keine
starken Stimmen in diesem von Augustus dirigierten Orchester.

27 STEINBY, Lexicon I (1993), 183-187, sv 'Basilica Paulli' (H Bauer)
28 STEINBY, Lexicon II (1995), 343-345, sv 'Forum Romanum (lastncati)'

(C F Giuliani)
29 B BOLLMANN, Romische Vereinshauser (Mainz 1998), 254-257



252 TONIO HOLSCHER

Ähnlich stand es in anderen Teilen der Stadt. In der Gegend
des Circus Flaminius hat Augustus vor allem die großen Anlagen

fur die breitere Bevölkerung neu gebaut: den Circus selbst

und das Theater des Marcellus30; dazu die Porticus Octavia,
mit der er fur sich selbst den Anschluß an die alte republikanische

gens Octavia reklamierte31. Den Tempel des Apollo dagegen,

mit dem er besonders eng verbunden war, uberließ er
C. Sosius, einem ehemaligen Anhänger des Antonius, der mit
dem Bau und seinem durch und durch augusteischen'

Bildprogramm seine Wendung zu Octavian demonstrieren durfte32

— man kann sich wohl fragen, ob die Ehre, fur den Kaiser
bauen zu dürfen, nicht zugleich die beabsichtigte Nebenwirkung

hatte, daß die Bauherren auf diese Weise ihr Vermögen
im Sinne des Systems ausgaben und es nicht mehr fur die

Erweiterung des eigenen politischen Einflusses zur Verfugung
hatten. In diesem Zusammenhang konnte dann auch der Tempel

des Neptunus in Circo gesehen werden, dessen Neubau
schon um 40 v.Chr. von Cn. Domitius Ahenobarbus besorgt
worden war, damals Anhänger des Antonius, als solcher noch
32 v.Chr. Consul zusammen mit C. Sosius, dann aber wie dieser

kurz vor Actium (und kurz vor seinem Tod) zu Octavian
ubergewechselt33.

Auch in dieser Gegend ubernahmen Angehörige des Kaisers
die übrigen Bauten: Seine Schwester Octavia kam fur den
Neubau der Porticus Metelli auf, sein Schwager L. Marcius

30 Allgemein zu dieser Gegend La ROCCA, in L'Urbs (cit n 21), 356-372 —
Ehrende Monumente fur Augustus und das Kaiserhaus, als Antworten' von
anderer Seite kamen in dieser Region anscheinend erst spat hinzu Nach dem
Tod des Kaisers stiftete C Norbanus Flaccus, Konsul 15 n Chr., Standbilder fur
Augustus und seine Familie zwischen Marcellus-Theater und Circus Flaminius,
19 n Chr errichteten Senat und Volk hier den Ehrenbogen fur Germanicus, 22
n.Chr fugte Livia eine Bildnisstatue des Augustus hinzu Steinby, Lexicon I

(1993), 94-95, SV Arcus Germania in Circo Flaminio' (E RODRIGUEZ

Almeida)
31 La Rocca, m L'Urbs (cit n.21), 357-358
32 E La Rocca, Amazzonomachta (Roma 1985)
33 Steinby, Lexicon III (1996), 341, sv 'Neptunus, Aedes m circo' (A VlS-

COGLIOSl)



AUGUSTUS UND DIE MACHT DER ARCHÄOLOGIE 253

Philippus für den des Tempelbezirks des Hercules Musarum34.
Auch dies war eine konzertierende Aktion.

Eine Ehrung für Augustus wurde in diesem Zusammenhang
von allen Bauherren außer ihm selbst dargebracht: Die Tempel
des Apollo neben dem Marcellus-Theater, des Iuppiter Stator
und der Iuno Regina in der Porticus Octaviae, ferner des Mars
und des Neptunus (unklar allerdings, ob sein Tempel beim Circus

Flaminius oder ein anderer weiter nördlich im Marsfeld)
erhielten den Geburtstag des Kaisers, den 23. September, als

neuen dies natalir35.

Wie kalkuliert solche Rollenverteilungen waren, zeigen weitere

Projekte. Schon früh, im Jahr 27 v.Chr., hatten Senat und
Volk am Eingang zu der neu errichteten Residenz des Augustus
auf dem Palatin die corona civica angebracht und zwei Lorbeerbäume

gepflanzt, als ehrende Definitionen seine Rolle als Retter

und Friedensbringer36. Später, als der Kaiser im Norden des

Marsfeldes, im Anschluß an sein Mausoleum, eine monumentale

Sonnenuhr mit einem ägyptischen Obelisken als Zeiger
anlegte, wurde das Projekt vom Senat durch die Ära Pacis

ergänzt, die von Augustus selbst als hohe Ehrung seiner Person

betrachtet wurde37.

Gegen Ende seiner Regierung wurde auch das Augustus-
Forum als Zusammenwirken vieler Kräfte realisiert38. Die
architektonische Anlage wurde vom Kaiser ins Werk gesetzt.
Doch als zentrales Monument des Platzes trug der Senat das

Denkmal des Herrschers in einem Viergespann bei, mit der

34 La Rocca, m L'Urbs (cit. n.21), 356-357.
35 La Rocca, ibid., 358-362.
36 Res gestae Divi Augusti 34,2. A. AlfÖLDI, Die zwei Lorbeerbaume des Augustus

(Bonn 1973).
37 Res gestae Divi Augusti 12. Sonnenuhr und Ära Pacis: E. BUCHNER, "Solanum

Augusti und Ära Pacis", in MDAI(R) 83 (1976), 319-365; 87 (1983), 355-
373. Kritisch M. SCHÜTZ, "Zur Sonnenuhr des Augustus auf dem Marsfeld", in
Gymnasium 97 (1990), 432-457 Die grundsätzliche Konstellation der Anlage
wird davon nicht berührt.

38 Dazu M. SPANNAGEL, Exemplana Pnncipis. Untersuchungen zu Entstehung
und Ausstattung des Augustusforums (Heidelberg 1999).



254 TONIO HOLSCHER

ehrenden Aufschrift des neuen Titels 'Pater patriae', den ihm
senatus et equester ordo populusque Romanus universus verliehen
hatten. Dies war der Fokus des ganzen, von Augustus selbst

initiierten Bildprogramms der Anlage. Nirgends aber treten Senat

und Volk wirklich selbständig auf, überall liefern sie Beiträge
und rühmende Kommentare zu kaiserlichen Monumenten.

Auf dem Augustus-Forum stifteten weiterhin die unter seine

Herrschaft unterworfenen Völker und die von ihm eingerichteten

Provinzen kostbare goldene Bildwerke, wahrscheinlich
Personifikationen dieser Länder und Völkerschaften39. Damit ist
hier sogar das ganze Reich in Anerkennung und Dankbarkeit
vertreten. Aus dem Kaiserhaus trugen seine beiden Nichten,
Antonia maior und Antonia minor, mit einer Stiftung
unbekannten Inhalts, von der ein Teil der Inschrift erhalten ist, zur
Ausstattung bei40. Die Einweihung des Forums schließlich
wurde als komplementäre Aktion des Kaisers und seiner als

Nachfolger vorgesehenen Enkel in Szene gesetzt: Augustus
selbst dedizierte zu einem unbekannten Datum den Platz und
die Hallen, C. und L. Caesar weihten am 12. Mai 2 v.Chr. den
Tempel41.

Uberall wurde die Erneuerung Roms auf symbolischen Konsens

hin stilisiert. Darin kommt gewiß kein spontanes
Zusammenwirken autonomer Kräfte zum Ausdruck: Senat und Volk
waren auf Aktionen der Zustimmung reduziert; eigenständige
Bautätigkeit der Oberschicht hatte abrupt aufgehört, auch

politische Denkmäler ohne Bezug zum Kaiser fanden bald ein
Ende42. Selbst Grabbauten wurden nicht mehr mit weithin
sichtbarem Anspruch auf öffentliche Wirkung hin angelegt,
sondern dienten mehr als abgeschlossene Anlagen für die
Gemeinschaft der Angehörigen43. Wo immer Vertreter der

39 G. AlföLDY, Studi sull'eptgrafia augustea e tiberiana (Roma 1992), 67-75.
40 Alföldy, ibtd., 35-38.
41 SPANNAGEL, Exemplana (cit. n.38). S. auch R. Hannah, "The Temple of

Mars Ultor and 12 May", in MDAI(R) 104 (1997), 527-535
42 Dazu ECK, "Senatorial Self-Representation" (cit. n.16).
43 Dazu v. HESBERG — ZANKER, Graberstraßen (cit. n.16).



AUGUSTUS UND DIE MACHT DER ARCHÄOLOGIE 255

alten oder neuen Elite bauten, ist die kaiserliche Regie schon in
der Perfektion der Abstimmung unverkennbar

Allerdings hat die Demonstration von Konsens einen auffällig

forcierten Charakter Vor Actium hatte Octavian die Solidarität

Italiens durch einen Treue-Schwur im Handstreich

erzwungen. Man gewinnt fast den Eindruck, als sei davon ein
Trauma zurückgeblieben, daß die Legitimation durch Konsens
nicht wirklich uberzeugend sei — und als hatte Augustus aus
diesem Grund vor allem in der ersten Hälfte seiner Regierung
so ostinat auf dem Konsens insistiert

Die Akte der Ehrung des Kaisers durch die Instanzen des

Staates und die Untertanen erhielten dabei den Charakter eines
Spiels mit festen Regeln Angebot und Reaktion wurden genau
ausbalanciert Beide Seiten tasteten ab, wie weit sie gehen
konnten Das erste Projekt, das Pantheon im Jahr 25 v Chr,
wurde noch im eigenen Kreis, unter eigener Kontrolle, in
Szene gesetzt44 Agrippa, der als Bauherr vorgeschickt wurde,

trug den Plan vor, eine Bildnisstatue des Augustus im Inneren
unter den Bildern der Gotter zu postieren, der Kaiser lehnte
das ab, daraufhin wurden Bildnisse des Augustus und des

Agrippa in der Vorhalle, gewissermaßen im Wartestand zur
Göttlichkeit, aufgestellt Natürlich konnten Agrippa und
Augustus die Frage vorher unter sich klaren, und sie haben das

sicher auch getan — aber dies war von Anbeginn nicht der
Sinn des Vorgangs Die Angelegenheit mußte öffentlich ausgetragen

werden, damit klar wurde, was Augustus fur akzeptabel
und angemessen hielt und wie weit er nicht gehen wollte Ähnlich

bei der Ära Pacis Der Senat beschloß fur den Kaiser die
höchsten Ehren, darunter einen Altar fur seine Ruckkehr in der
Curia des Senats und das Recht der Straffreiheit fur alle, die
sich innerhalb des Pomenum näherten — aber er lehnte ab,

und man einigte sich auf den Altar fur die Gottin der kaiserh-

44 F COARELLI, "II Pantheon, l'apoteosi dl Augusto e 1 apoteosi dl Romulo",
in Citta e architettura nelta Roma imperiale, Analecta Romana Instituti Daniel,
Suppl 10 (Odense 1983), 41 46



256 TONIO HOLSCHER

chen Friedenszeit45. Nur durch das Spiel mit verteilten Rollen
erhielt die Ehrung ihre politische Dynamik als Seismograph für
das immer wieder neu zu definierende Verhältnis von Herrscher

und Volk. In dieselbe Richtung geht der umgekehrte
Topos beim Bau des Augustus-Forums: Der Kaiser soll
Schwierigkeiten beim Erwerb der nötigen Grundstücke gehabt haben;
als gewisse Eigentümer nicht verkaufen wollten, habe er die

Anlage kleiner ausgeführt als ursprünglich geplant46. Zweifellos
hätte Augustus den Kauf durchsetzen können, noch dazu für
ein Projekt von derart großem öffentlichen Nutzen und
Prestige. Doch offensichtlich hat er den Konflikt nur inszeniert,
um zu demonstrieren, daß auch der Herrscher Grenzen
anerkannte.

Damit wurde eine Praxis der ausgehenden Republik diametral

umgekehrt47. Die mächtigen Feldherren von Marius bis

Caesar, aber auch andere erfolgreiche Militärs hatten ihre
Ambitionen auf Macht und Prestige dadurch zum Ausdruck zu
bringen und durchzusetzen versucht, daß sie Monumente
errichteten und öffentliche Auftritte inszenierten, die bis an
die äußerste Grenze der Akzeptanz — und oft auch darüber
hinaus — gingen. Sulla ließ sich von dem Mauretanen-König
Bocchus ein spektakuläres Denkmal für die Gefangennahme
des Iugurtha errichten, das von Marius und seinen Anhängern
in seiner Berechtigung heftig bestritten wurde und das einen
Jahrzehnte anhaltenden Denkmälerkrieg zwischen den politischen

Gruppen der ausgehenden Republik auslöste48. Pom-

peius hat einen Triumphzug mit einem Gespann von vier
Elefanten zu zelebrieren versucht und dabei nicht nur die Maße
der Porta Triumphalis, sondern auch das Fassungsvermögen
vieler Zeitgenossen stark strapaziert; mit dem Bau des ersten

45 Dio Cass. 54,25,3.
46 Suet. Aug. 56,2.
47 Dazu hoffentlich eingehender in einer spateren Arbeit. Einstweilen J.

BfiRANGER, Recherches sur l'aspect ideologtque du principat (Basel 1953), 137-169
("Le refus du pouvoir").

48 Plut. Mar. 32; Sull. 6. T. HÖLSCHER, "Romische Siegesdenkmäler der spaten

Republik", in Tainia Festschrift R. Hampe (Mainz 1980), 355-358.



AUGUSTUS UND DIE MACHT DER ARCHÄOLOGIE 257

stabilen und dauerhaften Theaters in Rom stellte er konservative

Gruppen vor eine starke Provokation49. Solche Praktiken,
die eine extreme Extensivierung der persönlichen Spielräume
bedeuteten, waren auf allen Stufen der Gesellschaft üblich. Es

waren Versuche, wie weit man als Einzelner mit der Prätention
einer persönlichen Position der Macht oder des Prestiges
gehen, wie weit man die Bürgerschaft zur Anerkennung zwingen

konnte. Dem gegenüber hat Augustus umgekehrt den
demonstrativen Verzicht auf die Durchsetzung von Machtpositionen

zur Strategie gemacht.
Selbst dort, wo auf den ersten Blick Eingriffe und

Meinungslenkung durch den Kaiser evident zu sein scheinen, vor
allem gegenüber den unteren Schichten der Bevölkerung, ist
die Praxis komplexer und subriler. Bei der Neugliederung der

Hauptstadt hat Augustus bekanntlich in jedem der 265 Bezirke
den Kult der Laren und des Genius Augusti mit einem Kollegium

von Freigelassenen und Sklaven eingerichtet. Das war eine

religions- und sozialpolitische Maßnahme 'von oben'. Die
Altäre aber, die von den Kollegien selbst aufgestellt wurden,
folgen in ihren Bildprogrammen keinem vorgegebenen Muster,
sind auch zumeist erst im Lauf der Jahre gestiftet worden, waren
also der Initiative der Kultbeamten überlassen50. Erstaunlich ist
dabei wiederum, daß doch fast alle Exemplare aus den ersten
zehn Jahren nach der Gründung der Kulte stammen und überdies

in ihrem Bildschmuck relativ homogen sind. Die Einrichtung

des Kultes war ein Anstoß des Kaisers, darüber hinaus
aber gab es keine Regelungen über die Ausgestaltung: Die

49 Triumphzug (79 v.Chr.): Gran.Lic. 31,6 F; Plut. Pomp. 14,3; Plin. NH
8,4. — Theater: RICHARDSON, Topographical Dictionary (cit. n.19), 383-385.

50 P. ZANKER, "Über die Werkstatten augusteischer Larenaltäre", in
Boll.Commissione Archeologica Comun.tn Roma 82 (1970-71), 147-155; T.

Hölscher, Staatsdenkmal und Publikum (Konstanz 1984), 27-29; M. Hano, "A l'o-
rigine du culte imperial: les autels des Lares Augusti", in ANRWII 16,3 (1986),
2333-2381; H. Hanlein-Schafer, "Die Ikonographie des Genius Augusti im
Compital- und Hauskult der frühen Kaiserzeit", in Subject and Ruler. The Cult
of the Ruling Power in Classical Antiquity, ed. by A. Small (Ann Arbor 1996),
73-98.



258 TONIO HOLSCHER

Realisierung sollte aktive Reverenz anzeigen. Diese allerdings
war einheitlich und verläßlich.

Darum wurden auch von den verschiedensten unabhängigen

Berufs- und Kultkollegien ähnliche Altäre aufgestellt,
etwa von den Fabri tignuarii. Sogar Frauen, die in solchen
Vereinen eine halb-öffentliche Stellung erreichen konnten,
haben sich an den Loyalitätskulten für die Laren des Kaisers

beteiligt51.
Dies Grundmuster gilt, mutatis mutandis, für das ganze

Reich. Uberall, in Italien wie in den Provinzen, begegnet man
einem Spiel von Motivation durch den Kaiser und vielstimmiger

Resonanz von Seiten der Bevölkerung. Die Formen und
Praktiken sind in den einzelnen Teilen des Reiches verschieden,
hier hat die Forschung noch ein weites und ergiebiges Feld.
Aber die Struktur des stimulierten Konsenses liegt überall zu
Grunde.

Das alles ist weit entfernt von Praktiken und Strategien
totalitärer Meinungslenkung in der Neuzeit und Gegenwart. Der
Begriff der 'Propaganda' trifft darum schlecht. Augustus hat im
wesentlichen nicht auf Verordnungen, Meinungszwang und
Gesinnungskontrolle gesetzt. Er hat vielmehr eine Atmosphäre
zu schaffen versucht, in der Zustimmung und Verehrung sich
'von selbst' in Formen der Spontaneität einstellten: als 'provoziertet

Applaus'.
Es war ein Ritual demonstrativer Pluralität — aber unter

der Regie des Kaisers. Das Ergebnis war sein Werk: der Konsens

wie auch dessen Ausdruck in der Gestalt der Stadt. Die
Einheitlichkeit der Veränderungen war bereits an den Materialien

zu sehen: an dem Marmor von Luni, dessen Steinbrüche
erst von Augustus für den Neubau von Rom erschlossen worden

waren. Die Stadt hatte in einem symbolischen Sinn die
Farbe gewechselt: zu einem unverkennbaren kühlen, 'augusteischen'

Weiß. Das berühmte Dictum des Augustus, er habe

51 Fabri tignuarii: B.M. Felletti Maj, La tradtzione italica nell'arte romana
(Roma 1977), 324. — Frauen: T. HÖLSCHER, "Beobachtungen zu romischen
historischen Denkmalern II", in Arch Anz. 1984, 290-294.



AUGUSTUS UND DIE MACHT DER ARCHÄOLOGIE 259

Rom als Stadt aus Ziegeln übernommen und in Marmor
hinterlassen52, nimmt diese Veränderung als sein persönliches
Lebenswerk in Anspruch.

V Die Mythen der Herrschafi: System und Allgegenwärtigkeit

Die Bildprogramme der augusteischen Monumente, Ära
Pacis, Forum Augustum und so fort, sind Gegenstand vieler
Forschungen gewesen. Dies kann hier weder zusammengefaßt
noch im einzelnen weitergeführt werden53. Nur wenige Punkte
sollen hervorgehoben werden: vor allem der systematische
Charakter und die ubiquitäre Präsenz dieser ideologischen
Konzepte.

Der Mittelpunkt dieses Staatsmythos war das Bild des Kaisers

selbst. Augustus stand vor der Aufgabe, seine monarchische

Stellung vor einer Gesellschaft mit den Traditionen einer Republik

zu legitimieren. Er konnte sie daher, in den Kategorien
Max Webers, weder auf dynastisches Erbe noch auf bürokratische

Strukturen, sondern nur auf persönliches Charisma
begründen. Ein wesentlicher Aspekt dieses Charismas war seine

persönliche Erscheinung, sowohl in seinem tatsächlichen
Auftreten als auch in seinen öffentlichen Bildnissen54. Die
Wirkung beruhte weniger auf etablierten Zeichen von Macht und
Würde, nicht auf Tracht und Insignien, sondern auf der reinen

physischen Gestalt. Bereits Alexander der Große hatte in einer

grundsätzlich ähnlichen Situation gestanden, als er die Führung
aller Griechen beanspruchte, die bisher im wesentlichen nicht

52 Suet. Aug. 28,3.
53 Zusammenfassend: SIMON, Augustus (cit. n.8); ZANKER, Augustus (cit.

n.9); Kaiser Augustus (cit. n.10), 351-398 (T. HÖLSCHER: "Historische Reliefs"),
400-426 (S. SettiS: "Ära Pacis"); K. GalinSKY, Augustan Culture (Princeton
1996), 141-224.

54 P. ZANKER, Studien zu den Augustus-Porträts, I: Der Actium- Typus (Güttingen

1973); K. VlERNEISEL — P. Zanker, Die Bildnisse des Augustus (1978); D.
BÖSCHUNG, Die Bildnisse des Augustus. Das römische Herrscherbild I 2 (Berlin
1993); K. FlTTSCHEN, "Die Bildnisse des Augustus", in Saeculum Augustum, III:
Kunst und Bildersprache (Darmstadt 1991), 149-186.



260 TONIO HÖLSCHER

in monarchischen, sondern in demokratischen oder aristokratischen

Staatsformen gelebt hatten: Er hatte dezidiert und
spektakulär auf das Image des jugendlichen Helden mit den Energien

des Eroberers gesetzt. Auch Augustus setzte auf
Jugendlichkeit, im starken Gegensatz zu den Staatsmännern
der Republik, bei denen weitgehend die Würde und Erfahrung
des Alters im Vordergrund gestanden hatte55. In seinen frühen
Jahren betonte er vor allem die emotionale und physische

Dynamik kriegerischer virtus. Seine späteren Bildnistypen sind
dann stärker auf ruhige Erhabenheit stilisiert, in klassisch
einfachen Stilformen, mit denen man Vorstellungen wie dignitas
und sanctitas verband. Einige Nachrichten deuten darauf hin,
daß er auch in seinem tatsächlichen Auftreten einen Eindruck
abgeklärter Ruhe erweckte56.

Das Konzept des jugendlich-alterslosen Herrschers brachte
aber ein grundsätzliches Problem mit sich57. Seit alter Zeit war
in Griechenland wie in Rom das Bild des Staatsmannes mit der
Autorität des Alters verbunden. Agamemnon im Mythos, Peri-
kles und Philipp II. in historischer Zeit erschienen mit dem
Bart des reifen Mannes und verkörperten damit die Vorstellung
vom väterlichen Leiter des Gemeinwesens. Wenn Alexander
und Augustus stattdessen die Rolle des jugendlichen Helden
wählten, so blieb gewissermaßen eine ideelle Position unbesetzt:

die der Vaterfigur, auf die man wohl nicht leicht verzichten

konnte. Beide Herrscher haben diese Rolle dem Vater der
Götter zugewiesen: Alexander gab sich als Sohn des Zeus aus
und setzte dessen Bild auf seine Münzen; Augustus stand als

Herrscher über den Erdkreis in einem ideellen Verhältnis der

Spiegelung zu Iuppiter, der als Staatsgott der res publica
vorstand und als Kosmokrator die ganze Welt beherrschte. Die
herrscherlichen Söhne wurden von göttlichen 'Vätern' gestützt.

55 L. Giuliani, Bildnis und Botschaft (Frankfurt/Main 1986), 190-199, 221-
238.

56 T. HÖLSCHER — R. Lauter, Formen der Kunst und Formen des Lebens

(Ostfildern-Ruit 1995), 21-23.
57 Zum Folgenden ausfuhrlicher in einer spateren Arbeit.



AUGUSTUS UND DIE MACHT DER ARCHÄOLOGIE 261

Augustus hat die Konstellation des autoritativen Vaters und
des heldenhaften Sohnes noch systematischer als Alexander in
seinen Staatsmythos einbezogen. Denn seine beiden wichtigsten

heroischen Leitbilder, Aeneas und Romulus, verkörpern
eben diese beiden Typen. Dabei erscheint Aeneas als väterlicher
Vertreter religiöser pietas, Romulus als jugendlicher Protagonist
kriegerischer virtus. Die beiden zentralen Tugenden des Augustus

sind hier auf die archetypischen Altersstufen des Vaters
und des Sohnes verteilt.

Die zentralen Monumente des Augustus verwirklichen diese

politische Mythologie als ein rigoroses System. An der Ära
Pacis58 ist die Seite des Eingangs mit Szenen aus der mythischen

Vorzeit der Stadt, die Rückseite mit allegorischen Figuren

geschmückt. An der Front sind einerseits Aeneas als Inbegriff

der Frömmigkeit beim Opfer in einer idyllischen
Landschaft, andererseits die Zwillinge Romulus und Remus als

Archegeten kriegerischer Tugenden einander gegenüber gestellt.
Dem entspricht an der Rückseite einerseits Tellus-Italia, das

Ziel des Aeneas, in üppiger Blüte, andererseits Roma, die Stadt
des Romulus, als Siegerin aufWaffen thronend. Pietas und virtus,

Frieden und Krieg. Dazwischen stehen auf den Längsseiten
die gegenwärtigen Repräsentanten der Stadt in der feierlichen
religiösen Prozession: auf der einen Seite Augustus als Hauptfigur

des Rituals, ikonographisch mit seinem Ahnherrn Aeneas

verbunden, sowie die kaiserliche Familie mit Livia, die als

blühende Mutter der Tellus gleicht; gegenüber die Vertreter der

großen Priestertümer, das heißt der römischen Oberschicht,
auf der Seite der mythischen Gründerheroen der Stadt und
ihrer allegorischen Verkörperung Roma. Ein perfektes System.

Die mythischen und allegorischen Gestalten wiesen mit
großer Eindringlichkeit auf ideologische Leitvorstellungen. Das

gleiche gilt für die Szenen und Rituale der gegenwärtigen
Machthaber59. Im Vordergrund standen virtus und pietas, jene

58 Klarste Ubersicht: E. Simon, Ära Pacts Augustae (Tubingen 1967).
59 Dazu T. HÖLSCHER, "Die Geschichtsauffassung m der romischen

Repräsentationskunst", in JDAI95 (1980), 265-321.



262 TONIO HOLSCHER

Tugenden, die auch auf dem clipeus virtutis als Eckpfeiler
verherrlicht wurden. Diese ideologische Gloriole des Augustus ist
vielfach von der Forschung nachgemalt worden, oft in
unmittelbarer Fortsetzung der augusteischen Glorifizierung. Das
kann also hier unterbleiben. Der auffälligste Zug ist der

Vorrang, den die Rituale der Religion und die Ideale der
Frömmigkeit unter Augustus erhielten, auch gegenüber der traditionellen

Tugend der militärischen virtus60. Das ist zum einen
damit zu erklären, daß das Image des gewaltigen Heerführers
nach den Schrecken der Bürgerkriege eher negativ besetzt war,
zum anderen damit, daß die entpolitisierte Bürgerschaft nun in
den religiösen Veranstaltungen wohl die einzige Möglichkeit
besaß, eine gemeinsame 'römische' Identität auszubilden. So

gesehen, hatte die Religion für Augustus auch den Effekt einer

Verschleierung der politischen Veränderungen.
Neben Aeneas und Romulus wurden freilich die verschiedensten

anderen Götter und Heroen als Leitbilder für den
Herrscher mobilisiert. Diomedes als Retter des Palladium,
Orest als Rächer seines Vaters im Dienst des Apollo, Theseus
als Sieger über die Amazonen aus dem Orient, sogar Herakles,
der zunächst als Vorbild des Antonius ein Problem war61. Alle
diese Helden wurden in den Kreis der augusteischen Ideologie

gezogen. Dasselbe gilt für die Götter: Neben Zeus, dem Staatsgott,

stand Apollo mit Latona und Diana als Gott seines
persönlichen Schutzes, Neptun als Gott seiner Seeherrschaft, Mer-
cur als Garant der Wohlfahrt, Venus als seine göttliche
Ahnherrin, Minerva als Göttin 'seines' Palladion, Ceres als

Spenderin der Fruchtbarkeit in 'seinem' goldenen Zeitalter.
Im ganzen Kosmos der Religion und Mythologie begegnete

man immer wieder dem Princeps. Er war unausweichlich

60 Dazu die scharfsichtigen Bemerkungen von John Scheid, oben S. 65-66.
61 Diomedes: C. MADERNA, Iuppiter, Diomedes und Merkur als Vorbilder fiir

römische Bildnisstatuen (Heidelberg 1988), 56-80. — Orest: T. Hölscher,
"Augustus and Orestes", in Etudes et Travaux Centre d'Archeologie Mediter-
raneenne de PAcademie Polonaise 15 (1988), 164-168. — Theseus: La ROCCA,
Amazzonomachia (cit. n. 31), 89-90. — Hercules: St. Ritter, Hercules in der
romischen Kunst {Heidelberg 1995), 129-148.



AUGUSTUS UND DIE MACHT DER ARCHÄOLOGIE 263

geworden. Das implizierte andererseits gewiß die Gefahr der

Abnutzung und der Unverbindlichkeit. Wie in der Geschichte
des Klosterschülers, der gefragt wird, was das sei: ein Lebewesen,

rotbraun, mit buschigem Schwanz, das auf den Bäumen

von Ast zu Ast hüpft und Nüsse knackt. Antwort: Es wird
schon wieder das liebe Jesulein sein. Ahnlich kam es wohl mit
dem Heiland Augustus: Wenn alles und jedes auf den Herrscher

weist, ist das keine spezifische Aussage mehr.
Die zentralen politischen Motive des Augustus waren an den

markanten Punkten der Stadt anzutreffen. Überall standen die
Bildnisse des Kaisers. Wenn Octavian bereits 28 v.Chr. insgesamt

80 Porträtstatuen von sich allein aus Silber einschmelzen
ließ, um Votivgaben für Apollo daraus zu fertigen62, so kann

man eine Ahnung davon gewinnen, wie groß die Zahl später in
den verschiedensten Materialien gewesen sein muß. Aeneas

und Romulus erschienen als Schmuck von Tempeln, Altären,
Platzanlagen. Allenthalben traf man auf Wiedergaben der
kaiserlichen Symbole: erbeutete Schiffssporne des Antonius,
Lorbeerbäume, corona civica, clipeus virtutis. Augustus war omni-
präsent: verständlich, daß es zu Überdruß kam.

VI. Die Kultur des privaten Lebens

Ganz anders verliefen die Entwicklungen in der Kultur des

privaten Lebens. Die Veränderungen wurden dort nicht zu
einem bestimmten Zeitpunkt bewußt ins Werk gesetzt,
entsprachen keinem expliziten politischen Willen, sondern ergaben

sich in einem längerfristigen, diffusen, halb- oder
unbewußten mentalen Prozeß — der aber gerade dadurch eine
starke kollektive Kraft bezeugte63.

Im letzten Jahrhundert der Republik hatte die stadtrömische
Oberschicht bekanntlich in ihren Wohnsitzen einen Lebensstil

62 Res gestae Divi Augusti 24.
63 S. dazu auch allgemein ZANKER, Augustus (cit. n.9), 264-290.



264 TONIO HOLSCHER

privater Muße mit reicher Ausstattung von Möbeln und Geräten,

plastischen Bildwerken und gemalter Wanddekoration
ausgebildet64. Auch unter den neuen Verhältnissen blieb dieser Stil
attraktiv und konnte ohne Gefahr fortgesetzt werden. Von
einem ausreichenden Bild der materiellen Lebenskultur
verschiedener sozialer Schichten zwischen Republik und früher
Kaiserzeit ist die archäologische Forschung allerdings noch weit
entfernt. Dazu wären ausgreifende Untersuchungen des gesamten

Inventars von Gebrauchsgegenständen, Keramik usw. mit
gut dokumentierten Befunden nötig65. Erkennbar ist bisher vor
allem das höhere Niveau der bildlichen Ausstattung.

Zum Schmuck der vornehmen Häuser und Villen dienten
Produkte des edlen Kunsthandwerks: Reliefs aus Marmor und
Friese aus Terrakotta, die in die Wände eingelassen wurden,
Kandelaber, Kratere und Brunnenmündungen, ebenfalls mit
Reliefs, in Peristylen und Gärten66. Sie verliehen dem privaten
Ambiente ein Flair von griechischer Lebenskultur mit einer
leicht religiösen Aura — doch in Wirklichkeit war diese helle-
nisierende Produktion überhaupt erst für den Bedarf in Rom
in Gang gekommen. Uberspitzt: Es war die 'Erfindung' einer

'griechischen' Wohnkultur durch und für die Oberschicht des

republikanischen Rom.
Unter Augustus erfuhr diese Ausstattungskultur einen starken

Aufschwung. Das sieht zunächst nach Kontinuität aus und
wurde wohl von den Zeitgenossen im wesentlichen auch so

64 P. ZANKER, "Zur Funktion und Bedeutung griechischer Skulptur in der
Romerzeit", in Le classicisme h Rome auxpremiers Stieles avant et apres] -C., Entre-
tiens sur l'Antiquit^ classique 25 (Vandoeuvres 1979), 283-306; R. NEUDECKER,

Die Skulpturenausstattung romischer Villen in Italien (Mainz 1988), Roman Art in
the Private Sphere, ed. by E. GAZDA (Ann Arbor 1992); M. ClMA — E. La
Rocca, Horti Romani (Roma 1998).

65 A. OETTEL, Fundkontexte romischer Vesuvvillen im Gebiet um Pompeji
(Mainz 1996); A. Wallace-Hadrill, unten S. 307; 309.

66 AH. BORBEIN, Campanarelteß (Heidelberg 1968); H.-U. CaIN, Romische

Marmorkandelaber (Mainz 1985); D. GRASSINGER, Romische Marmorkratere
(Mainz 1991); O. DRAGER, Rehgionem stgnificare (Mainz 1994); Th.M. GOLDA,
Puteale und verwandte Monumente (Mainz 1997); Das Wrack, Ausstellung Bonn
(Köln 1994).



AUGUSTUS UND DIE MACHT DER ARCHÄOLOGIE 265

gesehen. Umso symptomatischer sind die kaum merklichen
Veränderungen.

Die Bildthemen dieser Reliefs führen in die ideale Welt der
Götter und Mythen. Die Trias von Apollo, Latona und Diana
beim Opfer, anmutig ministriert von Nike-Victoria, vor einem
Tempel mit Meerwesen und wagenfahrenden Niken als

Schmuck: ein Bild traditioneller Frömmigkeit — aber wie
nahe lag die Assoziation mit den Schutzgöttern des Kaisers,
den Siegesfeiern nach Actium und den frommen Ritualen in
der neuen Glückszeit! Venus und Eroten, mit den Waffen des

Mars spielend, waren Gestalten des friedvollen Glückes, aber
die Göttin war doch auch die mythische Ahnherrin des Kaisers.

Iuppiter, Neptun und Mars waren eine Konstellation von
drei großen Göttern, aber auch Repräsentanten universaler
Herrschaft: Lenkung der Welt, Beherrschung der Meere,
Überlegenheit im Krieg; die Festtage ihrer Tempel wurden auf
Augustus' Geburtstag gelegt. Apollo und Hercules, die um den

delphischen Dreifuß streiten, waren ein ehrwürdiger Mythos,
repräsentierten aber zugleich die Schutzmächte des Octavian
und des Antonius, die jetzt das heilige Symbol in demonstrativer

Eintracht halten67.

Victoria, die einen Stier tötet, bedeutete eine allgemeine
Siegeseuphorie, konnte aber auch auf spezifische Kriegserfolge
oder auf das Opfer für den Genius Augusti bezogen werden.
Besonders beliebt waren junge Frauen, mit edlen Gewändern,
in anmutiger Haltung oder im Tanz begriffen. Es mögen
Hören, Chariten oder Nymphen sein, die ein zeitloses Glück
verkörpern — aber oft sind sie mit bedeutungsvollen Motiven
verbunden: Sie tanzen um ein Palladium, das nur das des

augusteischen' Rom sein kann, schmücken einen Kultpfeiler

67 Apollinische Trias: ZANKER, Augustus (cit. n.9), 70-73; Cain, Marmorkandelaber

(cit. n.66), Kat. 79. — Venus: CAIN, Kat. 51. — Eroten: CAIN, Kat. 63,
126. — Iuppiter, Neptun, Mars: CAIN, Kat. 25. — Geburtstag des Augustus: La
ROCCA, Amazzonomachia (cit. n.32), 358. — Apollo — Hercules: M.J. STRAZ-

ZULLA, II Principato dl Apollo (Roma 1990), 17-22; Ritter, Hercules (cit. n.6l),
129-131.



266 TONIO HOLSCHER

des 'augusteischen' Apollo, greifen an üppige Pflanzenranken,
die wie an der Ära Pacis die anbrechende Glückszeit symbolisieren.

Also durchweg eine augusteische' Atmosphäre. 'Fromme
Frauen um Augustus' stehen für ideale Vorstellungen, die nicht
politisch sind, aber doch mit dem Kaiser zu tun haben68.

Nur selten finden sich explizitere Aussagen in dieser

Ausstattungskunst: Victorien, die ein orientalisches Tropaeum
schmücken, verweisen aufActium; ähnliche Siegesgöttinen mit
einem Schiffssymbol beziehen sich wohl auf den griechischen
Sieg von Salamis, das Vorbild des actischen Sieges. Aeneas

bringt, als Vorbild des Augustus, Athena und Apollo ein Opfer
dar. Die corona civica, Lorbeerbäume und Opfergeräte werden

sogar durch die Beischrift AVG(usto) SACR(um) erläutert.
Nach außen werden die Dächer an den Traufziegeln mit
Trophäen der augusteischen Seesiege oder mit Victoria auf dem
Globus und dem Capricorn, dem Sternzeichen des Kaisers,
geschmückt69.

In der Regel aber geht es fast nie um explizit politische
Motive. Es wird eine allgemein festliche Stimmung, idyllische
Glückseligkeit und religiöse Aura verbreitet. Diese aber ist, fast
unmerklich und doch unausweichlich, augusteisch eingefärbt.
Die Verbreitung dieser Ausstattungskunst ist in Rom, Latium
und Campanien zentriert, nur ganz vereinzelte Stücke sind aus
den Provinzen bekannt. Es ist die begüterte Oberschicht der

Hauptstadt, die sich diesen 'augusteischen' Lebensstil geschaffen

hat.
In ähnlicher Weise dringen die politischen Motive der

Lorbeerbäume, der corona civica und der Schiffsschnäbel von den

Seesiegen, der Lupa mit den Zwillingen und der Victoria auf

68 Victoria mit Stier: Borbein, Campanareliefs (cit. n.66), 110-115. —
Hören o.a.: STRAZZULLA, Principato (cit. n.67), fig. 2; vgl. fig. 7 und 16;
BORBEIN, ibid., 188-189, 189-195. Ober 'Fromme Frauen um Augustus' bereite
ich eine Untersuchung vor.

® Victoria von Actium und Salamis: T. HÖLSCHER, "Actium und Salamis",

in JDAI99 (1984), 187-214. —Aeneas: Grassinger, Marmorkratere (cit. n.66),
Kat. 39. — Corona civica etc.: CAIN, Marmorkandelaber (cit. n.66), Kat. 26. —
Stirnziegel: Kaiser Augustus (cit. n.10), Kat. Nr. 201 und 207.



AUGUSTUS UND DIE MACHT DER ARCHÄOLOGIE 267

dem Globus in den sepulkralen Schmuck der privaten Grabaltäre

und Aschenurnen ein70.

Eindeutiger, und weiter verbreitet, erscheinen politische
Bildmotive auf Gegenständen des täglichen Gebrauchs, in
Reliefs auf Lampen und Gefäßen aus Ton: Victoria auf dem Globus,

mit dem clipeus virtutis, den Stier tötend; Apollo mit Mutter

und Schwester beim Siegesopfer; ein Altar für den Genius
des Kaisers mit den Laren der Compitalkulte oder den
bedeutungsvollen Lorbeerbäumen. Die bekannten Motive sind hier
zu einfachsten Chiffren reduziert71.

Noch vielfältiger sind die politischen Bildzeichen, die auf
Fingerringen verwendet wurden, eingraviert in edle Ringsteine
oder massenhaft vervielfältigt in billigen gegossenen Glasgemmen.

Der Kopf des Octavian, sein Sternzeichen Capricorn, der

von Caesar geerbte Siegelring, die Victoria auf dem Globus mit
der Ubergabe der Feldzeichen durch die Parther, dazu wieder
die Siegesgöttin beim Stieropfer und der Kult für die Laren
und den Genius des Kaisers: Diese und andere Motive fanden
auf solche Weise große Verbreitung, offensichtlich bis in breite
soziale Schichten72.

Nirgends zuvor, weder in Griechenland noch in Rom, waren
politische Bildzeichen in diesem Ausmaß in den Bereich des

privaten täglichen Lebens aufgenommen worden. Die Fingerringe

mögen, wenngleich das nicht nachzuweisen ist, eine

Zugehörigkeit zur 'familia', zur Klientel oder allgemeiner zur
Anhängerschaft des Kaisers signalisiert haben. Lampen, Reliefgefäße

und dergleichen aber waren kaum mehr als der
Ausdruck eines diffusen Lebensgefühls, das die guten Verhältnisse

mit dem Kaiser in Verbindung brachte. Hier war Politik zum
Dekor geworden.

70 F. SINN, Stadtromische Marmorurnen (Mainz 1987), 61-62; 70-71; P. ZANKER,

"Bilderzwang. Augustan Political Symbolism in the Private Sphere", in

Image and Mystery in the Roman World (Gloucester 1988), 1-23.
71 ALFÖLDI, Lorbeerbaume (cit. n.36), Taf. 22-24; T. HÖLSCHER, "Denkmaler

der Schlacht von Actium", in Klio 67 (1985), 99-100.
72 C. Maderna-Lauter, "Glyptik", in Kaiser Augustus (cit. n.10), 441-473.



268 TONIO HOLSCHER

VII. Stil, Habitus und Mentalität

Die Denkmäler und Bildwerke des Augustus sind in Stilformen

geschaffen, die sehr genau auf die intendierten Aussagen
abgestimmt sind und geradezu einen wesentlichen Aspekt dieser

Aussagen bilden. Dieser kaiserliche Stil hat die Bildkunst
der ganzen Epoche stark geprägt. Klar gegliederte Kompositionen,

präzise gestaltete und gegeneinander abgesetzte Einzelformen

verbinden sich mit einer fein belebten Oberfläche73.

Die Forschung wertet das als 'Klassizismus', als Rückgriff auf
die klassische Kunst Griechenlands. Doch dieser Begriff ist hier
in vieler Hinsicht irreführend. Gewiß hat Augustus originale
griechische Götterbilder und andere Skulpturen der 'klassischen'

Zeit in seinen Tempeln wieder verwendet. Aber daneben
stellte er auch archaische Bildwerke auf, und in den großen
Parks des Kaisers und seiner Freunde konnte man auch hellenistische

Meisterwerke bewundern74. Die Reliefs der Ära Pacis

schließen in den Kompositionen und den Einzelformen an
Vorbilder der griechischen Hochklassik, der Spätklassik und
des Hellenismus an. Fast alle Stilepochen der griechischen
Kunst waren präsent und wurden geschätzt, man setzte sie
passend zum Thema und zur Aussage ein. Nur die Marmorarbeit,
mit der man die heterogenen Formen realisierte, war relativ
einheitlich: Geordnete und zugleich belebte Kompositionen
und Einzelformen, wie sie allgemein aus dem 5. Jahrhundert
v.Chr. bekannt waren. Das genügt aber kaum, um das
pauschale Etikett des Klassizismus zu begründen.

Besonders problematisch sind einige Implikationen, die mit
dem Begriff des Klassizismus verbunden werden. Man meint
darin entweder eine intensive griechische Bildung oder eine
historische Rückwendung zu der klassischen Zeit Griechenlands

zu erkennen. Beide Tendenzen haben in der Tat zur Zeit

73 ZANKER, Augustus (cit. n.9), 240-263; T. HÖLSCHER, Romische Bildsprache
ab semantisches System (Heidelberg 1987), bes. 33-37.

74 Archaische Werke: ZANKER, Augustus (cit. n.9); Hellenistische Werke:
Cima — La Rocca, Hortt (cit. n.64), passim.



AUGUSTUS UND DIE MACHT DER ARCHÄOLOGIE 269

des Augustus eine gewisse Rolle gespielt, aber sie stehen sicher
nicht im Zentrum des Phänomens. Die Rezeption klassischer
Formen unter Augustus hat wenig mit Bildung oder mit Rück-
wendung zu einer großen Vergangenheit zu tun, sondern mit
ethischen Wertvorstellungen und kollektiven Verhaltensnormen

der eigenen Gegenwart.
Der Anschluß an klassische Vorbilder wurde vielfach in den

öffentlichen Denkmälern der kaiserlichen Repräsentation
angestrebt. Die Bildnisstatue von Prima Porta ist im ganzen Aufbau
dem Doryphoros des Polyklet ähnlich, auch der Kopf ist mit
den einfachen Wölbungen und den flach geschichteten
Sichellocken dem klassischen Werk vergleichbar. Man kann
sich aber durchaus fragen, ob wirklich diese spezifische Statue
des Polyklet als Vorbild gedient hat, oder ob nicht allgemeine
klassische Formen für das Bildnis des Augustus eingesetzt wurden.

Vor allem aber kann kein normaler Betrachter des Kaiserbildes

die polykletische Figur mit Stand- und Spielbein, Arm-
und Kopfhaltung so genau im Gedächtnis gehabt haben, daß

er einen Verweis auf das klassische Meisterwerk hätte realisieren

können; noch weniger war ihm gewiß die Kunsttheorie Poly-
klets präsent, nach der der Doryphoros die Musterfigur eines

idealen Menschenbildes war. Ohnehin gab es einen zwar nicht
durchgängigen, aber doch verbreiteten Affekt gegen griechische
Bildung75, der sicher gereizt worden wäre, wenn alle 'klassizistischen'

Stilformen den Verweis auf griechische Tradition explizit
gemacht hätten. Auch heute verweist nicht jeder, der Blue

Jeans trägt, auf Amerika als Lebensideal. Vielleicht sind es eher

typische Wünsche von Archäologen, daß ihre wissenschaftlichen

Kategorien der Formanalyse und der Zeitbestimmung,
ihre eigene kunsthistorische Bildung und Kompetenz auch die
semantischen Maßstäbe der antiken Auftraggeber und Betrachter

sein mögen. Das ist wohl eine Illusion.
Die Stilformen der griechischen Kunst wurden vielmehr in

Rom in erster Linie in den Kategorien eines eigenen, gegen-

75 R. Syme, The Roman Revolution (Oxford 1939), 449.



270 TONIO HÖLSCHER

wärtigen ethischen Wertsystems gedeutet76. In diesem Sinn
wurden sie auch unter Augustus verwendet. In den Stilformen
des Augustus von Prima Porta sah man Werte wie gravitas und
dignitas, maiestas und sanctitas. Dafür war aber keine
kunstgeschichtliche Bildung und kein Bezug auf historische Exempel
notwendig.

Es war ein kanonischer Stil, der nicht nur in Kunstwerken
beliebt war, sondern auch die Formen des Verhaltens im
wirklichen Leben prägte77. Der Kaiser selbst lebte diesen Stil
exemplarisch und demonstrativ vor. Sein eigenes Erscheinen und
Auftreten in der Öffentlichkeit soll nach Berichten von einer
eindrucksvollen schlichten Würde und kontrollierten Ruhe

gewesen sein. In ähnlicher Weise versuchte er, das öffentliche
Leben in Rom in eine würdevolle Form zu bringen: einerseits
durch eine rapide Vermehrung von Ritualen der Staatsreligion
und Zeremonien der Staatsführung, die man sich in feierlichen
Formen vorstellen muß, andererseits durch die Verordnung,
daß Bürger auf dem Forum nur in der offiziellen Bürgertracht,
der Toga, erscheinen durften78. Das öffentliche Leben wurde in
'augusteischen' Stilformen inszeniert.

Diese Stilformen gingen vom Kaiserhaus aus, und sie betrafen

zunächst in besonderer Weise den Kaiser selbst. Das Porträt

des Agrippa ist dagegen in ganz anderen Formen gestaltet:
nicht in der würdevollen Erhabenheit der griechischen Hoch-
klassik, sondern in den dynamisch bewegten Formen des

Hellenismus79. Das ist natürlich keine ideologische Opposition
zu Augustus, sondern eine unterschiedliche Rolle: Neben der
edlen Würde des Kaisers und seines Fiauses steht hier die

Energie des Feldherrn. Octavian hatte sich in seinen frühen
Bildnissen selbst im Image des impulsiven Heerführers

76 Zum Folgenden s. HÖLSCHER, Bildsprache (cit. n.73), passim. S. jetzt auch
Chr. LANDWEHR, "Konzeptfiguren", in JDAI113 (1998), 139-194.

77 Zanker, Augustus (cit. n.9), 164-167; Hölscher — Lauter, Formen (cit.
n.56), 22.

78 Suet. Aug. 40,5-
79 I. Romeo, Ingenuus Leo. L'immagme di Agrippa (Roma 1998); Hölscher,

Bildsprache (cit. n.73), 34.



AUGUSTUS UND DIE MACHT DER ARCHÄOLOGIE 271

präsentiert80. Als er nach Actium zum Bild der erhabenen
Autorität wechselte, überließ er Agrippa die frei gewordene
Rolle.

Der Stil der edlen Schlichtheit fand aber bald weite Verbreitung.

Er beherrschte, mehr oder minder stark, die politischen
Monumente und die anderen Bildwerke in den öffentlichen
Anlagen und privaten Wohnsitzen. Auch wenn die Vorbilder
nicht aus der klassischen Kunst Griechenlands stammten, so
wurden doch die Körper und Gewänder in der kühlen Präzision

augusteischer Marmorarbeit wiedergegeben. Dadurch
entstand gegenüber der späten Republik eine Zurücknahme an
visuellen Effekten und sinnlichen Wirkungen. Es ist eine

Kunst, die die Werte eines dezenten Lebensstils und anmutiger
Würde zum Ausdruck bringt, passend zu den moralischen

Programmen und Sittengesetzen des Augustus. Sie entspricht
durchaus römischem mos maiorum, und tatsächlich war das

ideologische Gedächtnis der Römer weit mehr von der eigenen
Vergangenheit und ihren Werten der Schlichtheit und religiösen

Würde besetzt als von der klassischen Tradition Griechenlands.

Nur im Sinn dieses politisch-moralischen Ethos, nicht
im Sinn einer retrospektiven Bildung konnte dieser Stil zu
einem Reichsstil werden.

VIII. Fazit

Augustus hat in den Denkmälern der Stadt Rom die
ideologischen Grundzüge seiner Herrschaft mit größter Effizienz in
einer ungemein systematischen Weise zur Geltung gebracht. Es

war ein semantisches System, mit Aeneas und Romulus,
religiösen Ritualen und Siegesallegorien, pietas und virtus als

zentralen Positionen; ein pragmatisches System, mit Regeln des

dirigierten Zusammenwirkens aller Kräfte von Staat und
Gesellschaft; letzten Endes ein System von großer Reichweite,

80 Zanker, Augustus-Portrats I (cit. n.54).



272 TONIO HOLSCHER

das die öffentlichen Räume besetzte und die privaten Lebensräume

in einer bisher einzigartigen Weise mental und
atmosphärisch einfärbte.

Wenn man ein Fazit zu einer Gegenrechnung mißbrauchen
darf, so ergeben sich verschiedene Ansätze zur Nachdenklichkeit,

vor allem im Vergleich zur späten Republik:
— Die öffentlichen Denkmäler verloren ihre Vielfalt, sie

wurden in den Themen iterativ und in der Ideologie homogen.
Die Polyphonie der republikanischen Auftraggeber hatte aufgehört;

andere Konzepte als die des Kaisers wurden entweder
unterdrückt oder zumindest in dem demonstrativen Konsens
nicht gefördert. Was die Gegner des Augustus sich bei seinen
Denkmälern dachten, können wir nur raten. Pompeius soll
einmal den Alptraum gehabt haben, daß seine Verehrung der
Venus in Wirklichkeit die göttliche Ahnherrin Caesars
erhöhe81. Entsprechend werden manche alten Familien verbittert

registriert haben, daß ihre Gründerheroen gegen den

omnipräsenten Aeneas keine Chance hatten.

— Im Bereich des privaten Wohnens wurden Bildthemen,
die explizit oder implizit politische Töne anschlugen, in einem
Maß rezipiert, wie das bisher nie in der griechischen oder römischen

Wohnkultur der Fall gewesen war. Für die Ausstattung
vornehmer Wohnsitze wurde ein Repertoire geschaffen, das in
seiner unverbindlichen Idealität zwar keine manifesten politischen

Aussagen machte, aber doch die weihevolle Idylle
augusteischer Zeitstimmung als dekoratives Ambiente evozierte. Und
in Tonlampen, Reliefkeramik und vor allem Fingerringen wurden

politische Symbole des Augustus zur alltäglichen Loyalität
reduziert. Man wird kaum behaupten wollen, daß darin eine

Steigerung der politischen Kultur zu erkennen sei: Die Zunahme
und Ausbreitung politischer Bildmotive bis in den privaten
Bereich ist eher ein unverbindlicher politischer Applaus.

— Die ständige Repetition und Ubiquität der kaiserlichen
Bildmotive und die Aufladung vieler weiterer Bildthemen mit

81 Plut. Pomp. 68,2.



AUGUSTUS UND DIE MACHT DER ARCHÄOLOGIE 273

kaiserlicher Signifikanz muß vielfach zu Überdruß geführt
haben. Auf dem Augustus-Forum, das besonders stark mit
feierlichen Bildern kriegerischer Ideologie überladen war, hat ein
Besucher ein kopulierendes Paar auf den Stufen des Tempels
eingeritzt; und in einer Stadt in Campanien hat ein Hausbesitzer
die Gruppe von Aeneas, Anchises und Iulus auf der Flucht aus
Troia mit Affenköpfen auf die Wand malen lassen82. Die
Übersättigung mit kaiserlichen Bildthemen muß manchen

Zeitgenossen schwer erträglich gewesen sein. Das hat wohl auch
dazu geführt, daß diese ganze Bilderwelt nach der Mitte des

1. Jahrhunderts n.Chr. weitgehend aufhörte. Das Ende der
iulisch-claudischen Dynastie, mit der viele der Themen
zusammenhängen, kann kaum eine ausreichende Erklärung dafür
sein, denn die flavische Zeit hat keine Nachfolge für diese

Bildthemen entwickelt.

— Die künstlerischen Bildmotive und Formen verloren ihre

übermütige Sinnlichkeit und wurden durch einen Stil unnahbarer

Vornehmheit abgelöst. Ein Flottenführer um 100 v.Chr.
hatte einen Seesieg mit einem Fries von körperfrohen Nereiden
gefeiert, die sich wohlig auf wilden Meeresmonstern räkeln83;

Augustus zelebriert den Sieg von Actium auf einem Fries mit
Symbolen der besiegten Flotte und der eigenen römischen
Götterverehrung84. Das ist gewiß ein demagogischer Vergleich
und ein subjektives Urteil des unterzeichnenden Autors. Aber
es könnte sein, daß Catull ähnlich unterkühlt geurteilt hätte,

wenn er den augusteischen Fries noch hätte sehen können.

82 V. ROCKEL, "Beobachtungen zum Tempel des Mars Ultor", in MDAI(R)
90 (1983), 447-448; P. Zanker, "Bilderzwang" (cit. n.70), 1.

83 H. KäHLER, Seethiasos und Census (Berlin 1966).
84 Kaiser Augustus (cit. n.10), Kat. Nr.200.



DISCUSSION

A. Wallace-Hadrill. I greatly welcome what Tonio Hölscher
has said, both about the relevance of the creation of a common
cultural language in a multi-cultural Mediterranean, and in his
sketch of a semantic system in which the artistic style defined
by the 'cool' Augustus carries implicit connotations even in the

private sphere. I am particularly interested in how such a

semantic system can be used in the attempt to redefine a

Roman identity, centering naturally on Augustus and the imperial

house. But part of the problem in any analysis of the coherence

of such a system is our difficulty in visualising an alternative

'republican' system. The sheer lack of surviving buildings
and artwork from late Republic Rome makes it difficult to give
precise form to the 'Vielfalt' or multiplicity that we would
theoretically infer from the political system. Is the material

adequate for this?

77 Hölscher. Gewiß: Die reiche Kultur der späten Republik
ist zu großen Teilen unter der steinernen Decke der kaiserzeitlichen

Architektur verborgen und zerstört. Aber an Bildwerken
ist mehr erhalten, als man auf den ersten Blick wahrnimmt.
Viele sind in einzelnen Publikationen erkannt und analysiert
worden. Nur fehlt es noch an einer systematischen Zusammenstellung

und Interpretation. Dabei würde zweifellos ein sehr

reiches, vielfältiges Bild entstehen, von dem die augusteische
Zeit sich deutlich absetzt.

F. Miliar. In response to your very interesting and stimulating

paper, I would like to suggest that our situation in regard

to Augustan art remains closely similar to that of Ronald Syme
in regard to the material which he used. In the Oxford of the



AUGUSTUS UND DIE MACHT DER ARCHÄOLOGIE 275

late 20's and the 30's in which Syme was a student and then
teacher Ancient History was a branch of classical studies, firmly
based on literary texts. Epigraphy did play a significant part,
and Syme himself was fully conversant with inscriptions, both
those relevant to the military history of the Empire and its
frontiers and those which provided the material needed for
PIR.

But art history, architecture and iconography played no
comparable part in the formation of Syme or of most of his

contemporaries as Ancient Historians (it might be interesting
to speculate as to whether the situation might have been different

if the thousands of career-inscriptions which Syme and
others studied had still been accompanied by the statues to
which a large proportion of them had originally been

attached).
Syme therefore approached the Augustan regime primarily

through verbal material, and above all through Augustan
literature. His work is characterised by a notable effort to understand

the values and key words which informed the public posture

of the regime, while simultaneously maintaining a critical
and sceptical distance from it. So, for instance, the first and the
last chapters of the book are marked by the tension between

understanding the 'revolution' as a usurpation of power on the

one hand, and an appreciation of its achievements on the other.
One problem faced by Syme, and by ourselves, is the effective

absence of any expression, or even of any report, of any
alternative viewpoint among our ancient sources. We can find
nothing which seriously represents any 'republican' alternative

among Romans, and hardly any trace of hostility to Roman
rule in the established provinces, either in the West or in the
Greek East. There is a very notable contrast with the relations
of the Greek poleis and koina to the Hellenistic monarchies, in
which the cities struggled perpetually to achieve as much
freedom as they could.

I suggest that when we consider the art of the Augustan
period, our situation remains closely comparable to that of



276 DISCUSSION

Syme. To understand the great architectural and artistic monuments

of the regime it is necessary to appreciate the values

which they embodied, as well as their very high artistic level.

But, at the same time, to maintain a critical distance is not
easy. Here too our problem as observers is that we are faced not '

merely with an absence of dissident Voices', but with a chorus
of loyalist artistic expressions, in which the figure of the

Emperor has been appropriated, in the cities of Italy (as we can
see above all in Pompeii) and in those of both the Latin West
and the Greek East, in temples, statuary and notably in
coinage, as collected in Roman Provincial Coinage I.

In other words, is it not the case that the material and visual
evidence for the Augustan regime presents us with just the

same problem as does the literary record? Both are of the

greatest richness and complexity, and are of a very high artistic

level — and cannot be appreciated without one entering
into the values which inform them. But both present,
ultimately, an oppressive loyalist conformity. So, if we wish to
maintain a critical reserve, on what evidence should that
attitude be based?

77 Hölscher. Gewiß ist die Roman Revolution ein Werk, dessen

Konzept ganz wesentlich auf schriftlichen Quellen basiert
und alle visuellen Phänomene weitgehend ausklammert. Es

gibt allerdings einige kurze Passagen, die zeigen, daß Syme
nicht ganz blind für die archäologischen Zeugnisse gewesen ist.
Doch glaube ich nicht, daß dies speziell an der wissenschaftlichen

Situation in Oxford lag, in der er seine Ausbildung
erfuhr. Denn in den 20er und 30er Jahren hatte sich die

Archäologie insgesamt und fast überall in eine kunsthistorische
Richtung entwickelt, die sie von der Alten Geschichte weit
entfernte und für Fragen der politischen Geschichte wenig ergiebig

machte. Ich vermag kaum einen Archäologen dieser Zeit zu
sehen, von dem Syme etwas Brauchbares für sein wissenschaftliches

Ziel hätte lernen können. Erst die Arbeiten von Andreas
Alföldi über Zeremoniell, Tracht und Insignien brachten die



AUGUSTUS UND DIE MACHT DER ARCHÄOLOGIE 277

Bildwerke als historische Zeugnisse zur Geltung — aber das

war damals noch brandneu, ganz isoliert, und darüber hinaus
dürfte Alföldis verklärtes Augustus-Bild Syme verständlicherweise

nicht sehr angezogen haben.
Ihre Bemerkung, daß die Bild- und Bauwerke, ebenso wie

die Schriftzeugnisse, kaum die Möglichkeit zu einer alternativen'

Lesart der augusteischen Epoche bieten, trifft den
neuralgischen Punkt. Hier wird leicht der Wunsch zum Vater des

Gedankens. Wenn wir überhaupt eine solche Sicht gewinnen
wollen, so können wir wohl nur Symptome suchen: im besten
Fall ein paar Karikaturen, vor allem aber die Anzeichen von
Frustration und Überdruß, das Ende extrovertierter Verhaltensweisen,

den Rückzug weiter Kreise aus dem öffentlichen Leben
und dergleichen mehr. Ein sehr explizites Bild, wie es Syme
sicher gerne gehabt hätte, wird sich aus den archäologischen
Zeugnissen gewiß nicht gewinnen lassen.

G. Rowe: The other characteristic of Augustan Rome is that
it was filled with stolen Greek art — in private contexts, in
temples, but also in the open air. While Greek art cannot be

said to embody 'opposition', it would certainly have
represented a disturbance to the 'coolness' of the visual field. How
should we conceive of the relationship, for the contemporary
viewer, of Greek art and the art of the regime? Were they
distinct — to put it crudely, 'art' on the one hand and 'propaganda'

or 'decoration' on the other? Or were they more
juncted?

T. Hölscher. Die Opposition von 'Kunst' und 'Propaganda',
allgemeiner: von zweckfreier und zweckgebundener 'Kunst', ist
ein Konzept der Neuzeit; dasselbe gilt für die, allerdings anders

gelagerte, Opposition von 'Kunst' und 'Dekor'. Es ist ein Konzept

einer 'reinen' Ästhetik, als Ausdruck eines künstlerischen

Subjekts, die ihren ausgegrenzten Raum in der Institution des

Museums hat. In der Antike dagegen hatten alle Bildwerke eine
konkrete Funktion, einen pragmatischen Zweck, im religiösen



278 DISCUSSION

Kult, in der Politik, in der gesellschaftlichen Repräsentation
und so fort. Auch die griechischen Bildwerke, die man sich in
Rom angeeignet hatte, waren nicht in Museen zu betrachten,
sondern gehörten funktional zu bestimmten öffentlichen und
privaten Räumen, in denen sie aufgestellt waren. Sie waren
dort, ohne grundsätzlichen Unterschied, mit neuen römischen
Werken verbunden, die diesen Räumen bildliche Signifikanz
verliehen. Freilich mag die Eigenschaft eines griechischen
'Originals' einem Werk eine zusätzliche Emphase gegeben haben,
die vielleicht nicht gerade 'disturbing', aber doch 'exciting'
wirkte.

J. Scheid: Ich möchte anknüpfen an A.Wallace-Hadrills
Frage über die Schwierigkeit, die Neuheit und Qualität des

augusteischen Stils und seiner Themen festzustellen. Weiß man
eigentlich, wie die Häuser der hohen Elite dekoriert waren?

Gibt es Anzeichen, daß dieser Dekor und seine Themen
verschieden waren vom öffentlichen Stil? War dieser der einzige
Stil Roms?

Andererseits werden die verschiedenen Statuentypen des

Kaisers gewöhnlich nach ethischen Kriterien gedeutet. Warum
aber werden die Darstellungen des Augustus nicht, wie es in
den Ehreninschriffen bezeugt ist, nach öffentlichen Ämtern
und Machtpositionen interpretiert? Schließlich kann z.B. ein
Kaiser in voller Rüstung ebenso gut als imperator oder als impe-
riurns-lwWiber beschrieben werden als auf die Ideale der Virtus
oder des Feldherrn bezogen werden.

77 Hölscher. Die Ausstattung der Wohnsitze der Elite
unterscheidet sich in den Themen sehr deutlich von der der öffentlichen

Anlagen. Schwieriger sind dagegen zwei andere Fragen
zu beantworten. Zum einen: Unterscheiden sich die Themen

der Bildwerke in den Wohnsitzen zwischen Republik und
früher Kaiserzeit? Hierfür müßten noch eingehende,
großflächige Untersuchungen unternommen werden. Dabei müßte
auch bedacht werden, daß in reichen Wohnhäusern und Gär-



AUGUSTUS UND DIE MACHT DER ARCHÄOLOGIE 279

ten die Bildwerke der republikanischen Ausstattung in der
Regel wohl auch in der frühen Kaiserzeit weiter stehen blieben
und geschätzt wurden. Man wird also zwar Veränderungen
erwarten — eine Reihe neuer 'augusteischer' Themen habe ich
aufzuzeigen versucht — aber keine radikale Zaesur postulieren.
— Zum zweiten: Unterscheidet sich der Stil der Bildwerke im
öffentlichen und im privaten Raum? Hierfür wäre es zunächst
erforderlich, genau zu definieren, was unter 'Stil' verstanden
wird. Es gibt einerseits unterschiedliche 'Formen', die mit den

spezifischen Themen der öffentlichen und der privaten
Bildwerke verbunden sind. Andererseits gibt es übergreifende,
epochenspezifische Formprinzipien, die über die verschiedenen
Themen hinweg einen augusteischen' Habitus und
Geschmack zum Ausdruck bringen.

Die Deutung von Kaiser-Bildnissen nach Ämtern und
Funktionen ist durchaus üblich. Nur handelt es sich dabei um sehr

einfache Distinktionen: Panzer für militärische Ränge, toga
capite velato für Priester. Andere Unterscheidungen sind durch
den Verlust der Bemalung von Gewändern nicht mehr erkennbar.

Inschriften sind hierfür ergiebiger.

A. Wallace-Hadrill: May I return to my earlier question
about definitions of cultural identity, and pick up too on the
discussion of John Scheid's contribution on religion? What
seems to me particularly striking about Augustan art is the
dominance of religious and ritual themes. One function of the

repeated representation of rituals and ritual objects (priestly
hats, litui, paterae and the like) is to create a visible focus for
citizen-identity. Paradoxically, though the ritual is a local,
metropolitan Roman one, it can equally serve as a reference point
for the municipal Italians who are Syme's heroes: The proliferation

of the imagery helps to make it shared property. But here

again, we are frustrated by the scarcity of surviving Republican
precedents, and I find it hard to judge how far this element of
the 'semantic system' is new.



280 DISCUSSION

77 Hölscher. Zweifellos: Religiöse Rituale sind das wichtigste
Thema der augusteischen Staatsdenkmäler. Sie sind aber auch
bereits ein wichtiges Element republikanischer Monumente, so
viel ist trotz der spärlichen Uberlieferung doch aus verstreuten
Fragmenten klar zu erkennen. Rom steht mit dieser Betonung
von Ritualen wiederum in enger Verbindung mit der etruski-
schen Kunst — und in starkem Gegensatz zur politischen
Bildkunst in Griechenland. In augusteischer Zeit treten die Themen

der Religion aber mit neuer Emphase in den Vordergrund,
vor allem auch deswegen, weil ein anderes Thema republikanischer

Staatskunst, Sieg und Triumph, unter Augustus stark

zurückgenommen wird.

]. Scheid-. La religion integre les Italiques dans la mesure oü
ceux-ci sont desormais tous des citoyens romains. Puisque les

cornices devinrent rapidement un phenomene limite ä la population

de Rome, la seule institution publique vivante capable de

representer tous les citoyens etait la religion publique de Rome.
Les actes etaient celebres au nom de tous les citoyens et pour
leur bien collectif. Avec l'histoire (les summi viri, les mythes) et
la famille imperiale, la religion officielle devenait une image de

l'identite romaine. On peut, d'autre part, se demander si la sur-
representation de scenes religieuses dans l'art officiel — qui
correspond d'ailleurs ä la surrepresentation d'inscriptions
relatives ä la religion — n'est pas due au fait que c'est, apres
l'epoque de la gestion du consulat, l'une des faqons obvies de

representer sans ambigu'fte l'empereur agissant pour le peuple.

77 Hölscher: Das scheint mir ein sehr überzeugender
Gedanke zu sein.

Kl.M. Girardet: Daß das Religiöse beim Bauprogramm, auf
den Inschriften etc. so stark im Vordergrund steht, ist sicher
auch auf das Selbstverständnis der Römer als religiosissimi
homines zurückzuführen, und gewiß spielt die demonstrative
pietas des Augustus persönlich eine wichtige Rolle. Man sollte



AUGUSTUS UND DIE MACHT DER ARCHÄOLOGIE 281

aber zusatzlich bedenken, daß 29 v.Chr. ein 20 Jahre dauernder
Welt-Burgerkrieg zuende gebracht worden war. In den Heeren
der Caesarattentater Brutus und Cassius und in denen der Tri-
umvirn, in den Heeren des M. Antonius und in denen des

Imperator Caesar standen Romer, die gegen Romer kämpften,
die Römer töteten. Sie alle, ebenso wie die Heerführer und der
zuletzt allein Übriggebliebene, hatten Blutschuld auf sich geladen,

Bruder hatte Bruder getötet, Romulus den Remus! Nach
dem Ende des Mordens mußte, um eines vertraglichen, den
Wunsch nach Rache domestizierenden Neuanfangs und
Weiterlebens willen Versöhnung stattfinden, rituelle Reinigung.
Auch dies durfte ein Grund fur die dominante Rolle des

Religiösen in der fruhaugusteischen Restaurationspolitik gewesen
sein.

T. Hölscher. Zweifellos zeigen die augusteischen Staatsdenkmaler,

wie in der Forschung auch oft betont wurde, daß das

Image des machtigen und überwältigenden Feldherrn in den
letzten Jahrzehnten der Republik sehr ambivalent geworden
war und zwiespaltig gesehen wurde. Die Wendung zur Religion
unter Augustus war einerseits eine Abkehr von diesem Image,
andererseits eine Kompensation fur die damit verbundenen

Verfehlungen. Fernande Holscher erinnert mich, als nachträgliche

Leserin dieser Diskussion, an die Situation der Normen-
konformitat im nach Ruhe und Wohlstand aufstrebenden
Deutschland nach dem letzten Krieg.



TS&XHJ&Sfe» :f5' :c|%? :?«te' ^ii:mf.'fÜ3&-:?'
ts^^IT^S- #0-^ iiSp'if-'i ?,-*r?$3

?l(4e^ J'-SÜw¥^ thjf'fi-H !*gitf!*W&

• -

E&W^fe«/ TarS^s^kk~:^:iA^yW

^^t&^%U}Mi%:^rnißg^^hy$im0^ }J%W*Wxti?rh
>«%# ra»*#^''$h8^v& %&" %H ?<.*§* rb»#-

* (SSessfäf*#^ irf'?"'>iL>C|?/5t^fS^;vi^Ä!Ä "ist- <?! #?5@m

_ ^ -**«-•,•'- t-: •;cj/£SÜM i£g:.U-i5§M> X--: .1 -"-teSifX%öß-»j*71'"^'"' •_;- "'• - " ^c"-*i** "51 tS?

b'f -is3s«»<«&i äasts-^^viS^St»? >tfr-r££Ö<fci; f^Vi-wr-'W

fj^SfJ •'iv'V' t' * Vr ^4^

•$$&%%*%%$& MI-?.:

-^rJ^
«ßfSSö^i^' *w>4ft asfh&gi^g $SF%ü%t :4»«ae:-ür-;^®

'-1 - I -

"Ai

1

„'Ji
.- *34
'•v.*

1 JiiJf' 5i'Msafe4' Sä^l'- ifef: :ftirflgsftsfc- jgj£-


	Augustus und die Macht der Archäologie

