Zeitschrift: Entretiens sur I'Antiquité classique
Herausgeber: Fondation Hardt pour I'étude de I'Antiquité classique
Band: 46 (2000)

Artikel: Augustus und die Macht der Arch&ologie
Autor: Holscher, Tonio
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-660853

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-660853
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

VI

ToNIO HOLSCHER

AUGUSTUS UND DIE MACHT DER ARCHAOLOGIE

The halo of their resplendent fortune
may dazzle, but it cannot blind,
the critical eye.

Ronald Syme

1. Zeugnisse und Ansitze: verbal versus materielllvisuell

Es ist erst wenige Jahrzehnte her, dafl historische Biicher
tiber Augustus in wesentlicher Hinsicht auf archiologische
Zeugnisse begriindet werden. Das hingt zum einen mit allge-
meinen Verinderungen der archiologischen Forschung, zum
anderen mit einem ebenfalls allgemeinen Wandel des Konzepts
der Historie zusammen.

Die Klassische Archiologie hatte seit den Zeiten des Histo-
rismus im spiteren 19. Jahrhundert eine starke Tradition der
ErschlieBung und Interpretation historisch signifikanter Denk-
miler entwickelt. Fiir die Epoche des Augustus gehéren seit-
dem die Bildnisstatue von Prima Porta, die Ara Pacis und
andere Monumente zum festen Bestand der Forschung'. Das
Ziel war im wesentlichen die Deutung und Entschliisselung
einzelner Denkmiler im Rahmen ihrer Zeit, wie sie aus schrift-
lichen Quellen bekannt war. Diese Tradition lebte als schmale
Unterstromung auch nach dem 1. Weltkrieg fort, als das Fach

' G. HENZEN, “Scavi di Primaporta’, in Bdl (1863), 71-78; E v. DUHN,
“Uber einige Basreliefs und ein rémisches Bauwerk der ersten Kaiserzeit”, in Mis-

cellanea Capitolina (Roma 1979), 11-16.



238 TONIO HOLSCHER

stark von Fragen der kiinstlerischen Form dominiert war und
allenfalls tiber die Briicke der Geistesgeschichte mit der allge-
meinen Historie in Verbindung kam?. Historismus und Gei-
stesgeschichte hatten miteinander gemein, daf§ die archiologi-
schen Hinterlassenschaften zwar auf willkommene Weise die
literarischen Zeugnisse bestitigen, erginzen, in einzelnen Fil-
len auch korrigieren konnten — dafl sie jedoch nicht als
Zeugnisse eines Lebensbereichs sui generis verstanden wurden.
Gerhard Rodenwaldts Schrift “Kunst um Augustus™ zeigt
bereits im Titel, daf$ Bildwerke und Denkmiler im Grund als
dekoratives Beiwerk der eigentlichen Staats- und Herrschafts-
formen, bestenfalls als ‘kulturelles Etbe’ Europas bis in die
eigene monumentale Zeit betrachtet werden’. Fiir Ronald
Syme und seine Perspektive des politischen Kampfes gab es
daher aus der Archiologie seiner Zeit kaum brauchbare
Impulse®.

Erst seit den 60er Jahren dieses Jahrhunderts wird Archiolo-
gie zunchmend als umfassende Wissenschaft historischer Kul-
turen begriffen: als Erforschung der materiellen Lebenswelt,
der Bau- und Bildwerke und ihrer visuellen Evidenz, die
grundsitzlich von den verbalen und literarischen Sektoren
menschlicher Kultur verschieden sind. Fiir die Epoche des
Augustus wurden dabei vor allem die Formen der stidtischen
Lebensriume, die allgegenwirtige ‘Macht der Bilder’ und der
darin zum Ausdruck kommende mentale Habitus als zentrale
historische Phinomene erschlossen®. Eine wichtige methodi-

2 Dazu K. SCHEFOLD, “Die Klassische Archiologie nach dem ersten Welt-
krieg”, in Altertumswissenschaft in den 20er Jahren, hrsg. von H. FLASHAR (Stutt-
gart 1995), 183-203; A.H. BORBEIN, “Die Klassik-Diskussion in der Klassischen
Archiologie”, 7bid., 205-245.

> G. RODENWALDT, “Kunst um Augustus’, in Die Antike 13 (1937),
153(sic)-196. Dazu A.H. BORBEIN, “Gerhard Rodenwaldts Bild der romischen
Kunst”, in Rimische Geschichte und Zeitgeschichte in der Altertumswissenschaft
withrend des 19. und 20. Jhs., hrsg. von E. GaBBA, K. CHRIST (Como 1990),
175-200.

4 Immerhin z.B. The Roman Revolution (Oxford 1939), 472-473. Dazu Bei-
trag Fergus Millar, oben S. 1-30, und Diskussion.

> §. unten.



AUGUSTUS UND DIE MACHT DER ARCHAOLOGIE 239

sche Grundlage fiir das Verstindnis der Bildkunst war dabei
Erwin Panofskys kunstgeschichtliche ‘Tkonologie’.

Die historische Forschung ihrerseits war lange Zeit stark
auf Phinomene der verbalen Uberlieferung orientiert. Das
gilt nicht nur fiir die konkrete Ereignisgeschichte, es gilt in
anderer Weise auch fiir Theodor Mommsens folgenreiche
staatstheoretische Betrachtungsweise, ebenso fiir die Erfor-
schung der ideellen Wertbegriffe seit Richard Heinze, nicht
zuletzt auch fiir das prosopographische Unternehmen von
Ronald Syme. Diese auf den ersten Blick sehr heterogenen
Ansitze haben eines gemeinsam: Sie betreffen durchweg Phi-
nomene, die in verbaler Weise explizit gemacht werden kon-
nen: konkrete Vorginge, individuelle Personen, politische
Institutionen, staatstheoretische Konzepte, ideelle Diskurse.
Die Fixierung auf sprachliche Zeugnisse implizierte somit
iber lange Zeit einen Vorrang konkreter, definiter und
bewufliter Faktoren; sie blendete dagegen die visuellen Wir-
kungen der Monumente und Bildwerke ebenso wie die
Gegenstinde und Situationen der materiellen Lebenskultur
weitgehend aus. Diese Bereiche der historischen Wirklichkeit
sind zwar in der Sprache und den Begriffen der Wissenschaft
weniger prizise zu beschreiben; sie fielen gewissermaflen der
Tatsache zum Opfer, dafd die historische Wissenschaft sich im
Medium der Sprache bewegt und darum auch sprachliche
Zeugnisse mit Vorrang betrachtet. Gleichwohl haben Lebens-
kultur und Bildwerke ihre eigene materielle und visuelle Evi-
denz. Sie erschliefSen Phinomene, deren historische Schubkraft
erst in neuerer Zeit deutlicher gesehen wird: charismatische
Wirkung, ideologische Aufriistung, materielle und psychologi-
sche Lebensqualitit, kollektive Befindlichkeiten und Menta-
lititen.

Fiir Augustus und die gesamte romische Kaiserzeit war es
Andreas Alf6ldi, der mit seiner untheoretischen, seismographi-
schen Sensibilitit die Begrenztheit des rigiden Ansatzes von
Mommsen aufgebrochen und die mentalen und emotionalen
Aspekte des Kaisertums in Tracht, Insignien und Zeremoniell



240 TONIO HOLSCHER

zur Geltung gebracht hat®. Damit aber war auch die gesamte
Welt der visuellen Wirkungen und Erfahrungen aufgeschlos-
sen, und die Bildwerke waren nun nicht mehr eine Arabeske
um den harten Kern der ‘eigentlichen’ Geschichte, der Ereig-
nisse, Personen und Institutionen, sondern bezeugten ein zen-
trales historisches Feld, auf dem entscheidende Wirkungen und
Entwicklungen stattfanden. Es dauerte lange, bis dieser Ansatz
breitere Anerkennung fand, aber heute kann man wohl sagen,
daf! das Verstindnis fiir die Begriindung des romischen Kaiser-
tums — im vollen historischen Sinn — umso tiberzeugender
gelingt, je mehr neben den politischen, gesellschaftlichen und
wirtschaftlichen Faktoren auch die Verinderungen der materi-
ellen Kultur, des herrscherlichen Charismas, der visuellen
Selbstdarstellung, des kollektiven Lebensstils und des mentalen
Habitus in das Bild einbezogen werden.

II. Perspektiven der archiologischen Historie

Das fithrt auf die allgemeine Frage, welches Potential in
archiologischen Zeugnissen fiir historische Fragen liegt.
Zunichst setzen einige grundsitzliche Umstinde die archiolo-
gische Uberlieferung von anderen Zeugnisgattungen ab:

1) Archiologische Zeugnisse enthalten, im Gegensatz zu
Schriftquellen, Informationen von sehr unterschiedlicher
Intentionalitit. Bildwerke und signifikante Bauwerke konnen
komplexe Botschaften ihrer Auftraggeber an Mit- und Nach-
welt enthalten, dhnlich wie literarische Werke. Dabei stellen die
Bildwerke allerdings in der Regel weniger individuelle Aussa-
gen ihrer Autoren dar, sind mehr affirmativ in das 6ffentliche
und private Leben eingebunden, entsprechen stirker dem
gesellschaftlichen Konsens und spiegeln verliflicher kollektive
Vorstellungen. — Daneben steht die Menge der materiellen

¢ A. ALFOLDI, “Die Ausgestaltung des monarchischen Zeremoniells am romi-
schen Kaiserhofe”, in MDAI(R) 49 (1934), 1-118; DERS., “Insignien und Tracht
der rémischen Kaiser”, 76id. 50 (1935), 1-171.



AUGUSTUS UND DIE MACHT DER ARCHAOLOGIE 241

Gebrauchsgegenstinde, die mehr oder minder stark in ihrer
Funktion aufgehen und ihren Zeugniswert kaum als intentio-
nale ‘Botschaften’, sondern als unbeabsichtigte ‘Spuren’ haben.
Das bedeutet einen geringeren Grad an bewufSter Selbst-Bezeu-
gung, daftir aber groflere Freiheit von zeitspezifischer Eigen-
Deutung und somit groflere materielle Authentizitit.

2) Archiologische Zeugnisse sind, im Gegensatz zu literari-
schen Werken, in der Regel nicht durch die Zeiten bewuf3t rezi-
piert und bewahrt worden, sondern wurden zerstort, verloren
ihre Funktion, gerieten unter die Erde, waren zufilligen Bedin-
gungen der Erhaltung ausgesetzt und wurden in der Neuzeit oft
ohne spezifische Absichten wieder entdeckt. Sie sind darum
nicht in dem Mafle wie literarische Texte einer intentionalen
Selektion spiterer Epochen ausgesetzt und spiegeln daher in
ihrer vielfach intentionsfreien Uberlieferung getreuer die Ver-
hiltnisse der Antike. Unter Schriftzeugnissen sind in dieser
Hinsicht nur Inschriften und Papyri vergleichbar’.

Gewif lassen archiologische Zeugnisse viele Fragen des
Historikers ohne befriedigende Antwort. Handlungen und
Schicksale, politische Konflikte und staatstheoretische Diskurse
werden weder mit Bildwerken noch mit Gegenstinden der
Lebenskultur realisiert und sind nur aus Schriftquellen erkenn-
bar. Andererseits ergeben archiologische Zeugnisse Einsichten
in Sektoren des historischen Lebens, die von schriftlichen
Quellen weit weniger erhellt werden.

— Die Lebensriume, stidtische Siedlungen, lindliche Terri-
torien, Gebirge und Meere, sind eine gestaltete oder bewiltigte
Umwelt, die ihrerseits wieder alle Formen des kollektiven und
individuellen, &ffentlichen und privaten, funktionellen und
symbolischen Lebens prigt.

7 Selbstverstindlich ergibt auch die Ausgrabung und Erschliefung archiolo-
gischer Zeugnisse kein verzerrungsfreies Bild, sondern ist in hohem Mafl von
spezifischen Interessen der modernen Forscher geprigt. Aber bei jeder Grabung
werden dem Zufall doch sehr weite Grenzen gedffnet, so daff in Museen und
Magazinen zumeist ein weit weniger geﬁltertes Spektrum antiker Kultur vor
Augen steht als in den tradierten literarischen Texten.



242 TONIO HOLSCHER

— Die materielle Kultur dokumentiert einerseits die fakti-
schen okonomischen Verhiltnisse, Wirtschaft und Handel,
damit zusammenhingend aber auch die ideellen Lebensstile
mit ihren gesellschaftlichen und kulturellen Optionen.

— Die politischen Denkmiiler sind symbolische Demonstra-
tionen von Macht, mit denen Herrscher oder Gemeinschaften
die offentlichen Riume besetzen und dort den Anspruch auf
Anerkennung, Ruhm und Gedichtnis zur Geltung bringen.

— Die Bildwerke und ihre Themen, in offentlichen und
privaten Lebensriumen, stellen ein reiches Repertoire von vor-
wiegend kollektiven Vorstellungen und Leitbildern dar, die
einerseits die anthropologische und politische Mythologie,
andererseits die lebensweltlichen Verhaltensmuster und Menta-
lititen betreffen.

— Die kiinstlerischen Stilformen, wenn sie sinnvoll betrachtet
werden, dokumentieren visuelle Standards und Normen des
Geschmacks, die nicht nur fiir Produkte der Kunst, sondern
auch fiir die allgemeine Gestaltung der Lebensformen Geltung

haben.

IIl. Neuere Forschungen: lendenzen und Perspektiven

Die archiologischen Forschungen zu Augustus wihrend der
letzten Jahrzehnte wurden in den 80er Jahren in drei groflen,
sehr unterschiedlichen Synthesen zusammengefalt. FErika
Simon entfaltet in ihrem Augustus-Buch (1986), wie der
Untertitel ankiindigt, Kunst und Leben in Rom wm die Zeiten-
wende, ein reiches kulturhistorisches Panorama von Bildkunst
und Architektur, Literatur und Religion®. Der Kaiser und die
neue Staatsordnung erscheinen aus dieser geistesgeschichtlichen
Perspektive vor allem als Rahmenbedingung der reichen kultu-
rellen Entwicklung, die Wechselwirkungen zwischen Politik
und Kultur werden eher thematisch als funktional gesehen.

8 E. SIMON, Augustus. Kunst und Leben in Rom um die Zeitenwende (Miin-
chen 1986).



AUGUSTUS UND DIE MACHT DER ARCHAOLOGIE 243

Dezidiert politisch ist dagegen der Ansatz von Paul Zanker
(1987), der seine analytische Kraft aus den Erfahrungen der
68er Bewegung gewinnt und von dort ausgehend die Bedeu-
tung der offentlichen Reprisentation in Bau- und Bildwerken
fiir die Konstruktion politischer Macht untersucht und hinter-
fragt”. Die ‘Macht der Bilder’ wird hier in einem emphatischen
Sinn funktional gesehen, als politisch-visuelle Manifestation
erkannt und im Kriftespiel zwischen Herrscher und Gesell-
schaft betrachtet. In den Bildthemen wie in den kiinstlerischen
Stilformen wird ein mentaler Habitus diagnostiziert, der viel-
leicht wirkungsmichtiger als die politischen Institutionen oder
die Aktivititen und Schicksale der politischen Protagonisten
war. Hierin liegt ein diametraler Gegensatz zu der grimmigen
Analyse von Ronald Syme: letztlich ein Gegensatz zwischen
dem Blick auf die Individuen und soziale Gruppen mit ihren
Aktionen und Schicksalen einerseits — und auf die ideologi-
schen, mentalen und emotionalen Tendenzen und Verhiltnisse
andererseits.

Diese neue Sicht wurde 1988 in der Berliner Ausstellung
Kaiser Augustus und die verlorene Republik einem grofieren
Publikum vermittelt'®. Wie kurz diese eigentlich ‘politische’
Phase der Forschung aber war, wird in Karl Galinsky’s Augu-
stan Culture (1996) deutlich!!, wo sicher zu Recht gegen die
Vorstellung einer zentral gelenkten Propaganda in Literatur
und Bildwerken — wie sie allerdings nur von gedankenlosen
Epigonen vertreten worden war — eingeschritten, dann jedoch
ein sehr breiter kultureller Pluralismus entworfen wird, in dem
‘continuity’ und ‘change’ literarischer und bildkiinstlerischer
Formen, ‘adaptation’ und ‘experimentation’ zu einem harmo-
nisch postmodernen Gemilde verbunden erscheinen.

Wie soll es weitergehen? Unter Archiologen ist ein gewisser
Uberdrufl an Augustus unverkennbar. Das liegt wohl nicht nur

? . ZANKER, Augustus und die Macht der Bilder (Miinchen 1987).

10" Kaiser Augustus und die verlorene Republik, Ausstellung Berlin (Mainz
1988).

" K. GALINSKY, Augustan Culture (Princeton 1996).



244 TONIO HOLSCHER

daran, dafl die Zitrone durch allzu intensive Forschung ausge-
quetscht ist: Sie hat auch den Geschmack verloren. Ronald
Syme hatte noch vitale Griinde, sich mit Augustus zu befassen.
Die Erfahrung der Diktaturen seiner eigenen Zeit hat ihm das
Verstindnis des Augustus nicht verstellt, sondern den Blick fiir
zentrale Aspekte ungemein geschirft. Wenn wir heute iiber
Syme reden, so sollten wir vor allem iiber Berechtigung oder
Notwendigkeit personlicher Perspektiven und Urteile fir die
Geschichtsforschung sprechen.

Gegenwirtig scheint personliche Stellungnahme aus der
Augustus-Forschung weitgehend verschwunden. Der kritische
Anstof$ der 68er Bewegung hat seine Kraft verloren, schon in
Zankers Buch ist er zu einer iiberlegen-distanzierten Diagnose
der Inszenierung von Macht gemildert'?. In den neuesten
Monographien, zuletzt bei Jochen Bleicken, sucht man dage-
gen vergeblich nach einer Bestimmung des eigenen Standortes
des Autors'?. Bei der Vorbereitung dieses Beitrags habe ich mir
allerdings durchaus die heute offenbar nicht sehr moderne
Frage gestellt, warum ich am Ende des 20. Jahrhunderts ein
Stiick meiner begrenzten Lebenszeit auf Augustus verwenden
soll, warum wir hier aus vier Lindern eine Woche lang fiir
Augustus zusammenkommen, und ich wiirde diese Frage gerne
in diesem Kreis weiterreichen.

Vielleicht fiihren die Erfahrungen der Gegenwart nicht mehr
so sehr auf die Frage von Ronald Syme, wie Macht durch einen

2 G. ALFOLDY diagnostiziert in seiner Rezension, Gnomon 61 (1989), 407-
418 einen Wandel des Augustus-Bildes in der gegenwirtigen Generation, der
“durch die Ideale einer auf Leistung und Erfolg fixierten Gesellschaft, nicht
zuletzt aber auch durch den Wunsch nach einem krisenfesten, wohlgeordneten
Staatswesen mit klar definierten geistigen Werten und iiberzeugenden Staats-
minnern motiviert” sei. Zankers Buch wird in diesem Zusammenhang gesehen
“als der eindrucksvollste Versuch unserer Generation, die augusteische Staats-
ideologie und davon ausgehend den Charakter der augusteischen Staatsordnung
als auch die staatsminnische Leistung des Augustus zu beleuchten”. Ich stimme
der Analyse des Zeitgeistes durchaus zu, sehe allerdings Zankers Einstellung zu
Augustus weniger systemkonform.

13 J. BLEICKEN, Augustus (Berlin 1998). S. auch W. ECK, Augustus und seine
Zeit (Miinchen 1998).



AUGUSTUS UND DIE MACHT DER ARCHAOLOGIE 245

politischen Willen errungen und konstruiert wird, sondern wie
Macht sich in iiberindividuellen Prozessen, mit vielen Fakto-
ren, fast selbstldufig konzentriert und kumuliert, das heiflt: wie
die prozessualen Entwicklungen zum Teil stirker sind als der
Wille und die Einsicht der Beteiligten. Solche Erfahrungen
wiren durchaus auch fir die Zeit des Augustus fruchtbar zu
machen: Sie wiirden eine stirkere Interferenz zwischen den
individuellen Personen und Handlungen einerseits und der
Eigendynamik der Machtbildung und der kollektiven politi-
schen Mentalitit andererseits bedeuten. Das schliefft dann
allerdings dezidierte politische Urteile tber Personen und
Handlungen, wie bei Ronald Syme, eher aus.

Als Konsequenz daraus konnte sich eine zweite Tendenz
ergeben, daf} iiberhaupt nicht mehr so sehr nach der Enzste-
hung der Herrschaft gefragt wird — “Wie war das moglich?”
—, sondern nach ihren Leistungen und Auswirkungen. Damit
wiirden politische Fragen nach der Legitimation und Strategie
von Macht weitgehend ausgeblendet, die aus heutiger Sicht
durchaus noch Aufmerksamkeit verdienen und deren Verlust
m.E. bedauerlich wire. Andererseits wiirde dies eine starke
Erweiterung des Blickes auf Okonomie und Lebenskultur
bedeuten, und dariiber hinaus auf die grofde integrative Kraft,
mit der das multikulturelle Reich zusammengefiithrt wurde.
Das ist, wie Geza Alfoldy kiirzlich ausgefiihre hat!4, angesichts
der Agonie des gegenwirtigen Europa gewif$ nicht ohne aktu-
elles Interesse.

Lassen sich daraus wissenschaftliche Fragestellungen und
Perspektiven entwickeln? Ich sehe drei denkbare Wege:

— Eine multiperspektivische Sicht. Die Geschichte der
augusteischen Kultur ist bisher im wesentlichen aus der Per-
spektive der Initiatoren und Produzenten, der Auftraggeber und
ihrer Berater, kurzum: des Kaisers, der thn stiitzenden Institu-
tionen und seiner Anhinger gesehen worden. Paul Zankers

“ G. ALFOLDY, Das Imperium Romanum — ein Vorbild fiir das vereinte
Europa? (Basel 1999).



246 TONIO HOLSCHER

Ansatz gewinnt von daher seine eindrucksvolle Stringenz, aber
auch seine fast widerspruchsfreie Homogenitit: Es ist insofern
ein ‘augusteisches’ Buch, als es auch die Krise der Republik aus
der Perspektive der augusteischen Zeit diagnostiziert'®. Zweifel-
los aber wire es ein Gewinn, wenn man die Entwicklungen
noch stirker vom Standpunkt des Publikums, vor allem auch
ferner stehender oder gegnerischer Gruppen betrachten
konnte. Ansitze in dieser Richtung sind etwa Werner Ecks
Untersuchungen zum Ende senatorischer Denkmiler oder
Henner von Hesbergs und Paul Zankers Beobachtungen zur
Zuriicknahme des reprisentativen Anspruchs von Grabdenk-
milern'®, Dies wire eine Sicht, die an Ronald Symes scharfem
und anteilnehmendem Blick fiir die Verlierer und Opfer an-
schlieflen konnte. Sie wire aufgrund der archiologischen Zeug-
nisse allein nicht leicht zu realisieren. Aber sie konnte heute
mit einer verniinftig dosierten Zufuhr an Rezeptionstheorie
neu begriindet werden.

— Eine Sicht auf die gesamte Lebenskultur des Reiches. Die
Kultur der augusteischen Zeit wurde bisher vor allem vom
Zentrum Rom, von der hauptstidtischen Oberschicht und von
den monumentalen und kiinstlerischen Hochstleistungen her
betrachtet. Um wirklich zu verstehen, warum Augustus nicht
nur seine Herrschaft durchsetzen konnte, sondern warum sehr
bald auch keine Alternative mehr zu seinem Prinzipat gesehen
wurde, wire es wichtig, die Verinderungen der Lebensverhilt-
nisse im ganzen Reich, in allen gesellschaftlichen Schichten
und bis in die alltdglichen Vorginge moglichst genau zu erken-
nen. Ansdtze hierzu sind vor allem in Forschungen von Paul

15 ZANKER, Augustus (cit. n.9), 15-41.

16 W. Eck, “Senatorial Self-Representation: Developments in the Augustan
Period”, in Cuaesar Augustus. Seven Aspects, ed. by E MILLAR and E. SEGAL
(Oxford 1984), 129-167; H. v. HESBERG — P. ZANKER, Rimische Griberstrafien
(Miinchen 1987), 12-14; H. v. HESBERG, Rimische Grabbauten (Darmstadt
1992), 37-42. Neue Wege geht J. ELSNERs interessanter Versuch, die Ara Pacis
vom Standpunkt verschiedener Betrachter zu lesen: “Cult and Sculpture. Sacri-
fice in the Ara Pacis Augustae”, in /RS 81 (1991), 50-61, der eine eingehende

methodische Diskussion verdient.



AUGUSTUS UND DIE MACHT DER ARCHAOLOGIE 247

Zanker, Pierre Gros, Geza Alf6ldy und anderen zur monumen-
talen Gestaltung der Stidte in Italien, Gallien und Spanien
gemacht worden'’. Sie miifften erginzt werden durch For-
schungen zur Lebenskultur, fiir die die angelsichsische Anthro-
pologie weiterfiihrende theoretische Konzepte bereitstellt'®.

— FEine komparative Sicht von heute her. Es ist gute akade-
mische Sitte, die geschichtlichen Phinomene nach den histori-
schen MafSstiben der betreffenden Zeit zu messen. Dennoch
wird die Sicht des Historikers ungemein geschirft, wenn er
Gewinn und Verlust geschichtlicher Vorginge und Prozesse,
wie den von der romischen Republik zur Kaiserzeit, gegenein-
ander aufwiegt — und dabei kann er sich nicht auf die Phi-
nomene beschrinken, die den Zeitgenossen selbst bewufSt
geworden sind. Er wird dariiber hinaus den Blick auf andere
Epochen richten, nicht um tberall vergleichbare Phinomene
auszumachen, sondern um im kontrastiven Vergleich die spezi-
fischen Eigenarten schirfer zu erfassen. Das bedeutet eine
methodische Komparatistik, die auch die eigenen Standpunkte
des Historikers einschlief3t.

IV Die PolitiF des Bauens: Dominanz und Konsens

Die Konstruktion der Macht durch Augustus bedeutete
einerseits ein Problem, andererseits ein Argernis. Hier liegen
implizite Widerspriiche, die in Bau- und Bildwerken sichtbar
werden.

Ein grundsitzliches Problem bestand fiir Augustus darin,
daf$ er ein Monopol der Macht benétigte und anstrebte, daf er
diese Macht aber nach den weiterhin geltenden Maf3stiben der

17 P. ZANKER, Pompeji. Stadtbild und Wohngeschmack (Mainz 1995); Stadtbild
und Ideologie. Die Monumentalisierung hispanischer Stiidte zwischen Republik und
Kaiserzeit, hrsg. von W. TRILLMICH — P. ZANKER (Miinchen 1990); P. GRoOS, La
France gallo-romaine (Paris 1991); s. auch DERS., Larchitecture romaine (1996);
G. ALFOLDY, Rimisches Stidtewesen auf der neukastilischen Hochebene (Heidelberg
1987).

18 Z.B. S.E. ALCOCK, Graecia capta (Cambridge 1993).



248 TONIO HOLSCHER

Republik nur im freiwilligen Zusammenwirken mit autono-
men politischen Kriften und Institutionen, das heifSt durch
Konsens gewinnen konnte.

Ein Argernis mufd fiir viele Zeitgenossen daraus entstanden
sein, in welch zielstrebiger Weise einerseits Augustus seine
Dominanz durchsetzte, und in welch widerstandsloser Weise
andererseits die meisten Gruppen der Gesellschaft dennoch das
Spiel des autonomen Zusammenwirkens mitspielten. Die
Spielregeln, die sich dabei ausbildeten, hatten zwar mit den
konkreten Fragen der Machtbildung und der der Staatstithrung
nicht viel zu tun, sie gewannen aber bald eine Selbstliufigkeit,
in der sie das Verhiltnis zwischen Kaiser und Volk definierten
und stabilisierten. Das wird vor allem in der Politik des Bauens
evident.

Augustus hat die Stadt Rom in einem Ausmaf verindert wie
niemand vor und nach ihm!?. Uber weite Teile und lange
Zeitriume mufl die Stadt eine riesige Baustelle gewesen sein?’.

Einerseits sah Augustus sich bekanntlich als neuen Griinder
Roms. Die zentrale Bedeutung, die er seinen Neubauten in drei
Kapiteln (19-21) seiner Res gestae gibt, lifdt erkennen, daf8 er
diese Neugriindung als seine personliche Leistung in Anspruch

' Bautitigkeit des Augustus in Rom: s. die oben Anm. 8-11 zitierten Biicher
von E. SIMON, K. GALINSKY, besonders P. ZANKER sowie den Katalog der Berli-
ner Augustus-Ausstellung, darin vor allem die Zusammenfassung von F. Coa-
RELLI, 68-80. Wichtig ferner P. GROS, Aurea Templa (Roma 1976). Zu den im
Folgenden besprochenen Bauten in Rom s. grundsitzlich die beiden neuen
Lexika: L. RICHARDSON, A New Topographical Dictionary of Ancient Rome (Balti-
more and London 1992); E.M. STEINBY (ed.), Lexicon Topographicum Urbis
Romae 1 ff. (Roma 1993 ff). Zusitzliche Angaben werden hier nur gemacht,
wenn weitere Literatur von Bedeutung ist oder auf bestimmte Arbeiten beson-
ders hingewiesen werden soll.

20 M. MAISCHBERGER, Marmor in Rom (Wiesbaden 1997). Gleichwohl hat
D. FavrO, The Urban Image of Augustan Rome (Cambridge 1996) das Stadtbild
als dsthetisches und ideologisches Erlebnis nachgezeichnet. Sie setzt dabei
Betrachter voraus, die die Stadt in einem entspannten Habitus betrachten,
bewundern und genieffen. Der Begriff des ‘Stadtbildes’, der die Stadt auf ihre
dsthetische Wirkung reduziert, fiihrt in diesem Sinn leicht zu harmonisierenden
Wahrnehmungen. Die politisch betroffenen Insider werden z.T. recht andere

Gedanken dabei gehabt haben.



AUGUSTUS UND DIE MACHT DER ARCHAOLOGIE 249

nahm. Wenn er allein in seinem 6. Konsulat (28 v.Chr.) 82
Tempel restaurierte, so ist das nicht nur ein Beweis seiner {iber-
ragenden pietas und munificentia, sondern zugleich eine Okku-
pierung von Praktiken offentlicher Aktivitit, die bisher Sache
einer breiten Fiithrungsschicht gewesen war. Manche Familien
waren sogar so eng mit bestimmten Gebiuden ihrer Vorfahren
verbunden gewesen, daf$ sie sich immer wieder zu Restaurie-
rungen und Neubauten verpflichtet fiihlten. Vor diesem Hin-
tergrund ist die Ubernahme von 82 Tempeln in einem einzigen
Jahr ein Fanal, daff nun alle anderen Anspriiche, fiir die Hiu-
ser der Gotter zu sorgen, tibertrumpft wurden.

Andererseits aber, das ist in der Forschung weniger betont
worden, trat Augustus selbst in zentralen Bereichen der Stadt
auffillig wenig als Bauherr auf und iiberlief$ das meiste anderen
Auftraggebern. Wie wichtig ihm eine breite Beteiligung am
Neubau der Stadt war, zeigt sein Bemiihen, die viri triumphales
fiir Bauprojekte zu gewinnen®!. Dabei blieb aber nichts dem
Zufall iiberlassen: Die Sache hatte System.

Auf dem Forum errichtete Augustus selbst nur drei grofle
Bauten: den Tempel fiir den Divus Iulius, die Curia des Senats
und die Rednerbiihne??. Keiner dieser Bauten galt seinem eige-
nen Ruhm, sondern er demonstrierte damit Respekt und Ver-
ehrung fiir die wichtigsten institutionellen und ideologischen
Michte des Staates: fiir den Senat (Curia), das Volk (Rostra)
und seinen gottlichen Vater. Ehrungen fiir ihn konnten dage-
gen nur von anderen erwiesen werden, und sie blieben nicht
aus. Die staatlichen Instanzen Senat und Volk errichteten
neben dem Caesar-Tempel wahrscheinlich schon fiir den Sieg
von Actium, mit Sicherheit aber nach der Riickgewinnung der
Feldzeichen von den Parthern einen Ehrenbogen, in dem der

2 Suetdug. 29;5;°30,2; Tac: Amn.'3,72; Dio Cass: '53,22,2: Dazu E. LA
Rocca, “Ladesione senatoriale al ‘consensus’™, in L'Urbs. Espace urbain et bistoire
(Roma 1987), 354-356; FAVRO, The Urban Image (cit. n.20), 123.

2 Zum Folgenden generell P. ZANKER, Forum Romanum (Tiibingen 1972);
E COARELLL, /] Foro Romano II (Roma 1985); LA Rocca, in L'Urbs (cit. n.21),
350-354.



250 TONIO HOLSCHER

siegreiche Augustus als Ziel- und Endpunkt der ganzen romi-
schen Geschichte gefeiert wurde®. In der Curia stifteten sie
den goldenen Ehrenschild, auf dem seine politischen Tugenden
gerithmt wurden: in signifikanter Weise zu Fiilen jener Victo-
ria-Statue aufgestellt, mit der der siegreiche Feldherr seine
Herrschaft symbolisch an die Gemeinschaft zuriickgegeben
hatte?®. Hinzu kamen Bildnisstatuen auf dem freien Platz: ein
Reiterstandbild (43 v.Chr.) bei den Rostra und ein Bildnis auf
einer Sdule mit den erbeuteten Schiffsschnibeln von Nau-
lochos®. Damit waren, und zwar gleich zu Beginn der neuen
Staatsordnung, die Verhiltnisse festgelegt: Die Initiativen
lagen beim neuen Machthaber, er setzte sie aber demonstrativ
zur Anerkennung der konstitutionellen Instanzen des Staates
ein — und diese antworteten mit Bezeugungen von Verehrung
und Konsens, die sich evident auf die Monumente des Kaisers
bezogen.

Hinzu kam der kalkulierte Applaus von Vertretern verschie-
dener gesellschaftlicher Gruppen. Die Regia war bereits 36
v.Chr. von Cn. Domitius Calvinus, einem Anhinger Octavi-
ans, erneuert worden. Dagegen hatte L. Munatius Plancus den
Neubau des Saturn-Tempels wohl bald nach seinem Triumph
von 43 v.Chr., als Anhinger des Antonius, begonnen; er voll-
endete thn aber erst nach seinem Wechsel zu Octavian, mit Sie-
gesmotiven fiir Actium im Giebel. Damit brachte er die
Zustimmung der ehemaligen Gegner besonders wirkungsvoll
zum Ausdruck, an dem Tempel fiir einen Gott, der dann
besonders eng mit der von Augustus heraufgefiihrten ‘goldenen
Zeit’ verbunden war?®. Spiter wurde die 14 v.Chr. abgebrannte
Basilica Aemilia einem prominenten Mitglied der Familie der

> Identifizierungen und Lokalisierungen umstritten: STEINBY, Lexicon |
(Roma 1993), 80-85, s.v. ‘Arcus Augusti’ (E. NEDERGAARD).

24 Res gestae Divi Augusti 34,2. Lokalisierung: T. HOLSCHER, Victoria Romana
(Mainz 1967), 102-105; P. ZANKER, Forum Romanum (Tibingen 1972), 11.

2 Reiterstandbild: Vell.Pat. 2,61,3; J. BERGEMANN, Rimische Reiterstatuen
(Mainz 1990), 161-163. — Columna rostrata: App. B Civ. 5,130.

26 K. FITTSCHEN, “Zur Panzerstatue in Cherchel”, in /DAI 91 (1976), 208-
210; P. PENSABENE, Tempio di Saturno (Roma 1994).



AUGUSTUS UND DIE MACHT DER ARCHAOLOGIE 251

Aemilier, der traditionellen Bauherren dieses Gebiudes, iiber-
lassen, wobei Augustus ihm mit finanzieller Unterstiitzung zu
Hilte kam, so wie bereits Caesar dessen Vater fiir den Vorgin-
gerbau Mittel aus der Gallien-Beute zur Verfigung gestellt
hatte?”. Nichts konnte besser das Einvernehmen der neuen
Herrscher mit den besten Familien Roms iiber Generationen
hinweg demonstrieren. Daneben lieferten auch geringere sena-
torische Familien ihren Beitrag, wie der Praetor L. Naevius
Surdinus, der eine neue Pflasterung des Forums stiftete und
dies mit einer monumentalen Inschrift dokumentierte?®.

Als weitere gesellschaftliche Gruppen kamen privilegierte
collegia hinzu, die am Forum ihre Vereinshiuser hatten: mit
Sicherheit in augusteischer Zeit der Verein der scribae librarii et
praecones der curulischen Aedilen, erst spiter bezeugt das der
kalatores pontificum et flaminum® .

In der spiteren Regierungszeit des Augustus traten dann vor
allem die Mitglieder der kaiserlichen Familie in den Vorder-
grund: Tiberius erbaute, zugleich im Namen seines Bruders
Drusus, erst den Tempel der Castores neu, spiter den der Con-
cordia; damit hob er auch im Rahmen der gens Augusta jene
Eintracht hervor, die das ganze Forum bezeugen sollte. Sogar
die verstorbenen Enkel des Princeps wurden postum in die
Harmonie einbezogen, durch die Benennung einer Porticus vor
der Basilica Aemilia mit ihrem Namen und durch die Umbe-
nennung der Basilica Iulia in Basilica Gai et Luci (die sich frei-
lich nicht durchsetzte).

Das Forum wurde ein Platz des demonstrativen ausbalan-
cierten Konsenses zwischen den Kriften der augusteischen res
publica. Allerdings bezeichnenderweise begrenzt auf die Stadt
Rom: Italien und die Provinzen waren zunichst noch keine
starken Stimmen in diesem von Augustus dirigierten Orchester.

27 STEINBY, Lexicon 1 (1993), 183-187, s.v. ‘Basilica Paulli’ (H. BAUER).

28 STEINBY, Lexicon II (1995), 343-345, s.v. ‘Forum Romanum (lastricati)’
(C.E GIuLIANI).

29 B. BOLLMANN, Romische Vereinshiuser (Mainz 1998), 254-257.



252 TONIO HOLSCHER

Ahnlich stand es in anderen Teilen der Stadt. In der Gegend
des Circus Flaminius hat Augustus vor allem die groflen Anla-
gen fiir die breitere Bevolkerung neu gebaut: den Circus selbst
und das Theater des Marcellus®®; dazu die Porticus Octavia,
mit der er fiir sich selbst den Anschluff an die alte republikani-
sche gens Octavia reklamierte’’. Den Tempel des Apollo dage-
gen, mit dem er besonders eng verbunden war, tiberliefy er
C. Sosius, einem ehemaligen Anhidnger des Antonius, der mit
dem Bau und seinem durch und durch ‘augusteischen’ Bild-
programm seine Wendung zu Octavian demonstrieren durfte’?
— man kann sich wohl fragen, ob die Ehre, fiir den Kaiser
bauen zu diirfen, nicht zugleich die beabsichtigte Nebenwir-
kung hatte, dal§ die Bauherren auf diese Weise ihr Vermogen
im Sinne des Systems ausgaben und es nicht mehr fur die
Erweiterung des eigenen politischen Einflusses zur Verfiigung
hatten. In diesem Zusammenhang konnte dann auch der Tem-
pel des Neptunus iz circo gesehen werden, dessen Neubau
schon um 40 v.Chr. von Cn. Domitius Ahenobarbus besorgt
worden war, damals Anhidnger des Antonius, als solcher noch
32 v.Chr. Consul zusammen mit C. Sosius, dann aber wie die-
ser kurz vor Actium (und kurz vor seinem Tod) zu Octavian
iibergewechselt>.

Auch in dieser Gegend iibernahmen Angehorige des Kaisers
die tibrigen Bauten: Seine Schwester Octavia kam fur den
Neubau der Porticus Metelli auf, sein Schwager L. Marcius

30 Allgemein zu dieser Gegend LA Rocca, in LUrbs (cit. n.21), 356-372. —
Ehrende Monumente fiir Augustus und das Kaiserhaus, als ‘Antworten” von
anderer Seite kamen in dieser Region anscheinend erst spit hinzu. Nach dem
Tod des Kaisers stiftete C. Norbanus Flaccus, Konsul 15 n.Chr., Standbilder fiir
Augustus und seine Familie zwischen Marcellus-Theater und Circus Flaminius;
19 n.Chr. errichteten Senat und Volk hier den Ehrenbogen fiir Germanicus, 22
n.Chr. fiigte Livia eine Bildnisstatue des Augustus hinzu: STEINBY, Lexicon I
(1993), 94-95, s.v. Arcus Germanici in circo Flaminio® (E. RODRIGUEZ
ALMEIDA).

31 LA Rocca, in L'Urbs (cit. n.21), 357-358.

32 E. La Rocca, Amazzonomachia (Roma 1985).

3 STEINBY, Lexicon 111 (1996), 341, s.o. ‘Neptunus, Aedes in circo’ (A. Vis-
COGLIOSI).



AUGUSTUS UND DIE MACHT DER ARCHAOLOGIE 255

Philippus fiir den des Tempelbezirks des Hercules Musarum34.
Auch dies war eine konzertierende Aktion.

Eine Ehrung fiir Augustus wurde in diesem Zusammenhang
von allen Bauherren aufler ihm selbst dargebracht: Die Tempel
des Apollo neben dem Marcellus-Theater, des Iuppiter Stator
und der Iuno Regina in der Porticus Octaviae, ferner des Mars
und des Neptunus (unklar allerdings, ob sein Tempel beim Cit-
cus Flaminius oder ein anderer weiter nordlich im Marsfeld)
erthielten den Geburtstag des Kaisers, den 23. September, als
neuen dies natalis>>.

Wie kalkuliert solche Rollenverteilungen waren, zeigen wei-
tere Projekte. Schon frith, im Jahr 27 v.Chr., hatten Senat und
Volk am Eingang zu der neu errichteten Residenz des Augustus
auf dem Palatin die corona civica angebracht und zwei Lorbeer-
baume gepflanzt, als ehrende Definitionen seine Rolle als Ret-
ter und Friedensbringer®®. Spiter, als der Kaiser im Norden des
Marsfeldes, im Anschluff an sein Mausoleum, eine monumen-
tale Sonnenuhr mit einem 4gyptischen Obelisken als Zeiger
anlegte, wurde das Projekt vom Senat durch die Ara Pacis
erginzt, die von Augustus selbst als hohe Ehrung seiner Person
betrachtet wurde®”.

Gegen Ende seiner Regierung wurde auch das Augustus-
Forum als Zusammenwirken vieler Krifte realisiert?®. Die
architektonische Anlage wurde vom Kaiser ins Werk gesetzt.
Doch als zentrales Monument des Platzes trug der Senat das
Denkmal des Herrschers in einem Viergespann bei, mit der

34 LA Rocca, in L'Urbs (cit. n.21), 356-357.

35 LA RoCca, 2bid., 358-362.

3¢ Res gestae Divi Augusti 34,2. A. ALFOLDI, Die zwei Lorbeerbiume des Augu-
stus (Bonn 1973).

37 Res gestae Divi Augusti 12. Sonnenuhr und Ara Pacis: E. BUCHNER, “Sola-
rium Augusti und Ara Pacis”, in MDAI(R) 83 (1976), 319-365; 87 (1983), 355-
373. Kritisch M. SCHUTZ, “Zur Sonnenuhr des Augustus auf dem Marsfeld”, in
Gymnasium 97 (1990), 432-457. Die grundsitzliche Konstellation der Anlage
wird davon nicht beriihrt.

% Dazu M. SPANNAGEL, Exemplaria Principis. Untersuchungen zu Entstehung
und Ausstattung des Augustusforums (Heidelberg 1999).



254 TONIO HOLSCHER

ehrenden Aufschrift des neuen Titels ‘Pater patriae’, den ihm
senatus et equester ordo populusque Romanus universus verliechen
hatten. Dies war der Fokus des ganzen, von Augustus selbst ini-
tiierten Bildprogramms der Anlage. Nirgends aber treten Senat
und Volk wirklich selbstindig auf, iiberall liefern sie Beitrige
und rithmende Kommentare zu kaiserlichen Monumenten.

Auf dem Augustus-Forum stifteten weiterhin die unter seine
Herrschaft unterworfenen Vélker und die von ihm eingerichte-
ten Provinzen kostbare goldene Bildwerke, wahrscheinlich Per-
sonifikationen dieser Linder und Volkerschaften®?. Damit ist
hier sogar das ganze Reich in Anerkennung und Dankbarkeit
vertreten. Aus dem Kaiserhaus trugen seine beiden Nichten,
Antonia maior und Antonia minor, mit einer Stiftung unbe-
kannten Inhalts, von der ein Teil der Inschrift erhalten ist, zur
Ausstattung bei®’. Die Einweihung des Forums schliefSlich
wurde als komplementire Aktion des Kaisers und seiner als
Nachfolger vorgesehenen Enkel in Szene gesetzt: Augustus
selbst dedizierte zu einem unbekannten Datum den Platz und
die Hallen, C. und L. Caesar weihten am 12. Mai 2 v.Chr. den
Tempel®!.

Uberall wurde die Erneuerung Roms auf symbolischen Kon-
sens hin stilisiert. Darin kommt gewif$ kein spontanes Zusam-
menwirken autonomer Krifte zum Ausdruck: Senat und Volk
waren auf Aktionen der Zustimmung reduziert; eigenstindige
Bautitigkeit der Oberschicht hatte abrupt aufgehort, auch
politische Denkmiler ohne Bezug zum Kaiser fanden bald ein
Ende*?. Selbst Grabbauten wurden nicht mehr mit weithin
sichtbarem Anspruch auf offentliche Wirkung hin angelegt,
sondern dienten mehr als abgeschlossene Anlagen fiir die
Gemeinschaft der Angehérigen®®. Wo immer Vertreter der

3 G. ALFOLDY, Studi sull epigrafia augustea e tiberiana (Roma 1992), 67-75.

40 ALFOLDY, ibid., 35-38.

41 SPANNAGEL, Exemplaria (cit. n.38). S. auch R. HANNAH, “The Temple of
Mars Ultor and 12 May”, in MDAI(R) 104 (1997), 527-535.

42 Dazu EcK, “Senatorial Self-Representation” (cit. n.16).

# Dazu v. HESBERG — ZANKER, Griberstraffen (cit. n.16).



AUGUSTUS UND DIE MACHT DER ARCHAOLOGIE 255

alten oder neuen Elite bauten, ist die kaiserliche Regie schon in
der Perfektion der Abstimmung unverkennbar.

Allerdings hat die Demonstration von Konsens einen auffil-
lig forcierten Charakter. Vor Actium hatte Octavian die Solida-
ritit Italiens durch einen Treue-Schwur im Handstreich
erzwungen. Man gewinnt fast den Eindruck, als sei davon ein
Trauma zuriickgeblieben, dafl die Legitimation durch Konsens
nicht wirklich tiberzeugend sei — und als hitte Augustus aus
diesem Grund vor allem in der ersten Hilfte seiner Regierung
so ostinat auf dem Konsens insistiert.

Die Akte der Ehrung des Kaisers durch die Instanzen des
Staates und die Untertanen erhielten dabei den Charakter eines
Spiels mit festen Regeln. Angebot und Reaktion wurden genau
ausbalanciert: Beide Seiten tasteten ab, wie weit sie gehen
konnten. Das erste Projekt, das Pantheon im Jahr 25 v.Chr,
wurde noch im eigenen Kreis, unter eigener Kontrolle, in
Szene gesetzt™. Agrippa, der als Bauherr vorgeschickt wurde,
trug den Plan vor, eine Bildnisstatue des Augustus im Inneren
unter den Bildern der Gétter zu postieren, der Kaiser lehnte
das ab, darauthin wurden Bildnisse des Augustus und des
Agrippa in der Vorhalle, gewissermaflen im Wartestand zur
Gottlichkeit, aufgestelle. Natiirlich konnten Agrippa und
Augustus die Frage vorher unter sich kliren, und sie haben das
sicher auch getan — aber dies war von Anbeginn nicht der
Sinn des Vorgangs: Die Angelegenheit mufite 6ftentlich ausge-
tragen werden, damit klar wurde, was Augustus fiir akzeptabel
und angemessen hielt und wie weit er nicht gehen wollte. Ahn-
lich bei der Ara Pacis: Der Senat beschlof$ fiir den Kaiser die
hochsten Ehren, darunter einen Altar fiir seine Riickkehr in der
Curia des Senats und das Recht der Straffreiheit fiir alle, die
sich innerhalb des Pomerium niherten — aber er lehnte ab,
und man einigte sich auf den Altar fiir die Gottin der kaiserli-

4 E CoareLL, “Il Pantheon, I'apoteosi di Augusto e I'apoteosi di Romulo”,
in Citta e architettura nella Roma imperiale, Analecta Romana Instituti Danici,
Suppl. 10 (Odense 1983), 41-46.



256 TONIO HOLSCHER

chen Friedenszeit®. Nur durch das Spiel mit verteilten Rollen
erhielt die Ehrung ihre politische Dynamik als Seismograph fiir
das immer wieder neu zu definierende Verhiltnis von Herr-
scher und Volk. In dieselbe Richtung geht der umgekehrte
Topos beim Bau des Augustus-Forums: Der Kaiser soll Schwie-
rigkeiten beim Erwerb der notigen Grundstiicke gehabt haben;
als gewisse Eigentiimer nicht verkaufen wollten, habe er die
Anlage kleiner ausgefiihre als urspriinglich geplant®®. Zweifellos
hitte Augustus den Kauf durchsetzen kénnen, noch dazu fiir
ein Projekt von derart groflem offentlichen Nutzen und Pre-
stige. Doch offensichtlich hat er den Konflikt nur inszeniert,
um zu demonstrieren, daf$ auch der Herrscher Grenzen aner-
kannte.

Damit wurde eine Praxis der ausgehenden Republik diame-
tral umgekehrt?’. Die michtigen Feldherren von Marius bis
Caesar, aber auch andere erfolgreiche Militdrs hatten ihre
Ambitionen auf Macht und Prestige dadurch zum Ausdruck zu
bringen und durchzusetzen versucht, dafl sie Monumente
errichteten und offentliche Auftritte inszenierten, die bis an
die duflerste Grenze der Akzeptanz — und oft auch dariiber
hinaus — gingen. Sulla lief§ sich von dem Mauretanen-Konig
Bocchus ein spektakulires Denkmal fiir die Gefangennahme
des Tugurtha errichten, das von Marius und seinen Anhingern
in seiner Berechtigung heftig bestritten wurde und das einen
Jahrzehnte anhaltenden Denkmilerkrieg zwischen den politi-
schen Gruppen der ausgehenden Republik auslgste®®. Pom-
peius hat einen Triumphzug mit einem Gespann von vier Ele-
fanten zu zelebrieren versucht und dabei nicht nur die Mafle
der Porta Triumphalis, sondern auch das Fassungsvermogen
vieler Zeitgenossen stark strapaziert; mit dem Bau des ersten

% Dio Cass. 54,25,3.

4 Suet. Aug. 56,2.

47 Dazu hoffentlich eingehender in einer spiteren Arbeit. Einstweilen J.
BERANGER, Recherches sur laspect idéologique du principar (Basel 1953), 137-169
(“Le refus du pouvoir™).

48 Plut. Mar. 32; Sull. 6. T. HOLSCHER, “Rémische Siegesdenkmiiler der spi-
ten Republik’, in 7ainia. Festschrift R. Hampe (Mainz 1980), 355-358.



AUGUSTUS UND DIE MACHT DER ARCHAOLOGIE 257

stabilen und dauerhaften Theaters in Rom stellte er konserva-
tive Gruppen vor eine starke Provokation®. Solche Praktiken,
die eine extreme Extensivierung der personlichen Spielriume
bedeuteten, waren auf allen Stufen der Gesellschaft iiblich. Es
waren Versuche, wie weit man als Einzelner mit der Pritention
einer personlichen Position der Macht oder des Prestiges
gehen, wie weit man die Biirgerschaft zur Anerkennung zwin-
gen konnte. Dem gegeniiber hat Augustus umgekehrt den
demonstrativen Verzicht auf die Durchsetzung von Machtposi-
tionen zur Strategie gemacht.

Selbst dort, wo auf den ersten Blick Eingriffe und Mei-
nungslenkung durch den Kaiser evident zu sein scheinen, vor
allem gegeniiber den unteren Schichten der Bevélkerung, ist
die Praxis komplexer und subtiler. Bei der Neugliederung der
Hauptstadt hat Augustus bekanntlich in jedem der 265 Bezirke
den Kult der Laren und des Genius Augusti mit einem Kolle-
gium von Freigelassenen und Sklaven eingerichtet. Das war eine
religions- und sozialpolitische Mafinahme ‘von oben’. Die
Altire aber, die von den Kollegien selbst aufgestellt wurden, fol-
gen in ihren Bildprogrammen keinem vorgegebenen Muster,
sind auch zumeist erst im Lauf der Jahre gestiftet worden, waren
also der Initiative der Kultbeamten tiberlassen®’. Erstaunlich ist
dabei wiederum, dafl doch fast alle Exemplare aus den ersten
zehn Jahren nach der Griindung der Kulte stammen und iiber-
dies in ihrem Bildschmuck relativ homogen sind. Die Einrich-
tung des Kultes war ein Anstofd des Kaisers, dariiber hinaus
aber gab es keine Regelungen iiber die Ausgestaltung: Die

¥ Triumphzug (79 v.Chr.): Gran.Lic. 31,6 F; Plut. Pomp. 14,3; Plin. NH
8,4. — Theater: RICHARDSON, 7Zopographical Dictionary (cit. n.19), 383-385.

50 P ZANKER, “Uber die Werkstitten augusteischer Larenaltire”, in
Boll. Commissione Archeologica Comun.in Roma 82 (1970-71), 147-155; T. HOL-
SCHER, Staatsdenkmal und Publikum (Konstanz 1984), 27-29; M. HANO, “A l'o-
rigine du culte impérial: les autels des Lares Augusti”, in ANRW'II 16,3 (1986),
2333-2381; H. HANLEIN-SCHAFER, “Die Ikonographie des Genius Augusti im
Compital- und Hauskult der frithen Kaiserzeit”, in Subject and Ruler. The Cult
of the Ruling Power in Classical Antiquity, ed. by A. SMALL (Ann Arbor 1996),
73-98.



258 TONIO HOLSCHER

Realisierung sollte aktive Reverenz anzeigen. Diese allerdings
war einheitlich und verlifilich.

Darum wurden auch von den verschiedensten unabhingi-
gen Berufs- und Kultkollegien dhnliche Altire aufgestellt,
etwa von den Fabri tignuarii. Sogar Frauen, die in solchen
Vereinen eine halb-offentliche Stellung erreichen konnten,
haben sich an den Loyalitdtskulten fiir die Laren des Kaisers
beteilige>!.

Dies Grundmuster gilt, mutatis mutandis, fiir das ganze
Reich. Uberall, in Italien wie in den Provinzen, begegnet man
einem Spiel von Motivation durch den Kaiser und vielstimmi-
ger Resonanz von Seiten der Bevolkerung. Die Formen und
Praktiken sind in den einzelnen Teilen des Reiches verschieden,
hier hat die Forschung noch ein weites und ergiebiges Feld.
Aber die Struktur des stimulierten Konsenses liegt iiberall zu
Grunde.

Das alles ist weit entfernt von Praktiken und Strategien tota-
litirer Meinungslenkung in der Neuzeit und Gegenwart. Der
Begriff der ‘Propaganda’ trifft darum schlecht. Augustus hat im
wesentlichen nicht auf Verordnungen, Meinungszwang und
Gesinnungskontrolle gesetzt. Er hat vielmehr eine Atmosphire
zu schaffen versucht, in der Zustimmung und Verehrung sich
‘von selbst’ in Formen der Spontaneitit einstellten: als ‘provo-
zierter Applaus’.

Es war ein Ritual demonstrativer Pluralitit — aber unter
der Regie des Kaisers. Das Ergebnis war sein Werk: der Kon-
sens wie auch dessen Ausdruck in der Gestalt der Stadt. Die
Einheitlichkeit der Verinderungen war bereits an den Materia-
lien zu sehen: an dem Marmor von Luni, dessen Steinbriiche
erst von Augustus fiir den Neubau von Rom erschlossen wor-
den waren. Die Stadt hatte in einem symbolischen Sinn die
Farbe gewechselt: zu einem unverkennbaren kiihlen, ‘augustei-
schen’ Weif8. Das berithmte Dictum des Augustus, er habe

>l Fabri tignuarii: B.M. FELLETTI MAJ, La tradizione italica nell'arte romana
(Roma 1977), 324. — Frauen: T. HOLSCHER, “Beobachtungen zu rémischen
historischen Denkmalern 117, in Arch.Anz. 1984, 290-294.



AUGUSTUS UND DIE MACHT DER ARCHAOLOGIE 299

Rom als Stadt aus Ziegeln iibernommen und in Marmor hin-
terlassen®?, nimmt diese Verinderung als sein personliches
Lebenswerk in Anspruch.

V. Die Mythen der Herrschaft: System und Allgegenwiirtigkert

Die Bildprogramme der augusteischen Monumente, Ara
Pacis, Forum Augustum und so fort, sind Gegenstand vieler
Forschungen gewesen. Dies kann hier weder zusammengefaf3t
noch im einzelnen weitergefithrt werden®®. Nur wenige Punkte
sollen hervorgehoben werden: vor allem der systematische
Charakter und die ubiquitire Prisenz dieser ideologischen
Konzepte.

Der Mittelpunkt dieses Staatsmythos war das Bild des Kai-
sers selbst. Augustus stand vor der Aufgabe, seine monarchische
Stellung vor einer Gesellschaft mit den Traditionen einer Repu-
blik zu legitimieren. Er konnte sie daher, in den Kategorien
Max Webers, weder auf dynastisches Erbe noch auf biirokrati-
sche Strukturen, sondern nur auf personliches Charisma
begriinden. Ein wesentlicher Aspekt dieses Charismas war seine
personliche Erscheinung, sowohl in seinem tatsichlichen Auf-
treten als auch in seinen offentlichen Bildnissen®. Die Wir-
kung beruhte weniger auf etablierten Zeichen von Macht und
Wiirde, nicht auf Tracht und Insignien, sondern auf der reinen
physischen Gestalt. Bereits Alexander der Grofle hatte in einer
grundsitzlich dhnlichen Situation gestanden, als er die Fithrung
aller Griechen beanspruchte, die bisher im wesentlichen nicht

52 Suet. Aug. 28,3.

>3 Zusammenfassend: SIMON, Awugustus (cit. n.8); ZANKER, Augustus (cit.
n.9); Kaiser Augustus (cit. n.10), 351-398 (T. HOLSCHER: “Historische Reliefs”),
400-426 (S. SETTIS: “Ara Pacis”); K. GALINSKY, Augustan Culture (Princeton
1996), 141-224.

>4 P. ZANKER, Studien zu den Augustus-Portriits, 1: Der Actium-Typus (Gottin-
gen 1973); K. VIERNEISEL — P. ZANKER, Die Bildnisse des Augustus (1978); D.
BOSCHUNG, Die Bildnisse des Augustus. Das rimische Herrscherbild 1 2 (Berlin
1993); K. FITTSCHEN, “Die Bildnisse des Augustus”, in Saeculum Augustum, 111:
Kunst und Bildersprache (Darmstadt 1991), 149-186.



260 TONIO HOLSCHER

in monarchischen, sondern in demokratischen oder aristokrati-
schen Staatsformen gelebt hatten: Er hatte dezidiert und spek-
takulir auf das Image des jugendlichen Helden mit den Ener-
gien des Eroberers gesetzt. Auch Augustus setzte auf
Jugendlichkeit, im starken Gegensatz zu den Staatsminnern
der Republik, bei denen weitgehend die Wiirde und Erfahrung
des Alters im Vordergrund gestanden hatte®. In seinen frithen
Jahren betonte er vor allem die emotionale und physische
Dynamik kriegerischer virtus. Seine spiteren Bildnistypen sind
dann stirker auf ruhige Erhabenheit stilisiert, in klassisch ein-
fachen Stilformen, mit denen man Vorstellungen wie dignitas
und sanctitas verband. Einige Nachrichten deuten darauf hin,
dafd er auch in seinem tatsichlichen Auftreten einen Eindruck
abgeklirter Ruhe erweckte®.

Das Konzept des jugendlich-alterslosen Herrschers brachte
aber ein grundsitzliches Problem mit sich®”. Seit alter Zeit war
in Griechenland wie in Rom das Bild des Staatsmannes mit der
Autoritit des Alters verbunden. Agamemnon im Mythos, Peri-
kles und Philipp II. in historischer Zeit erschienen mit dem
Bart des reifen Mannes und verkorperten damit die Vorstellung
vom viterlichen Leiter des Gemeinwesens. Wenn Alexander
und Augustus stattdessen die Rolle des jugendlichen Helden
wihlten, so blieb gewissermaflen eine ideelle Position unbe-
setzt: die der Vaterfigur, auf die man wohl nicht leicht verzich-
ten konnte. Beide Herrscher haben diese Rolle dem Vater der
Gotter zugewiesen: Alexander gab sich als Sohn des Zeus aus
und setzte dessen Bild auf seine Miinzen; Augustus stand als
Herrscher iiber den Erdkreis in einem ideellen Verhiltnis der
Spiegelung zu Iuppiter, der als Staatsgott der res publica vor-
stand und als Kosmokrator die ganze Welt beherrschte. Die
herrscherlichen S6hne wurden von gottlichen “Vitern’ gestiitzt.

> L. GIULIAN, Bildnis und Botschaft (Frankfurt/Main 1986), 190-199, 221-
238.

56 T. HOLSCHER — R. LAUTER, Formen der Kunst und Formen des Lebens
(Ostfildern-Ruit 1995), 21-23.

57 Zum Folgenden ausfiihrlicher in einer spiteren Arbeit.



AUGUSTUS UND DIE MACHT DER ARCHAOLOGIE 261

Augustus hat die Konstellation des autoritativen Vaters und
des heldenhaften Sohnes noch systematischer als Alexander in
seinen Staatsmythos einbezogen. Denn seine beiden wichtig-
sten heroischen Leitbilder, Aeneas und Romulus, verkérpern
eben diese beiden Typen. Dabei erscheint Aeneas als viterlicher
Vertreter religioser pietas, Romulus als jugendlicher Protagonist
kriegerischer virtus. Die beiden zentralen Tugenden des Augu-
stus sind hier auf die archetypischen Altersstufen des Vaters
und des Sohnes verteilt.

Die zentralen Monumente des Augustus verwirklichen diese
politische Mythologie als ein rigoroses System. An der Ara
Pacis®® ist die Seite des Eingangs mit Szenen aus der mythi-
schen Vorzeit der Stadt, die Riickseite mit allegorischen Figu-
ren geschmiickt. An der Front sind einerseits Aeneas als Inbe-
grifft der Frommigkeit beim Opfer in einer idyllischen
Landschaft, andererseits die Zwillinge Romulus und Remus als
Archegeten kriegerischer Tugenden einander gegeniiber gestellt.
Dem entspricht an der Riickseite einerseits Tellus-Italia, das
Ziel des Aeneas, in tippiger Bliite, andererseits Roma, die Stadt
des Romulus, als Siegerin auf Waffen thronend. Piezas und vir-
tus, Frieden und Krieg. Dazwischen stehen auf den Lingsseiten
die gegenwirtigen Reprisentanten der Stadt in der feierlichen
religidsen Prozession: auf der einen Seite Augustus als Hauptfi-
gur des Rituals, ikonographisch mit seinem Ahnherrn Aeneas
verbunden, sowie die kaiserliche Familie mit Livia, die als
blithende Mutter der Tellus gleicht; gegentiber die Vertreter der
groflen Priestertiimer, das heifdt der romischen Oberschichrt,
auf der Seite der mythischen Griinderheroen der Stadt und
ihrer allegorischen Verkorperung Roma. Ein perfektes System.

Die mythischen und allegorischen Gestalten wiesen mit
grofler Eindringlichkeit auf ideologische Leitvorstellungen. Das
gleiche gilt fiir die Szenen und Rituale der gegenwirtigen
Machthaber®. Im Vordergrund standen wvirtus und pietas, jene

>8 Klarste Ubersicht: E. SIMON, Ara Pacis Augustae (Tiibingen 1967).
% Dazu T. HOLSCHER, “Die Geschichtsauffassung in der romischen Repri-
sentationskunst”, in /DAL 95 (1980), 265-321.



262 TONIO HOLSCHER

Tugenden, die auch auf dem clipeus virtutis als Eckpfeiler ver-
herrlicht wurden. Diese ideologische Gloriole des Augustus ist
vielfach von der Forschung nachgemalt worden, oft in unmit-
telbarer Fortsetzung der augusteischen Glorifizierung. Das
kann also hier unterbleiben. Der auffilligste Zug ist der Vor-
rang, den die Rituale der Religion und die Ideale der From-
migkeit unter Augustus erhielten, auch gegentiber der traditio-
nellen Tugend der militirischen wirfus®®. Das ist zum einen
damit zu erkliren, daf$ das Image des gewaltigen Heerfiihrers
nach den Schrecken der Biirgerkriege eher negativ besetzt war,
zum anderen damit, daf§ die entpolitisierte Biirgerschaft nun in
den religiosen Veranstaltungen wohl die einzige Moglichkeit
besall, eine gemeinsame ‘romische’ Identitit auszubilden. So
gesehen, hatte die Religion fiir Augustus auch den Effekt einer
Verschleierung der politischen Verinderungen.

Neben Aeneas und Romulus wurden freilich die verschie-
densten anderen Gotter und Heroen als Leitbilder fiir den
Herrscher mobilisiert. Diomedes als Retter des Palladium,
Orest als Richer seines Vaters im Dienst des Apollo, Theseus
als Sieger iiber die Amazonen aus dem Orient, sogar Herakles,
der zunichst als Vorbild des Antonius ein Problem war®!'. Alle
diese Helden wurden in den Kreis der augusteischen Ideologie
gezogen. Dasselbe gilt fiir die Gotter: Neben Zeus, dem Staats-
gott, stand Apollo mit Latona und Diana als Gott seines per-
sonlichen Schutzes, Neptun als Gott seiner Seeherrschaft, Mer-
cur als Garant der Wohlfahrt, Venus als seine gottliche
Ahnherrin, Minerva als Gottin ‘seines’ Palladion, Ceres als
Spenderin der Fruchtbarkeit in ‘seinem’ goldenen Zeitalter.

Im ganzen Kosmos der Religion und Mythologie begegnete

man immer wieder dem Princeps. Er war unausweichlich

80 Dazu die scharfsichtigen Bemerkungen von John Scheid, oben S. 65-66.

1 Diomedes: C. MADERNA, luppiter, Diomedes und Merkur als Vorbilder fiir
rimische Bildnisstatuen (Heidelberg 1988), 56-80. — Orest: T. HOLSCHER,
“Augustus and Orestes”, in Etudes et Travaux. Centre d’Archéologie Méditer-
ranéenne de ['Académie Polonaise 15 (1988), 164-168. — Theseus: LA Rocca,
Amazzonomachia (cit. n. 31), 89-90. — Hercules: St. RITTER, Hercules in der
rimischen Kunst (Heidelberg 1995), 129-148.



AUGUSTUS UND DIE MACHT DER ARCHAOLOGIE 263

geworden. Das implizierte andererseits gewif§ die Gefahr der
Abnutzung und der Unverbindlichkeit. Wie in der Geschichte
des Klosterschiilers, der gefragt wird, was das sei: ein Lebewe-
sen, rotbraun, mit buschigem Schwanz, das auf den Biumen
von Ast zu Ast hiipft und Niisse knackt. Antwort: Es wird
schon wieder das liebe Jesulein sein. Ahnlich kam es wohl mit
dem Heiland Augustus: Wenn alles und jedes auf den Herr-
scher weist, ist das keine spezifische Aussage mehr.

Die zentralen politischen Motive des Augustus waren an den
markanten Punkten der Stadt anzutreffen. Uberall standen die
Bildnisse des Kaisers. Wenn Octavian bereits 28 v.Chr. insge-
samt 80 Portritstatuen von sich allein aus Silber einschmelzen
lief§, um Votivgaben fiir Apollo daraus zu fertigenGz, so kann
man eine Ahnung davon gewinnen, wie grof§ die Zahl spiter in
den verschiedensten Materialien gewesen sein mufl. Aeneas
und Romulus erschienen als Schmuck von Tempeln, Altiren,
Platzanlagen. Allenthalben traf man auf Wiedergaben der kai-
serlichen Symbole: erbeutete Schiffssporne des Antonius, Lor-
beerbidume, corona civica, clipeus virtutis. Augustus war omni-
prisent: verstindlich, dafl es zu Uberdrufy kam.

VI. Die Kultur des privaten Lebens

Ganz anders verliefen die Entwicklungen in der Kultur des
privaten Lebens. Die Verinderungen wurden dort nicht zu
einem bestimmten Zeitpunkt bewuflt ins Werk gesetzt, ent-
sprachen keinem expliziten politischen Willen, sondern erga-
ben sich in einem lingerfristigen, diffusen, halb- oder unbe-
wuflten mentalen Prozeff — der aber gerade dadurch eine
starke kollektive Kraft bezeugte®.

Im letzten Jahrhundert der Republik hatte die stadtromische
Oberschicht bekanntlich in ihren Wohnsitzen einen Lebensstil

62 Res gestae Divi Augusti 24.
63 S. dazu auch allgemein ZANKER, Augustus (cit. n.9), 264-290.



264 TONIO HOLSCHER

privater Mufle mit reicher Ausstattung von Mébeln und Geri-
ten, plastischen Bildwerken und gemalter Wanddekoration aus-
gebildet®®. Auch unter den neuen Verhiltnissen blieb dieser Stil
attraktiv und konnte ohne Gefahr fortgesetzt werden. Von
einem ausreichenden Bild der materiellen Lebenskultur ver-
schiedener sozialer Schichten zwischen Republik und friiher
Kaiserzeit ist die archidologische Forschung allerdings noch weit
entfernt. Dazu wiren ausgreifende Untersuchungen des gesam-
ten Inventars von Gebrauchsgegenstinden, Keramik usw. mit
gut dokumentierten Befunden nétig®. Erkennbar ist bisher vor
allem das hohere Niveau der bildlichen Ausstattung.

Zum Schmuck der vornehmen Hiuser und Villen dienten
Produkte des edlen Kunsthandwerks: Reliefs aus Marmor und
Friese aus Terrakotta, die in die Winde eingelassen wurden,
Kandelaber, Kratere und Brunnenmiindungen, ebenfalls mit
Reliefs, in Peristylen und Girten®. Sie verliechen dem privaten
Ambiente ein Flair von griechischer Lebenskultur mit einer
leicht religiosen Aura — doch in Wirklichkeit war diese helle-
nisierende Produktion iiberhaupt erst fiir den Bedarf in Rom
in Gang gekommen. Uberspitzt: Es war die ‘Erfindung’ einer
‘griechischen’ Wohnkultur durch und fiir die Oberschicht des
republikanischen Rom.

Unter Augustus erfuhr diese Ausstattungskultur einen star-
ken Aufschwung. Das sieht zuniichst nach Kontinuitit aus und
wurde wohl von den Zeitgenossen im wesentlichen auch so

64 P ZANKER, “Zur Funktion und Bedeutung griechischer Skulptur in der
Rémerzeit”, in Le classicisme & Rome aux premiers siécles avant et apres J.-C., Entre-
tiens sur ’Antiquité classique 25 (Vandeeuvres 1979), 283-306; R. NEUDECKER,
Die Skulpturenausstattung romischer Villen in Italien (Mainz 1988); Roman Art in
the Private Sphere, ed. by E. GAZDA (Ann Arbor 1992); M. CiMaA — E. LA
Rocca, Horti Romani (Roma 1998).

% A. OETTEL, Fundkontexte romischer Vesuvvillen im Gebiet um Pompeji
(Mainz 1996); A. WALLACE-HADRILL, unten S. 307; 309.

6 A.H. BORBEIN, Campanareliefs (Heidelberg 1968); H.-U. CAIN, Rimische
Marmorkandelaber (Mainz 1985); D. GRASSINGER, Rémische Marmorkratere
(Mainz 1991); O. DRAGER, Religionem significare (Mainz 1994); Th.M. GOLDA,
Puteale und verwandte Monumente (Mainz 1997); Das Wrack, Ausstellung Bonn
(Kéln 1994).



AUGUSTUS UND DIE MACHT DER ARCHAOLOGIE 265

gesehen. Umso symptomatischer sind die kaum merklichen
Verinderungen.

Die Bildthemen dieser Reliefs fithren in die ideale Welt der
Gotter und Mythen. Die Trias von Apollo, Latona und Diana
beim Opfer, anmutig ministriert von Nike-Victoria, vor einem
Tempel mit Meerwesen und wagenfahrenden Niken als
Schmuck: ein Bild traditioneller Frommigkeit — aber wie
nahe lag die Assoziation mit den Schutzgottern des Kaisers,
den Siegesfeiern nach Actium und den frommen Ritualen in
der neuen Gliickszeit! Venus und Eroten, mit den Waffen des
Mars spielend, waren Gestalten des friedvollen Gliickes, aber
die Gottin war doch auch die mythische Ahnherrin des Kai-
sers. luppiter, Neptun und Mars waren eine Konstellation von
drei groflen Gottern, aber auch Reprisentanten universaler
Herrschaft: Lenkung der Welt, Beherrschung der Meere, Uber-
legenheit im Krieg; die Festtage ihrer Tempel wurden auf
Augustus’ Geburtstag gelegt. Apollo und Hercules, die um den
delphischen Dreifufd streiten, waren ein ehrwiirdiger Mythos,
reprasentierten aber zugleich die Schutzmichte des Octavian
und des Antonius, die jetzt das heilige Symbol in demonstrati-
ver Eintracht halten®.

Victoria, die einen Stier totet, bedeutete eine allgemeine Sie-
geseuphorie, konnte aber auch auf spezifische Kriegserfolge
oder auf das Opfer fiir den Genius Augusti bezogen werden.
Besonders beliebt waren junge Frauen, mit edlen Gewindern,
in anmutiger Haltung oder im Tanz begriffen. Es mogen
Horen, Chariten oder Nymphen sein, die ein zeitloses Gliick
verkdrpern — aber oft sind sie mit bedeutungsvollen Motiven
verbunden: Sie tanzen um ein Palladium, das nur das des
‘augusteischen’ Rom sein kann, schmiicken einen Kultpfeiler

67 Apollinische Trias: ZANKER, Augustus (cit. n.9), 70-73; CAIN, Marmorkan-
delaber (cit. n.66), Kat. 79. — Venus: CAIN, Kat. 51. — Eroten: CAIN, Kat. 63,
126. — luppiter, Neptun, Mars: CAIN, Kat. 25. — Geburtstag des Augustus: LA
Rocca, Amazzonomachia (cit. n.32), 358. — Apollo — Hercules: M.]. STRAZ-
ZULLA, Il Principato di Apollo (Roma 1990), 17-22; RITTER, Hercules (cit. n.61),
129-131.



266 TONIO HOLSCHER

des ‘augusteischen’ Apollo, greifen an tippige Pflanzenranken,
die wie an der Ara Pacis die anbrechende Gliickszeit symboli-
sieren. Also durchweg eine ‘augusteische’ Atmosphire. ‘Fromme
Frauen um Augustus’ stehen fiir ideale Vorstellungen, die nicht
politisch sind, aber doch mit dem Kaiser zu tun haben®.

Nur selten finden sich explizitere Aussagen in dieser Ausstat-
tungskunst:  Victorien, die ein orientalisches Tropaecum
schmiicken, verweisen auf Actium; dhnliche Siegesgottinen mit
einem Schiffssymbol beziehen sich wohl auf den griechischen
Sieg von Salamis, das Vorbild des actischen Sieges. Aeneas
bringt, als Vorbild des Augustus, Athena und Apollo ein Opfer
dar. Die corona civica, Lorbeerbdume und Opfergerite werden
sogar durch die Beischrift AVG(usto) SACR(um) erldutert.
Nach auflen werden die Dicher an den Traufziegeln mit Tro-
phien der augusteischen Seesiege oder mit Victoria auf dem
Globus und dem Capricorn, dem Sternzeichen des Kaisers,
geschmiickt®.

In der Regel aber geht es fast nie um explizit politische
Motive. Es wird eine allgemein festliche Stimmung, idyllische
Gliickseligkeit und religiose Aura verbreitet. Diese aber ist, fast
unmerklich und doch unausweichlich, augusteisch eingefirbt.
Die Verbreitung dieser Ausstattungskunst ist in Rom, Latium
und Campanien zentriert, nur ganz vereinzelte Stiicke sind aus
den Provinzen bekannt. Es ist die begiiterte Oberschicht der
Hauptstadt, die sich diesen ‘augusteischen’ Lebensstil geschaf-
fen hat.

In dhnlicher Weise dringen die politischen Motive der Lor-
beerbiume, der corona civica und der Schiffsschnibel von den
Seesiegen, der Lupa mit den Zwillingen und der Victoria auf

68 Victoria mit Stier: BORBEIN, Campanareliefs (cit. n.66), 110-115. —
Horen o0.4.: STRAZZULLA, Principato (cit. n.67), fig. 2; vgl. fig. 7 und 16;
BORBEIN, ibid., 188-189, 189-195. Uber ‘Fromme Frauen um Augustus’ bereite
ich eine Untersuchung vor.

% Victoria von Actium und Salamis: T. HOLSCHER, “Actium und Salamis”,
in /DAI 99 (1984), 187-214. — Aeneas: GRASSINGER, Marmorkratere (cit. n.66),
Kat. 39. — Corona civica etc.: CAIN, Marmorkandelaber (cit. n.66), Kat. 26.
Stirnziegel: Kaiser Augustus (cit. n.10), Kat. Nr. 201 und 207.




AUGUSTUS UND DIE MACHT DER ARCHAOLOGIE 267

dem Globus in den sepulkralen Schmuck der privaten Grabal-
tire und Aschenurnen ein”®.

Eindeutiger, und weiter verbreitet, erscheinen politische
Bildmotive auf Gegenstinden des tiglichen Gebrauchs, in Re-
liefs auf Lampen und Gefiflen aus Ton: Victoria auf dem Glo-
bus, mit dem clipeus virtutis, den Stier tétend; Apollo mit Mut-
ter und Schwester beim Siegesopfer; ein Altar fiir den Genius
des Kaisers mit den Laren der Compitalkulte oder den bedeu-
tungsvollen Lorbeerbiumen. Die bekannten Motive sind hier
zu einfachsten Chiffren reduziert’'.

Noch vielfiltiger sind die politischen Bildzeichen, die auf
Fingerringen verwendet wurden, eingraviert in edle Ringsteine
oder massenhaft vervielfiltigt in billigen gegossenen Glasgem-
men. Der Kopf des Octavian, sein Sternzeichen Capricorn, der
von Caesar geerbte Siegelring, die Victoria auf dem Globus mit
der Ubergabe der Feldzeichen durch die Parther, dazu wieder
die Siegesgottin beim Stieropfer und der Kult fiir die Laren
und den Genius des Kaisers: Diese und andere Motive fanden
auf solche Weise grofle Verbreitung, offensichtlich bis in breite
soziale Schichten”?.

Nirgends zuvor, weder in Griechenland noch in Rom, waren
politische Bildzeichen in diesem Ausmaf in den Bereich des
privaten tiglichen Lebens aufgenommen worden. Die Finger-
ringe mogen, wenngleich das nicht nachzuweisen ist, eine
Zugehorigkeit zur ‘familia’, zur Klientel oder allgemeiner zur
Anhingerschaft des Kaisers signalisiert haben. Lampen, Relief-
gefifle und dergleichen aber waren kaum mehr als der Aus-
druck eines diffusen Lebensgefiihls, das die guten Verhiltnisse
mit dem Kaiser in Verbindung brachte. Hier war Politik zum
Dekor geworden.

70 E SINN, Stadtromische Marmorurnen (Mainz 1987), 61-62; 70-71; P. ZAN-
KER, “Bilderzwang. Augustan Political Symbolism in the Private Sphere”, in
Image and Mystery in the Roman World (Gloucester 1988), 1-23.

7V ALEOLDIL, Lorbeerbiume (cit. n.36), Taf. 22-24; T. HOLSCHER, “Denkmiiler
der Schlacht von Actium”, in Klio 67 (1985), 99-100.

72 C. MADERNA-LAUTER, “Glyptik”, in Kaiser Augustus (cit. n.10), 441-473.



268 TONIO HOLSCHER

VII. Stil, Habitus und Mentalitit

Die Denkmiiler und Bildwerke des Augustus sind in Stilfor-
men geschaffen, die sehr genau auf die intendierten Aussagen
abgestimmt sind und geradezu einen wesentlichen Aspeket die-
ser Aussagen bilden. Dieser kaiserliche Stil hat die Bildkunst
der ganzen Epoche stark geprigt. Klar gegliederte Kompositio-
nen, prizise gestaltete und gegeneinander abgesetzte Einzelfor-
men verbinden sich mit einer fein belebten Oberfliche”.

Die Forschung wertet das als ‘Klassizismus’, als Riickgriff auf
die klassische Kunst Griechenlands. Doch dieser Begriff ist hier
in vieler Hinsicht irrefiihrend. Gewif§ hat Augustus originale
griechische Gotterbilder und andere Skulpturen der ‘klassi-
schen’ Zeit in seinen Tempeln wieder verwendet. Aber daneben
stellte er auch archaische Bildwerke auf, und in den groflen
Parks des Kaisers und seiner Freunde konnte man auch helleni-
stische Meisterwerke bewundern’4. Die Reliefs der Ara Pacis
schliefen in den Kompositionen und den Einzelformen an
Vorbilder der griechischen Hochklassik, der Spitklassik und
des Hellenismus an. Fast alle Stilepochen der griechischen
Kunst waren prisent und wurden geschitzt, man setzte sie pas-
send zum Thema und zur Aussage ein. Nur die Marmorarbeit,
mit der man die heterogenen Formen realisierte, war relativ
einheitlich: Geordnete und zugleich belebte Kompositionen
und Einzelformen, wie sie allgemein aus dem 5. Jahrhundert
v.Chr. bekannt waren. Das geniigt aber kaum, um das pau-
schale Etikett des Klassizismus zu begriinden.

Besonders problematisch sind einige Implikationen, die mit
dem Begriff des Klassizismus verbunden werden. Man meint
darin entweder eine intensive griechische Bildung oder eine
historische Riickwendung zu der klassischen Zeit Griechen-
lands zu erkennen. Beide Tendenzen haben in der Tat zur Zeit

7> ZANKER, Augustus (cit. n.9), 240-263; T. HOLSCHER, Rémische Bildsprache
als semantisches System (Heidelberg 1987), bes. 33-37.

74 Archaische Werke: ZANKER, Augustus (cit. n.9); Hellenistische Werke:
CiMA — LA Rocca, Horti (cit. n.64), passim.



AUGUSTUS UND DIE MACHT DER ARCHAOLOGIE 269

des Augustus eine gewisse Rolle gespielt, aber sie stehen sicher
nicht im Zentrum des Phinomens. Die Rezeption klassischer
Formen unter Augustus hat wenig mit Bildung oder mit Riick-
wendung zu einer groflen Vergangenheit zu tun, sondern mit
ethischen Wertvorstellungen und kollektiven Verhaltensnor-
men der eigenen Gegenwart.

Der Anschlufl an klassische Vorbilder wurde vielfach in den
offentlichen Denkmalern der kaiserlichen Reprisentation ange-
strebt. Die Bildnisstatue von Prima Porta ist im ganzen Aufbau
dem Doryphoros des Polyklet dhnlich, auch der Kopf ist mit
den einfachen Wolbungen und den flach geschichteten
Sichellocken dem klassischen Werk vergleichbar. Man kann
sich aber durchaus fragen, ob wirklich diese spezifische Statue
des Polyklet als Vorbild gedient hat, oder ob nicht allgemeine
klassische Formen fiir das Bildnis des Augustus eingesetzt wur-
den. Vor allem aber kann kein normaler Betrachter des Kaiser-
bildes die polykletische Figur mit Stand- und Spielbein, Arm-
und Kopfhaltung so genau im Gedichtnis gehabt haben, daf$
er einen Verweis auf das klassische Meisterwerk hitte realisieren
kénnen; noch weniger war ihm gewif§ die Kunsttheorie Poly-
klets prisent, nach der der Doryphoros die Musterfigur eines
idealen Menschenbildes war. Ohnehin gab es einen zwar nicht
durchgingigen, aber doch verbreiteten Affekt gegen griechische
Bildung”™, der sicher gereizt worden wire, wenn alle ‘klassizisti-
schen’ Stilformen den Verweis auf griechische Tradition explizit
gemacht hitten. Auch heute verweist nicht jeder, der Blue
Jeans trigt, auf Amerika als Lebensideal. Vielleicht sind es eher
typische Wiinsche von Archiologen, daf} ihre wissenschaftli-
chen Kategorien der Formanalyse und der Zeitbestimmung,
ihre eigene kunsthistorische Bildung und Kompetenz auch die
semantischen Maf3stibe der antiken Auftraggeber und Betrach-
ter sein mogen. Das ist wohl eine Illusion.

Die Stilformen der griechischen Kunst wurden vielmehr in
Rom in erster Linie in den Kategorien eines eigenen, gegen-

75 R. SYME, The Roman Revolution (Oxford 1939), 449.



270 TONIO HOLSCHER

wiirtigen ethischen Wertsystems gedeutet’®. In diesem Sinn
wurden sie auch unter Augustus verwendet. In den Stilformen
des Augustus von Prima Porta sah man Werte wie gravitas und
dignitas, maiestas und sanctitas. Dafiir war aber keine kunstge-
schichtliche Bildung und kein Bezug auf historische Exempel
notwendig.

Es war ein kanonischer Stil, der nicht nur in Kunstwerken
beliebt war, sondern auch die Formen des Verhaltens im wirk-
lichen Leben prigte””. Der Kaiser selbst lebte diesen Stil exem-
plarisch und demonstrativ vor. Sein eigenes Erscheinen und
Auftreten in der Offentlichkeit soll nach Berichten von einer
eindrucksvollen schlichten Wiirde und kontrollierten Ruhe
gewesen sein. In dhnlicher Weise versuchte er, das 6ffentliche
Leben in Rom in eine wiirdevolle Form zu bringen: einerseits
durch eine rapide Vermehrung von Ritualen der Staatsreligion
und Zeremonien der Staatsfiihrung, die man sich in feierlichen
Formen vorstellen muf$, andererseits durch die Verordnung,
daf$ Biirger auf dem Forum nur in der offiziellen Biirgertracht,
der Toga, erscheinen durften’®. Das 6ffentliche Leben wurde in
‘augusteischen’ Stilformen inszeniert.

Diese Stilformen gingen vom Kaiserhaus aus, und sie betra-
fen zunichst in besonderer Weise den Kaiser selbst. Das Por-
trit des Agrippa ist dagegen in ganz anderen Formen gestaltet:
nicht in der wiirdevollen Erhabenheit der griechischen Hoch-
klassik, sondern in den dynamisch bewegten Formen des Hel-
lenismus”. Das ist natiirlich keine ideologische Opposition
zu Augustus, sondern eine unterschiedliche Rolle: Neben der
edlen Wiirde des Kaisers und seines Hauses steht hier die
Energie des Feldherrn. Octavian hatte sich in seinen frithen
Bildnissen selbst im Image des impulsiven Heerfiihrers

76 Zum Folgenden s. HOLSCHER, Bildsprache (cit. n.73), passim. S. jetzt auch
Chr. LANDWEHR, “Konzeptfiguren”, in /DAZ 113 (1998), 139-194.

7 ZANKER, Augustus (cit. n.9), 164-167; HOLSCHER — LAUTER, Formen (cit.
n.56), 22.

8 Suet. Aug. 40,5.

72 1. ROMEO, Ingenuus Leo. Limmagine di Agrippa (Roma 1998); HOLSCHER,
Bildsprache (cit. n.73), 34.




AUGUSTUS UND DIE MACHT DER ARCHAOLOGIE 271

prasentiert®®. Als er nach Actium zum Bild der erhabenen
Autoritit wechselte, tiberlief} er Agrippa die frei gewordene
Rolle.

Der Stil der edlen Schlichtheit fand aber bald weite Verbrei-
tung. Er beherrschte, mehr oder minder stark, die politischen
Monumente und die anderen Bildwerke in den offentlichen
Anlagen und privaten Wohnsitzen. Auch wenn die Vorbilder
nicht aus der klassischen Kunst Griechenlands stammten, so
wurden doch die Kérper und Gewinder in der kiihlen Prizi-
sion augusteischer Marmorarbeit wiedergegeben. Dadurch ent-
stand gegeniiber der spiten Republik eine Zuriicknahme an
visuellen Effekten und sinnlichen Wirkungen. Es ist eine
Kunst, die die Werte eines dezenten Lebensstils und anmutiger
Wiirde zum Ausdruck bringt, passend zu den moralischen Pro-
grammen und Sittengesetzen des Augustus. Sie entspricht
durchaus romischem mos maiorum, und tatsichlich war das
ideologische Gedichtnis der Romer weit mehr von der eigenen
Vergangenheit und ihren Werten der Schlichtheit und religio-
sen Wiirde besetzt als von der klassischen Tradition Griechen-
lands. Nur im Sinn dieses politisch-moralischen Ethos, nicht
im Sinn einer retrospektiven Bildung konnte dieser Stl zu
einem Reichsstil werden.

VIII. Fazit

Augustus hat in den Denkmilern der Stadt Rom die ideolo-
gischen Grundziige seiner Herrschaft mit grofiter Effizienz in
einer ungemein systematischen Weise zur Geltung gebracht. Es
war ein semantisches System, mit Aeneas und Romulus, reli-
giosen Ritualen und Siegesallegorien, pietas und virtus als zen-
tralen Positionen; ein pragmatisches System, mit Regeln des
dirigierten Zusammenwirkens aller Krifte von Staat und
Gesellschaft; letzten Endes ein System von grofler Reichweite,

80" ZANKER, Augustus-Portrits I (cit. n.54).



272 TONIO HOLSCHER

das die offentlichen Riume besetzte und die privaten Lebens-
riume in einer bisher einzigartigen Weise mental und atmos-
phirisch einfirbrte.

Wenn man ein Fazit zu einer Gegenrechnung miflbrauchen
darf, so ergeben sich verschiedene Ansitze zur Nachdenklich-
keit, vor allem im Vergleich zur spiten Republik:

— Die offentlichen Denkmiiler verloren ihre Vielfalt, sie
wurden in den Themen iterativ und in der Ideologie homogen.
Die Polyphonie der republikanischen Auftraggeber hatte aufge-
hort; andere Konzepte als die des Kaisers wurden entweder
unterdriickt oder zumindest in dem demonstrativen Konsens
nicht gefordert. Was die Gegner des Augustus sich bei seinen
Denkmilern dachten, kénnen wir nur raten. Pompeius soll
einmal den Alptraum gehabt haben, dafl seine Verehrung der
Venus in Wirklichkeit die gottliche Ahnherrin  Caesars
erhohe®'. Entsprechend werden manche alten Familien verbit-
tert registriert haben, dafl ihre Griinderheroen gegen den
omniprisenten Aeneas keine Chance hatten.

— Im Bereich des privaten Wohnens wurden Bildthemen,
die explizit oder implizit politische Téne anschlugen, in einem
Maf} rezipiert, wie das bisher nie in der griechischen oder rémi-
schen Wohnkultur der Fall gewesen war. Fiir die Ausstattung
vornehmer Wohnsitze wurde ein Repertoire geschaffen, das in
seiner unverbindlichen Idealitidt zwar keine manifesten politi-
schen Aussagen machte, aber doch die weihevolle Idylle augu-
steischer Zeitstimmung als dekoratives Ambiente evozierte. Und
in Tonlampen, Relietkeramik und vor allem Fingerringen wur-
den politische Symbole des Augustus zur alltdglichen Loyalitit
reduziert. Man wird kaum behaupten wollen, daf§ darin eine
Steigerung der politischen Kultur zu erkennen sei: Die Zunahme
und Ausbreitung politischer Bildmotive bis in den privaten
Bereich ist eher ein unverbindlicher politischer Applaus.

— Die stindige Repetition und Ubiquitit der kaiserlichen
Bildmotive und die Aufladung vieler weiterer Bildthemen mit

81 Plut. Pomp. 68,2.



AUGUSTUS UND DIE MACHT DER ARCHAOLOGIE 273

kaiserlicher Signifikanz mufl vielfach zu Uberdrufl gefiihrt
haben. Auf dem Augustus-Forum, das besonders stark mit feier-
lichen Bildern kriegerischer Ideologie iiberladen war, hat ein
Besucher ein kopulierendes Paar auf den Stufen des Tempels
eingeritzt; und in einer Stadt in Campanien hat ein Hausbesitzer
die Gruppe von Aeneas, Anchises und Iulus auf der Flucht aus
Troia mit Affenképfen auf die Wand malen lassen®2. Die Uber-
sittigung mit kaiserlichen Bildthemen mufl manchen Zeit-
genossen schwer ertriglich gewesen sein. Das hat wohl auch
dazu gefiihrt, dafl diese ganze Bilderwelt nach der Mitte des
1. Jahrhunderts n.Chr. weitgehend aufhérte. Das Ende der
iulisch-claudischen Dynastie, mit der viele der Themen zusam-
menhingen, kann kaum eine ausreichende Erklirung daftir
sein, denn die flavische Zeit hat keine Nachfolge fiir diese
Bildthemen entwickelt.

— Die kiinstlerischen Bildmotive und Formen verloren ihre
iibermiitige Sinnlichkeit und wurden durch einen Stil unnah-
barer Vornehmbheit abgelost. Ein Flottenfiihrer um 100 v.Chr.
hatte einen Seesieg mit einem Fries von kérperfrohen Nereiden
gefeiert, die sich wohlig auf wilden Meeresmonstern rikeln®’;
Augustus zelebriert den Sieg von Actium auf einem Fries mit
Symbolen der besiegten Flotte und der eigenen rémischen
Gotterverehrung®®. Das ist gewif$ ein demagogischer Vergleich
und ein subjektives Urteil des unterzeichnenden Autors. Aber
es konnte sein, daf$ Catull dhnlich unterkiihlt geurteilt hitte,
wenn er den augusteischen Fries noch hitte sehen kénnen.

82 V. KOCKEL, “Beobachtungen zum Tempel des Mars Ultor”, in MDAI(R)
90 (1983), 447-448; P. ZANKER, “Bilderzwang” (cit. n.70), 1.

83 H. KAHLER, Seethiasos und Census (Berlin 1966).

84 Kaiser Augustus (cit. n.10), Kat. Nr.200.



DISCUSSION

A. Wallace-Hadrill: 1 greatly welcome what Tonio Hélscher
has said, both about the relevance of the creation of a common
cultural language in a multi-cultural Mediterranean, and in his
sketch of a semantic system in which the artistic style defined
by the ‘cool’ Augustus carries implicit connotations even in the
private sphere. 1 am particularly interested in how such a
semantic system can be used in the attempt to redefine a
Roman identity, centering naturally on Augustus and the impe-
rial house. But part of the problem in any analysis of the coher-
ence of such a system is our difficulty in visualising an alterna-
tive ‘republican’” system. The sheer lack of surviving buildings
and artwork from late Republic Rome makes it difficult to give
precise form to the “Vielfalt'’ or multiplicity that we would the-
oretically infer from the political system. Is the material ade-
quate for this?

1" Holscher: Gewil3: Die reiche Kultur der spiten Republik
ist zu groflen Teilen unter der steinernen Decke der kaiserzeit-
lichen Architektur verborgen und zerstort. Aber an Bildwerken
ist mehr erhalten, als man auf den ersten Blick wahrnimmt.
Viele sind in einzelnen Publikationen erkannt und analysiert
worden. Nur fehlt es noch an einer systematischen Zusammen-
stellung und Interpretation. Dabei wiirde zweifellos ein sehr
reiches, vielfiltiges Bild entstehen, von dem die augusteische
Zeit sich deutlich absetzt.

F Millar: In response to your very interesting and stimulat-
ing paper, I would like to suggest that our situation in regard
to Augustan art remains closely similar to that of Ronald Syme
in regard to the material which he used. In the Oxford of the



AUGUSTUS UND DIE MACHT DER ARCHAOLOGIE 275

late 20’s and the 30’s in which Syme was a student and then
teacher Ancient History was a branch of classical studies, firmly
based on literary texts. Epigraphy did play a significant part,
and Syme himself was fully conversant with inscriptions, both
those relevant to the military history of the Empire and its
frontiers and those which provided the material needed for
PIR.

But art history, architecture and iconography played no
comparable part in the formation of Syme or of most of his
contemporaries as Ancient Historians (it might be interesting
to speculate as to whether the situation might have been differ-
ent if the thousands of career-inscriptions which Syme and
others studied had still been accompanied by the statues to
which a large proportion of them had originally been
attached).

Syme therefore approached the Augustan regime primarily
through verbal material, and above all through Augustan liter-
ature. His work is characterised by a notable effort to under-
stand the values and key words which informed the public pos-
ture of the regime, while simultaneously maintaining a critical
and sceptical distance from it. So, for instance, the first and the
last chapters of the book are marked by the tension between
understanding the ‘revolution’ as a usurpation of power on the
one hand, and an appreciation of its achievements on the other.

One problem faced by Syme, and by ourselves, is the effec-
tive absence of any expression, or even of any report, of any
alternative viewpoint among our ancient sources. We can find
nothing which seriously represents any ‘republican’ alternative
among Romans, and hardly any trace of hostility to Roman
rule in the established provinces, either in the West or in the
Greek East. There is a very notable contrast with the relations
of the Greek poleis and koina to the Hellenistic monarchies, in
which the cities struggled perpetually to achieve as much free-
dom as they could.

I suggest that when we consider the art of the Augustan
period, our situation remains closely comparable to that of



276 DISCUSSION

Syme. To understand the great architectural and artistic monu-
ments of the regime it is necessary to appreciate the values
which they embodied, as well as their very high artistic level.
But, at the same time, to maintain a critical distance is not
easy. Here too our problem as observers is that we are faced not
merely with an absence of dissident ‘voices’, but with a chorus
of loyalist artistic expressions, in which the figure of the
Emperor has been appropriated, in the cities of Italy (as we can
see above all in Pompeii) and in those of both the Latin West
and the Greek East, in temples, statuary and notably in
coinage, as collected in Roman Provincial Coinage 1.

In other words, is it not the case that the material and visual
evidence for the Augustan regime presents us with just the
same problem as does the literary record? Both are of the
greatest richness and complexity, and are of a very high artis-
tic level — and cannot be appreciated without one entering
into the values which inform them. But both present, ulti-
mately, an oppressive loyalist conformity. So, if we wish to
maintain a critical reserve, on what evidence should that atti-

tude be based?

1" Hilscher: Gewild ist die Roman Revolution ein Werk, des-
sen Konzept ganz wesentlich auf schriftlichen Quellen basiert
und alle visuellen Phinomene weitgehend ausklammert. Es
gibt allerdings einige kurze Passagen, die zeigen, dafl Syme
nicht ganz blind fiir die archiologischen Zeugnisse gewesen ist.
Doch glaube ich nicht, daf§ dies speziell an der wissenschaftli-
chen Situation in Oxford lag, in der er seine Ausbildung
erfuhr. Denn in den 20er und 30er Jahren hatte sich die
Archiologie insgesamt und fast {iberall in eine kunsthistorische
Richtung entwickelt, die sie von der Alten Geschichte weit ent-
fernte und fiir Fragen der politischen Geschichte wenig ergie-
big machte. Ich vermag kaum einen Archiologen dieser Zeit zu
sehen, von dem Syme etwas Brauchbares fiir sein wissenschaft-
liches Ziel hitte lernen konnen. Erst die Arbeiten von Andreas
Alfoldi tiber Zeremoniell, Tracht und Insignien brachten die

l
f



AUGUSTUS UND DIE MACHT DER ARCHAOLOGIE 277

Bildwerke als historische Zeugnisse zur Geltung — aber das
war damals noch brandneu, ganz isoliert, und dariiber hinaus
diirfte Alfoldis verklartes Augustus-Bild Syme verstindlicher-
weise nicht sehr angezogen haben.

Ihre Bemerkung, dafl die Bild- und Bauwerke, ebenso wie
die Schriftzeugnisse, kaum die Méglichkeit zu einer ‘alternati-
ven’ Lesart der augusteischen Epoche bieten, trifft den neural-
gischen Punkt. Hier wird leicht der Wunsch zum Vater des
Gedankens. Wenn wir {iberhaupt eine solche Sicht gewinnen
wollen, so konnen wir wohl nur Symptome suchen: im besten
Fall ein paar Karikaturen, vor allem aber die Anzeichen von
Frustration und Uberdruf}, das Ende extrovertierter Verhaltens-
weisen, den Riickzug weiter Kreise aus dem offentlichen Leben
und dergleichen mehr. Ein sehr explizites Bild, wie es Syme
sicher gerne gehabt hitte, wird sich aus den archiologischen
Zeugnissen gewifd nicht gewinnen lassen.

G. Rowe: The other characteristic of Augustan Rome is that
it was filled with stolen Greek art — in private contexts, in
temples, but also in the open air. While Greek art cannot be
said to embody ‘oppesition’, it would certainly have repre-
sented a disturbance to the ‘coolness’ of the visual field. How
should we conceive of the relationship, for the contemporary
viewer, of Greek art and the art of the regime? Were they dis-
tinct — to put it crudely, ‘art’ on the one hand and ‘propa-
ganda’ or ‘decoration’ on the other? Or were they more
juncted?

1! Hilscher: Die Opposition von ‘Kunst' und ‘Propaganda’,
allgemeiner: von zweckfreier und zweckgebundener ‘Kunst’, ist
ein Konzept der Neuzeit; dasselbe gilt fiir die, allerdings anders
gelagerte, Opposition von ‘Kunst’ und ‘Dekor’. Es ist ein Kon-
zept einer ‘reinen’ Asthetik, als Ausdruck eines kiinstlerischen
Subjekts, die ihren ausgegrenzten Raum in der Institution des
Museums hat. In der Antike dagegen hatten alle Bildwerke eine
konkrete Funktion, einen pragmatischen Zweck, im religiésen



278 DISCUSSION

Kult, in der Politik, in der gesellschaftlichen Reprisentation
und so fort. Auch die griechischen Bildwerke, die man sich in
Rom angeeignet hatte, waren nicht in Museen zu betrachten,
sondern gehdrten funktional zu bestimmten offentlichen und
privaten Riumen, in denen sie aufgestellt waren. Sie waren
dort, ohne grundsitzlichen Unterschied, mit neuen rémischen
Werken verbunden, die diesen Riumen bildliche Signifikanz
verliehen. Freilich mag die Eigenschaft eines griechischen ‘Ori-
ginals’ einem Werk eine zusitzliche Emphase gegeben haben,
die vielleicht nicht gerade ‘disturbing’, aber doch ‘exciting’
wirkte.

J. Scheid: Ich mochte ankniipfen an A.Wallace-Hadrills
Frage iiber die Schwierigkeit, die Neuheit und Qualitit des
augusteischen Stils und seiner Themen festzustellen. Weif§ man
eigentlich, wie die Hiuser der hohen Elite dekoriert waren?
Gibt es Anzeichen, dafl dieser Dekor und seine Themen ver-
schieden waren vom offentlichen Stil? War dieser der einzige
Stil Roms?

Andererseits werden die verschiedenen Statuentypen des
Kaisers gewohnlich nach ethischen Kriterien gedeutet. Warum
aber werden die Darstellungen des Augustus nicht, wie es in
den Ehreninschriften bezeugt ist, nach offentlichen Amtern
und Machtpositionen interpretiert? Schliefflich kann z.B. ein
Kaiser in voller Riistung ebenso gut als imperator oder als impe-
riums-Inhaber beschrieben werden als auf die Ideale der Virtus
oder des Feldherrn bezogen werden.

1. Hilscher: Die Ausstattung der Wohnsitze der Elite unter-
scheidet sich in den Themen sehr deutlich von der der 6ffent-
lichen Anlagen. Schwieriger sind dagegen zwei andere Fragen
zu beantworten. Zum einen: Unterscheiden sich die 7hemen
der Bildwerke in den Wohnsitzen zwischen Republik und
frither Kaiserzeit? Hierfiir miifften noch eingehende, grofi-
flichige Untersuchungen unternommen werden. Dabei miifSte
auch bedacht werden, dafs in reichen Wohnhiusern und Gir-



AUGUSTUS UND DIE MACHT DER ARCHAOLOGIE 219

ten die Bildwerke der republikanischen Ausstattung in der
Regel wohl auch in der frithen Kaiserzeit weiter stehen blieben
und geschitzt wurden. Man wird also zwar Verinderungen
erwarten — eine Reihe neuer ‘augusteischer’ Themen habe ich
aufzuzeigen versucht — aber keine radikale Zaesur postulieren.
— Zum zweiten: Unterscheidet sich der Stil der Bildwerke im
offentlichen und im privaten Raum? Hierfiir wire es zunichst
erforderlich, genau zu definieren, was unter ‘Stil’ verstanden
wird. Es gibt einerseits unterschiedliche ‘Formen’, die mit den
spezifischen Themen der o6ffentlichen und der privaten Bild-
werke verbunden sind. Andererseits gibt es iibergreifende, epo-
chenspezifische Formprinzipien, die iiber die verschiedenen
Themen hinweg einen ‘augusteischen’ Habitus und
Geschmack zum Ausdruck bringen.

Die Deutung von Kaiser-Bildnissen nach Amtern und Funk-
tionen ist durchaus iiblich. Nur handelt es sich dabei um sehr
einfache Distinktionen: Panzer fiir militdrische Ringe, roga
capite velato fiir Priester. Andere Unterscheidungen sind durch
den Verlust der Bemalung von Gewindern nicht mehr erkenn-
bar. Inschriften sind hierfiir ergiebiger.

A. Wallace-Hadrill: May 1 return to my earlier question
about definitions of cultural identity, and pick up too on the
discussion of John Scheid’s contribution on religion? What
seems to me particularly striking about Augustan art is the
dominance of religious and ritual themes. One function of the
repeated representation of rituals and ritual objects (priestly
hats, litui, paterae and the like) is to create a visible focus for
citizen-identity. Paradoxically, though the ritual is a local, met-
ropolitan Roman one, it can equally serve as a reference point
for the municipal Italians who are Syme’s heroes: The prolifer-
ation of the imagery helps to make it shared property. But here
again, we are frustrated by the scarcity of surviving Republican
precedents, and [ find it hard to judge how far this element of
the ‘semantic system’ is new.



- 280 DISCUSSION

1. Hilscher: Zweifellos: Religitse Rituale sind das wichtigste
Thema der augusteischen Staatsdenkmiler. Sie sind aber auch
bereits ein wichtiges Element republikanischer Monumente, so
viel ist trotz der spirlichen Uberlieferung doch aus verstreuten
Fragmenten klar zu erkennen. Rom steht mit dieser Betonung
von Ritualen wiederum in enger Verbindung mit der etruski-
schen Kunst — und in starkem Gegensatz zur politischen Bild-
kunst in Griechenland. In augusteischer Zeit treten die The-
men der Religion aber mit neuer Emphase in den Vordergrund,
vor allem auch deswegen, weil ein anderes Thema republikani-
scher Staatskunst, Sieg und Triumph, unter Augustus stark
zuriickgenommen wird.

J. Scheid: La religion integre les Italiques dans la mesure ol
ceux-ci sont désormais tous des citoyens romains. Puisque les
comices devinrent rapidement un phénomene limité a la popu-
lation de Rome, la seule institution publique vivante capable de
représenter tous les citoyens était la religion publique de Rome.
Les actes etaient célébrés au nom de tous les citoyens et pour
leur bien collectif. Avec 'histoire (les summi viri, les mythes) et
la famille impériale, la religion officielle devenait une image de
I'identité romaine. On peut, d’autre part, se demander si la sur-
représentation de sceénes religieuses dans 'art officiel — qui
correspond d’ailleurs a la surreprésentation d’inscriptions rela-
tives a la religion — n’est pas due au fait que Clest, apres
'époque de la gestion du consulat, 'une des fagons obvies de
représenter sans ambiguité I'empereur agissant pour le peuple.

1. Hoélscher: Das scheint mir ein sehr tiberzeugender
Gedanke zu sein.

KILM. Girarder: Dafl das Religiose beim Bauprogramm, auf
den Inschriften etc. so stark im Vordergrund steht, ist sicher
auch auf das Selbstverstindnis der Romer als religiosissimi
homines zuriickzufiihren, und gewif8 spielt die demonstrative
pietas des Augustus personlich eine wichtige Rolle. Man sollte



AUGUSTUS UND DIE MACHT DER ARCHAOLOGIE 281

aber zusitzlich bedenken, dafl 29 v.Chr. ein 20 Jahre dauernder
Welt-Biirgerkrieg zuende gebracht worden war. In den Heeren
der Caesarattentiter Brutus und Cassius und in denen der Tri-
umvirn, in den Heeren des M. Antonius und in denen des
Imperator Caesar standen Romer, die gegen Romer kimpften,
die Romer toteten. Sie alle, ebenso wie die Heerfiihrer und der
zuletzt allein Ubriggebliebene, hatten Blutschuld auf sich gela-
den, Bruder hatte Bruder getétet, Romulus den Remus! Nach
dem Ende des Mordens mufite, um eines vertriglichen, den
Wunsch nach Rache domestizierenden Neuanfangs und Wei-
terlebens willen Versshnung stattfinden, rituelle Reinigung.
Auch dies diirfte ein Grund fiir die dominante Rolle des Reli-
giosen in der frithaugusteischen Restaurationspolitik gewesen
sein.

1" Hilscher: Zweifellos zeigen die augusteischen Staatsdenk-
miler, wie in der Forschung auch oft betont wurde, daf§ das
Image des michtigen und tiberwiltigenden Feldherrn in den
letzten Jahrzehnten der Republik sehr ambivalent geworden
war und zwiespiltig gesehen wurde. Die Wendung zur Religion
unter Augustus war einerseits eine Abkehr von diesem Image,
andererseits eine Kompensation fiir die damit verbundenen
Verfehlungen. Fernande Hélscher erinnert mich, als nachtrigli-
che Leserin dieser Diskussion, an die Situation der Normen-
konformitit im nach Ruhe und Wohlstand aufstrebenden
Deutschland nach dem letzten Krieg.






	Augustus und die Macht der Archäologie

