Zeitschrift: Entretiens sur I'Antiquité classique
Herausgeber: Fondation Hardt pour I'étude de I'Antiquité classique
Band: 46 (2000)

Artikel: Ronald Syme et la religion des Romains
Autor: Scheid, John
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-660667

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-660667
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

II

JOHN SCHEID

RONALD SYME ET LA RELIGION DES ROMAINS

«

. religion, whatever sense be accorded that vague term”!

Dans son compte rendu paru dans le Journal of Roman Stu-
dies de 1940, A. Momigliano reprochait a 'auteur de la Révo-
lution romaine* de considérer moins les intéréts spirituels des
gens que leurs mariages®. Pour étayer ce reproche, il citait les
travaux érudits consacrés a des questions religieuses par certains
des protagonistes des événements étudiés par R. Syme*. Plus
récemment, en 1990, J. Linderski, déplorant avec A. Momi-
gliano le méme désintérét pour la religion, pointait un doigt
accusateur vers les abus de la prosopographie; pour illustrer
comment les prétres servent uniquement comme des “quarries
for prosopographical hunt”, Linderski cite deux ouvrages
récents sur les freres arvales, qui lui paraissent typiques de ce
point de vue, puisquon y trouve “hundreds of names and

' R. SYME, Some Arval Brethren (Oxford 1980), p.v.

2 R. SYME, The Roman Revolution (Oxford 1939) (trad. fr. La révolution
romaine [Paris 1967]). J'ai utilisé la deuxiéme édition The Roman Revolution
(Oxford 21960).

3 A. MoMIGLIANO, Compte rendu de The Roman Revolution, in JRS 30
(1940), 75-80 = ID., Secondo contributo alla storia degli studi classici (Roma
1960), 407-416, en particulier 409.

4 1l est amusant de constater que quarante-six ans plus tard, R. Syme répon-
dit d’'une certaine manitre a cette critique puisqu’il énumérait brievement les
intéréts de certains aristocrates pour la religion: Ap. Pulcher, Ser. Sulpicius
Rufus, Messalla Corvinus, Domitius Calvinus: R. SYME, The Augustan Aristocracy
(Oxford 1986), 5-6.



40 JOHN SCHEID

(again to quote Momigliano) ‘marriages’, but only scant word
about doctrine and ritual™. Mais comme H. Galsterer entre
autres I'a déja noté, R. Syme n’entendait pas écrire une mono-
graphie exhaustive sur AugusteG, et moins encore, pouvons-
nous ajouter, une histoire des religions de Rome au début de
PEmpire. Le traitement des aspects religieux de son sujet n’est
donc pas — et n’a pas A étre — systématique. Il n’en reste pas
moins que les liens inextricables qui unissent la religion a la vie
publique imposent a l'historien d’accorder la plus extréme
attention 2 la religion publique. La question qu’il faut exami-
ner est donc celle-ci: comment Sir Ronald traite-t-il les pro-
blemes religieux, du moins ceux qui relévent du culte public.
Et cette interrogation débouche sur une deuxieéme question: en
quoi le traitement des questions religieuses dans la Roman
Revolution diftere-t-il de I'approche qui fut celle des autres his-
toriens d’avant-guerre, et notamment des spécialistes?

Fidele A la méfiance fonciere qui fut la sienne a I'égard des
abstractions et des généralités, R. Syme ne se soucie pas de défi-
nir ce qu’il entend par religion. Des années plus tard, il com-
mence son étude de quelques freres arvales, le seul livre qu’il ait
jamais consacré a un sujet religieux, par cette phrase toute
pénétrée de son style: “In any age the various operations of
sacerdotal fraternities may have little to do with religion, whatever
sense be accorded that vague term” (Arval Brethren, p.V). 1l
n’aura jamais été plus précis’. Clest A travers les comportements

> J. LINDERSKI, “Mommsen and Syme: Law and Power in the Principate of
Augustus” (1990), in ID., Roman Questions (Stuttgart 1995), 39 n.36.

¢ H. GALSTERER, “A Man, a Book, and a Method: Sir Ronald Syme’s Roman
Revolution after Fifty Years”, in Between Republic and Empire. Interpretations of
Augustus and his Principate, ed. by K. RAAFLAUB and M. TOHER (Berkeley-Los
Angeles—London 1990), 1-20, notamment 20 n.76.

7 R. Syme a consacré peu d’articles 2 des questions religieuses. Outre le livret
sur les arvales, que je viens de mentionner, et une étude de quelques carrieres
sacerdotales (R. SYME, “A dozen early priesthoods” [1989], in R. SYME, Roman



RONALD SYME ET LA RELIGION DES ROMAINS 41

et les actions de ses personnages qu'il évoque les questions reli-
gieuses. Ce procédé, de fait, n’est pas mauvais, car la religion
était a ce point liée a I'action et A la réalisation d’objectifs ter-
restres qu’il est dangereux de I'examiner coupée de la politique.
En parcourant la Roman Revolution, le lecteur reléve, néan-
moins, quelques passages dans lesquels 'auteur donne comme
une définition de la religion publique — mais c’est vers la fin
du volume.

Dans le chapitre sur le “Programme national”, R. Syme
insiste sur la valeur fondamentale de la pietas, puisque la pros-
périté de I'entiere communauté était subordonnée a “some tole-
rable accommodation with supernatural powers, pax deorum’.
“Though debased by politics, the notion of piezas had not been
entirely perverted” (Roman Revolution, 446, 448 = Révolution,
420), et le témoignage de Properce et d’Horace rappellent,
d’apres R. Syme, que “pieras once gave world-empire to the
Romans and only pietas could maintain it”®. D’olt un senti-
ment de culpabilité des Romains devant I'abandon des temples,
des cérémonies et des sacerdoces. Il faudra revenir sur la ‘dégra-
dation’ de la pietas par la politique, car cette expression, me
semble-t-il, ne fait pas seulement allusion aux ravages de la
guerre civile, mais traduit également une critique implicite de
la religion civile.

En tout cas, R. Syme avait lu A.D. Nock et savait que la reli-
gion des Romains était “formal rather than spiritual” (Roman
Revolution, 454 = Révolution, 429), sans qu'il en tire, toutefois,
des conclusions plus amples. Il se borne a constater que I'atta-
chement 2 la forme et 2 la tradition pouvait susciter un senti-
ment de sympathie et une large adhésion des Romains au nou-

Papers V1 [Oxford 1991], 421-434), on ne trouve que deux articles sur la cl6ture
du Janus (voir note 56), une analyse du pomérium dans I’ Histoire Auguste (“The
pomerium in the Historia Augusta® [1978], in ID., Historia Augusta Papers
[Oxford 1983], 131-145), et une belle étude sur les conflits religieux aux IVe-V*
sieccles (R. SYME, “Toleration and Bigotry” [1970] = ID., Roman Papers 111
[Oxford 1984], 899-911).

8 SYME, The Roman Revolution, 448 = Révolution romaine, 421 sq. Il se réfere
notamment a E AUTHEIM, A History of Roman Religion (London 1938), 369 sq.



42 JOHN SCHEID

veau régime (Roman Revolution, 448 = Révolution, 422). Mais
tout en reconnaissant ce fait central, R. Syme était incapable de
dépasser la description du formalisme extérieur. Je ne résiste pas
au plaisir de citer les quelques formules qui lui servent a décrire
les rites célébrés par les arvales, formules qui sont bien posté-
rieures a la Roman Revolution, mais traduisent parfaitement la
maniere dont il abordait et sans doute jugeait la religion
publique. Dans le court chapitre consacré & Ritual and Society
— qui porte, faut-il le rappeler, sur les descriptions les plus pré-
cises de rites publics que nous possédions — il écrit: “At least
by numbers the Brethren are select and exclusive (...) And a
fellowship for life. A college or a club needs suitable accommo-
dation — il évoque ensuite le bois sacré — (...) No less requi-
site is a ritual of some sort or other. The efficacity of the cult
was not impaired by occasional conformity (...) That the ritual
of a fraternity should be arcane is normal if not necessary. And
no impediment if it passes all understanding or seems futile to
outward show (...) Furthermore, no call to practice economy
(...) Every age produces men or groups who delight in dress
and show and ceremonial. The addiction may extend to ritua-
lism, and even to exact scholarship. Select seats at games or fes-
tivals are not refused, still less endowed feasting and decorous
revelry. It is the habit of aristocracies old and new to take
without compunction what can be got at state expense” (Arval
Brethren, 111-112), et ainsi de suite. La description est déli-
cieuse, les collegues britanniques pourront sans doute méme la
décrypter et mettre un nom moderne derri¢re 'institution
décrite. Cette manicre de présenter le college arvale n’est certai-
nement pas hors sujet, car tout ce que nous lisons est exact,
mais elle est insuffisante, car elle admet sans discussion qu’il n’y
a rien d’autre derriere les rites du culte public. Or, ces considé-
rations n’ont de sens que si elles tiennent compte de la spécifi-
cit¢ du ritualisme romain, et débouchent sur une approche des
rites, qui soit aussi précise et subtile que I'analyse des origines,
mariages et carrieres politiques des prétres. Autrement, l'auteur
risque de s’égarer de la méme maniere que Th. Mommsen, qui



RONALD SYME ET LA RELIGION DES ROMAINS 43

soulignait, lui aussi, la curiosa illa rerum sacrarum et epularum
confusio magis dixerim quam coniunctio’, et se révéla complete-
ment incapable de comprendre ces rites, en allant par exemple
imaginer qu'en plein milieu des rites sacrificiels, les arvales
s'étendaient au soleil sur les pelouses du bois sacré pour faire la
sieste”.

Mais nous nous éloignons de la Révolution romaine. Voyons
plutét comment Sir Ronald a décrit et apprécié certaines don-
nées religieuses de la fin de la République. Laissons le scandale
de la féte de Bona dea, qui peut difficilement étre qualifié, si
Pon prend le ritualisme au sérieux, de “mild scandal touching
the religion of the State which his ennemies exploited and
converted into a political contest”!!. De semblables jugements,
péremptoires et erronés, sont en effet plutdt rares dans la Révo-
lution romaine. Plus que d’erreurs, il faut parler de négligence.

Ainsi Uomen des douze vautours, qui est censé avoir salué
I“élection’ d’Octavien au consulat le 19 aodt 43, livre-t-il un
exemple tout 2 fait représentatif de cette attitude. Sir Ronald
consacre deux petites phrases au passage de Suétone qui rap-
porte I'anecdote!?, alors qu'un peu plus d’intérét pour les rites
en question aurait pu lui donner un indice politique impor-
tant. Indépendamment de la valeur de ce témoignage, qui
appartient au genre des présages annongant la future grandeur
d’Auguste, le récit de Suétone, partiellement confirmé par

? Th. MOMMSEN, De collegiis et sodaliciis Romanorum (Kiel 1843), 8.

10 Th, MoMMmsEN, “Uber die rémischen Ackerbriider”, Vortrag, gehalten in
der Singakademie zu Berlin, 22. Januar 1870, republ. in ID., Reden und Aufsiitze
(Berlin 1905), 282.

1 SYME, The Roman Revolution, 33 = Révolution romaine, 43. Pour une étude
du scandale, M. BEARD, J. NORTH, S. PRICE, Religions of Rome. 1: A History
(Cambridge 1998), 129 sqq., et toujours Ph. MOREAU, Clodiana religio. Un pro-
ces politique en 61 av. J.-C. (Paris 1982).

12 Suet. Aug. 95: Post necem Casaris reuerso ab Apollonia et ingrediente eo
urbem repente liqu.ido ac puro sereno circulus ad speciem calestis arcus orbem solis
ambiit ac subinde Iulie Casaris filie monimentum fulmine ictum est. Primo autem
consulatu et augurium capienti duodecim se uultures ut Romulo ostenderunt et
immolanti omnium uictimarum iocinera replicata intrinsecus ab ima fibra parue-
runt, nemine peritorum aliter coiectante quam leta per hec et magna portendi;
SYME, Roman Revolution, 186 = Révolution romaine, 181.



44 JOHN SCHEID

Appien'?, est précis et méritait un commentaire plus appro-
fondi. D’abord, Sir Ronald inverse 'ordre des événements:
d’apres Suétone, les vautours se montrent au moment ou le
consul prend les auspices, avant le sacrifice au cours duquel un
second prodige se produit. Le témoignage d’Appien établit que
les deux événements sont étroitement liés et qu’ils ont eu lieu
apres “élection” d’Octavien et son entrée officielle dans la
Ville!*: il ne s’agit donc pas d’événements indépendants surve-
nus au cours des jours ou semaines suivants, et réunis dans la
collection des présages d’empire. Ensuite, la séquence des deux
présages n’est pas fortuite, mais scande le déroulement tradi-
tionnel de l'investiture consulaire; d’ailleurs Suétone introduit
les deux prodiges par la précision primo autem consulatu: ils
sont donc liés a I'investiture. Selon cette procédure, le jour de
leur prise de pouvoir, les consuls prenaient d’abord les auspices,
conformément a une lex curiata de imperio". Appien livre un
indice en faveur de cette reconstruction puisqu’il rapporte que
ce jour-la, apres les sacrifices dont nous reparlerons, “il entre-
prit de se faire adopter de nouveau par son pere, selon une loi
curiate”!®, ce qui tend & prouver qu’une fois confirmé par les
auspices d’investiture, Octavien profita de la réunion des
comices curiates pour faire entériner son adoption par César.
Appien décale légerement cet événement, de méme qu’il
mélange le présage des vautours et le sacrifice.

Quoi qu’il en soit, le ‘vote’ de la loi curiate de rmperio, qui
habilite le consul élu a prendre les auspices d’investiture, est si
mal connu que le moindre indice est précieux. Or, il semble
que le 19 aolt 43, la cérémonie fut saluée par un présage
céleste digne de Romulus. S’agissait-il d’'un présage fortuit?
C’est possible, méme si les vautours ne furent sans doute pas
aussi nombreux. Dans ce cas, il faut conclure que, pour des rai-

B App. B Civ. 3,94,388-9.

" Voir note précédente.

15 Th. MOMMSEN, Rimisches Staatsrecht (Berlin 21887), I 609-615; A. MAG-
DELAIN, Recherches sur ['«Imperium». La loi curiative et les auspices d'investiture
(Paris 1968); P. CATALANO, Senatus populus Quirites (Torino 1974), 133-136.

16 App. B Civ. 3,94,389.



RONALD SYME ET LA RELIGION DES ROMAINS 45

sons idéologiques évidentes, la rumeur et la tradition ont ajouté
quelques vautours pour arriver au nombre de douze, de méme
que, d’apres les mémes rumeurs complaisantes, I'entrée 2 Rome
d’Octavien fut saluée par d’autres prodiges, dont plusieurs
coups de foudre frappant la tombe de la fille de César. La
légende d’Auguste fit le reste. Mais une autre interprétation
demeure possible. Octavien a pu mettre en sceéne une prise
d’auspices solennelle par observation des oiseaux célestes au
lieu de se contenter des auspices routiniers par les pulli. Le
recours a ce type d’auspices, qui avait depuis longtemps été
remplacé par I'observation des pu/fi, au grand regret de Cicé-
ron'/, serait un ‘archaisme’ et témoignerait de la volonté res-
tauratrice du jeune César. Par ce rite de I'observation du ciel, il
aurait de maniere spectaculaire réintroduit le mode auspicial
considéré comme le plus vénérable. Quant aux douze vautours,
il peut s’agir d’'un montage réalisé par les appariteurs du consul.
Nous ignorons pratiquement tout du rite des auspices pratiqué
par l'observation du vol des oiseaux, et nous ne pouvons en
particulier pas savoir sil s’agissait d’une observation empirique
et passive, ou bien si, comme dans le rite des pulli, on procédait
2 un lacher d’oiseaux dont on observait ensuite le comporte-
ment; il demeure impossible d’aller plus loin. En tout cas, ainsi
compris, ce rite pourrait constituer la premiere restauration
religieuse d’Octavien.

Le rite suivant que devait accomplir sans tarder le nouveau
consul était le sacrifice votif a la triade capitoline et a Salus
publica, et il me parait difficile de considérer que les sources
mentionnent un sacrifice privé d’Octavien. Le ou les sacrifices
évoqués par Suétone et Appien sont étroitement liés a la prise
d’auspices et confirment la présomption qu’il s’agissait des
sacrifices votifs canoniques'®; le fait que Suétone mentionne

17 Cic. Diu. 2,72-74. Voir pour ces procédures G. WISSOWA, Religion und
Kultus der Romer (Miinchen 21912), 530-533.

18 Appien 3, 94, 388 confond sacrifice et présage des vautours, peut-étre
parce que sa source se bornait 4 indiquer que deux présages d’empire s’étaient
manifestés lors des rites d’investiture au cours des sacrifices et de la prise d’aus-



46 JOHN SCHEID

plusieurs victimes en donne une preuve supplémentaire. La
description que 'on donne du déroulement de ce rite a été
généralement déformée, y compris par G. Wissowa. Les
consuls, dont U'imperium a été confirmé par les auspices d’in-
vestiture, montent ensuite au Capitole pour accomplir des rites
qui ne sauraient étre considérés comme “des sacrifices votifs de
taureaux blancs a Jupiter””. Les nouveaux consuls doivent en
effet immédiatement acquitter les veeux pour le salut de la res
publica, émis le 1 janvier précédent par leurs prédécesseurs,
autrement dit ils sacrifient chacun un beeuf a Jupiter, et une
vache respectivement a4 Junon, Minerve et Salus publica®.
Apres avoir acquitté ces veeux, les consuls formulent des voeux
identiques pour I'année de leur mandat. Si je donne ces détails,
ce n’est pas pour le plaisir de corriger G. Wissowa ou R. Syme,
mais pour montrer le bénéfice qu'on peut tirer de telles anec-
dotes, si 'on prend les rites au sérieux, c’est-a-dire si 'on entre
dans le détail. Car la reconstruction n’est pas encore finie. Il est
certain que le jeune César a sacrifié, trés vraisemblablement
pour acquitter les voeux de ses prédécesseurs. S’il s’était agi
d’un sacrifice privé, par exemple d’un sacrifice proprement
divinatoire destiné a établir un pronostic sur I'avenir, interpré-
tation pouvait s'arréter la. S’il sagit, comme je le pense, d'un
sacrifice public, l'interprétation peut continuer. Les voeux ne
sont acquittés que si les divinités ont accordé au peuple romain
le bienfait qui faisait 'objet du contrat votif. Les veeux réguliers
émis le jour de 'An par les consuls nouvellement investis de
Pimperium concernaient le salut de la res publica et du peuple
romain (et sous 'Empire celui de 'empereur). Or, en aoiit 43,
cet objectif ne pouvait apparaitre réalisé que du point de vue
sénatorial et anti-antonien. Méme si les deux consuls étaient

pices. La difficulté disparait si 'on confere au génitif absolu 3&3exa ... pavévrwv
une valeur d’antériorité.

1 Wissowa, Religion und Kultus, 126. MOMMSEN, Rémisches Staatsrecht, P
594 sq. décrit le rite correctement.

20 Voir J. SCHEID, “Les annales des pontifes. Une hypothese de plus”, in
Convegno per Santo Mazzarino (Roma 1998), 199-220.



RONALD SYME ET LA RELIGION DES ROMAINS 47

morts 2 ou apres la bataille de Modene, le sénat considérait
qu’il avait remporté la victoire. Le salut de la république et du
peuple romain était donc préservé, et les voeux émis le 1¢ janvier
43 devaient étre acquittés par les nouveaux consuls remplagant
Hirtius et Pansa. D’un point de vue antonien, les dieux
n’avaient pas honoré leur contrat, la république était en dan-
ger, et par conséquent les voeux n’étaient pas a acquitter*. La
procédure suivie par Octavien correspond d’ailleurs 4 une
confirmation de voeux (commendatio®). A proprement parler,
les voeux formulés au nom de la république le 1¢ janvier passé
par Hirtius et Pansa n’étaient pas encore échus, car ils concer-
naient la période allant du 1¢ janvier 43 au 1¢ janvier 42.
Mais comme les consuls avaient changé, ceux-ci confirmaient
la validité des voeux courants, c’est-a-dire offraient les sacri-
fices promis, puisque les dieux avaient été favorables, et refor-
mulaient en leur nom ces mémes veeux jusqu’au terme de leur
mandat.

Si mon interprétation est exacte, elle prouve qu’Octavien se
comportait en aolt 43 comme un ennemi d’Antoine et de
Lépide. Et si 'on considére que I'acquittement ou la confirma-
tion des voeux publics sont prescrits par un sénatus-consulte®,
les liaisons du jeune César avec le sénat éclatent au grand jour.
Il est difficile de fonder davantage sur des témoignages aussi
laconiques. Les conclusions présentées confirment néanmoins
ce que l'on sait de la tactique d’Octavien en été 43 ainsi que la
tradition, inventée ou non, sur les confidences que Pansa lui
aurait faites sur son lit de mort?*.

21 Pour des situations semblables voir J. SCHEID, “Hoc anno immolatum non
est. Les aléas de la voti sponsio”, in Scienze dell’Antichita 3-4 (1989-1990), 775-
783; ID., “Les incertitudes de la uoti spomsio. Observations en marge du wer
sacrum de 217 av. J.C.”, in Mélanges i la mémoire d’A. Magdelain, éd. par M.
HUMBERT et Y. THOMAS (Paris 1998), 417-425.

22 . SCHEID, Romulus et ses fréves. Le collége des fréves arvales, modéle du culte
public dans la Rome des empereurs, Bibliothéque des Ecoles Francaises d’Athénes
et de Rome, fasc. 275 (Rome 1990), 345 sq.

2 Voir note 20.

24 App. B Civ. 3,75,305 sq.



48 JOHN SCHEID

Le méme type de constatation peut étre faite a propos des
honneurs religieux de César et du comportement de M.
Antoine en 44 (Roman Revolution, 123 = Révolution, 123).
Comme le fera plus tard S. Weinstock?, mais sans donner
davantage d’arguments, R. Syme choisit de considérer que le
1¢" septembre 44, Antoine avait proposé d’ajouter aux suppli-
cations publiques un jour d’actions de grices au nom de César,
et non & César. Ce choix est tout 2 fait judicieux, et il est dom-
mage que Sir Ronald n’en ait pas tiré toutes les conséquences.
J.-L. Ferrary?® vient de démontrer qu’en analysant de trés pres
ces passages et les critiques formulées par Cicéron dans les
deux premieres Philippiques, on peut reconstruire en détail
lenjeu de la polémique et prouver que la politique religieuse
d’Antoine, apreés mars 44, était beaucoup plus cohérente et
conservatrice quon ne le dit. Les supplications dont il était
question le 1¢ septembre 44 étaient celles qui devaient étre
célébrées en 'honneur de Munatius Plancus, et il s’agissait d’y
ajouter au nom de César un jour supplémentaire d’actions de
grices aux dieux, conformément a un sénatus-consulte de 45.
Recherchant de maniere évidente un compromis avec les Libé-
rateurs, Antoine revenait aux honneurs modérés de 45, et n’ap-
pliquait pas les honneurs cultuels radicaux décidés peu avant
les Ides de Mars — ce que Cicéron ne manque pas de lui
reprocher.

Ces exemples mettent en lumiere ce que I'étude des ques-
tions religieuses peut livrer de renseignements dépassant le
cadre proprement religieux. Sir Ronald n’entre pas dans ces
détails et ne bénéficie donc pas des informations qu'’ils recelent.
Lui jeter la pierre serait, toutefois, faire preuve de mauvaise foi.

25 S, WEINSTOCK, Divus Iulius (Oxford 1971), 107.
26 J.-L. FERRARY, “A propos de deux passages des Philippiques (1, 11-13 et 2,
110). Remarques sur les honneurs religieux rendus & César en 45-44 et sur la

politique d’Antoine apres les Ides de Mars”, in ARG 1 (1999), 215-232.



RONALD SYME ET LA RELIGION DES ROMAINS 49

Tres peu éraient, en effet, ses contemporains qui attachaient
plus d’importance aux affaires religieuses. J'ai eu naguere 'oc-
casion de montrer que les principaux travaux consacrés depuis
'époque de Th. Mommsen a I'histoire des Guerres civiles et du
Principat d’Auguste, n’accordaient qu’une place tres réduite
aux questions religieuses”. La raison en était I'opinion fort
répandue chez les historiens des Guerres civiles et du Principat
d’Auguste qu'a cette date la religion publique était en déca-
dence complete, quelle était entierement politisée et ne méri-
tait pas le nom de religion. Deux faits seulement paraissaient
dignes d’intérét — aux historiens de la période comme aux
spécialistes de la religion romaine, en général — la religion
archaique et les nouvelles religions. Un sujet comme les restau-
rations religieuses d’Auguste ne suscitait guere 'enthousiasme,
seule la création du culte impérial méritait d’étre signalée.
Censé exprimer uniquement des motifs politiques, le culte dit
impérial constitue a leurs yeux tout ce qu'on pouvait attendre
de cette religion moribonde.

A ce titre, I'appréciation des restaurations religieuses d’Au-
guste est significative. Ces mesures, incapables, aux yeux des
historiens du XIX¢ siecle, d’arréter le cours de Ihistoire, recu-
rent plus d’attention de la part de leurs successeurs, méme si
lon continue de répéter des jugements péremptoires fondés sur
une conception anachronique de la religion romaine®®. Il faut
savoir, en effet, que les restaurations religieuses augustéennes ne
concernaient que la religion publique, puisque la piété privée
ne relevait pas des pouvoirs publics et n’avait d’ailleurs nulle-
ment été affectée par les désordres civils. Les restaurations
n’avaient pas non plus pour objectif de faire & nouveau célébrer

*7 Voir pour le détail des opinions J. SCHEID, “La religion romaine  la fin de
la République et au début de 'Empire. Un probleme généralement mal posé”, in
Die spiite Romische Republik. La fin de la République romaine. Un débat franco-
allemand d’histoire et d historiograpie, sous la direction de H. BRUHNS, ].-M.
Davip, W. NippEL, Collection de 'E.ER., vol. 235 (Rome 1997), 127-142.

28 Par exemple W. SPEYER, “Das Verhaltms des Augustus zur Religion”, in
ANRW 11 16, 3 (1986), 1777-1805 ou C. BERGEMANN, Politik und Religion im
spétrepublikanischen Rom, Palingenesia 38 (Stuttgart 1992).



50 JOHN SCHEID

le culte et d’attirer les fideles dans les lieux de culte. Car la reli-
gion publique romaine n’avait jamais cessé d’étre pratiquée
par ceux qui en avaient la charge — les magistrats, promagis-
trats et prétres —, liée comme elle était & l'exercice de leurs
mandats publics. Quant 4 'assistance des citoyens au culte, elle
n’était pas en déclin, et n’érait d’ailleurs pas requise pour la
plupart des rites publics célébrés par les magistrats et les
prétres. Enfin, il ne s’agissait pas non plus d’approfondir la
piété, de réagir contre I"“Indifferentismus” et I"“Unglaube?,
car cette religion ne recherchait ni le rapport intime avec la
divinité ni le salut de I"ame par le perfectionnement moral. La
religion publique romaine entendait réaliser le succes et le bon-
heur terrestre de la cité en collaborant avec les dieux nationaux,
tout comme les peres de famille ceuvraient avec les divinités
domestiques pour la réussite terrestre de leur famille. Dans ce
contexte, restaurer la religion signifiait réparer, reconstruire et
en tout cas doter de revenus suffisants les lieux de culte publics,
négligés, endommagés ou dépouillés pendant les désordres de
PEtat. C'est ce qu'Auguste fit. Restaurer signifiait également
reprendre en main les colleges sacerdotaux publics; cela n’a rien
a voir avec le devoir d’obéissance du clergé des religions chré-
tiennes et avec le respect qu’il doit aux regles auxquelles il est
soumis. La premiere tiche était de ramener la paix civile dans
ces lieux de pouvoir qu’étaient les grands colleges sacerdotaux,
car leurs membres avaient appartenu a des factions différentes
pendant les Guerres civiles et ne pouvaient pas étre privés de
leur charge viagere. Il s’agissait également de faire réoccuper des
charges sacerdotales vénérables mais restées vacantes en raison
des troubles, comme le flaminat de Jupiter. En méme temps,
Auguste pouvait aggiornare certains aspects des regles cultuelles,
par exemple pour le flamine de Jupiter ou les Vestales, prendre
des mesures efficaces pour contrdler le fonctionnement des col-
leges et accroitre leurs moyens financiers et leurs privileges.

¥ W1sSOWA, Religion und Kultus, 73. Pour la notion de déclin et de restaura-
tion, SCHEID, Romulus, 681-686; BEARD, Religions, 114-140.



RONALD SYME ET LA RELIGION DES ROMAINS 51

Enfin, il pouvait également faire célébrer des rites et des fétes
publiques tombées en désuétude. Et tout cela, bien entendu, il
le faisait faire pour prouver sa piété et pour mettre en lumiere
son conservatisme.

Faut-il & nouveau parler d’exploitation politique de la reli-
gion? S’agit-il d’'un autre exemple de la “dégradation” de la
piété, évoquée par Sir Ronald, et soulignée par beaucoup
d’autres historiens?®® Une telle conclusion serait exagérée, voire
erronée. La religion publique des Romains n’était pas plus ni
moins politisée que toute autre religion dominante. En outre,
c’était une religion civile, une religion inextricablement liée au
politique et qui cherchait 2 réaliser le bien et le succes de I'Erat
romain. De ce fait, elle était étroitement liée a la vie politique
et constituait méme un élément du jeu politique. Car il était
impossible de gouverner et d’exercer un pouvoir sans devoir, en
méme temps, agir religieusement au nom de la res publica. La
religion publique exprimait donc la volonté politique de I'élite,
et plus particulierement le style politique des dirigeants de I'E-
tat. Le style politique d’Octavien-Auguste visait dés les guerres
civiles 2 réclamer la restauration de la république, c’est-a-dire
de la tradition politique antérieure, et cette politique générale
visait également le plan religieux. Auguste respectait — et fai-
sait savoir qu’il respectait — 2 la lettre les traditions religieuses,
tout comme il prétendait restaurer les antiques valeurs éthiques
des Romains, telles que les historiens et les poetes de son temps
les célébraient. Malgré 'emploi occasionnel d’une terminologie
traditionnelle, Sir Ronald a bien pergu les liens entre la restau-
ration des valeurs morales et celle de la religion publique. Il
emprunta l'explication des restaurations religieuses a G. Wis-
sowa et a A.D. Nock, tout en s’inspirant peut-étre d’historiens
comme G. Boissier, A.E. Holwerda ou E Altheim®!, qui consi-
déraient que ces réformes rencontrerent l'assentiment des

Y Voir pour I'historiographie du théme SCHEID, Romulus, 681-684.

3 G. BOISSIER, La religion romaine d’Auguste aux Antonins (Paris 1874,
1906); A.E.J. HOLWERDA, “Die Rémer”, in PD. DE LA SAUSSAYE, Lebrbuch der
Religionsgeschichte (Tiibingen 21905), 11 479-484; ALTHEIM, Religion, 369 sqq.



52 JOHN SCHEID

Romains®?. Pour expliquer cette sensibilité a ce qui passait pour
la tradition, R. Syme consideére, comme déja V. Gardthausen et
E. Aust®, que les guerres civiles avaient engendré un sentiment
de culpabilité a I'égard des dieux, délaissés au cours de ces
désordres®®. Comme A.D. Nock®, R. Syme met donc en rela-
tion les restaurations avec I'histoire romaine et avec 'évolution
des mentalités, sans en faire comme E Altheim une rupture due
a exceptionnelle personnalité du Prince’.

Cet exemple montre que, a ce détail important pres, I'ap-
proche de la religion romaine que mena R. Syme ne fut guere
diftérente de celle des autres historiens contemporains, spécia-
listes de la question ou non. Image significative de I'opinion
qui prédominait au cours des années Trente, la Roman Revolu-
tion offre davantage, car Sir Ronald fait généralement le bon
choix bibliographique. Cette perspicacité provenait-elle de I'ap-
proche prosopographique et sociologique, c’est-a-dire de I'ex-
ploitation du comportement des acteurs connus de [histoire
pour reconstruire les mentalités dans leur contexte?

Le fait que Sir Ronald ne dérive ses conclusions ni d’une
représentation idéale de la religion, qui se serait constituée dans
le passé tres lointain, ni d’une ‘mystique’ de ’homme provi-
dentiel, releve certainement d’une démarche originale, méme si
elle exprime souvent un point de vue aristocratique et tacitéen.
Mais il n’en reste pas moins vrai que le refus de considérer

32 SYME, Roman Revolution, 446 = Révolution, 421. Ce point de vue est
devenu classique, voir SCHEID, Romulus, 684.

33 V. GARDTHAUSEN, Augustus und seine Zeit (Leipzig 1896; Nachdr. Aalen
1964), 865 sqq.; E. AUST, Die Religion der Rimer (Miinchen 1899), 90-94.

3% SYME, Roman Revolution, 447 = Révolution, 420; 1D., The Augustan Aristo-
cracy, 9.

% A.D. Nock, “The Augustan Restoration” (1925), in ID., Essays on Religion
and the Ancient World 1 (Oxford 1972), 16-25; ID., in CAH IX (Cambridge
1934), 468 sqq.

3¢ ALTHEIM, Religion, 369.



RONALD SYME ET LA RELIGION DES ROMAINS 53

I’histoire de son temps comme une reproduction a I'identique
d’un passé réinventé ou d’une rupture profonde a évité a Sir
Ronald un certain nombre d’erreurs. Cette approche montre
toutefois 2 nouveau ses limites, car 'enquéte s’'arréte en cours
de route des qu’il s'agit d’interpréter les cérémonies ou les
structures religieuses. Le traitement des colleges sacerdotaux
illustre ce constat.

Les prétrises ne jouent pas un role important dans la Révolu-
tion romaine. A part deux allusions tres bréves au collége quin-
décemviral et 2 la restauration de celui des fréres arvales, R.
Syme ne consacre que deux brefs passages au recrutement des
prétres. Le premier concerne la constatation que les prétrises
étaient des récompenses politiques (Roman Revolution, 381 =
Révolution, 360). Le méme theme est repris un peu plus loin,
quand R. Syme décrit plus généralement les récompenses dis-
tribuées apres la guerre civile. Il formule un jugement explicite
sur le recrutement des prétres publics. “When religion is the
care of the State in an oligarchical society, it is evident that
sacerdotal preferment will be conferred, not upon the pious
and learned, but for social distinction or for political success.
From cult and ritual the priests turned their energies to
intrigue — or portentous banquets” [il cite ici Macrobe, Saz.
3,13,11). Syme évoque ensuite I'importance du patronage pour
le recrutement sacerdotal, et conclut par une appréciation de la
conduite d’Auguste dans ce domaine: “Augustus’ revival of
ancient colleges that had lapsed for centuries was not merely a
sign of his pious care for the religion of Rome. The existing
colleges had naturally been filled with partisans during the
Revolution; they continued thus to be recruited” (Roman Revo-
lution, 381-2 = Révolution, 361).

Ces phrases méritent un commentaire, car elles correspon-
dent aux autres jugements des prétres et de la religion faits par
Sir Ronald, et me paraissent exprimer le fond de sa pensée. Les
sacerdoces se réduisent, a ses yeux, a de simples distinctions
sociales. En 1989, il commencera son seul article explicitement
consacré aux prétres par la phrase: “Priesthoods declare high



54 JOHN SCHEID

birth or reward success. Hence guidance for investigating the
social and political history of the governing order” (“Early
priesthoods”, 241). Tout cela est parfai'tement exact; ce qui 'est
moins, c’est la présomption que toute la fonction sacerdotale se
réduisait a cette constatation. Tous ceux qui étudient laristo-
cratie romaine utilisent, bien entendu, ce biais pour combler
ou compléter les lacunes des connaissances. En tirer la conclu-
sion que les prétres n’étaient qu'ambition, intrigues et bonne
chere, revient a occulter une large part de la réalité. Passons sur le
fait que l'intrigue, 'ambition et le péché de gourmandise n’ap-
partiennent pas en propre au seul clergé romain. Faisons
comme si Sir Ronald jugeait par cette formule autant les digni-
taires religieux de son temps que les Calvisius Sabinus ou Stati-
lius Taurus (Roman Revolution, 238 = Révolution, 228). Plus
regrettable demeure la tendance a lier la piété, au sens chrétien,
a ce constat. La piété romaine, en effet, implique uniquement
un respect pointilleux des obligations rituelles publiques, et
n’exige ni mysticisme ni humilité austere. Les prétres étaient
des citoyens comme les autres, et non des ‘hommes de Dieu’,
censés témoigner de leur foi par leur mode de vie. Encore que
la tradition raconte I'histoire de jeunes gens dont la vie dissolue
se transforma du jour au lendemain quand ils furent investis
d’un sacerdoce’: mais une conduite exemplaire impliquait le
respect fervent des rites, obligations et privileges attachés a la
prétrise concernée, et non la pieuse contemplation du mystere
divin.

Plus graves que ce contresens, sans doute di a 'amour de la
boutade, me paraissent certaines conclusions prosopogra-
phiques de Syme. Dans The Augustan Aristocracy, qui livre de
nombreux compléments a la Révolution romaine, il insiste un
peu plus longuement sur le recrutement des colleges sacerdo-
taux augustéens dont les fastes sont plus ou moins complets: les
quindécemvirs et les arvales. Mais au-dela des discussions
concernant l'identité de certains arvales, il ne dépasse pas le

L ive34,50,7:9.



RONALD SYME ET LA RELIGION DES ROMAINS 55

constat traditionnel qu’au cours des guerres civiles, ces colleges
avaient été remplis de partisans des triumvirs®®. Aucune autre
conclusion n’est tirée de ces listes, ni de celles des autres grands
colleges, dont pourtant on connait les effectifs complets ou
presque. Or, en étudiant, par exemple, la liste des pontifes
cooptés depuis 57, on constate que les triumvirs — et surtout
Octavien — exclurent progressivement du college pontifical
tous les descendants des grandes familles pontificales anté-
rieures, ¢ est-a-dire ceux qui risquaient de devenir les rivaux des
Césariens. Les descendants des grandes familles pontificales ou
les partisans d’Antoine ne furent pas humiliés: ils recurent 'au-
gurat, des flaminats, le quindécemvirat, plus tard un siege
parmi les arvales, bref des sacerdoces qui étaient moins directe-
ment liés au gouvernement, ou qui éraient, comme les augures,
en train de perdre leurs prérogatives a cause des dissensions
civiles et de la réforme du systeme des auspices®. Peu impor-
tent, d’ailleurs, les explications que I'on donne de ce phéno-
mene attesté par la mise en série prosopographique — récom-
pense de partisans, volonté d’isoler Lépide, création d'une
nouvelle élite de gouvernement —, 'examen des recrutements
suggere une mutation qu’on ne peut passer sous silence. Tou-
jours sur le plan politique et social, le relatif désintérét de Sir
Ronald pour le détail des recrutements trahit également cer-
tains préjugés. Les prétres dont seuls le nom et la fonction
sacerdotale sont connus I'embarrassent. Il utilise les sacerdoces
pour établir le rang social et politique. Mais alors que, pour les
prétres dont les carrieres et ['origine sont bien connues, il prend
les sacerdoces pour un signe de haute distinction, ou pour une
récompense, il range les prétres dont les sources ne parlent
guere parmi ses fameuses non-entities. Pour I'époque augus-
téenne, cette attitude déforme moins ses conclusions, étant
donné la qualité des sources, mais pour les périodes posté-

8 SYME, Augustan Aristocracy, 45-49; cf. SYME, Roman Revolution, 382 =
Révolution romaine, 361.
* Voir J. SCHEID, “Les prétres officiels sous les empereurs julio-claudiens”, in

ANRWII 16, 1 (1978), 610-654, notamment 632-636.



56 JOHN SCHEID

rieures ses déductions suscitent la perplexité. Lorsqu'on tient
compte de I'étendue relativement importante des lacunes dans
les listes des grands colleges a partir des Flaviens, les conclu-
sions de Sir Ronald se révelent fragiles, car elles peuvent aussi
bien attester le rang important d’un college que le contraire®.
En tout cas, les fastes et documents sacerdotaux ne doivent pas
seulement servir a la reconstruction d’une image de I'élite. Ils
constituent souvent un excellent moyen pour étudier la religion
et les représentations qu’elle construisait. Mais Sir Ronald n’a
jamais exploité ce gisement. Aussi cherche-t-on en vain dans la
Roman Revolution une allusion aux raisons religieuses ou méme
politiques de telle ou telle restauration augustéenne.

La. restauration de la confrérie arvale en- offre .un. bel
exemple, déja signalé par J. Linderski. Les arvales ne sont men-
tionnés qu'en passant, dans une note prosopographique
(Roman Revolution, 411 n.4 = Révolution, 585 n.206), et enre-
gistrés comme un des moyens pour procurer “enhanced dignity
for the State and new resources of patronage” (Roman Revolu-
tion, 447 = Révolution, 421). Ce n’est qu'un demi-siecle plus
tard que Sir Ronald consacra plus d’attention a la confrérie, en
¢tudiant la position sociale — mais non la fonction sociale —
des arvales flaviens, ou en contrélant les identifications propo-
sées pour les arvales augustéens. A propos du recrutement des
premiers arvales, une ou deux propositions trahissent un cer-
tain embarras. Dans le passage déja cité plus haut, il souligne
que le recrutement sacerdotal n’était pas réalisé en fonction “de
la piété ou de la science”, et en 19806, il reprend cette idée, mais
en la retournant pour ce qui concerne la science. En invoquant
I'hypothese qui fait de I'arvale M. Cacilius Cornutus histo-
rien homonyme, R. Syme propose pour la premiere liste d’ar-
vales connus, “since antiquarian erudition was at premium’, les

candidatures de M. Valerius Messalla Rufus (cos. 53)*! ainsi que

40 Voir ]. SCHEID, Le collége des fréves arvales. Etude prosopographique du recru-
tement (69-304) (Roma 1990), 266-312.

41 Ce nom est déja évoqué, mais sans relation directe avec la confrérie arvale,
dans la note de la Révolution romaine (Roman Revolution, 411 n.4 = Révelution,



RONALD SYME ET LA RELIGION DES ROMAINS 57

le “robust and venerable Varro® (Augustan Aristocracy, 46-47).
Or ce n’est pas ainsi que les prétres étaient recrutés, et si Cor-
nutus est effectivement un érudit, les raisons de son choix sont
a chercher du cdté du patronage de Messalla Corvinus plutoe
que dans son savoir*’. Le fait que certains prétres se soient
livrés a des recherches d’antiquaire sur les institutions reli-
gieuses ne permet pas de conclure qu’ils furent recrutés en rai-
son de cet intérét. Ni Cicéron ni Claudius Pulcher n’ont été
élus augures parce qu’ils étudiaient la science augurale, mais en
raison de leur rang social et politique; Ateius Capito, qui
reconstitua le rite des Jeux Séculaires, ne fut pas pour autant
coopté par les quindécemvirs. L’analyse de I'identité des pre-
miers arvales attestés®® met en évidence, A coté de la haute dis-
tinction des freres, des liens de parenté plus nombreux que
dans les autres colleges sacerdotaux, ainsi que la réunion, sur-
prenante en 29/28, de partisans et d’adversaires du Prince. J’ai
proposé d’en tirer la conclusion que, par la restauration ou la
transformation d’une confrérie censée remonter au fondateur
de Rome, Octavien-Romulus entendait mettre en scene la
réconciliation d’anciens ennemis autour du (re)fondateur,
comme pour exorciser le souvenir de Rémus et des Guerres
civiles; cette fonction éminemment politique ressurgit a plu-
sieurs occasions au cours de 'Empire (Scheid, Romulus, 732-
737). Par ailleurs, le fait d’accorder des moyens a une confré-
rie qui célébrait un culte agraire doit également étre expliqué,
car il ne va pas de soi. J’ai proposé de placer ce type d’initia-
tive, datable de 29/28, dans le contexte de la rédaction des

585 n.26), qui cite la qualité d’arvale et peut-étre de magister arualium de Domi-
tius Calvinus.

42 J. SCHEID, Les fréres arvales. Recrutement et origine sociale sous les empereurs
julio-claudiens (Paris 1975), 36-39.

3 R. SYME (Augustan Aristocracy, 46; 60; 258) propose d’identifier [~ — —]s
Libo, attesté en 21 av. notre ere, & M. Livius Drusus Libo (cos. 15) plutdét qu’a L.
Scribonius Libo (cos. 34), qui n’est pas attesté par une autre source apres 34.
C’est possible, méme si les autres arvales connus sont nettement plus dgés. Ce
choix n’apporte pas de changement majeur dans I'image de la confrérie, au
contraire, puisque Drusus Libo était lié a la fois aux Scribonii et & Livie, et de
surcroit aux Furii Camilli, dont deux firent partie de la confrérie plus tard.



58 JOHN SCHEID

Géorgiques, c’est-a-dire de la célébration du genre de vie et de la
piété exemplaires, honorés par Octavien, ses compagnons — et
maintenant ses ennemis réconciliés (Scheid, Romulus, 708-
732). Toutes ces explications peuvent et doivent étre discutées,
mais elles ne peuvent pas étre ignorées. Sinon a quoi bon le
long détour prosopographique, puisqu'un coup d’ceil sur la
liste suffit pour révéler a tout connaisseur de I'’époque augus-
téenne la tres haute distinction des freres arvales?

Le grand pontificat constitue un autre exemple du désintérét
de Sir Ronald pour l'institution sacerdotale. Cette négligence
est loin d’étre isolée, car I'excellent article “Augustus” de la
deuxieme édition de I'Oxford Classical Dictionary, par exemple,
ne le mentionne méme pas*. Comme beaucoup d’historiens,
R. Syme cite la longue attente, puis, d’apres les Res gestae, la
spectaculaire élection d’Auguste®. Le seul commentaire qu’il
accorde a cet événement dont il reconnait par ailleurs I'impor-
tance, souligne que cette fonction, “in no way the reward for
merit, was a prize in the game of politics” (Roman Revolution,
447 = Révolution, 421). Cette affirmation est imprudente et
inexacte. Certes, la position de grand pontife confere un avan-
tage dans le jeu politique, mais jusqu’a un certain point seule-
ment, puisque Auguste a pu gouverner Rome et le monde pen-
dant pres de vingt ans sans occuper, et qu’il dut attendre
'année 12 av.n.e. pour pouvoir réaliser certains projets. Le grand
pontificat possede de nombreux autres avantages, notamment
des pouvoirs religieux réels, dont beaucoup de documents por-
tent témoignage. Il ne s’agit pas, certes, de considérer le grand

¥ G.W. BOWERSOCK, “The pontificate of Augustus”, in Between Republic
and Empire, ed. by K.A. RAAFLAUB and M. TOHER (Berkeley 1990), 380-394, en
particulier 381. L’événement est bri¢tvement mentionné dans la nouvelle édition
de I'Oxford Classical Dictionary (1996).

> SYME, Roman Revolution, 447 = Révolution, 421; 446. Comme d’autres
historiens, R. Syme pense que la procédure du choix du grand pontife n’a été
modifiée qu'en vue de 'élection d’Auguste. Rien ne permet, toutefois, de consi-
dérer la décision de M. Antoine concernant Lépide comme une loi, ce qui signifie
qu'Auguste appliquait simplement la loi en vigueur, voir J. SCHEID, “Auguste et
le grand pontificat. Politique et droit sacré au début du Principat”, in
Rev.hist.droir 77 (1999), 1-19, notamment 3 sqq.



RONALD SYME ET LA RELIGION DES ROMAINS 59

pontife comme une sorte de pape, et d’en faire le maitre absolu
de la vie religieuse romaine®. Un regard sur la chronologie des
réformes religieuses permet de dessiner, en creux, 'importance
de la fonction et de reconstituer la logique de certaines déci-
sions d’Auguste. En examinant de pres la chronologie, G.
Bowersock (“Pontificate”) a pu démontrer, a propos de I'Ara
Pacis Auguste, de 1 horologium Augusti, des obélisques d"Hélio-
polis dédiés a Alexandrie et 2 Rome, du IV® livre des Odes
d’Horace et peut-étre du Forum d’Auguste, que toutes ces ini-
tiatives étaient lies a 'élection au grand pontificat, et qu’elles
furent méme préparées depuis 'année 13, notamment entre la
mort de Lépide et le retour d’Auguste 2 Rome, le 4 juillet 13
(“Pontificate”, 387 sqq.). On ne peut que souscrire a ces
conclusions, qu’il est méme possible de développer.

L’élection d’Auguste a eu lieu en mars 12. Aucun témoi-
gnage n’explique pourquoi il a attendu l'année suivante, et
pourquoi il a choisi le mois de mars, qui devint par la suite tra-
ditionnel pour organiser les comices sacerdotaux. La seule
explication que 'on peut avancer consiste a supposer qu’il a,
une fois de plus, respecté les formes en attendant que la date
traditionnelle, entre les comices consulaires et prétoriens47,
date qui était déja passée en juillet 13. Une deuxieme difficuleé
provient de la date donnée pour I'élection par Dion Cassius,
Cest-a-dire 'année 13 (54,27,2). 1l peut sagir d’une simple
allusion 2 la conséquence de la mort de Lépide, sans précision
chronologique. Mais peut-étre les institutions peuvent-elles
donner la réponse. En admettant que Lépide soit bien mort en
13, avant le mois de juillet, et qu’Auguste ait décidé d’attendre
les prochains comices sacerdotaux pour se faire élire grand pon-
tife, il n’est pas interdit de supposer que toute la phase prépa-
ratoire de I'élection s’est déroulée en 13; les pontifes ont pu
déja annoncer dans une de leurs contiones le nom du candidat
(vraisemblablement unique) au grand pontificat, en attendant

46 BEARD, Religions, 191 n.81.
47 WisSOWA, Religion und Kultus, 488 n.6 d’apres Cic. Ad Brut. 1,5,4.



60 JOHN SCHEID

que les consuls de 12 convoquent les comices sacerdotaux. De
ce fait, Dion peut écrire qu’Auguste a succédé a Lépide en 13,
ou du moins, son imprécision s’explique. Et comme ['issue de
[’élection ne laissait aucun doute, on comprend aussi que cer-
taines initiatives aient pu étre prises dés I'année 13. De toute
fagon, une fois Lépide mort, un verrou sautait, qui avait empé-
ché Auguste et ses partisans de prendre certaines initiatives sur
le plan religieux. En effet, pour toutes les réformes, les innova-
tions ou introductions de nouveaux cultes publics, le Prince et
le sénat auraient d consulter le college pontifical, et celui-ci
était en principe présidé par Lépide. Quand il sagissait de
consultations de routine, le collége pouvait, certes, prendre des
décisions en I'absence de Lépide, ou méme contre sa volonté.
Mais pour des décisions importantes, ce vice de forme pouvait
entacher de nullité 'acte en question. D’autre part, il était hors
de question que Lépide donne son avis A propos d’initiatives
prises par Auguste. C'est pourquoi on observe que, jusqu’en
12, ce dernier ne prit aucune initiative religieuse importante
qui aurait imposé un avis pontifical en regle, et que toute une
série de réformes se succédent apres son élection®®: la ‘prise’
d’un flamine de Jupiter49, et sans doute aussi d’'un flamine de

48 Pour tout ceci voir SCHEID, “Auguste et le grand pontificat”.

4 G. Bowersock (“Pontificate”, 392 sqq.) discute la date communément
admise pour la captio, d’apres Dio Cass. 54,36,1 (11 av. n.¢.), 75 ans apres le sui-
cide de Merula, en attirant I'attention sur le fait que dans le ms. Florence, Bibl.
Laurentienne, plut. LXVIII, 1, on lit LIT et non LV. On peut toutefois noter que
la confusion entre II et V est tres fréquente et ne livre pas un argument d’une
grande force. G. Bowersock a toutefois raison de mettre en cause la précision de
I'indication de Dion Cassius, qui donne, une fois de plus, une information chro-
nologique approximative, liée au theme qu'il traite. Selon le type de soustraction
faite, on aboutit soit a4 'année 13 (87 inclus) soit a 'année 12 pour la captio. S’il
s’agit de 'année 13, on peut supposer qu’Auguste et ses collegues du college pon-
tifical ont tout de suite commencé a préparer la procédure de la recherche des
candidats pour la nominatio. Nous savons que des problemes sont survenus, qui
ont di étre résolus par une nouvelle intervention d’Auguste, rappelée dans le
débat de 23 ap. n.&. (Tac. Ann. 3,58). Auguste intervint sur proposition des
consuls de 11 (M. DaviD, H.L.W. NELSON, Studia Gaiana | [Leiden 1954], 168-
170 a propos de Gaius fnst. 1,136). Cette difficulté n’exclut pas que la procédure
ait débuté en 13 et surtout en 12. De toute fagon, cette chronologie autorise la



RONALD SYME ET LA RELIGION DES ROMAINS 61

Mars, le réglement du recrutement des Vestales, I'autorisation
des jeux aux Compitalia et la réforme du culte des Lares
Augustes, le transfert des Livres Sibyllins, ainsi que la dernicre
réforme du calendrier avec le changement de nom du mois Sex-
tilis’!. Avant la mort de Lépide, il choisissait pour ses réformes
des cultes qui ne dépendaient pas des pontifes, comme ceux des
sodalités ‘archaiques’ et les Jeux séculaires, dans lesquels le grand
pontife n’avait aucun réle a jouer. De méme, il pouvait restau-
rer ou reconstruire les anciens temples sans avoir a prendre I'avis
pontifical. C’est en revanche pour les dédicaces de nouveaux
temples que le pouvoir du grand pontificat jouait un réle. Apres
la victoire d’Actium, Auguste a uniquement dédié les nouveaux
temples voués avant la chute de Lépide, et qui ne pouvaient pas
étre contestés: le temple du Diuus Iulius et celui d’Apollon Pala-
tin. Celui de Jupiter Tonans (construit en 22), était davantage
un ex-voto personnel qu’'un nouveau culte public; d’apres les
Res gestae, les quatre-vingt-deux temples réparés en 28 le furent
en vertu d’un sénatus-consulte. Or, G. Bowersock a montré que
des la mort de Lépide, on prépare la construction de I'Ara Pacis
Augustae ainsi que 'aménagement de [ horologium Augusti. Dans
ce cas, il s'agit de nouveautés liées aux victoires d’Auguste, en
Hispanie et en Gaule, et, de maniere tout a fait significative, en
Egypte, vingt ans plus t6t>%. Une fois de plus, on constate donc
qu’Auguste a attendu avant de célébrer le souvenir de sa victoire
égyptienne par la construction d’un nouveau lieu de culte, de
toute évidence parce qu’il ne désirait pas consulter le grand
pontife. Et si nous suivons M.C. Putnam®, le chantier du

représentation du flamine de Jupiter sur le relief de ’Ara Pacis, montrant une
scene idéale de la pieras du grand-pontife.

30 Sans doute en 12, d’aprés la datation de la monnaie de L. Cornelius Len-
tulus par J.B. Giard. Dans ce cas, I'opération érait plus simple puisque les obli-
gations rituelles qui pesaient sur ce flamine étaient moins lourdes, et le recrute-
ment a di se faire sans délai.

>! Voir SCHEID, “Auguste et le grand pontificat” pour les détails sur les évé-
nements et les datations.

°2 BOWERSOCK, “Pontificate”, 384-385.

> Voir BOWERSOCK, “Pontificate”, 390 pour la référence.



62 JOHN SCHEID

Forum d’Auguste débuta également en 13/12, attestant a son
tour que pour cet important ex-voto de la victoire de Philippes,
qui impliquait le transfert ou plutée la transformation d’un cer-
tain nombre de pratiques attachées au temple de Jupiter capi-
tolin, Auguste désirait garder les mains libres. En tout cas,
Pexemple du grand pontificat montre comment Auguste, pour
des raisons politiques et idéologiques, imposait des limites 2
son action, alors qu’il avait le pouvoir d’agir tres différemment.

Ces remarques ne sont pas destinées a mettre R. Syme au
pilori, mais & comprendre, en partant de 'exemple d'un des
grands historiens de ce siecle et d'un ouvrage classique, com-
ment les historiens ont compris et utilisé la religion romaine
dans les années Trente. Peu d’historiens examinaient en détail
les sources concernant la religion. Et lorsqu’ils le faisaient, ce
n’était pas pour comprendre le culte public, mais pour se lan-
cer dans des spéculations et des reconstructions fantaisistes.
Que n’a-t-on écrit sur les Pythagoriciens, la /V* Eglogue, Apol-
lon, les Jeux séculaires ou le culte impérial, méme apres la paru-
tion de la Roman Revolution? A quels rapprochements avec le
‘mysticime’ ou la théologie de la victoire et des Fiihrers de tout
crin s’est-on laissé entratner?®® Le jeune J. Gagé, qui n’était pas
attiré par ces mouvements politiques, en donne un bel
exemple. Dans une violente attaque contre Mommsen et son
insensibilité aux “éléments personnels et mystiques” de “I'élan
suthumain de César”, due a son “irréligiosité”, Gagé se sert des
fascismes comme clé de lecture pour comprendre, en quelque
sorte de l'intérieur, la ‘mystique’ du pouvoir césarien (De César
a Auguste, 290). Sur tous ces points, Sir Ronald est sans doute

5% 1. GAGE, “De César 2 Auguste. Ol en est le probleme des origines du prin-
cipat? A propos du César de M. J. Carcopino”, in RH 177 (1936), 278-342.
C’est J.L. Ferrary qui a attiré mon attention sur cet article. En Angleterre, on
peut signaler, par exemple, les travaux de Charlesworth sur la théologie de la vic-
toire et des vertus impériales, diment cités par Syme, mais non utilisés.



RONALD SYME ET LA RELIGION DES ROMAINS 63

resté trop bref, mais, de fagon tres heureuse, sobre et sceptique.
On peut méme se demander si son ironique scepticisme n’est
pas destiné & marquer sa réserve 4 I'égard des interprétations
trop exubérantes des faits religieux ou prétendus tels. Je préfere,
pour ma part, ses remarques sur Apollon Palatin, son coté
romain, et sa place dans le camp de I'ltalie dans I'affrontement
mythique entre Occident et Orient (Roman Revolution, 448 =
Révolution, 421) aux constructions non démontrées de J. Gagé,
par exemple. Et je ne golite pas moins sa sobriété 2 propos des
Ages d’Or et autres eres de renouveau cosmique, quand il pré-
fere analyser les sources avec un ceil et un esprit plus romains
que ‘mystiques’. Le ton tacitéen et mommsénien peut irriter,
quand il lui permet d’éluder un probleme. Mais du moins ce
point de vue tacitéen, intérieur, lui a-t-il évité des erreurs et
I'adhésion a des interprétations intenables, d’autant plus qu’il
lui arrive d’analyser patiemment et de mani¢re heureuse d’épi-
neuses questions cultuelles, comme celle de la fermeture du
Janus, qui révele de nombreux aspects de la diplomatie
romaine®®. Mais apres tout la Roman Revolution n’est pas un
manuel d’histoire religieuse. R. Syme prend ses renseignements
chez les meilleurs spécialistes de I'époque. Certes, on peut lui
reprocher, comme a ses pairs, de ne pas accorder assez d’intérét
aux questions religieuses. Il n’en reste pas moins qu'en dépit de
ses lacunes, et A cause de sa saine réserve, je n’hésite pas a
mettre la Roman Revolution entre les mains de jeunes cher-
cheurs, méme quand ils étudient I'histoire des religions de
Rome.

%> SYME, Roman Revolution, 211 sq. (il ne critique pas Carcopino et Alféldi,
mais suit 'interprétation de W.W. Tarn, voir 212 n.29).

56 SYME, Roman Revolution, 303 = Révolution, 289; ID., “Problems about
Janus” (1979), in R. SYME, Roman Papers 111 (Oxford 1984), 1179-1197; Ip.,
“Janus and Parthia in Horace” (1989), in R. SYME, Roman Papers V1 (Oxford
1991), 441-450.



DISCUSSION

S. Demougin: Peut-on dire que les réformes religieuses d’Au-
guste ont été bien accueillies par les Romains? Pourtant, cer-
taines d’entre elles, comme la transformation du recrutement
des Luperques, pouvaient passer comme une régression par
rapport a 'époque républicaine.

Faut-il imputer au seul Auguste routes les nouveautés qui
apparaissent sous 'Empire, et en particulier la revivification des
cultes des anciennes cités latines? Ainsi les attestations des Lau-
rentes Lavinates apparaissent-elles comme bien plus tardives.

J. Scheid: Pour ce qui concerne le succes des réformes reli-
gieuses d’Auguste, on peut invoquer la longévité de la plupart
des initiatives pendant trois siecles environ pour constater
qu’elles avaient réussi. Et ce succes prouve quelles avaient été
bien accueillies, du moins par les élites. Quant aux Luperques,
les affranchis ont pu étre offusqués d’en étre désormais écartés,
mais les Lupercales sont précisément devenus, peut-étre grice a
Auguste, apres les ‘dérapages’ césariens, 'une des fétes les plus
populaires et les plus enracinées de la religion romaine. Le col-
lege mineur des tubicines sacrorum publici populi Romani Quiri-
tium, dont on ne possede plus aucune trace apres le milieu du
1 siecle, peuvent offrir des exemples de réformes qui ont
échoué. Mais la majorité a indéniablement trouvé un écho
aupres des élites et du peuple de Rome, d’autant plus qu’elles
ont souvent été appelées a devenir les fétes les plus populaires
de I'époque impériale: citons le cas des Lupercales, discrédités
apres le scandale de 44, et réellement ressuscités par Auguste.

Est-ce qu'il faut tout attribuer & Auguste? Certainement pas,
et il suffit de sen tenir au témoignage des sources pour
recueillir une ample moisson d’initiatives. Je suis d’accord pour



RONALD SYME ET LA RELIGION DES ROMAINS 65

ne pas attribuer 3 Auguste la réforme des cultes lavinates. A son
époque, ils continuaient sans doute a étre célébrés comme du
temps de la république, par les magistrats et prétres romains. Le
‘mythe’ de Lavinium, en quelque sorte relancé par Virgile, ne
devint ‘productif’ d’initiatives qu’a I'époque de Claude, vrai-
semblablement dans le cadre de sa censure. En revanche, les
mystérieux Caeninenses ont une teinte si romuléenne qu’on les
attribuerait volontiers a 'Empereur César.

1! Hilscher: Sie haben iiberzeugend gezeigt, dafl vor Augu-
stus die 6ffentlichen Kulte nie grundsitzlich aufgehért hatten,
daf} die offentliche Religion auch immer schon politisch gewe-
sen war, und dafl Augustus darum nur die traditionelle Religion
wiederhergestellt hat. Aber gewinnt man nicht den Eindruck,
dafl Augustus seine Aktivititen im Bereich der Religion mit
einer viel stirkeren und eigentlich ganz neuen Emphase 6ffent-
lich demonstriert und ins Zentrum seiner politischen Rolle
stellt, als das wihrend der Republik tiblich war? Gewif$ haben
Feldherren und Staatsminner der Republik Tempel gebaut,
aber in der offentlichen Reprisentation auf Miinzen und in
politischen Denkmilern spielt die Religion eine relativ geringe
Rolle, wihrend in der augusteischen Staatskunst religiose Funk-
tionen und Riten vom Anfang bis zum Ende das bei weitem
wichtigste Thema bilden. Warum spielte Augustus gerade auf
diesem ideologischen Instrument? Man wird ja ungern anneh-
men, dafd er aus personlichen Motiven die Religion zu einem
Hauptthema seiner politischen Rolle gemacht hat, sondern vor-
aussetzen, dafd er in der Gesellschaft eine verbreitete Empfind-
lichkeit fiir religiose Fragen vorfand und auf diese Disposition
antwortete. Meine Frage ist deshalb, ob und warum eine solche
erthohte Disposition in dieser Zeit vorhanden war?

J. Scheid: Vous avez tout a fait raison. L'exercice de la reli-
gion n’a jamais été interrompu, et d’autre part, les prédéces-
seurs d’Auguste, Pompée et César par exemple, ont créé des
monuments religieux splendides pendant la breve période de



66 DISCUSSION

leur ‘principat’. En méme temps, au milieu du 1¢s. av. n.e. déja,
les travaux des antiquaires attestent I'intérét passionné pour les
institutions religieuses et I'insistance sur la négligence des tradi-
tions (Varron par exemple). L'activité d’Auguste s'inscrit dans le
prolongement de ce mouvement. Mais il est vrai qu'il agit avec
une emphase particuliere, et c’est cette insistance dans la propa-
gande qui étonne, davantage que les mesures religieuses elles-
mémes, qui sont en quelque sorte attendues d’un chef victo-
rieux. Sans oublier que cette impression provient en partie de la
suprématie sans partage de 'Empereur César, on peut s’interro-
ger sur les raisons de I'accentuation particuliere des initiatives
religieuses. Je pense qu’il faut les chercher dans une sorte de dia-
lectique politique. La restauration de la république et de la
concorde civique impliquait la restauration de la parfaite piété.
Pour que cette rupture avec les vices du passé récent fiit particu-
litrement nette, il fallait donc restaurer ce qui avait été négligé.
La piété du nouveau maitre de Rome appelait en quelque sorte
Iimpiété des prédécesseurs (voir Beard, 1996, 121 sqq.). La res-
tauration religieuse était, en quelque sorte, moins importante en
elle-méme que la mise en évidence de ce qui n’était plus.

FE Millar: We must, I think, accept that Roman religion was
an area in which Ronald Syme had a very limited interest, and
with which he felt equally limited sympathy. This did have the
virtue that it enabled him, by maintaining a sceptical distance,
to avoid both over-imaginative and speculative fantasies of
interpretation, and of course to stay at a deliberate distance
from the fervour of nationalistic and patriotic interpretation of
Roman history, tradition and values found in Italy in the late 30s.

But it is clear also that this sceptical reserve had its own cost.
For, as the paper so clearly showed, it combined with his inter-
est in the careers and marks of status of the Roman upper
classes to produce a very limited conception of what it meant,
for instance, to be a member of a college of priests in Rome.

Syme, however, represents only an extreme case of a general
tendency, by which, though much work of the highest quality



RONALD SYME ET LA RELIGION DES ROMAINS 67

is now done in the sphere of Roman religion, and it is also
common to assert that religion was central to Roman public
and communal life, there are few examples of history which
actually carry out the ideal of treating religion as central.

I would like to make two connected suggestions for you to
comment on. The first is that for any period of Roman history
for which we have adequate evidence, we could and should
regard as an object of study the collective and communal life of
the city and its population; we ought to begin, that is, from
the populus Romanus or plebs urbana, considering its communal
life (and the life of its sub-divisions, the vici), its participation
in festivals and its role in assembling to vote in elections and
on legislation. As soon as we conceive both of elected magis-
trates and of the holders of priesthoods as persons performing
actions — sacrifice above all — which needed to be carried out
on behalf of the whole community, it becomes impossible to
see these offices and positions simply as public honours, or the
actions which they performed as having been empty rituals,
whose precise character and context can be ignored.

The second suggestion is that, thanks to Augustan literature,
from Dionysius to Ovid, and above all to the explosion of the
‘epigraphic habit’, we are actually in a position to give a fuller
account of the res publica as it was under the early Empire than
we can of it under the ‘Republic’. Epigraphic evidence alone,
most notably the Acta Fratrum Arvalium in your magnificent
new edition, but also for instance the 7abula Siarensis and Tabu-
la Hebana combined, along with many other texts, would
make possible a quite new account of recurrent or ad hoc festi-
vals and events and of the role of magistrates and priests as
agents of the populus both in ‘government’ and ‘politics’, but
also in the religious sphere. In all this, the Emperor of course
plays a central part both as the object or beneficiary of hon-
ours, ritual and the erection of buildings, but also as the ini-
tiator of major new projects and as someone who himself has
the auspices taken and presides at sacrifices on behalf of the
People.



68 DISCUSSION

In short, I am suggesting that it is, paradoxically, in the reigns
of Augustus and his Julio-Claudian successors, rather than in
the Republic itself, that we can dispose of a sufficient density of
topographical, archzological, iconographic, epigraphic and lit-
erary evidence to write an account of ‘Roman religion’, seen, in
anthropological terms, as an integrated system functioning in a
specific period, and in a particular historical context, within the
urban framework as it was in the early Empire.

[ ask myself whether such a project is feasible, but do suggest
that if it were it would finally provide a way of understanding
the public religious roles of members of the Senate, and the
religious roles of the Emperor himself.

J. Scheid: Je ne puis qu'étre d’accord avec vos suggestions.
L’élite romaine et 'empereur ont consacré aux activités reli-
gieuses tant de temps et d’argent qu’il ne peut pas s’agir seule-
ment de prébendes vides et sans autre portée. La vie collective
dans la cité ne pouvait pas fonctionner sans les dieux, qui
éraient en quelque sorte partie prenante dans la gestion de la
cité a tous les niveaux: cette gestion était énoncée et réalisée par
les rites religieux. Routiniere ou non, la piété formait un des
devoirs sociaux des Romains. J'appelle comme vous de tous
mes veeux des études globales de la vie religieuse 2 Rome
durant les quelques périodes de l'histoire romaine qui sont
bénies par les sources, et peuvent servir de modele a I'historien
pour comprendre le fonctionnement de cette religion ritualiste.

Ph. Borgeaud: Tu as évoqué dans ton exposé deux sources
possibles de I'attitude ‘tacitéenne’ de Ronald Syme a Iégard des
procédures religieuses. Ce remarquable bien que relatif
mutisme tire en premier lieu son origine d’une longue tradition
de 'Altertumswissenschaft; il s’agit d’une attitude remontant
entre autres 2 Theodor Mommsen. Mais d’autre part, il pour-
rait aussi s'agir, chez Syme, d’une réaction aux positions sou-
vent aventureuses de certains collegues contemporains: on peut
penser a ce propos a des approches comme celles de Carcopino,



RONALD SYME ET LA RELIGION DES ROMAINS 69

ou peut-étre aussi d’Altheim. Il serait intéressant de se deman-
der quelle est la part respective de ces deux facteurs (la tradi-
tion, ou la réaction) dans I'étiologie du ‘mutisme’ de Syme.
Dans cet ordre d’idées, qu’en est-il de la réception de Georg
Wissowa chez Syme?

J.Scheid: Je pense effectivement que si, par inclination per-
sonnelle et aussi en raison du désintérét courant pour les ritua-
lismes antiques, Syme n’a guere creusé les aspects religieux de
son sujet, il est tout A fait exact de conclure que ses silences
constituent une critique implicite devant les fantaisies interpré-
tatives de ses contemporains (le pythagorisme de Carcopino, les
eres de renouveau etc.): la preuve en est qu'a propos de la /V*
Eglogue, il cite Carcopino et Alfsldi, mais sinspire en fait de
Tarn. En méme temps, le silence a un arriere-plan plus idéolo-
gique. Il est impossible que Syme n’ait pas eu connaissance, en
1936-8, des effets que les fascismes de son temps exergaient sur
Pexplication de la “Révolution romaine”: il n’a pas pu ignorer,
par exemple, 'engagement idéologique du Princeps de W.
Weber ou celui du César de Carcopino. Or il n’est pas question
chez lui de ‘mysticisme’ du chef, de personnalité exception-
nelle, de théologie de la victoire, bref de ces approches qui ne
seraient ouvertes qu'a celui qui dispose d’un esprit religieux,
comme J. Gagé le soulignait a propos du César de Carcopino.
Syme, au contraire, aborde Auguste d’un point de vue ration-
nel. Pour ce qui concerne le domaine religieux, la référence de
Syme a G. Wissowa est tout a fait révélatrice. Au cours des
années Trente, I'histoire des religions de I’Antiquité était domi-
née Outre-Rhin par L. Deubner et ses éleves, qui continuaient
a utiliser 'ethnographie anglo-saxonne de la fin du XIX¢ siecle,
et se consacrait presque exclusivement aux conduites religieuses
primitives. L’autre tendance de lhistoriographie allemande,
plus liée a I'histoire et aux institutions religieuses, représentée
par I“Ecole de Francfort’, était A cette date, pour des raisons
diverses, minoritaire. Il y avait donc peu de place pour une
ceuvre comme celle de Wissowa, fondée sur I'étude des institu-



70 DISCUSSION

tions et du droit sacrés. Or, Syme s’y réfere, sans doute parce
quil trouvait sa sobriété et le caractere rationnel de ses
recherches plus 4 son golit. On en a par exemple une preuve
précise a propos de la décision des triumvirs de faire construire
un temple aux dieux égyptiens, dont I'explication est reprise de
Wissowa (Syme, Roman Revolution, 256 = Révolution, 245;
Wissowa, Religion und Kultus der Romer, 351 sq.).

A. Wallace-Hadrill: Syme’s ‘blind-spot’ to religion has its
basis in personal factors as well as a certain historiographic tra-
dition. However, the blind-spot becomes more significant
when taken in conjunction with two other areas which he
touches on rarely and with apparent distaste, namely ideology
and iconography. There was plenty of work going on in these
areas in the 1930s — one thinks of Béranger as well as Gagg,
and of Martin Charlesworth’s work on ‘imperial virtues’ and
the ‘theology’ of imperial power, while in the field of Roman
monuments and historical reliefs there was the work of Eugé-
nie Strong. The three, religion (including of course imperial
cults), ideology and the iconography of public monuments
hang closely together. They ought to be important for Syme’s
argument, for they represent not a ‘false consciousness” which
belies the realities of power, but vital channel through which
imperial power was constructed. Fascist Europe in the 30s
could provide abundant evidence of that, and one must ima-
gine that it is a profound distaste for seemingly fascist methods
of constructing power that makes Syme unwilling to discuss
them. But, paradoxically, this means that the Roman Revolution
fails at this point to be an exposé of fascist power because it
underplays the potency of some of its prime instruments.

J. Scheid: Je suis entierement d’accord avec vos observations.
Il s’agit moins de regretter les ‘silences’ de Ronald Syme sur ces
trois domaines, étroitement liés, que de les expliquer. La pre-
miere constatation consiste, vous avez raison de le souligner,
dans le fait qu'il s’est volontairement imposé le silence. L’expli-



RONALD SYME ET LA RELIGION DES ROMAINS 71

cation de ces ‘blind-spots’ réside dans son désintérét personnel
pour la religion, rappelé par M. Millar, et dans une réaction
contre les descriptions complaisantes du pouvoir fasciste ou
nazi. Il suffit de comparer l'article cité de J. Gagé, écrit trois ans
plus tot, et la Roman Revolution: Gagé emploie presque a
chaque page le terme ‘mystique’ et donne du processus de prise
du pouvoir un éclairage tout 2 fait irrationnel. Face a ces déra-
pages, I'ceuvre de Syme est rationnelle et clairement antifasciste.

1! Hilscher: Ronald Syme hat die Bau- und Bildwerke als
Zeugnisse nicht iibersehen oder abgelehnt. Er hat sie durchaus
als Faktoren bei der Konstruktion der Macht beachtet, aller-
dings nur in sehr kurzen zusammenfassenden Abschnitten. Die
Griinde fiir diese Kiirze lagen natiirlich zum einen in seiner
ganz anderen Blickrichtung auf Personen und Gruppen mit
ihren Handlungen und Schicksalen, zum anderen aber auch
darin, daf} die ihm bekannte archiologische Forschung die
Bau- und Bildwerke noch nicht als Zeugnisse von Ideologien
zu deuten verstand. Historische Denkmiler wurden damals im
wesentlichen als einzelne Monumente sachlich erklirt und mit
Situationen der Geschichte verbunden, die man aus Schrift-
quellen kannte, aber es gab noch keine ‘ikonologischen’
Ansitze und Methoden, ihre ideologischen Botschaften zu ana-
lysieren. Das ist vielleicht ein ausreichender Grund, warum
Syme offenbar meinte, daf§ auf diesem Feld keine weiter-
tithrenden Einsichten zu erwarten seien.

Kl M. Girardet : Ich mochte noch einmal auf das Problem
der machtpolitischen Funktion bzw. Wirkung einer religiosen
Restauration zuriickkommen. Die Restaurationspolitik des
Augustus — die deutlich schon in der Zeit der ‘Ersten Rémi-
schen Revolution’ (E Millar) des Imperator Casar begonnen
hat — ist doch sicher nicht oder nicht nur das Ergebnis einer
konservativen Mentalitit. Cicero beschreibt im De republica
Buch II die Begriindung des Religionswesens durch Numa
Pompilius, und er sagt, Numa habe das Ziel verfolgt, den krie-



7. DISCUSSION

gerischen Geist der Romer durch eine Fiille neuer und kompli-
zierter Riten und Kulte zu zihmen. Kénnte es nicht sein, dafd
Augustus von einer dhnlichen Grundeinstellung aus die Reli-
gion bzw. eben die Restauration von Tempeln, Kulten usw.
ganz gezielt dazu eingesetzt hat, zum einen die rémische
Gesellschaft zu ‘befrieden’, zum andern als Organisator dieser
‘Befriedungspolitik’ die Rémer — in und nach zwanzig Jahren
Biirgerkrieg! — leichter beherrschen oder vielleicht eher: lenk-
bar zu machen?

J. Scheid: Die Restaurationen des Augustus sind nicht ein-
fach konservativ, sie geben sich als konservativ, sie sollen in kla-
rer Weise bezeugen, dafl nun die Tradition der Viter peinlich
genau erftillt wird — im Gegensatz zu den vergangenen Jahr-
zehnten. Ich bin also vollends einverstanden, dafd diese Restau-
rationen Teil einer bewuflten politischen Strategie des Impera-
tor Caesar waren. War die Religion nun funktional auf die
‘Befriedung’ der Rémer ausgerichtet? Dies mag sein, da doch
die Griindung der Religion durch Numa als Gegenstiick zur
Justiz dargestellt wurde: Numa griindet die Justiz unter den
Biirgern und mit den Nachbarn, also unter den menschlichen
Partnern der czuitas, bevor er die Justiz zwischen den Biirgern
und ihren gottlichen Partnern zustande bringt. Die pietas erga
deos entspricht der pietas erga ciues. Dieses Motiv hat natiirlich
mitgespielt. Andrerseits mufte die Religion — d.h. die 6ffent-
liche Religion — restauriert werden, wenn man sich die
Restauration der res publica zum Ziel nahm, denn die res
publica bestand aus weltlichen und religiosen Geschiften und
Pflichten. Aber man darf nicht vergessen, daff der Mythos der
Griindung der Religion durch Numa vor allem ein Aition des
Ritualismus ist, der die Vielfalt der Regeln und Vorschriften
rechtfertigt, genauso wie wenn wir heute den romischen Ritu-
alismus als ein Mittel bezeichnen, den Gottern eine gewisse
Distanz zu den Biirgern aufzulegen.



	Ronald Syme et la religion des Romains

