
Zeitschrift: Entretiens sur l'Antiquité classique

Herausgeber: Fondation Hardt pour l'étude de l'Antiquité classique

Band: 44 (1998)

Artikel: Zur antiken Biographie

Autor: Dihle, Albrecht

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-660855

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-660855
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


V

Albrecht Dihle

ZUR ANTIKEN BIOGRAPHIE

Als Friedrich Leo vor fast einem Jahrhundert das erste Mal
die erhaltenen Reste und Zeugnisse der antiken biographischen
Schriftstellerei sammelte und analysierte, geschah das mit dem
im Titel seiner Publikation angedeuteten doppelten Ziel: Einmal

sollten die literarischen Formen ermittelt werden, nach
denen sich das biographische Material ordnen lässt, zum anderen

ging es um die Entstehung dieser Formen. Seine Untersuchung

führte ihn zu der Hypothese, dass es in der Antike zwei
Arten der Biographie gegeben habe. Die eine, in der biographische

Daten schematisch und ohne literarische Gestaltung
zusammengestellt sind, gehöre in den Kreis der Darstellungsweisen

antiquarisch-philologischer Forschung und sei durchweg
Personen des Geisteslebens gewidmet. Die andere, sorgfältig
komponierte und stilistisch anspruchsvolle, behandle dagegen

Könige, Staatsmänner und Feldherren und sei von Peripateti-
kern entwickelt worden. Sueton nehme eine Sonderstellung ein,
insofern er, der gelehrte Antiquar, in der erstgenannten Form
die Reihe der römischen Kaiser dargestellt habe1.

Vor allem Papyrusfunde2 haben die Geltung dieser Hypothese

sehr bald eingeschränkt. Satyros' Euripides-Vita ist als

Dialog mit literarisch-stilistischem Aufwand gestaltet, und
daneben traten, gleichfalls auf Papyrus, Kurzbiographien politi-

1 E Leo, Die griechisch-römische Biographie nach ihrer iiterarischen Form

(Leipzig 1901).
2 I. Gallo (ed.), Frammenti biografici dapapiri I-II (Roma 1975/1980).



120 ALBRECHT DIHLE

scher und sogar mythischer Gestalten zutage, bisweilen in einer
Reihe mit Personen des Geisteslebens. Ferner zeigte sich, dass

zwar etliche der formlosen Kurzbiographien, z.B. in den Scho-

liencorpora oder im SWtz-Lexikon, ihre gelehrte Herkunft
verraten, anderen aber die soliden Angaben gerade fehlen und sie

mit Fabeleien und Anekdoten auf das Unterhaltungsbedürfnis,
nicht das gelehrte Interesse der angesprochenen Leserschaft
verweisen3. Man sollte auch nicht übersehen, dass Suetons

Kaiserbiographien seit dem frühen 3.Jh. als historiographisches Werk
gelesen und fortgesetzt wurden und Tacitus die
Lebensbeschreibung seines Schwiegervaters als Abschlagszahlung auf
eine geplante Historiographie bezeichnete4. Schliesslich wiesen
Fritz Wehrli5 und andere darauf hin, dass die anekdotische und
apophthegmatische Überlieferung weithin biographischen
Charakter trägt, ähnlich wie die Literatur de viris illustribus.
Auch das Enkomion, das schon Leo in die Vorgeschichte der

Biographie einzuordnen suchte, ist zu berücksichtigen.
Dasselbe gilt für Teile der religiösen und aretalogischen Schriften
bis hin zu den Evangelien des Neuen Testamentes6 und schliesslich

für die biographischen Exkurse in der Geschichtsschreibung.

Auf dieser erweiterten Grundlage einer Gattungsbestimmung

hat man seither viele, z.T. abenteuerliche Ursprungshypothesen

vorgebracht. So machte man etwa Herodot wegen der
auf sein Geschichtswerk verteilten Lebensgeschichte des Kyros
zum Vater der Biographie7. Von dort aus war es nur ein Schritt,
die meist nach Regierungsjahren der Herrscher gegliederte und
auf ihre Person konzentrierte Historiographie des Alten Orien-

3 G Arrighetti, in SCO 26 (1977), 13-67
4 A Dihle, Die Entstehung der historischen Biographie, SHAW 1986, 3

(Heidelberg 1987).
5 F. Wehrli, in MH 30 (1973), 193-208.
s Aus der uberreichen Literatur zum Verhältnis der Evangelien zur biographischen

Tradition der Antike sei hier nur auf den Uberblick bei K BERGER

verwiesen "Hellenistische Gattungen im NT", in ANRW II 25, 2 (1984), 1031-
1432, besonders 123Iff.

7 H. Homeyer, m Philologus 106 (1962), 75-85.



ZUR ANTIKEN BIOGRAPHIE 121

tes, z.B. des Alten Testamentes, als Urbild der Biographie und
Vorbild ihrer griechischen Ausprägung in Anspruch zu
nehmen8. Andere resignierten vor der Aufgabe einer Gattungsbestimmung,

denn die Vielfalt der Formen, in denen sich in der

gesamten Antike biographisches Interesse Ausdruck verschaffte,
schien dafür zu gross zu sein. So leugneten manche auch
einfach die einstige Existenz einer als Biographie zu definierenden
literarischen Gattung und konnten sich dabei auf die rhetorische

Theorie der Antike berufen, in der die Biographie keine
Rolle spielt.

Ein anderer Weg, zu einer Bestimmung dessen zu gelangen,
was man als antike Biographie bezeichnen kann, wurde durch
die Frage eröffnet, wann, wie und warum sich das Interesse

an einem in seiner Gesamtheit erfassten Lebenslauf geltend
machte. Gestützt auf Beobachtungen, die Aristoteles in der
Poetik mitteilt, hat Tilman Krischer9 einen interessanten

Gesichtspunkt in die Diskussion gebracht. In der Spätphase
des archaischen Epos, bei Peisander und Panyassis, verleiht
offenbar die Darstellung der y)0y) des Helden anhand seiner

7rpa^s(.(; dem Werk die künstlerische Einheit. Das Wesen der
Personen kommt also nicht mehr wie bei Homer in der Weise

zum Ausdruck, dass ihre charakteristischen Taten einem
Handlungsablauf eingefügt sind, der dem Kunstwerk Sinn und Einheit

gibt. Sobald nun zu dieser Verschiebung des Blickpunktes
die Fähigkeit getreten sei, Charaktere zu analysieren und das

Ergebnis in fester Terminologie zu vermitteln, habe der Entstehung

der Biographie nichts mehr im Weg gestanden. Im Eua-

goras des Isokrates zeige sich das zum ersten Mal, wenn auch
dieses Enkomion seiner besonderen Zielsetzung wegen nicht
eigentlich als Biographie gelten könne.

Was hier freilich unberücksichtigt bleibt, ist der Umstand,
dass das Interesse an individueller Wesensart, die man aus

8 A. MOMIGLIANO, The Development of Greek Biography (Cambridge, Mass.

1971, erweit. Fassung 1993).
9 T. Krischer, in Hermes 110 (1982), 51-64.



122 ALBRECHT DIHLE

bezeugten Handlungen erschliesst, und die Fähigkeit, das

literarische Porträt einer Person zu entwerfen, nicht vom Interesse

an einem vollständigen Lebenslauf abhängig zu sein brauchen.

Die denkwürdigen Leistungen eines Herrschers oder
Künstlers haben gewiss immer dazu herausgefordert, nach den

Eigenschaften und Lebensschicksalen des Urhebers zu fragen.
Auf Grund der diesbezüglichen, wie immer ermittelten
Informationen glaubte man dann gerade die Taten oder Werke deuten

zu können, die in den Kategorien der Alltagserfahrung
nicht zu erklären waren. Die biographischen Elemente früher
Historiographie haben durchweg diese Funktion, und auf der

Umkehrung derselben Methode beruht der Aufbau eines

Enkomions, wie ihn die rhetorische Theorie vorschreibt10. Es

werden darin ausgewählte Taten des Helden ohne den
Anspruch auf Vollständigkeit oder chronologische Ordnung
beschrieben, um damit seine Eigenschaften zu erläutern und
sein Charakterbild zu zeichnen. Eng damit verwandt sind die
Vor- und Frühformen des Fürstenspiegels, für die Xenophons
Kyrupaedie als Beispiel stehen mag11, und ähnliches gilt für die
anekdotische Überlieferung. Cicero rechtfertigt auch theoretisch

mit eben diesem Prinzip, das der kausalen Verknüpfung
von Ereignissen dienen kann, die Einbeziehung biographischen
Materials in die Geschichtsschreibung {de orat. 2, 63f.). Ein
Überblick über den gesamten Lebenslauf der Person, die dabei

zur Rede steht, ist für alle diese Motive und Ausdrucksformen
biographischen Interesses jedoch in der Regel ganz unnötig.

Es war die Philosophie, die zum ersten Mal das Menschenleben

als Ganzes in den Blick nahm. Seit Sokrates verstand

man Philosophie in erster Linie als eine Lebensform, zu deren

Erfüllung im individuellen Lebenslauf die Lehren aller Schulen,

so verschieden sie ausfielen, leiten sollten. Pierre Hadot12
hat kürzlich diese generelle Zielsetzung der griechischen Philo-

10 A. DlHLE, Studien zur griechischen Biographie, Abh.Akad.der Wiss.in
Gottingen, 3. Folge, Nr. 37 (Göttingen 1956; 21970).

11 P. Hadot, "Furstenspiegel", in RAC 8 (1972), col. 555-631.
12 P. Hadot, Qu'est-ce que laphtlosophie antique? (Paris 1995).



ZUR ANTIKEN BIOGRAPHIE 123

sophie nachdrücklich hervorgehoben. Sie wird hinter der eifrigen

und durchaus berechtigten Erforschung der Lehrmeinungen

und des philosophischen Denkens allzu leicht vergessen.
Die Fülle der Untersuchungen zur Psychologie, zu den Formen
individueller und sozialer Lebensgestaltung, zu Inhalt und
Begründung moralischer Normen, die in der zweiten Flälfte
des 5 .Jh. einsetzte, erhielt im Anschluss an das Wirken des

Sokrates diesen dominierenden Bezugspunkt in allen Zweigen
der Philosophie. Er hatte gelehrt, dass nur ein geprüftes Leben
lebenswert sei und selbst gezeigt, wie gerade das Ende des

Lebens in diese Prüfung einzubeziehen sei und ein Urteil über
sein Gelingen gestatte. Dass man in diesem Sinn die Biographien

Plutarchs lesen muss, nämlich als Exempel gelungener
oder misslungener Lebensführung zwar bekannter und in der

Uberlieferung herausgehobener, aber dem Leser kommensurabler

Personen, findet nur in der philosophischen Tradition
seine Erklärung. Das gilt ganz unabhängig von den Fragen zur
Quellenbenutzung des Autors, seinen psychologischen Kategorien

oder politischen Anschauungen.
Dass es dieses Anstosses aus der Philosophie bedurfte, um

den Blick auf das Ganze eines Lebens zu lenken, lehrt auch die

plötzlich auftretende Vielzahl biographischer Titel13, die vor
allem aus der Frühzeit des Peripatos überliefert sind (Aristoxe-
nos, Dikaiarch, Chamaileon u.a.). Dort hatte sich der sokrati-
sche Impuls mit besonders hochentwickelten Methoden der

Charakteranalyse und -darstellung verbunden. In anderer
Weise aufschlussreich sind die Fragmente des Antigonos von
Karystos aus dem 3.Jh. v.C14. Dieser, ein vielseitiger Literat
ohne erkennbares Interesse an philosophischen Lehren, verfas-

ste Lebensbilder der zu seiner Zeit in Athen wirkenden
Philosophen. Sie sind voller Details über ihre Lebensführung und
Wesensart. Offenbar erschien es dem Autor sinnvoll, die ver-

13 Alle Fragmente zusammengestellt bei F. WEHRLI (Hrsg.), Die Schule des

Aristoteles (Basel 1944ff.).
14 Immer noch unersetzt U.v.WlLAMOWITZ-MOELLENDORFF, Antigonos von

Karystos (Berlin 1881).



124 ALBRECHT DIHLE

schiedenen, oft miteinander im Streit liegenden Vertreter und
Lehrer der tsyvy] trspi tov ßfov beim Wort zu nehmen, indem
man ihre eigene Lebensführung prüfte.

Ist es nun möglich, Leos form- oder gattungsgeschichtlichen
Ansatz, der ganz unabhängig von der vorbildlichen Aufarbeitung

des ihm bekannten Materials nachdenkenswert bleibt, mit
der Frage nach der Biographie als Phänomen der Mentalitätsgeschichte

in eine sinnvolle Beziehung zu setzen? Bis heute gilt
nämlich Leos initiale Beobachtung unvermindert, dass sich die

aus der Antike erhaltenen Biographien zwanglos in schematische

und literarisch geformte einteilen lassen. Die verwirrende
Fülle neuer Gesichtspunkte und neuen Materials, das teils neu
gefunden, teils neu in die Diskussion einbezogen wurde, kann
wohl nur durch eine Kombination form- und mentalitätsgeschichtlicher

Fragestellungen geordnet werden.

Die antike Literaturtheorie und -kritik, aus der man, wenn
möglich, die Kriterien zur Bestimmung einer literarischen

Gattung beziehen sollte, lässt uns für die Biographie, anders als für
das Enkomion, fast völlig im Stich. Im Prozess der Kanonisierung

bestimmter Autoren und Werke der Prosaliteratur, vor
allem im Zusammenhang der klassizistischen Bewegung seit
dem 1 .Jh. v.C., spielte die Biographie keine Rolle. Die teilweise
zweifellos geformten und literarisch anspruchsvollen Biographien

des 3. und 2.Jh. v.C., von denen wir durch Fragmente
oder Flinweise wissen, die Werke der Satyros, Hermippos,
Antigonos, Sotion u.a., fanden wie die allermeisten Werke
hellenistischer Kunstprosa keine Gnade vor den Augen der
Theoretiker des Klassizismus der beginnenden Kaiserzeit. Das Enkomion

hingegen war auch durch Autoren klassisch-attischer
Prosa vertreten, und darum besitzen wir noch den Euagoras
des Isokrates und Xenophons Agesilaos. Lediglich eine Reihe
eher beiläufiger Äusserungen kann lehren, dass es bei Autoren
und Lesern trotz des fehlenden Kanons exemplarischer Werke
auch in der Kaiserzeit durchaus ein Bewusstsein von der litera-



ZUR ANTIKEN BIOGRAPHIE 125

rischen Eigenart einer Biographie gab, denn diese Äusserungen
beziehen sich deutlich auf Werke geformter Literatur, nicht auf
die formlose Sammlung biographischen Materials als Resultat

gelehrter Arbeit.
Zunächst sind die Stellen zu nennen, an denen Plutarch von

der eigenen biographischen Schriftstellerei spricht. Mehrfach,
am ausführlichsten in der Alexander- Vita15, betont er, dass in
der Biographie der Bericht über alltägliche Handlungen der
Titelhelden wichtiger sei als die Schilderung ihrer Taten als

Feldherren oder Staatsmänner, die den Stoff der Historiographie
bilden. (Das war freilich der Hauptinhalt der von Plutarch

benutzten, überwiegend historiographischen Quellen.) Grosse

geschichtliche Ereignisse, so steht es in der Galba-Vita16, solle
der Biograph überhaupt auch nur dann berücksichtigen, wenn
sie Aufschluss über das Wesen des Dargestellten versprechen,
also in dieser Hinsicht den Alltagshandlungen gleichkommen.
In der Vorrede zu dem Paar Timoleon/Aemilius Paullus17

vergleicht er das Verhältnis des Biographen zu seinem Titelhelden
dem vertrauten Gespräch des Gastgebers mit einem eigens
dazu eingeladenen Besucher. Alle diese Worte bestätigen den in
den abschliessenden Synkriseis wiederholt gegebenen Hinweis,
dass die Biographien als negative oder positive Exempla
gemeint sind18, und zwar im Blick auf moralische Maßstäbe, die
der Leser auf sein eigenes, privates Leben anwenden kann. Die
Biographien dienen, wie Plutarch erklärt, der etoxvopOcoctu; xwv
t)6wv des Lesers19. Was die pseudodionysische Ars rbetorica
überraschenderweise von der Geschichtsschreibung sagt, dass

sie Moralphilosophie anhand von Beispielen sei20, gilt gewiss
nicht für die ganze antike Historiographie, aber mit Sicherheit

15 Alex. 1; Per. 1; Nie. 1; Cim.2,2', Art.8,1', Fab.16; Cat.Mi37\ Pomp.8,6; vgl.
De Herod.malign. 3-5, 855 C ff. und De glor.Ath3, 347 D, wo in verschiedener
Weise auf die Specifica historiographischer Darstellung Bezug genommen wird.

16 Galb.2.
17 Aem.l.
18 Aem.5; Arat.l; DemetrA; Sert. 10.
19 S.u.S. 127.
20 Ps.Dion.Hal. ars rhet. 11, 2, II p.376 U.-R.



126 ALBRECHT DIHLE

für Plutarchs Biographien. Diese Werke wenden sich an den
Leser als Privatmann, der nach moralischer Belehrung
verlangt. Das setzt den Abstand zu einem grossen Teil der

Geschichtsschreibung nach Thukydides, die mit der Konzentration

auf die Haupt- und Staatsaktionen gerade dem Staatsmann

dienen soll. Ihr grossgearteter, allgemeines Interesse

beanspruchender Stoff rechtfertigt ihren hohen Stil21. Dieser
ist der Biographie fremd, was beispielsweise das Fehlen
eingeschobener Reden oder landeskundlicher Exkurse zur Folge
hat. Aber Plutarchs Werke zeigen ebenso wie die Fragmente
der Euripides-Vita des Satyros, dass deshalb literarische Stilisierung

der Biographie in Komposition und Wortwahl keineswegs
zu fehlen brauchte.

Wie nun die der Biographie angemessene Stilisierung
eingeschätzt wurde, kann man vielleicht einer Stelle in den Briefen
des Jüngeren Plinius entnehmen, der sich in anderem
Zusammenhang ausdrücklich auf die Erhabenheit des historiographi-
schen Stiles bezieht (5, 8). Er erwähnt die Schrift über die Exitus

occisorum aut relegatorum a Nerone, die ein gewisser C.
Fannius in drei Büchern verfasst hatte (5, 5), subtiles et diligen-
tes et Latinos atque inter sermonem historiamque medios. Das ist
die recht genaue Beschreibung einer Gestaltung nach den

Regeln des genus tenue, das zwischen einfacher Konversationssprache

und gehobener Diktion der Geschichtsschreibung die
Mitte hält, aber vor allem in der Wortwahl, der Latinitas, strengen

Regeln folgt. Zwar lässt sich die Literatur De mortibus
nicht einfach mit der Biographie gleichsetzen. Aber beide teilen
den moralischen Appell, wie es die nur aus christlicher Zeit
erhaltenen Beispiele jener Gattung zeigen. Das Gewicht, das

auch die Biographie auf die Beschreibung des Todes legt, der ja
gleichsam das Siegel auf ein moralisch bewertetes Leben
drückt, lässt die gemeinsame Zielsetzung erkennen. So ist auch

21 Den Gegensatz zwischen echter, erhabener Geschichtsschreibung und der,
welche berichtet, "was der Kaiser bei Tisch sagte", betont Ammian (26, 1, 1),
während der Verfasser der Historia Augusta gerade die letztgenannte bevorzugt
[Prob, prooem.). Vgl. auch ClC. leg. 1, 5f. und PLIN. epist.5, 8.



ZUR ANTIKEN BIOGRAPHIE 127

mit einer Gleichheit von Leserschaft und Lesererwartung für
beide zu rechnen, und wir werden darum Plinius' Stilbeschreibung

auch auf die Biographie beziehen dürfen.
Der einzige Text hellenistischer Zeit, in dem vom Unterschied

zwischen Geschichtsschreibung und Lebensbeschreibung

die Rede ist, steht bei Polybios (10, 21) und ist Gegenstand

lebhafter Debatten geworden22. Man nahm ihn sowohl
für die strenge Trennung als auch den fliessenden Übergang
zwischen Historiographie und Biographie als Zeugnis in
Anspruch. Polybios hatte vor der Abfassung der Historien eine

Biographie seines politischen Ziehvaters Philopoimen geschrieben.

An der angegebenen Stelle beginnt ein Exkurs über Leben
und Charakter dieses Mannes, wie ihn Polybios auch sonst in
die Historien einfügte, und er weist an der angegebenen Stelle
darauf hin, dass der Exkurs umfangreicher ausgefallen wäre,
wenn jene Biographie nicht schon vorläge.

Merkwürdig sind nun einige Mitteilungen, die Polybios in
diesem Zusammenhang hinzufügt. Er erläutert zunächst, weshalb

er in seinem Geschichtswerk cpucm; und äycoyf] grosser
Männer beschreibe und nicht wie andere Historiker
Stadtgeschichten als Exkurse einfüge. Er wolle nämlich zu Bewunderung

und Nacheiferung anregen und zur e7uav6p0a)ai<; xtöv

äxooovTwv beitragen. Polybios begründet sein Verfahren,
biographisches Material in die Geschichtsdarstellung aufzunehmen,

also nicht mit der aus Cicero bekannten Ansicht, Kenntnis

der Charaktereigenschaften der handelnden Personen diene
der Kausalerklärung des geschichtlichen Handlungsablaufes.
Vielmehr betont er wie Plutarch, und zwar mit fast denselben

Worten, den moralischen Zweck seiner biographischen Digres-
sionen.

Da er nun — so fährt er fort — bereits eine Biographie Philo-

poimens in drei Büchern verfasst habe, Herkunft und Jugend des

Helden darin ausführlich, seine Taten aber nur summarisch oder

22 A. MOMIGLIANO, op.cit. (o.Anm. 8), 8; dagegen B. GENTILI - G. CERRI,
Storia e biografia nelpensiero antico (Roma/Bari 1983), 63ff.



128 ALBRECHT DIHLE

kapitelweise und nicht chronologisch (xEtpaAouw&öoc;) behandelt
habe23, werde er nunmehr das Letztgenannte xa-ra pipo<;, also

ausführlich, darstellen. Die eine Art der cruvTaiL? sei nämlich
enkomiastisch und verlange eine Darstellung xecpaXaicoStö«; xai
per'aij^Yicjewi;, die gegenüber Lob und Tadel neutrale Geschichtsschreibung

dagegen einen wahrheitsgetreuen, mit Begründungen
und Reflexionen im einzelnen ausgeführten Bericht.

Die drei Bücher über Philopoimen haben manche als

Biographie, andere als Enkomion gedeutet. Frank Walbank spricht
in seinem unübertrefflichen Kommentar von einer "enkomia-
stischen Biographie". Polybios hatte bei der Formulierung des

Unterschiedes zwischen diesem Werk und den Historien offenbar

für beides eine bestimmte Vorstellung von den Erfordernissen

ihrer jeweiligen Gattung. Handelte es sich im Fall der Phi-
lopoimen-Vita nun um ein Enkomion oder eine Biographie?
Zum Enkomion passt eher die postulierte summarische, sachlich,

nicht chronologisch geordnete und unvollständige
Darstellung der Taten — allerdings gibt es dasselbe in den Biographien

Suetons und denen des Diogenes Laertios. Auch die
lobende Tendenz lässt an das Enkomion denken, aber der

moralisch-paedagogische Zweck der Biographien Plutarchs
kommt gleichfalls nicht ohne Lob und Tadel aus. In der

Bedeutung, die der Herkunft und Jugend beigemessen wird,
weil hier die natürliche Veranlagung am deutlichsten zutage
tritt, sind sich Biographie und Enkomion gleichfalls einig,
ebenso wie in der Konzentration auf die moralischen, nicht
naturbedingten Verhaltensweisen in der Darstellung der Taten
des erwachsenen Mannes. Diese Regel gilt für die Biographien
Plutarchs, wird aber schon in Anaximenes' Rhetorik ausdrücklich

auch für das Enkomion gefordert24. Was Polybios' Ankün-

23 KsqjaXatcoScöi; bedeutet, dass ein Text die Hauptsachen enthalt und nach
diesen, nicht aber chronologisch oder sonstwie gegliedert ist. Daraus ergibt sich
die Konnotation des Summarischen und Unvollständigen

24 Dass sich der Lobredner bei der Darstellung des reifen Mannes an dessen
moralische und weniger seine natürlichen Eigenschaften halten solle, ist ein
fester Topos in der rhetorischen Theorie des Enkomions, z.B Anaxim. rhet



ZUR ANTIKEN BIOGRAPHIE 129

digung seines biographischen Exkurses, der ja die moralische
Zielsetzung mit Biographie und Enkomion teilt, diesen voraushaben

soll, ist die vollständige Darstellung der Taten psT'dbto-
Se'Teojc, also wie es ein Geschichtswerk, nicht aber die Biographie

verlangt25.
Leider hilft das, was von diesem biographischen Exkurs

erhalten blieb, uns wenig weiter. Neben einigen Angaben zu
Herkunft und Jugend, die doch in der Vita schon ausführlich
behandelt waren, erfahren wir Detailliertes nur über Philopoi-
mens Verdienste als militärischer Organisator, aber kaum etwas
über seine rcpa^en;. Das militartechnische Detail stand gewiss
nicht in der Vita, passt aber in ein Geschichtswerk des polybia-
nischen Typus. Fur die Frage, ob die Vita ein Enkomion oder
eine Biographie war, ergibt sich daraus nichts.

Eines freilich ist sicher: Keines der uns bekannten Enko-
mien, einschliesslich der spatantiken Lobreden, hat einen

Umfang von drei Buchern26. Keinesfalls also stand Polybios'
Werk über Philopoimen in der Tradition des isokrateischen

Euagoras, an der sich auch die rhetorische Theorie orientierte.
Viel eher wird man an ein Werk von der Art der Augustus-Bio-
graphie des Nikolaos von Damaskos denken27. Wir kennen
deren Umfang nicht, aber nach den relativ langen, wenn auch

nur die Fruhzeit des Augustus betreffenden Fragmenten zu
urteilen war er betrachtlich und überstieg den eines üblichen
Enkomions um ein vielfaches. Ausserdem trug das Werk aber

deutlich enkomiastischen Charakter, und es war, immer nach
dem Zeugnis der Fragmente, nicht ein um eine Hauptfigur
komponiertes Geschichtswerk wie die Philippika Theopomps

1440 b lOff; ARIST rhet 1,9, 1367 b 21 ff, MENANDER, IIspi £7u§eixTixwv 2,
p.372 Spengel mit dem Kommentar von D A. RUSSELL - N G. WILSON (Oxford
1981). Vgl. auch A. DlHLE, Studien zur griechischen Biographie (o Anm 10), 81 ff

25 Zu Polybios' Gebrauch des Terminus ärcoSsiiü? vgl F WALBANK, Polybius
(Berkeley 1972), 57f

26 Die reichlich bezeugte Tradition der Vorschriften fur das Enkomion setzt
wohl durchweg Texte begrenzten Umfangs voraus: Anaxim. rhet 35, 3f., 1440 b

16fE; THEON, prog. 8, p 110 Spengel, APHTH prog 8, p.26 Rabe u.a m
27 Die Fragmente in FGrHist 90 F 125-130



130 ALBRECHT DIHLE

oder Duris' Agathokles-Geschichte. Vielmehr sollte es darin

nur um die Person des Augustus gehen, wie uns der Autor
selbst in der Einleitung zu der sehr ausführlichen Darstellung
der Ermordung Caesars und der unmittelbar folgenden Ereignisse

versichert. Jugend und Privatleben des Augustus waren in

gut biographischer und auch enkomiastischer Manier sehr
ausführlich behandelt, und Berichte über seine Taten sind in den
erhaltenen Teilen stets mit Hinweisen auf seine dadurch

bezeugten Eigenschaften verbunden28. Wir wüssten gern, ob
Nikolaos sein Werk nach Augustus' Tod vollendete, ob es also

die für einen antiken Biographen entscheidende letzte Lebensphase

einschloss. Unübersehbar jedoch sind die — natürlich
stets positiven — moralischen Bewertungen.

Eben dieses, die moralische Bewertung eines Menschen,
muss von entscheidender Bedeutung gerade in den Werken

gewesen sein, die als erste in der Uberlieferung ausdrücklich als

Biographien, ßtot, bezeichnet werden, nämlich die Philoso-

phenviten des Aristoxenos29. Er stellte Pythagoras und Archytas
als positive, Sokrates und Piaton als negative moralische Exem-

pla vor. Zwar scheint das auf die Enkomien zu antworten, die
bald nach Piatons Tod von Speusipp, Xenokrates, Philipp von
Opus und Hermodor verfasst wurden. Vermutlich hatten sich
diese der von Isokrates geschaffenen literarischen Form
bedient, um das Andenken an ihren Meister lebendig zu halten,
während Piaton selbst ohne Rückgriff auf diese neue
Errungenschaft in den Dialogen, insbesondere denen, die Prozess und
Tod des Sokrates zum Hintergrund haben, ein Denkmal für
seinen Lehrer errichtete. Vor allem die Apologie lenkt in diesem

Zusammenhang den Blick des Lesers auf die Gesamtheit der

Lebensführung des Sokrates.

Wenn nun Aristoxenos' Lebensbeschreibungen stets als

ßioi, nie als Lob- oder Schmähschriften im Sinn des yevoc;

28 F 130 p.402; Vgl. Anaxim. rhet. 35, 5-14, 1440 b 26-1441 a 37.
29 Die Fragmente bei F. WEHRLI (Hrsg.), Die Schule des Aristoteles 2

(Basel/Stuttgart 21967), fr. 11-32 (Pythagoras), fr. 47-50 (Ajrchytas), fr. 51-60
(Sokrates), fr. 61-68 (Piaton).



ZUR ANTIKEN BIOGRAPHIE 131

£7u8eixT(.x6v zitiert werden, deutet das auf einen Neuansatz, der
die enkomiastische Tradition, Piatons Sokrates-Darstellung
und die gerade im Peripatos gepflegte Erforschung der Lebensformen

oder Lebensweisen — man denke z.B. an Aristoxenos'

Zeitgenossen Dikaiarch und seinen Streit mit Theophrast30 —
miteinander verknüpfte. Der letztgenannte Paktor wird
vermutlich in der Biographie des Pythagoras, über den es nur eine
mehr oder weniger legendäre Uberlieferung gab, eine besondere

Rolle gespielt haben. Das darf man aus den kaiserzeitlichen

Pythagoras-Viten erschliessen, die in der auf Aristoxenos
zurückgehenden Tradition stehen31. Wenn auch die im Wortlaut

erhaltenen Lragmente der Biographien des Aristoxenos
kein verlässliches Urteil über ihren Stil gestatten, so darf man
doch annehmen, dass sie ähnlich wie die exoterischen Schriften
des Aristoteles für ein grösseres Lesepublikum bestimmt und
entsprechend geformt waren.

Wie dann diese Uberlieferung vom Leben der Philosophen
seit dem 3.Jh. v.C. im Zusammenhang umfassender Literaturstudien

mit genauen Daten angereichert, aber zuweilen auch
durch Anekdoten u.dgl. dem Publikumsgeschmack angepasst
wurde, hat Ingemar Düring am Beispiel der Aristoteles-Vita
vorbildlich dargestellt32. Die Philosophen-Viten bis hin zu
Diogenes Laertios und den Neuplatonikern zehren aus diesem
Lundus. Mit seiner Pythagoras-Vita hatte sich Aristoxenos einer
Person zugewandt, von der es wenige zuverlässige Zeugnisse
gab, vergleichbar den Sieben Weisen, Aesop und anderen
Gestalten der Prühzeit, aber auch vielen der alten Dichter.

Mary Lefkowitz hat gezeigt33, wie die Dichterbiographien, für

30 F. WEHRLI (Hrsg.), Die Schule des Aristoteles 1 (Basel/Stuttgart 21967), fr.
25-46.

31 In der mit Dikaiarch und Aristoxenos beginnenden Tradition der
Pythagoras-Viten, aus der nur die spatantiken Beispiele — Porphyrios und Jamblich
— vollständig erhalten sind, war das Leben des Philosophen stets als Darstellung
der fur seine Anhänger verbindlichen Lebensweise erzahlt.

32 I. During, Aristotle in the Ancient Biographical Tradition (Goteborg 1957),
463fF.

33 M. LEFKOWITZ, The Lives of the Greek Poets (London 1981).



132 ALBRECHT DIHLE

die gleichfalls im Zusammenhang der Aufarbeitung des literarischen

Erbes seit dem frühen Hellenismus ein Interesse aufkam,
mit Hilfe von Fiktionen, Wanderanekdoten und der systematischen

Ausdeutung ihrer Werke als Lebenszeugnisse konstruiert
wurden. Bisweilen geben ja Dichtungen durchaus Aufschluss
über Details im Leben des Dichters. Schon Aristoteles
versuchte, aus Solons Gedichten den Hergang seiner politischen
Tätigkeit zu erschliessen, von der es sonst nur legendäre Kunde
gab34. Aber je mehr Biographien auch dem Unterhaltungsbedürfnis

eines breiteren Lesepublikums genügen sollten, um so

ausgiebiger bediente man sich dieser Methoden, vermutlich
parallel zu einer stilistisch immer anspruchsvolleren Gestaltung
des Textes. Hermipp, der Kallimacheer Istros und Satyros
repräsentieren diese Tendenzen35.

Das Beispiel Solons zeigt bereits, dass man zwischen den

Biographien der Könige und Staatsmänner auf der einen, der
Dichter und Philosophen auf der anderen Seite nicht streng
unterscheiden kann, wie es Leo vorschwebte. Viele der Biographen,

z.B. Satyros, die nur durch Zeugnisse und Fragmente
bekannt sind, haben beide Kategorien berücksichtigt36.
Ebensowenig lässt sich daran festhalten, dass Biographien als Resultat

gelehrter Forschung durchweg ohne, unterhaltsame dagegen
mit literarischer Stilisierung abgefasst waren. Papyrusfunde
haben gelehrt, dass es auch formlose Lebensabrisse gab, die
nicht weniger Anekdotisches enthielten als die sorgfältig
stilisierten Biographien des Satyros37. Doch bleibt festzuhalten,
dass in der zur Unterhaltung eines Lesepublikums bestimmten
biographischen Literatur der Ansatz, dem die Biographie ihre
Entstehung verdankt, nämlich der Versuch, ein ganzes Leben
und nicht nur einzelne Taten als moralisches Phänomen zu

34 Ath. pol. 8-13.
35 Vgl. I. During, op.tit. (o.Anm.32), 464f.
36 Bei C. MÜLLER, Fragmenta Histoncorum Graecorum III (Paris 1883), sind

Fragmente aus Biographien des Satyros über Alkibiades, den jüngeren Dionysios,
Philipp I. von Makedonien, Sophokles, Demosthenes, die Sieben Weisen und
verschiedene Philosophen gesammelt.

37 FHG III p. 160ff.



ZUR ANTIKEN BIOGRAPHIE 133

erfassen, hier zur Weitergabe von Klatsch und anderen
vergleichbaren Informationen über das Privatleben berühmter
Männer verflachte.

Gern wüssten wir mehr über das monumentale Werk des

Sotion aus dem 2.Jh. v.C. Es enthielt in mindestens 23
Büchern die Lebensbeschreibungen und wohl auch die Referate

der Lehre der Philosophen38. Sie waren in der Folge echter
oder auch konstruierter Schulzugehörigkeit angeordnet, das

Ganze also von einer philosophiegeschichtlichen Konzeption
bestimmt. Die Berücksichtigung der 'barbarischen Philosophie',

die einer zuerst bei Aristoteles auftauchenden Meinung
zufolge Uberreste eines urzeitlichen Wissens der Menschheit
enthielt39, vervollständigte diese historische Perspektive. Nach
seiner Nachwirkung zu urteilen, die bis zu dem vergleichbaren
Werk des Diogenes Laertios reichte, müssen Sotions Diadochai
voll der wertvollsten Resultate gelehrter Forschung gewesen
sein. Doch lässt sich leider nicht mehr sagen, ob dem auch eine

sorgfältige, dem Geschmack eines literarisch interessierten
Publikums genügende Stilisierung entsprach oder ob wir aus
dem Stil des Diogenes Laertios auf die literarische Gestalt seiner

Quelle schliessen können.
Wie die meisten Literaten seit dem Ausgang des 4.Jh. v.C.,

die Biographien verfassten und von denen wir wissen, erscheint
auch Sotion in der Uberlieferung als Peripatetiker. Ob das

immer tatsächlich im Sinn einer Schulzugehörigkeit aufzufassen

ist, lässt sich nicht mit Sicherheit bestimmen und bleibt
zumindest fraglich. Die Kombination gelehrter Forschung und
literarischer Tätigkeit übernahm das Museion von Alexandrien

— später auch die anderen Pflegestätten des literarischen Erbes

38 Angesichts der neuen Einschätzung des Diogenes Laertios als eines durchaus

selbständigen, nicht nur kompilierenden Autors muss man mit Rückschlüssen

auf das Werk des Sotion besonders vorsichtig sein. Vgl. dazu M. GlGANTE,
in Elenchos 7 (1986), 7-102.

39 ARIST. fr. 35 Rose. Vor allem die Stoiker griffen diesen Gedanken auf,
indem sie die Weisheitstraditionen exotischer Volker als Uberreste eines den
Menschen der Urzeit noch verfügbaren und spater verlorengegangenen natürlichen

Wissens von der Welt betrachteten.



134 ALBRECHT DIHLE

— zusammen mit der naturwissenschaftlichen Forschung aus
der vom Peripatos gestifteten Tradition. Wenn sich deshalb die

Bezeichnung 'Peripatetiker' als allgemeine Bezeichnung des

Literaten mit gelehrten Interessen einbürgerte, wäre das nur
folgerichtig gewesen40.

Aber nicht nur die bezeugten Anfänge biographischer Literatur

und die in ihrer Uberlieferung begegnende Terminologie
deuten auf die wichtige Rolle, welche die Schule des Aristoteles
in diesem Zusammenhang gespielt hat. Plutarchs Parallelbiographien

bieten die besten Beispiele einer literarisch durchgeformten,

von einer anderen, der Historiographie, durch eigene
Gesetze abgegrenzten Gattung. Ihr Zweck war nach den Worten

des Autors die moralische Belehrung des Lesers. Ist es da

ein Zufall, dass die psychologisch-ethischen Kategorien, in
denen Plutarch das Wesen seiner Helden analysiert und
beschreibt, sich auf das engste mit dem berühren, was wir in
Aristoteles' Ethiken lesen? Diese Sichtweise unterscheidet streng
zwischen den naturgegebenen Eigenschaften einerseits und den
durch bewusstes Handeln erworbenen und darum moralisch
bewertbaren Verhaltensweisen andererseits. Die erstgenannten
werden durchweg nur im Abschnitt über die Jugend aufgeführt.

Angesichts der Bedeutung, die in den Augen des Biographen

den anderen, lange im Werden befindlichen und vor
einem Wandel nie gesicherten, im eigentlichen Sinn moralischen

zukommt, wird auch verständlich, dass erst der Uberblick

über das ganze Leben Wesen und Wert eines Menschen
erschliessen kann. Plutarch hat in der Schrift De virtute morali
diese Konzeption auch theoretisch entwickelt: Während der
cpücnc, die Kategorie des olsl entspricht, bringt es das Vj0oc; nur
bis zum 7toAAdbas41. Darum lässt sich über den Charakter eines

40 A. DlHLE, in Entretiens Hardt 32 (1986), 202f.
41 Während Piaton, darin älterem Sprachgebrauch folgend, Veränderungen

im Charakter des Menschen als Wandel der iputri? bezeichnet (Stellen bei A.
DlHLE, Studien zur griechischen Biographie [o.Anm.10], 83£), reserviert Aristoteles

dieses Wort fur das, was unveränderlich ist. Auf die Kurzformel &zU-KoXköc>ac,

bringt Aristoteles dieses Prinzip in der Rhetorik (1, 11, 1370 a 8). Der anthropo-



ZUR ANTIKEN BIOGRAPHIE 135

Menschen vor seinem Tod nichts Abschliessendes sagen, und
gerade die letzte Lebenszeit und die Todesstunde können viel
über das Wesen eines Menschen verraten. Das begründet auch
den unüberbrückbaren Unterschied zwischen Biographie und
Autobiographie. Seit alter Zeit stand auf den Grabsteinen
Gefallener die Formel äv/;p aya0o<; yevopievoc; ättsOavs. Erst der
Tod auf dem Schlachtfeld hatte die aps-ry des Gefallenen ein
für alle Mal erwiesen. Die Vorstellung, dass moralische
Eigenschaften nicht natürliche Gaben sind, sondern durch Tun
erworben werden und auch wieder verloren gehen können,
teilte die peripatetische Ethik wie vieles andere mit sehr alten
Anschauungen42.

Gewiss hatte damals im Mittelplatonismus, dem Plutarch
zuzurechnen ist, längst die Verschmelzung platonischer,
aristotelischer und stoischer Elemente eingesetzt. Aber dass gerade in
der biographischen Tradition die für den Peripatos typischen
Konzeptionen der Psychologie und Ethik vorherrschten,
kommt gewiss nicht von ungefähr.

Von besonderem Interesse ist wohl in jeder Personen- oder

Lebensbeschreibung das Problem, wie es zu einem Wandel bis

dahin zur Eigenart des Dargestellten gehörender Verhaltensweisen

in ihr Gegenteil kommen kann. Das gilt für die Historiographie

ebenso wie für die Biographie. Man braucht nur an
Tacitus' erste Annalenbüch.et zu erinnern, in denen kaum etwas

logische Sprachgebrauch hellenistisch-römischer Zeit folgt dieser Linie. Polybios
spricht z.B. von einem Verhalten gegen die — demnach eigentlich unveränderliche

— Natur (9, 23, 4; ähnlich PLUT. Mar. 28), und Plutarch stellt fest, dass

Romulus und Theseus die gleiche, fur einen Staatsmann geeignete Natur gehabt
hatten, der eine aber eine rupawix-/], der andere eine S^po-Tixr) p.ETaßoXv) seines

Verhaltens zeigte {Rom. 31).
42 Auch bei Isokrates wird diese Auffassung deutlich, freilich ohne die von

Aristoteles erreichte Genauigkeit des Ausdrucks. In der Antidosts (or. 15) 6-8
beklagt er sich darüber, dass man seine -poTcot und sein Erziehungsprogramm
verkenne. Es sei ihm zwar leicht, ein Autenkomion zu schreiben, doch Verstösse
das gegen den guten Geschmack. So wolle er nur eine ziy.öv ty)? iu-rfc Stavolap
xal tcov aXAcov tcöv ßsßicüfiivtdv vorlegen. Es geht ihm also nicht um eine statische

Wesensbeschreibung, sondern um die Schilderung seiner Gesinnung und
der in den Einzelheiten des Lebensvollzuges zutage tretenden Verhaltensweisen.



136 ALBRECHT DIHLE

den Leser so fesselt wie die Beschreibung des Wandels, den das

Verhalten des Tiberius im Lauf der Jahre erlebte. Zum
Vergleich zwischen biographischer und historiographischer
Ausprägung dieses Motivs bietet sich wiederum Polybios an. Er hat
nicht nur biographische Exkurse in seine Historien eingefügt,
sondern gerade dem Problem des Charakterwandels besondere
Aufmerksamkeit gewidmet und sich auch theoretisch zu dieser

Frage geäussert.
Plutarch erklärt in der Sulla-Vitai3 die Verschlechterung im

anfangs sehr positiv bewerteten Verhalten des Titelhelden, seine
moralische Depravation, mit dem Übermass an Erfolg und
Ruhm, das ihm die ruyv] bescherte und das ihn zur Masslosig-
keit verführte. Dieses Erklärungsmodell entspricht der perpate-
tischen Auffassung vom Charakterwandel Alexanders des Grossen.

Der König hatte die besten Veranlagungen und genoss die
beste Erziehung, was in seinem Verhalten so lange nachwirkte,
als er sich immer neuen Aufgaben und Schwierigkeiten stellen

musste. Als ihm die Welt zu Füssen lag, verlor er die
Selbstkontrolle. Dabei ging es nicht, wie es an einer vergleichbaren
Stelle der Arat-Vita heisst, um eine p.£raßoXy) t% (puaeost;,
sondern eine etcISe^h; xaxlac;, also ein rein moralisches
Phänomen44. Die Stoiker argumentierten ähnlich, schrieben aber
Alexander einen von Grund auf schlechten Charakter zu, der

nur zunächst durch die Schwierigkeiten in Schranken gehalten
wurde und daher verborgen blieb. Nach dem grossen Erfolg
konnte er dann offen zutage treten. Auf dieselbe, vom Übermass

der Glücksumstände ausgehenden Gefahr für den moralischen

Charakter eines Menschen kommt auch Nikolaos in der

Augustus-Biographie zu sprechen45.

43 PlUT. Sull. 30. Dieses und das parallele Motiv der wohltatigen Einwirkung

von Aufgaben, Not und Schwierigkeiten auf die Moral des Menschen spielen

u.a. in der Marius- Vita eine besondere Rolle (2, l£; 6, 1; 24, 1; 27, 1; 34,
1. Vgl. auch o.Anm. 41)

44 Zum Alexander-Bild A. Heuss, in A & A 4 (1954), 65-104. Das Motiv
auch Plut. Amt. 51.

45 FGrHist 90 F 128 p.396.



ZUR ANTIKEN BIOGRAPHIE 137

Polybios setzt sich mit ähnlichen Erscheinungen in der Laufbahn

Hannibals und Philipps V. von Makedonien auseinander46.

Er aber bestreitet die, wie er sagt, oft geäusserte
Meinung, es seien die Glücksumstände, die bei den Menschen
einen Wandel der Verhaltensweisen bewirken. In seinen Augen
ist es die TtotxiXtot twv Ttpayp.axwv, vor allem aber der Einfluss
der Mitwelt, insbesondere der Freunde und Ratgeber, die das

Verhalten der Menschen zum Guten und zum Schlechten wenden

können. Allein diese Faktoren macht Polybios in diesem

Zusammenhang für den Wandel menschlicher Verhaltensweisen,

auch das Abweichen von den dccpoppai. cpuaecop, der
natürlichen Veranlagung, verantwortlich. Im Fall Philipps V.

verweist er zur Bekräftigung seiner Auffassung auf dieselbe

Erscheinung im Leben des Arat von Sikyon. Diese Ablehnung
der TuyT] als Faktor in der Erklärung menschlichen Verhaltens
ist deshalb bemerkenswert, weil Polybios dieser Macht sehr

wohl grosse Bedeutung im politischen und militärischen
Geschehen zuschreibt. In den letzten Abschnitten über die
Laufbahn Philipps bequemt sich Polybios merkwürdigerweise
dann doch zu der verbreiteten Auffassung, dass es die
Glücksumstände seien, die das Verhalten der Menschen beeinflussen.
Das geschieht interessanterweise anlässlich der piETaßoX^ zum
Guten, die Philipp V. im Unglück zeigte47.

Wir wüssten gern, in welchen psychologischen und
ethischen Kategorien Polybios in jenen drei Büchern das Leben

Philopoimens darstellte. Wir könnten dann entscheiden, ob die
in den biographischen Exkursen des Geschichtswerkes
angewandte Methode, welche die tuyrj beiseite lässt, einer besonderen

Auffassung des Autors entsprach oder auch zu den Regeln
gehörte, die nach seinen Worten Geschichtsschreibung und
Biographie voneinander trennen.

46 Stellen s. A. DlHLE, Die Entstehung der historischen Biographie (o.Anm. 4),
48-50.

47 25, 3, 9-10; das passt zu seiner Auffassung, dass die Tyche für Menschen
und Staaten eine gerecht vergeltende Macht ausübe (1, 35, 1 f.).



138 ALBRECHT DIHLE

Der Versuch, das bisher Gesagte zu resümieren, ergibt etwa
das folgende Bild von der Entstehung und Ausformung der

Biographie als einer eigenen literarischen Gattung. Das auf
verschiedenen Feldern der Literatur zu beobachtende Bestreben,
dem biographischen Interesse des Lesers entgegenzukommen
und so ungewöhnliche Leistungen Einzelner verständlicher zu
machen, führte zu festen Konventionen, menschliche
Eigenschaften und Verhaltensweisen durch den Bericht über
Handlungen, aber auch über Jugend und Erziehung darzustellen. Im
Enkomion, das im 4.Jh. v.C. seine kanonische Form erhielt,
prägte dieses Verfahren erstmals eine ganze Literaturgattung.
Die Reflexion auf Fragen der Ethik, der Psychologie, der
Lebensformen und die präzise Darstellung der Antworten in
der gleichzeitigen Philosophie erschloss neue Möglichkeiten
der Erfassung, Beschreibung und Bewertung menschlichen
Verhaltens. Vor allem aber lehrte das exemplum Socratis, das

Menschenleben in seinem gesamten Ablauf als moralische Aufgabe

zu betrachten, die von den Menschen einmal besser, ein
anderes Mal schlechter erfüllt wird. Unter diesen Voraussetzungen

entstanden im Peripatos, wo psychologisch-ethische Theorien

die stärkste Systematisierung erfahren hatten, die ersten
Biographien. Sie waren als moralisches Anschauungsmaterial
konzipiert, vermutlich für ein breiteres Publikum bestimmt
und nicht ohne literarische Formung abgefasst. Gerade im Fall
der Philosophen, der Repräsentanten und Lehrer des rechten
Lebens, war man an der Lebensführung der Männer interessiert,

welche die Schultraditionen begründet hatten und weitergaben.

Die intensive Beschäftigung mit dem literarischen Erbe seit
frühhellenistischer Zeit eröffnete die Möglichkeit, für viele
Personen älterer Zeit genauere biographische Daten zu ermitteln
und weckte zugleich das Bedürfnis, über das Leben vieler
Dichter, Redner und Geschichtsschreiber sowie der von ihnen

genannten Personen, aber auch der älteren Philosophen näher
informiert zu werden. Das schlug sich nieder in der zuweilen

fragwürdigen Ermittlung und Sammlung biographischer Daten



ZUR ANTIKEN BIOGRAPHIE 139

aus dem schriftlichen Nachlass und ihrer Auswertung in der
Form von Biographien. Teilweise enthielten diese

Lebensbeschreibungen nur eine kunstlose Zusammenstellung biographischer

Daten als Resultat gelehrter Arbeit. Andere sollten auch
dem Unterhaltungsbedürfnis eines Lesepublikums genügen,
und zwar auf verschiedenem literarisch-stilistischen Niveau. In
diesen füllte man darum die Informationslücken mit Anekdoten,

Fiktionen u.dgl. Dabei blieb der Biographie, ebenso wie
dem biographischen Exkurs in der Historiographie, das

Element moralischer Wertung erhalten. Wo der Dargestellte ein
Feldherr oder Staatsmann war, diente der Bericht über seine

Leistungen nur der Illustration seiner Eigenschaften und
brauchte deshalb weder chronologisch noch vollständig zu sein.
Niemals sollten jedoch Abschnitte über Jugend, Erziehung und
letzte Lebenszeit fehlen. Die Auffassung vom Lebenslauf als

einem moralischen Exempel, das jeder Leser auf sich beziehen

konnte, verbot den hohen Stil, der die Geschichtsschreibung
als Wiedergabe von Haupt- und Staatsaktionen auszeichnete.

Darum fehlen der Biographie auch die im Wortlaut eingefügten

Reden, und auch bei sorgfältiger Stilisierung vermeidet sie

das genus sublime.
Diese zuerst an der Philosophenvita entwickelte Technik

konnte auf Personen aller Art angewandt werden. Das zeigen
die Titel der für den Hellenismus bezeugten, aber leider infolge
der klassizistischen Reaktion des 1 Jh. v.C. nicht erhaltenen

Biographien. Aus der Kaiserzeit sind neben den Parallelviten
Plutarchs vor allem die immer wieder neu formulierten und
mit neuem Material ausgestatteten Biographien der Philosophen

erhalten, sowie die Lebensbeschreibungen von echten
oder falschen Wundermännern aus der Feder Lukians und
Philostrats48. Diese gehören freilich zu einem besonderen Typus,
der im Zusammenhang mit religiöser Propaganda und ihrer

Parodierung steht. Daneben haben wir die Zusammenstellung

48 Vgl. C.H. Talbert, in ANRW II 16, 2 (1978), 1619-1651 und K. Berger

(o.Anm.6), 1212ff.



140 ALBRECHT DIHLE

biographischer Daten in der grammatischen Tradition, in
Lexika, Scholiencorpora u.dgl., die man von der Geschichte
der literarisch-moralischen Biographie getrennt halten sollte,
obwohl sich auch dort gelegentlich Details finden, die eher
dem Unterhaltungsbedürfnis der Leserschaft ihre Uberlieferung

verdanken. Diese Formen biographischer und
biographieähnlicher Schriftstellerei fanden ihren Weg dann auch in
die lateinische Literatur.

Soweit der Versuch, die Geschichte der griechischen Biographie

aus ihren recht spärlichen Resten zu rekonstruieren. Die
Erschliessung der Biographie als Form der Geschichtsschreibung

begann bei den Römern, wurde aber bald auch von den
Griechen nachgeahmt. Den ersten diesbezüglichen Versuch findet

man in Tacitus' Lebensbeschreibung seines Schwiegervaters.

Er blieb ohne Nachfolge. Die Kaiserbiographien Suetons

gehören in die Tradition der Vermittlung antiquarischer
Gelehrsamkeit, die z.B. von den Attidographen repräsentiert
wird. In ihrer Gliederung spiegelt die dominierende Rolle des

Kaisers in Gesellschaft und Staat der ersten nachchristlichen
Jahrhunderte. So wurden die Kaiserviten unter den Bedingungen

der späten Kaiserzeit sehr bald von der Nachwelt als

Historiographie gelesen und entsprechend fortgesetzt, gewiss gegen
die Intention ihres Verfassers. Aber darüber habe ich mich an
anderer Stelle geäussert, und darum möchte ich mit diesem
Hinweis schliessen49.

49 S.o. Anm. 4.



DISCUSSION

W Berschin: Der Papyrusfund mit der Euripides-Vita des

Satyros wurde wenige Jahre nach dem Erscheinen des Leo sehen

Buches veröffentlicht. Wie ist es zu erklären, dass es
Jahrzehnte dauerte, bis man erkannte, dass die Beschreibung des

Gegensatzes zwischen 'peripatetischer' und alexandrinischer'
Biographie in der von Leo gegebenen Form nicht zu halten
ist?

Die Merkmale der Biographie peripatetischer Tradition sind
teilweise in den Viten der lateinischen Spätantike nicht mehr
festzustellen. Die formgeschichtlich aufschlussreiche Vita Mal-
chi monachi captivi berücksichtigt nicht die letzte Lebenszeit
des Helden. Die Antonius-Vita enthält eine grosse Rede, und
die Martinsvita des Sulpicius Severus ist in ihrem fünften, sechsten

und siebenten Teil dialogisch gestaltet. Schliesslich ist die

letztgenannte Vita — trotz der gegenteiligen Versicherung des

Autors — ausgesprochen überlegt stilisiert. Sind das Entwicklungen

der Spätantike, oder darf man auch für die ältere Zeit
solche Ausnahmen von der Regel annehmen?

Meine letzte Frage geht von der Beobachtung aus, daß sich

Biographie und Autobiographie im Mittelalter nicht selten

überschneiden. Die karolingische Vita domini Anskarii des

Rimbert enthält eine Serie von Visionen, die Anskar, der Held
der Biographie, selbst aufgezeichnet hat und welche die
entscheidenden Stationen seines Lebens markieren. Auch Theoderichs

von Echternach Vita S. Hildegardis besteht zum erheblichen

Teil aus autobiographischem Material. Kann man solche

Mischungen bereits für die Antike vermuten?

W.W. Ehlers: Die in den christlichen Biographien vorhandenen

Elemente gehobenen Stils (direkte Reden, Pathos) haben



142 DISCUSSION

wohl ihren Ursprung in den direkten Reden und der hochaf-
fektiven Ausdrucksweise der Märtyrerakten.

A. Dihle: Friedrich Leo hat selbst zum Satyros-Papyrus
unmittelbar nach dessen Veröffentlichung Stellung genommen
(Nachr.Gött.Ges.Wiss. 1912, 3, 273-290). Dabei hatte er
keine Veranlassung, seine Theorie zu revidieren, denn dass

auch Personen des Geisteslebens in der 'peripatetischen' Tradition

dargestellt wurden, war aus Fragmenten und Testimonien
lange bekannt. Die entscheidende Kritik an Leo betraf seine

Deutung der Biographien Suetons, dessen Einzigartigkeit er
darin sah, dass dieser Kaiserviten in der kunstlosen, im
Grammatikerbetrieb entstandenen Form geschrieben hatte. Dass dieses

nichts Einzigartiges war, kam erst durch spätere Papyrusfunde

ans Licht. Von W. Steidle (Sueton und die antike
Biographie) ist das i.J. 1951 aufgearbeitet worden.

Widu Wolfgang Ehlers hat Ihre zweite Frage bereits
beantwortet. Überlegt oder kunstvoll stilisiert konnte eine 'peripate-
tische' Biographie durchaus sein, aber eben nach den Regeln
des genus tenue. Die Versicherung, auf literarischen Schmuck
verzichten zu wollen, ist ein Topos, der in der christlichen
Literatur sehr früh auftaucht (K. Thraede, Studien zu Sprache und
Stil des Prudentius [Göttingen 1965], 48ff).

Dem Biographen werden autobiographische Äusserungen
seines Flelden oder Aussagen über ihn aus dem Kreis seiner
Vertrauten schon um der Authentizität willen stets willkommen

sein. Die Figur des Damis in Philostrats Lebensbeschreibung

des Apollonios von Tyana zeigt es, und in der byzantinischen

Hagiographie, z.B. der Vita des Symeon Salos, gibt es

wiederholt die Figur des Vertrauten, der die Wundertaten des

Helden bezeugen kann, die dieser aus Demut geheimhält.

G. Bowersock: I am considering the antiquarian (or 'Who's
Who') type of biography, as opposed to the literary form. Walter

Berschin's allusion to the discrete 'Biography' section that
we often find in book shops might remind us that 'Who's



ZUR ANTIKEN BIOGRAPHIE 143

Who' books are relegated in such places to 'Reference'. The
apparently (but only apparently) objective register of facts

raises, in our discussion, the name of prosopography, so far not
yet mentioned. Yet some, like Momigliano, have seen
prosopography as a biographical enterprise, whereas others, notably
Syme, have not. The different perceptions seem to arise from
the acceptance or rejection of the objective character of a register

of details. Mary Beard's paper yesterday exemplified the
problem.

M. Beard: The boundary between 'prosopography' and

'biography' is, of course, very loaded. Is prosopography
concerned with the building bricks (the sheer 'facts') of a life
before they are ideologically converted into 'biography'? Or
does the practice of prosopography show that these 'facts' are

always already an ideological representation? Is PIR one of the
least or one of the most ideological tools of our trade?

A. Dihle: Vielleicht darf man hinzusetzen, dass die Sammlung

und Weitergabe biographischer Daten ohne literarische

Aspirationen wohl immer der Übermittlung von Kenntnissen
dient, die im Rahmen einer Erziehungs-, Bildungs- oder
Wissenschaftstradition für wichtig gehalten werden. Damit entstehen

solche Sammlungen notwendigerweise auf Grund
'ideologischer' Vorgaben, welche die Auswahl aus der Fülle des

Materials bestimmen. Cornelius Nepos liefert dafür ein gutes
Beispiel aus der Antike.

S.M. Maul: Während altorientalische und altägyptische
Texte die Leistungen Einzelner aufzeigen, versuchen hellenistische

biographische Texte die Leistungen Einzelner verständlich

zu machen und die Eigenschaften Einzelner als durch bewus-

stes Handeln erworben darzustellen und moralisch zu bewerten.

Griechische Texte mit biographischen Angaben aus archaischer

Zeit stehen den entsprechenden altorientalischen viel
näher und scheinen den Menschen in seinem Verhältnis zum



144 DISCUSSION

kosmischen Gefiige zu definieren. Was hat Ihrer Meinung nach

zu den für die weitere Geistesgeschichte Europas so folgenreichen

Änderungen des Weltbildes geführt, das den einzelnen
Menschen, sein Denken, Wollen und Entscheiden in den

Mittelpunkt stellt und ihm, anders als zuvor, an seinem Verhältnis
zum Anderen und zum Kollektiv misst?

A. Dihle: Zweierlei wird man wohl anführen müssen, um
diese ebenso weitgehende wie grundsätzliche Frage einer
Antwort näher zu bringen. Da ist einmal die in der zweiten Hälfte
des 5.Jh. v.C. sich verbreitende Einsicht, dass die notwendigen
sozialen Ordnungen, in denen alle Menschen leben und aus
denen sie ihre Vorstellungen von Recht und Unrecht beziehen,
nicht gott- oder naturgegeben sind, sondern von Menschen

gemacht und darum veränderlich sind. Vorbereitet wurde diese

Einsicht, die zum ersten Mal den Unterschied zwischen Natur
und Sittlichkeit zum Bewusstsein brachte, durch den alten Stolz
der Griechen auf ihren Nomos als Maßstab politischen Handelns

und durch die Konzeption eines umfassenden Naturbegriffs

in der ionischen Wissenschaft. Aus diesem ging hervor,
dass die Natur, welche "dieselben Krankheiten für Griechen und
Barbaren verursacht", am Einzelnen, nicht an den von ihren
unnatürlichen' Konventionen (Nomima) geprägten Völkern
und Stämmen zu verifizieren ist. Das andere ist die kaum zu
überschätzende Wirkung, die Sokrates auf das Denken der Griechen

und ihrer Nachfolger ausgeübt hat. Kernstück seiner Lehre

war, dass nur das ständiger Prüfung unterzogene Leben des

Einzelnen lebenswert sei und dass "Anytos und Meietos mich nicht
schädigen können", weil sie keinen Einfluss auf seine Seele und
damit seinen sittlichen Zustand zu nehmen imstande seien. Die
Aufgabe, Sittlichkeit und Natur zum Einklang zu bringen, das

Ziel aller griechischen Philosophie, war damit dem Einzelnen
gestellt und im Vollzug eines ganzen Lebens zu erfüllen.

L. Piccirilli: Concordo in linea generale con quanto esposto
da Dihle nella sua relazione. Vorrei esprimere soltanto alcune



ZUR ANTIKEN BIOGRAPHIE 145

perplessitä: innanzi tutto, non mi pare che l'encomio prescinda
dalla cronologia, perche, p.es., YAgesilao di Senofonte risulta
distinto in 7tpal;si<;, un resconto cronologico della vita (owia-
mente dalP ascesa al trono) del re di Sparta, ed in Vj0o<;, una
trattazione sistematica del carattere del re lacedemone. Inoltre,
e mia opinione che i cosidetti Bioi di Aristosseno siano piu
simili a un pamphlet che a un encomio. Aristosseno voleva
screditare la scuola socratica e la sua Vita di Pitagora e un
arma' di cui si serva per la sua battaglia antisocratica. Infine, le

Vite raccolte nel volume di M.R. Lefkowitz appartengono a un
genere che, nelle mie ricerche, ho definito 'scoliastico'; Bioi,
messi insieme con materiale eterogeneo, annotazioni, osserva-
zioni ecc., non destinati alla pubblicazione. Essi costituivano lo
strumento di cui si servivano i rhetores per introdurre gli Scolari
alla lettura degli autori oggetto di studio.

A. Dihle\ In der Beurteilung von Tendenz und Charakter der
Bioi des Aristoxenos herrscht wohl allgemeine Ubereinstimmung.

Freilich ist dabei zu bedenken, dass Enkomion und
Invektive als 'negative Lobrede' gleichermassen den Regeln des

ysvo<; etoSei.xti.x6v unterliegen können. Auch in der Frage des

gelehrten, aus dem Grammatikunterricht zu erklärenden
Charakters der Dichterbiographien gibt es keinen Dissens. Schwieriger

ist die Frage ihrer Publikation zu beantworten, was immer
man darunter verstehen will. Wo sie zusammen mit Scholien in
der Ausgabe eines Dichters erscheinen, liegt sicher eine
Publikationsabsicht vor, doch kann diese durchaus sekundär sein. Was
die chronologische Ordnung im Enkomion angeht, so ist sie

sicherlich nicht ausgeschlossen, vor allem nicht im Bericht über
die Jugend oder den Aufstieg des Dargestellten. Aber im Hauptstück,

der Schilderung der rühmenswerten Eigenschaften, spielt
sie eben keine Rolle (vgl. etwa Isoer. Euag. [Or. 9] 21).

G. Bowersock: Three small points. 1) Roman emperors seem

to feel an urge to write their autobiographies with view to
future biographers and to posterity. Augustus, Hadrian, and



146 DISCUSSION

Septimius Severus come immediately to mind. 2) The Agricola
does indeed include historical description and narrative, but so

too does the virtually continuous account in Plutarch's Galba
and Otho (despite Plutarch's professed intention). 3) Albrecht
Dihle's invocation of Lucian's Alexander and Philostratus' Vita

Apollonii leads one to ask whether, in the domain of individualism

and morality, the novel may not be viewed in some relation

to biography as well.

M. Beard-. Pausanias, too, would be an interesting case. We
have grown used to seeing his textual journey as the construction

of an identity for 'Greece'. What if we saw it as the
construction of an identity for himself?

A. Dihle: Im Fall der Herrscher des Dreikaiserjahres war es

vielleicht die rasche Folge dramatischer Ereignisse, auf die sich

ja Tacitus auch im Vorwort der Historien bezieht, die Plutarch
in historiographische Bahnen lenkte. Dasselbe lässt sich auch in
etlichen Parallelviten beobachten, etwa in der Crassus-Vita mit
der sehr lebendigen Schilderung der Schlacht von Carrhae.
Plutarch war eben weitgehend auf die Auswertung und
Nacherzählung historiographischer Quellen angewiesen. Aretalogi-
sche Biographien und Romane können einander gerade in
ihrem erbaulichen Charakter sehr nahe stehen. Allerdings
kommt es dabei weniger als in der Biographie des plutarchi-
schen Typus auf die Vollständigkeit des Lebensberichtes an.
Das Werk des Pausanias kann man gewiss als Selbstzeugnis seines

Verfassers betrachten. Aber gilt das nicht in immer wieder
anderer Weise für sehr viele Werke der Literatur?


	Zur antiken Biographie

