Zeitschrift: Entretiens sur I'Antiquité classique
Herausgeber: Fondation Hardt pour I'étude de I'Antiquité classique
Band: 44 (1998)

Artikel: Histoire et mystére : les Vies de philosophes de I'Antiquité tardive
Autor: Goulet, Richard
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-660949

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-660949
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

VIII

RiCHARD GOULET

HISTOIRE ET MYSTERE.
LES VIES DE PHILOSOPHES
DE LANTIQUITE TARDIVE

Dans toutes nos bibliothéques modernes, la section ‘biogra-
phies’ — la fameuse cote ‘92’ du systéme de classification déci-
male universelle — est une des plus fournies. La base francaise
Electre, qui recense 400.000 ouvrages disponibles en librairie,
propose 11.783 titres sous cette seule rubrique. Cet engoue-
ment pour la biographie n’est pas un phénomene moderne. Le
Moyen-Age a produit des vies de saints par milliers et si I’Anti-
quité gréco-romaine n’a laissé qu'un nombre relativement res-
treint de biographies, c’est sans doute parce qu’il s’agit d’un
genre d’ouvrages qui vieillit vite, du fait que I'immortalisation
littéraire que le biographe se propose d’assurer a son héros reste
fragile et que rapidement des figures qui semblérent exception-
nelles ne représentent plus rien aux yeux des nouvelles généra-
tions. Combien de citoyens souhaiteraient encore lire la biogra-
phie de I'antépénultieme chef de I'Etar?

Les responsables de ces Entretiens m’ont demandé de parler
des vies ‘spirituelles’, c’est-a-dire celles de personnages qui
échappent a Ihistoire générale parce qu’ils se sont illustrés non
par leur activité politique ou militaire, mais comme intellec-
tuels, philosophes ou sophistes, ou encore comme saints,
moines ou martyrs. C’est un domaine qul reste trés vaste, beau-
coup trop vaste pour étre traité dans une conférence d’une
heure et méme étre étudié de fagon exhaustive dans 'espace de



218 RICHARD GOULET

toute une vie. Tout en gardant en perspective I'ensemble du
corpus ainsi défini, je prendrai la plupart de mes exemples dans
la littérature des vies de philosophes et, accessoirement, de
sophistes, domaine que je connais un peu moins mal. D’autre
part, je m’attacherai principalement aux vies conservées d’épo-
que impériale, en laissant de coté les témoignages fragmentaires
des biographes d’époque hellénistique, car dans la plupart des
cas ces fragments nous transmettent des détails biographiques
sur les personnages en cause et non les vues des biographes sur
leur entreprise littéraire’.

Précisons également que la présente étude porte sur les textes
biographiques et non sur I'image sociale ou le statut des intellec-
tuels. Elle se concentre sur le moment proprement littéraire de
I'évolution de I'image du philosophe. Le philosophe a pu deve-
nir, 3 ses propres yeux et a ceux de ses contemporains, un saint,
un prétre, voire un étre divin, démon ou dieu. Mais il se produit
un phénomene particulier lorsqu’un disciple fervent rédige la
biographie d’un maitre vénéré pour loffrir & 'admiration et a
I'imitation de sa communauté. La Vie du philosophe devient,
dans le contexte culturel ot elle est produite ou regue, un dévoi-
lement plein d’espérance de cette assimilation & la Divinité que
les écoles philosophiques de la fin de I'antiquité avaient, a la
suite de Pythagore et de Platon, assignée comme fin supréme a
la recherche philosophique. On pourrait dire la méme chose a
propos des vies des saints par rapport a la mise en place progres-
sive de la figure du ‘saint’ dans la société chrétienne primitive.

La biographie n’est peut-étre pas un genre littéraire universel:
on ne la rencontre sans doute pas dans toutes les civilisations
écrites ni a tous les dges de la tradition grecque. Elle est cepen-
dant ce qu’on pourrait appeler un genre naturel qui surgit spon-
tanément sans faire appel a une codification de regles et a une
tradition savante d’interprétation. Sous sa forme la plus popu-
laire, elle apparait souvent comme un simple témoignage, parfois

' La liste des biographies prises en considération dans cette étude est fournie
en Appendice avec quelques références bibliographiques aux éditions et aux tra-
ductions que j’ai utilisées.



HISTOIRE ET MYSTERE 219

suscité par la curiosité ou 'admiration, mettant 2 profit un
ensemble de souvenirs. Si parfois certains biographes font réfé-
rence a des modeles antérieurs ou s’en inspirent, il est rarement
possible de dégager des cadres formels consciemment reproduits.
Aussi mon intention n’est-elle pas d’étudier le genre littéraire ou
les formes diverses de ces biographies, mais plutdt de mettre en
lumiere la finalité littéraire de ces Vies de philosophes.

Pour mieux apprécier I'originalité des ceuvres transmises par
’Antiquité, je voudrais vous proposer un schéma d’interpréta-
tion tridimensionnel qui situe les différentes vies comme
diverses déformations d’un idéal, ou d’une essence de la bio-
graphie qui ne fut probablement jamais réalisée sous sa forme
pure, du moins dans I’Antiquité. Ce schéma est structuré par
trois grands axes que jappellerai, pour faire simple, (a) histo-
rique ou documentaire, (b) littéraire, et (c) idéologique. Si la
représentation graphique d'un tel schéma n’était déja pas si
compliquée, j’ajouterais une quatriéme dimension qui est celle
du temps, car la biographie a son histoire* qui est aussi celle
d’une évolution des formes de la biographie.

Ces axes de déformation ont leur point d’origine théorique
dans un concept idéal de la biographie. Cette biographie idéale
pourrait étre définie comme |'exposé détaillé des épisodes essen-
tiels de la vie d’un individu, le long d’un cadre chronologique
identifiable, par un contemporain parfaitement informé, voire
par I'individu lui-méme jetant un regard impartial sur sa propre
vie, et ceci afin de fournir une information objective. J’ajouterai
que la vie racontée par la biographie est la vie terrestre, telle
qu'elle peut étre appréhendée par un contemporain, et n’inclut
pas normalement la préexistence ou la destinée post mortem. 1l
peut sembler superflu de le rappeler, mais nous verrons que

? Les Vies font parfois référence les unes aux autres. Pour nous en tenir aux
vies de philosophes, Eunape connait la Vie de Démonax par Lucien, la Vie d’Apol-
lonius de Tyane et les Vies des Sophistes de Philostrate, ainsi que la Vie de Plotin par
Porphyre; Marinus et Damascius emploient des expressions qui évoquent la Vie
de Plotin. Quant aux deux Vies de Pythagore de Porphyre et de Jamblique, elles
offrent de nombreux paralléles entre elles qui peuvent s’expliquer par des sources
communes.



220 RICHARD GOULET

beaucoup des vies de philosophes prennent en compte, notam-
ment par le biais d’oracles ou d’apparitions miraculeuses, les
incorporations préalables de leur héros ou l'immortalisation
dont il a joui apres la mort.

Je vous propose donc d’examiner chacun des trois axes de
déformation de la biographie que j’ai mentionnés.

I. Axe historique ou documentaire

Le premier axe, que j’ai appelé historique ou documentaire,
évalue la qualité de la documentation historique dont dispose
le biographe. Si 'on n’était pas si mauvais juge de soi-méme et
si 'on n’avait pas tant de raisons de mettre aprés coup un peu
d’ordre dans sa vie, les meilleures biographies seraient des auto-
biographies. Ce n’est évidemment pas toujours le cas. Il n’en
reste pas moins que du point de vue de la richesse de I'infor-
mation brute, le témoignage autobiographique garde un statut
privilégié. Si l'antiquité n’a pas laissé d’autobiographies for-
melles au sens moderne, des exposés autobiographiques se ren-
contrent sous des formes littéraires fort diverses comme les
mémoires, les lettres, les apologies, etc.

La richesse exceptionnelle de 'autobiographie comme source
documentaire est manifeste dans le premier Discours du sophiste
Libanios. Pour aucun autre intellectuel antique on n’est aussi
bien informé de ses origines familiales, des étapes infimes de sa
formation, puis de sa carri¢re professionnelle, des conflits parfois
sanglants qui 'opposerent a ses adversaires dans la profession,
des relations qu’il entretint avec les hommes politiques, des souf-
frances physiques ou psychologiques qu’il dut affronter, etc.
Associé aux autres discours et a sa monumentale correspon-
dance, le Discours dit autobiographique permet de reconstituer
la vie de Libanios année par année et, pour certaines périodes,
mois par mois, au point que Paul Petit fut 2 méme de dresser la
liste de ses éleves pour certaines années de son enseignement’.

3 P. PETIT, Les Etudiants de Libanius (Paris 1956).



HISTOIRE ET MYSTERE 221

On peut voir dans ce Discours une source autobiographique
sans nécessairement considérer qu’il correspond a une biogra-
phie ou une autobiographie conforme a2 un modele littéraire
préétabli. Le Discours impose en effet 4 la vie de Libanios une
grille d’interprétation fort limitative, puisque I'auteur se pro-
pose de montrer, comme l'a écrit Bernard Schouler, que les
“bons et mauvais co6tés de son existence obéissent 2 un partage
égal, méticuleusement effectué par la Fortune™ et que certains
malheurs ou épreuves eurent des conséquences positives dans la
suite de son existence. Toute la fin du discours par ailleurs, for-
mée de plusieurs additions d’époque plus tardive, n’est qu’une
accumulation de notes personnelles mal rattachées au cadre
biographique.

Qu'’il expose complaisamment ses succes, raconte ses innom-
brables conflits avec les sophistes concurrents ou évoque les
revers de fortune qu’il dut affronter, Libanios poursuit tou-
jours, en y mettant toutes les formes requises, ['objectif sophis-
tique par excellence qui est 'autocélébration.

Un second niveau d’information privilégié est le témoi-
gnage des contemporains qui ont partagé la vie du personnage
et en furent parfois les disciples, ou qui du moins furent
témoins d’épisodes importants de leur vie. Il arrive qu'un
auteur se présente fictivement comme un contemporain de
son héros ou qu’il prétende mettre a profit le témoignage d'un
proche pour donner a son ouvrage un plus grand crédit. Phi-
lostrate prétend ainsi mettre en forme un recueil de souvenirs
d’un certain Damis de Ninive qui avait été disciple d’Apollo-
nius de Tyane’.

4 B. SCHOULER, “Libanios et 'autobiographie tragique”, in Linvention de
lautobiographie d’Hésiode & Saint Augustin, éd. par M.-E BasLez, Ph. HOFk-
MANN et L. PERNOT, Etudes de littérature ancienne 5 (Paris 1993), 313.

5> Voir les articles de Patrick ROBIANO, ‘Damis’ 8 et ‘Damis de Ninive' 9, in
Dictionnaire des Philosophes Antiques 11 (Paris 1994), 598-599. G. ANDERSON,
Philostratus. Biography and Belles Lettres in the third century A.D. (London 1986),
155-173, a tenté d’établir que Damis n’avait pas été inventé par Philostrate, mais
constituait une source littéraire authentique. Mais le témoignage de Damis
semble déja fortement marqué par le roman et la légende.



227 RICHARD GOULET

Pour tel événement de la jeunesse de Proclus, encore disciple
d’Olympiodore ’Ancien 2 Alexandrie, Marinus s'en rapporte
de méme au témoignage d’Ulpien de Gaza qui avait fréquenté
lui aussi Olympiodore®.

Lorsque le biographe n’appartient pas a la génération des
contemporains du personnage dont il se propose d’écrire la vie
et qu'il ne peut plus interroger des témoins directs, il dépend
alors de traditions orales ou littéraires qui auront généralement
tendance 2 se préter a diverses déformations de la vérité histo-
rique jusqu'a ce que la biographie verse totalement dans la
légende. Il n’est pas nécessaire que l'écart chronologique
atteigne plusieurs siecles, comme C’est le cas pour la Vie de
Pythagore de Jamblique. La Vie d’Apollonius de Tyane, écrite a
peine plus d’un siecle apres la mort du philosophe, est déja
totalement imprégnée par la légende et, dans les Vies d’Eunape,
les éléments légendaires apparaissent dans les récits consacrés a
la génération des maitres d’Eunape, par exemple dans la Vie de
Sosipatra, qui était cousine de Maxime d’Ephése, le maitre de
Empereur Julien, et le condisciple de Chrysanthe, maitre
d’Eunape. Toutes choses étant égales par ailleurs, les biogra-
phies les plus tardives sont généralement les moins exactes, ce
qui dans certains cas n’enléve rien a leur intérét.

Eunape était conscient de la diversité et de la valeur relative
de ses différentes sources d’information. Lorsqu’il énumere ses
sources, il distingue entre les événements dont il a été person-
nellement témoin ou les personnages quil a fréquentés, les
informations qu’il a méticuleusement tirées de ses lectures,
celles qu’il a obtenues en interrogeant des contemporains plus
agés qui avaient connu personnellement certains philosophes
ou sophistes d’une génération antérieure et enfin les renseigne-
ments transmis par la tradition orale’. Il manifeste d’ailleurs
une certaine prudence dans lexploitation de cette derniere
source d’information.

¢ MARIN. Procl. 9.
7 VS p.2, 8-10; p. 4, 23-24 Giangrande. Toutes les autres références aux Vies

d’Eunape seront faites aux pages et aux lignes de cette édition.



HISTOIRE ET MYSTERE 223

Dans son travail, le biographe est beaucoup plus démuni que
I’historien, qui peut en général consulter des archives officielles.
Il peut certes mettre a profit les ceuvres laissées par les auteurs
anciens pour y découvrir les détails autobiographiques qu’elles
peuvent contenir. Eunape prétend ainsi que la lecture des écrits
de Plutarque fournit de riches informations sur Plutarque lui-
méme et son maitre Ammonius®. C’est de méme des écrits de
Porphyre qu’il a extrait la plupart des informations qu’il four-
nit sur ce philosophe’.

Mais les traces laissées par des individus qui n’ont joué
aucun rdle historique s’évanouissent rapidement. Et lorsqu’elles
sont trop massives, comme c'est le cas pour la plus grande par-
tie de la correspondance des philosophes anciens, il y a tout
lieu de penser qu’elles sont d’ordre pseudépigraphique. Il fallait
alors un esprit particulierement perspicace pour découvrir que
la facture de ces lettres négligeait le dialecte naturel de I'auteur
qui était censé les avoir écrites. Démétrius de Magnésie avait
ainsi constaté qu’une lettre attribuée 3 Epiménide était rédigée
en dialecte attique et non crétois'’.

A quelques générations de distance, et & fortiori a plusieurs
siecles, l'effort du biographe se réduit a compiler, sélectionner
et rationaliser les anecdotes transmises par la tradition anté-
rieure. En méme temps, comme larriere-plan culturel et le
contexte d’ensemble de la vie du personnage sont de plus en
plus évanescents, le biographe se voit forcé d’enrichir son récit
d’éléments destinés a redonner un peu de chair aux figures
appauvries par la tradition et a reconstituer un contexte ‘vrai-
semblable’ pour les gestes et les paroles rapportés.

Parfois ces traits légendaires proviennent de traditions orales
plus anciennes et leur apparition dans les biographies littéraires

8:P3;:20222,

? VS p.6, 7-8. Sur la valeur du témoignage d’Eunape, voir R. GOULET,
“Variations romanesques sur la mélancolie de Porphyre”, in Hermes 110 (1982),
443-457.

10 DIOG.LAERT. 1, 112. PHILOSTR. VA 7, 35 suspecte de méme une lettre
d’Apollonius écrite en dialecte ionien.



224 RICHARD GOULET

est due a la fidélité des auteurs aux sources dont ils disposent.
En un temps ou lirrationnel avait envahi les esprits les plus
éminents, le critere historique que ces auteurs employaient
pour juger de la valeur des traditions était le degré de crédulité
qu’ils prétaient aux témoins qui les leur transmettaient. Cest
d’ailleurs un zopos fréquent dans nos biographies: I'incrédulité
des témoins, de facon générale, donne un poids considérable
aux témoignages qu’ils rendent concernant des faits apparem-
ment incroyables'!. Eunape, qui n’ignore pas que le temps
transforme et déforme les traditions orales'* et qui se méfie des
on-dit remontant a des témoins trop anciens'®, est prét & croire
n’importe quel prodige lorsqu’il est transmis par un témoin qui
lui semble digne de foi'®. En rapportant ainsi les propos des
disciples de Jamblique qui croyaient que le maitre pouvait s'éle-
ver dans sa priere 4 plus de dix coudées au-dessus du sol,
Eunape semble douter que Jamblique se soit élevé si haut, mais
non pas qu’il ait pu entrer en lévitation".

Eunape raconte d’autres manifestations du pouvoir divin de
Jamblique. Au retour d’un sacrifice célébré dans une villa de
banlieue qui lui appartenait, Jamblique avait percu que le pas-
sage d'un convoi funebre quelque temps auparavant avait
rendu la route impure et il avait invité ses disciples & prendre
une autre route. Aux plus incrédules des disciples, dont Aidé-
sius, qui étaient restés sur place, les gens du convoi funebre, a
leur retour, purent confirmer qu’ils avaient effectivement
emprunté cette route. Comme ses disciples voulaient réduire le
prodige a quelque faculté d’odorat supérieure, Jamblique leur
fit expérimenter des pouvoirs encore plus extraordinaires. Aux
bains de Gadara, en Syrie, se trouvaient deux petites sources

11 Cf. A.-J. FESTUGIERE, “Lieux communs littéraires et thémes de folk-lore
dans 'Hagiographie primitive”, in W5 73 (1960), 134-135 (= Ftudes de religion
grecque et hellénistique [Paris 1972], 282-283).

2 Byn. VS p.2, 12.

13 P75, 26-28.

14 P14, 24-26.

b5 BEL-25« 12,35



HISTOIRE ET MYSTERE 225

que les gens du pays appelaient Erds et Antéros sans savoir
pourquoi. De passage avec ses disciples, Jamblique, au moyen
de quelques secretes paroles, évoqua du fond de ces sources
deux grands enfants (décrits comme des ‘Amours’) qui 'em-
brasserent comme leur vrai pere, avant de retourner a leur élé-
ment naturel!®,

“Apres ce prodige, écrit Eunape, la foule de ses éleves ne
chercha plus de nouveaux miracles; mais (...) ils crurent tout a
partir des preuves qui étaient apparues. On racontait des his-
toires encore plus étonnantes et plus prodigieuses, mais je n’en ai
rapporté aucune, considérant comme dangereux et odieux 2 la
divinité d’introduire dans un ouvrage stir et solide une tradition
orale corrompue et fluide. En vérité, méme les prod1ges qui pré-
cedent, Je les c0n31gne en cralgnant que ce ne soit qu'un on-dit,
sauf que je suis des hommes qui, alors qu’ils refusaient de croire
aux autres prodiges, se sont rendus a 'évidence de ce qu’ils ont
vu. Mais aucun de ses compagnons, pour autant que nous le
sachions, n’a consigné ces prodiges par écrit”"’.

Miracles et prodiges foisonnent dans la Vie d’Isidore par
Damascius: philosophes miraculeusement sauvés des eaux'®
lisant dans I'obscurité', descendant dans des gouffres malé-
fiques®®, éprouvant de pieuses migraines au voisinage de
femmes indisposées®!, expulsant des démons?*; tétes de ser-
pents, grosses comme celle d'un taureau, trouvées dans un
champ?3, bétyles se promenant dans les airs*, serpents vivants
dressés en 'air et emportés par les vents®, Anes se laissant mou-
rir de faim par amour de la poésie?®, etc.

16 Le convoi funéraire: p.12, 14 - 13, 7; I'évocation des Amours: p.13, 8 - 14,
16.

17 P14, 16-26.

18 Epit. Phor. §116.

19 §139.

20-8131,

2 Br 174,

22 Epit. Phot. §56.

2.§140.

2 §203.

25 §140.

26 §60.



226 RICHARD GOULET

Le long de cet axe, les diftérentes biographies que nous
connaissons ne se situent pas nécessalrement a un point
unique. Porphyre, qui a vécu cinq ou six ans dans I'école de
Plotin & Rome, ne connait les détails de la plus grande partie de
la vie de son maitre que grice au témoignage de condisciples
plus anciens que lui comme Amélius?’, ou aux révélations faites
par le maitre lui-méme au cours de ses conversations®®. Si
Eunape a connu personnellement des philosophes comme
Chrysanthe de Sardes et des sophistes comme Prohérésius,
aupres desquels il avait étudié, ce n’est que par 'intermédiaire
de ces maitres directs qu'il connaissait des intellectuels plus
anciens comme Aidésius, le maitre de Chrysanthe, ou Julien de
Cappadoce, le maitre de Prohérésius. Et pour les générations
antérieures, celles de Plotin, de Porphyre et de Jamblique, il
dépendait essentiellement de sources littéraires (par exemple la
Vie de Plotin par Porphyre ou la Lettre a Marcella du méme
auteur) ou de traditions orales transmises au sein de I’école de
Jamblique, puis d’Aidésius.

Il ne faudrait pas conclure non plus que le type d’informa-
tion disponible le long de cette échelle détermine de fagon uni-
voque la valeur historique de chaque biographie. Tout d’abord,
il faut tenir compte des autres axes de déformation qui font
qu'une autobiographie tendancieuse ou qu’une biographie
d’orientation hagiographique, fiit-elle écrite par un proche dis-
ciple, peut étre historiquement moins exacte que celle que peut
rédiger un historien tardif consciencieux et méthodique dans le
maniement de ses sources documentaires. D’autre part, méme
honnéte et objectif, un témoin direct peut ignorer certains
détails essentiels, étre trompé par sa mémoire, mal interpréter
tel événement, confondre des personnages.

Il n’en reste pas moins que globalement I'exactitude et la
richesse de I'information biographique tend a décliner en fonc-
tion de I'éloignement temporel du biographe par rapport a son

27 Plot. 3, 37-38.
% 312



HISTOIRE ET MYSTERE 227

héros. Mais comme nous le verrons, cet axe de déformation
n’est pas le seul, ni le plus dangereux.

I1. Axe littéraire

Le deuxieme axe de déformation de la biographie corres-
pond aux influences que peuvent exercer sur I'entreprise bio-
graphique des modeles littéraires voisins, mais différents. C’est
ainsi qu’on risquerait de méconnaitre I'originalité du genre lit-
téraire de la biographie en la confondant avec un simple recueil
de souvenirs, apomnémoneumata, mémorables, ou un recueil
d’anecdotes, fussent-elles authentiques. De tels ouvrages peu-
vent nous apprendre beaucoup sur un personnage antique et
constituer un riche matériel entre les mains d’un biographe,
mais la biographie authentique ne se congoit pas sans 'exposé
de 'ensemble des étapes d’une vie, de fagon a ce que cette vie
soit rattachée a I'histoire, éventuellement par des dates. Il n’est
certes pas nécessaire que cet exposé suive méthodiquement
Pordre chronologique, mais il est essentiel a la biographie de
comporter cet ensemble d’informations que nous appellerions
de nos jours ‘prosopographiques’, sans lesquelles elle se résout
dans un portrait sans lien précis avec le temps, I'espace et la
société.

On pourrait dire la méme chose du portrait littéraire. Grace
aux Vies d’Eunape, on peut se faire une idée assez précise du
caractere de nombreux personnages, a partir des anecdotes rap-
portées et de la description physique et morale fournie par ["au-
teur. Mais pas une seule de ces vies ne peut étre considérée
comme une biographie véritable. Par rapport a Diogene Laérce,
qui est généralement capable de nous informer sur les origines,
la formation, la carriere d’un philosophe, de nous transmettre
deux ou trois dates essentielles de sa vie et, le cas échéant, de
nous fournir la liste de ses écrits, 'ouvrage d’Eunape, qui était
pourtant beaucoup moins éloigné de 'époque et du milieu
d’origine de ses héros, est pour Ihistorien qui recherche des
données biographiques exactes d’une tres faible utilité. Por-



228 RICHARD GOULET

phyre en revanche, qui ne cache pas les limites de son informa-
tion sur certains points — ne serait-ce que parce que Plotin
évitait de parler de ses origines, de sa famille, ou de tous ces
détails, comme la date de naissance, qui marquaient pour lui le
jour néfaste de sa venue dans le corps — s’attache a fournir un
maximum d’informations sur les dates essentielles de la carriere
de Plotin par rapport aux années de regne des différents empe-
reurs et il précise régulierement 'Age de son héros aux étapes
principales de sa vie. On serait bien en peine de trouver une
seule date dans toutes les Vies d’Eunape. Méme dans sa Chro-
nique®, cet historien fait montre 4 'égard de la chronologie de
la plus grande désinvolture.

Contrairement a son prédécesseur Dexippe, qui divisait sa
Chronique par regnes impériaux, par années d’Olympiades, et
qui tenait compte aussi des archontes et des consuls romains,
Eunape s’engage a suivre les régnes impériaux “en rejetant le
compte rendu par année et par jour comme une facon de s’ex-
primer inélégante, et en considérant comme plus vrai un
compte rendu en périodes circonscrites par les regnes des
empereurs. On pourra donc lire que ces événements survinrent
sous tel empereur, mais, en quelle année et en quel jour qu’un
autre entre dans la danse qui conduit a la tromperie™®.

“Tai considéré, écrit Eunape, que le but de Ihistoire et sa fin la
meilleure était de rédiger les faits passés, autant que possible sans
aucune passion, en se référant a la vérité; mais les computations
chronologlques précises, 4 la maniére de témoins non convoqués
qui se présentent spontanément a la barre, ne contribuent en
rien 2 ce projet™!.

Qu’apporte la précision chronologique a la sagesse d’un
Socrate ou a la compétence d’'un Thémistocle? Leurs vertus

* EUN.Chron. fr. 1, in The Fragmentary Classicising Historians of the Later
Roman Empire: Eunapius, Olympiodorus, Priscus and Malchus, ed. by R.C.
Brockiey (Liverpool 1981-1983), II: 7éxt, Translation and Historiographical
Notes, pp.1-150; E. PASCHOUD, “La préface de 'ouvrage historique d’Eunape”, in
Historia 38 (1989), 198-223, texte et traduction: 216-223.

3 EuN. fr. 1, p.10, 86-90 Blockley.

31 Eun. fr. 1, p.8, 38-42.



HISTOIRE ET MYSTERE 229

croissent-elles et tombent-elles comme les feuilles avec les sai-
sons? Qu’importe au but véritable de I'histoire de savoir que la
bataille navale de Salamine fut remportée par les Grecs au len-
demain du lever de la constellation du Chien? Autant les histo-
riens s entendent sur la réalité des faits, autant ils sont en désac-
cord sur leur datation. Rien n’est mieux connu que la
personnalité de Lycurgue, mais que de désaccords sur sa chro-
nologie! “Il est vain et inutile de s’occuper de chronologie et
d’en faire un objet d’étude”. “La précision sur les saisons et les
jours ne convient quaux intendants de domaine, aux comp-
tables, aux astrologues et autres amateurs de chiffres”.

Marinus, lui, fournit une datation extrémement précise de la
mort de Proclus, qui “quitta ce monde la 124¢ année a partir de
'avénement de Julien a empire, sous 'archontat de Nicagoras
le jeune, a Athenes, le 17¢jour du mois de Munychion, selon
les Athéniens, le 17¢ du mois d’avril selon les Romains”??.

Une autre mauvaise fagon de faire de la biographie est de
passer en revue les qualités ou les vertus d’'un personnage en
illustrant chaque point par des anecdotes. Ce procédé est
employé de fagon trés systématique par Marinus dans son Pro-
clus. Les différentes vertus de chaque degré du systeme néopla-
tonicien des vertus (vertus physiques, morales, politiques, puri-
ficatrices, contemplatives et théurgiques®) sont illustrées par
un épisode de la vie de Proclus ou mises en rapport avec un
trait de son caractere. Marinus est par ailleurs capable de trans-
mettre des informations biographiques tout a fait pertinentes
sur les origines et la carriere de Proclus.

Proche de ce procédé est I'éloge ou encore le discours
funtbre. On reconnait ici et la dans les biographies antiques
Iinfluence de la topique de I'éloge: origines, qualités, exploits,
honneurs, etc. Porphyre fait ainsi I'éloge de nombreuses quali-
tés de Plotin: concentration intellectuelle, sobriété, sens des

32 Procl. 36, trad. Chaignet.

3 Cf. O. SCHISSEL VON FLESCHENBERG, Marinos von Neapolis und die neu-
platonischen Tugendgrade, Texte und Forschungen zur byzantinisch-neugriechi-
schen Philologie 8 (Athenes 1928).



230 RICHARD GOULET

responsabilités, bonté, dévouement, pénétration des caracteres,
puis évoque la considération dont il jouissait aupres des élites et
la faveur que lui accordaient 'empereur Gallien et son épouse.
L’éloge peut certes s’appuyer sur une information biographique
valable, mais il opére une sélection thématique qui risque de
réduire singulierement la richesse d’une existence. Inversement,
la nécessité de remplir le cadre prédéfini de 'éloge est un fac-
teur d’amplification de certains aspects de la vie du personnage.
On doit également distinguer de la biographie des genres lit-
téraires qui réduisent totalement la vie de I'individu 2 sa fonc-
tion et se bornent 2 illustrer une these par des épisodes qui ne
varient que dans leurs dérails historiques. Eric Junod a ainsi
remarqué que les Actes apocryphes des Apotres tournent constam-
ment et presque uniquement autour du probleme de la foi et
de la conversion des interlocuteurs et des populations rencon-
trés par 'Apétre:
“L’apdtre est avant tout un personnage fonctionnel: il joue un
role, il est défini par sa tiche. C’est pourquoi les textes donnent
de lui une image plutét ﬁgée et désincarnée. Il n’apprend rien
tout au long des Actes, il n’évolue pas, ne progresse pas. Il entre

dans le récit, déja tout fait, tout constitué. Son existence ne
connait pas de temps fort”%,

On hésitera de méme a considérer comme des biographies
véritables les Actes des martyrs, les Passions, qui se concentrent
sur le témoignage porté & un moment capital de la vie du saint,
ou méme les Evangiles qui, dans leur forme primitive, se limi-
taient au récit de la passion et de la crucifixion de Jésus.

D’autres contaminations se rencontrent. Lorsqu’on lit les
Vies des sophistes de Philostrate, les Vies d’Eunape® ou encore

3 E. JuNOD, “Les Vies de philosophes et les Actes apocryphes des Apbtres
poursuivent-ils un dessein similaire?”, in E BOVON ez alii, Les Actes apocryphes des
Apétres. Christianisme et monde paien (Geneve 1981), 214,

3 A propos du sophlste Diophante, par exemple, Eunape n’a voulu rappor-
ter aucun des souvenirs qui le concernaient, parce que “son écrit est un mémo-
rial d’hommes remarquables et non une satire” (VS p.80, 13-15 Giangrande).
Peu de sophistes échappent a ses attaques. Car dans le milieu des sophistes I'es-
prit de rivalité est omniprésent, a toutes les étapes de la carriere. A tout moment,



HISTOIRE ET MYSTERE 231

les fragments de la Vie d’Isidore de Damascius, on est frappé de
constater la part qui y est faite a la critique de ces sophistes ou
de ces philosophes. C’est que ces biographies ne sont pas écrites
par des historiens indépendants, mais par des collegues dans la
profession pour qui la critique des contemporains et des devan-
ciers est une activité indispensable. Photius s’étonne d’ailleurs
que Damascius ne puisse jamais parler d’un philosophe sans lui
adresser quelque reproche:

“Pour tous ceux qu'il exalte dans ses écrits et qu’il proclame supé-
rieurs & la condition humaine pour I'excellence de leurs concep-
tions dans le savoir et l’agilité de leur pensée, il s'érige lui-méme
en juge de chacun et il n’en est pas un de tous ceux qu'il admire
a qui il ne reproche quelque insuffisance: celui qu'il exalte pour
son intelligence n’est pas intelligent en tout point, celui qui est
incomparable pour sa science ne sait pas tout, celui que sa vertu
place pres de la divinité a beaucoup de défauts. Ainsi, chacun de
ceux qu’il exaltait est persiflé et ravalé; de cette maniere il s’arroge,
par des moyens détournés, le pouvoir sur eux tous et 2 tout pro-
pos. Aussi poursuit-il sa vie d’Isidore en le louant et en I'accablant
tout autant de blimes™.

Mais la pire contamination que puisse subir la biographie est
évidemment celle du roman. Elle peut provenir de la nécessité
ou se trouve le biographe de mettre en valeur et d’amplifier cer-
tains détails de la vie de son héros. Mais nous verrons que dans
d’autres cas les motivations sont plus profondes. On peut en
tout cas considérer que la Vie de Pythagore de Jamblique ou la
Vie d’Apollonius de Tyane de Philostrate sont tout autant des
romans que des biographies.

1. Axe idéologique

Ces deux premiers axes de déformation de la biographie sont
en étroite dépendance par rapport 4 un axe beaucoup plus
déterminant que 'on peut qualifier d’idéologique. Il correspond

il importe de préciser qui est le numéro un parmi les disciples ou parmi les col-
legues. Chez les philosophes, dans I'esprit d’Eunape, I'esprit est le méme.
3 PHOT.Bibl. cod. 181, p.126 a (trad. R. Henry).



252 RICHARD GOULET

a la finalité qui est imposée a la biographie. En tant que genre
historique, la biographie devrait étre essentiellement informa-
tive. Quelle que soit 'admiration que le biographe porte a son
héros, il devrait en principe laisser les faits parler par eux-mémes
et ne jamais s’éloigner de la vérité. C'est au lecteur qu’il appar-
tient de porter un jugement sur 'excellence du personnage dont
on lui expose la vie. Eunape se propose ainsi de présenter 'acti-
vité de chacun de ses personnages, en laissant au lecteur le soin
de juger lui-méme, d’apres les signes présentés, si ce personnage
a atteint excellence’”. Méme lorsqu’il évoque un ami intime et
un maitre vénéré comme Chrysanthe, Eunape entend ne pas se
laisser inspirer par la simple reconnaissance®®.

“Car Chrysanthe honorait éminemment la vérité et c'érait la
objet premier de son enseignement Quant a nous, nous ne
gacherons pas ce don qu'il nous a fait, ou alors nous atténuerons
ici et la certams détails en visant a rester en deca de la vérité,
puisque c’est ce dont ensemble nous sommes convenus”’.

De méme, a propos de Prohérésius qu’il admirait beaucoup,
Eunape s’engage “a ne pas s'écarter de la vérité, si vraiment est
bien fondé le mot de Platon qui dit que la Vérité est a la téte
de tous les biens chez les dieux comme chez les hommes” (Leg.
5, 730"

Une telle objectivité est parfois affichée, rarement appliquée.
Elle peut d’abord étre trahie par un simple souci publicitaire.
J’aurais tendance a reconnaitre une telle intention derriere la
Vie de Plotin de Porphyre, car celle-ci apparaissait en téte d’'une
nouvelle édition des traités du philosophe et entendait montrer
les mérites et la nécessité d’une telle édition.

En rédigeant la vie de Plotin trente ans apres sa mort, Por-
phyre n’entendait donc pas simplement consigner quelques
renseignements biographiques essentiels. Il voulait promouvoir

37 EUN. VS p.1, 16-19 Giangrande.
38 VS p.90, 24.

% VS p.90, 25-28.

0 VS b, 66, 20-22.



HISTOIRE ET MYSTERE 233

la diffusion de son édition et, par ce biais, celle de la philoso-
phie enseignée par Plotin.

Comme l'histoire, la biographie antique revét fort souvent
un souci d’édification morale. Comme on I'a vu, pour Eunape,
I’histoire ne se résume pas aux discussions érudites sur les dates;
elle permet “d’acquérir en peu de temps, grice 4 une lecture
breve, I'expérience d’événements innombrables, de devenir
vieux tout en étant encore jeune?! grice au savoir des généra-
tions passées, de fagon a savoir ce qu’il faut rejeter et ce qu'il
faut choisir”2.

Les Vies d’Eunape se proposent de méme une finalité morale
qui est de “transmettre la connaissance de ces grands hommes
aux lecteurs futurs qui voudraient entendre patler de ce qui est
le plus beau ou encore a ceux qui seraient en mesure de pour-
suivre cette beauté”*3.

Bien peu de nos Vies de philosophes échappent a cette pers-
pective, sauf peut-étre les Vies et doctrines des philosophes illustres
de Diogene Laérce. L'ouvrage de Diogene date vraisemblable-
ment du début du I11° siecle apres J.-C. Les dix livres qui le
composent sont inspirés par la curiosité encyclopédique plus
que par le souci d’édification morale et ne sont qu'une compi-
lation d’ouvrages plus anciens qui présentaient sans doute déja
les mémes caracteres. Dans le texte de Diogene viennent se
déposer les alluvions, anciennes ou récentes, d’innombrables
courants biographiques et doxographiques*. Dans un tel
capharnaiim, ol1 sont juxtaposées des traditions souvent contra-
dictoires, on chercherait en vain un point de vue cohérent sur

sUGE Then: 1L, 1, &

42" Chron., Introduction du livre [, fr. 1, p.8, 52-56 Blockley.

4 EUN. VS p.5, 2-3 Giangrande.

4 Sur le probléeme des sources de Diogene Laérce, je me permets de renvoyer
a R. GOULET, “Les références chez Diogene Laérce: Sources ou autorités?”, in
Titres et articulations du texte dans les ceuvres antiques (Paris 1997), 149-166. Sur
Porganisation des dix livres des Vies, voir aussi R. GOULET, “Des Sages parmi les
philosophes. Le premier livre des Vies des philosophes de Diogene Laérce”, in
Yoping poritopes. Chercheurs de Sagesse. Mélanges Jean Pépin, éd. par M.-O.
GOULET-CAZE, G. MADEC et D. O’BRIEN (Paris 1992), 167-178.



234 RICHARD GOULET

les philosophes et I'histoire de la philosophie. Diogene porte
sur les diverses écoles un regard dénué de tout dogmatisme.

On peut certes retrouver ici et la des passages attestant, pour
telle époque passée, I'idéalisation religieuse de tel ou tel philo-
sophe“, mais I'auteur ne se propose pas lui-méme d’offrir des
modeles religieux a la ferveur de son lecteur. S’il admire la pro-
bit¢é d’'un Xénocrate®, la vigueur philosophique d’un Polé-
mon?, il raille I'ivrognerie d’Arcésilas®® ou de Lakydes®,
dénonce la charlatanerie d’'un Héraclide le Pontique®®, n’hésite
pas a signaler les amours licencieuses des plus grands maitres et
ne pardonne jamais les marques de faiblesse des philosophes
devant la mort®'. En tout cela, Diogene se laisse guider par ses
sources, empruntant éloges et railleries 4 ses devanciers.

Tout en rapportant les prodiges que la tradition attribuait a
Pythagore, Diogene, pas plus sans doute que ses prédécesseurs,
n’entend mettre en valeur cette dimension religieuse du philo-
sophe: il n’hésite pas a proposer des explications tres scep-
tiques, ou du moins assez naturalistes, de prodiges comme la
disparition et la réapparition de Pythagore®®. Il dénonce de
méme comme des supercheries les tentatives d’Héraclide le
Pontique pour faire croire a son héroisation.

Un autre type de déformation idéologique est lié a la nature
méme des vies que l'on entend exposer. On n’écrit pas la vie
d’un philosophe comme celle d’'un général; la réussite d’'un
philosophe est toute intérieure et sa vie ne présente de I'intérét
qu’en tant qu illustration d’une doctrine et d'une regle de vie.
La biographie, dans cette perspective, ne se réduit pas a fournir
des modeles de vie; elle a une fonction protreptique, en ce

:5 Voir par exemple les épitaphes de Platon: DIOG.LAERT. 3, 43-45.
S 4. 6T

47 4, 20.

8 4, 44,

9.4 61

30:5,89-91.

>l Bion: 4, 54; voir aussi 4, 64-66; 4, 3; 6, 99-100.

8, 41; voir aussi ses épigrammes ironiques: 8, 44-45; 8, 75-76.
35,91 = fr. 14a Wehrli.



HISTOIRE ET MYSTERE 235

qu'elle présente, incarnés dans la personnalité d’un fondateur
ou d’'un maitre éprouvé, la conception du monde, le mode de
vie et la fin que propose telle école particuliere. Il ne serait
donc pas excessif de dire que ces Vies de philosophes, malgré le
peu d’intérét qu’elles portent aux doctrines philosophiques, se
veulent des textes philosophiques, capables tout au moins d’in-
viter le lecteur a se tourner vers la philosophie.

Cette finalité protreptique de la Vie du philosophe est mani-
feste dans la Vie de Proclus, écrite en 485 par Marinus. Rédigée
par un disciple, moins d’un an apres la mort du philosophe®,
elle n’évoque donc pas un héros lointain dont les traits auraient
été amplifiés par la légende, mais un proche longuement fré-
quenté. Or le titre véritable, de style platonicien, Proclus ou Sur
le bonheur, souligne la perspective fondamentale de 'auteur qui
est de montrer, en Proclus, 'exemple le plus achevé du bonheur
le plus complet que permet d’atteindre la vertu”. Le panégy-
rique qui célebre la félicité du disparu célebre aussi la philoso-
phie qui y conduit.

Les Vies des philosophes et des sophistes, composées par Eunape
de Sardes a la fin du 1ve siecle, relevent également de la litté-
rature ‘engagée’. Les références littéraires aux devanciers:
Sotion®®, Porphyre®’, Philostrate®®, ne doivent pas nous mas-
quer lactualité de l'entreprise d’Eunape en un siecle ou les
intellectuels paiens avaient perdu le rang qu’ils avaient détenu
dans la société. L’exaltation des figures du passé se résout en
une proclamation des valeurs intellectuelles et religieuses dont
Eunape lui-méme se réclame. Eunape fait partie en effet de ce
monde d’intellectuels, philosophes, sophistes ou médecins,
qu’il décrit. Il a regu, plus ou moins poussée, cette triple for-
mation et il se sent, en opposition au christianisme, I'héritier

54 Cf. H.D. SAFFREY et L.G. WESTERINK, introduction de leur édition de la
Théologie platonicienne de Proclus, 1 (Paris 1968), 1X n. 2.

5 MARIN. Procl. 2 et 34.

3¢ EUN. VS p.2, 15 Giangrande.

57 P2, 15-16.

5% P2..20-21.



236 RICHARD GOULET

de cette tradition hellénique. Il a d’ailleurs entrepris son ceuvre
historique 2 la demande de plusieurs paiens éminents®, dont le
médecin Oribase de Pergame qui lui en avait fait un devoir de
piété; Oribase rédigea d’ailleurs un Aypomnéma consacré au
regne de Julien auquel il avait été intimement associé: “Ainsi,
écrit Eunape, aucun délai n’était possible, méme a qui voulait
paresser”®. Les Vies furent de méme composées 2 la demande
du philosophe Chrysanthe de Sardes®!. Dans la présentation de
ces intellectuels paiens, toute une communauté saffirmait
comme héritiere d’une tradition ancestrale face a la société
chrétienne triomphante. Eunape se percoit moins comme un
historien se tournant vers un passé lointain que comme un
témoin soucieux de léguer a la postérité un idéal menacé et de
susciter de I'admiration pour les ancétres qui ont jusqu’a pré-
sent incarné cet idéal. De méme, Marinus voit dans sa biogra-
phie de Proclus un acte de piété qui lui revient en tant que suc-
cesseur du philosophe:

“J’ai craint que ce ne soit pas un acte de piété de me taire, moi
seul, parmi ses amis, et d’omettre de raconter sur lui la vérité,
dans la mesure de mes forces, quand c’est & moi sans doute sut-
tout qu’incombe le devoir de parler”®.

On peut en effet reconnaitre aux biographies d’Eunape, de
Marinus ou de Damascius une fonction sociale a l'intérieur de
la communauté paienne. Eunape ne célebre pas seulement les
saints du paganisme, mais aussi les martyrs persécutés par le
pouvoir chrétien (Sopatros, Maxime et Priscus, etc.). C’est dans
un tel contexte que I'on peut comprendre les formules méta-
phoriques ou codées qui sont employées pour désigner les

* Chron. fr. 1, p.10, 90-95 Blockley. Eunape déclare “suivre des hommes qui
dépassaient de loin notre monde actuel pour la culture et qui 'avaient engagé
fermement a4 ne pas laisser dans le silence les actions communes, tout ce que
notre temps a produit et tout ce qui avant nous, depuis 'ouvrage de Dexippe,
n’a Jpas encore fait 'objet d’un exposé ou d’une histoire publiée”.

O Chron. fr. 15, p.20, 15-21 Blockley.

61 EuN. VS p.90, 21-22 Giangrande.

62 Procl. 1, trad. Chaignet.



HISTOIRE ET MYSTERE 237

Chrétiens. Comme l'a fait remarquer Henri Dominique Saf-
frey, a la suite d’Alan Cameron®, “les derniers paiens utilisaient
des expressions stéréotypées a double sens et claires aux seuls
initiés A ce langage™®4. Elles sont fréquentes chez Eunape. Ce
dernier évoque ainsi la période postérieure au regne éphémere
de Julien comme [larrivée de “nombreuses catastrophes
publiques et universelles qui secouerent les ames de tous en les
plongeant dans leffroi”®. A propos des paiens, des épithétes
comme “irréprochable”®, “droit et incorruptible”®’, signifient
sans doute qu'il s’agissait de personnages qui avaient su main-
tenir leurs convictions dans la société chrétienne ambiante, de
méme que “s’exposer aux plus grands dangers”®®, pour un fonc-
tionnaire paien, veut probablement dire: prendre fait et cause
pour les victimes paiennes. Pour illustrer le courage politique
“digne d’'Héracles” de Proclus, Marinus décrit ainsi les dangers
que rencontra le philosophe:

“Dans la tempéte et la vague qu’affrontaient les affaires (publi-
ques) quand les vents de Typhon soufflaient contre le mode de
vie qui respecte la loi, avec dignité et fermeté cet homme traversa
Iexistence a la nage, fiit-ce en rencontrant les plus grands dan-
gers. Un jour, se trouvant encerclé par certains vautours géants,
quand il se vit dans cette situation, il partit d’Athenes, obéissant
a la révolution de l'univers, et fit un voyage en Asie, voyage qu’il
entreprit sous I'inspiration du Bien le plus grand”®.

Les divers personnages d’Eunape forment une sorte de
famille intellectuelle que rapprochent des liens académiques,
professionnels, et méme des rapports de parenté véritable. A

63 Alan CAMERON, “The Last Days of the Academy at Athens”, in PCPAS
195 .8 15:(1969), 15,

64 H.D. SAFFREY, “Allusions antichrétiennes chez Proclus, le diadoque plato-
nicien”, in RSPh 59 (1975), 553-563, repris dans Recherches sur le néoplatonisme
apreés Plotin (Paris 1990), 201-211, avec une liste de ces expressmns (563 = 211).

6 EUN. VS p.99, 21-24 Giangrande.

66 VS p.58, 8-9.

7 VS p.74 16-18.

6 VS p.52, 17-18.

© MARIN. Procl. 15.



238 RICHARD GOULET

peu d’exceptions pres, tous sont des professeurs grecs paiens’®
du 1ve siecle. Ils ont leurs traits singuliers, leur tempérament
propre — parfois contraire a celui d’Eunape —, des défauts
méme, qu'on ne nous cache pas’!. Mais Eunape ne s’intéresse
a eux qu’en tant que récurrences de formes humaines idéales et
éternelles. Chaque individu renvoie a un archétype idéal qui
est en quelque sorte le sage selon le coeur d’Eunape. L'en-
semble de ces biographies est comme le reflet diffracté d’un
méme intellectuel idéal. Chacun des traits de cet archétype
implicite n’est pas actualisé en chacun des personnages réels,
mais c’est par rapport a eux qu Eunape évalue les qualités phy-
siques, morales ou professionnelles des personnalités histo-
riques. Les renseignements biographiques qu’il nous fournit
sont rarement de type purement informatif: ils s’inscrivent sur
une échelle de valeurs dont le degré supréme n’est atteint que
dans I'idéal du sage.

Pour un sophiste ou un philosophe, la taille’?, la beauté, ou
du moins la prestance’?, la santé et la longévité’4, la fraicheur
corporelle”, la sonorité de la voix’®, la mémoire’’, la perspica-
cité dans I'étude des textes philosophiques’, la facilité & s’adap-
ter a son interlocuteur”, sont des qualités attendues dont I'ab-
sence doit étre justifiée et ne peut 'étre que par la présence de
qualités d’ordre supérieur. Ainsi Alypius n’était guere plus

70 Le seul cas douteux est celui de Prohérésius qui a pu “passer pour un chré-
tien” (p.79, 6); mais j'espere montrer ailleurs que ce sophiste, dont Julien avait
envisagé de faire I'historien de ses exploits en Gaule, était bel et bien paien.

"t Voir par exemple les portraits de Maxime et de Priscus: p.48, 22 — 49, 1;
p.56, 22 - 57, 8.

12¢P56, 255:67) 33 767:20:23.

73 P28, 28; 56, 25; 64, 1-6.

74 P40, 17-18; 58, 12-13; 64, 1-7; 80, 3; 81, 12-13; 82, 24-25; 85, 3-4; 86,
1-3.

75 Par exemple chez Chrysanthe, qui pourtant allait rarement aux bains
(p.96, 3-4).

76 P40, 22-23.

77 P32, 9-10; 41, 21-22; 56, 23-25; 64, 26 — 65, 1; 72, 10-12.

P32 T1-19:

7 P11, 17; 57, 10-58, 3; 83, 4-7; 94, 9-14.



HISTOIRE ET MYSTERE 239

grand qu'un pygmeée, mais ce corps était tout en esprit et tout
en 4me®’. Chez Prohérésius, dans un corps usé par les ans, on
admirait la jeunesse de 'Ame®'. Si Acace est mort alors qu'il
était encore jeune, son talent d’orateur le fit admirer par ses
contemporains “‘comme s’il était parvenu a4 un Age avancé”®?.
Quant a Aidésius, le fils de Chrysanthe qui lui avait donné le
nom de son propre maitre de Pergame, il n’avait appris ni la
métrique, ni la grammaire, mais “le dieu était tout cela pour
[ui”®. Si Chrysanthe avait a la fin de sa vie les doigts crochus,
c’est parce qu’il avait écrit dans sa longue vie plus de livres que
d’autres ne pourraient en lire®.

Ces biographies ne relevent donc pas de la seule investiga-
tion historique — laquelle peut ne pas étre totalement absente
—, mais prennent une portée exemplaire et méme missionnaire
en ce quelles présentent des réalisations éminentes d’un idéal
philosophique. Dans une telle perspective littéraire, la figure
historique a constamment tendance 2 étre percue en silhouette
sur le fond d’une personnalité plus vaste, plus riche, qui
I’éclaire, comme le reflet d’un archétype idéal.

La biographie d’un philosophe propose donc un modele
philosophique qui est implicitement ou explicitement une
invitation 2 la philosophie®>. Mais dans la tradition pythago-
ricienne et néoplatonicienne, I’évaluation d’une vie réussie ne
se limite pas a 'examen de criteres purement intellectuels et
moraux. Plusieurs de nos biographies dépassent donc le
niveau purement humain. Marinus par exemple entend mon-
trer que le bonheur de Proclus dépassait le bonheur du
Sage®®:

80 P15, 4-6.

81 P64, 1-7.

82 P86, 1-3.

8 P99; 12-13.

8 P95, 24-25.

8 Sur cette utilisation des Vies de philosophes, voir Ch.H. TALBERT, “Bio-
graphies of Philosophers and Rulers as Instruments of Religious Propaganda in
Mediterranean Antiquity”, in ANRWII 16, 2 (1978), 1619-1651.

86" Proeka:



240 RICHARD GOULET

“Il vivait, comme dit Plotin®, non pas de la vie de 'homme de
bien que la vertu politique rend digne et capable de vivre; mais,

L e e .
méprisant cette vie méme, il prit en échange une autre, la vie des
Dieux: car c’est a eux et non aux hommes de bien qu’il voulait
ressembler”88.

A I'époque impériale, I'idéal philosophique prend en effet
une coloration nettement religieuse. Le philosophe n’est pas
seulement un exemplaire achevé de I'idéal humain; il dévoile,
par son pouvoir extraordinaire, ses dons divinatoires et les attes-
tations qui sont données de la béatitude dont il jouit apres sa
mort, la condition divine que la voie philosophique lui a permis
d’atteindre. En cela, les Vies de philosophes ne font que traduire
une orientation fondamentale de la philosophie de I'époque.
Dans la vie du philosophe est actualisé, plus ou moins fugitive-
ment, le moment eschatologique de la rencontre de 'homme
avec la divinité, 6polwors 0eé xard 16 Suvatév®. De ce point de
vue, le philosophe est plus qu'un simple exemple 2 imiter. I
révele par sa propre vie la destinée religieuse que ’homme peut
espérer atteindre par la pratique de la vie philosophique. Cette
évolution de la mentalité est bien marquée par la comparaison
entre les sophistes de Philostrate et les intellectuels d’Eunape.

Face a ses personnages, sophistes ou philosophes que leur élo-
quence a fait considérer comme sophistes, Philostrate se com-
porte en sophiste. Dans la composition de ces portraits variés,
on ne pergoit pas un néophyte chantant la gloire des héros de sa
profession, mais un sophiste qui apprécie les qualités profession-
nelles et le style de ses devanciers, un critique, conscient de sa
propre valeur, qui décerne médailles et réprimandes. Philostrate
ne se propose pas de faire connaitre des étres divins. Ses
sophistes sont des figures tout 2 fait profanes dont on dissimule
a peine les défauts®. Ils sont certes de fervents adeptes des cultes

 CEProFl 2.6t 7

88 Procl. 25, trad. Chaignet.

8 PL. Theaet. 176 b.

% Ainsi la brutalité d'Hérode Atticus, un des sophistes les plus admirés de
Philostrate, accusé d’avoir fait battre sa femme, enceinte de huit mois, au point
qu’elle en mourut (Vitae Sophistarum 2, 1, 8, p.63, 20 — 64, 16 Kayser).



HISTOIRE ET MYSTERE 241

municipaux Ils assument diverses charges sacerdotales: grands
prétres”’ ; prétres porte-couronne92 hiérophante’® ou héraut a
Eleusis”* pretre de Dionysos”, président des ]eux Olympiques”
ou Pyth1ques , archontes éponymes d’Athénes™, curateur des
Panathénées™. Ils obtiennent des empereurs des crédits pour la
construction d’édifices cultuels'® ou encore y consacrent leurs
propres deniers'”!, de méme qu'’ils financent festins et sacrifices
publics'®®. On les voit également prendre la parole dans les
temples'®®. Mais tous ces traits font partie de I'idéal religieux tra-
ditionnel du citoyen grec. A lire les Vies de Philostrate, on ne
trouve, sauf erreur, aucune participation aux cultes orientaux,
aucun encouragement donné aux pratiques magiques. Il n’y a
guere que dans la vie de Scopélien que l'on peut découvrir des
traits caractéristiques du Oelog &vip: A cinq ans, Scopélien fut
épargné, grice A la protection divine, d’un coup de foudre qui
frappa son frére jumeau couché 4 ses cotés!%%.

En revanche, 'Apollonius du méme Philostrate, constitue
un bon exemple du 6Ociog dvhp. On retrouve en effet dans son
portrait la plupart des traits caractéristiques que L. Bieler'® a
analysés dans le type de 'homme divin: annonciation de sa
naissance (Protée révele 4 sa mere qu’elle va le mettre au
monde, lui, le Dieu)!?, naissance dans des conditions excep-

9 PS1,'8, 59, 15: 1, 21, 2,pi28, L6-17:
2:2; 26,2, p.113; 28-29.

382,20, 1; p. 103,718,

M 2,33, 4, p:127; 3-4,

% 1,25, 1; p42; 25-26.

264,25, p42 22-23.

71 2270, pA15: 19-2

8 2,8 5;p.58, 27-28; 2,20, 1;:p: 103, 14-15:
L0 T 3

100
101

k,
2
102 2
1,
E

t\a»—-u—-»m»—-w

52,9t

1232, p.107, 9-23.
.57, 29 — 58, 2.

103 8,67; 1,9, 2, p.12, 11; 1, 25, 3, p.44, 24-25.

10§ 1) 21, 2, p.28, 19-28.

105 @EIOX ANHP. Das Bild des ‘gottlichen Menschen” in Spitantike und
Frithchristentum, 2 vols. (Wien 1935-1936).

106 Y74 1, 4,



242 RICHARD GOULET

tionnelles!?’, qualités morales et intellectuelles hors du com-
mun'®, conversion 2 la phxlosophle pythagorlaennem)
voyages chez les sages d’Orient!!?, ascétisme, notamment végé-
tarisme!!'!, piété!'?. Apollonius connait le langage des ani-

maux''?, ainsi que les langues étranggres, sans méme les avoir

apprises”4, il commande aux animaux sauvages''> ou enra-

gés'16, ainsi qu'aux éléments de la nature!’”. Il bénéficie de

songes divins'!® et jouit de dons de clairvoyance'”” et de divi-
nation'?’. Il a une connaissance miraculeuse du passé'“!. Il
opere miracles et guérisons'??, il chasse les démons'®, assagit

les satyres'?* et débusque les empuses'®; il ressuscite les

morts'?®. Philostrate évoque également son don d’ubiquité!?’,
sa capacité de défaire ses liens dans sa prison'?8, sa disparition
mystérieuse pendant son proces, puis ses réapparitions'® et,
finalement, sa disparition finale dans le temple, alors que les
Muses chantaient: “Quitte la terre, viens vers le ciel, viens!”'°

107
108
109
110
111
112
113
114
115
116
117
118
119

T,
E,
1
1,
1,
1
1
8,
6,
4,
1,
)
120 3
6,
5
o
6,
4,
4,
4,

et pa.mm

0
2.
0.
2
; 4a135 6,41,
2.
05 B, 133 8, 206.

3:4, 18;4, 24; 5, 12;5, 18::6, 32;°8, 7.

121
122
123
124
125
126
127

26.
128 [ 7s38;
129 8, 10-12 et 19.
130 8,30

5
7
7o
3,
8.
3
2
1
6
4
4;
2
1
3
11
3
38; 4, 20.
2

2

4

1

9
8
%e
o
5.
0

(voir par exemple Jamblique, De vita Pythagorica 28, 134); 8, 10; 8,



HISTOIRE ET MYSTERE 243

Si les Vies de philosophes — en dehors peut-étre de la tradi-
tion pythagoricienne — n’étaient pas au départ des ceuvres
d’inspiration religieuse, la mentalité populaire voyait facilement
dans le philosophe une sorte de surhomme, dieu ou démon, a
qui la philosophie pouvait assurer une véritable héroisation.

Méme un philosophe cynique comme Démonax, qui ne pas-
sait pas pour un paien trés pratiquant, est présenté par Lucien
dans sa Vie de Démonax comme une sorte de héros!'?!, dieu ou
bon démon, vénéré par les Athéniens'*.

Tous les philosophes dont parle Eunape sont, eux, des intel-
lectuels tres religieux, méme lorsque par prudence politique ou
par sens du sacré ils respectent une sorte d’arcane sur leurs
croyances intimes'?®. Ce sont avant tout des 4mes divines tem-
porairement descendues'?; ils ont honte d’étre hommes et
d’avoir un corps'?; ils voudraient que leur corps soit tout en
4me'®; ils se sentent protégés par la Providence!¥’, ou du
moins vengés par elle lorsqu’ils sont persécutés'*®. On pourrait
faire les mémes remarques pour la société de Damascius. “En
descendant dans le monde de la génération, Isidore s’écriait:

“Moi, c'est en quittant des régions meilleures que je viens ici”™'>.

131 Luc. Demon. 11.

263, 67.

199 S Ll dimension théurgique de la philosophie d’Aidésius, Eunape n’a
rien A rapporter, “parce que Aidésius lui-méme cachait ces choses peut-étre a
cause des circonstances historiques (c’était en effet le régne de Constantin, lequel
démolissait les temples les plus célebres et construisait les édifices des Chrétiens),
peut-étre aussi parce que I'élite des disciples de Jamblique était portée et encline
a respecter un silence mystérique et une réserve digne d’un hiérophante” (p.18,
4-10). Antonin, le fils de Sosipatra, traitait volontiers des problémes de logique
et communiquait 4 ses auditeurs la sagesse de Platon, “mais ceux qui proposaient
un probleme plus divin rencontraient une statue: il ne leur disait pas un mot,
mais, fixant et dirigeant ses yeux vers le ciel, il restait muet et inflexible” (p.38,
4-7).

134 Cf. Eun. VS p.35, 8-13.

135 P7, 10-11; 42, 26; 92, 3-4; cf. Vita Plotini 1, 2.

136 P15, 4-6.

137 P46, 20; 66, 18-19.

138 P23, 15-16; 56, 18-19.

139 Vita Isidori fr. 5.



244 RICHARD GOULET

Mais le type du philosophe religieux reste Proclus. Proclus
tient, aux yeux de Marinus, son biographe, une place capitale
dans I'histoire de la philosophie.

Apres de brillantes études a Alexandrie, les dieux le condui-
sent a Athenes “pour que la succession de Platon soit conservée
pure et inaltérée” %, A son arrivée, avant d’entrer en ville, il se
repose pres d’une stele et boit I'eau de la source de ce lieu sacré.
Or cette stele, on s’en rendit compte ensuite, était consacrée a
Socrate!®!. Puis il entre 2 Athénes juste au moment ou le por-
tier de ’Acropole allait fermer les portes: “En vérité, si tu n'étais
pas arrivé, je fermais”, dit-il 2 Proclus, symbole évident, selon
Marinus, du renouveau qu’allait connaitre, grace a Proclus, une
tradition philosophique en voie d’extinction!*?. De méme un
an avant sa mort se produisit une éclipse totale du soleil, sym-
bole de “la privation et pour ainsi dire de I'éclipse de lumiere
que subissait la philosophie”%.

Mais, dans la Vie de Proclus, la dimension religieuse et méme
proprement sacerdotale de l'activité du philosophe est encore
plus frappante. La philosophie implique d’abord un mode de
vie marqué par I'ascese!®, le végétarisme'®, le célibat!®®, les
purifications rituelles, orphiques ou chaldaiques'?’, et dont le

140 MARIN. Procl. 10. Chez les Néoplatoniciens d’Athénes, la recherche
philosophique traditionnelle la plus ardue est indissociable de la quéte reli-
gieuse. En Proclus, Syrianus est heureux de découvrir I'auditeur et le diadoque
qu’il cherchait, “un homme capable d’assimiler les disciplines les plus diverses
qu’il pratiquait et les doctrines divines qu’il honorait” (12). Cf. A.-]J. FESTU-
GIERE, “Contemplation philosophique et art théurgique chez Proclus”, article
paru en 1968 et repris dans Etudes de philosophie grecque (Paris 1971), 585-
596.

141 MARIN. Procl. 10.

142 Ihid.

143 Procl. 37. Une seconde éclipse était prévue pour le premier anniversaire
de sa mort. De méme une éclipse de lune se produisit 2 la mort de Carnéade:
D10G.LAERT. 4, 66.

144 MARIN. Procl 12, 18, 26, 30 (Marinus parle d'un “désir et d’une
recherche intense de la mort”).

145 Procl 12 et 19.

146 ¥

147 18.



HISTOIRE ET MYSTERE 245

but est d’assurer I'existence de I'dAme séparée du corps'®s, la
séparation d’avec le monde de la génération et la fuite sans
entrave loin du monde d’ici-bas'®?, en d’autres termes I’assimi-
lation & Dieu™". L’objectif, en effet, n’est pas de vivre comme
un homme de bien, mais comme un dieu'>!.

Marinus énumere une longue liste de cultes et de pratiques
scrupuleusement respectés par le philosophe et fait état de 'ac-
tion providentielle de plusieurs dieux et déesses dans le cours
de son existence.

Révélatrice également, 'ouverture proprement cecuménique
manifestée par Proclus envers le phénomene religieux sous
toutes ses formes!>?. Le chapitre XIX donne une liste impres-
sionnante des cultes auxquels il adhérait: la religion égyptienne,
la Meére des Dieux, les dieux des Grecs, Marnés de Gaza, Ask-
lépios d’Askalon, Thyandrites, Isis, etc. Proclus jeine le pre-
mier jour du mois, célebre les néoménies'?, adore le soleil trois
fois par jour'®d. Marinus conclut que le philosophe qui “res-
pecte les fétes religieuses de tous les peuples” se veut I'hiéro-
phante de 'univers entier et non seulement le thérapeute d’une
seule cité ou d’une seule patrie’. Clest a ce titre également
qu’il s'informe des antiques institutions religieuses des Lydiens
et qu’il ravive chez eux certaines cérémonies depuis longtemps
négligées'*®. C’est A ce titre aussi qu’il parvint 2 identifier la
Divinité que 'on honorait 2 Adrotta'™’.

Dans sa mission, Proclus est assisté par la Divinité. Dans son
enfance il fut miraculeusement guéri par une apparition de

MB:18 v 21,

149 18.

18 Poid.

151 25,

132 Sur la piété d’un philosophe comme Proclus, voir A.-J. FESTUGIERE, “Pro-
clus et la religion traditionnelle”, article paru en 1966 et repris dans Etudes de
philosophe grecque (Paris 1971), 575-584.

153 Voir aussi 11.

154 299

155 19,

156 E5;

157 32.



246 RICHARD GOULET

Télesphoros, le fils d’Asklépios!®®. Par suite d’une apparition de
la déesse Poliouchos a4 Byzance il se convertit a la philosophie,
puis passa d’Alexandrie 2 Athénes'. A plusieurs reprises, il dut
son salut 2 la protection bienveillante de Pan, fils d’Hermes, ou
a celle de la Mere des Dieux'®°. Enfin, la vie enti¢re du philo-
sophe est ponctuée de visions et de songes divins.

On pourrait accumuler les signes du comportement religieux
de nos philosophes. Mais les auteurs de ces biographies ne veu-
lent pas seulement montrer des intellectuels pieux: ils pergoi-
vent leurs héros comme des étres divins. Cest la une perspec-
tive littéraire partagée par plusieurs de nos documents. Méme
Plotin qui manifeste une certaine indifférence aux pratiques de
la religion officielle (il déclarait: “I/ appartient aux dieux de
venir vers moi et non i moi d aller vers eux™°"), Plotin qui refuse
les révélations gnostiques'®? autant que les prédictions des
astrologues'®, est présenté par Porphyre comme un étre supé-
rieur: “Il a quelque chose de plus que les autres hommes”!%4,
Lorsqu'un Egyptien veut évoquer le démon personnel de Plo-
tin, c’est un Dieu qui se manifeste!®. Plotin jouit d’une
concentration d’esprit supérieure!®® et il bénéficie d’unions
mystiques avec le Dieu supréme!'?®’.

Chez Eunape, les qualificatifs 0Ociog, Ociératog, Oeoméorog
sont distribués généreusement, non seulement a des philo-
sophes comme Jamblique ou 'empereur Julien, mais méme 2
des sophistes'®®. Il arrive souvent que, dans leur entourage, I'on

158 7

159 9

156 33,

161 PorpH. Plot. 10, 35-36.
162 plpt. 16.

163 Plpt. 15, 21-26.

164, 10,14

165 10, 22-23.

166 8.

167 23'

168 feinc: EUN. VS p.81, 11-12; 6eiétatoc: p.11, 25-26; p.22, 18; p.43,
19-20; p.44, 26; p.45, 4; p.46, 12; p.66, 7; p.84, 16; Beoméoroc: p.5, 20;
p:49, 7.



HISTOIRE ET MYSTERE 247

consideére ces personnages comme des dieux'® ou que l'on
reconnaisse leur nature divine'”?. Les gestes d’adoration ou de
vénération devant ces sages paiens sont fréquents'’!. Lors d’une
epideixis oratoire de Prohérésius,

“toutes les personnes présentes léchaient la poitrine du sophiste
comme si c’elit été une statue remplie de la présence divine. Les
uns se prosternaient devant ses pieds, les autres devant ses mains,
d’autres déclarerent que c’était un dieu, d’autres encore, une
i d’Hermes, le dieu de I’¢] e
image d’'Hermes, le dieu de I'éloquence™ 72,

Ce langage qui parfois parait hyperbolique traduit simple-
ment la théologie d’Eunape et la vision religieuse qu’il a de ses
personnages.

Le philosophe se pergoit, ou est pergu, comme un étre déja
divinisé ou du moins marqué par le divin. Le rencontrer, c’est
rencontrer la puissance divine. Son physique porte la trace de la
lumiere qu’il possede a 'intérieur. Il se dégage de sa personna-
lité une aura lumineuse. Ainsi Proclus:

“Il érait extrémement charmant dans son apparence et, de fait,
non seulement son corps respectalt les regles d’une juste propor-
tion, mais encore la lumiére vivante en quelque sorte qui de son
dme b[‘lllalt sur son corps lui conférait une sorte d’éclat surnatu-
rel qu ‘il n'est guere possible de decrlre par le discours. Il était si
beau a voir qu'aucun des pelntres n’est parvenu a une 1mage res-
semblante; et tous les portraits de lui qui circulent, si beaux
qu’ils soient, restent encore de beaucoup inférieurs a la vérité du
modele dans leur imitation”!”?.

En certains moments, Proclus fit, en présence de ses dis-
ciples, 'expérience d’une véritable transfiguration:

169 Bebe: p,17, 21; p:30, 19: p.31, 5; p.34: 15-17;p.35, 3; p:d3, 25; p47, 7-
8; p.49, 8; p.55, 14; p.64, 6-8; p.72, 16-17; p.75, 22; p.88, 25 - 89, 1.

PP 13-14: p.297 153 p.aQ, 2; p-34, 20-215.9.76, 22-23.

71 roooxwvely: p.48, 12; p.66, 1-3; p.72, 16; p.92, 3; oeBdlecbor: p.59, 9;
p.66, 1-3; voir aussi p.5, 23: todrouv [Thwtivon Ozppol Bwpol viv.

172 P72, 14-17. L’emploi ici d’un lieu commun n’enléve rien a la signifi-
cation de I'épisode. Voir encore p.75, 22: a la suite d’une autre déclamation
de Prohérésius, devant Anatolius, “il n’y avait personne qui ne le tint pour un
dieu”.

173 MARIN. Procl. 3.



248

RICHARD GOULET

“Celui qui lit ses écrits saura que tout ce que nous avons rap-
porté jusqu’ici A son sujet est vrai, mais il le saurait bien davan-
tage s'il 'avait vu en personne, s’il avait pu jouir de sa vision
(6¢0), §'il l'avait entendu faire un commentaire ou prononcer de
beaux discours quand chaque annee il célébrait les anniversaires
de Platon et de Socrate!74. Car ce n’était pas sans une inspiration
divine qu’il semblait discourir et que les paroles, tout comme des
flocons de neige, sortaient de cette bouche sage. Ses yeux, en
effet, semblaient remplis d’'un certain éclat et le reste de son
visage participait 2 une illumination divine. De fait, un jour,
alors qu’'un personnage politique de haute distinction, un
homme sincere et en outre honorable du nom de Rufin, était
venu assister A son exégese, cet homme vit une lumiere qui cou-
rait autour de la téte de Proclus. Lorsque ce dernier eut achevé
son exégese, Rufin se leva et se prosterna devant lui, annongant
sous la foi du serment la réalité de cette apparence divine”!”>.

Avec plus de sobriété, Porphyre évoque a propos de Plotin
une illumination similaire:

“Quand il parlait, on voyait 'intelligence briller sur son visage et
éclairer de sa lumiere; d’aspect toujours agréable, il devenait
alors vraiment beau; un peu de sueur coulait sur son front; sa
douceur transparaissait; il était bienveillant envers ceux qui le
questionnaient et avait une parole vigoureuse”!®,

Eunape donne de méme un portrait assez flatteur du philo-
sophe Maxime qu’il dit avoir une fois entendu:

“Sa voix était telle qu'on efit pu la prendre pour celle d’Athéna
ou d’Apollon chez Homere. Les pupilles de ses yeux avaient des
ailes, il portait une barbe grise et ses yeux laissaient voir les mou-
vements de son dme. Il donnait une impression d’harmonie aussi
bien quand on I’écoutait que quand on le regardait et celui qui
le rencontrait était frappé dans I'une et I'autre de ces deux facul-
tés sensibles, incapable qu’il était de suivre le mouvement de ses
yeux ni la course de ses paroles. Méme si 'un des philosophes les
plus habiles et les plus expérimentés discutait avec lui, ce philo-

174 Ces anniversaires étaient célébrés le 6 et le 7 Thargélion, d’apres Plu-
tarque, Quaest.conv. 8, 1 et 2, 717 B-E.

175 MARIN. Procl. 23.

176 PORPH. Plot. 13, 5-10.



HISTOIRE ET MYSTERE 249

sophe n’osait rien répondre, mais tous, abandonnant la partie,
suivaient ses paroles comme si elles provenalent du trépied ora-
culaire. Telle était la grice qui imprégnait ses levres™!””.

Quand Eunape vint étudier chez Prohérésius, ce dernier
avait atteint sa 87¢ année.

“A cet 4ge, sa chevelure était frisée et trés abondante; a cause des
nombreux cheveux gris, elle ressemblait 4 la mer écumante et
offrait des reflets argentés. Sa vigueur oratoire était telle et, par la
jeunesse de son 4me, il soulevait 2 ce point son corps usé que
Pauteur de cet ouvrage le considérait comme un étre toujours
jeune et immortel; il lui prétait son attention comme 2 un dieu
qui se manifesterait spontanément et sans besoin d’un rite”!7%.

Caractéristique de I'épiphanie divine que représente le philo-
sophe pour son entourage est le portrait physique d’Isidore
chez Damascius:

“Sa ﬁgure érait presque un carré!”?, une image sacrée de 1’élo-

quent Hermes. Ses yeux, comment pourrais-je exprimer la gra-
cieuse Aphrodite qui réellement y avait son siége? Comment
pourrais-je annoncer la trés sage Athéna qui y demeurait? (...)
Pour le dire en termes simples, ces yeux-la étaient des représen-
tations exactes de 'Ame, et non seulement de I'Ame, mais aussi
de '’émanation divine qui résidait en elle”8.

La reconnaissance de la divinité du philosophe exprime donc
plus qu'une simple exaltation de I'individu. Elle proclame dans
tel philosophe particulier la présence de la divinité et la possi-
bilité d’une expérience humaine de la transcendance. La com-
paraison s'impose avec le roman grec dans lequel on croit
constamment rencontrer telle ou telle divinité dans la personne
d’une héroine dont la destinée symbolise I'expérience religieuse
de I'initié'8!. Voila pourquoi Eunape proposait d’intituler la Vie

177 EUN. VS p.40, 22 — 41, 7.

178 P64, 1-8.

179 Compliment pythagoricien! Voir note de C. ZINTZEN ad loc.
180 Epit. Phot. 16, p.16, 2-12 Zintzen.

181 Voir par exemple pour Callirhoé dans le roman de Chariton: 1, 2; 1, 6;
1, 14: 2, 2:2,3; 2, 5:2,9:3,3: 3, 8;:3:9:4, 1; 5. 10:6, 3;6, 4:8:1; 8, 7.



250 RICHARD GOULET

d’Apollonius de Tyane:Visite d'un dieu chez les hommes. Apollo-
nius est effectivement pour ses contemporains I'occasion d’une
expérience de la transcendance.

“Les Lacédémoniens, écrit Philostrate, I'entouraient et en firent
I'héte de Zeus, I'appelant le pere de leurs enfants, le législateur de
leur vie, 'honneur de leurs vieillards. Et comme un Corinthien,
dans un acces d’humeur, demandait s’ils célébraient aussi pour lui
une théophanie: “Par les Dieux, dirent-ils, elle est préte”. Mais Apol-
lonios les détourna de telles manifestations, pour éviter 'envie™ %2,

On prédit de lui “qu’il serait considéré par beaucoup comme
un dieu, non seulement apres sa mort, mais méme de son
vivant”18%, A Alexandrie, “on le regardait comme un dieu et on
lui faisait place dans les rues comme aux prétres qui portent les
objets sacrés”184,

Le voyage de Pythagore vers 'Egypte est décrit par Jamblique
comme l'expérience d’une véritable épiphanie. Contre toute
attente, la traversée, depuis Sidon en Phénicie, se fait selon un
parcours rectiligne et ininterrompu, “comme sous l'effet de la
présence (mapovsia) de quelque dieu”'®. Tirant la conclusion
quun “démon divin” a fait la traversée avec eux de Syrie en
Egypte, les marins achévent le voyage dans des dispositions reli-
gieuses et abordent un rivage égyptien battu par aucune vague.
Pour faire débarquer Pythagore, tous le portent avec vénération
(oeBactindc) et le guident par la main pour le faire asseoir sur
le sable le plus fin. Ils improvisent devant lui un autel ot ils
déposent, comme prémices de leur cargaison, tous les fruits
qu’ils possedent, puis font voile vers leur lieu de destination ori-
ginel. Dans cette anecdote Pythagore est donc assimilé a une
statue cultuelle dans laquelle se manifeste la présence divine.

Des miracles peuvent confirmer le caractere divin du philo-
sophe. Héraiscus connut ainsi une naissance “sacrée et mys-
tique”:

182 pyposTR. VA 4, 31.

183 3, 50

184 5, 24

185 TamB. VP 3, 16, p.12, 7 Deubner.



HISTOIRE ET MYSTERE 251

“On dit qu’il vint au monde, au sortir du ventre de sa mére, avec
son doigt placé comme s’il prescrivait le silence, de la fagon dont
les Egyptiens disent dans leurs mythes qu'Horus est venu au
monde et avant Horus le Soleil. Et, comme le doigt était soudé
aux levres, il fallut une incision et on put toujours voir le dessous
de la levre coupé, signe évident de cette naissance mysté-
rieuse”186,

Le philosophe possede dans le mystere la vie incorruptible a
laquelle il accede apres sa mort. Il est déja affranchi des
contraintes de la condition corporelle. Encore une fois, des évé-
nements surnaturels peuvent attester cette condition divine. Le
philosophe Hermias, disciple de Syrianus, eut d’Aidésia deux
fils, Héliodore et Ammonius, qui devinrent disciples de Pro-
clus. Mais un enfant miraculeux leur était né précédemment:

“Aidésia jouait, comme il est habituel, avec son fils 4gé de sept
mois et I'appelait “bébé” et “petit enfant”, en prenant une voix
douce. Mais 'enfant, en entendant cela, se ficha et blima cette
tendresse enfantine, proférant le blime d’une voix forte et par-
faitement articulée. (...) Incapable de supporter la vie corporelle,
il quitta ce monde 2 sept ans. Notre région terrestre ne pouvait
contenir son Aame” %7,

Mais la propriété essentielle du philosophe est I'immortalité
bienheureuse, dont le pouvoir divin sur terre n’est qu'une pré-
figuration. Clest la le terme ultime de I'activité philosophique.
Nos Vies de philosophes insistent beaucoup sur ce bonheur
final du héros et ont recours a des oracles'®® (Plotin, Sosipatra,
Proclus), ou des apparitions (Apollonius) pour en garantir la
réalité. Ainsi Sosipatra, lors de son mariage avec le philosophe
Eustathios, lui prédit publiquement qu’il habitera dans la
région sublunaire et qu’elle obtiendra, elle, un sort meilleur ..."%
Quant a Proclus, il prononga en réve dans sa 40° année les vers
suivants sur sa propre destinée:

186 DAM. Isid., Epit.Phot. 107, p.148, 1-6 Zintzen.

187 Epit.Phot. 76, p.106,1 — 108, 6 Zintzen.

188 ’oracle est un élément indispensable du rituel d’héroisation. Cf. PL. Resp.
5, 15, 469 a et Leg. 12, 947 b-d.

189 EuN. V5 p.32, 17 - 33, 4.



252 RICHARD GOULET

“Li plane une splendeur immortelle, szjmcéleste, (sf)lmdeur jaillis-
sant d’une source orgiaque qui pétille de feu. Au débur de sa 42°
année, il lui sembla crier ceci: Mon dme est partie en soufflant une
ardeur de feu; elle emporte mon esprit vers [éther, elle séléve

immortelle dans un tourbillon de flamme et les vodites éroilées gron-
dent” 10

Enfin, l'initié qui exerce sur le monde une sorte de provi-
dence, non seulement par son activité politique, mais aussi par
ses pouvoirs théurgiques™!, qui se fait Sauveur des autres
hommes'??, peut devenir un hiérophante, dont le champ d’ac-
tion est universel.

Le langage des Mysteres n’est donc pas qu'une métaphore
dans nos textes. Les Mysteres fournissent une structure théolo-
gique informant une compréhension spécifique de lactivité
philosophique. Sans doute parce que les Mysteres, notamment
ceux d’Eleusis, apparaissaient comme le type achevé du rapport
religieux, toute nouvelle expérience religieuse avait tendance a
prendre la forme des Mysteres. Cest ainsi que Franz Cumont a
constaté que la plupart des religions orientales (Isis, Culte de la
Mere des Dieux, Mithra) se présentent dans le monde gréco-
romain comme des Mysteres de type éleusinien, caractéristique
quelles n’avaient pas dans leur pays d’origine'”®. Rien d’éton-
nant 4 ce que la philosophie religieuse de la fin de I'antiquité,
ainsi que les Vies de philosophes, aient été influencées par ces
Mysteres. |

Si on ne retrouve pas dans nos Vies les symboles spécifiques
permettant une référence formelle aux Mysteres, I'évocation du
destin du philosophe, de sa préexistence (Isidore, Proclus qui
croit posséder I'ame du pythagoricien Nicomaque!®¥)  sa sur-
vie bienheureuse, le récit de son initiation philosophique, la
présentation des signes de sa nature divine, attestée par ses pou-

190 MARIN. Procl. 28.

BV Ibid.

192" Procl. 29: on s’adresse 2 Proclus comme % un “Bon Sauveur”.

193 Cf. Fr. CUMONT, Les religions orientales dans le paganisme romain (Paris
41963), 189.

194 MARIN. Procl. 28.



HISTOIRE ET MYSTERE 253

voirs divins, sa connaissance surnaturelle, manifestée dans son
aspect physique et son autorité sur le monde de la nature et des
hommes, tout cela concourt a transformer une histoire indivi-
duelle en destin représentatif et a faire du philosophe le type
d’une expérience religieuse offerte au lecteur qui en subit I'at-
trait’?,

Les dieux doivent finalement apporter leur témoignage.
Asclépius apparut a Proclus dans un songe et fit son éloge dans
un geste théatral en déclarant: “Proclus est '’honneur de la
Ciné?125,

Clest la ausst la signification profonde de 'Oracle d’Apollon
sur Plotin que Porphyre cite et interprete lui-méme 2 la fin de
sa Vie de Plotin. Cet oracle de 51 vers — qui est en fait un
hymne — aurait été sollicité par Amélius qui demandait a
Apollon ol érait allée 'dme de Plotin. J'ai tenté de montrer
ailleurs'” qu’il ne s’agissait pas d’un oracle delphique composé
pour Plotin, mais qu’on avait appliqué a ce philosophe, grice a
quelques vers d’encadrement, un hymne funéraire récité habi-
tuellement a la mort des théurges dans les conventicules néo-
platoniciens de Syrie. Quoi qu'il en soit, dans le cadre de la Vie
de Plotin, 'oracle confirme qu’a sa mort Plotin est devenu un
démon et qu’il a rejoint le cheeur d’Eros avec Platon et Pytha-
gore.

La valeur historique des Vies de philosophes d’époque impé-
riale qui ont été conservées n’est pas négligeable; ces biogra-
phies nous livrent de philosophes comme Plotin ou Proclus des
portraits beaucoup plus vivants que I'image qui se dégagerait de

195 Tai développé plus amplement cet aspect des Vies de philosophes dans
mon étude: “Les Vies de philosophes dans I’Antiquité tardive et leur portée mys-
térique”, dans 'ouvrage collectif publié sous la direction de F. BOVON, Les Actes
apocryphes des apitres. Christianisme et monde paien, Publications de la Faculté de
théologie de I'Université de Geneve, 4 (Geneve 1981), 161-208.

196 MARIN. Procl. 32. :

197 “L’Oracle d’Apollon dans la Vie de Plotin”, in PORPHYRE. La Vie de Plo-
tin 1 (Paris 1982), 369-412. Voir également “Sur quelques interprétations
récentes de I'Oracle d’Apollon”, in PORPHYRE. La Vie de Plotin 11 (Paris 1992),
603-617.



254 RICHARD GOULET

la lecture de leurs seuls traités. Ces Vies échappent pourtant a la
curiosité biographique désintéressée qui amenerait un moderne
par exemple A exposer, avec le maximum d’objectivité et de
sens critique a I'égard de ses sources documentaires, les diffé-
rentes étapes de la vie de son personnage a l'intérieur d’un
cadre chronologique fermement défini. Il n’est peut-étre aucun
des documents que nous avons évoqués qui réponde parfaite-
ment 2 I'idée qu'un moderne se fait de la biographie. La bio-
graphie se met ici au service d’autres fins, idéologiques, pro-
treptiques, publicitaires, apologétiques ou tout simplement
romanesques. Elle est soumise a des forces de transformation
complexes qu’il faut identifier pour pouvoir apprécier 'origina-
lit¢ de chaque document.



HISTOIRE ET MYSTERE 235

mystere
hagiographie
L .
% protreptique
&
< | enseignement moral s
< et {loge / criti
o e 35,6\\ cloge / critique
v | publicité S ;
> portrait littéraire
curiosité scient actes, martyres, évangiles
souvenirs
autobiographie
témoins directs
e flism“q tradition orale ou écrite
légende
(0;9;9) Vie d’Apollonius Vie de P efOre (9:9:9)
de Tyane mblique
®
(0;9;0)
(9;9;0
mystere L
Vies dfunape Vie de Pythagord
hagiographie par Porphyre.
protreptique Vie dp Proclus
enseignement mordl
publicité Vie de Plpgn
et Libanio
curiosité scientifique

po

souvenits

(0;0;0)

autobiographie témoins directs tradition légende



APPENDICE

LISTE CHRONOLOGIQUE DES VIES CITEES DANS
CETTE ETUDE ET BIBLIOGRAPHIE SOMMAIRE

(1) Lucien de Samosate, Vie de Démonax (1€ s. ap. J.-C.). Texte grec
et traduction anglaise: A.M. HARMON, LCL 1913, I 141-173.
Traduction francaise: E. CHAMBRY, Paris 1933.

(2) Diogene Laérce, Vies et doctrines des grands philosophes (déb. 111 s.
ap. J.-C.). Edition critique: H.S. LONG, OC7 1964, 2 vols. Texte
grec et traduction anglaise: R.D. Hicks, LCL 1925, 2 vols. Une
nouvelle édition critique est préparée par Tiziano DORANDI pour
la CUE Une traduction frangaise collective, préparée sous la
direction de Marie-Odile GOULET-CAZE, paraitra sous peu.

(3) Philostrate, Vies des sophistes (déb. 11 s. ap. J.-C.). Edition cri-
tique par C.L. KAYSER, BT 1871. Texte et traduction anglaise:
W.C. WRIGHT, LCL 1921 (avec Eunape).

(4) Philostrate, Vie d’Apollonius de Tyane (déb. 11t s. ap. J.-C.). Edi-
tion critique par C.L. KAYSER, BT 1870. Texte et traduction
anglaise: EC. CONYBEARE, LCL 1912, 2 vols. Traduction fran-
caise: P. GRIMAL, dans Romans grecs et latins (Paris 1958), 1031-
1338 (2 qui nous avons emprunté la traduction des passages de la
Vita Apollonii cités dans cette étude).

(5) Porphyre, Vie de Pythagore (fin 1 s. ap. J.-C.). Edition: A.
NAUCK, BT %1886 (réimpr. Hildesheim 1963), 17-52. Texte et
traduction frangaise: E. DES PLACES, CUF 1982, 7-86.

(6) Porphyre, Sur la Vie de Plotin et ['ordre de ses livres (301). Edition
critique: P HENRY et H.-R. SCHWYZER, Paris/Bruxelles 1951, 1-
41 (Plotini opera 1); editio minor: OCT 1964, 1-38 (Plotini opera
I). Texte, traduction frangaise et notes par 'UPR 76, Paris 1991.

(7) Jamblique, Sur la vie pythagoricienne (déb. 1v¢ s. ap. J.-C.). Edi-
tion critique: L. DEUBNER (1937), revue par U. KLEIN, B7"1975.
L’édition plus ancienne d’A. NAUCK, Saint-Petersburg 1884
(réimpr. Amsterdam 1965), comporte un index complet des mots
grecs. Texte grec et traduction allemande: M. VON ALBRECHT,
Ziirich/Stuttgart 1963. Traduction frangaise récente par L. BRIs-
SON et A. SEGONDS, Paris 1996.



(8)

(11)

HISTOIRE ET MYSTERE 237

Libanios, Discours I (Autobiographie, premitre rédaction en
374). Texte établi par J. MARTIN et traduit par P. PETIT, CUF
1979,

Eunape de Sardes, Vies des philosophes et des sophistes (apres 396
ap. J.-C.). Edition critique: G. GIANGRANDE, Roma 1956. Tra-
duction francaise par S. DE ROUVILLE, Paris 1876. Texte et tra-
duction anglaise: W.C. WRIGHT, LCL 1921 (avec Philostrate).
Marinus, Proclus ou Sur le bonheur (485). Edition: I.Fr. BOIsso-
NADE, Leipzig 1814 (réimpr. Amsterdam 1966); le méme édi-
teur a repris son travail pour la Collection Didot, Paris 1862,
147-170. Traductions allemandes: E. ORTH, dans “Humanis-
tische Philosophie”, Heft 2, Roma 1938; A.R. NOE, dans sa
Dissertation Die Proklos-Biographie des Marinos, Heidelberg
1938. Traduction frangaise: A.-Ed. CHAIGNET, Paris 1900
(réimpr. Frankfurt 1969). Edition critique et traduction ita-
lienne par Rita MASULLO, Napoli 1985. Une édition critique,
avec traduction frangaise et notes est actuellement préparée par
H.D. SAFFREY et A. SEGONDS pour la CUFE

Damascius, Vie d’Isidore (fin v¢ s. ap. J.-C.). Les fragments
(Souda, Photius) ont été édités par C. ZINTZEN, Hildesheim
1967. Traduction allemande des fragments: R. ASMUS, Leipzig
1911. L’Epitoma Photiana est traduite dans I'édition de Photius
publiée par R. HENRY (cod. 242).



DISCUSSION

E. Bresciani: Sono molto impressionata dall’affinita tra le
(auto)biografie egiziane di persone ‘divinizzate’, come il Gedhor
di cui ho ricordato il testo sulla statua guaritrice del Cairo — la
cui vita e miracoli sono stati narrati sulla statua ad opera di un
collega devoto — e le vite di alcuni filosofi ‘santi pagani’. Capi-
sco che le (auto)biografie egiziane specie d’epoca tarda essendo
di carattere morale, con scopo edificatorio, con intenzioni beati-
ficanti, si pongano nella direzione della filosofia e della religione.
Inoltre: lei ¢ d’accordo che proprio in eta ellenistica e post-elle-
nistica 'Egitto — la sua religione, la sua filosofia, la sua spiri-
tualith — diventa un elemento importante, nel platonismo, nel-
Permetismo, quindi nella filosofia tardo-antica? E i viaggi in
Egitto di certe personalita e santi pagani, come Pitagora?

R. Goulet: Dans la plupart des Vies que j’ai mentionnées E-
gypte joue un role, et le néoplatonisme, a partir de Jamblique
tout au moins, reconnait sa dépendance a I'égard de la tradition
égyptienne; mais il s’agit essentiellement de la tradition syncré-
tiste déja profondément hellénisée de 'hermétisme.

L. Piccirilli: Desidero far rilevare che i propositi di Eunapio,
nel rievocare la figura del suo ‘maestro’ (Eunapio, VS 23, 1, 2,
p.90, 25-28 Giangrande), ricordano quanto Plutarco (Cim. 2,
2-3) aveva sostenuto a proposito di Lucullo, il quale, benché
benefattore di Cheronea, non avrebbe gradito di essere soltanto
lodato.

Non credo, poi, che anche I'opera di Diogene Laerzio possa
essere ritenuta, solo “une invitation a la philosophie”. Mi pare
anche il prodotto della cultura (o della tradizione) greca, tesa a
soddisfare la curiosita e, talora, I'erudizione dei lettori.



HISTOIRE ET MYSTERE 259

R. Goulet: Je n’ai pas mentionné Diogene dans ma section
sur la portée ‘protreptique’ de la biographie. Je l'ai effective-
ment rattaché 4 la tradition encyclopédique.

W/W. Eblers: Sie haben mit Recht auf den protreptischen
Charakter der meisten Philosophenbiographien hingewiesen,
also eine moralische Intention. Dieses Ziel findet sich auch in
der Historiographie, deren erklirtes Ziel exempla sind, denen
der Leser folgen bzw. nicht folgen soll (Dion.Hal. RA. 11, 2, 11
p.376 U.-R.). Sehen Sie einen grundsitzlichen Unterschied
zwischen der Protreptik einer Philosophenvita und der eines
historiographischen Textes?

R. Goulet: J'ai employé le terme ‘protreptique’ en un sens
traditionnel dans 'histoire de la philosophie pour désigner des
biographies qui se proposent d’inviter le lecteur a se tourner
vers la philosophie. J’ai traité a part du cas de I'édification
morale et je préférerais dans ce cas employer des termes comme
‘parénese’.

S.M. Maul: Mit Threm 3-Achsen-Schema schaffen Sie ein
Instrument, dafl es Ihnen gestattet, die Intention eines biogra-
phischen Textes zu verorten. Keiner der von Thnen untersuch-
ten Texte — so sagen Sie gegen Ende lhres Vortrages — ent-
spricht der “idée qu'un moderne se fait de la biographie”,
sondern “se met ici au service d’autres fins”. Bedeutet dies, da
Sie von einer “mauvaise fagon de faire de la biographie”, von
“la pire contamination (d’une biographie)”, oder von einem
“type de déformation idéologique” sprechen, dafl Sie der
Ansicht sind,



260 DISCUSSION

— es gebe eine ideale Biographie

— die sich durch Objektivitit (vgl. “une telle objectivité”) aus-
zeichnet

— und nicht literarischen, historischen oder ideologischen
Zielen unterworfen ist?

— Ist diese “objektive Biographie” Threr Ansicht nach die, die
die Moderne hervorbringt (siche oben)?

— Glauben Sie nicht, dafl die zeitgenossische Biographie, auch
wenn sie exakte historische Angaben liefert, ebenso mit eige-
nen Mitteln literarische, historische und ideologische Absich-
ten verfolgt und uns eine moderne Biographie nur deshalb
objektiver als eine antike erscheint, weil in ihr Kategorien,
Denkstrukturen und Fragestellungen anzutreffen sind, die
uns vertraut sind, weil sie in der Regel unsere eigenen sind?

— Glauben Sie nicht, daff unsere eigenen, zeitgendssischen
Kategorien, Denkstrukturen und Fragestellungen ebenso
zeit- und kulturgebunden sind wie die der Spitantike oder
die des Alten Orients und aus diesem Grunde ebenso sub-
jektiv oder objektiv sind wie diese?

R. Gouler: Mon schéma a une valeur plus pédagogique que
scientifique et la définition que j’ai donnée de la biographie est
volontairement restrictive par rapport aux diverses formes biogra-
phiques qui ont été prises en compte par les nombreux historiens
de ces Entretiens. D’autre part, je ne crois certainement pas que
les biographies modernes sont nécessairement plus objectives que
les Vies de I'antiquité. Mais si on ne donne pas au genre littéraire
un contenu précis, on n'a plus ensuite de critere pour y inclure
ou en exclure les ceuvres et on peut étendre a l'infini I'extension
du concept. L’objectivité dont jai parlé n’est pas celle des bio-
graphes modernes, mais plutot celle qu'ils se proposent de res-
pecter et que leurs lecteurs s'attendent a retrouver. Cétait déja

une attente partagée par les biographes antiques et leurs lecteurs.

M. Beard: 1 share many of Stefan Maul’s anxieties about the
conceptual scheme that underlies your paper. You spoke of



HISTOIRE ET MYSTERE 261

biography as a “genre naturel ... qui ne fait pas appel 2 une
codification de regles”; and it is on that basis, I think, that you
can talk as you do about the “déformation” of biography. My
own feeling, on the other hand (and it is borne out by much
that we have heard this week), is that ‘biography’ is far from a
‘natural’ activity; that the conversion of ‘life’ into ‘text’ is a
cultural process operating according to rules and conventions
that differ markedly in different times and places.

R. Goulet: Jai parlé de “genre naturel” par comparaison avec
des formes littéraires comme la tragédie ou I'épigramme que
‘on ne saurait composer ni interpréter sans se référer a des
I p
“lois” du genre. Les Vies de saints au contraire surgissent de
facon beaucoup plus spontanée.

M. Beard: 1 feel uneasy when we speak (even as a shorthand)
of “the absence of chronology” in biography. It seems to me that
there is no biography at all in which chronology is (or could be)
absent. What we are dealing with are representations of time dif-
ferent from those of annalistic history or its equivalents.

R. Gouler: Diogene Laérce ou Porphyre s’efforcent par tous
les moyens a leur disposition de rattacher la biographie a un
cadre temporel. D’autres biographes comme Eunape ne s’en
soucient pas. Que 'on puisse apres coup dater un texte d’apres
des allusions historiques ne constitue pas un “procédé différent
de datation”.

A. Dible: Sie haben mit Recht darauf hingewiesen, dafl Dio-
genes Laertios keine Sympathien oder Antipathien fiir einzelne
Philosophen oder Philosophien erkennen ldsst. Gilt das aber
fiir das 10. Buch, und war der Autor nicht vielleicht doch ein
Epikureer?

R. Goulet: On peut en effet deviner les sympathies épicu-
riennes de Diogéne Laérce dans le fait qu’il réserve Epicure



262 DISCUSSION

pour le 10¢ et dernier livre, comme le faisait également I'épicu-
rien Philodéme dans sa Synzaxis, qu’il défend Epicure contre les
critiques qui attaquaient le philosophe et qu'il présente les
Maximes capitales comme le ‘colophon’ de la vie d’Epicure et
de son propre ouvrage, en gardant de la sorte pour la fin ce qui
doit constituer “le début du bonheur” (10, 158). Mais Diogene
n’affiche pas explicitement cette préférence et ses jugements sur
les philosophes ne sont pas inspirés par un point de vue philo-

sophique.

A. Dible: Robert Turcan hat gezeigt, daf§ die orientalischen
Mysterienreligionen sich keineswegs einer bis in die Spitantike
steigenden Beliebtheit erfreuten. Vielmehr liegt der Héhe-
punkt ihrer Beliebtheit in der Zeit um 200 n.C. Danach
schwindet ihr Einflufl, doch erleben sie in der 2. Hilfte des 4.
Jh. einen erneuten Aufschwung, zu derselben Zeit, in der grofle
Teile der platonischen Tradition ihren Wandel in eine Religion
mit Mysteriencharakter erleben (Theurgie usw.). Ist das bei der
Beurteilung der spiten Philosophenbiographien zu beriicksich-
tigen?

R. Goulet: J'ai essayé de montrer en effet que les biographies
d’Eunape, de Marinus ou de Damascius sont marquées jusque
dans leur forme par une conception de la philosophie et de
Iexistence elle-méme influencée par les Mysteres.

A. Dible: Darf man sagen, daf§ eben jener Wandel zu einer
Religion eine folgerichtige Entwicklung darstellt, die sich aus
dem fiir den Platonismus fundamentalen Leib/Seele-Gegensatz
ergibt? Seit Sokrates ist alle griechische Philosophie in erster
Linie Lebenskunst, wie Pierre Hadot betont hat. Wo aber der
rechte Lebensweg die ‘Angleichung an Gott’ in der Weise
zeigt, dal§ dabei die Bindung an die Korperlichkeit des Men-
schen aufgeschoben und er zu einem Geistwesen wird, kann
der wahre, vollkommene Philosoph seinen Status nur dadurch
beweisen, daf$ er wie ein Geisteswesen — man denke etwa an



HISTOIRE ET MYSTERE 263

die Heroen in der Schilderung Philostrats — zu Wundertaten
befihigt ist. Damit aber gehort er in die religiése Sphiire, in der
die Alltagserfahrung nicht mehr zihlt.

W.W. Eblers: Ein zentraler Begriff Thres Vortrags ist ‘vérité’
im modernen Sinn. Gleichzeitig verwenden Sie diesen Begriff
im Zusammenhang mit den Verfassern der Philosophenviten,
die ebenfalls ‘vérité’ intendieren, denen Sie aber nicht immer
vérité’ konzedieren. Meine Frage ist, wie sich diese Wahrhei-
ten bzw. Wahrheitsbegriffe, die ich nicht miteinander vereinba-
ren kann, zueinander verhalten? Ist die Wahrheit antiker Viten
bzw. Texte eine unvollkommene (depravierte) Wahrheit, ist
ihre Wahrheit zeitgebunden oder handelt es sich in verschiede-
nen Kulturen und Zeiten um unterschiedliche Wahrheitsbe-

griffe?

R. Gouler: En parlant de vérité historique, je ne faisais que
reprendre les déclarations d’intention des biographes antiques.
L’historien appréciera davantage le caractere tres ‘matter of fact’
de la Vie de Plotin que les affabulations de la Vie de Pythagore
de Jamblique.

A. Dible: Die hier diskutierte Frage einer idealen Biographie
und des daran gekniipften Wahrheitsbegriffs scheint mir eher
ein hermeneutisches als ein ontologisches Problem zu bezeich-
nen. Ich darf das an einem Beispiel erldutern. Bei dem Realle-
xikon fiir Antike und Christentum haben wir uns lange den
Kopf zerbrochen, ob die Stichworter in einer antiken oder
einer modernen Sprache gegeben sein sollen. Wir haben uns
fir die zweite Moglichkeit entschieden und uns auf deutsche
Stichworter geeinigt. Die Aufgabe besteht doch offenbar darin,
die Vorstellungen einer vergangenen Zivilisation und ihren
Wandel, wie es der Gebrauch bestimmter Worter erkennen
laf3t, mit Hilfe unserer eigenen Begriffe und in unserer eigenen
Sprache verstindlich zu machen. Dabei werden sowohl die
Unterschiede als auch die begrenzte Geltung und Bedeutung



264 DISCUSSION

der jeweiligen Vorstellungswelten deutlich. Dafd man bis die-
sem Geschift die eigenen Vorstellungen durch Abstraktion ide-
alisiert, ist um der Deutlichkeit willen meist unvermeidlich.
Daraus folgt keineswegs die universale Geltung der eigenen
Begriffe. Ganz analog kann man auch bei einem Vergleich
literarischer Formen verfahren.

G. Bowersock: The discussion, initiated by S. Maul and con-
tinued by Mary Beard and A. Dihle, on the implications of a
déformation of biography for some kind of presupposed ideal
biography goes to the heart of the present Entretiens. Obviously
we have to operate with some standard, ancient or modern, by
which to interpret the surviving texts, but equally that standard
can be seen to change radically over time and in varying cir-
cumstances. In other words, a déformation may in fact be the
revision of former standards or the creation of new ones.

R. Goulet: Je persiste 2 penser que nous pouvons nous repré-
senter un type idéal de la biographie, dont les normes étaient
pergues par les biographes eux-mémes, type irréductible a
toutes les formes historiques sous lesquelles la biographie peut
se présenter et permettant de porter un jugement esthétique sur
les biographies concretes. Il en est de méme du portrait. Ce
n’est pas parce que la silhouette ou la caricature sont aussi des
portraits que nous sommes tenus a tout mettre sur le méme
plan et & ne pas reconnaitre la plus grande ressemblance en tant
que portrait de tel portrait classique peint par un artiste com-
pétent. Si 'on n’aime pas parler de déformations dans un tel
contexte, on peut toujours employer le terme de variations.

G. Bowersock: 1 would also like to take this occasion to
underline Edda Bresciani’s opening comment on the role of
Egyptian tradition in late antiquity. Its importance grows strik-
ingly as Neoplatonism takes on more and more the trappings of
a pagan religion and its philosophers the guise of pagan saints.
One need only think of the Hermetic corpus (and Egyptian ele-



HISTOIRE ET MYSTERE 265

ments in the Chaldaean Oracles so dear to Neoplatonism), of
paganism in Alexandria as reflected in Epiphanius or the Syriac
Life of Severus, of the exegetical work on hieroglyphs by
Horapollon. Egyptian traditions helped post-Constantinian
paganism to acquire a new vitality, reflected perhaps in
Heliodorus™ novel. (Even if that work is from the third-century,
it must be seen as important to Julian.) Of course, Plutarch’s
work On Isis and Osiris betrays a still earlier curiosity about
Egypt, but the significance of Egypt for the world of Eunapius

and Marinus is fundamental for understanding that world.

A. Dible: G. Bowersock hat von der “Vitalitit' der neupla-
tonischen ‘Religion’ gesprochen, fiir die das Philosophenbild
der spiten Biographien zeugt. Vielleicht kann man das in einen
religionsgeschichtlichen Rahmen einordnen. Die traditionellen
Religionen der Antike waren Kultreligionen, in denen nur der
korrekte und kontinuierliche Vollzug des Kultes zahlte. Was
man von den Kultempfingern wuflte, dachte und sagte, war
demgegeniiber ziemlich gleichgiiltig. Das Christentum ent-
stand im Rahmen eines Judentums, das sich gerade aus einer
Kult- in eine Buchreligion wandelte, wo alles auf die Recht-
glaubigkeit, die rechte Lehre ankam. In der griechisch-romi-
schen Umwelt konnte sich das Christentum durchsetzen, weil
es neben der Lehre, also der buchreligiosen Tradition, einen
Kult zur sinnlichen Teilhabe an der Heiligkeit entwickelte. Die
neuplatonische ‘Religion’ antwortete darauf, indem sie neben
dem traditionellen und dem neuen Kult (Theurgie) aus philo-
sophischer und mythologischer Spekulation eine Lehre bildete,
die den Kult begleitete. Das kleine Buch des Saloustios gibt
davon eine genaue Vorstellung. Freilich war diese Kombination
kult- und buchreligioser Elemente, die mit dem Christentum
rivalisieren konnte, auf die Oberschicht beschrinkt. Das Fort-
leben der traditionellen Kulte, ohne begleitende Theologie und
zuweilen in christlicher Umdeutung, erwies sich als viel ziher.



T - NPT e &y Ie
i?&-? 5 S S 2y %*:"—%13 FiiTad

Pty ‘.‘\’q:;%%\";‘: &% ‘ri*
! 4\ Wity
ﬁ:‘ﬂ"’ﬁ*’f}"ﬂ “*W ‘% a‘%”‘U‘w? fi"’i&‘i«%"ﬁi“r% St
R, M‘ﬁ*es mr%uﬁk wm'r*u;ﬁ* fza‘é‘ié’f ﬁ T

?:‘: ﬂﬂi&ﬁ” t‘fﬁé‘f@‘% {zi: V?“”}fl" ‘f*.«-:

H‘f 3‘

‘:}r =¥ !-.u«:é; %
e S 0

:{1 1‘7"} Q?ﬁsiiéi} ;r} b

o *;‘.a'rﬁ%ﬁ”*f

o P-;sr

e %:?m:f%xg i ia

5 e

‘&@gmﬁ

Eo * aildex ﬂ"g“ ’? ?“’** *‘-éﬁf“‘"““.siﬁé‘:?f%‘ﬂ ?m;.; E?‘i&iﬁiﬁ-ﬂ%ﬁ
‘L‘% uﬁﬁ‘ ‘;%ﬁy S I B Rl s [ty

f‘éif%"“% ’%*;ﬁm‘ﬁ" »’rwﬁﬁ#},é%%ww#

'M* %&“F zﬁ%ﬁﬂ; '_ ;i ﬁfi;.,g
ﬁ% 2-?-'3} ?fm Bk :}%@%} “ndilhe

: 5 e ?‘%ﬁ‘sﬁ“%
%E‘mi#:‘ifﬁﬁ%ﬁ

ﬁ*w aﬁf@?ﬁfg 3335,}
et T*"-fﬁ@ﬁ ?‘*&:i ‘?%:s %ffh




	Histoire et mystère : les Vies de philosophes de l'Antiquité tardive

