Zeitschrift: Entretiens sur I'Antiquité classique
Herausgeber: Fondation Hardt pour I'étude de I'Antiquité classique
Band: 43 (1997)

Artikel: Science et conscience dans la pratigue médicale de I'Antiquité tardive
et byzantine

Autor: Garzya, Antonio

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-660912

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-660912
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

X

ANTONIO GARZYA

SCIENCE ET CONSCIENCE
DANS LA PRATIQUE MEDICALE
DE L ANTIQUITE TARDIVE ET BYZANTINE

Tout discours sur la médecine et son histoire en basse époque
demande nécessairement quelques précisions préalables, car il
sagit d’'un domaine en butte 2 des préjugés aussi tenaces que
superficiels, et durs 2 mourir méme de nos jours. Lapres-Galien
a été condamné en bloc comme un monceau bizarre de charla-
taneries, et pour un philologue tel Wilamowitz', Galien lui-méme
n’aurait été autre chose qu'un «unertriglicher Seichbeutel», un
«amas de jacasseries insupportable». Lopinion relative 2 la figure
du médecin, comme 4 mi-chemin entre le boucher et le sorcier,
n'a généralement guere dépassé celle qu'on s'est faite de la liteé-
rature médicale. Naturellement il y a eu des exceptions, et non
seulement a 'époque moderne: déja au XII* siecle la médecine
byzantine trouvait du crédit auprés d'un auteur occidental sin-
gulierement ouvert aux choses d’Orient, Chrétien de Troyes, qui,
dans le récit bien connu des ‘troi fisicien de Salerne’ (Cligés 5647-
5967), montre son estime pour les médecins de Constantinople.

Par ailleurs, on sait la place que la médecine byzantine a par-
fois occupée dans la pratique médicale de 'Europe moderne.
Le grand antidotarium (Avvapepéy, plus de 2600 recettes en
48 sections) de Nicolas Myrepsos (fin du XIII® siecle), qui attend
encore d’étre édité dans le texte grec, servit en France dans sa

I U. vOoN WILAMOWITZ-MOELLENDOREFF, Isyllos von Epidauros (Berlin 1886),
122541 2;



338 ANTONIO GARZYA

version latine comme pharmacopée officielle jusqu’au XVII¢ siecle?.
Les hippiatres byzantins, que nous lisons dans le Corpus hippia-
tricorum Graecorum (premiere moitié du X¢ siecle), ont tenu le
terrain jusqu'a notre dix-neuvieme siecle, et, par exemple, C’est
a Apsyrtos, Hiérocles et Théomneste (c. V€ siecle) que remonte
la terminologie actuelle relative a la malandre des chevaux (et
anes): Malleomyces, Actinobacillus mallei, de pang (uniic) passé
en latin 2 travers Végece comme maleus. Certains livres d’Aétios
d’Amida (VI¢siecle) ont été employés jusqu’au siecle passé comme
ouvrages de consultation dans les hdpitaux athéniens, comme
le prouvent aussi le grand nombre de copies de ce temps.

La comparaison avec les précédents de la pratique médicale
byzantine peut aussi nous dire quelque chose. Un champ ot
Byzance marque un progres reconnu est, par exemple, celui de
lophtalmologie, surtout en ce qui concerne la préparation des
collyres, ou de l'uroscopie en tant qu'aide importante pour le
diagnostic4. Il en est ainsi pour les symptomes de la rage, pour
certains procédés pharmacologiques, pour certaines techniques
chirurgicales. Aussi I'érudition médicale, bien que fondée sur la
compilation, nest jamais tout a fait inerte: la sélection, la ré-
duction, l'amplification, la conglomération des matériaux anciens
sont les moyens qui permettent de présenter la source sous un
jour nouveau la faisant fonctionner’ autrement. (Pensons 2 la
parole de Pascal: «Qu'on ne dise pas que je n’ai rien dit de nou-
veau: la disposition des matieres est nouvelle», Pensées 1 22). Et
le commentaire, l'autre grande ressource du médecin érudit
byzantin, ne se limite pas nécessairement a 'éclaircissement ou
a la paraphrase de l'original, mais le varie souvent. Un exemple

* Cf. L. CHOULANT, Handbuch der Biicherkunde fiir die iltere Medizin (Leipzig
1841; réimpr. Miinchen 1926), 156-158.

3 Cf. surtout les travaux de K.-D. FISCHER, entre autres «Wege zum Verstind-
nis antiker Tierkrankheitsnamen», in Hist.med.veterin. 2 (1977), 106-111.

4 Emilie SAVAGE-SMITH, «Hellenistic and Byzantine Ophthalmology: Trachoma
and Sequelae», in DOP 38 (1984) = Symposium on Byzantine Medicine, 169-186;
V. NUTTON, «From Galen to Alexander. Aspects of Medicine and Medical Prac-
tice in Late Antiquity», in DOP 38 (1984) = Symposium on Byzantine Medicine,
315



L’ANTIQUITE TARDIVE ET BYZANTINE 339

typique de cette méthode est offert par Stéphane d’Athénes
(VI© siecle) dans son commentaire 4 la deuxiéme partie du
premier Aphorisme d’Hippocrate, ol se trouvent des détails ne
répondant pas au texte hippocratique’. Parfois 'autorité des an-
ciens est franchement mise en question, par exemple celle du
‘divin’ Galien par Alexandre de Tralles au VI¢siecle® et par Siméon
Seth au XI¢,

Un point a ne pas négliger dans cette premiere approche de
notre theéme est la réputation dont la figure du médecin jouit
a Byzance. Dans les cas favorables elle est des meilleures: la
profession de médecin présuppose le cursus de U'enkyklios paideia
et en tant que telle elle range ses adeptes 4 coté des yewpérpar, des
apbunTixol, des philosophes, des astronomes, des grammairiens.
Ceci aussi explique le souci constant de la formation médicale
et du systtme hospitalier de la part des deux grandes forces
motrices de la réalité byzantine: I'Etat et I'Eglise.

La place d’honneur occupée par cette derniere dans le déve-
loppement qui nous intéresse ici est A rapporter au tournant
idéologique marqué par le christianisme. Si la pensée médicale
ancienne s était attachée a la formulation d’un code déontolo-
gique demeuré valable jusqu'a nous, et si la triade médecin-
maladie-patient dans le sens d’un strict rapport entre les trois
grandeurs fait son apparition déja au V¢siecle avant J.-C., il
n'en reste pas moins vrai quau long des siecles le malade fut en
tant qu'individu la grandeur la plus négligée. Les choses chan-
gent avec 'avénement de I'Etat chrétien (313, édit de Milan) et
les débuts de sa politique d’assistance en parallele avec les ceuvres
charitables de I’Eglise, d’un coté, et de 'autre avec une nouvelle
attitude des chrétiens vis-a-vis du malade. On y sous-entend
une sorte d’équation, non seulement métaphorique: le pécheur

> Cf. K. DEICHGRABER, Medicus gratiosus. Untersuchungen zu einem griechischen
Arzthild. Mit dem Anbang Testamentum Hippocratis und Rhazes’ De indulgentia
medici, Abhandlungen Akad. der Wiss. und der Lit., Mainz, 1970, 3, 80 sqq.

¢ ALEX.TRALL. 3, 2 = II p. 83, 15 sqq.; 5, 4 = II p. 155, 16 sqq. Puschmann.

7 Cf. sur la question O. TEMKIN, «Byzantinische Medizin: Tradition und
Empirik», in Antike Medizin, hrsg. von. H. FLASHAR, Wege der Forschung, 221
(Darmstadt 1971), 456.



340 ANTONIO GARZYA

est au Christ-Sauveur comme le malade est au médecin, et ceci
influence tout le rapport a l'intérieur de la triade. Si, par exemple,
le patient, ne se rendant pas compte de son état de santé, se re-
fuse a toute prescription, il se conduit, 4 en croire Saint Jérome?,
comme un pécheur dont l'obstination empéche le salut: (dira
le médecin) usquequo accedam ad domum tuam, quousque artis
perdam industriam, me aliud inbente et te aliud perpetrante? Par
contre Saint Augustin déplore parfois les exces malveillants de
patients par trop avides d’étre guéris’. Dans certains cas la cor-
respondance entre maladie et péché est particulierement frap-
pante: ainsi dans les maladies vénériennes, signes vivants de la
punition divine, bien que pouvant elles aussi mériter la guérison.

Lattitude des Peres de I'Eglise envers le médecin peut étre
résumée dans cette réflexion d’Origene: «Les fideles parés par
la piété se servent bien stir des médecins en tant que supp6ts de
Dieu, car ils savent que celui-ci fit grice aux hommes de la
science médicale ainsi que de toute autre et fit lui-méme croitre
de la terre aussi les herbes curatives; ils savent cependant que
art des médecins ne peut rien, si Dieu ne le veut, mais ils s'ac-
quittent de leur tiche seulement dans la mesure voulue par
Dieu»'?. Le motif du Christ médecin est topique dans la litté-
rature patristique: chez Saint Jérome le Christ est verus medicus,
solus medicus, ipse et medicus et medicamentum, verus archiater, quasi
spiritualis Hippocrates''. La médecine est censée se diviser en trois
parties: 3éypa, uébodoc, dumeipla'?; méme le coté empirique de la
profession est sous I'égide de Dieu: non spernendam esse medici-
nam quae usu constet et experimento: quia et hanc fecerit Deus".

8 In Matth. 3, 133 sq. (CC 77 p. 152).CE. aussi AUG.c.Julian. 3, 162 (CSEL
85,1 p. 467 sq.): un patient accepte d’étre opéré seulement quand il se voit au
bout extréme de sa souffrance.

? Epist. 138, 3; serm. 9, 8, 10; 40, 4, 6.

10 Adnot. in III Reg., PG XVII coll. 53-56; sur ce point cf. V. NUTTON, art.
cit., 5 sqq.

' Passages chez A.S. PEASE, «Medicinal Allusions in the Works of St. Jerome»,
in HSCPh 25 (1914), 74 sq., notes.

12 HIER. adv.Pelag. 1, 21 (PL XXIII col. 537).

3 HiER. in L. 11, 475 (PL XXIV col. 396).



L’ANTIQUITE TARDIVE ET BYZANTINE 341

Tout cect explique la dignité du médecin en quelque sorte imita-
teur du Sauveur aux yeux de I'Eglise chrétienne et également la
méfiance de celle-ci envers toute forme de pratiques traditionnel-
les survivantes, telles 'incubation des sanctuaires d’Asclépios,
les guérisons théurgiques, etc. Il ne faut pas non plus négliger
les nuances d'un milieu a l'autre. La religiosité populaire que
refletent certaines hagiographies est plutét critique envers les
malades qui se confient plus en I'action du praticien quen l'in-
tervention du saint, et Hippocrate et Galien sont a 'occasion
traités de ‘fanfarons’ (xoumopptiuoves), par exemple dans les
Miracles de S. Artémios (VII® siecle)'d; le niveau le plus élevé
représenté par les écrits des Peres contemple d’abord et comme
regle le recours au praticien, méme a plusieurs reprises, et seu-
lement en derniére instance 4 un ‘saint médecin’. A cette caté-
gorie appartiennent des personnages tels qu'Artémios, déja cité,
ou Cyrus et Jean, dont les miracles furent recueillis par Sophronios,
patriarche de Jérusalem (VII® siecle), qui & son tour utilisa les
premiers récits des miracles des deux ‘saints médecins’ par ex-
cellence, Cosme et Damien (VI¢siecle). Le patriarche semble con-
naitre aussi l'emploi de I'incubation, une ‘ncubatio Christiana’®.

Sur le plan théorique, qui est dailleurs le support de la prati-
que, la médecine se situe pour ainsi dire entre la philosophie et
la théologie, un peu au-dessus de la premiere et au-dessous de
la deuxieme. Eusebe remarque que les philosophes ne font que
se pavaner de leurs doctrines, tandis que les médecins réalisent
des «actions profitables 2 la vie» (Brwpeni €pyal®).

D’autres, comme Clément d’Alexandrie, ont une position plus
modérée et rangent philosophie et médecine d’'un méme c6té
— dans le sillage, si 'on veut, de auteur du ITepl edoynuosivyg,
d’apres lequel inrpoc yap pihdsogog tobbeog (5, IX p.232 Littré)

4 Mir. 24 Pap.-Ker.

15 Cf. N. FERNANDEZ MARCOS, Los ‘thaumata’ de Sofronio. Contribucién al
estudio de la ‘incubatio’ Cristiana (Madrid 1975) (avec réédition du texte grec).

16 Praep.ev. 14, 27, 6, p. 214, 18 des Places; cf. K.-H. LEVEN, Medizinisches
bei Eusebios von Kaisareia, Diisseldorfer Arb. zur Gesch. d. Medizin, 62 (Diissel-
dorf 1987), 107.



342 ANTONIO GARZYA

— mais subordonnant les deux a la théologie, a la sapientia dei,
d’otr tout procede'’; il s'agit d’une subordination téléologique,
dans le sens que la médecine démontre elle aussi I'excellence de
Pceuvre de Dieu ('opificium Dei de Lactance, dont 'homme est
le représentant le plus éminent, idée d’ascendance aristotéli-
cienne rénovée et enrichie dans le cadre de la spiritualité nou-
velle).

Cet ensemble de sentiments avait naturellement des consé-
quences. On discutait, par exemple, sur le traitement de 'em-
bryon. Au dire de Tertullien'® la majorité des médecins était
d’avis, bien qu'avec des nuances a propos du moment du début
de la zoe, qU’il sagissait d’un étre animé; il fallait donc prendre
toute sorte de précautions en cas d’intervention pour éviter de
'endommager ou de le tuer, sans pourtant oublier que la science
ne peut 4 priori exclure ces éventualités. Un gynécologue comme
Soranos, tout 2 fait mesuré dans ses positions morales et pour
cela apprécié par Tertullien, décrit avec précision la technique
de 'extraction du foetus avec le forceps ou par incision dans un
chapitre Ilepl guBpuoviiog xal éuppvotopiag de ses IMuvouxeia
(4, 9); il connait évidemment aussi les instruments relatifs, ['2p.-
Bovouhxde et 'éuBovbtopog (4, 9-11), mais ne cite pas, dans ce
qui nous reste de lui, 'p.Bpuocodxtyg dont parle Tertullien sous
l'autorité d’Hérophile (fr. 65 von Staden), probablement une
aiguille d’airain (aeneus spiculus) servant dans des cas donnés a
tuer 'enfant «pour ne pas le déchirer vivant». Le theéme embryo-
logique, avec ses implications a la fois physiques et morales,
revient dans I'antiquité tardive méme en dehors de la littérature
technique (les traducteurs ou remanieurs de Soranos, Mustion/
Muscion, Aétios, etc.), ce qui prouve l'interférence entre éthique

17 Cf. CLEM.AL. strom. 7, 1, 3, 1-2, III p. 4, 13 sqq. Stihlin; ORIG. princ. 3,
17, PG X1 col.284a.

18 Anim. 25-27 (pp. 34 sqq. Waszink, avec le commentaire pp. 317 sqq.); cf.
la discussion importante de M. PERRIN, «Un exemple de I'utilisation de la méde-
cine chez les penseurs chrétiens: Tertullien et I'embryologie», in Médecine antigue.
Cing études, réunies par P. DEMONT, Univ. d’Amiens, Centre de Rech. sur I’Ant.
gr. et lat. (Amiens 1991), 99 sqq.



L’ANTIQUITE TARDIVE ET BYZANTINE 343

et médecine dans le cadre de la culture générale. Gilbert Dagron!
a attiré récemment l'attention sur un curieux texte anonyme
transmis en plusieurs versions, dont la plus ancienne se trouve
insérée dans le De mensibus de Jean Lydos (VI¢ siecle). Il sagit
d’un prétendu résumé de physiologie (puow) ioropie), justifié
a sa fagon par 'embryologie hippocratique et la tradition natu-
raliste, d’Aristote 4 Pline ou Censorinus, d’une part, et d’autre
part, par des greffes astrologiques, mystiques, rituelles. C’est une

agaille ou I'on trouve de tout: différenciation des sexes, fausses
couches, début véritable de la vie intra-utérine, etc.; l'apparence
y est médicale, la substance fantaisiste, mais I'intérét est grand
au point de vue de l'histoire de 'imaginaire collectif de niveau
moyen. Le plus piquant c’est qu'un enchevétrement analogue
se trouve dans des textes de tout autre genre, par exemple dans
une Novelle de Léon VI le Sage (IX¢ siecle) sanctionnant le bap-
téme de 'enfant au quarantieéme jour de sa naissance®.

Cette fagon de se représenter les choses, entre le pittoresque
et le populaire, trouve son pendant aussi dans d’autres domaines,
ce qui permet d’évaluer 'ensemble. Bien connu est le cas des
peintures parant les murs extérieurs des églises de Bucovine, de
certaines fresques de I'Athos, etc., ol 'arbre généalogique de
Jessé se retrouve souvent avec sur ses branches des personnages
bibliques mélés a2 des contemporains et aux dénommés «philo-
sophes paiens» (de Pythagore a Plutarque, d'Homere & Théocrite,
d’Aristote a Galien, etc.), ancétres eux aussi de 'homme byzantin.
En littérature on peut rappeler le recueil des dites 7héosophies, ot
des sentences tirées des Evangiles cotoient Sophocle, Thucydide,
Hermes Trismégiste,... dans une sorte, comme nous l'avons dit,
de «plagiat édifiant»?!.

¥ «Troisitme, neuviéme et quarantiéme jours dans la tradition byzantine.
Temps chrétien et anthropologie», in Le temps chrétien de la fin de ['Antiquité au
Moyen /fge, ITE-XIIF siécles, Colloques internationaux du CNRS, 604 (Paris 1984),
419-430.

20 Nov. 17 Noailles-Dain.

21 Cf. A. GARZYA, «Byzantiumv, in Perceptions of the Ancient Greeks, ed. by
K.J. DoVER (Oxford 1992), 36 sqq.



344 ANTONIO GARZYA

La médecine byzantine savante, ot 'empreinte chrétienne est
forte, a gardé elle aussi presque toujours quelques traces de la
tradition pré-chrétienne. Un des bancs d’essai de la lutte entre
rationalisme et irrationalisme en médecine avait été depuis tou-
jours I'épilepsie. Michel Psellos (XI¢ siecle) lui dédie un petit
poeme (llepl cernviaouod, 11 Westerink), dans lequel il nie
son origine surnaturelle et démoniaque, mais dans son dialogue
Sur [opération des démons il montre que les opinions courantes
pouvaient aussi diverger®?. C’était presque le méme discours,
un siecle auparavant, chez Théophane Nonnos Chrysobalante
(36 Bernard), qui en plus recourt 4 des remedes superstitieux.
Quelquefois le contraste entre un point de vue paien et un
autre, chrétien, est mis en évidence délibérément. Théophile
Protospathaire (IX® si¢cle) est I'auteur, entre autres, d’'un traité
anatomique, De corporis humani fabrica, qui dépend d'Hippo-
crate et surtout de Galien. Toutefois 'auteur déclare expressé-
ment® ne pas pouvoir suivre Galien et tous ses adeptes ni dans
leur opinion que la partie la plus importante de 'dme a son
sige dans le cerveau et non dans le cceur, comme le veulent les
Ecritures, ni dans leur habitude de soigner les malaises relatifs
en appliquant onguents, bains de vapeur et autres a la téte et
non a 'organe concerné.

Un point débattu est l'intervention chirurgicale. La vision
chrétienne du corps humain devait en principe mettre un frein
a la liberté d’action du médecin formé dans la tradition des
Erasistrate et des Hérophile (IVe-III¢ siecles). Saint Augustin
déplore que les anatomistes, avec leurs dissections, pénetrent
dans les secrets du corps non seulement des morts mais aussi
des malades?; il reconnait tout de méme que ceux qui s’adon-
nent 2 telle branche sont en nombre assez limité. Tertullien, se
ralliant 2 Soranos, est tout spécialement hostile a la vivisection,
qualifié¢e comme ceuvre de lanii ou de prosectores”, et Caelius

22 Oper.daem. p. 22, 4 sqq. Boissonade.

2 4, 31, p. 184,15 Greenbhill.

24 Anim. 4, 2, 3; civ. 22, 24.

3 Anim. 10, 4 = p. 46, 14 Wasz.; 25, 5 = p. 98, 3 Wasz.



L’ANTIQUITE TARDIVE ET BYZANTINE 345

Aurelianus considére comme un crime la laryngotomie2, Si I'Eglise
n'interdit pas vraiment la dissection, qui pourtant était défendue
aux religieux, elle contribua & retarder son progrés pratiquement
jusqu'a Vésale. Elle fut naturellement contraire 4 'avortement,
considéré comme un homicide pour lequel des punitions précises
sont prévues dans différents synodes ecclésiastiques et dans les lois
impériales. Tertullien ne voyait le crime qu’a partir du moment
quo (in utero) forma completa est*’, mais en général on n'admet-
tait pas de limites de temps. Seule 'embryotomie était admise,
comme on I'a déja dig, si la vie de la mere était en péril. Mais
les questions des différents types d’avortements (abortus provo-
catus, abortus comme necessaria crudelitas, abortus criminalis), des
différents abortiva, des différentes finalités et circonstances de
Pacte, etc., donneérent lieu pendant tout le Moyen Age, en
Orient et en Occident, 4 une infinité de querelles touchant plutdt
le c6té juridique et anthropologique que le cdté médical®®.
Toute regle a ses exceptions et il n'est pas sans intérét le récit,
presque tout 2 fait négligé, d’une césarienne exécutée par un évé-
que. Son auteur est Paul, diacre de Merida, qui écrit (c. 650) un
ouvrage De vita et miraculis Patrum Emeritensium®. Lévéque,
Paul lui aussi, est un médecin grec®® transplanté d’Orient en
Espagne, ot il fut élevé a la chaire épiscopale de Merida (550-
560). Le contenu du récit est le suivant. La femme d'un per-
sonnage illustre était enceinte, mais #pse infantulus in ventre col-
lisus est («écrasé»). Plusieurs médecins s'essayent a la cure, mais
en vain. Le mari alors, ayant perdu toute confiance, s'adresse au
pieux évéque. Celui-ci au premier abord dit qu’il na pas la per-
mission de faire ce qu’il lui demande: Mih:i quod hortatis facere

% Acut. 3, 4, 39 = I p. 314,28 sqq. Bendz.

27 Anim. 37, 2 = p. 136, 14 Wasz.; 27, 3 = p. 102, 19 sqq. Wasz.

28 Cf. la mise au point trés riche par Carolina CUPANE — E. KISLINGER,
«Bemerkungen zur Abtreibung in Byzanz», in JOByz 35 (1985), 21-49.

29 C.E HEUSINGER, «Uber Paulus, Arzt und Bischof von Emerita, der zuerst
den Kaiserschnitt an einer Lebenden verrichtet haben soll (Nach einer lateinischen
Gelegenheitsschrift C.E Heusinger)», in Henschel-Janus 1/4 (1846), 764-770.

3 Ce n'est pas le seul cas d’'un médecin qui devient évéque; cf. V. NUTTON,
art.cit., 12. :



346 ANTONIO GARZYA

non licet, quia etsi indignus, sacerdos Domini sum ... et ideo quod
dicis non possum implere, ne postmodum pollutas sacris altaribus
manus inferam. .. 1l se dit toutefois prét a visiter la femme et a
la confier & des medici Ecclesiae, car nos ... facere manu propria
minime possumus. Le mari ne se résigne pas, le conjure en pleu—
rant et toute la communauté des fratres s’y associe. L'évéque
consideére que, méme si Dieu voudra lui pardonner sa prae-
sumptio, les mauvaises langues ne manqueront pas de le criti-
quer (homines malos hanc mibi causam objicere in postmodum
omnino non dubito), mais les fratres le rassurent et finalement il
se décide. Il se rend dans la Basilique de Sainte Eulalie et y
demeure deux jours prosterné en priere. Apres quoi, ayant regu
un signe divin, il va chez la souffrante et la soumet & une opé-
ration audacieuse mais couronnée de succes: in spe Dei mira
subtilitate incisionem subtilissimam subtili cum ferramento (| ae-
neus spiculus de Tertullien?) fecit atque ipsum infantulum jam
putridum membratim compadiatim (du grec xomddiov «parti-
cule»?) abstraxit.. C.E. Heusinger, qui attira I'attention sur ce
texte singulier, se demande si l'opération de I'évéque Paul fut une
embryoulcie vaginale ou une hystérolaparatomie (pour I'étroitesse
du bassin), ou plutdt une laparatomie (pour la graviditas extra-
uterinag). De toute fagon I'épisode relaté illustre brillamment,
sur un cas concret, la position de l’Eglise (gréco-latine pourrait-
on dire) vis-a-vis de la chirurgie.

Mais la délicatesse de la pratique chirurgicale demandait de
la prudence également en dehors des milieux ecclésiastiques.
En particulier il y avait des précautions a prendre pour que la
responsabilité de I'opération flt établie sans aucun doute: le
patient devait donner, comme aujourd’hui, son consentement
préalable, mais il devait le parfaire par le geste juridico-rituel de
mettre lui-méme l'instrument destiné 4 'opération dans les mains
du chirurgien. Un épisode de la vie du malheureux empereur
Justin II (565-578) accablé de toute sorte d’infirmités physi-
ques et psychiques est tres instructif. Le college des médecins
de la cour, aprés maintes interventions inutiles, se voit obligé
de tenter comme extrema ratio une opération tres importante,



L'ANTIQUITE TARDIVE ET BYZANTINE 347

dans le cadre de laquelle devait aussi avoir lieu la castration du
patient. Lhistorien et hagiographe syriaque Jean d’Ephese
décrit I'épisode en détail (3, 6 Brooks, cf. Michel le Syrien, 10,
15 Chabod). Les chirurgiens ayant peur — medicorum more,
ajoute Jean — que l'opération ne réussisse pas, sont rassurés
par 'empereur sur leur sort en ces termes: Nolite metuere. Peri-
culum vobis non erit si moriar (ou periculum est probablement
un terminus technicus juridique), mais I'assurance verbale ne leur
suffit pas, il leur faut la libération explicite de toute responsabi-
lit¢ comme la tradition le veut, donc medici...eum rogaverunt
ut ipse scalpellum caperet, eisque darer’’ (ce que I'empereur fit).
Le méme procédé se retrouve aussi ailleurs. Dans la Vze de Loucas
le Stylite, un médecin devant opérer le sous-diacre Serge attend
que «le malade lui-méme prenne le couteau en main et le lui
présente»’?. Un passage polémique des Miracles déja cités de
S. Artemios est particulierement curieux: «Quand le médecin se
prépare 2 faire une incision ..., désespérant plutdt qu'espérant
de le guérir, il prend le couteau des mains du malade. Dans la
suite, si Dieu décide de donner la santé au patient, cest le
médecin qui s'en attribue la gloire; si par contre 'opération se
conclut par la mort, une bréve lamentation funebre libére défi-
nitivement la victime de votre prétendue science»*’.

Un souci d’ordre moral plutét qu'un intérét scientifique ou
professionnel explique pourquoi une opération avait souvent
des spectateurs. La tradition était ancienne, mais les sources
tardives en révelent des aspects nouveaux. Le chirurgien peut
étre critiqué ou encouragé dans ses efforts par I'assistance —
famille, connaissances, autres médecins —, le patient est suivi

>l Cf. E. KISLINGER, «Der kranke Justin II. und die drztliche Haftung bei
Operationen in Byzanz», in JOByz 36 (1986), 41 sq.

2 Vit.Luc.Styl. 24 Delehaye (Subsidia hagiographica, 14)... péyper adzds
éxeivog 6 dppoaTdv T GLdfplov adtoyetpt Aoy T& latpd Emdédwxey.

3 Mir. 26 Pap.-Ker. "Enaidav péhhy téuvew ..., dmoyvobs udihov % éanilwv
Oepametewy AawBdver 7o Elpog éx yelpdg T0D vosobvroc. el pév obv 6 edg emioné-
borto oV dobevolvra Tpdg Hyetav, Eautd THy xabynow mepttifinow - el 8¢ tf Topf
Odvarog émdpdpor, Bpayie Yawds dmixndetog ATaANETTEL TOV TAGYOVTA THG DULDY
70 Soxelv émioTAUNG.



348 ' ANTONIO GARZYA

avec compréhension et sympathie. Quelquefois on obtient des
résultats remarquables pour I'époque, comme dans I'application,
décrite par Jean d’Ephése?, d’une sorte de tube de plomb permet-
tant d’uriner 2 un malade souffrant d’une forme de gangrene
rénale réfractaire a toutes sortes de potions et d’emplatres, ap-
plication qui permit au malade de survivre pendant dix-huit ans.
Bien plus souvent les résultats sont maigres et alors les témoins
n'ont plus qu'a prier Dieu pour qu'il sauve le malade ou l'aide
a mourir dans la priere: nibil ... addi iam posse nisi ut expiraret
orando dit 2 un moment Saint Augustin au cours de la narration
émouvante, et technique en méme temps, des terribles vicissitudes
médico-chirurgicales (fistules anales) d’'un magistrat nommé In-
nocence, auxquelles il eut 'occasion d’assister et qui devaient
cependant se dénouer heureusement grice au misericors et om-
nipotens Deus>.

Pour bien encadrer la figure du médecin byzantin dans le con-
texte social ol son activité se déploie, il est nécessaire de se rendre
compte des realia relatifs 2 sa formation et 2 sa profession.

Ammien Marcelin, & propos de la renommée d’Alexandrie
également dans le domaine de la médecine, dit une fois (22, 16,
18) que pour un médecin pro omni... experimento sufficiat...ad
commendandam artis auctoritatem, Alexandriae si se dixerit eru-
ditum. D’apres Grégoire de Nysse®® on y étudiait guhocogio et
lwrpuey), bien que sur les détails de I'enseignement de la seconde,
une sorte de guotxdy pépog de la premiere, on ne sache pas
grand-chose, de méme que pour d’autres villes du Bas-Empire
telles que Rome, Constantinople, Césarée, Edesse, Nisibis, Gonde-
Shapur. Toutefois I'enseignement médical pouvait étre donné aussi
bien dans les hépitaux — on ne sait pas exactement a partir de
quand®’, mais slirement par exemple dans celui attaché au grand

3 38 = PO XVIII col. 643c; cf. Susan ASHBROOK HARVEY, «Physicians and
Ascetics in John of Ephesus: An Expedient Alliance», in DOP (op.cit. n. 4), 88.

35 Civ 22, 8, 3.

36 Vit. Greg. Thaum.= PG XLVI col.902d.

37 Probablement sous I'influence arabe; cf. V. NUTTON, art.cit., 10.



L’ANTIQUITE TARDIVE ET BYZANTINE 349

couvent du Pantokrator fondé en 1136 par Iréne, la femme de
Jean II Comneéne — que chez le 3uddoxarog lui-méme, par
exemple chez Michel Italikos (premitre moitié du XII¢). Ce
dernier avait une école trés fréquentée, ou il enseignait rhétori-
que, philosophie et aussi, sur la base des BifAia Trmoxpdroug xal
Cadmvod, t& Th¢ doswg dmbppnta, «les secrets de la nature»,
aux uns les oxekevol, 2 d’autres les dvaropat, 2 d’autres encore
les «différences des pouls» (cpuyp.dv dagopat) et les pronostics
relatifs’®. D’autres exemples sont connus aussi pour les deux der-
niers si¢cles de Byzance (Nicéphore Blemmydes, Jean Zacharie
Aktouarios, etc.). Mais, de notre point de vue, plus que la for-
mation théorique importe la pratique, qui devait nécessaire-
ment s'acquérir aupres d'un médecin praticien, sans exclure pour
autant que la méme personne pit enseigner et la théorie et la
pratique: maideg latpddv était 'expression courante pour «éleves
des médecins», opovticThptov une sorte de séminaire ol 'on
suivait des stages pour se rendre maitre de la téywy.

Si nous ne connaissons pas 4 fond les détails de la formation
culturelle du médecin byzantin, nous sommes renseignés beau-
coup mieux sur l'exercice de la profession tel qu'il était stricte-
ment réglé par I'Ertat et sur la considération dont elle jouissait.

Il suffira de mentionner quelques témoignages tirés de la lit-
térature juridique. Déja des édits de Constantin le Grand (Cod.
Theod. 13, 3, 1; 3, a.333) stipulent que les médecins, ainsi que les
grammairiens et d’autres professores litterarum ont des privileges
d’immunité vis-a-vis des tribunaux et d’autres institutions publi-
ques (qui ne peuvent les obliger & accepter munera ou honores),
et cela guo facilius liberalibus studiis et memoratis artibus multos
instituant. Dans les différentes civitates la médecine étant comptée
parmi les artes, les médecins le sont parmi les artifices artium:
en tant que tels ils sont exempts de toutes sortes de munera et
leur emploi du temps doit étre réservé a I'étude personnelle et
a Pinstruction des filii (...si quidem ediscendis artibus otium sit

38 Ep.ad Iren.Duc. 5, 54 sqq. Criscuolo (EEBX 27 [1971], 69) = p. 97,19
sqq. Gautier.



350 ANTONIO GARZYA

accommodandum Cod.Theod. 13, 4, 2, a.337). Des prescrip-
tions semblables se trouvent aussi dans le Codex Justinianus et
dans les Basilici de Léon VI?. Un édit de Valentinien I (Dig.
27, 1, 6, a.368) prévoit un numerus clausus de médecins exempts
de taxes en raison de 'importance des civitates: cing pour les
petites, sept pour les moyennes, dix pour les grandes. La mesure
avait évidemment un intérét fiscal, mais dans le cadre que nous
essayons d’esquisser il est important de remarquer que la res-
triction ne sapplique pas aux médecins de haute valeur intel-
lectuelle (&yav émothuoveg Dig. 27, 1, 6, mévu éaéyrpor Basilic.
28, 1, 6), méme s'ils exercent en dehors de leur ville natale. Vu
Pimportance qu'il donnait 2 la profession médicale, I'Etat s'oc-
cupait aussi de la formation du college (o7do) des archiatres (Cod.
Theod. XIII 3, 8, a. 368)%°, qui ne devait pas subir I'influence
des puissants (patrocinium praepotentium), mais était soumis au
iudicium de Uempereur (7bid.), ainsi qu’il en était pour les
magistri studiorum doctoresque, salariés eux aussi publiquement
(Cod.Theod. XIII 3, 5). Une organisation hiérarchique précise
était prévue, des auxiliaires au médecin de I'empereur®!. Un tel
intérét de la part de 'Etat s’explique aussi parce que les méde-
cins publics étaient chargés entre autres de différentes expertises
demandant honnéteté et droiture morale, par exemple en cas
d’inaptitude au service militaire, de maladies incurables, d’in-
aptitude conjugale, d’(in)capacité mentale, etc. La complexité
des fonctions conduisit aussi, on ne sait pas a quel moment, a
lintroduction d’un examen d’Etat sanctionnant I'aptitude pro-
fessionnelle. On en trouve un premier témoignage dans une
décision synodale de 1140%2: recoit le odpBorov Tijg Emxploews

3 Cf. Cop.lust. 10, 53, 1; 5; 6; 11; DIG. 18, 1, 6; Basilic. 28, 1, 6; sur le sujet
en général v. V. NUTTON, «Archiatri and the Medical Profession in Antiquity», in
Pap.Brit.School at Rome 45 (1977), 191-226; A. HOHLWEG, «La formazione cultu-
rale e professionale del medico a Bisanzio», in Koinonia 13(1989), 168 sqq.

40 Cf V. NUTTON, art.cit. (n. 4), 11.

41 Cop.Theod. 6, 165 13, 3, 17-19; THEOD.STUD. ¢p. 2, 162 = PG IC col.
1907-1909.

42 Texte dans G.A. RHALLES-M. POTLES, Tovrayue tév Oelwv xal fepdv
xavévev V (1855), 76-82.



L’ANTIQUITE TARDIVE ET BYZANTINE 351

celui qui a été examiné par le larpintic ¢Edpywv (Udxrovd-
otog?) apres avoir étudié la théorie, le latpuetic Téyvne Aéyoq,
et passé une longue période d’apprentissage pratique (ypovia
dumerplar).

Lendroit ot le médecin byzantin déploie au mieux son acti-
vité et sa déontologie est I'hdpital, voulu par I'Eglise et puis par
Etat chrétien, I'héritier de Uhospitium (publicum, privatum)
romain qui, a c6té de ses mérites comme lieu d’accueil et éven-
tuellement de premiers soins, s’était acquis toutes sortes de
démérites: il faisait couramment fonction de bordel et les crimes
les plus barbares pouvaient s’y commettre, jusqu’au cannibalisme,
a en croire une anecdote truculente de Galien 2 propos d'un
doigt d’homme servi dans un bouillon de porc!®* La nouvelle
institution est strictement liée aux sentiments de ouhavOpmmio
— solidarité et compassion —, qui font de la éyvy lorpuxy
une téyvn dyannty (Eustbe), et recoit depuis ses débuts une
structure bien définie, qui distingue la vocoxéuio proprement
dite des institutions similaires (yepoxdpia, dppavotpdoix, Beepo-
tpber, hoBotpbpa)id. On est d’accord pour en fixer le début
conventionnel en 370, lorsque Saint Basile fonde pres de Césa-
rée la xouvy) wée® passée dans I'histoire sous le nom de Basi-
léiade®®, une vraie cité pouvant accueillir aussi des malades
chroniques et d’autres personnes en état de détresse. D’autres
villes eurent bient6t leurs hépitaux, Antioche par exemple,
Rome (ol la premitre fondation fut celle de Fabiola, 'amie de

# Galien rapporte I'épisode pour confirmer que le gofit de la viande de porc
est semblable a celui de la viande de 'homme: simpl.med. 10, 2 = XII p. 254 K.;
al.fac. 3, 1, 6 = p. 333,23 sqq. Helmreich; cf. G. HARIG — ]. KOLLESCH, «Arzt,
Kranker und Krankenpflege in der griechischen-rémischen Antike und im
byzantinischen Mittelalter», in Helikon 13-14 (1973-1974), 272.

# Cf. W. SCHWER, s.z. «Armenpflege», in RAC 1 (1950), col.696 sqq.;
R. VOLK, Gesundbeitswesen und Wohltiitigkeit im Spiegel der byzantinischen Kloster-
typika, Misc.Byz.Monac., 28 (Miinchen 1983).

5 Ainsi GREG.NAZ. or. 43, 63 = PG XXXVI col. 578¢; cf. Bas. ep. 94 et
Mary E. KEENAN, «St. Gregory of Nazianzus and Early Byzantine Medicine», in
BHM 9 (1941), 13.

16 Cf. SozoM. 6, 34, 9, p. 291,19 Bidez.



352 ANTONIO GARZYA

Saint Jérome, epist. 77, 6, 1 sq.), et surtout Constantinople a
partir de Justinien. Le trés célebre Pantokrator cité plus haut
avait cinquante lits ainsi partagés: dix pour les opérations
chirurgicales, huit pour les maladies aigués et graves, vingt pour
les maladies courantes, douze pour les femmes. Chaque secteur
avait deux médecins, qui devaient soigner aussi les moines du
couvent dans lequel I'hdpital était inséré. Il y avait aussi un
département pour infirmiers et ambulanciers. Ces derniers
étaient mandatés pour recueillir en ville les malades, méme les
pestiférés ou lépreux, et les conduire 2 'hépital: c’étaient les
parabalani (ou parabolani), une catégorie paramédicale bien
reconnue par la loi*”. Le #ypikon du Pantokrator®® nous renseigne
minutieusement sur le fonctionnement des différents départe-
ments de cette institution grandiose. Mais d’autres #ypika aussi
contiennent des renseignements intéressants. On apprend, par
exemple, que dans celui de la Kécharitoméne, un monastere de
moniales, le médecin devait étre soit un eunuque soit une per-
sonne tres agée®.

A la base de ce dernier point il y a évidemment une éthique
médicale dominée par la pudeur ou par des préjugés moralistes.
On en surprend des traces, entre autres, dans les traductions
latines d’ouvrages de la Collection Hippocratique exécutées aux
Ve et VI° siecles et parfois amputées d’expressions ou tournures
de l'original senties comme inadaptées a la morale chrétienne,
par exemple en fait de rapports sexuels’’; ainsi 2 propos de
'homosexualité, soit masculine soit féminine, considérée d’un
cbté comme une perturbation psychique, de l'autre, par exemple

47 Sources et discussion chez O. TEMKIN, «Byzantinische Medizin: Tradition
und Empirik», in op.cit. (n. 7), 462 sq.

4 Ed. P GAUTIER, «Le Typikon du Christ Sauveur Pantokrator», in REByz
(1974), 1-145.

49V 369 Mikl.-Miill.

°0 Cf. I. MAzziN, «Cristianesimo e scienza pagana. Tracce di un conflitto nelle
traduzioni latine di Ippocrate eseguite nei secoli V e VI», in V. CAPPELLETTI-
B. LUISELLI-G. RADNITZKY-E. URBANI (edd.), Saggi di storia del pensiero scienti-
fico dedicati a V. Tonini (Roma 1983), 75 sqq.; Id., in I. MAzZINI-G. FLAMMINI
(edd.), De conceptu. Estratti d'un'antica traduzione latina del Tlepi yuvouxeiov
pseudoippocratico, I. I (Bologna 1983), 38 sqq.



L’ANTIQUITE TARDIVE ET BYZANTINE 353

par Caelius Aurelianus®, comme une perversion coupable de
'ame destinée a s'aggraver avec I'Age, contrairement aux autres
affections, et rebelle a4 tout traitement médical.

Lhonoraire des médecins avait naturellement des implications
éthiques. La classe médicale & Byzance comptait les médecins
de la Cour, les archiatri municipaux, d’autres praticiens attachés
a I'un ou l'autre établissement public, laic ou religieux. Mais il
y avait aussi des free-lances, éventuellement itinérants, des
charlatans de village, des ‘guérisseurs’ a différent titre, peut-étre
aussi des (anciens) esclaves®®. La possibilité d’une certaine car-
riere existait. Grégoire de Nysse>® nous renseigne sur le cas de
Phérésiarque Aétios, d’abord chaudronnier, puis successivement
assistant d’'un charlatan itinérant, médecin personnel d’un richard
et finalement expert de médecine prenant part a des débats
techniques. Les dnuéoior latpot avaient des appointements an-
nuels (uio06c) qui devaient récompenser soit leurs soins soit
leur enseignement, et en plus le traitement gratuit des pauvres.
Aux gens aisés on pouvait demander un honoraire, pour les
grandes fortunes ou la noblesse celui-ci pouvait naturellement
étre tres élevé. Léthique de I'Etat demandait et appréciait beau-
coup la guravbpwnia du médecin, qui trouvait sa vraie récom-
pense dans sa guhoteyvia. LEglise de son coté exigeait I'exercice
toujours gratuit de la profession dans I'esprit de 'Evangile, bien
quelle ne pit défendre tout honoraire. Le titre honorifique
d’anargyre ne semble avoir été octroyé qu’a des saints, Cosme et
Damien avant tout, bien que les exemples de soins pratiqués
gracieusement, ou avec des déductions,  titre d'aumoéne, ne fas-
sent pas du tout défaut™. La situation en Occident est semblable.

51 CAEL. AUR. chron.. 4,9, 131-137, 11 p. 848,15-852,25 Bendz; cf. I. MAzzIN,
«La geriatria di epoca romana», in U. MATTIOLI (ed.), Senectus. La vecchiaia nel
mondo classico (Bologna 1995), 153 sqq.

2 Cf. V. NUTTON, art.cit. (n. 4), 12.

% GREG.NYSS. Eun 1, 36-44 = 1 p. 34-37 Jaeger.

5% Cf. R. HERZOG, s.v. «Arzthonorar», in RAC I (1950), col. 724 sq.; H.].
FRINGS, Medizin und Arzt bei den griechischen Kirchenvitern bis Chrysostomos
(Diss. Bonn 1959), 91 sq.



354 ANTONIO GARZYA

Les draconiennes Leges Wisigothorum (X1 1: «De medico et ae-
groto»), par exemple, sont une bonne source d’information:
contrat préalable avec arrhes entre médecin et patient (ou sa
famille); annulation du contrat en cas de déces de ce dernier;
amende en cas d’erreur de la part du médecin (p.ex. 150 solids,
une somme €norme, pour une saignée mal réussie); récom-
pense de 12 solidi pour I'enseignement donné a un disciple, etc.
Par ailleurs, les honoraires demandés étaient jugés en général
comme étant trop élevés, surtout si on les compare avec la
science et la conscience pas toujours élevées des médecins®, et
nous connaissons maints exemples de médecins tres riches (un
Pégasus de Laribus, p. ex., rangonne le neveu d'un gouverneur
pour 50 solidi, 2 peu prés la solde d'un soldat pour dix ans!>°).
C’était la un aspect de la mauvaise renommée des médecins,
exagérée bien sir mais assez répandue et qui fut a l'origine
d’innombrables anecdotes et de bons mots. Dans le Flos medi-
cinae de 'Ecole de Salerne (XIII® 5.2), par exemple, on lit des
instructions amusantes pour le médecin avide: 3459 Ergo petas
precium, pacienti dum dolor instat; -Nam dum morbus abest, dare
cessat, lis quoque restat... 3466 sq. Est medicinalis Medicis data
regula talis:- Ut dicatur: da da, dum profert languidus ha ha!
Encore plus moqueur ce distique pour ainsi dire franco-latin
cit¢é comme commentaire par Baudry de Balzac: Ordonner
Medicos, aegros or donner oportet, -Alterius sic res altera poscit
opem’’. Plusieurs siecles auparavant les tabernae (officines) des
médecins avaient été aussi objet de blime. Saint Jérome’® les
présente comme des endroits pour paresser et potiner, dans le
genre des boutiques de coiffeur.

> Cf. J. DUFFY, «Byzantine Medicine in the Sixth and Seventh Centuries.
Aspects of Teaching and Practice», in DOP (op.cit. n. 4), 24 sq.

56 PROCOP. bell. 4 (Vand.), 22, 14-16; encore d’autres exemples tirés des
papyrus et des inscriptions chez V. NUTTON, art.cit., 11.

7 Cf. S. DE Renzi, Collectio Salernitana V (Napoli 1859), 103, 405 (épi-
gramme chez Oven).

% Epist. 50, 5, 1.



L’ANTIQUITE TARDIVE ET BYZANTINE 355

Apres avoir abordé par voie d’analyse un certain nombre de
points concernant et la théorie et la pratique, essayons maintenant
d’esquisser une synthese.

Il faut avant tout retenir que la théorie humorale d’origine
hippocratique fut largement en vogue 4 Byzance. Déja Gré-
goire de Nazianze y fait maintes fois allusion®®. D’apres elle la
santé était une question d’harmonie, d’lcovopia et xpdoi entre
Suvépers, comme Alcméon I'avait pour la premiere fois congue.
Par conséquent la corrélation entre physiologie et psychologie
venait spontanément 2 l'esprit, tout comme ['éthique du juste
milieu d’Aristote avait eu des rapports stricts avec la science
médicale, en devenant dans un certain sens son pendant en tant
que «Seelenmedizin», pour reprendre une pensée de Werner
Jaeger, «die es mit den Normen der gesunden und heilen Seele
zu tun hatte...»%. La paideia tardo-antique avait requ tout cet
héritage, le plagant naturellement sous 'égide de Dieu et met-
tant l'accent sur 'unité de la personne. Grégoire de Nazianze
dit que, lorsqu'une partie du corps est blessée, tout le systeme
organique réagit 4 la douleur; lorsqu'un membre est malade,
tous les autres sont dans une certaine mesure affectés®!. Il dit
aussi que, si I'état de santé général est bon, le membre malade
guérit vite; sinon, la maladie se diffuse par tout le corps et
devient dangereuse®?; et encore, qu'une certaine cure ne convient
pas 4 quiconque souffre de la méme affection, mais qu’elle doit
étre chaque fois étudiée par rapport au patient du moment, qui
finalement est le meilleur juge de son efficacité®.

% Or. 2,29; 22, 14; ep. 92; carm.theol. 2, 25, 63; 2, 32, 86 sq. & 119; carm.
bist. 1, 1, 327 sq.; 1, 50, 6-9; cf. M.E. KEENAN, «St. Gregory of Nazianzus» (ar.
cit. n.45), 23 sq.

0 Diokles von Karystos (Berlin 1938), 46; cf. E WEHRLI, «Ethik und Medizin.
Zur Vorgeschichte der aristotelischen Mesonlehre», in MH 8 (1951), 40 sq. =
Theoria und Humanitas. Gesammelte Schrifien zur antiken Gedankenwelt (Ziirich/
Miinchen 1972), 181 sq.

61 Carm.theol. 2, 2, 285-287.

2 Or. 4, 75; carm.hist. 1, 83, 17-22.

6 Oy 2, 30; carm.bist. 1, 83, 18-20.



356 ANTONIO GARZYA

La complexité des fondements idéologiques sur lesquels la
médecine médiévale, surtout byzantine, repose, explique pour-
quoi elle a été toujours psychosomatique, encore plus que I'an-
cienne. Il en est de méme pour la psychothérapie, dont 'em-
ploi envisage un conflit entre 4me et corps (Yuytic meAny xal
copatoc), qui peut étre surmonté par le patient 2 condition
que la premiere prévale sur le second, sachant éugthocogelv Té
n40e%4. Evidemment dans la pratique les cas cliniques pou-
vaient étre des plus variés. Je n'en citerai qu'un, 'impotence,
considérée sous son double aspect physique et psychique, et
soignée en conséquence. Oribase conseille de se coucher sur des
lits moelleux et de lire des récits licencieux®®; Aétios ajoute
comme troisitme élément thérapeutique la vision de scénes
excitantes®®; Paul d’Egine se limite aux lectures licencieuses®;
le latin Théodore Priscien est plus détaillé: lit de plumes, com-
pagnie de puellae speciosae vel pueri, lectures aptes a la besogne,
tels les romans érotiques de Philippe d’Amphipolis et d’autres®®;
Paul de Nicée (VII*-IX¢ s.) répete 2 quelques exceptions pres la
thérapie de Théodore, mais il s'étend sur le traitement physique
prescrivant différents exercices de gymnastique, frictions, onc-
tions, etc.®’; au contraire le Salernitain Gariopont, presque con-
temporain, est plus concis™.

On est parfois surpris de voir des médecins byzantins de haute
formation culturelle accéder 2 des pratiques carrément super-
stitieuses ou magiques. Par exemple, pour rester avec le theme
de I'impotence, 'auteur d’'un Liber Byzantii encore inédit et dont
nous avons pris connaissance grice a Klaus-Dietrich Fischer”!

¢ Cf. GREG.NAz. ¢p. 32, 2; 93, 1; 31, 3.

5 Ecl.med. 66 = IV p. 231, 1 sq. Raeder.

% 11, 35 = p. 125, 18 sqq. D.-R.

71, 36 = I p. 25, 18 Heiberg.

8 THEOD.PRISC. log. 11, 34 = p. 133, 5 sqq. Rose.

8 81 = p. 167 sq. leraci Bio (Napoli 1996); v. Note alla traduzione p. 371.

70 Passionarius 111 70 = f. LI' 3 sqq. (ed. Lugduni 1526).

I Cf. K.-D. FISCHER, «Der Liber Byzantii, ein unverdffentlichtes griechisches
therapeutisches Handbuch in lateinischer Ubersetzung», in Maladie et maladies
dans les textes latins antiques et médiévaux. V* Colloque international, Bruxelles,
4-6 sept. 1995, sous presse.



L’ANTIQUITE TARDIVE ET BYZANTINE 357

qui en prépare la publication, coincide largement (ch. 56) avec
Paul de Nicée, mais substituant aux visions et lectures stimu-
lantes le procédé magique suivant: enlever & un coq vivant le
testicule droit, I'envelopper dans de la graisse de jars, le lier
dans la peau d’un bélier et le suspendre au bras gauche du
patient. Mais des thérapies analogues se trouvent aussi chez des
auteurs de haut niveau culturel et social. Le cas d’Alexandre de
Tralles, le représentant certainement le plus prestigieux de la
médecine proto-byzantine, théorique et pratique, est particulie-
rement instructif. Les exemples de procédés extra-médicaux
chez lui ne sont pas du tout rares (p. ex. pour I'épilepsie, 1, 15
=1 p. 557, 13 sqq. Puschmann), et on hésiterait a croire a l'au-
thenticité des passages relatifs, s'il n'était pas la lui-méme pour
dissiper tout doute: «Je sais bien qu'en se servant des méthodes
citées on n'a pas besoin d’autre aide venant du dehors (de la
discipline). Toutefois, comme beaucoup de patients, surtout
s'ils sont riches, ne veulent pas boire de potions ni se soigner
avec des clysteres, nous nous voyons contraints a faire cesser leur
souffrance au moyen d’amulettes magiques. C'est pourquoi
jessaie de vous exposer aussi & ce propos ce que je connais par
ma propre expérience et ce que des amis dignes de foi m'ont dit
pouvoir étre utile» (8, 2 = II p. 375, 10 sqq. Puschmann). Il ne
sagit donc pas d'une médecine populaire pour des gens ingénus
et illettrés, mais d’un pis-aller: on compte sur l'effet psycholo-
gique de certaines mesures, et sur 'idée sous-jacente de I'unité
des phénomenes vitaux.

Du point de vue éthique on s’attendrait naturellement que
le médecin agit toujours en toute connaissance de cause.
Celui qui prescrit des médicaments inadaptés ou dangereux
est blimable dans 'opinion courante aussi bien que celui qui
joue sur la crédulité du malade’®. Au contraire, est digne
d’admiration le médecin qui suit minutieusement la déonto-
logie hippocratique au point de ne pas soigner des maladies

72 Cf. GREG.NYSS. usur, PG XLVI col. 437a; Placill, PG XLVI col. 885d.



358 ANTONIO GARZYA

qui lui sont inconnues”?. Aussi, 2 Byzance, le bon médecin sait
qu'il ne doit pas créer des illusions chez le malade, lorsque
toute tentative possible a été effectuée en vain et surtout en cas
de maladies incurables telles que I'éléphantiasis’® ou le cancer;
de méme, pour les mutilés ou les estropiés soit par nature soit
par accident et pour tout autre malade analogue, donner une
espérance de guérison ne serait qu'une duperie. Le médecin
sent qu’il est absolument indispensable pour lui d’accomplir
son devoir jusquau bout et d’en rendre conscient son malade.

Son devoir comprenait aussi la patience. Elle ne devait pas
connaitre de limites; Saint Augustin” I'exige méme quand il
s'agit de fous ou de délirants qui attaquent le médecin. Et d’autre
part celui-ci doit se conduire de telle fagon que le malade ait en
lui pleine confiance, sans quoi tout effort d’amélioration se
révele inutile’®.

Lévolution des mentalités vers le christianisme, avec la média-
tion du platonisme, rendait désormais superflu le serment hippo-
cratique’’: la substance des normes et des attitudes était la
méme, seules les motivations éraient différentes. Cela explique
aussi les reprises, plus ou moins remaniées et mises 2 jour, que
connurent au Moyen Age grec et latin les traités pseudo-hippo-
cratiques de déontologie éthique et esthétique d’époque proto-
impériale: celui sur La bienséance (I°-11°¢ siecles) et le presque
contemporain connu sous le titre de Zestament d’Hippocrate

7> Cf. GREG.NYSS. hom. 3 in Fecl., PG XLIV col. 653b; Apoll. 4, PG XLV
col. 1132a; v. Mary E. KEENAN, «St. Gregory of Nyssa and the Medical Profession»,
in Bull. Hist. Med. 15 (1944), 153 sq.

74 Clest-a-dire la lepre dans l'acception tardoantique et médiévale du terme,
différente de la Mémpu hippocratique; cf. Anna M. IERACI BiO (éd.), Paolo di
Nicea. Manuale medico, Hellenica et Byzantina Neapolitana, 16 (Napoli 1996),
181-182 et 328-329.

5 Serm. 175, 2; 176, 4; in Psalm. 34, 13.

76 Cf. AUG. serm. 9, 10; 80, 30; 84, 1; 137, 3; enchir. 16 = p. 56 sq. Evans;
bapt. 1; 8, 11, ap. Mary E. KEENAN, «Augustine and the Medical Profession»,
in TAPhA 67(1936), 172; GREG.NAZ. or. 30, 10; cf. aussi K.-H. LEVEN, op.cit.
(n. 16), 112 sq.

77 Cf. GREG.NAZ. or. 7, 10, PG XXXV col. 768a; et en général H. FRINGS,
op.cit. (n. 54), 46 sq.



L’ANTIQUITE TARDIVE ET BYZANTINE 359

(ou Quel doit étre celui qui apprend l'art médical’®), qui ensuite
aurait été diffusé en plusieurs versions: grecque, latine, arabe”.
C’est donc toute une série de textes, latins pour la plupart mais
inspirés a4 coup str de sources grecques, s'échelonnant du IX®
au XI° siecles, de I'époque carolingienne aux débuts de I'Ecole
salernitaine. Quelques-uns sont édités, d’autres pas encore®.
Dans une Epistola de disciplina artis medicae (texte IV Firpo) du
X siecle, il est dit que la semnotes est propre au médecin; le mot
grec est employé en transcription; dans une autre, Epistola primi-
tus legenda de disciplina artis medicinae (texte L de MacKinney),
il est question des «admonitiones Yp(poc)r(ati)s» et du «silence
d’Epicure», duquel le médecin doit s’inspirer pour ne pas deve-
nir bavard; dans le préambule A un traité Peri sfigmon (texte M
MacKinney) de 'année 900 a peu pres, 'ouvrage est attribué a
Soranos. Cela prouve la coexistence des cultures grecque et latine
dans cette survivance de la tradition hippocratique, d’autant
plus intéressante qu'elle semble se produire en dehors de la
médiation galénique. A Byzance, le premier chapitre de Paul de
Nicée a lui aussi un contenu déontologique analogue. Sa source
directe, ce sont les Quaestiones medicinales de Rufus d’Ephése,
mais il a des contacts avec le Liber Byzantii, et le petit traité
salernitain Quomodo visitare debeas infirmum, probablement du
IX¢ siecle®!. Ce petit corpus de traités n'a pas encore été 'objet
d’une étude systématique visant non seulement 2 en donner
des éditions tout 4 fait fiables, mais aussi 2 en mettre au jour les
différences, minimes peut-étre (p.ex. une nouvelle attention au
substrat éducatif®?), et toutefois 4 leur facon indicatives d’'un
climat culturel.

78 Cf. J. JOUANNA, Hippocrate (Paris 1992), 557.

72 Cf. K. DEICHGRABER, op.cit. (n. 5), 278 sqq.

80 Cf. L.C. MACKINNEY, «Medical Ethics and Etiquette in the Early Middle
Ages: the Persistance of Hippocratic Ideals», in Bull. Hist. Med. 26 (1952), 1-31
(analyse et traduction anglaise d’'une quinzaine de textes); L. FIRPO, Medicina
medievale (Torino 1972), 36 sqq., 40 sq., 44 sq. (editio princeps et traduction
italienne de trois textes).

81 Cf. AM. IErRACI BIO, op.cit. (n. 74), 15 sq., 363.

82 Cf. textes [, K, L, Q MacKinney.



DISCUSSION

V. Nutton: Of the abundance of information you have given,
I should like to emphasise your reference to the ecclesiastical
decision of 1140 which reveals an examination system and a
cbuBorov tatpuxtic, possibly the earliest such reference in Europe.
One can speculate whether this is a development within Byzan-
tium of the twelfth century; something influenced by the ijaza-
system of the contemporary Muslim word; or, what seems to
me least likely, a survival from Late Antiquity, comparable to
the requirements for lawyers to have a certificate from Beirut.

Your communication raises a much bigger problem, whether
the situation described in many Byzantine texts reflects an actual
situation. The law texts on civic doctors and the numerus clausus
of tax-exempt doctors and teachers assembled in the fustinianic
Corpus Iuris are repeated in the Basilika, at a time when few
towns would have been large or wealthy enough to have the
possibility of a choice between doctors, let alone the great variety
of doctors implied by the earlier Roman imperial decisions. An-
other example concerns the recommendation to take the blood of
a gladiator as a remedy for epilepsy. This appears in a succession
of writers, sometimes condemned, sometimes not, including
Alexander, when gladiatorial games had long ended. Yet he can
still qualify the remedy as one that is well tried. This passage
certainly raises interesting questions, including those of the shift-
ing boundaries of medicine and magic, and I would welcome
any comment you may have.

A. Garzya: Je suis tout a fait d’accord avec vous sur 'importance
de l'arrét synodal concernant le odp.Borov tatpiniic. Comme on
simagine difficilement qu'a Byzance une réforme quelconque
puisse intervenir ex abrupto, on pourrait penser a des précédents



L’ANTIQUITE TARDIVE ET BYZANTINE 361

non proprement formalisés, mais s’étant déja introduits dans la
pratique de I'enseignement de la latpix# reconnu par I'Etat et
comparables 2 d’autres concernant par exemple le droit.

Votre second point pose un probléme beaucoup plus difficile
et pour lequel je n'ai pas de solution. Je peux dire seulement
que la méme divergence entre affirmations livresques et actua-
lité se trouve assez souvent a Byzance: la répétition de données
devenues inactuelles pouvait se produire a titre d’exemples
prestigieux visant a soutenir la tradition.

Ph. Mudry: La réticence de I'Eglise face i la pratique de la
chirurgie dont témoigne l'histoire de I'évéque Paul de Mérida
rappelée par Antonio Garzya trouvera son aboutissement dans
I'interdiction faite aux clercs par le traité de Clermont de prati-
quer la chirurgie, une interdiction illustrée par la fameuse for-
mule Ecclesia abhorret a sanguine.

Peut-on retracer les origines et les raisons de cette aversion
de I'Eglise envers la chirurgie? Est-ce une sorte de tabou lié au
sang qui la motive? Cette attitude constitue-t-elle une rupture
par rapport a 'Antiquité paienne?

A. Gargya: Lélément représenté par le sang est un des éléments;
I'autre, plus compréhensible, est celui qui concerne 'idée de la
sacralité du corps humain dans sa totalité et dans son ‘secret’
d’origine pauline.

H. von Staden: Je désire faire une remarque a propos de l'atti-
tude chrétienne en ce qui concerne le sang et en particulier les
regles. Déja dans les lois sacrées grecques de I'époque hellénisti-
que, la menstruation est inclue parmi les sources de la pollution
religieuse (Cest-a-dire du placpe) — pollution qui entraine I'ex-
clusion des femmes menstruantes des sanctuaires. La naissance,
la mort, 'homicide, etc. entrainaient également la pollution et
Pexclusion religieuse. Il y a donc, au moins a I'égard des regles,
une continuité entre la tradition pré-chrétienne et la tradition
chrétienne.



362 DISCUSSION

A. Garzya: Le fait que tout préjugé de sang remonte tres en
arriere est bien connu. Différent serait le cas vis-a-vis de la dis-
section des cadavres, qui peut trouver son explication seulement 2
partir de la vision chrétienne de la sacralité du corps humain en
tant que tel.

Th. Riitten: Nachdem soeben das Stichwort Leichensektion
gefallen ist, mochte ich Sie fragen, ob Sie in den zahlreichen
Texten, die Sie uns mit Ihrem gedanken- und quellenreichen
Uberblick nahegebracht haben, Hinweise auf eine Verbindung
zwischen Tabuvorstellungen im Zusammenhang mit der Human-
sektion einerseits und Wiederauferstehungslehren andererseits

gefunden haben.

A. Garzya: Je ne connais pas d’exemples pouvant justifier la
relation que vous envisagez. Je peux seulement imaginer qu'elle
ne serait en principe pas a exclure, vu le concept profondément
senti de I'unité de la fabrica hominis que jai évoqué.

J. Jouanna: Je voudrais remercier Antonio Garzya pour sa
présentation si riche et si suggestive sur I'histoire de la méde-
cine byzantine. Elle apporte beaucoup d’éléments de réflexion.

Jai été frappé par ce qu’il a dit des liens entre médecine et
magie chez Alexandre de Tralles. La magie est un pis-aller pour
tenir compte dans certains cas des croyances du malade. Ne
pourrait-on pas voir dans cette attitude d’Alexandre de Tralles
la continuation de ce que l'auteur hippocratique d’Epidémies
VI appelle les ‘gracieusetés’ (ydprrec) et du commentaire que
Galien en a fait? C’est en quelque sorte aussi un écart par rap-
port a la norme pour complaire au malade.

Un autre point qui m’a frappé est la présence de 'hippocratisme
— discretement, par la connaissance de I'ceuvre hippocratique et
non par l'intermédiaire de Galien. Mais le Serment n'a plus, dans la
déontologie, d’actualité. Quels sont les traités hippocratiques qui
servent de référence a la réflexion éthique a I'époque byzantine?
Vous avez cité le traité sur la Bienséance. En existe-t-il d’autres?



L’ANTIQUITE TARDIVE ET BYZANTINE 363

A. Garzya: Lexplication de l'attitude d’Alexandre de Tralles en
tant quexemple byzantin de la tradition &’ Epidémies V1 (ydpurec)
me semble convaincante. J’ajouterai cependant qu'avec Alexandre
de Tralles, la ‘gracieuseté’ parait réservée aussi a certaines classes
sociales de malades.

UHippocrate connu des Byzantins comme point de repere
est surtout celui du 1 livre des Aphorismes. Le Pronostic est éga-
lement souvent cité. En outre, il y a le groupe des petits traités
déontologiques, présents surtout dans la tradition latine.



AT RN T

e et A R

mw%i‘s% s .iu%..stx i ﬁ:« Mamw- 5 ik
o S S v ﬁrén‘ﬁm"%m‘ :
S e
.mbm;:m iy poki oo
'utm;}'_i.s

Ry

e

q e o e
SEl gL oy v'.u,-éliq’ ¥

= ga‘iflif»&"-f"‘ﬁ{“'v i ¢S g S

i _:‘:‘, - [ -&. b ' .
S SR A R e E 2 P B ﬁ’tx’ﬁxﬂ BiE 1 HI Ovisi g

Siohii

j

SRS skl

FRCSLE

?z';%;:' ;'m

XEEE 555#»? Sy 4

e s

gy

HELR :34@%‘; 35 m&&wﬁ-
Rl m’t 58 -ﬁfméwfe: éﬁ&%

‘.\‘

I

L A

e R

o

o



	Science et conscience dans la pratique médicale de l'Antiquité tardive et byzantine

