
Zeitschrift: Entretiens sur l'Antiquité classique

Herausgeber: Fondation Hardt pour l'étude de l'Antiquité classique

Band: 43 (1997)

Artikel: Science et conscience dans la pratique médicale de l'Antiquité tardive
et byzantine

Autor: Garzya, Antonio

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-660912

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-660912
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


IX

Antonio Garzya

SCIENCE ET CONSCIENCE
DANS LA PRATIQUE MEDICALE

DE L'ANTIQUITE TARDIVE ET BYZANTINE

Tout discours sur la medecine et son histoire en basse epoque
demande necessairement quelques precisions prealables, car il
s'agit d'un domaine en butte ä des prejuges aussi tenaces que
superficiels, et durs ä mourir meme de nos jours. L'apres-Galien
a ete condamne en bloc comme un monceau bizarre de charla-
taneries, et pour un philologue tel Wilamowitz1, Galien lui-meme
n'aurait ete autre chose qu'un «unerträglicher Seichbeutel», un
«amas de jacasseries insupportable». L'opinion relative ä la figure
du medecin, comme ä mi-chemin entre le boucher et le sorcier,
n'a generalement guere depasse celle qu'on s'est faite de la litte-
rature medicale. Naturellement il y a eu des exceptions, et non
seulement ä l'epoque moderne: dejä au XIIe siecle la medecine

byzantine trouvait du credit aupres d'un auteur occidental sin-
gulierement ouvert aux choses d'Orient, Chretien de Troyes, qui,
dans le recit bien connu des 'troi fisicien de Salerne' (Cliges 5647-
5967), montre son estime pour les medecins de Constantinople.

Par ailleurs, on sait la place que la medecine byzantine a par-
fois occupee dans la pratique medicale de l'Europe moderne.
Le grand antidotarium (Auvapepov, plus de 2600 recettes en
48 sections) de Nicolas Myrepsos (fin du XIIL siecle), qui attend

encore d'etre edite dans le texte grec, servit en France dans sa

1 U. VON Wilamowitz-Moellendorff, Isyllos von Epidauros (Berlin 1886),
122, 12.



338 ANTONIO GARZYA

version latine comme pharmacopee officielle jusqu'au XVIP siecle2.

Les hippiatres byzantins, que nous lisons dans le Corpus hippia-
tricorum Graecorum (premiere moitie du Xe siecle), ont tenu le

terrain jusqu'ä notre dix-neuvieme siecle, et, par exemple, c'est
ä Apsyrtos, Hierocles et Theomneste (c. IVe siecle) que remonte
la terminologie actuelle relative ä la malandre des chevaux (et
änes): Malleomyces, Actinobacillus mallei, de uäkic, ([XTplq) passe
en latin ä travers Vegece comme maleuP. Certains livres d'Aetios
d'Amida (VIe siecle) ont ete employes jusqu'au siecle passe comme

ouvrages de consultation dans les hopitaux atheniens, comme
le prouvent aussi le grand nombre de copies de ce temps.

La comparaison avec les precedents de la pratique medicale

byzantine peut aussi nous dire quelque chose. Un champ oü
Byzance marque un progres reconnu est, par exemple, celui de

l'ophtalmologie, surtout en ce qui concerne la preparation des

collyres, ou de l'uroscopie en tant qu'aide importante pour le

diagnostic4. II en est ainsi pour les symptomes de la rage, pour
certains precedes pharmacologiques, pour certaines techniques
chirurgicales. Aussi l'erudition medicale, bien que fondee sur la

compilation, n'est jamais tout ä fait inerte: la selection, la

reduction, l'amplification, la conglomeration des materiaux anciens

sont les moyens qui permettent de presenter la source sous un
jour nouveau la faisant 'fonctionner' autrement. (Pensons ä la

parole de Pascal: «Qu'on ne dise pas que je n'ai rien dit de

nouveau: la disposition des matieres est nouvelle», Pensees I 22). Et
le commentaire, l'autre grande ressource du medecin erudit
byzantin, ne se limite pas necessairement ä l'eclaircissement ou
ä la paraphrase de l'original, mais le varie souvent. Un exemple

2 Cf. L. Choulant, Handbuch der Bucherkundepur die altere Medizin (Leipzig
1841; r&mpr. München 1926), 156-158.

3 Cf. surtout les travaux de K.-D. FISCHER, entre autres «Wege zum Verständnis

antiker Tierkrankheitsnamen», in Hist.med.vetenn 2 (1977), 106-111.
4 Emilie Savage-Smith, «Hellenistic and Byzantine Ophthalmology: Trachoma

and Sequelae», in DOP 38 (1984) Symposium on Byzantine Medicine, 169-186,
V. NuTTON, «From Galen to Alexander. Aspects of Medicine and Medical Practice

in Late Antiquity», in DOP 38 (1984) Symposium on Byzantine Medicine,
3, 15.



L'ANTIQUITfi TARDIVE ET BYZANTINE 339

typique de cette methode est offert par Stephane d'Athenes
(VP siecle) dans son commentaire ä la deuxieme partie du
premier Aphorisme d'Hippocrate, oü se trouvent des details ne
repondant pas au texte hippocratique5. Parfois l'autorite des an-
ciens est franchement mise en question, par exemple celle du
'divin' Galien par Alexandre de Tralles au VIe siecle6 et par Simeon
Seth au XP7.

Un point ä ne pas negliger dans cette premiere approche de

notre theme est la reputation dont la figure du medecin jouit
ä Byzance. Dans les cas favorables eile est des meilleures: la

profession de medecin presuppose le cursus de Yenkyklios paideia
et en tant que telle eile range ses adeptes ä cote des yeoapirpaL, des

<xpL0p.7iTi.xcH, des philosophes, des astronomes, des grammairiens.
Ceci aussi explique le souci constant de la formation medicale
et du Systeme hospitalier de la part des deux grandes forces

motrices de la realite byzantine: l'Etat et l'Eglise.
La place d'honneur occupee par cette derniere dans le deve-

loppement qui nous interesse ici est ä rapporter au tournant
ideologique marque par le christianisme. Si la pensee medicale
ancienne s'etait attachee ä la formulation d'un code deontolo-
gique demeure valable jusqu'ä nous, et si la triade medecin-
maladie-patient dans le sens d'un strict rapport entre les trois
grandeurs fait son apparition dejä au Ve siecle avant J.-C., il
n'en reste pas moins vrai qu'au long des siecles le malade fut en

tant qu'individu la grandeur la plus negligee. Les choses chan-

gent avec l'avenement de l'Etat chretien (313, edit de Milan) et
les debuts de sa politique d'assistance en parallele avec les oeuvres
charitables de l'figlise, d'un cote, et de l'autre avec une nouvelle
attitude des chretiens vis-ä-vis du malade. On y sous-entend

une sorte d'equation, non seulement metaphorique: le pecheur

5 Cf. K. Deichgraber, Medicus gratiosus. Untersuchungen zu einem griechischen
Arztbild. Mit dem AnhangTestamenram Hippocratis undRhazes'De indulgentia
medici, Abhandlungen Akad. der Wiss. und der Lit., Mainz, 1970, 3, 80 sqq.

6 Alex.Traix. 3, 2 II p. 83, 15 sqq.; 5, 4 II p. 155, 16 sqq. Puschmann.
7 Cf. sur la question O. Temkin, «Byzantinische Medizin: Tradition und

Empirik», in Antike Medizin, hrsg. von. H. Flashar, Wege der Forschung, 221

(Darmstadt 1971), 456.



340 ANTONIO GARZYA

est au Christ-Sauveur comme le malade est au medecin, et ceci
influence tout le rapport ä l'interieur de la triade. Si, par exemple,
le patient, ne se rendant pas compte de son etat de sante, se
refuse ä toute prescription, il se conduit, ä en croire Saint Jerome8,

comme un pecheur dont l'obstination empeche le salut: (dira
le medecin) usquequo accedam ad domum tuam, quousque artis
perdam industriam, me aliud iubente et te aliudperpetrante? Par

contre Saint Augustin deplore parfois les excbs malveillants de

patients par trop avides d'etre gueris9. Dans certains cas la cor-
respondance entre maladie et peche est particulierement
frappante: ainsi dans les maladies veneriennes, signes vivants de la

punition divine, bien que pouvant elles aussi meriter la guerison.
L'attitude des Peres de l'figlise envers le medecin peut etre

resumee dans cette reflexion d'Origene: «Les fideles pares par
la piete se servent bien sür des medecins en tant que suppots de

Dieu, car ils savent que celui-ci fit grace aux hommes de la

science medicale ainsi que de toute autre et fit lui-meme croitre
de la terre aussi les herbes curatives; ils savent cependant que
l'art des medecins ne peut rien, si Dieu ne le veut, mais ils s'ac-

quittent de leur täche seulement dans la mesure voulue par
Dieu»I0. Le motif du Christ medecin est topique dans la litte-
rature patristique: chez Saint Jerome le Christ est verus medicus,
solus medicus, ipse et medicus et medicamentum, verus archiater, quasi
spiritualis Hippocratesn. La medecine est censee se diviser en trois
parties: Soypa, plfloSoq, ip.TCi.pla12; meme le cote empirique de la

profession est sous l'egide de Dieu: non spernendam esse medici-

nam quae usu constet et experimento: quia et hanc fecerit Deus13.

8 In Matth. 3, 133 sq. (CC 77 p. 152).C£ aussi Aug.c.Iulian. 3, 162 (CSEL
85,1 p. 467 sq.): un patient accepte d'etre opere seulement quand il se voit au
bout extreme de sa souffrance.

9 Epist. 138, 3; serm. 9, 8, 10; 40, 4, 6.
10 Adnot. in III Reg., PGXVII coli. 53-56; sur ce point cf. V. NuTTON, art.

cit., 5 sqq.
11

Passages chez A.S. PEASE, «Medicinal Allusions in the Works of St. Jerome»,
in HSCPh 25 (1914), 74 sq., notes.

12 Hier. adv.Pelag. 1,21 {PL XXIII col. 537).
13 Hier, in Is. 11, 475 (PL XXIV col. 396).



L'ANTIQUITfi TARDIVE ET BYZANTINE 341

Tout ceci explique la dignite du medecin en quelque sorte imita-
teur du Sauveur aux yeux de l'Eglise chretienne et egalement la
mefiance de celle-ci envers toute forme de pratiques traditionnel-
les survivantes, telles l'incubation des sanctuaires d'Asclepios,
les guerisons theurgiques, etc. II ne faut pas non plus negliger
les nuances d'un milieu ä l'autre. La religiosite populaire que
refletent certaines hagiographies est plutot critique envers les

malades qui se confient plus en faction du praticien qu'en l'in-
tervention du saint, et Hippocrate et Galien sont ä l'occasion
traites de 'fanfarons' (xo;j.—o p py u.ov sc), par exemple dans les

Miracles de S. Artemios (VIIe siecle)14; le niveau le plus eleve

represente par les ecrits des Peres contemple d'abord et comme
regie le recours au praticien, meme ä plusieurs reprises, et seu-
lement en derniere instance ä un 'saint medecin'. Ä cette cate-

gorie appartiennent des personnages tels qu'Artemios, dejä cite,
ou Cyrus et Jean, dont les miracles furent recueillis par Sophronios,
patriarche de Jerusalem (VIIe siecle), qui ä son tour utilisa les

premiers recits des miracles des deux 'saints medecins' par
excellence, Cosme et Damien (VP siecle). Le patriarche semble con-
naitre aussi l'emploi de l'incubation, une lincubatio Christiana15.

Sur le plan theorique, qui est d'ailleurs le support de la pratique,

la medecine se situe pour ainsi dire entre la philosophic et
la theologie, un peu au-dessus de la premiere et au-dessous de
la deuxieme. Eusebe remarque que les philosophes ne font que
se pavaner de leurs doctrines, tandis que les medecins realisent
des «actions profitables ä la vie» (ßuoosArj epyx16).

D'autres, comme Clement d'Alexandrie, ont une position plus
moderee et rangent philosophic et medecine d'un meme cote

— dans le sillage, si l'on veut, de l'auteur du Ilepi sbayriiioouvrjc,,

d'apres lequel i7)Tpop yap cptAoaocpop loodeoc; (5, IX p.232 Littre)

14 Mir. 24 Pap.-Ker.
15 Cf. N. FERNANDEZ Marcos, Los 'thaumata' de Sofronio. Contribution al

estudio de la 'incubatto' Cristiana (Madrid 1975) (avec rendition du texte grec).
16

Praep.ev. 14, 27, 6, p. 214, 18 des Places; cf. K.-H. Leven, Medizinisches
bei Eusebios von Kaisareia, Düsseldorfer Arb. zur Gesch. d. Medizin, 62 (Düsseldorf

1987), 107.



342 ANTONIO GARZYA

— mais subordonnant les deux ä la theologie, ä la sapientia dei,
d'oü tout procede17; il s'agit d'une subordination teleologique,
dans le sens que la medecine demontre eile aussi l'excellence de

l'oeuvre de Dieu (1 'opificium Dei de Lactance, dont l'homme est
le representant le plus eminent, idee d'ascendance aristoteli-
cienne renovee et enrichie dans le cadre de la spiritualite nou-
velle).

Cet ensemble de sentiments avait naturellement des

consequences. On discutait, par exemple, sur le traitement de l'em-
bryon. Au dire de Tertullien18 la majorite des medecins etait
d'avis, bien qu'avec des nuances ä propos du moment du debut
de la zoe, qu'il s'agissait d'un etre anime; il fallait done prendre
toute sorte de precautions en cas d'intervention pour eviter de

l'endommager ou de le tuer, sans pourtant oublier que la science

ne peut a priori exclure ces eventualites. Un gynecologue comme
Soranos, tout ä fait mesure dans ses positions morales et pour
cela apprecie par Tertullien, decrit avec precision la technique
de l'extraction du foetus avec le forceps ou par incision dans un
chapitre Ilspt epßpuouXxla? xal epßpuoxopiap de ses TuvaixsTa

(4, 9); il connalt evidemment aussi les instruments relatifs, l'sjr-
ßpuouXxop et repißpooTopoi; (4, 9-11), mais ne cite pas, dans ce

qui nous reste de lui, lTpßpuocrcpaxTTjp dont parle Tertullien sous
l'autorite d'Herophile (fr. 65 von Staden), probablement une
aiguille d'airain (aeneus spiculus) servant dans des cas donnes ä

tuer l'enfant «pour ne pas le dechirer vivant». Le theme embryo-
logique, avec ses implications a la fois physiques et morales,
revient dans l'antiquite tardive meme en dehors de la litterature
technique (les traducteurs ou remanieurs de Soranos, Mustion/
Muscion, Aetios, etc.), ce qui prouve l'interference entre ethique

17 Cf. Clem.Al. strom. 7, 1, 3, 1-2, III p. 4, 13 sqq. Stählin; OriG. princ. 3,
17, PG XI col.284a.

18 Anim. 25-27 (pp. 34 sqq. Waszink, avec le commentaire pp. 317 sqq.); cf.
la discussion importante de M. PERRIN, «Un exemple de l'utilisation de la medecine

chez les penseurs chrdtiens: Tertullien et l'embryologie», in Medecine antique.
Cinq etudes, rdunies par P. DeMONT, Univ. d'Amiens, Centre de Rech, sur l'Ant.
gr. et lat. (Amiens 1991), 99 sqq.



L'ANTIQUITfi TARDIVE ET BYZANTINE 343

et medecine dans le cadre de la culture generale. Gilbert Dagron19
a attire recemment l'attention sur un curieux texte anonyme
transmis en plusieurs versions, dont la plus ancienne se trouve
inseree dans le De mensibus de Jean Lydos (VIe siecle). II s'agit
d'un pretendu resume de physiologie (tpucnxYj Lrropia), justifie
ä sa fa$on par l'embryologie hippocratique et la tradition natu-
raliste, d'Aristote ä Pline ou Censorinus, d'une part, et d'autre

part, par des greffes astrologiques, mystiques, rituelles. C'est une
pagaille oil Ton trouve de tout: differenciation des sexes, fausses

couches, debut veritable de la vie intra-uterine, etc.; l'apparence

y est medicale, la substance fantaisiste, mais 1'interet est grand
au point de vue de l'histoire de l'imaginaire collectif de niveau

moyen. Le plus piquant c'est qu'un enchevetrement analogue
se trouve dans des textes de tout autre genre, par exemple dans

une Novelle de Leon VI le Sage (IXe siecle) sanctionnant le bap-
teme de l'enfant au quarantieme jour de sa naissance20.

Cette fa^on de se representer les choses, entre le pittoresque
et le populaire, trouve son pendant aussi dans d'autres domaines,

ce qui permet d'evaluer l'ensemble. Bien connu est le cas des

peintures parant les murs exterieurs des eglises de Bucovine, de

certaines fresques de l'Athos, etc., oü l'arbre genealogique de

Jesse se retrouve souvent avec sur ses branches des personnages
bibliques meles ä des contemporains et aux denommes «philosophies

parens» (de Pythagore ä Plutarque, d'Homere ä Theocrite,
d'Aristote ä Galien, etc.), ancetres eux aussi de l'homme byzantin.
En litterature on peut rappeler le recueil des dites Theosophies, oil
des sentences tirees des Evangiles cotoient Sophocle, Thucydide,
Hermes Trismegiste,... dans une sorte, comme nous l'avons dit,
de «plagiat edifiant»21.

19 «Troisfome, neuvifeme et quarantieme jours dans la tradition byzantine.
Temps Chretien et anthropologic», in Le temps chrMen de la fin de l'Antiquitt au
Moyen Age, III'-XIII' silcles, Colloques internationaux du CNRS, 604 (Paris 1984),
419-430.

20 Nov. 17 Noailles-Dain.
21 Cf. A. Garzya, «Byzantium», in Perceptions of the Ancient Greeks, ed. by

K.J. Dover (Oxford 1992), 36 sqq.



344 ANTONIO GARZYA

La medecine byzantine savante, oü l'empreinte chretienne est

forte, a garde eile aussi presque toujours quelques traces de la
tradition pre-chretienne. Un des bancs d'essai de la lutte entre
rationalisme et irrationalisme en medecine avait ete depuis
toujours l'epilepsie. Michel Psellos (XIe siecle) lui dedie un petit
poeme (Ilepl cr£A7]viaap.oij, 11 Westerink), dans lequel il nie

son origine surnaturelle et demoniaque, mais dans son dialogue
Sur l'operation des demons il montre que les opinions courantes
pouvaient aussi diverger22. C'etait presque le meme discours,

un siecle auparavant, chez Theophane Nonnos Chrysobalante
(36 Bernard), qui en plus recourt ä des remedes superstitieux.
Quelquefois le contraste entre un point de vue pai'en et un
autre, chretien, est mis en evidence deliberement. Theophile
Protospathaire (IXe siecle) est l'auteur, entre autres, d'un traite
anatomique, De corporis humani fabrica, qui depend d'Hippo-
crate et surtout de Galien. Toutefois l'auteur declare expresse-
ment23 ne pas pouvoir suivre Galien et tous ses adeptes ni dans

leur opinion que la partie la plus importante de Fame a son
siege dans le cerveau et non dans le coeur, comme le veulent les

Ecritures, ni dans leur habitude de soigner les malaises relatifs

en appliquant onguents, bains de vapeur et autres ä la tete et

non ä l'organe concerne.
Un point debattu est l'intervention chirurgicale. La vision

chretienne du corps humain devait en principe mettre un frein
ä la liberte d'action du medecin forme dans la tradition des

Erasistrate et des Herophile (IVe-IIIe siecles). Saint Augustin
deplore que les anatomistes, avec leurs dissections, penetrent
dans les secrets du corps non seulement des morts mais aussi
des malades24; il reconnait tout de meme que ceux qui s'adon-

nent ä telle branche sont en nombre assez limite. Tertullien, se

ralliant a Soranos, est tout specialement hostile ä la vivisection,
qualifiee comme oeuvre de lanii ou de prosectored^, et Caelius

22 Oper.daem. p. 22, 4 sqq. Boissonade.
23 4, 31, p. 184,15 Greenhill.
24 Anim. 4, 2, 3; civ. 22, 24.
25 Aram. 10, 4 p. 46, 14 Wasz.; 25, 5 p. 98, 3 Wasz.



L'ANTIQUITfi TARDIVE ET BYZANTINE 345

Aurelianus considere comme un crime la laryngotomie26. Si 1'Eglise

n interdit pas vraiment la dissection, qui pourtant etait defendue

aux religieux, eile contribua ä retarder son progres pratiquement
jusqu'ä Vesale. Elle fut naturellement contraire ä l'avortement,
considere comme un homicide pour lequel des punitions precises

sont prevues dans differents synodes ecclesiastiques et dans les lois

imperiales. Tertullien ne voyait le crime qua partir du moment
quo (in utero) forma completa est27, mais en general on n'admet-
tait pas de limites de temps. Seule Fembryotomie etait admise,

comme on Fa deja dit, si la vie de la mere etait en peril. Mais
les questions des differents types d'avortements (abortus provocate,

abortus comme necessaria crudelitas, abortus criminalis), des

differents abortiva, des differentes finalites et circonstances de

Facte, etc., donnerent lieu pendant tout le Moyen Age, en
Orient et en Occident, ä une infinite de querelles touchant plutot
le cote juridique et anthropologique que le cote medical28.

Toute regie a ses exceptions et il n'est pas sans interet le recit,

presque tout ä fait neglige, d'une cesarienne execute par un eve-

que. Son auteur est Paul, diacre de Merida, qui ecrit (c. 650) un

ouvrage De vita et miraculis Patrum EmeritensiurrP. L'eveque,
Paul lui aussi, est un medecin grec30 transplant^ d'Orient en
Espagne, oil il fut eleve ä la chaire episcopale de Merida (550-
560). Le contenu du recit est le suivant. La femme d'un
personnage illustre etait enceinte, mais ipse infantulus in ventre col-
lisus est («ecrase»). Plusieurs medecins s'essayent ä la cure, mais

en vain. Le mari alors, ayant perdu toute confiance, s'adresse au

pieux eveque. Celui-ci au premier abord dit qu'il n'a pas la
permission de faire ce qu'il lui demande: Mihi quod hortatis facere

26 Acut. 3, 4, 39 I p. 314,28 sqq. Bendz.
27 Anim. 37, 2 p. 136, 14 Wasz.; 27, 3 p. 102, 19 sqq. Wasz.
28 Cf. la mise au point tres riche par Carolina CUPANE — E. Kislinger,

«Bemerkungen zur Abtreibung in Byzanz», in JÖByz 35 (1985), 21-49.
29 C.E HEUSINGER, «Über Paulus, Arzt und Bischof von Emerita, der zuerst

den Kaiserschnitt an einer Lebenden verrichtet haben soll (Nach einer lateinischen

Gelegenheitsschrift C.E Heusinger)», in Henschel-Janus IIA (1846), 764-770.
30 Ce n'est pas le seul cas d'un mtidecin qui devient eveque; cf. V. NuTTON,

art.cit., 12.



346 ANTONIO GARZYA

non licet, quia etsi indignus, sacerdos Domini sum ...et ideo quod
dicis non possum implere, ne postmodum pollutas sacris altaribus
manus inferam... II se dit toutefois pret ä visiter la femme et ä

la confier ä des medici Ecclesiae, car nos facere manu propria
minimepossumus. Le mari ne se resigne pas, le conjure en pleu-
rant et toute la communaute des fratres s'y associe. L'eveque
considere que, meme si Dieu voudra lui pardonner sa prae-
sumptio, les mauvaises langues ne manqueront pas de le criti-
quer (homines malos hanc mihi causam objicere in postmodum
omnino non dubito), mais les fratres le rassurent et finalement il
se decide. II se rend dans la Basilique de Sainte Eulalie et y
demeure deux jours prosterne en priere. Apres quoi, ayant re^u
un signe divin, il va chez la souffrante et la soumet ä une
operation audacieuse mais couronnee de succes: in spe Dei mira
subtilitate incisionem subtilissimam subtili cum ferramento (l'ae-
neus spiculus de Tertullien?) fecit atque ipsum infantulum jam
putridum membratim compadiatim (du grec xottocSiov «parti-
cule»?) abstraxit.. C.E Heusinger, qui attira l'attention sur ce

texte singulier, se demande si l'operation de l'eveque Paul fut une
embryoulcie vaginale ou une hysterolaparatomie (pour l'etroitesse
du bassin), ou plutot une laparatomie (pour la graviditas
extrauterine.i). De toute fagion l'episode relate illustre brillamment,
sur un cas concret, la position de l'Eglise (greco-latine pourrait-
on dire) vis-ä-vis de la Chirurgie.

Mais la delicatesse de la pratique chirurgicale demandait de

la prudence egalement en dehors des milieux ecclesiastiques.
En particulier il y avait des precautions ä prendre pour que la

responsabilite de l'operation füt etablie sans aueun doute: le

patient devait donner, comme aujourd'hui, son consentement
prealable, mais il devait le parfaire par le geste juridico-rituel de

mettre lui-meme l'instrument destine ä l'operation dans les mains
du Chirurgien. Un episode de la vie du malheureux empereur
Justin II (565-578) accable de toute sorte d'infirmites physiques

et psychiques est tres instruetif. Le college des medecins
de la cour, apres maintes interventions inutiles, se voit oblige
de tenter comme extrema ratio une operation tres importante,



L'ANTIQUITfi TARDIVE ET BYZANTINE 347

dans le cadre de laquelle devait aussi avoir lieu la castration du
patient. L'historien et hagiographe syriaque Jean d'Ephese
decrit l'episode en detail (3, 6 Brooks, cf. Michel le Syrien, 10,
15 Chabod). Les chirurgiens ayant peur — medicorum more,

ajoute Jean — que l'operation ne reussisse pas, sont rassures

par l'empereur sur leur sort en ces termes: Nolite metuere. Peri-
culum vobis non erit si moriar (ou periculum est probablement
un terminus technicus juridique), mais l'assurance verbale ne leur
suffit pas, il leur faut la liberation explicite de toute responsabi-
lite comme la tradition le veut, done medici... eum rogaverunt
ut ipse scalpellum caperet, eisque dareP1 (ce que l'empereur fit).
Le meme procede se retrouve aussi ailleurs. Dans la Vie de Loucas
le Stylite, un medecin devant operer le sous-diacre Serge attend

que «le malade lui-meme prenne le couteau en main et le lui
presente»32. Un passage polemique des Miracles dejä cites de

S. Artemios est particulierement curieux: «Quand le medecin se

prepare ä faire une incision desesperant plutot qu'esperant
de le guerir, il prend le couteau des mains du malade. Dans la

suite, si Dieu decide de donner la sante au patient, e'est le

medecin qui s'en attribue la gloire; si par contre l'operation se

conclut par la mort, une breve lamentation funebre libere defi-
nitivement la victime de votre pretendue science»33.

Un souci d'ordre moral plutot qu'un interet scientifique ou
professionnel explique pourquoi une operation avait souvent
des spectateurs. La tradition etait ancienne, mais les sources
tardives en revelent des aspects nouveaux. Le Chirurgien peut
etre critique ou encourage dans ses efforts par l'assistance —
famille, connaissances, autres medecins —, le patient est suivi

31 Cf. E. KlSLINGER, «Der kranke Justin II. und die ärztliche Haftung bei

Operationen in Byzanz», in JÖByz 36 (1986), 41 sq.
32 Vit.Luc.Styl. 24 Delehaye (Subsidia hagiographica, 14)... psypt aüxop

exetvo<; & äppOCTTÖv to cri8v)piov aixoysipt Aaßcbv tö> iaxpoi etuSeSajxev.
33 Mir. 26 Pap.-Ker. 'EtteiSav piAAfl xspvEiv aTtoyvoüp päAAov -i) eAtr^cov

0£pa7t£6stv Aapßavsi TO ßfpop Ix yeipop toü voctoövtoi;. ei abj oöv 6 ©sop iw.ay.e-
JjotTO tov äaÖEvoövxa 7tpöp uystav, sauxoi xrjv xauyTjotv TtEptxt07]<nv 1 Et Se rfj
Savaxo? EittSpapot, ßpaytx; JiaApop ETtixTjSEtop (XTtaAAaxxst xov Ttäoxovxa xrj<; upwv
TO SoXElV E7tl(JT7ip7);.



348 ANTONIO GARZYA

avec comprehension et Sympathie. Quelquefois on obtient des

resultats remarquables pour l'epoque, comme dans l'application,
decrite par Jean d'Ephese34, d'une sorte de tube de plomb permet-
tant d'uriner ä un malade souffrant d'une forme de gangrene
renale refractaire ä toutes sortes de potions et d'emplätres,
application qui permit au malade de survivre pendant dix-huit ans.

Bien plus souvent les resultats sont maigres et alors les temoins
n'ont plus qua prier Dieu pour qu'il sauve le malade ou l'aide
ä mourir dans la priere: nihil... addi iam posse nisi ut expiraret
orando dit ä un moment Saint Augustin au cours de la narration

emouvante, et technique en meme temps, des terribles vicissitudes

medico-chirurgicales (fistuies anales) d'un magistrat nomme
Innocence, auxquelles il eut l'occasion d'assister et qui devaient

cependant se denouer heureusement grace au misericors et om-
nipotens Deur35.

Pour bien encadrer la figure du medecin byzantin dans le con-
texte social oü son activite se deploie, il est necessaire de se rendre

compte des realia relatifs ä sa formation et ä sa profession.
Ammien Marcelin, ä propos de la renommee d'Alexandrie

egalement dans le domaine de la medecine, dit une fois (22, 16,

18) que pour un medecin pro omni... experimento sufficiat... ad
commendandam artis auctoritatem, Alexandriae si se dixerit eru-
ditum. D'apres Gregoire de Nysse36 on y etudiait cpiXococpta et
laTpodj, bien que sur les details de l'enseignement de la seconde,

une sorte de cpucnxov pipo? de la premiere, on ne sache pas
grand-chose, de meme que pour d'autres villes du Bas-Empire
telles que Rome, Constantinople, Cesaree, Edesse, Nisibis, Gonde-

Shapur. Toutefois l'enseignement medical pouvait etre donne aussi

bien dans les hopitaux — on ne sait pas exactement ä partir de

quand37, mais sürement par exemple dans celui attache au grand

34 38 PO XVIII col. 643c; cf. Susan ASHBROOK Harvey, «Physicians and
Ascetics in John of Ephesus: An Expedient Alliance», in DOP (op.cit. n. 4), 88.

35 Civ. 22, 8, 3.
36 Vit.Greg.Thaum.= PGY30JI col.902d.
37 Probablement sous l'influence arabe; cf. V. Nutton, art.cit., 10.



L'ANTIQUITfi TARDIVE ET BYZANTINE 349

couvent du Pantokrator fonde en 1136 par Irene, la femme de

Jean II Comnene — que chez le SiSaaxaXo^ lui-meme, par
exemple chez Michel Italikos (premiere moitie du XIIe). Ce
dernier avait une ecole tres frequentee, ou il enseignait rhetori-

que, philosophic et aussi, sur la base des ßtßXia 'l7t7toxpaTou<; xal
raXTjvou, ra fie qjuaecop datoppTjTa, «les secrets de la nature»,
aux uns les otceXetoi, ä d'autres les ava-ropod, a d'autres encore
les «differences des pouls» (crcpuyp-wv Stacpopou) et les pronostics
relatifs38. D'autres exemples sont connus aussi pour les deux der-
niers siecles de Byzance (Nicephore Blemmydes, Jean Zacharie
Aktouarios, etc.). Mais, de notre point de vue, plus que la
formation theorique importe la pratique, qui devait necessaire-

ment s'acquerir aupres d'un medecin praticien, sans exclure pour
autant que la meme personne put enseigner et la theorie et la

pratique: TtaiSsp iaxpwv etait l'expression courante pour «eleves

des medecins», cppovxicrT^piov une sorte de seminaire oil Ton
suivait des stages pour se rendre maitre de la xsyvy.

Si nous ne connaissons pas a fond les details de la formation
culturelle du medecin byzantin, nous sommes renseignes beau-

coup mieux sur l'exercice de la profession tel qu'il etait stricte-
ment regld par l'Etat et sur la consideration dont eile jouissait.

II suffira de mentionner quelques temoignages tires de la lit-
terature juridique. Dejä des edits de Constantin le Grand (Cod.
Theod. 13, 3, 1; 3, a.333) stipulent que les medecins, ainsi que les

grammairiens et d'autres professores litterarum ont des privileges
d'immunite vis-ä-vis des tribunaux et d'autres institutions publi-
ques (qui ne peuvent les obliger ä accepter munera ou honores),

et cela quo facilius liberalibus studiis et memoratis artibus multos

instituant. Dans les differentes civitates la medecine etant comptee
parmi les artes, les medecins le sont parmi les artifices artium:
en tant que tels ils sont exempts de toutes sortes de munera et
leur emploi du temps doit etre reserve ä l'etude personnelle et
ä l'instruction des filii (...si quidem ediscendis artibus otium sit

38 Ep.ad. Iren.Due. 5, 54 sqq. Criscuolo (EEBE 27 [1971], 69) p. 97,19

sqq. Gautier.



350 ANTONIO GARZYA

accommodandum Cod.Theod. 13, 4, 2, a.337). Des prescriptions

semblables se trouvent aussi dans le Codex Justinianus et
dans les Basilici de Leon VI39. Un edit de Valentinien I (Dig.
27, 1, 6, a.368) prevoit un numerus clausus de medecins exempts
de taxes en raison de l'importance des civitates: cinq pour les

petites, sept pour les moyennes, dix pour les grandes. La mesure
avait evidemment un interet fiscal, mais dans le cadre que nous

essayons d'esquisser il est important de remarquer que la
restriction ne s'applique pas aux medecins de haute valeur intel-
lectuelle (ayav sTuaTytzovsc; Dig. 27, 1, 6, Tuavu eXAoyipoi Basilic.

28, 1, 6), meme s'ils exercent en dehors de leur ville natale. Vu
l'importance qu'il donnait ä la profession medicale, l'Etat s'oc-

cupait aussi de la formation du college (ordo) des archiatres (Cod.
Theod. XIII 3, 8, a. 368)40, qui ne devait pas subir l'influence
des puissants {patrocinium praepotentiurri), mais etait soumis au
iudicium de l'empereur {ibid.), ainsi qu'il en etait pour les

magistri studiorum doctoresque, salaries eux aussi publiquement
(Cod.Theod. XIII 3, 5). Une organisation hierarchique precise
etait prevue, des auxiliaires au medecin de l'empereur41. Un tel
interet de la part de l'Etat s'explique aussi parce que les medecins

publics etaient charges entre autres de differentes expertises
demandant honnetete et droiture morale, par exemple en cas

d'inaptitude au service militaire, de maladies incurables, d'in-
aptitude conjugale, d'(in)capacite mentale, etc. La complexite
des fonctions conduisit aussi, on ne sait pas ä quel moment, ä

l'introduction d'un examen d'Etat sanctionnant l'aptitude pro-
fessionnelle. On en trouve un premier temoignage dans une
decision synodale de 114042: re^oit le aopßoXov -rife iiziyipiaeosc,

39 Cf. COD.Iust. 10, 53, 1; 5; 6; 11; Dig. 18, 1, 6; Basilic. 28, 1, 6; sur le sujet
en general v. V. NUTTON, «Archiatri and the Medical Profession in Andquity», in
Pap.Brit.School at Rome 45 (1977), 191-226; A. Hohlweg, «La formazione cultu-
rale e professionale del medico a Bisanzio», in Koinonia 13(1989), 168 sqq.

40 Cf. V. Nutton, art.tit. (n. 4), 11.
41 CoD.Theod. 6, 16; 13, 3, 17-19; Theod.Stud. ep. 2, 162 PGIC col.

1907-1909.
42 Texte dans G.A. RhallES-M. POTLES, Euvxaypa xcov Oelwv xai tepaiv

xavovtov V (1855), 76-82.



L'ANTIQUITfi TARDIVE ET BYZANTINE 351

celui qui a ete examine par le tarpix% E^apyoiv (1'äxTOua-
piop?) apres avoir etudie la theorie, le iaxpix^t; tsyvv)(? 76yop,
et pass^ une longue pdriode d'apprentissage pratique (ypovta
SfXTCStptOt).

L'endroit oil le medecin byzantin deploie au mieux son acti-
vite et sa deontologie est l'hopital, voulu par l'Eglise et puis par
l'Etat chretien, l'heritier de Fhospitium {publicum, privatum)
romain qui, ä cote de ses merites comme lieu d'accueil et even-
tuellement de premiers soins, s'etait acquis toutes sortes de
dementes: il faisait couramment fonction de bordel et les crimes
les plus barbares pouvaient s'y commettre, jusqu'au cannibalisme,
ä en croire une anecdote truculente de Galien ä propos d'un
doigt d'homme servi dans un bouillon de pore!43 La nouvelle
institution est strictement liee aux sentiments de cpiXavOpGima

— solidarite et compassion —, qui font de la tsyyt\ iavptxT)

une teyvv) <xyaTrY)T7) (Eusebe), et reijoit depuis ses debuts une
structure bien d^finie, qui distingue la voeroxopua proprement
dite des institutions similaires (yEpoxopwc, opcpavovpocpia, ßpsepo-

xpocpia, XcüßoTpocpia)44. On est d'accord pour en fixer le debut
conventionnel en 370, lorsque Saint Basile fonde pres de Cesa-

ree la xxtvi) 7roXtp45 passee dans l'histoire sous le nom de Basi-
leiade46, une vraie cite pouvant accueillir aussi des malades

chroniques et d'autres personnes en etat de detresse. D'autres
villes eurent bientot leurs hopitaux, Antioche par exemple,
Rome (oil la premiere fondation fut celle de Fabiola, l'amie de

43 Galien rapporte IYpisode pour confirmer que le goüt de la viande de pore
est semblable it celui de la viande de l'homme: simpl.med. 10, 2 XII p. 254 K.;
al.fac. 3, 1, 6 p. 333,23 sqq. Helmreich; cf. G. HARIG — J. KOLLESCH, «Arzt,
Kranker und Krankenpflege in der griechischen-römischen Antike und im
byzantinischen Mittelalter», in Helikon 13-14 (1973-1974), 272.

44 Cf. W. SCHWER, s.v. «Armenpflege», in RAC 1 (1950), col.696 sqq.;
R. Volk, Gesundheitswesen und Wohltätigkeit im Spiegel der byzantinischen Kloster-

typika, Misc.Byz.Monac., 28 (München 1983).
45 Ainsi Greg.Naz. or. 43, 63 PG XXXVI col. 578c; cf. Bas. ep. 94 et

Mary E. Keenan, «St. Gregory of Nazianzus and Early Byzantine Medicine», in
BHM 9 (1941), 13.

46 Cf. Sozom. 6, 34, 9, p. 291,19 Bidez.



352 ANTONIO GARZYA

Saint Jerome, epist. 77, 6, 1 sq.), et surtout Constantinople ä

partir de Justinien. Le tres celebre Pantokrator cite plus haut
avait cinquante lits ainsi partages: dix pour les operations
chirurgicales, huit pour les maladies aigues et graves, vingt pour
les maladies courantes, douze pour les femmes. Chaque secteur
avait deux medecins, qui devaient soigner aussi les moines du
couvent dans lequel l'hopital etait insere. II y avait aussi un
departement pour infirmiers et ambulanciers. Ces derniers
etaient mandates pour recueillir en ville les malades, meme les

pestiferes ou lepreux, et les conduire ä l'hopital: c'etaient les

parabalani (ou parabolani), une categorie paramedicale bien
reconnue par la loi47. Le typikon du Pantokrator48 nous renseigne
minutieusement sur le fonctionnement des differents departe-
ments de cette institution grandiose. Mais d'autres typika aussi

contiennent des renseignements interessants. On apprend, par
exemple, que dans celui de la Kecharitomene, un monastere de

moniales, le medecin devait etre soit un eunuque soit une
personne tres ägee49.

Ä la base de ce dernier point il y a evidemment une ethique
medicale dominee par la pudeur ou par des prejuges moralistes.
On en surprend des traces, entre autres, dans les traductions
latines d'ouvrages de la Collection Hippocratique executees aux
Ve et VP siecles et parfois amputees d'expressions ou tournures
de l'original senties comme inadaptees ä la morale chretienne,

par exemple en fait de rapports sexuels50; ainsi ä propos de

l'homosexualite, soit masculine soit feminine, consideree d'un
cote comme une perturbation psychique, de l'autre, par exemple

47 Sources et discussion chez O. TEMKIN, «Byzantinische Medizin: Tradition
und Empirik», in op.cit. (n. 7), 462 sq.

48 £d. P. Gautier, «Le Typikon du Christ Sauveur Pantokrator», in REByz
(1974), 1-145.

49 V 369 Mikl.-Müll.
50 Cf. I. Mazzini, «Cristianesimo e scienza pagana. Tracce di un conflitto nelle

traduzioni latine di Ippocrate eseguite nei secoli V e VI», in V. CaPPELLETTI-
B. LuiSELLI-G. RadniTZKY-E. Urbani (edd.), Saggi di storia delpensiero scientific/)

dedicati a V. Tonini (Roma 1983), 75 sqq.; Id., in I. Mazzini-G. Flammini
(edd.), De conceptu. Estratti d'un'antica traduzione latina del Ilspi yuvatxslcov
pseudoippocratico, l. / (Bologna 1983), 38 sqq.



L'ANTIQUITfi TARDIVE ET BYZANTINE 353

par Caelius Aurelianus51, comme une perversion coupable de

l'äme destinee ä s'aggraver avec l'age, contrairement aux autres
affections, et rebelle ä tout traitement medical.

L'honoraire des medecins avait naturellement des implications
ethiques. La classe medicale ä Byzance comptait les medecins
de la Cour, les archiatri municipaux, d'autres praticiens attaches

ä l'un ou l'autre etablissement public, laic ou religieux. Mais il

y avait aussi des free-lances, eventuellement itinerants, des

charlatans de village, des 'guerisseurs' ä different titre, peut-etre
aussi des (anciens) esclaves52. La possibilite d'une certaine car-
riere existait. Gregoire de Nysse53 nous renseigne sur le cas de

l'heresiarque Aetios, d'abord chaudronnier, puis successivement
assistant d'un charlatan itinerant, medecin personnel d'un richard
et finalement expert de medecine prenant part ä des debats

techniques. Les S-qpomot. iaxpoi avaient des appointements an-
nuels (purjOop) qui devaient recompenser soit leurs soins soit
leur enseignement, et en plus le traitement gratuit des pauvres.
Aux gens aises on pouvait demander un honoraire, pour les

grandes fortunes ou la noblesse celui-ci pouvait naturellement
etre tres eleve. L'ethique de l'Etat demandait et appreciait beau-

coup la cpiXavSpcmua du medecin, qui trouvait sa vraie recompense

dans sa cpiXoTsyvLa. L'Eglise de son cote exigeait l'exercice

toujours gratuit de la profession dans Fesprit de l'Evangile, bien

quelle ne put defendre tout honoraire. Le titre honorifique
d'anargyre ne semble avoir ete octroye qua des saints, Cosme et
Damien avant tout, bien que les exemples de soins pratiques
gracieusement, ou avec des deductions, ä titre d'aumone, ne fas-

sent pas du tout defaut54. La situation en Occident est semblable.

51 Cael. Aur. chron.. 4, 9, 131-137, II p. 848,15-852,25 Bendz; cf. I. Mazzini,
«La geriatria di epoca romana», in U. Mattioli (ed.), Senectus. La vecchiaia nel
mondo classico (Bologna 1995), 153 sqq.

52 Cf. V. Nutton, art.cit. (n. 4), 12.
53 Greg.Nyss. Eun 1, 36-44 I p. 34-37 Jaeger.
54 Cf. R. HERZOG, s.v. «Arzthonorar», in RAC I (1950), col. 724 sq.; H.J.

FRINGS, Medizin und Arzt bei den griechischen Kirchenvätern bis Chrysostomos
(Diss. Bonn 1959), 91 sq.



354 ANTONIO GARZYA

Les draconiennes Leges Wisigothorum (XI 1: «De medico et ae-

groto»), par exemple, sont une bonne source d'information:
contrar prealable avec arrhes entre medecin er patient (ou sa

famille); annulation du contrat en cas de deces de ce dernier;
amende en cas d'erreur de la part du medecin (p.ex. 150 solidi,

une somme enorme, pour une saignee mal reussie); recompense

de 12 solidi pour l'enseignement donne ä un disciple, etc.
Par ailleurs, les honoraires demandes etaient juges en general
comme etant trop eleves, surtout si on les compare avec la

science et la conscience pas toujours elevees des medecins55, et

nous connaissons maints exemples de medecins tres riches (un
Pegasus de Laribus, p. ex., ramjonne le neveu d'un gouverneur
pour 50 solidi, ä peu pres la solde d'un soldat pour dix ans!56).

C'etait la un aspect de la mauvaise renommee des medecins,

exageree bien sür mais assez repandue et qui fut ä l'origine
d'innombrables anecdotes et de bons mots. Dans le Flos medi-
cinae de l'Ecole de Salerne (XIIIe s.?), par exemple, on lit des

instructions amüsantes pour le medecin avide: 3459 Ergo petas
precium, pacienti dum dolor instat; -Nam dum morbus abest, dare

cessat, lis quoque restat... 3466 sq. Est medicinalis Medicis data

regula talis:- Ut dicatur: da da, dum profert languidus ha ha!

Encore plus moqueur ce distique pour ainsi dire franco-latin
cite comme commentaire par Baudry de Balzac: Ordonner
Medicos, aegros or donner oportet, -Alterius sic res altera poscit
opem?1. Plusieurs siecles auparavant les tabernae (officines) des

medecins avaient ete aussi objet de blame. Saint Jerome58 les

presente comme des endroits pour paresser et potiner, dans le

genre des boutiques de coiffeur.

55 Cf. J. Duffy, «Byzantine Medicine in the Sixth and Seventh Centuries.
Aspects of Teaching and Practice», in DOP (op.cit. n. 4), 24 sq.

56 PrOCOP. bell. 4 (Vand.), 22, 14-16; encore d'autres exemples tirrfs des

papyrus et des inscriptions chez V. NUTTON, art.cit., 11.
57 Cf. S. De Renzi, Collectio Salernitana V (Napoli 1859), 103, 405 (epi-

gramme chez Oven).
58 Epist. 50, 5, 1.



L'ANTIQUITfi TARDIVE ET BYZANTINE 355

Apres avoir aborde par voie d'analyse un certain nombre de

points concernant et la theorie et la pratique, essayons maintenant
d'esquisser une synthese.

II faut avant tout retenir que la theorie humorale d'origine
hippocratique fut largement en vogue ä Byzance. Dejä Gre-

goire de Nazianze y fait maintes fois allusion59. D'apres eile la

sante etait une question d'harmonie, d'tcrovopia et xpacm; entre
Suvap.su;, comme Alcmeon 1'avait pour la premiere fois conque.
Par consequent la correlation entre physiologie et psychologie
venait spontanement ä l'esprit, tout comme l'ethique du juste
milieu d'Aristote avait eu des rapports stricts avec la science
medicale, en devenant dans un certain sens son pendant en tant
que «Seelenmedizin», pour reprendre une pensee de Werner
Jaeger, «die es mit den Normen der gesunden und heilen Seele

zu tun hatte...»60. Lapaideia tardo-antique avait recpi tout cet
heritage, le pla^ant naturellement sous l'egide de Dieu et met-
tant l'accent sur l'unite de la personne. Gregoire de Nazianze
dit que, lorsqu'une partie du corps est blessee, tout le Systeme
organique reagit ä la douleur; lorsqu'un membre est malade,

tous les autres sont dans une certaine mesure affectes61. II dit
aussi que, si l'etat de sante general est bon, le membre malade

guerit vite; sinon, la maladie se diffuse par tout le corps et
devient dangereuse62; et encore, qu une certaine eure ne convient

pas ä quiconque souffre de la meme affection, mais quelle doit
etre chaque fois etudiee par rapport au patient du moment, qui
finalement est le meilleur juge de son efficacite63.

59 Or. 2, 29; 22, 14; ep. 92; carm.theol. 2, 25, 63; 2, 32, 86 sq. & 119; carm.
hist. 1, 1, 327 sq.; 1, 50, 6-9; cf. M.E. Keenan, «St. Gregory of Nazianzus» {art.
cit. n.45), 23 sq.

60 Diokles von Karystos (Berlin 1938), 46; cf. F. WEHRLI, «Ethik und Medizin.
Zur Vorgeschichte der aristotelischen Mesonlehre», in MH 8 (1951), 40 sq.
Theoria und Humanitas. Gesammelte Schriften zur antiken Gedankenwelt (Zürich/
München 1972), 181 sq.

61 Carm.theol. 2, 2, 285-287.
61 Or. 4, 75; carm.hist. 1, 83, 17-22.
63 Or. 2, 30; carm.hist. 1, 83, 18-20.



356 ANTONIO GARZYA

La complexite des fondements ideologiques sur lesquels la

medecine medievale, surtout byzantine, repose, explique pour-
quoi eile a ete toujours psychosomatique, encore plus que l'an-
cienne. II en est de meme pour la psychotherapie, dont l'em-
ploi envisage un conflit entre äme et corps ('iuyzjq toxXtjv xai
acoptaToq), qui peut etre surmonte par le patient ä condition
que la premiere prevale sur le second, sachant epcpiXocrcxpeiv tm
TraOei64. Evidemment dans la pratique les cas cliniques pou-
vaient etre des plus varies. Je n'en citerai qu'un, l'impotence,
consideree sous son double aspect physique et psychique, et
soignee en consequence. Oribase conseille de se coucher sur des

lits moelleux et de lire des recits licencieux65; Aetios ajoute
comme troisieme element therapeutique la vision de scenes
excitantes66; Paul d'Egine se limite aux lectures licencieuses67;
le latin Theodore Priscien est plus detaille: lit de plumes, com-
pagnie de puellae speciosae velpueri, lectures aptes ä la besogne,
tels les romans erotiques de Philippe d'Amphipolis et d'autres68;
Paul de Nicee (VIIe-IXe s.) repute ä quelques exceptions pr£s la

therapie de Theodore, mais il s'etend sur le traitement physique
prescrivant differents exercices de gymnastique, frictions, onc-
tions, etc.69; au contraire le Salernitain Gariopont, presque con-
temporain, est plus concis70.

On est parfois surpris de voir des medecins byzantins de haute
formation culturelle acceder ä des pratiques carrement super-
stitieuses ou magiques. Par exemple, pour rester avec le theme
de l'impotence, l'auteur d'un Liber Byzantii encore inedit et dont
nous avons pris connaissance grace ä Klaus-Dietrich Fischer71

64 Cf. Greg.Naz. ep. 32, 2; 93, 1; 31, 3.
65 Ecl.med, 66 IV p. 231, 1 sq. Raeder.
66 11, 35 p. 125, 18 sqq. D.-R.
67 1, 36 I p. 25, 18 Heiberg.
68 Theod.Prisc. log. 11, 34 p. 133, 5 sqq. Rose.
69 81 p. 167 sq. Ieraci Bio (Napoli 1996); v. Note alia traduzione p. 371.
70 Passionarius III 70 f. LT 3 sqq. (ed. Lugduni 1526).
71 Cf. K.-D. Fischer, «Der Liber Byzantii, ein unveröffentlichtes griechisches

therapeutisches Handbuch in lateinischer Übersetzung», in Maladie et maladies
dans les textes latins antiques et medievaux. V Colloque international, Bruxelles,
4-6 sept. 1995, sous presse.



L'ANTIQUITfi TARDIVE ET BYZANTINE 357

qui en prepare la publication, coincide largement (ch. 56) avec
Paul de Nicee, mais substituant aux visions et lectures stimu-
lantes le procede magique suivant: enlever a un coq vivant le

testicule droit, l'envelopper dans de la graisse de jars, le lier
dans la peau d'un belier et le suspendre au bras gauche du
patient. Mais des therapies analogues se trouvent aussi chez des

auteurs de haut niveau culturel et social. Le cas d'Alexandre de

Tralles, le representant certainement le plus prestigieux de la
medecine proto-byzantine, theorique et pratique, est particulie-
rement instructif. Les exemples de procedes extra-medicaux
chez lui ne sont pas du tout rares (p. ex. pour l'epilepsie, 1,15

I p. 557, 13 sqq. Puschmann), et on hesiterait ä croire ä l'au-
thenticite des passages relatifs, s'il n'etait pas la lui-meme pour
dissiper tout doute: «Je sais bien qu'en se servant des methodes
citees on n'a pas besoin d'autre aide venant du dehors (de la

discipline). Toutefois, comme beaucoup de patients, surtout
s'ils sont riches, ne veulent pas boire de potions ni se soigner
avec des clysteres, nous nous voyons contraints a faire cesser leur
souffrance au moyen d'amulettes magiques. C'est pourquoi
j'essaie de vous exposer aussi ä ce propos ce que je connais par
ma propre experience et ce que des amis dignes de foi m'ont dit
pouvoir etre utile» (8, 2 II p. 375, 10 sqq. Puschmann). II ne
s'agit done pas d'une medecine populaire pour des gens ingenus
et illettres, mais d'un pis-aller: on compte sur l'effet psycholo-
gique de certaines mesures, et sur l'idee sous-jacente de 1'unite
des phenomenes vitaux.

Du point de vue ethique on s'attendrait naturellement que
le medecin agit toujours en toute connaissance de cause.
Celui qui prescrit des medicaments inadaptes ou dangereux
est blamable dans l'opinion courante aussi bien que celui qui
joue sur la credulite du malade72. Au contraire, est digne
d'admiration le medecin qui suit minutieusement la deonto-
logie hippocratique au point de ne pas soigner des maladies

72 Cf. Greg.Nyss. usur., PG XLVI col. 437a; Placill., PG XLVI col. 885d.



358 ANTONIO GARZYA

qui lui sont inconnues73. Aussi, ä Byzance, le bon medecin sait

qu'il ne doit pas creer des illusions chez le malade, lorsque
toute tentative possible a ete effectuee en vain et surtout en cas

de maladies incurables telles que 1'elephantiasis74 ou le cancer;
de meme, pour les mutiles ou les estropies soit par nature soit

par accident et pour tout autre malade analogue, donner une

esperance de guerison ne serait qu'une duperie. Le medecin
sent qu'il est absolument indispensable pour lui d'accomplir
son devoir jusqu'au bout et d'en rendre conscient son malade.

Son devoir comprenait aussi la patience. Elle ne devait pas
connaitre de limites; Saint Augustin75 l'exige meme quand il
s'agit de fous ou de delirants qui attaquent le medecin. Et d'autre

part celui-ci doit se conduire de telle fatpon que le malade ait en
lui pleine confiance, sans quoi tout effort d'amelioration se

revele inutile76.
L'evolution des mentalites vers le christianisme, avec la mediation

du platonisme, rendait desormais superflu le serment hippo-
cratique77: la substance des normes et des attitudes etait la

meme, seules les motivations etaient differentes. Cela explique
aussi les reprises, plus ou moins remaniees et mises ä jour, que
connurent au Moyen Age grec et latin les traites pseudo-hippo-
cratiques de deontologie ethique et esthetique d'epoque proto-
imperiale: celui sur La bienseance (Ier-IIe siecles) et le presque
contemporain connu sous le titre de Testament d'Hippocrate

73 Cf. Greg.Nyss. horn. 3 in EccL, PG XLIV col. 653b; Apoll. 4, PG XLV
col. 1132a; v. Mary E. Keenan, «St. Gregory of Nyssa and the Medical Profession»,
in Bull.Hist.Med. 15 (1944), 153 sq.

74 C'est-ä-dire la l£pre dans l'acception tardoantique et m^dievale du terme,
differente de la Xs7tpa hippocratique; cf. Anna M. IERACI Bio (ed.), Paolo di
Nicea. Manuale medico, Hellenica et Byzantina Neapolitana, 16 (Napoli 1996),
181-182 et 328-329.

75 Serm. 175, 2; 176, 4; in Psalm. 34, 13.
76 Cf. Aug. serm. 9, 10; 80, 30; 84, 1; 137, 3; enchir. 16 p. 56 sq. Evans;

bapt. 1; 8, 11, ap. Mary E. Keenan, «Augustine and the Medical Profession»,
in TAPbA 67(1936), 172; Greg.Naz. or. 30, 10; cf. aussi K.-H. Leven, op.cit.
(n. 16), 112 sq.

77 Cf. Greg.Naz. or. 7, 10, PGXXXV col. 768a; et en general H. Frings,
op.cit. (n. 54), 46 sq.



L'ANTIQUITfi TARDIVE ET BYZANTINE 359

(ou Quel doit etre celui qui apprend I'art medical78), qui ensuite
aurait ete diffuse en plusieurs versions: grecque, latine, arabe79.

C'est done toute une serie de textes, launs pour la plupart mais

inspires ä coup sur de sources grecques, s'echelonnant du IXe

au XIe siecles, de l'epoque carolingienne aux debuts de l'Ecole
salernitaine. Quelques-uns sont edites, d'autres pas encore80.

Dans une Epistola de disciplina artis medicae (texte IV Firpo) du
IXe siecle, il est dit que la semnotes est propre au medecin; le mot
grec est employe en transcription; dans une autre, Epistola primi-
tus legenda de disciplina artis medicinae (texte L de MacKinney),
il est question des «admonitiones Yp(poc)r(ati)s» et du «silence

d'fipicure», duquel le medecin doit s'inspirer pour ne pas deve-

nir bavard; dans le preambule ä un traite Peri sfigmon (texte M
MacKinney) de l'annee 900 ä peu pres, l'ouvrage est attribue a

Soranos. Cela prouve la coexistence des cultures grecque et latine
dans cette survivance de la tradition hippocratique, d'autant
plus interessante quelle semble se produire en dehors de la
mediation galenique. Ä Byzance, le premier chapitre de Paul de

Nicee a lui aussi un contenu deontologique analogue. Sa source
directe, ce sont les Quaestiones medicinales de Rufus d'Ephese,
mais il a des contacts avec le Liber Byzantii, et le petit traite
salernitain Quomodo visitare debeas infirmum, probablement du
IXe siecle81. Ce petit corpus de traites n'a pas encore ete l'objet
d'une etude systematique visant non seulement ä en donner
des editions tout ä fait fiables, mais aussi ä en mettre au jour les

differences, minimes peut-etre (p.ex. une nouvelle attention au
substrat educatif82), et toutefois ä leur faqon indicatives d'un
climat culturel.

78 Cf. J. Jouanna, Hippocrate (Paris 1992), 557.
79 Cf. K. Deichgräber, op.cit. (n. 5), 278 sqq.
80 Cf. L.C. MacKinney, «Medical Ethics and Etiquette in the Early Middle

Ages: the Persistance of Hippocratic Ideals», in Bull.Hist.Med. 26 (1952), 1-31

(analyse et traduction anglaise d'une quinzaine de textes); L. FlRPO, Medicina
medievale (Torino 1972), 36 sqq., 40 sq., 44 sq. (editio princeps et traduction
italienne de trois textes).

81 Cf. A.M. Ieraci Bio, op.cit. (n. 74), 15 sq., 363.
82 Cf. textes I, K, L, Q MacKinney.



DISCUSSION

V. Nuttom Of the abundance of information you have given,
I should like to emphasise your reference to the ecclesiastical
decision of 1140 which reveals an examination system and a

nuußoAov laxpud}?, possibly the earliest such reference in Europe.
One can speculate whether this is a development within Byzantium

of the twelfth century; something influenced by the ijaza-

system of the contemporary Muslim word; or, what seems to
me least likely, a survival from Late Antiquity, comparable to
the requirements for lawyers to have a certificate from Beirut.

Your communication raises a much bigger problem, whether
the situation described in many Byzantine texts reflects an actual

situation. The law texts on civic doctors and the numerus clausus

of tax-exempt doctors and teachers assembled in the Justinianic
Corpus Iuris are repeated in the Basilika, at a time when few

towns would have been large or wealthy enough to have the

possibility of a choice between doctors, let alone the great variety
of doctors implied by the earlier Roman imperial decisions.
Another example concerns the recommendation to take the blood of
a gladiator as a remedy for epilepsy. This appears in a succession

of writers, sometimes condemned, sometimes not, including
Alexander, when gladiatorial games had long ended. Yet he can
still qualify the remedy as one that is well tried. This passage
certainly raises interesting questions, including those of the shifting

boundaries of medicine and magic, and I would welcome

any comment you may have.

A. Garzya: Je suis tout ä fait d'accord avec vous sur l'importance
de l'arret synodal concernant le cupßoXov io-piy.ry. Comme on
s'imagine difficilement qua Byzance une reforme quelconque
puisse intervenir ex abrupto, on pourrait penser ä des precedents



L'ANTIQUITfi TARDIVE ET BYZANTINE 361

non proprement formalises, mais s'etant dejä introduits dans la

pratique de l'enseignement de la laxpix^ reconnu par l'Etat et
comparables a d'autres concernant par exemple le droit.

Votre second point pose un probleme beaucoup plus difficile
et pour lequel je n'ai pas de solution. Je peux dire seulement

que la meme divergence entre affirmations livresques et actua-
lite se trouve assez souvent ä Byzance: la repetition de donnees
devenues inactuelles pouvait se produire ä titre d'exemples
prestigieux visant ä soutenir la tradition.

Ph. Mudry: La reticence de l'Eglise face ä la pratique de la

Chirurgie dont temoigne l'histoire de l'eveque Paul de Merida
rappelee par Antonio Garzya trouvera son aboutissement dans

l'interdiction faite aux clercs par le traite de Clermont de prati-
quer la chirurgie, une interdiction illustree par la fameuse for-
mule Ecclesia abhorret a sanguine.

Peut-on retracer les origines et les raisons de cette aversion
de l'Eglise envers la chirurgie? Est-ce une sorte de tabou lie au

sang qui la motive? Cette attitude constitue-t-elle une rupture
par rapport ä l'Antiquite pai'enne?

A. Garzya: L'element represente par le sang est un des elements;

l'autre, plus comprehensible, est celui qui concerne l'idee de la

sacralite du corps humain dans sa totalite et dans son 'secret'

d'origine pauline.

H. von Staden: Je desire faire une remarque ä propos de l'atti-
tude chretienne en ce qui concerne le sang et en particulier les

regies. Dejä dans les lois sacrees grecques de l'epoque hellenisti-

que, la menstruation est inclue parmi les sources de la pollution
religieuse (c'est-ä-dire du \vsj.c>{lo) — pollution qui entraine l'ex-
clusion des femmes menstruantes des sanctuaires. La naissance,
la mort, l'homicide, etc. entrainaient egalement la pollution et
l'exclusion religieuse. II y a done, au moins ä l'egard des regies,

une continuite entre la tradition pre-chretienne et la tradition
chretienne.



362 DISCUSSION

A. Garzya: Le fait que tout prejuge de sang remonte tres en
arriere est bien connu. Different serait le cas vis-ä-vis de la
dissection des cadavres, qui peut trouver son explication seulement ä

partir de la vision chretienne de la sacralite du corps humain en

tant que tel.

Th. Rütten: Nachdem soeben das Stichwort Leichensektion

gefallen ist, möchte ich Sie fragen, ob Sie in den zahlreichen
Texten, die Sie uns mit Ihrem gedanken- und quellenreichen
Uberblick nahegebracht haben, Hinweise auf eine Verbindung
zwischen Tabuvorstellungen im Zusammenhang mit der Humansektion

einerseits und Wiederauferstehungslehren andererseits

gefunden haben.

A. Garzya\ Je ne connais pas d'exemples pouvant justifier la

relation que vous envisagez. Je peux seulement imaginer quelle
ne serait en principe pas ä exclure, vu le concept profondement
senti de Funite de la fabrica hominis que j'ai evoque.

]. Jouanna: Je voudrais remercier Antonio Garzya pour sa

presentation si riche et si suggestive sur l'histoire de la mede-
cine byzantine. Elle apporte beaucoup d'elements de reflexion.

J'ai ete frappe par ce qu'il a dit des liens entre medecine et

magie chez Alexandre de Tralles. La magie est un pis-aller pour
tenir compte dans certains cas des croyances du malade. Ne
pourrait-on pas voir dans cette attitude d'Alexandre de Tralles
la continuation de ce que l'auteur hippocratique d'Epidemies
VI appelle les 'gracieusetes' (yap its.;) et du commentaire que
Galien en a fait? C'est en quelque sorte aussi un ecart par
rapport ä la norme pour complaire au malade.

Un autre point qui m'a frappe est la presence de l'hippocratisme
— discretement, par la connaissance de l'oeuvre hippocratique et

non par l'intermediaire de Galien. Mais le Serment n'a plus, dans la

deontologie, d'actualite. Quels sont les traites hippocratiques qui
servent de reference ä la reflexion ethique ä l'epoque byzantine?
Vous avez cite le traite sur la Bienseance. En existe-t-il d'autres?



L'ANTIQUITfi TARDIVE ET BYZANTINE 363

A. Garzya: L'explication de l'attitude d'Alexandre de Tralles en
tant qu'exemple byzantin de la tradition GEpidemies VI (yapi-rsc)

me semble convaincante. J'ajouterai cependant qu avec Alexandre
de Tralles, la 'gracieusete' parait reservee aussi ä certaines classes

sociales de malades.

L'Hippocrate connu des Byzantins comme point de repere
est surtout celui du lerlivre des Aphorismes. Le Pronostic est ega-
lement souvent cite. En outre, il y a le groupe des petits traites

deontologiques, presents surtout dans la tradition latine.



*\

ilß tsThmtä rVA-f

•-o nofr^tpsi' *,
ftPhSkft W-MttifflSifiphi rtcöjtbäb /^tihsfes^J dihtttteeftifS s#fc>

;•«&» sfeiTkiiJtt'S «k^-b&bikÄH' a&
•u? ^ * & .rjbskrn 5h

:i-.::kpT ?b ink*"! <R)mtB tanfttsv# »b w«i«oa »^«KjqiH'I
-*3§*> %4'^ •)b^(1^4' JB
S$ti&>]Ij$q si k -V a;f
ibtK ';S3J{|0S} fR>n'fifeir £ iii^-j*8^fi^isiSA3^-^ö|^|öfo^'^

^"''A^SS"?^'«' • •«»x's 'FttWfcris* *Uf äcl~c

'iiV; i.-iifei; iäi7--Ti>R>?t-' -*Xii >& fTrft (is* ;H<fiiCÖ'
fcCnXWtU AJfUEMfii.S Uihi &Ve^ri'tULi.'"••,#,.iVii£>j&U>i~. -t",

"scl>u*£kn fe^fer'-K ' •

<4 jfr ssA ff.'v:8äfb p-:"ä-W)jCiö«ittef k.
fcku-jti «£« Ss ^4vks§*-'£. Jt |KWsfr*-j^apr&f kKi^-J^^^ssklV
at *ii pa? &exdkt«r, v* U er»i&£at p^Äsni&isßit;
s»-",a ue-i's-sis^'-jf Ibßifap&i home*,'*qä^ ]':«: ih*jCpi&

»' /ätt&SS»«: je -.vMiVs« /«ts^cifr Cj&J3EjiS ppitf s*
J?"««S*irt».3q >t •!*&« fit Sagbr dip k .mask

«liss *»««8« sine 'j&fer hg£s«f^ip d £&!&&&• A r^eww?*.

t*y vt> I*»«* -' 4u »k- Uca* wtfe ufcaflkcifie far

ma?,'=e chrz ^u5*sfc»r«: d& jraJk-v ^ flösse-«» «ä pk^fvS« puut
W cö^p/& J.iäfe «tft»*®« $& fitii ^tuy^t^s SMJ •k&'JUrf't.

jx)u/?fck*?s» p-js *&•! dj2>. £*$£6 4fi 1'T^fcj.
Ife •«wwtöK«^. 4- ** laiasuE' S^d^iA

sppdk k*. ^{SfcWMWKfe' •-,-

ijvhsBi-m ft GW as mi? «am s»?.^5gft o^-
fstkS. Ä k s«>t»ie »3. r

• i
\>n as«« pqlm *iui *!&[ 4St$($c. *sr fe de rk^HKt^^o^

-s- «feer^-dnjsuit pss h cm^i?£Bm s&i'opivt^ b^^fwr^nqpeifi «
AO*i iM hhhl k «'s fawi, 4ms- fa

dbiritakjgk» d'svt&dit** sont I« md
svva«. de fsffeiroc? h g-?^«vöij ife-4 f^pu^as
Vt*& *«4 «d k Sjjmm&t* Ms «*ktfH>tl^L'aaa^


	Science et conscience dans la pratique médicale de l'Antiquité tardive et byzantine

