Zeitschrift: Entretiens sur I'Antiquité classique
Herausgeber: Fondation Hardt pour I'étude de I'Antiquité classique
Band: 43 (1997)

Artikel: Ethique et médecine & Rome : la Préface de Scribonius Largus ou
I'affirmation d'une singularité

Autor: Mudry, Philippe

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-660911

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-660911
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

VIII

PHILIPPE MUDRY

ETHIQUE ET MEDECINE A ROME:
LA PREFACE DE SCRIBONIUS LARGUS OU
LAFFIRMATION D’UNE SINGULARITE

Nous avons eu I'occasion dans quelques travaux récents de
montrer que, contrairement 2 une idée qui a été longtemps et
largement acceptée, les ouvrages médicaux romains compor-
tent, en plus des caractéristiques formelles constituées par leur
langue et leur style, un certain nombre de traits originaux par
rapport a la médecine grecque. Il serait exagéré, et a coup siir
erroné, de parler a cet égard d'une médecine romaine auto-
nome. Les doctrines que professent ou refletent leurs auteurs et
les pratiques qu'ils exposent dérivent pour I'essentiel des modeles
grecs auxquels ils se réferent régulierement et explicitement. Mais
on distingue pourtant chez eux un certain nombre de touches ou
de couleurs originales qui trouvent leur fondement dans I’héri-
tage historique, social et culturel de Rome.

Nous pourrions citer comme manifestation de cette originalité,
en nous limitant 2 'ouvrage majeur de la tradition médicale ro-
maine que représente le traité de la Médecine de Celse, le concept
du medicus amicus, selon lequel, A science égale, le médecin est
plus efficace s'il est un ami du patient que s'il lui est étranger’.
Notons aussi a cet égard la place particuliere faite dans I'ceuvre
de Celse aux médecines populaires et aux thérapeutiques magi-
ques qui, tout en étant considérées comme extérieures 2 la

' CELS. praef. 73 cum par scientia sit, utiliorem tamen medicum esse amicum
quam extraneum.



298 PHILIPPE MUDRY

médecine, n'en sont pas moins signalées ici et la quand cette
derniere se révele impuissante et que I'efficacité du remede ‘non
médical’ repose sur une expérience et une connaissance popu-
laires. Dans le cas de I'épilepsie par exemple, considérée comme
incurable chez un individu de plus de quarante ans, Celse* men-
tionne que certains malades se sont guéris en buvant encore
chaud le sang d’un gladiateur égorgé. Il s'agit, commente-t-il,
d’'un misérable remede, au demeurant étranger 4 la médecine,
mais que seul rend tolérable un mal plus misérable encore. On
pourrait mentionner aussi la détermination d’'une nouvelle caté-
gorie d’individus, le citadin (#rbanus), a constitution plus déli-
cate et donc plus sujette aux maladies, auquel est destiné tout
un ensemble de regles diététiques & mettre en pratique dans la vie
quotidienne’; ou encore, toujours dans le domaine de la diété-
tique (qui, dans la médecine antique, concerne le mode de vie
dans son ensemble et non seulement l'alimentation), les prescrip-
tions particulieres a I'intention de qui a passé toute sa journée
assis en voiture ou aux spectacles du cirque?.

Lénumération nest certes pas exhaustive. Bien d’autres faits
essentiellement thérapeutiques et méthodologiques, mais aussi
doctrinaux — comme, par exemple, la position originale de Celse
qui, en se fondant sur la doctrine probabiliste selon laquelle
la vérité est inaccessible, préconise une voie moyenne dans la
dispute qui oppose les écoles médicales — révelent une appré-
hension romaine de la médecine grecque®. On peut la saisir non
seulement chez Celse, mais aussi dans le traité des Médicaments
(Compositiones) de Scribonius Largus, presque contemporain
de Celse; quelques siecles plus tard, dans le grand traité des

> CELS. 3, 23, 7 quidam iugulati gladiatoris calido sanguine epoto tali morbo se
liberarunt; apud quos miserum auxilium tolerabile miserius malum fecit. Quod ad
medicum uero pertinet. ..

> CELS. 1, 2, 1 at imbecillis, quo in numero magna pars urbanorum... obse-
TUALIO MALOT NECesSaArid est.

T CHS T 3:12 qui uero toto die uel in uehiculo uel in spectaculis sedit.

5 CELS. praef 45. Sur cette voie moyenne et sa matrice romaine, voir Ph.
MUDRY, La Préface du De medicina de Celse, Bibliotheca Helvetica Romana 19
(Rome 1982), 140-41.



LA PREFACE DE SCRIBONIUS LARGUS 299

Maladies aigués et des Maladies chroniques de Caelius Aurelianus,
dont on a probablement sous-estimé la part d’originalité par rap-
port 4 son modele chez Soran, ou encore dans I'ouvrage de Cas-
sius Felix (De medicina), que I'on a peut-étre trop exclusivement
étudié du seul point de vue linguistique.

Si donc ces différents domaines de la tradition médicale anti-
que révelent une empreinte romaine, on peut légitimement se
poser la méme question en ce qui concerne I'éthique médicale.
Retrouve-t-on simplement dans les ouvrages médicaux latins les
regles et les recommandations éthiques formulées dans la Collec-
tion hippocratique, dans le Serment bien siir et les écrits déontologi-
ques comme les Préceptes, mais aussi dans des traités comme les
Epzdemzes ou les Articulations? Ou peut-on y distinguer une

singularité romaine dans la conception de la profession médicale,
dans la fagon d’envisager et de définir les rapports du médecin
avec son art et avec ses patients?

Nous avons écarté du corpus des textes que nous prendrons
en considération des ouvrages tardifs comme ceux de Marcellus,
Gargilius Martialis, Vindicianus ou encore la Medicina Plinii, qui
sont essentiellement des compilations, intéressantes au point de
vue des recettes qu'elles transmettent, mais qui ne présentent
pas vraiment de réflexion médicale autonome. Notre étude se
fondera pour U'essentiel sur la Préface du traité des Médicaments
de Scribonius Largus, un texte 2 valeur de manifeste déontolo-
gique pour la profession médicale, ainsi que sur le traité de la

Médecine de Celse.

Ces ouvrages médicaux latins présentent plus d’une fois,
dans la description de tel ou tel traitement ou l'affirmation de
tel ou tel principe méthodologique, I'expression souvent vigou-
reuse et méme véhémente de regles éthiques dans lesquelles on
reconnait aisément 'écho fidele de déclarations et de formules
hippocratiques.



300 PHILIPPE MUDRY

Mettant en parallele la malveillance ou lignorance des méde-
cins qui refusent de recourir 4 'usage des médicaments et por-
tent ainsi gravement préjudice 4 leurs malades, avec ce qu’il con-
sidere comme la vocation méme de la médecine qui est de guérir
et non pas de nuire, Scribonius Largus exprime cette regle par la
belle sentence scientia enim sanandi, non nocendsi est medicina®.
On ne saurait manquer de reconnaitre dans I'énoncé de l'auteur
latin un écho de la célebre formule hippocratique dgeielv 4 7,
Badrrew telle quielle apparait dans le traité des Epidémies (35
quand lauteur affirme si fortement que dans la maladie le
médecin doit avoir deux choses en vue: «étre utile ou ne pas
nuire». On retrouve dailleurs la méme référence évidente et
intentionnelle au patronage hippocratique dans la formulation
analogue que Celse (praef. 43) met dans la bouche des Empiri-
ques pour stigmatiser la pratique de la vivisection: prudentem
medicum non caedem, sed sanitatem molientem. Le médecin con-
scient de son art ne travaille pas 4 tuer, mais 4 guérir,

Autre exemple. Retenue, modestie, conscience de ses limites,
telles sont quelques-unes des regles de comportement qui, selon
Celse, caractérisent le médecin sage et responsable (prudens). S’écar-
ter de ces modes de faire et, notamment, sefforcer a tout prix de se
mettre en valeur, représente en revanche un comportement «d his-
trion qui grossit une petite chose afin de paraitre en avoir fait
davantage»’. Ici encore l'exigence déontologique hippocratique
apparait nettement sous I'habit latin. Le médecin histrion de Celse
fait écho au médecin charlatan d’Hippocrate. La médecine ne sau-
rait servir de faire-valoir & celui qui l'exerce, car, comme l'affirme
fortement 'auteur du traité des Articulations, lorsque la guérison
de la partie malade peut étre obtenue de plusieurs facons, il faut
choisir celle qui fait le moins d’étalage. Telle doit étre la régle pour

«quiconque ne court pas apres une popularité de charlatan»®.

6 SCRIB. LARG. praef. 5. Nous citerons toujours Scribonius Largus dans I'édition,
qui fait désormais autorité, de S. SCONOCCHIA, Bibliotheca Teubneriana (Leipzig
1983).

7 CELS. 5, 26, 1D histrionis est paruam rem attollere quo plus praestitisse uideatur.

8 Hp. Arz. 78 (IV p. 312 L.) éomig i) émbupel dnuoatdéog suBdniing.



LA PREFACE DE SCRIBONIUS LARGUS 301

Et lorsque Celse?, a propos de I'établissement du diagnostic
d’une fracture du crine, recommande au médecin de confesser
la vérité et de ne pas dissimuler ses erreurs et ses échecs, il in-
voque I'exemple d’Hippocrate qui, dans le traité des Epidémies,
avoue avoir été induit en erreur par les sutures du crine et
n'avoir pas reconnu qu'une blessure 2 la téte exigeait 'emploi
du trépan’®. Cet aveu d’Hippocrate est pour Celse la marque
des grands esprits. Contrairement aux tétes vides (leuia ingenia)
qui, parce quelles ne possedent rien, ne peuvent rien retrancher
d’elles-mémes, la confession toute simple de la vérité ne dépare
pas un grand esprit.

Pour Celse, cette attitude de rigueur et d’honnéteté s'impose
tout particulierement dans un art dont la connaissance, comme
cest le cas de la médecine, se transmet par 'enseignement. Qui
reconnait son erreur évite par 1a méme que d’autres a I'avenir
en soient victimes. En cela il ne dit pas autre chose que l'auteur
hippocratique du traité des Articulations, qui déclare avoir relaté
a dessein 'échec de son traitement dans un cas de déviation de
la colonne vertébrale, car, dit-il, «c’est aussi un enseignement
précieux de savoir quels essais ont échoué et pourquoi ils ont
échouér'!.

On pourrait sans doute allonger la liste de ces échos de I'éthi-
que hippocratique que I'on trouve chez Celse, non pas développés
de fagon systématique dans un chapitre spécifique, mais que
fait surgir sous la plume de l'encyclopédiste romain telle ou telle
circonstance particuliere de son exposé. Mises ensemble, ces ré-
flexions éparses composent une sorte de catéchisme du com-
portement médical qui révele une belle fidélité aux enseigne-
ments contenus dans les traités du maitre de Cos. On ne saurait

? CELS. 8, 4, 3-4 a suturis se deceptum esse Hippocrates memoriae prodidit, more
scilicet magnorum uirorum et fiduciam magnarum rerum habentium. Nam leuia
ingenia, quia nihil habent, nihil sibi detrabunt: magno ingenio multaque nihilomi-
nus habituro conuenit etiam simplex ueri confessio. ..

10 Hp. Epid. 5, 27-28.

11 Hp. Art. 47 (IV p. 212 L.) "Eypada émitndec Tolto" %ahd yop xal Tabro T
uabfuate oty & mepnBévra amopnBévra dpdvn xal 8u'deon Rmophby.



302 PHILIPPE MUDRY

y déceler une originalité dans la réflexion qui puisse laisser
penser a une singularité romaine en matiere de déontologie
médicale.

Cette singularité romaine existe pourtant. Mais elle ne tient
pas a4 des principes particuliers réglant le comportement du
médecin. Beaucoup plus fondamentalement, dirions-nous, cette
singularité s'inscrit dans la conception méme du métier de
médecin, auquel elle donne une dimension foncierement nouvelle
par rapport au modele hippocratique. Elle possede son texte fon-
dateur, véritable manifeste d’une transformation qui modelera
en profondeur U'esprit de la profession médicale dans la suite de
son histoire et jusqu'a 'époque contemporaine. Il s'agit de la
Préface du traité des Médicaments (Compositiones) de Scribonius
Largus, un auteur de peu postérieur a Celse puisqu’il a pratiqué
son art 2 Rome sous 'empereur Claude. Il faut d’ailleurs s'étonner
du peu d’intérét qu'a suscité et que suscite encore aujourd’hui
un texte d’une telle portée idéologique. La remarquable étude de
Karl Deichgriber'?, parue il y a bientdt un demi-si¢cle, demeure
pour linstant, comme le remarque S. Sconocchia, la seule ré-
flexion fondamentale sur un texte que quelques articles récents
ont davantage paraphrasé qu'étudié dans ses réelles et diverses
implications, quelles soient doctrinales, méthodologiques ou en-
core, ce qui intéresse davantage notre propos, déontologiques'.

A cet égard, la Préface de Scribonius Largus, qui a la forme
d’une épitre dédicatoire a Iulius Callistus, un affranchi de Claude,
présente 4 notre sens une lecture et une interprétation nouvelles
du Serment hippocratique.

12 K. DEICHGRABER, Professio medici. Zum Vorwort des Scribonius Largus,
Abh. Akad. Wiss. Lit. Mainz, Geistes- u. sozialwiss. Kl., 1950, 9. D., qui a par-
faitement saisi I'importance capitale de cette préface, ’hésite pas a la qualifier
judicieusement de chapitre de I'histoire des idées (p. 870: «ein Kapitel der Geis-
tesgeschichte»).

13 S. SCONOCCHIA, «Per la Praefatio di Scribonio Largo», in Annali della Facolti
di Lettere ¢ Filosofia, Universita degli Studi di Perugia 28, N.S. 14 (1990/91),
131-147. Outre un intéressant essai de traduction et une bibliographie des études
consacrées & la Préface depuis 1983, date de parution de son édition, 'auteur sug-
gere plusieurs pistes de recherche, notamment en ce qui concerne les problemes
de déontologie médicale soulevés par ce texte.



LA PREFACE DE SCRIBONIUS LARGUS 303

Dans les pages qui suivent, nous nous proposons de:

— définir cette nouveauté par rapport au Serment mais aussi
par rapport a 'ensemble de la conception hippocratique de la
profession médicale;

— vérifier sl sagit d’une interprétation isolée, propre a Scribo-
nius, ou si, d’'une maniere plus large, ce texte ne reflete pas des
conceptions présentes également chez d’autres auteurs médi-
caux romains, constituant ainsi ce quon pourrait appeler une
approche romaine de 'éthique médicale.

Dans cette Préface destinée A introduire son traité des Médi-
caments, Scribonius entend exalter les vertus des compositions
médicamenteuses dont par la suite, dans le corps du traité, il
donnera les préparations et les indications. Mais il entend sur-
tout fustiger les médecins, et ils sont nombreux d’apres lui, qui
ignorent ou négligent dans leur pratique le recours aux médi-
caments. Lefficacité des médicaments est pourtant si évidente
pour Scribonius et leur emploi si nécessaire qu'il les qualifie en
ouverture de sa Préface, reprenant l'expression du grand méde-
cin alexandrin Hérophile, dont il invoque ainsi le patronage, de
«mains des dieux»!4.

Laissons de coté I'éloge des médicaments que contient cette
Préface ainsi que l'affirmation convaincue de la primauté histo-
rique de cette partie de la médecine que constitue la pharma-
ceutique (par rapport aux deux autres parties représentées, selon
la tripartition alexandrine, par la diététique et la chirurgie®)

4 SCRIB.LARG. praef. 1 inter maximos quondam habitus medicos Herophilus...
[fertur dixisse medicamenta diuum manus esse.

1> Rappelons que pour Celse, dans Ihistorique de la médecine sur lequel souvre
sa Préface, la pharmaceutique et la chirurgie, seules parties de la médecine a avoir été
pratiquées par les médecins homériques, se partagent la primauté historique: CELS.
praef. 4 easque (partes) esse uetustissimas. Mais cette égalité est oubliée dans la préface
qui introduit les livres chirurgicaux: le premier rang y est attribué 4 la seule chirur-
gie: CELS. 7 praef. 2 haec autem pars (i.e. chirurgia) cum sit uetustissima ...



304 PHILIPPE MUDRY

pour nous intéresser plus particulierement aux paragraphes (praef.
3-5) dans lesquels Scribonius s’en prend vivement aux méde-
cins qui ignorent ou refusent dans leur pratique le recours aux
médicaments, révélant ainsi au grand jour leur incompétence
(3 imprudentiam suam).

Ces médecins sont donc de deux sortes: ceux qui n'ont aucune
connaissance de ce type de ressources thérapeutiques et ceux
qui, tout en ayant 'expérience de leur utilité, refusent sciem-
ment de faire usage des médicaments. Les premiers doivent étre
accusés de négligence, mais les seconds sont coupables, selon
Scribonius, de ce qu'on peut appeler un crime de malveillance
contre 'humanité (4 crimine inuidentiae). Si un tel crime doit
étre odieux chez tout homme, il I'est tout particulierement chez
le médecin qui, «s’il n’'a le coeur rempli de compassion et d’hu-
manité selon 'esprit méme de sa profession, doit étre un objet
de haine pour les dieux et pour les hommes»'¢. Nous rappelle-
rons a cet égard que le recours aux médicaments fut dans la
médecine antique au centre d’une vive polémique entre écoles,
certains médecins, dont le fameux Asclépiade de Pruse, limi-
tant fortement ou bannissant méme ['usage des médicaments,
pour la raison «qu’ils font mal & 'estomac et contiennent des
substances nocives» . Mais quelles que soient la virulence po-
lémique des propos, sensible notamment dans la charge émo-
tionnelle qu’expriment les notions antithétiques d’inuidentia
d’un cb6té, de misericordia et d’ humanitas de autre, et les orien-
tations idéologiques sur lesquelles ils reposent, ils n'en expri-
ment pas moins une claire conception morale de la profession

16 SCRIB.LARG. praef. 3-4...tum praecipue medicis, in quibus nisi plenus mise-
ricordiae et humanitatis animus est secundum ipsius professionis uoluntatem, omni-
bus diis et hominibus inuisi esse debent.

7 CELS. 5 praef. 2 cum omnia fere medicamenta stomachum laedant maligue
suci sint. Scribonius (praef. 7-8) s'inscrit en faux contre cette méfiance face aux
médicaments attribuée 4 Asclépiade. Pour lui, il s'agit d’une généralisation men-
songere fondée sur le fait qu'Asclépiade a interdit les médicaments dans les cas de
fievres et de maladies aigués. Mais dans son traité des Praeparationes, Asclépiade
condamne vivement, selon Scribonius, le médecin qui n’a pas 4 disposition
contre chaque affection deux ou trois recettes de médicaments.



LA PREFACE DE SCRIBONIUS LARGUS 305

médicale: son exigence premiere est pour celui qui l'exerce
d’avoir un ceeur rempli de «miséricorde et d’humanité». Il s’agit
d’un devoir que le médecin plus que tout autre individu doit
observer (cf. 3 praecipue medicis). La pratique médicale repré-
sente donc par excellence le domaine dans lequel ces attitudes
morales peuvent et doivent trouver leur champ d’application.
Dans les lignes suivantes, Scribonius ajoute encore a cette
déclaration militante d’amour et de compassion envers autrui
en affirmant que la médecine offre son secours a tous ceux qui
I'implorent, qu'elle le fait de fagon égale pour tous, car elle ne
juge les étres ni sur leur fortune ni sur leur rang'8. Nous revien-
drons plus loin sur cette attitude particuliere, et nouvelle 2
notre sens dans le domaine médical tout au moins, quexpri-
ment des termes comme implorantibus ou aequaliter. Limitons-
nous pour l'instant a les souligner, comme nous pourrions sou-
ligner également les implications en mati¢re de sensibilité
sociale que présente la mention de la fortune et de la position
des patients, éléments dont le médecin ne saurait tenir compte.
Cette conception du métier de médecin compris comme un
ministere d’amour et de miséricorde au service de tous les
hommes, quelle que soit la diversité de leur condition sociale,
est présentée par Scribonius comme inspirée directement du
Serment. Et le Serment lui-méme constitue 2 ses yeux le fonde-
ment de la profession médicale: il en établit, selon Scribonius,
les principes premiers (initia disciplinae), faisant du méme
coup de Iélément moral 'aspect essentiel de la médecine. Avec -
cette déclaration de Scribonius, on est d’ailleurs en présence de
la premiere attestation, A notre connaissance, de I'élévation du
Serment au rang de texte fondateur de la médecine. Une atti-
tude qui s'inscrit vraisemblablement dans le processus d’idéali-
sation de la figure d’'Hippocrate devenu au 1¢ siecle ap. J.-C.

'8 SCRIB.LARG. praef. 4 medicina non fortuna neque personis homines aestimat,
uerum aequaliter omnibus implorantibus auxilia sua succursuram se pollicetur.

19 SCRIB.LARG. praef. 5 Hippocrates, conditor nostrae professionis... initia disci-
plinae ab iureiurando tradidit.



306 PHILIPPE MUDRY

chez Celse, Scribonius ou encore Pline I'’Ancien «le pere de la
médecine»®,

Deux références formelles rattachent explicitement dans le texte
de Scribonius cette conception miséricordieuse de la profession
médicale au Serment d’'Hippocrate. La premiére concerne !'in-
terdiction que le Serment signifie au médecin de donner 4 qui-
conque un poison mortel, qu’il le fasse de sa propre initiative ou
parce quon l'a sollicité”!. Scribonius voit dans cette interdiction
I'application immédiate et pratique du principe de miséricorde,
ainsi qu'en témoigne, dans articulation de son exposé, le terme
idcirco qui fait de la phrase qu'il introduit la conséquence directe
de la miséricorde et de 'humanité du médecin®. La deuxiéme se
réfere a la défense faite au médecin de donner a une femme en-
ceinte un remede abortif?. Cette défense est mise elle aussi direc-
tement en relation avec les sentiments de miséricorde et d’huma-
nité qui doivent inspirer toute I'action du médecin: Scribonius,
en effet, voit dans cet engagement formel un moyen de modeler a
I'exercice de la miséricorde 'Ame de ceux qui apprennent la méde-
cine (discentium), ce qui laisse entendre que, pour lui, le compor-
tement miséricordieux est inhérent au métier de médecin et que
I'apprentissage de ce comportement accompagne nécessairement
l'acquisition des connaissances professionnelles et techniques?.

Ces deux références aux interdictions faites par le Serment au
médecin de donner un poison ou un abortif apparaissent donc
chez Scribonius comme des paradigmes significatifs de cette
vertu miséricordieuse, fondement de l'art médical. Chacun de

ces deux exemples appelle quelques bréves remarques.

20 Cf. des formules paralleles 2 celle de Scribonius comme CELS. praef 66
uetustissimus auctor ou PLIN. nat. 7, 171 princeps medicinae.

2L Hp. jusj. IV p. 630 L. 0d dcdow 8¢ 0088 pdppoxov oddevi airndelc Havdor-
wov 082 Lonynoouat EupBoviiny Torvde.

2 SCRIB.LARG. praef. 4 idcirco ne hostibus quidem malum medicamentum
dabit, qui sacramento medicinae legitime est obligatus.

2 Hr. jug. IV p. 630 L. 0088 yuvouxi meaody pBbprov Sdaw.

24 SCRIB.LARG. pracf. 5 in quo (i.e. iusiurandum) sanctum est ut ne praegnanti
quidem medicamentum quo conceptum excutitur aut detur aut demonstretur a quo-
quam medico, longe praeformans animos discentium ad humanitatem.



LA PREFACE DE SCRIBONIUS LARGUS 307

Dans la premiere interdiction, celle qui concerne le poison,
Scribonius remplace la formulation générale et impersonnelle
du Serment 0ddevi (je ne donnerai A personne...) par le terme
hostibus (méme pas & des ennemis le médecin ne donnera de
poison...). On peut voir certainement dans cette substitution
une intention de dramatisation de I'énoncé que souligne encore
Vintensif ne...quidem (ne hostibus quidem). Mais il n’y a pas en
Poccurrence que simple procédé rhétorique. La formulation de
Scribonius introduit un distinguo moral et juridique dans
lequel, 2 la suite de Deichgriber®, nous voyons la marque de
Pesprit romain et de I'idéologie nationale du citoyen-soldat. Le
médecin ne saurait tuer, flit-ce un ennemi, — remarquons que
le terme hostis indique quil s'agit d’'un ennemi de guerre, un
ennemi de la patrie — par un moyen qui s'inscrit dans I'exer-
cice de sa profession de médecin, d’ou 'interdiction du poison.
Mais cette interdiction de tuer s'arréte précisément a 'exercice
de la profession médicale, puisque en tant que bon citoyen et
bon soldat (praef. 4 ut militans et ciuis bonus) son devoir lui
commande (¢f. le futur persequetur) de s'attaquer a I'ennemi par
tous les moyens (omni modo)*®.

Quelques remarques également concernant la seconde inter-
diction, la défense faite au médecin de donner un abortif 3 une
femme enceinte. Au point de vue lexicologique d’abord, il nous
paraitrait abusif, et donc erroné, de considérer que dans le texte
de Scribonius les termes de misericordia et d’humanitas com-
portent des valeurs sémantiques distinctes qui ne se recouvri-
raient pas. Lorsque, par exemple, Scribonius emploie le terme
humanitas seul 2 propos de I'interdiction de donner un abortif,
une mesure qui, selon lui, forme "dme des éléves-médecins a
Pexercice de I'humanitas”’, il ne se réfere pas uniquement par ce
terme 2 la notion hippocratique générale de philanthropie qui,
comme nous le verrons plus loin, n'inclut pas cette composante

5 Op.cit. (supra n. 12), 867.
%6 SCRIB.LARG. praef. 4 sed persequetur eos (hostes), cum res postulauerit, ut
militans et ciuis bonus omni modo.

77 Supra n. 24.



308 PHILIPPE MUDRY

de miséricorde et de compassion. Mais il a bien en vue ce sen-
timent humain de miséricorde exprimé plus haut par les termes
jumelés de misericordia et humanitas (3 nisi plenus misericordiae
et humanitatis animus est), une notion qu’il reprend et exprime
par la suite en recourant indifféremment 4 un seul des deux
termes: ici c'est humanitas qui apparait seul, plus loin Cest
misericordia®®, mais 'implication sémantique est toujours la méme.

Notons encore, toujours a propos de cette méme interdiction
du remede abortif, que Scribonius amplifie la formulation du
Serment, vraisemblablement ici aussi pour en accentuer le carac-
tere contraignant et I'intensité dramatique. Non seulement le
médecin lié par le Serment ne saurait donner un tel remede, ce
qui est la formulation du Serment (od ddhow), mais, ajoute Scri-
bonius, il ne saurait méme l'indiquer & une femme enceinte
(5 aut detur aut demonstretur). Cette adjonction de Scribonius au
texte du Serment renforce le caractére absolu de l'interdiction
en signifiant explicitement au médecin qu'il ne saurait y avoir
de moyen, méme indirect, de la tourner.

A ce propos, la justification que donne Scribonius de 'inter-
diction hippocratique mérite aussi quelques remarques. Il est
en effet intéressant de constater que Scribonius établit une gra-
dation entre le fait de tuer le foetus dans le sein de sa mére, qui
est le crime d’avortement qu'interdit le Serment, et 'acte de tuer
un homme désormais formé, accompli (perfecto), qui est un «crime
combien plus grand» (guanto scelestius®). Les deux actes sont
certes des crimes (zefas), dans la mesure ot ils attentent 2 la vie,
mais des crimes sinon de nature, du moins de gravité différente.
On distingue aisément sous cette affirmation 2 premiére vue
surprenante le débat qui a agité les esprits dans ’Antiquité sur
la question de savoir si 'enfant dans le sein de sa mere est déja
doué d’une vie autonome ou s'il n'est qu'une partie du corps
maternel. Sans entrer dans cette question qui ne nous intéresse

8 SCRIB.LARG. praef- 5 quae (medicina) nisi omni parte sua plene excubat in
auxilia laborantium, non praestat quam pollicetur hominibus misericordiam.

? SCRIB.LARG. praef. 5 qui enim nefas existimauerint spem dubiam hominis
laedere, quanto scelestius perfecto iam nocere iudicabunt!



LA PREFACE DE SCRIBONIUS LARGUS 309

pas directement ici, rappelons simplement 4 cet égard les propos
qu'Aulu-Gelle met dans la bouche du philosophe Favorinus®
reprochant & une jeune mere de ne pas vouloir nourrir elle-
méme son enfant pour ne pas nuire 2 la beauté de ses seins,
comme d’autres «au moyen de certains artifices coupables s’ef-
forcent de faire avorter les foetus mémes congus dans leur corps,
pour que leur ventre sans défaut ne se ride pas et ne patisse pas
de la lourdeur du poids ni du travail de I'accouchement» (trad.
R. Marache, CUF, 1989). Pour Favorinus, comme pour Scribo-
nius, si la vie est déja présente chez 'enfant dans le corps de sa
mere — ce qui fait de 'avortement un crime —, il s'agit d’un
processus vital en devenir, qui fait que le foetus n’est homme
qu'a partir de la naissance, quand ['étre humain est désormais
achevé, perfectum (le terme est le méme chez Aulu-Gelle et chez
Scribonius). Cette incertitude sur le véritable statut vital du
foetus, qu’Aulu-Gelle appelle un «je ne sais quoi invisible», tan-
dis que Scribonius le désigne non sans émotion par I'expression
aux résonances poétiques «une incertaine espérance d’homme»?!,
explique probablement cette gradation que Scribonius établit
entre les deux actions criminelles.

Que peut-on donc dire de cette ‘interpretatio Scriboniana’ du
Serment? Les références au modele hippocratique, nous venons
de le voir, sont explicites. S’y ajoutent de fagon moins explicite
mais tout aussi manifeste des échos tres proches de la formula-
tion originale du texte grec dans I'énoncé latin. Nous n’en don-
nerons que deux exemples. Lun concerne la premiere interdic-
tion mentionnée par Scribonius, celle du poison. Il ne pourra
donner de poison, flt-ce 2 des ennemis, celui qui (praef. 4)
sacramento medicinae legitime est obligatus. Lemploi quelque peu
surprenant et obscur de l'adverbe legitime, qui d’ailleurs peut
embarrasser le traducteur, est en réalité un calque du terme
voue figurant dans la formulation du Serment que Scribonius

30 GELL-1241,:6-9:
3 GELL. 12, 1, 6 nescio quid quod non uideret (mater), «un je ne sais quoi
qu'elle (la mere) ne voyait pas»; SCRIB.LARG. praef. 5 spem dubiam hominis.



310 PHILIPPE MUDRY

reprend fidelement®. Lautre exemple concerne I'expression (praef.
4) pio sanctoque animo, qui elle aussi représente un calque fidele
de la formulation du Serment (IV p. 630 L.) &yvidg 8¢ xal botwe.

Bien que Scribonius se réclame explicitement du Serment, et
malgré ces similitudes textuelles que nous avons mentionnées
et auxquelles nous pourrions en ajouter encore d’autres, il n’en
demeure pas moins que ce qui forme le point essentiel de I7n-
terpretatio Scriboniand’, sa conception de la profession médicale,
ne correspond pas au Serment. Scribonius place le malade dans
la position d’un suppliant qui implore le secours du médecin et
ce dernier dans la position d’'un professionnel de la compas-
sion, ordonnateur d’'une sorte de justice sociale, puisqu’il doit
prodiguer également ses soins a tous ceux qui I'en supplient,
quels que soient leur rang et leur fortune. Nous ne voyons rien
dans le Serment, ni dans le fond ni dans la forme, sur quoi
puisse s'appuyer cette lecture de Scribonius. Nous ne disons pas
que humanité miséricordieuse du médecin selon Scribonius
est fondamentalement antinomique avec les principes et 'esprit
du Serment. Nous disons simplement que cette idéologie de
miséricorde n'y est, méme implicitement, présente nulle part.
On est donc en présence d’une interprétation singuliere, sinon
nouvelle, du Serment, dont Scribonius fait une lecture chargée
d’éléments qui, 2 notre sens, sont étrangers au texte hippocra-
tique. Il convient donc maintenant de se demander si cette
interprétation peut avoir un fondement, méme partiel, dans
d’autres textes du Corpus hippocratique que Scribonius aurait en
quelque sorte superposés au texte du Serment.

Il est a cet égard tentant de rapprocher '’humanité miséri-
cordieuse qu'exalte Scribonius de la tres fameuse philanthropie

2 HPp. jusj. IV p. 630 L. toiot hexiouévorg v intewd. S. SCONOCCHIA, art.
cit. (supra n. 13), 134 traduit legitime par «formalmente» («chi & formalmente legato
dal sacro vincolo della professione medica»). Or il ne sagit pas tant de I'aspect for-
mel que de I'aspect légal de 'engagement pris, C’est-a-dire, comme le traduisait déja
Littré, «suivant la loi médicale». Signalons a ce propos qu'on ne saurait déduire du
texte de Scribonius, comme le fait ].S. HAMILTON, «Scribonius Largus on the medi-
cal profession», in BHM 40 (1986), 209-16, que son auteur entendait que chaque
médecin 4 son époque diit s'engager envers sa profession par un serment formel.



LA PREFACE DE SCRIBONIUS LARGUS 311

hippocratique. Rappelons tout d’abord que ce terme, dont on a
voulu faire souvent comme 'embleme de la médecine hippo-
cratique, m’apparait qu'une seule fois dans 'ensemble de la Co/-
lection hippocratique, dans une formule particulierement célebre
du traité des Préceptes 4 laquelle, comme cela arrive en pareil
cas, on a probablement voulu faire dire plus et méme autre
chose que ce qu'elle dit: «La ot est 'amour des hommes est
aussi 'amour de l'art» (trad. Literé)®. Il serait trop long, et éga-
lement dans une certaine mesure hors de propos, de discuter ici
de la portée de cette formule, en particulier du sens a4 donner
au terme guioteyvin®®. Elle arrive en conclusion de la recom-
mandation faite au médecin de ne pas pousser trop loin 'Apreté
au gain, d’avoir égard a la fortune et aux ressources du malade,
parfois méme de soigner gratuitement, tout particulierement
lorsque le malade est étranger et pauvre. Il est évident que I'au-
teur des Préceptes réclame de la part du médecin dans I'exercice
de son art des sentiments qui sont proches de ceux que décrit
Scribonius. Mais il n'en est pas moins vrai qu’il n’y est nulle-
ment question de miséricorde, de compassion, et qu'il ne s'agit
en aucun cas de faire de ce sentiment de bienveillance envers
les hommes la regle premiere de la profession médicale. Le cas
de Pétranger pauvre, dans lequel on pourrait voir de la pitié,
sapparente vraisemblablement davantage aux devoirs de I'hos-
pitalité¢ qu’a un vrai sentiment de compassion. Quant aux soins
gratuits que le médecin dispensera parfois, I'éventuelle portée
miséricordieuse d’une telle attitude est singulierement atténuée
par le fait qu’il s’agit pour le médecin soit de «se revancher»,
comme on dit dans le Pays de Vaud, d’un bienfait recu dans le
passé, soit de servir sa réputation.

35 Hp. praec. 6 (IX p. 258 L.) 4jv ydp mopfi rravBpwriy, mdpeott ol grho-
TEY VLY.

3 Comprendre en effet guhoteyvin comme ‘habileté technique, compétence’,
un emploi que 'on trouve au 1¢ s. av. J.-C. chez Diodore de Sicile 4 propos du
sculpteur (‘craftsmanship’, Liddell-Scott, 5.2.), ne modifierait certes pas I'accep-
tion de guravBpwnin, qui est le terme qui concerne notre propos, mais donnerait
a I'ensemble de la formule hippocratique une portée bien différente, en liant la
qualité technique d’un art A la philanthropie de celui qui 'exerce.



312 PHILIPPE MUDRY

Dans un article qui date aujourd’hui de dix ans®, nous avons
tenté de montrer que cette composante moralisante, qui appa-
rait dans le traité des Préceptes sous la forme de la guravOpmmia,
est absente des autres traités de la Collection. Sous la grande
diversité des ceuvres qui composent la Collection et des doctrines
quelles expriment, on peut certes saisir un ensemble assez homo-
gene de regles de comportement. Mais ces regles ne sont pas
entendues dans le sens d'une idéologie moralisante comportant
en elle-méme sa propre justification. Elles sont régulirement
présentées comme étant au service de I'efficacité professionnelle
du médecin. Contrairement a la miséricorde de Scribonius,
elles sont un moyen, non une fin. Il ne s'agit pas pour le méde-
cin hippocratique d’exercer sa bienveillance, encore moins sa
miséricorde en portant secours a autrui, il s'agit d’étre utile au
malade, c’est-a-dire de combattre la maladie, en usant au mieux
des ressources de son art. Tel est, par exemple, le sens de la
célebre formule des Epidémiex (1, 5) que nous citions plus haut,
«étre utile ou ne pas nuire», 4 laquelle répond dans le Serment
I'injonction deux fois répétée, qui exprime le but que doit viser
le médecin, «['utilité des malades»?®. Lorsque Galien attaque la
conception pervertie quont de leur art des médecins contem-
porains comme Ménodote qui font de I'argent et de la gloire
les buts de la médecine, et leur oppose lattitude des médecins
anciens comme Hippocrate, Dioclés ou Empédocle, «qui soi-
gnaient les hommes par philanthropie»?’, il est vraisemblable
que, projetant dans un passé idéalisé les termes d’un débat con-
temporain, il attribue & Hippocrate comme a I'ensemble des
médecins d’autrefois une notion de ‘philanthropie’ certainement
anachronique.

> Ph. MUDRY, «La déontologie médicale dans ’Antiquité grecque et romaine.
Mythe et réalité», in Revue médicale de la Suisse romande 106 (1986), 3-8.

36 HP. jugi. IV p. 630 L. 2x’ dgehely xapvévroy: «]e dmgeral les reglmes
pour l'utilité des malades»; «Dans quelque maison que j'entre, |’y entrerai pour
'utilité des malades».

7 GAL. De placitis Hippocratis et Platonis 9, 5, 6, p. 564, 30 De Lacy (= p.

765,4 Miiller) 8ot 316 graavBowmnioy ¢epdmevov Tode dvbpdmouc.



LA PREFACE DE SCRIBONIUS LARGUS 313

A ce propos, il est intéressant de constater que le Serment lui-
méme ne souffle mot de cet aspect particulier de I'éthique
médicale. Les témoignages sur I'dpreté au gain des médecins
sont essentiellement romains ou d’époque romaine. Ils se trou-
vent non seulement chez un Pline (nat. 29, 4), dont les invec-
tives violentes et caricaturales contre les médecins grecs pour-
raient faire douter a juste titre de I'objectivité et de la bonne
foi, mais également chez Celse et chez Scribonius®. A I'excep-
tion des Préceptes, qui recommandent de ne pas pousser trop
loin I'apreté au gain®’, de tels témoignages sont absents de la
Collection hippocratique. Lextension du phénomene qui devient,
A en croire nos témoignages, un vrai probleme de la profession
médicale, est manifestement liée a4 I'émergence d’une société
opulente, comme ce fut le cas 2 Rome. Elle constitue sans doute
un des motifs de la réaction philanthropique qui apparait alors
a intérieur méme de la profession.

Méme si, comme nous I'avons vu plus haut, la philanthropie
du traité des Préceptes se distingue de 'humanité miséricordieuse
de Scribonius, la conception du métier de médecin qu'elle ex-
prime est beaucoup plus proche de celle de Scribonius que de
celle qui se dégage des traités hippocratiques. Peut-on en déduire
que la lecture du Serment que fait Scribonius s'inspire de pres
ou de loin du traité des Préceptes? Ce serait, nous semble-t-il,
mal poser la question. Il convient plutdt de se demander si les
deux conceptions ne plongent pas leurs racines dans un méme
courant de pensée.

Quand Scribonius considére qu’il est du devoir du médecin
de ne pas prendre en considération la fortune et le rang social
de son malade mais d’accorder son secours indifféremment a
tous ceux qui 'implorent, il est difficile de ne pas rapprocher
cette position militante de la profession de foi de Séneque qui,
au nom de I'égalité fondamentale entre tous les hommes, qu’ils
soient de condition libre ou esclaves, invite son disciple a ne

38 CELS. 3, 4, 10 sed qui quaestui seruiunt.... SCRIB.LARG. praef. 11 non medius
fidius tam ducti pecuniae aut gloriae cupiditate quam ipsius artis scientia.
3 Hp. praec. 6 (IX p. 258 L.) mapaxeebopar 8¢ ) Mnv dmavbpwminy elodyew.



314 PHILIPPE MUDRY

pas juger un homme a son habit ou a sa condition. Laffirmation
insistante chez Sénéque*’ de cette égalité fonciére, exprimée par
la répétition anaphorique des termes d’identité idem et aeque
(quem seruum tuum wocas ex isdem seminibus ortum, eodem frui
caelo, aeque spirare, aeque uiuere, aeque mori), qui unit dans les
mémes fonctions essentielles et les mémes échéances la vie de
Pesclave et celle de 'homme libre, trouve comme un écho chez
Scribonius*' dans 'adverbe aequaliter, également en téte de
période, caractérisant 'idéologie qui doit guider le médecin
dans sa pratique.

Il va de soi que nous ne saurions affirmer 2 partir de ce rap-
prochement, tout saisissant qu’il est, le stoicisme de Scribonius.
Cela d’autant plus qu'une attitude semblable, comme nous le
verrons plus loin, se retrouve chez Celse, au sujet duquel on a
montré récemment que sil faut lui attribuer une orientation
philosophique, celle-ci devrait étre cherchée plutdt, comme
Paffirmait déja Quintilien (10, 1, 123), du c6té de I'école éclec-
tique des Sextii*?. Mais il ne nous parait pas abusif de penser
que cette conception de la profession médicale, manifestation
d’un regard nouveau porté sur la société, porte la marque des
vues développées par la morale stoicienne. Mais il s'agit davan-
tage d’une influence diffuse, d’'une sorte d’air du temps qui a
pu imprégner les esprits, que de l'application délibérée d’une
doctrine philosophique.

Appliquée aux Préceptes, 'hypothese d’une influence stoicienne
postule nécessairement pour ce traité une date basse. Notre
intention n’est pas ici d’entrer dans une discussion qui intéresse
plus directement les études hippocratiques et qui n'est qu'ac-
cessoire 4 notre propos. Rappelons pourtant, sans en énumérer

0 SEN. epist. 47, 10. Cf. 47,16 stultissimus est qui hominem aut ex ueste aut ex
condicione, quae uestis modo nobis circumdata est, aestimat.

1 SCRIB.LARG. pracef. 4 uerum aequaliter omnibus implorantibus auxilia sua
succursuram se pollicetur (medicina). Ct. supra n. 18.

42 Cf. U. CaPITANI, «La scuola dei Sesti e il suo rapporto con la medicina
latina del 1° secolo», in Les écoles médicales & Rome, éd. par Ph. MUDRY et
J. PIGEAUD (Geneéve 1991), 95-123.



LA PREFACE DE SCRIBONIUS LARGUS 315

les arguments, qu'une étude récente, présentée lors d’'un Collo-
que hippocratique®, a conclu pour le traité des Préceptes 2 une
date tres basse qui se situe au 1¢ siecle av. J.-C., une chrono-
logie qui le rapproche singulierement de I'époque de Scribonius.
Ce méme traité révélerait aussi, toujours selon cette étude, 'in-
fluence des conditions historiques et sociales qui étaient celles
de Rome a cette époque.

Nous posions au début de notre exposé la question de
originalité de la conception de la profession médicale que
manifeste la lecture scribonienne du Serment. Nous avons vu
qu'il s’agit d’'une conception étrangere au Serment de méme
qu'a 'ensemble des regles éthiques que I'on peut dégager de
la Collection hippocratique. Nous avons vu également que le
traité des Préceptes constitue en quelque sorte une exception
et que la philanthropie que prone son auteur peut a certains
égards étre rapprochée de 'humanité miséricordieuse de Scri-
bonius. Qu’en est-il maintenant de l'originalité des vues éthi-
ques de Scribonius par rapport aux auteurs médicaux latins,
Celse en particulier, qui a été son contemporain ou de peu
son ainé?

Dans la Préface du De medicina, présentant les doctrines an-
tagonistes de I'école dogmatique et de I'école empirique, Celse
consacre un long développement au probleme de la vivisection
humaine, recommandée et pratiquée, selon le témoignage de
Celse, par les médecins dogmatiques alexandrins, notamment
Hérophile et Erasistrate, rejetée et vivement condamnée par leurs
confreéres empiriques. Le texte est célebre. Il constitue sur cet as-
pect particulier de 'anatomie antique chronologiquement le

3 J. DUCATILLON, «Le médecin opsimathe d’apres le chapitre 13 du traité
des Préceptes», in Hippocratica, Actes du Collogue hippocratique de Paris, 1978, ed.
M.D. GrRMEK (Paris 1980), 113-133, en part. 131-133.



316 PHILIPPE MUDRY

premier témoignage, et le seul qui soit circonstancié, puisque
les deux autres mentions de I'existence d’une telle pratique sont
beaucoup plus tardives et uniquement allusives*.

Lobjet de la dispute porte sur le moyen d’arriver a la con-
naissance du vivant que les uns et les autres jugent nécessaire a
la science médicale. Les dogmatiques considerent que seule la
vivisection, telle qu'elle a été pratiquée a Alexandrie & 'époque
des Prolémées sur la personne de prisonniers condamnés 4 mort,
peut assurer au médecin la connaissance 7z vivo des organes in-
ternes. Les empiriques leur opposent I'inutilité du procédé, puis-
que le supplicié ne tarde pas & mourir, ne présentant plus des
lors au médecin que le spectacle d’un cadavre. Mais les empiri-
ques s'élevent aussi et surtout contre la cruauté dont fait preuve
le médecin que la pratique de la vivisection transforme en bri-
gand et en assassin®®. En lieu et place de cette méthode crimi-
nelle, ils proposent d’acquérir cette connaissance du vivant 2
travers 'acte méme de soigner, qu’il s'agisse d’'un gladiateur
dans 'aréne, d’un soldat sur le champ de bataille ou d’un voya-
geur agressé par des brigands dont les blessures offrent ainsi au
médecin 'occasion d’examiner et de connaitre I'intérieur d’un
corps humain vivant. Le hasard des blessés a soigner est le
maitre de cette anatomie. Aussi les Alexandrins 'ont-ils appelée
«anatomie occasionnelle» ou «traumatique»“. Elle permet au
médecin, continue Celse, de découvrir I'intérieur du corps en
sattachant non pas 2 tuer, mais 2 guérir, et d’apprendre «en

¥ CELS. praef 23-26 et 40-44. Les deux autres témoignages sont ceux de
Ps.GAL. Definitiones medicae 34, XIX p. 357,16 K. et de TERT. anim. 10. Sur ce
probleme de la vivisection, voir notre commentaire de la Préface de Celse (supra
n. 5) ad loc. Cf. aussi des études récentes comme celles de J.-M. ANNONI et V.
BARRAS, «La découpe du corps humain et ses justifications dans I'Antiquité», in
CBMH 10 (1993), 185-227 et d’E. ROMANO, Medici e filosofi (Palermo 1991),
63-83: «Dal corpo morto all'organismo vivente».

45 CELs. praef. 42 latrocinantis medici; 43 consequi medicum ut hominem cru-
deliter iugulet.

46 Kara nepinrwow dvartous, tpavparued vatowh, cf. K. DEICHGRABER, Die
griechische Empirikerschule. Sammlung der Fragmente und Darstellung der Lebre
(Berlin 1930; 21965).



LA PREFACE DE SCRIBONIUS LARGUS 317

exer¢ant sa miséricorde» ce que d’autres ont connu par le
moyen «d’une terrible cruauté»?’.

On ne saurait exprimer plus clairement que Celse ne le fait
ici 'équivalence entre I'acte de soigner et I'exercice de la misé-
ricorde. Apprendre par I'acte de soigner (sanitatem molientem),
cest apprendre par le canal de la miséricorde (per misericor-
diam). La conception de la profession médicale dont témoigne
Celse rejoint donc celle de Scribonius. Mais avant de conclure
a une singularité romaine par rapport aux auteurs médicaux
grecs et en particulier & la Collection hippocratique, il convient
d’examiner au préalable une objection qui ne nous parait pas
négligeable.

Ces deux affirmations militantes d’'une éthique médicale fon-
dée au premier chef sur la miséricorde apparaissent pour la pre-
miere dans une ceuvre, le traité des Médicaments de Scribonius
Largus, dans laquelle on a relevé un certain nombre de points
de convergence avec les doctrines empiriques, quant a l'autre
dans un passage de Celse, par ailleurs au style indirect, censé ex-
primer 'opinion des médecins empiriques. Plutét qu'une singula-
rité romaine, ne faudrait-il alors pas y voir une attitude éthique
propre a I'école empirique ou directement inspirée par elle?

Nous ne le croyons pas et nos raisons sont les suivantes.

Tout d’abord, en dehors de ces deux auteurs latins et comme
en témoignent les fragments rassemblés par Deichgriber*®, aucun
texte empirique ne présente cette conception miséricordieuse
de la médecine ni ne s’y réfere d’une quelconque maniere, fiit-
elle simplement allusive. Des termes comme misericordia et méme
humanitas, ou des équivalents grecs comme £ieog ou guaavlpwmio
n'y apparaissent pas. Largument ne saurait bien entendu étre
décisif, étant donné qu’il ne s’agit que de fragments. Mais il
n'en est pas pour autant dénué de poids.

7 CELS. praef 43 ita sedem, positum, ordinem, figuram, similiaque alia cognos-
cere prudentem medicum, non caedem sed sanitatem molientem, idque per miseri-
cordiam discere quod alii dira crudelitate cognorint.

8 Voir supra n. 46.



318 PHILIPPE MUDRY

Par ailleurs, comme I'a montré Deichgriber?, I'ouvrage de
Scribonius, sa Préface en particulier, ne saurait étre considéré,
malgré la présence de convergences avec les points de vue em-
piriques a laquelle nous avons fait allusion, comme un texte
empirique. A ce titre, il ne I'a pas inclus dans son recueil parmi
les fragments appartenant a cette école.

A cela on peut ajouter des arguments internes aux textes de
Celse et de Scribonius.

La réfutation que présente Celse de la vivisection comme
instrument de connaissance est parcourue par une force, une
émotion, nous dirions méme une passion qui contrastent vive-
ment avec les autres parties de la présentation des doctrines
empiriques. Il sagit d’'un réquisitoire virulent dont 'ampleur
méme parait disproportionnée par rapport aux lignes que Celse
consacre aux autres aspects de I'empirisme. Il n’est évidemment
pas question d’analyser ici en détail les éléments qui dénotent
ce traitement particulier réservé par Celse 2 la vivisection, qu'il
s'agisse de traits de vocabulaire, de stylistique ou de rhétorique.
Limitons-nous 2 signaler 'accumulation dans ce passage de ter-
mes, de tournures ou d’expressions émotionellement trés marqués
(crudele, pestem atrocissimam, tanta wiolentia, sine scelere, trucida-
tione, latrocinantis medici, crudeliter iugulet, dira crudelitate). Sur
le fond, cette condamnation de la vivisection représente certai-
nement la position de I'école empirique. Mais 'indignation
violente et le ton passionné qui 'animent nous semblent étre le
signe que la voix personnelle de Celse s'est ici substituée a celle
des Empiriques. La vivisection, dans laquelle le médecin torture et
tue, incarne la négation absolue de cette conception miséricor-
dieuse de la médecine que professe Celse. Cette intervention si
personnelle de Celse, ce ton pathétique au service d’une conviction
profonde sur ce que doit étre la profession médicale, ont dailleurs
particulirement impressionné J. Pigeaud®®, qui n’hésite pas y
voir le signe — mais nous hésitons 2 le suivre jusque-la — que
cette condamnation de la vivisection est le but méme que vise

¥ Op.cit. (supra n. 12), 865-66.
50 J. PIGEAUD, «Un médecin humaniste: Celse», in LEC 40 (1972), 302-310.



LA PREFACE DE SCRIBONIUS LARGUS 319

Celse dans sa Préface. 1l est d’ailleurs significatif de constater,
un fait qui lui aussi a déja été remarqué®', que le développe-
ment que Scribonius consacre 4 exposer et défendre cette con-
ception de la médecine fondée sur des sentiments de miséri-
corde et 4 attaquer les médecins qui trahissent cette éthique en
refusant de recourir aux médicaments est conduit avec une
vigueur de ton et un élan émotionnel que 'on peut rapprocher
de la condamnation de la vivisection chez Celse. Ces deux
auteurs, par ailleurs si différents 'un de l'autre, se rejoignent
dans laffirmation véhémente d’une éthique commune.

Enfin, il est encore un autre passage de Celse qui met en
lumiere la miséricorde humaine comme représentant 2 la fois le
moteur et le but de la pratique médicale. Dans la courte pré-
face qui introduit la troisiéme partie de son traité consacrée a la
chirurgie, Celse brosse un célébre portrait du chirurgien. A des
qualités techniques et physiques telles que I'habileté manuelle
(le chirurgien doit étre ambidextre) et 'acuité visuelle, le chi-
rurgien doit ajouter des qualités morales, la fermeté d’ame et
surtout la miséricorde, a laquelle est consacrée plus de la moitié
de ce portrait®2. Cette miséricorde apparait comme le senti-
ment premier qui commande et justifie 'action du médecin.
Clest la miséricorde en effet qui le pousse a vouloir soigner et gué-
rir le patient qu’il a pris en charge (misericors sic ut sanari uelit
eum quem accepit). Mais 'exercice de cette miséricorde, de cette
compassion qui se confond pratiquement avec I'acte de soigner,
est parfois d’une gestion difficile. La participation aux souffrances
de l'autre, car telle est bien la définition de la misericordia®,

>l S. SCONOCCHIA, art.cit. (supra n. 13), 145: «il tono appassionaton.

52 CELS. 7 praef. 4 misericors sic ut sanari uelit eum quem accepit, non ut cla-
more eius motus uel magis quam res desiderat properet, uel minus quam necesse est
secet. Sed perinde faciat omnia ac si nullus ex uagitibus alterius adfectus oriatur.

3 Cic. Tusc. 4, 18 misericordia est aegritudo ex miseria alterius iniuria labo-
rantis, «la miséricorde est la peine provoquée par le malheur d’autrui que nous
voyons souffrir sans qu'il I'ait mérité». Il s'agit, selon Cicéron, et cela n'est pas
indifférent A notre propos, d’une définition stoicienne. La définition chrétienne
n'en différera guere: AUG. c.Adim. 11 appellatam misericordiam...quod miserum
cor faciat dolentis aliena miseria.



320 PHILIPPE MUDRY

implique dans le cas du chirurgien qu’il maitrise son émotion
— n'oublions pas qu'en 'occurrence c'est lui qui avec son scalpel
inflige la souffrance — «de fagon a ne pas se hiter plus que la
situation ne 'exige ou 4 couper moins qu’il n’est nécessaire».

Terminant ce développement sur la miséricorde du chirurgien
par 'injonction qui lui est faite «d’agir en tout point comme si
les cris de 'autre ne faisaient naitre en lui aucune émotion»,
Celse introduit une notion qui nous parait particulierement
révélatrice de cette relation sentimentale, au sens premier du
terme, que sa conception de la médecine instaure entre le
médecin et le patient. Celse ne dit pas les cris du patient, mais
les cris «de l'autre» (alterius). Les traducteurs ne semblent pas
avoir pris garde 4 'adéquation profonde avec la vocation misé-
ricordieuse de la médecine qu’implique le choix par Celse de ce
terme escamoté par certains (Spencer [Loeb, 1938] «just if the
cries of pain cause him no emotion»), banalisé par d’autres
(Védrene [1876] «comme si les gémissements du patient ne
Iimpressionnaient pas»). Or c’est bien davantage que la notion
de patient quexprime ici alter, Cest la notion de Tautre’ (nous
allions dire ‘le prochain’) relié¢ au médecin par 'acte de miséri-
corde.

On constate donc chez ces deux représentants majeurs de la
médecine 2 Rome au 1¢ siecle ap. J.-C. une transformation
significative de I'éthique médicale qui se manifeste dans une
conception nouvelle et originale de la profession de médecin.
Nous pourrions dire, de fagon imagée, que le fameux triangle hip-
pocratique, cher 2 D. Gourevitch, «maladie, malade, médecin»>%,

perd une de ses composantes pour se restreindre au couple

> Hp. Epid. 1, 5 4 wéywn Sk tpiéiv, o vodonua, & vocéwy xal & inTpbs.
Cf. D. GOUREVITCH, Le triangle hippocratique dans le monde gréco-romain, Biblio-
théque des Ecoles francaises d’Athénes et de Rome 251 (Rome 1984).



LA PREFACE DE SCRIBONIUS LARGUS 321

«médecin-malade», puisque déontologiquement il ne s'agit plus
tant de vaincre la maladie que de secourir le malade. Nous pour-
rions méme, dans I'optique de cette conception nouvelle, trans-
former l'autre célebre formule qui figure dans le méme passage
des Epidémies «le médecin est le serviteur de son art»*, pour en
faire «le médecin est le serviteur de son malade».

Cette conception nouvelle a peut-étre été influencée par la
morale stoicienne, notamment dans sa conception de la relation
a l'autre; mais il s'agit probablement d’une influence diffuse et
qui reflete davantage des idées désormais vulgarisées et entrées
dans le domaine commun qu'une obédience de Celse ou de
Scribonius envers I'école du Portique. D’autres raisons histori-
ques, sociologiques et culturelles propres 4 Rome entrent cer-
tainement dans la formation de ces vues nouvelles. Lenquéte
reste 2 faire.

Nous nous bornons pour 'instant & constater I'émergence de
cette conception miséricordieuse de la profession médicale en
précisant que, A notre connaissance, elle n'a pas été reprise par
les auteurs médicaux latins des siecles suivants, il est vrai com-
pilateurs de recettes et peu portés 2 la réflexion éthique. Quant
a Pceuvre de Caelius Aurelianus, qui est certainement beaucoup
plus qu’'une traduction de Soran et offre une réflexion originale
sur la médecine, on n'y trouve pas le terme de misericordia
(misericors) ni, sous une forme ou sous une autre, cette notion
de compassion active envers le patient. Il y est fait mention une
seule fois de I'humanitas du médecin pour réprouver en son
nom la mesure qui consiste, pour éviter la contagion dans une
ville encore non affectée par I'éléphantiasis, a tuer le malade qui
en est atteint, s'il s’agit d’un étranger, ou a l'exiler loin a I'intérieur
des terres pour ne le rappeler qu'en cas de guérison, s'il sagit d’'un
citoyen®®, Mais on voit que le terme humanitas se réfere ici a ce
que nous appellerions des sentiments humains normaux, que
heurtent naturellement des procédés aussi barbares. Rien ne

5 Ibid., 6 Hhrephne Tic Téyve.
°6 CAEL.AUR. chron. 4, 1, 13.



322 PHILIPPE MUDRY

permet de penser qu'ils soient I'expression d’une conception de
la médecine fondée sur la miséricorde.

S’il fallait citer des analogies, parfois frappantes, de cette con-
ception miséricordieuse de la profession médicale, ce sont certai-
nement les figures d’Asclépios Soter et du Christ médecin qu’il
faudrait évoquer. Deux figures de guérisseurs qui se sont parfois
confondues dans les premiers siecles de notre ere, tous deux
guérisseurs, tous deux sauveurs, et sauveurs désintéressés, par
amour de tous, Cest-a-dire des esclaves et des pauvres””. Ioannes
Rhodius ne s’y est d’ailleurs pas trompé qui, dans son édition
de Scribonius (Padova 1655), note a propos de l'interdiction
faite au médecin de donner un poison méme A un ennemi,
monitum Christiano dignum, «une recommandation digne d’un
chrétien». Ce jugement pourrait convenir non seulement 2 cette
recommandation particuliere, mais 2 'ensemble de la conception
de la profession médicale que présentent Celse et Scribonius®®.

°7 Cf. C. BERARD, 7z Catalogue de I'exposition Médecine antique, Université
de Lausanne, 1981, p. 113.

% D. OLLERO, «Plenus misericordiae et humanitatis», in Helmantica 40
(1989), 373-379, voit dans cette conception miséricordieuse de la médecine chez
Scribonius «une superposition d’idées évangéliques sur un fond de philosophie
paienne» (379). Lidée est audacieuse et séduisante. Mais une analogie avec
'amour chrétien ne suffit pas a postuler une influence directe de I'idéologie chré-
tienne sur Scribonius. Il resterait d’ailleurs a expliquer la présence de cette méme
conception chez Celse, dont 'ceuvre ne peut guére étre postérieure au régne de

Tibere.



DISCUSSION (des exposés VII et VIII)

H. Flashar: Sie haben besonderen Wert darauf gelegt, dass es
bei Celsus (7 praef. 4) nullus ex uagitibus alterius (nicht: aegroti)
adfectus oriatur heisst. Mit der Bitte um Prizisierung dieser
Punkte verbinde ich den Hinweis auf eine ihnliche Formulie-
rung (nur mit entgegengesetzter inhaltlicher Nuance) in der hip-
pokratischen Schrift De flaz. 1 (VI p.90 Littré), wo es iiber den
Arzt heisst:... én’ dMotpinet e Euppopriow idtag xapmolral Amag.
Die Formulierungen zeigen an, dass es in beiden Fillen um ein
rein menschliches Verhiltnis von einem zum anderen geht.

J. Jouanna: H. Flashar vient de citer un passage important du
1¢ chapitre du traité des Venmts, ol est définie la condition du
médecin: «Le médecin voit des spectacles effrayants, touche des
choses répugnantes et, a 'occasion des malheurs d’autrui (3=’ &i-
hotpinet e Euugopiiow), récolte pour lui-méme des chagrins (13t
xapmobrar Amag)». En dehors du Serment, Cest probablement le
texte qui a été le plus cité dans Antiquité tardive depuis Plutar-
que jusqu’a Tzetzes et Eustathe en passant par les Peres de 'Eglise.

Ce texte m'est venu a U'esprit en entendant les communications
de J. Pigeaud et de Ph. Mudry. J. Pigeaud a bien montré, en
prenant I'exemple de 'éléphantiasis chez Arétée de Cappadoce,
la sensibilité des médecins de 'époque romaine pour les malades.
Il a cité chez Arétée de Cappadoce la cupgop? du médecin.
Etant donné que l'on trouve trés souvent chez Arétée de
Cappadoce des allusions au texte hippocratique, je me demande
sil n’y a pas dans la cupgop” du médecin chez Arétée une allu-
sion & ce passage des Vents avec une transposition de la cupgop?
du médecin 2 celle du malade. Est-ce possible?

C’est au moment ot Ph. Mudry a commenté I'emploi de
alter dans Celse 7 praef. 4 que j’ai pensé également 2 ce passage



324 DISCUSSION

des Vents. Je suis d’accord avec 'ensemble de sa communication
et notamment avec son analyse trés juste de la comparaison
entre le Serment hippocratique et la lecture qui en est faite par
Scribonius Largus. Mais je me demande si 'emploi de alter va
sans ambiguité dans le sens de I'humanitas, car le terme est
employé au moment méme ou le chirurgien qui opere doit
prendre des distances ‘affectives’ par rapport au malade pour
gommer tout ce qui pourrait entraver ['adresse de la main qui
opere. Lart exige de ne pas tenir compte des cris du malade
pour un déroulement correct de l'opération. N’y a-t-il donc pas
une certaine ambiguité dans I'emploi de alter? A ma connais-
sance, la Collection hippocratique n'emploie pas & &repog pour
désigner le malade, mais le passage le plus approchant serait
justement ce début du traité des Vents avec I'opposition ér’dh-
AoTpino/iSlag.
propos du passage des Vents, je voudrais terminer par une

remarque sur le theme de la guiavBpwnioa (humanitas). On sait
que ce terme est absent des traités hippocratiques anciens; ce
qui peut paraitre étonnant car le terme est attesté dans la litté-
rature a cette époque (e avlpwmog dans le Prométhée; ouiov-
Opwmio chez Platon et chez Xénophon). Mais si le terme n'est
pas employé, l'idée me parait présente dans ce traité des Vents;
on pourrait voir dans ce texte la formulation la plus ancienne
de ce qui deviendra ensuite la puavbpwria et I humanitas.

Enfin la communication de J. Pigeaud m’ameéne 2 reposer
ma question qui touche le sujet central de son exposé, a savoir
les rapports de la médecine et de la philosophie. Il est singulier
que I'ceuvre d’Hippocrate ait donné lieu a deux lectures si dif-
férentes (Celse/Galien). L’un voit dans Hippocrate celui qui a
fondé la médecine en la séparant de la philosophie, I'autre voit
dans Hippocrate le modele du médecin philosophe. Comment
peuvent s'expliquer deux lectures aussi opposées a deux époques
assez proches 'une de 'autre?

Ph. Mudry: En réponse aux remarques pertinentes de H. Flashar
et J. Jouanna, qui proposent de voir une analogie entre la formule



LA PREFACE DE SCRIBONIUS LARGUS 325

du traité des Venis et l'attitude particuliere du médecin romain
envers son patient, je dirai que sil y a analogie, il n'y a pas
identité. Les termes mémes qu'emploient Hippocrate et Celse
marquent la différence entre les deux conceptions. Comme le
remarque justement J. Jouanna, le terme 6 &repog pour désigner
le patient est absent des traités hippocratiques. Et cela est signi-
ficatif. "AMhog (dArétorog dans la formulation des Vents) se réfere
a autrui, cest-a-dire aux autres en général, alors que alter
marque une relation personnelle A l'intérieur d’une dualité, en
Poccurrence le couple médecin-malade. Il ne sagit plus d’'un
sentiment général de bienveillance envers le genre humain, qui
est 'attitude du médecin hippocratique, mais d’un lien affectif
particulier qui lie le médecin 4 son malade. ‘L’autre’ signifie a
la fois davantage et autre chose que ‘les autres’. Clest 12 que
réside la différence entre la conception hippocratique de la phi-
lanthropie et celle des médecins romains que nous avons cités.
Ce n'est dailleurs pas un hasard si c’est chez un médecin romain,
Celse, que se trouve exprimée la notion nouvelle du medicus ams-
cus selon laquelle, A science égale, un lien affectif entre médecin
et malade garantit aux soins une efficacité plus grande.

Cela dit, je suis sensible aux réserves exprimées sur I'ambi-
guité du terme alter dans ce passage de Celse. Pourquoi recourir a
ce terme au moment méme ol, comme le souligne J. Jouanna,
le médecin doit prendre une distance affective envers son patient
afin de ne pas mettre en péril son habileté technique? Je crois
pourtant que cette objection ne va pas 4 'encontre de mon
interprétation. On peut, en effet, fort bien imaginer que c’est
précisément cette relation affective entre médecin et malade qui
donne tout son sens 2 la mise en garde de Celse. Un tel méde-
cin est probablement plus qu'un autre exposé a s'émouvoir des
cris de douleur de son patient.

Quant 2 la seconde question de J. Jouanna, je répondrai qu’il
n'y a, malgré les apparences, aucune opposition ni contradic-
tion entre les positions de Celse et de Galien A propos de la
philosophie. Comme je I'ai signalé dans mon commentaire de
la Préface (8) du De medicina, la formule de Celse a studio



326 DISCUSSION

sapientiae disciplinam hanc separauit ne signifie pas que pour
Celse la médecine hippocratique a renoncé a toute préoccupa-
tion philosophique. Celse se réfere ici a la philosophie et a la
médecine en tant que disciplines, artes. 1l veut dire qu'a partir
d’Hippocrate la médecine cesse d’étre une partie de la philoso-
phie et qu'elle devient une discipline distincte, autonome. Je
vois la preuve que Celse n'entend pas cette séparation comme une
renonciation a la philosophie de la part d’Hippocrate dans le
fait que, soulignant l'intérét pour le médecin d’étre aussi philo-
sophe, Celse (praef. 47) cite Hippocrate parmi les médecins qui
ont dit leur supériorité a la pratique de la philosophie.

J. Pigeaud: Contrairement aux apparences, je ne pense pas
qu’il y ait contradiction dans les positions de principe de Celse
et de Galien vis-a-vis de la philosophie, a partir de leur lecture
d’'Hippocrate. Celse a constitué, pourrait-on dire, le mythe de
la séparation entre médecine et philosophie, si 'on prend garde
a la récurrence des allusions a ce passage de la Préface dans I'his-
toire des textes médicaux. Il n’a pas pour autant élaboré ce que
I'on peut appeler, en utilisant I'expression de Galien, une philo-
sophie médicale. Ce nest pas parce que I'expression est unique,
et du dernier Galien, que 'on ne dit pas s'en servir, ni que ce
ne fit une recherche continuelle de Galien. Les relations de
Galien et de la philosophie sont plus que complexes. Il connait
et pratique tous les philosophes. Mon probléeme n’est pas tant
de rechercher les philosophies dans I'ceuvre de Galien que d’es-
sayer de me demander il y a une philosophie propre de
Galien. Ne pouvons-nous pas dire qu’il existe une pensée que
Galien qualifierait certainement de philosophique et qui serait
la pensée philosophique galénique? Bien entendu, on pense
tout de suite au court traité Que le bon médecin est aussi philo-
sophe. J'allais dire ‘hélas’... Car s'il faut le prendre en compte,
il n’est pas autre chose que ce qu'il prétend étre. La philosophie
médicale ne s'occupe pas des principes premiers.

Je pense qu’il faut prendre la séparation dont parle Celse
non seulement de maniere historique, mais aussi dans un sens



LA PREFACE DE SCRIBONIUS LARGUS 327

ontologique. Cette séparation, cette frontiere, cest plutdt une
béance, un fossé qu'il faut toujours conserver, par lequel il faut
toujours se définir, et qui maintient I'essence et [existence
méme de la médecine comme pensée autonome. Il y a une
pensée médicale spécifique qui ne saurait se confondre avec la
philosophie.

H. von Staden: Vous avez tous les deux souligné 'importance
capitale de la @uavBpwrie pour I'éthique médicale romaine,
mais on a l'impression que vous n’étes pas d’accord en ce qui
concerne le champ sémantique de g avbpwmie, ainsi qu'en ce
qui concerne la relation — les relations? — entre humanitas et
prhavBpwnia. Pourriez-vous préciser les divergences et les con-
vergences entre vos interprétations de la puiavbpwrio et les raisons
pour les divergences?

Deuxiemement, si les fameuses remarques d’Aulu-Gelle sur
les différences entre humanitas et o avfpwnia sont singulieres,
voire uniques, quelles sont les conséquences méthodologiques,
herméneutiques et conceptuelles de cette singularité pour I'in-
terprétation des occurrences du mot humanitas dans les textes
latins médicaux?

J. Pigeaud: Je ne crois pas qu'il y ait divergence entre I'inter-
prétation de Ph. Mudry et la mienne. Sans doute la phrase
d’Aulu-Gelle est-elle unique. Mais que signifie ce fait? A mon
avis, il témoigne d’une banalisation du sens d’humanitas qui agace
Aulu-Gelle. C’est donc un excellent témoignage. De méme que
'usage (unique chez lui) de guravbowmio par Sextus Empiricus
témoigne d'un lien quasi ‘automatique’ entre @uravbpwmia et
médecine. Le médecin se voit attribuer ‘par nature’ une philan-
thropie. En cela je ne vois absolument pas de différence entre
I'interprétation de Ph. Mudry et la mienne.

H. von Staden: 1 very much welcome the emphasis in both
your papers on what I would call a distinctively Roman voice
in each of the Latin medical texts which you interrogated in



328 DISCUSSION

terms of medical ethics. One unfortunate consequence of Quel-
lenforschung has been that the question of, for example, the
putative Empiricism of Celsus or of Scribonius has tended to
obscure the extent to which the thought, the style, and the
lexical choices of Celsus and Scribonius are unlike those of any
Empiricist. The modern tendency — inspired by ancient doxo-
graphic schematisations — to search for and identify the ad-
herence of each ancient medical author to a medical ‘school’ or
alpeoic or secta, even when an author makes no claim what-
soever of belonging to any ‘school’, has deprived authors like
Celsus and Scribonius of their distinctive individuality, of their
authorial autonomy, and of their ‘Roman-ness’. Celsus repeatedly
stakes out his doctrinal independence from all ‘schools’ (charac-
terising himself, for example, as independently searching out
media quodammodo inter diuersas sententias) and he likewise tries
to find his own, new language (see David Langslow’s analyses)
to represent in Latin the medical traditions which he transmits
— a language that will reflect distinctively Roman moral and
aesthetic sensibilities (as I tried to show in Apud nos foediora
uerba).

Scribonius Largus, 1 believe, has a similarly distinctive, in-
dividual, autonomous Roman voice. Neither Empiricism nor
Stoicism — two largely incompatible traditions — could
adequately explain the distinctively Roman, individual voice of
Scribonius Largus which Philippe Mudry’s paper evoked so
clearly and strongly, even if Scribonius, like numerous authors
with a strong voice, interacts overtly (Hippocrates) and covertly
with precursors’ texts in the course of shaping his own text.

I should like to add a word on the allegedly Stoic back-
ground of certain features in Scribonius Largus’ Preface. There
might be certain resonances with Stoicism in the Preface, but in
a number of respects this text does not reflect Stoic doctrine.
I offer only two examples. Central to the Stoic approach to the
intersection of ethics and medicine is the classification of health
among things that are morally indifferent (the &3idpopa —
a notion that does not appear to have ‘informed’ Scribonius’



LA PREFACE DE SCRIBONIUS LARGUS 329

position). Secondly, Scribonius’ attitude to abortive agents does
not necessarily reflect a Stoic view, at least not if some testimonia
(e.g. SVFII 408; II 759 qutév tpbmov; IT 1013 etc.) concerning
the Stoic distinction between uy?, @loic and &ic represent an
authentically Stoic view. According to these problematic testi-
monia, embryos, like plants, have no soul but are governed by
physis. It is only at parturition, upon its departure from the
womb, that the embryo acquires soul and becomes an ensouled
living creature. The foetus accordingly in crucial respects is not
different from a plant, according to this Stoic doctrine (if it is
authentic). It therefore would seem that the Preface contains at
least as much that is un-Stoic as what is conceivably Stoic.

Ph. Mudry: Je tiens a dire tout d’abord que je partage sans
réserve la position de H. von Staden a propos de la ‘voix’
romaine de Celse et de Scribonius. Les nombreuses — et vaines
— tentatives qui ont été faites pour les rattacher & une école
philosophique ou médicale, tentatives fondées en général sur le
préjugé de la nécessaire absence d’originalité des médecins
romains, ont eu pour seul résultat d’obscurcir et de brouiller la
perception que I'on a de leur ceuvre. J'observe a cet égard que
K. Deichgriber a soigneusement et judicieusement évité dans son
Empirikerschule d’inclure Scribonius parmi les médecins empi-
riques, et cela malgré quelques accents a coloration empirique
de la Préface du traité de Scribonius.

En ce qui concerne le rapprochement que jai fait entre la con-
ception ‘miséricordieuse’ de la médecine dont témoigne Scribo-
nius, une médecine qui doit secourir sans distinction ni diffé-
rence tous ceux qui implorent son secours, quelle que soit leur
condition sociale, et les déclarations de Séneque sur 'égalité
fondamentale de tous les hommes, y compris les esclaves, sous
la diversité de leurs conditions, je voudrais apporter une préci-
sion qui n'est peut-étre pas ressortie suffisamment de mon ex-
posé. J’ai certes évoqué une possible influence du stoicisme sur
cette conception romaine de la philanthropie médicale. Mais je
la comprends comme une influence diffuse, qui a imprégné les



330 DISCUSSION

idées du temps, mais qui ne postule en aucune fagon un lien
formel entre Scribonius ou Celse et le stoicisme. L’aspect moral
des doctrines stoiciennes, sur lequel Rome a mis si fort I'accent,
a manifestement dépassé les frontieres de I'école pour se ré-
pandre dans le public. Il n’y aurait donc rien d’étonnant a ce
z s b 7.4

que les médecins, dont l'art est tourné plus que tout autre vers
autrui, eussent été particulierement réceptifs a ces idées.

A. Garzya: Deux mots sur deux points concernant le couple
misericordia/bumanitas chez Scribonius. Je laisserai de coté le
premier terme, qui est slirement un ajout romain destiné a
‘confluer bientot avec la koine chrétienne. Quant a humanitas
dans le sens que le passage scribonien requiert, le terme a un
précédent grec dans le concept de 'homme qui se trouve, p. ex.,
chez Ménandre, Sent.mon. 852 Qg yaplev €61’ &vhpwmog, &v
&vbpwmog 7, et qui fait son entrée & Rome avec Térence, Haut.
77 homo sum: humani nibil a me alienum puto. Si 'on se deman-
de — et 2 juste titre — par quel biais cette catégorie mentale
grecque a fait son entrée 2 Rome, on peut répondre que ce fut
griace a 'atmosphere culturelle et idéologique de ce que I'on ap-
pelle le ‘Cercle des Scipions’. Le concept d’humanitas mirit natu-
rellement dans I'ceuvre de Cicéron avec ou sans nuances stoicien-
nes. C’est dans ce sillage que le sentiment de Scribonius se place.

Humanitas reprend en partie le concept grec de guhavlpmmio
dans son acception hellénistique. Ensuite, dans le langage médi-
cal, cette terminologie disparait. Le phénomene pourrait 2 mon
avis trouver une explication dans le fait que toute la famille des
mots euhavlpwnia, humanitas; mogbtne mansuetudo etc. se greffe,
au fur et & mesure que 'on avance du principatus vers le domina-
tus, sur la titulature impériale, et acquiert donc une spécialisa-
tion qui a tendance a l'isoler. Par ailleurs, en grec, puxavBpowmin
subira encore plus tard une sorte d’involution et ne signifiera
guere autre chose que 'amabilité dans les relations sociales.

Ph. Mudry: En remerciant A. Garzya de ces utiles informa-
tions, je voudrais mettre en évidence le fait que dans le couple



LA PREFACE DE SCRIBONIUS LARGUS 591

misericordia/humanitas exprimé chez Scribonius et évoqué par
A. Garzya, ces deux termes ne constituent pas une redondance
rhétorique. Autrement dit, leurs significations ne se recouvrent
pas. Misericordia complete la notion d’humanitas et, dépassant
les significations synonymiques ou sémantiquement proches de
mansuetudo, clementia, lenitas ou beneuolentia, acquiert une
valeur nouvelle et originale. Il s'agit d’un sentiment d’humanité
qui ajoute a son sens ordinaire de bienveillante attention portée
a autrui (cf. Cicéron, De officiis) une nuance de compassion
agissante enjoignant de porter remede a ses souffrances. Lal-
liance des deux termes exprime & mon avis un concept nou-
veau, en tout cas en médecine, qui se distingue nettement de la
simple humanitas comme de la philanthropie hippocratique du
traité des Préceptes. J’allais dire que dans ce couple cest miseri-
cordia qui 'emporte. D’ailleurs, pour exprimer cette méme at-
titude du médecin, Celse ne dit-il pas simplement misericordia
et misericors?

Th. Riitten: Thnen beiden ganz herzlichen Dank fiir Thre tiber-
aus interessanten und lehrreichen Vortrige. Meine Frage gilt in
erster Linie dem Beitrag von Philippe Mudry. Threr Auslegung
der Praefatio des Scribonius Largus folgend will es scheinen, als
gehe mit seiner Fidexegese so etwas wie ein Paradigmenwechsel
in der Medizin einher, den Sie — mit allem Vorbehalt gegen-
iiber Polarisierungen — auf die Formel brachten: «Der hippo-
kratische Arzt dient seiner Kunst, der romische dem Patienten.»
Wie dem auch sei, Sie haben sehr iiberzeugend gezeigt, dass
Scribonius Medizinethik nicht nur als einen integralen Bestand-
teil von Medizin, sondern gewissermassen als Grundpfeiler der
gesamten Medizin als Profession erachtet. Diese Ausfiihrungen
haben mir erstmalig das hohe Ansehen erklért, in dem Scribo-
nius bei modernen Medizinethikern steht, die ihn im Hinblick
auf die Geschichte der medizinischen Ethik gelegentlich sogar fiir
wichtiger und wirkungsmichtiger halten als die sogenannte hippo-
kratische Ethik. Was nun die rémische mit der modernen
Situation verbinden kénnte, wire ein Wettbewerb verschiedener



332 DISCUSSION

Disziplinen um die medizinethische Expertise. Glauben Sie, dass
die Eiddeutung von Scribonius vor dem Hintergrund eines
solchen Wettbewerbs, etwa zwischen Arzten und Philosophen, um
die wahre medizinethische Expertise zu sehen ist? Oder anders
gefragt: kann man sagen, dass Scribonius deutlich machen wollte,
dass Medizinethik in erster Linie Sache der Medizin ist?

Ch. Schubert: Ich mochte auf einen Aspekt hinweisen, der den
von Thnen ausgefithrten Zusammenhang von misericordia und
humanitas als spezifisch romisches Phinomen weiterhin bestiti-
gen konnte. Cicero beschreibt in De officiis ein Konzept der
humanitas sehr ausfiihrlich, das im einzelnen mit clementia,
mansuetudo, lenitas und beneuolentia verbunden wird. Dies ist
zwar nicht gleichbedeutend mit misericordia in dem von lhnen
beschriebenen Sinn, kommt dem aber sehr nahe. Im allgemei-
nen werden die Ausfithrungen in De officiis auf stoische Vor-
stellungen zuriickgefiihrt. Allerdings zieht Cicero gerade im 3.
Buch von De officiis zur Erliuterung eine grosse Anzahl von
Beispielen aus dem romischen Alltagsleben und der romischen
Geschichte heran, um zu zeigen, dass dies spezifisch rémische
Tugenden sind, u.a. fiihrt er ein Beispiel an, das auch aus medi-
zinethischer Sicht interessant ist: die Ablehnung des Konsuls
Fabricius, Pyrrhos’” Eliminierung durch Gift zu veranlassen (off
3, 86-88). Deutet dies nicht daraufhin, dass die hinter Auma-
nitas und misericordia stehenden Werte auch einen sehr kon-
kreten ‘Sitz im Leben’ im republikanischen, vorchristlichen Rom
hatten?

Ph. Mudry: Lintention de la Préface de Scribonius est évidente:
affirmer la prééminence de la composante éthique dans la pro-
fessio medici sous la forme de la misericordia. Mais, au-dela de
cette constatation, on peut, et je dirais méme qu'on doit, comme
le font judicieusement Th. Riitten et Ch. Schubert, se poser la
question de l'insertion historique et sociale de cette attitude
nouvelle dont j’ai tenté de montrer qu’elle constitue une rup-
ture idéologique par rapport a la tradition de la philanthropie



LA PREFACE DE SCRIBONIUS LARGUS 333

hippocratique. Le probleme est double. La médecine est-elle
seule a revendiquer I'exercice de la miséricorde comme fonde-
ment de son activité ou d’autres disciplines participent-elles de
cette méme attitude? Cette premiere question en postule une
autre: quelles sont les racines de ce phénomene?

A ma connaissance, la médecine n’a pas, parmi les autres dis-
ciplines, des concurrents dans le domaine de la miséricorde.
Mais je ne vois pas non plus que, comme le suggere Th. Riitten,
la médecine de Scribonius, comme d’ailleurs celle de Celse, con-
sidere la miséricorde comme ‘sa chose’. Vouée par définition a
soulager la souffrance, et modelée de longue date par I'exigence
hippocratique de la philanthropie, la médecine était certaine-
ment plus que toute autre discipline réceptive a I'idéologie de la
miséricorde. Mais pourquoi 2 Rome et au 1¢ siecle ap. J.-C.?
On ne saurait pour I'instant donner a cette question de réponse
assurée. Il nous manque notamment, me semble-t-il, une inves-
tigation lexicologique sur misericordia/misericors, qui nous ren-
seignerait sur les emplois de ces termes et leur implication dans
[histoire des idées et des mentalités & Rome jusqu'a 'époque de
Celse et de Scribonius. Mais il parait vraisemblable que, comme en
toute chose, plusieurs facteurs ont di se conjuguer dans I'émer-
gence d’une conception qui, dans le domaine de la médecine en
tout cas, est nouvelle. J’ai évoqué dans mon exposé I'influence
possible, encore que diffuse, de la morale stoicienne. J’ai égale-
ment fait allusion 2 la notion propre & Rome du medicus ami-
cus, qui réclame un lien affectif entre le médecin et son malade.
Et je me demande maintenant, a simple titre d’hypothese, si
Pemprise croissante des religions orientales sur les esprits, avec
leur message de salut et de fraternité, n’a pas également joué un
role important. Mais, comme vous le voyez, ce sont des ques-
tions et non des réponses.

V. Nutton: 1 should like to offer one small observation before
asking one broader question. When Celsus talks of alterius, he
is thinking of a very precise situation, as you rightly say, but of
something more than just ‘I'autre’. Pictures of ancient surgery



334 DISCUSSION

in codices of Apollonius and of medieval surgery, as well as
Galen’s advice, indicate the presence of many others in the
operating room — slaves, assistants, even friends and others
interested. By contrast, alter focusses directly on the relations
between two persons, one might almost say two human beings,
at the most critical of all moments, surgical intervention, when
life and death hang in the balance. In my view, the choice
of alterius deliberately emphasises this intensely personal con-
frontation between two people, each of whom, in a way, depends
on what the other will do: the patient may die, the surgeon
lose a reputation.

Secondly, I agree with you about the singularity of Scribonius’
conception of the professio medici. More than you, perhaps,
I would emphasise the (Roman?) military component in this.
Not only have we the doctor as militaris (with allusion also to
the story of the rejection of the doctor Nicias™ offer to poison
King Pyrrhus), but the doctor’s oath, like that of the soldier, takes
place at the very beginning of a career, and from it all things
flow. Medicine, like the army, has the oath as the fundamenta
disciplinae, another military word; and, of course, Scribonius
cannot have been long returned from his service in Britain. In
such a context, I would like to have your view on the translation
and meaning of professio here. There are military parallels, I think,
as well as the legal decision from Egypt, POxy. 40, in which a
doctor, despite being despised by his patients, can regain his
tax-immunity simply by a formal attestation that he is a doctor.

Ph. Mudry: L'observation de V. Nutton a propos de mon
interprétation du terme alter rejoint les remarques de H. Flashar
et de J. Jouanna. Mais elle propose en outre une explication
particulierement intéressante de cet emploi de alter. Sans écarter
du tout les arguments avancés par V. Nutton, bien au contraire,
je dirai pourtant a 'appui de mon interprétation ‘affective’ que
ce terme apparait dans un contexte gouverné par le qualificatif
misericors qui est situé en téte de la phrase et qui, 4 mon sens,
en donne le ton. Il s'agit pour le médecin de savoir maitriser



LA PREFACE DE SCRIBONIUS LARGUS 335

son sentiment de compassion face aux cris de I'opéré qui repré-
sente 'objet de sa compassion, autre’.

En ce qui concerne le deuxi¢me point soulevé par V. Nutton,
j’ai fait remarquer dans mon exposé, mais sans pousser plus loin
ma réflexion, que Scribonius remplace la formule générale de 'in-
terdiction hippocratique faite au médecin de donner un poison
(«je ne donnerai a personne»..., oddevi) par la désignation
d’une catégorie précise de personnes, les ennemis (bostibus). En
supposant que Scribonius ait voulu ici en quelque sorte drama-
tiser la formulation hippocratique, on se serait attendu 2 trouver
le terme nimicus: «Méme a mon ennemi personnel je ne don-
nerai pas un poison». Avec le terme hostis la rétérence est expli-
cite et voulue a un contexte militaire. Dans la méme phrase,
V. Nutton releve le terme militans qui prolonge et appuie cette
référence. J'ajouterai encore a cela que le terme sacramentum
qui, toujours dans cette méme phrase, désigne le Serment (alors
que quelques lignes plus bas c’est fusiurandum qui apparait), est
lui aussi un terme 4 connotation militaire marquée: il désigne
régulierement le serment de fidélité que le soldat préte a son
chef. Ualternance sacramentum-iusiurandum est certainement
une wvariatio rhétorique. Mais elle est aussi davantage qu'un
simple artifice synonymique. Il est significatif que ce terme soit
employé précisément dans cette phrase a coloration militaire.
Faut-il donc y voir le signe d’'une composante militaire dans la
conception scribonienne de la professio medici comme le sug-
gere V. Nutton? Scribonius veut-il faire voir, par exemple, une
analogie entre les deux professions fondées sur un serment de
fidélité a un chef pour 'une, a des regles morales pour I'autre?
Cela n'est certes pas exclu et, comme le laisse entendre V. Nut-
ton, la campagne militaire en Bretagne, a laquelle Scribonius a
pris part en tant que médecin, n'est peut-ére pas étrangere
cette analogie. Mais personnellement je proposerais une inter-
prétation différente et plus littéraire. Comme lavait déja signalé
K. Deichgriber et comme I'a redit V. Nutton, Scribonius fait
référence ici a I'épisode fameux dans lhistoire de Rome du refus
opposé par le Sénat i l'offre d’'un transfuge proposant de se



336 DISCUSSION

débarrasser du roi Pyrrhus par le poison (cf. p.ex. Cic. off 3,
86). Cette référence n'est pas exprimée formellement: elle est
indiquée de fagon allusive par le truchement du vocabulaire
militaire que Scribonius met en ceuvre. La célébrité de I'événe-
ment et les résonances qu'il devait éveiller dans la conscience de
Rome donnent & coup siir 4 I'ancienne interdiction hippocra-
tique, en méme temps qu'une valeur paradigmatique nationale,
une force expressive nouvelle.



	Éthique et médecine à Rome : la Préface de Scribonius Largus ou l'affirmation d'une singularité

