Zeitschrift: Entretiens sur I'Antiquité classique
Herausgeber: Fondation Hardt pour I'étude de I'Antiquité classique
Band: 43 (1997)

Artikel: Ethik und Medizin - moderne Probleme und alte Wurzeln
Autor: Flashar, Hellmut
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-660711

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-660711
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

HELLMUT FLASHAR

ETHIK UND MEDIZIN —
MODERNE PROBLEME UND ALTE WURZELN

Fragen von ethischer Relevanz hat es in der Medizin immer
gegeben, seitdem diese sich als Wissenschaft versteht und in
Schriften, die das Forum der Offentlichkeit erreichen, iiber ihr
Tun Rechenschaft ablegt. Dabei ist drztliche Ethik nicht Ethik
schlechthin, denn sie fragt nicht nach dem Menschen iiber-
haupt, sondern nach den Normen des Handelns in extremen
Situationen.

Immerhin ragen diese Fragen in das Gebiet der allgemeinen
Ethik hinein; sie sind zudem zuerst im Bereich der Medizin
selbst gestellt worden, noch bevor es iiberhaupt eine philoso-
phisch ausgebildete Ethik gab. Es kann ja kein Zweifel sein,
daf aus der Medizin selbst erwachsene Uberlegungen nach dem
Verhalten des Arztes in durch Schmerz, Leiden, Krankheit und
Tod bestimmten Situationen eine ethische Dimension haben,
auch wenn gerade diese Fragen nicht im Mittelpunkt der philo-
sophischen Ethik der Griechen stehen, deren Objekt primir der
gesunde Mensch ist.

Diese Verhiltnisse haben sich in der Neuzeit insofern verscho-
ben, als die Frage nach der ethischen Grundlage der Medizin
vielfach die Form eines Riickgriffs auf die griechische, vornehm-
lich hippokratische Medizin angenommen hat. Das beginnt bereits
mit Galen und der romischen Medizin und setzt sich bis in die
Gegenwart fort mit einer zunehmenden Verengung der Perspek-
tive vor allem auf den hippokratischen Eid, der insbesondere in



2 HELLMUT FLASHAR

Phasen einer gesellschaftlichen und politischen Krise als Hilfe
zur Uberwindung von ethischen Defiziten herhalten muf8. Das
signifikanteste Beispiel ist die von der Weltirzteorganisation
1948 verabschiedete Formule de Genéve, die in dem Versuch
der Akrtualisierung des hippokratischen Eides die antiken Gotter
durch den Begriff humanité ersetzt, in der lapidaren, den
griechischen Text abindernden Formulierung: “mes collegues
seront mes freres” aber wohl kaum die modernen Verhiltnisse
faktisch trifft. Daf} eine deutsche Ubersetzung der Genfer Fas-
sung der Priambel der Berufsordnung fiir die deutschen Arzte
vorangestellt wiirde, war die Bedingung fiir die Aufnahme der
deutschen Arzte in den Weltirztebund'. Damit riickte der hippo-
kratische Eid selber erneut in den Vordergrund des Interesses
auch der Arzte, die ihn in Verstehen und Miflverstehen
gebraucht und miflbraucht haben, auch als Standesdokument,
zur Legitimation des Arztestandes in seiner Abgrenzung nach
aulen?. Besonders Arztekongresse schmiickten sich mit diesem
anscheinend sakrosankten Dokument, das im Auftrag von Arzte-
organisationen sogar zweimal vertont wurde, so als Auftrags-
komposition des 15. Weltkongresses der Internationalen Ge-
sellschaft fiir Herzchirurgie 1981 durch Jannis Xenakis und auf
Anregung des Deutschen Arzteblattes durch Mauricio Kagel,
uraufgefiihrt am 13.5.1984 in Bremen. Xenakis hat in seinem
7-miniitigen Stiick fiir 4-stimmigen Chor a capella nur einen
ganz kurzen Extrakt aus dem Eid vertont, nimlich nur die
Worte: Suvopr Andélwve intedy ...E6pxov T6ve ... én’ doelein
XOUVOVTOV KT SOVAULLY Xl XELGLY EUNY ... 0VE QapUaxoy 008
attnlels Oavdoupov. Dann folgen lautmalerische Vokale, die
in den mehrfach wiederholten Ausruf: ‘Irmoxpdatyne miinden.

! Vgl. K.H. LeveN, “Hippokrates im 20. Jahrhundert: Arztliches Selbstbild,
Idealbild und Zerrbild”, in Freiburger Forschungen zur Medizingeschichte N.F. 16
(1994), 39-96, hier: 90.

2 Ausfiihrlich belegt bei K.H. LEVEN (Anm. 1), der gerade auch die vielen
Mif3verstindnisse seitens der Mediziner behandelt. Zur Rezeption des Eides vgl.
jetzt besonders die (im Druck befindliche) Habilitationsschrift von Th. RUTTEN,
Geschichten vom hippokratischen Eid. Vgl. auch den Ausstellungskatalog von
Th. RUTTEN, Hippokrates im Gesprich (Miinster 1993).



MODERNE PROBLEME UND ALTE WURZELN 3

Die Urauffithrung im Herodes-Attikus-Theater vor den versam-
melten Herzchirurgen mufl einen groflen Eindruck gemacht
haben. Der Partitur vorangestellt ist die Notiz: “Serment —
6pxog — se révele a 'audition comme une page d’une grande
beauté, bréve, sobre, forte, d'une expression puissante et directe”.
Die Komposition von Mauricio Kagel indessen diirfte kaum
die Wiinsche der Arzte erfiillt haben. Es ist ein Klavierstiick fiir
drei Hinde ohne Text, reine Programmusik. Werner Kliippelholz
hat in einem erliuternden Text im Deutschen Arzteblatt allen
Ernstes in der fehlenden 4. Hand “eine Ahnung chirurgischen
Miflgeschicks™ fiir moglich gehalten, eigentlich alles andere als
eine Empfehlung der sich auf den Eid berufenden Arzte.

Erst seit wenigen Jahren hat sich allgemein und nun auch in
der Arzteschaft die Erkenntnis durchgesetzt, daf$ ein Rekurs auf
den hippokratischen Eid nicht ausreicht, um der modernen Me-
dizin mit ihren ganz neuen Problemen ein ethisches Fundament
zu geben. Gewif§ darf man den Eid unter Hinweis auf bis heute
kontroverse Fragen (Funktion, Datierung)* nicht als angeblich
isoliertes Dokument beiseite schieben’, doch war lange Zeit die

3 Deutsches Arzteblatt 81 (1984), Ausgabe B 1469-1473.

% Die unendliche Literatur zum FEid kann hier nicht ausgebreitet werden.
Umfassend und in der sprachlichen Analyse im wesentlichen iiberzeugend:
Ch. LICHTENTHAELER, Der Eid des Hippokrates, Ursprung und Bedeutung (Kéln
1984). Die offenen Fragen, soweit sie den Eid im ganzen (nicht Einzelheiten)
betreffen, sind die folgenden: Ist der Eid ein archaisches oder archaisierendes
Dokument? Ist der Eid die ethische Grundlage des hippokratischen Arztes oder
ein nach lingerer rztlicher Erfahrung formulierter Verhaltenskodex? Je nachdem
schwanken die Datierungen von ca. 420 bis in die 2. Hilfte des 4. Jahrhunderts.
Inhaltliche Beziige (mit Konsequenzen fiir die Datierung) zu Aristoteles will
Ch. SCHUBERT-TRIEBEL, “Bemerkungen zum Hippokratischen Eid”, in Medizin-
historisches Journal 3 (1985), 253-260 erkennen. Die Auffassung von L. EDELSTEIN,
The Hippocratic Oath, in Bull. Hist. Med., Suppl. 1 (Baltimore 1943) (deutsche
Ubersetzung mit forschungsgeschichtlichem Nachwort von H. DILLER 1969), der
Eid sei ein esoterisches Dokument pythagoreischer Arzte, wird in der Philologie
kaum noch vertreten, spielt aber merkwiirdigerweise in der gegenwirtigen medi-
zinethischen Diskussion eine Rolle in dem Bemiihen, den Eid von Hippokrates
zu trennen und damit seine Verbindlichkeit zu unterlaufen.

> Durch den Papyrusfund von 1966 (POxy. 2547) ist evident, dafl der Eid,
der im Corpus Hippocraticum als Dokument (nicht in der inhaltlichen Aussage)
isoliert zu stehen scheint, tatsichlich im Gebrauch war, vgl. V. NUTTON,



4 HELLMUT FLASHAR

blofle Berufung auf diesen Text eher Zeichen einer mangelnden
Auseinandersetzung zwischen Medizin einerseits und einer Ethik
andererseits, die in verbindlicher Form iiberhaupt zu fehlen
scheint. Neuerdings aber gibt es geradezu eine Flut von nicht
mehr iiberblickbarer Literatur zu dem ganzen Komplex; es
werden staatliche Ethikkommissionen (in Deutschland bei der
Bundesirztekammer) und Ethiklehrstiihle an den medizinischen
Fakultiten eingerichtet. An der Diskussion sind nicht nur
Mediziner beteiligt®, sondern auch Theologen und Philosophen’,
weniger Medizinhistoriker und kaum Philologen.

Man sollte erwarten, daf reziprok zu diesen Aktivititen die
ethische Dimension auch der antiken Medizin neu untersucht
wiirde. Das ist jedoch nur in sehr geringem Mafle der Fall; die
letzten Hippokrates- und Galenkongresse haben das Thema eher
gemieden. Die Binde mit dem verheissungsvollen Titel: Ancient
medicine in its socio-cultural context (2 Bde. 1995) und Hippo-
kratische Medizin und griechische Philosophie (1996) behandeln
die Thematik jedenfalls nicht.

Nun wire es ein rein antiquarisches Unternehmen, wollte man

sich heute dem Komplex: Ethik und Medizin in der Antike

“Beyond the Hippocratic Oath”, in A. WEAR/J. GEYER-KORDESCH/R. FRENCH
(Hg.), Doctors and Ethics: The earliest historical setting of professional ethics
(Amsterdam 1993). Vgl. auch H. vON STADEN, in diesem Band S. 157ff.

6 Aus der umfangreichen Literatur von medizinischer Seite sei herausgriffen:
H. SCHIPPERGES, Der Arzt von morgen (Berlin 1982); Hans SCHAFER, Medizinische
Ethik (Heidelberg 1983); EJ. ILLHARDT, Medizinische Ethik. Ein Arbeitsbuch
(Berlin/Heidelberg 1984); E. LUTHER (Hg.), Ethik in der Medizin (Berlin 1986)
(marxistische Betrachtungsweise); U. SCHLAUDROFF (Hg.), Ethik in der Medizin
(Berlin/Heidelberg 1987); O. MARQUARDT/E. SEIDLER (Hg.), Ethische Probleme
des drztlichen Alltags, Ethik der Wissenschaften 7 (1988); O. MARQUARDT/
E. SEIDLER/H. STAUDINGER (Hg.), Medizinische Ethik und soziale Verantwortung,
Ethik der Wissenschaften 8 (1989); J.P. BECKMANN (Hg.), Fragen und Probleme
einer medizinischen Ethik (Berlin 1969); H.M. Sass (Hg.), Medizinische Ethik
(Stuttgart 1989). Seit 1989 gibt es eine Zeitschrift: Ethik in der Medizin.

7 Claude BRUAIRE, Medizin und Ethik (Diisseldorf 1982) (9: “die traditionelle
Deontologie ist machtlos”); D. ROSSLER, “Abschied vom hippokratischen Eid?”,
in Zeitschr. [ Theologie und Kirche 82 (1985), 252-259; O. HOFFE, “Fragmente
eines drztlichen Ethos”, in Newe Ziircher Zeitung, 7.10.1996; Dorothee BECKMANN,
Hippokratisches Ethos und drztliche Verantwortung (Frankfurt 1995). Vgl. ferner
die in Anm. 8, 9, 14 und 15 genannten Arbeiten.



MODERNE PROBLEME UND ALTE WURZELN 5

nihern, ohne die Diskussionen unserer Zeit iiberhaupt zur
Kenntnis zu nehmen. Auf der anderen Seite ist durchaus frag-
lich, ob fiir die ganz neuartigen Entscheidungsaufgaben der
heutigen Medizin die traditionelle Ethik ausreicht®. Aber es ist
schon viel gewonnen, wenn die Grundpositionen nebeneinander
oder einander gegeniiber gestellt werden. Erst dann kénnen Ver-
bindungslinien aufgezeigt werden; eine bloSe Ubereinstimmung
in Worten besagt noch nicht viel. Wohl aber kann die gegen-
wirtige Diskussion ein neues Erkenntnisinteresse wecken, das
dann auch zu einem besseren Verstindnis der antiken Texte
fithren mag.

Die Aufzihlung der Phinomene, mit denen es die Medizin
heute zu tun hat, wie: Intensivmedizin, kiinstliche Verlingerung
des Lebens, Genmanipulationen, Organentnahme und -ver-
pflanzung, Umgang mit Impfstoffen, kosmetische Operationen
usw. fithrt zur Bezeichnung der gegenwirtigen Situation allein
noch nicht weiter, wenn man nicht die hinter den Symptomen
liegenden Kategorien herausarbeitet. Die in dieser Hinsicht
m. E. bei weitem tiefdringendste Analyse zumindest im deutschen
Sprachbereich ist diejenige von Wolfgang Wieland, der als
Professor der Philosophie in Heidelberg noch zusitzlich Medizin
studiert hat’. Ich folge weitgehend seiner Darstellung, die mir
allerdings erginzungsbediirftig erscheint. Auch fiige ich jeweils
eigene Uberlegungen hinzu, die vor allem in dem Vergleich mit
den antiken Verhiltnissen bestehen.

8 G. PATZIG hat in mehreren, unter dem Titel: Grundlagen der Ethik zusam-
mengefaflten Beitrigen (Gesammelte Schrifien 11, Gottingen 1993) ethische Uber-
legungen zur gegenwirtigen Situation der Medizin ohne jeden Rekurs auf die
antike Ethik oder Medizin angestellt. O. HOFFE (vgl. Anm. 7) glaubt hingegen,
daf fir die neuartigen Entscheidungssituationen in der Medizin keine neue
Ethik, sondern der Rekurs auf die aristotelischen Tugenden Besonnenheit, Ge-
rechtigkeit, Klugheit und (von H. hinzugefiigt) Gelassenheit nétig sei. Das bleibt
jedoch sehr im allgemeinen. In keinem der Beitrige des von J.P. BECKMANN
(Anm. 6) herausgegebenen Sammelbandes wird Hippokrates auch nur erwihnt.

9 W. WIELAND, Strukturwandel der Medizin und irztliche Ethik, Abh. Ak.
Wiss. Heidelberg 1985. Wieland hatte schon vorher ein Buch iiber Diagnose
verdffentlicht (Berlin 1975).



6 HELLMUT FLASHAR

Wieland sieht die Entwicklungstendenzen der gegenwirtigen
im Unterschied zur traditionellen und damit auch antiken Medizin
vor allem in drei Faktoren: der Anomymisierung, der Juridifizie-
rung und der Probabilisierung der Medizin.

1) Zur Anonymisierung: Das Leitbild der traditionellen Medi-
zin ist gepriagt durch die Dyade: Arzt-Patient in einer abge-
schirmten, durch die Schweigepflicht sanktionierten Zweierbe-
ziehung, fast wie in der antiken Freundschaftsethik, allerdings
mit einer Asymmetrie der Beziehung, in der dem Arzt die nicht
teilbare und nicht delegierbare Verantwortung auferlegt ist. Das
Idealbild ist der — retrospektiv mit nostalgischen Ziigen ausge-
stattete — Hausarzt, der zwar immer auch (wie in der Antike)!°
zum Patienten in einer Geschiftsbeziehung stand, die aber ver-
schleiert und fiktiv abgekoppelt werden konnte. An die Stelle
des Hausarztes ist jetzt die Klinik getreten, und zwar die Grof3-
klinik mit einer ganz eigenen Prigekraft auf die mentale Be-
findlichkeit von Arzt und Patient. Hier ist der Ort der Intensiv-
medizin, hier wird die immer weiter fortschreitende Spezialisierung
besonders sichtbar, hier wird die Vorstellung von der Einheit
arztlicher Kompetenz zuriickgedringt in die Anonymisierung,
in der der Arzt zum Bioingenieur zu werden droht. Aber selbst
dort, wo es den ‘Hausarzt’ noch gibt, ist er einbezogen in ganz
neue Zusammenhinge, z. B. in Verteilungskampfe um idrztliche
Versorgung (Gesundheitsreform), in einen verstirkten dkono-
mischen Druck zum Gebrauch technischer Hilfsmittel.

Ich schliele hier folgende Uberlegungen an:

Es kann kein Zweifel sein, dafl die Situation von Arzt und
Patient sich grundlegend indert, wenn diese in anonyme In-
stitutionen eingefiigt werden. Aber abgesehen davon, daff es
neuerdings auch Bemiihungen um Korrektive der Anonymitit
in der Medizin selber gibt, so ist doch die einsame Zweierbe-
zichung: Hausarzt-Patient (zu der immer als dritte Instanz die

10 Vgl. C.W. MULLER, Medizin, Effizienz und Okonomie im griechischen Denken
der klassischen Zeit, Sitzungsber. Sichs. Akad. der Wiss. zu Leipzig, Phil.-hist. K.
133, 5, 1994.



MODERNE PROBLEME UND ALTE WURZELN Z

Offentlichkeit hinzuzudenken ist) eher ein Signum des 19.
Jahrhunderts als der Antike. Unter den mannigfachen Erschei-
nungsformen des antiken Arztes dominiert der Typ des Wan-
derarztes, der den ihm vorher unbekannten Patienten aufsucht
und bis zur Heilung oder bis zum Tod betreut in einer in der
Regel sehr kurzen Zeitspanne, wie die Krankengeschichten in
den hippokratischen Epidemien zeigen. Dennoch bleibt es eine
personale Relation von erheblichem ethischem Gewicht.

2) Die Juridifizierung der Medizin als eine moderne Errun-
genschaft betrifft das Medizinrecht mit vielen Aspekten wie der
Verpflichtung zur Patientenaufklirung, der juristischen Ab-
sicherung medizinischer Maflnahmen im voraus und — in Per-
version vertretbarer Juridifizierung — die besonders in den
USA ausgebildete Defensivmedizin, gekennzeichnet durch eine
Restriktion #rztlicher Aktivitdt auf das Gerichtsfeste und das
Bestreben des Patienten, bei dem kleinsten Anzeichen eines
‘Kunstfehlers’ den Arzt juristisch zu belangen. Dafl das Wesen
drztlicher Tidtigkeit und damit das Verhiltnis: Arzt — Patient
dadurch nachhaltig beeinflufit wird, liegt auf der Hand.

Ich bemerke dazu:

Immerhin bieten die antiken Verhiltnisse hier eine gewisse
Analogie, insofern als unter allerdings ginzlich anderen anthro-
pologischen Gegebenheiten die Rechtssphire in einem erstaun-
lichen Ausmafl gerade auch in die ethisch relevanten Aussagen
des Corpus Hippocraticum eindringt. Es hingt dies mit dem un-
geheuren Legitimationsdruck zusammen, dem der antike Arzt
angesichts des Fehlens einer objektiv kontrollierbaren Approba-
tion und einer (jedenfalls in der ersten Zeit) noch nicht unbe-
strittenen und gefestigten medizinischen téyvy in ihrer Sonder-
stellung im Kreise der anderen téyvaw ausgesetzt ist'!. Schon

1 Die Sonderstellung der iatpuh téyvn besteht vor allem darin, dafl sie
namentlich von Platon und Aristoteles als methodisches Analogon fiir das Funk-
tionieren von praktischer Philosophie in Anspruch genommen worden ist, vgl.
W. JAEGER, Paideia 11 (Berlin 1944), 11-59: “Die griechische Medizin als Paideia”;
E. WEHRLI, “Ethik und Medizin. Zur Vorgeschichte der aristotelischen Meson-
lehre”, in MH 8 (1951), 36-62. Die Modellfunktion der Medizin fiir die



8 HELLMUT FLASHAR

die gegeniiber unserer Gegenwart ungleich hohere Rate des
letalen Ausgangs drztlicher Bemiihungen und damit eines schein-
baren Versagens der téyvy muflte zu dem Bemiihen der Ab-
sicherung des Arztes fithren. So ist im Ejd diese quasi-juristische
Komponente uniiberhérbar; sie bestimmt nachhaltig die Schrift
de arte und spielt auch in die komplizierte Thematik der Un-
terlassung irztlicher Hilfeleistung hinein'?. Sie betrifft ferner
die Treffsicherheit der Prognose, insofern der richtig prognosti-
zierte Tod den Arzt von Schuld entlastet (dvaitiog &v eiy,
Progn. 1), und sie macht sich vor allem in den zahlreichen Zeug-
nissen der Abgrenzung des Arztes von Scharlatanen bemerkbar,
die sich iiberall im Corpus Hippocraticum finden'®. Nahezu alle
ethischen Aussagen des Corpus Hippocraticum lassen auch den
Aspekt der Absicherung des Arztes erkennen.

Mit dem dritten Charakteristikum moderner Medizin, der
Probabilisierung, ist die Einfiihrung quantitativer probabilisie-
render Denkweisen und Methoden gemeint. Arztliche Entschei-
dungen werden aufgrund einer statistisch entwickelten Erfolgs-
quote getroffen. Beim klinisch kontrollierten Versuch liflt sich
in einer Wahrscheinlichkeitsskala das Letalrisiko abschitzen.
Das ist in diesen Dimensionen sicher eine neue Entwicklung; sie
hat aber ein gewisses Korrelat in dem hippokratischen Prognose-
begriff, der ja seinerseits aufgrund von empirisch ermittelten
Vorinformationen Risiken und Wahrscheinlichkeiten abschitzt.

Ich fiige (iiber die drei von Wieland benannten Aspekte mo-
derner Medizin hinaus) noch zwei weitere hinzu. Der erste be-
trifft die vor allem von Hans Jonas durch sein Werk: Das Prinzip

Philosophie untersucht auch P. CORDES, fatros. Das Bild des Arztes in der griechi-
schen Literatur von Homer bis Aristoteles, Palingenesia 39 (Stuttgart 1994), hier
138ff. Paradoxerweise ist aber gerade die drztliche téyvy hinsichtlich ihres Erfol-
ges am unsichersten. “Der Arzt als ein Baumeister, dessen Haus stindig vom
Einsturz bedroht ist!” (C.W. MULLER[Anm. 10], 12).

12 Vgl. dazu Renate WITTERN, “Die Unterlassung irztlicher Hilfeleistung in
der griechischen Medizin der klassischen Zeit”, in Miinch. Med. Wochenschrift 121
(1979), 731-734; H. VON STADEN, “Incurability and Hopelessness: The Hip-
pocratic Corpus”, in P. POTTER/G. MALONEY/]. DESAUTELS (Hg.), La maladie et
les maladies dans la Collection hippocratique (Paris 1990), 75-112.

1 Vgl. dazu das Kap. “Der schlechte Arzt” bei . CORDES (Anm. 11), 86ff.



MODERNE PROBLEME UND ALTE WURZELN 9

Verantwortung't und erginzende Studien einer breiten Offent-
lichkeit gegeniiber ins Bewuftsein gehobene Frage nach den
ethischen Normen fiir die Grenze medizinischen Handelns!°.
Soll man alles machen, was man kann?

Diese Frage von allerhéchstem ethischem Gewicht wird be-
kanntlich gegenwirtig lebhaft diskutiert. Als allgemeine Frage
wurzelt sie im frithgriechischen Maflgedanken, dessen An-
wendung auf den Bereich menschlicher Verantwortung in
der Medizin zwei vorhippokratische Zeugnisse (kaum aber
das medizinische Schrifttum der Antike selbst) widerspiegeln.
Beide Zeugnisse betreffen das Hinausschieben des Todes durch
medizinisches Kénnen. In der ca. 474 v. Chr. entstandenen
3. Pythie Pindars an den kranken Hieron von Syrakus findet sich
zunichst eine mythisch verankerte (Apoll, Cheiron, Asklepios),
erstaunliche Systematik von Krankheiten (innere Leiden, Ver-
wundungen, durch Hitze oder Kilte bedingte Leiden) und
Therapiemethoden (psychische Behandlung, Diitetik, Wundbe-
handlung, Chirurgie), der dann der Gedanke einer Begrenzung
drztlicher Kunst durch gottliches Einwirken folgt (Pyzh. 3,45-60).
Zeus bestraft Arzt und Patienten mit dem Tode; den Patienten,
weil er durch Bestechung den Arzt (es ist hier der durchaus
kritisch gesehene Asklepios selber) zum Uberschreiten der Grenze
medizinischer Verantwortung verleitet hat, und den Arzt, weil
er dieser Verlockung aus Gewinnsucht nachgegeben hat (was
offenbar moglich gewesen wire)'®.

Etwa 25 Jahre spiter, aber noch vor den ersten hippokratischen
Schriften, findet sich in dem beriihmten Chorlied der Antigone
von der Grofle und Unheimlichkeit des Menschen (332-375)
der Gedanke, daff die Medizin in der Besiegung scheinbar aus-
wegloser Krankheiten iiber alle Erwartung hinaus (rep erid’) die
Grenze des Todes zwar nicht iiberwunden, aber immer weiter

4 H. JoNAS, Das Prinzip Verantwortung (Frankfurt 1979). Das Buch von
Jonas markiert — jedenfalls im deutschsprachigen Bereich — den Beginn der
intensiven Diskussion iiber die Thematik: Ethik und Medizin.

15 H. JoNas, Technik, Medizin und Ethik (Frankfurt 1985).

16 Vgl. P. CORDES (Anm. 11), 26f.



10 HELLMUT FLASHAR

hinausgeschoben hat. Dahinter steht das Bild des Arztes als
eines Hoftnungstrigers, wie ihn mit dem Anspruch auf Allge-
meingiiltigkeit vor allem Ernst Bloch in seinem Werk Das Prin-
zip Hoffnung stilisiert hat'/, wozu dann Das Prinzip Verantwor-
tung von Hans Jonas den Gegenentwurf bildet.

Das sophokleische Chorlied kennt die eigentliche Problematik
der durch medizinische Erfolge erzielten Lebensverlingerung
noch nicht; es ordnet den Gedanken in ein Fortschrittsdenken
und eine gemeinschaftsbezogene Verantwortung aller menschlicher
Errungenschaften ein'®. Dabei erscheint hier der Arzt nicht mehr
in der Singularbeziehung zum Patienten, sondern eingebunden in
die Gesellschaft. Dafl der Arzt in einer Gesamtverantwortung
fiir die Polis steht, ist ein Gedanke, der in den medizinischen
Schriften selbst nicht thematisiert wird, sondern allenfalls in
den idealtypischen Konstruktionen bei Platon und Aristoteles,
die unter ganz bestimmten Primissen stehen'?.

Als Beauftragter der Gesellschaft erscheint der Arzt unter
den Gegebenheiten der modernen Medizin in seiner Verant-
wortung fiir die 6ffentliche Hygiene, fiir die Seuchenverhii-
tung, Schutzimpfung, Vorsorgereihenuntersuchungen usw. und
damit zwar fiir das Ziel einer allgemeinen Gesundheit, aber
doch mit Konsequenzen, die die Kompetenz des einzelnen Arztes
und sein Verhiltnis zum Patienten iiberschreiten. Gerade dies
aber fiihrt zu ethischen Zielkonflikten, weil die Erfolge der
Medizin in der maximalen Lebensverlingerung und dem dadurch
bewirkten Todesaufschub zu neuen Problemen wie der Uberbe-
volkerung und der Verschiebung der Alterspyramide fiihren,
die nicht mehr Spezialsache des Arztes und einer inzwischen
differenziert entwickelten Gerontologie sind. Dies alles ist weit
entfernt von den antiken Verhiltnissen.

17 E. BLOCH, Das Prinzip Hoffnung (Frankfurt 1959), II 526-546 (“Kampf
um Gesundheit, die drztlichen Utopien”).

18 Dies betont H. JONAS (Anm. 14) in einer meist iibersechenen Interpretation
des Chorliedes (Das Prinzip Verantwortung, 17-29), ohne indes auf den Passus iiber

die Medizin einzugehen.
¥ Vgl. dazu P. CORDES (Anm. 11), 138-184.



MODERNE PROBLEME UND ALTE WURZELN 11

Damit hingt ein letzter Aspekt der modernen Medizin zu-
sammen, der den Komplex: Ethik und Medizin betrifft. Es ist
dies die erst neuerdings dringliche Frage nach der Finanzierbar-
keit einer medizinischen Allgemeinversorgung angesichts der
neuen technischen Méglichkeiten. Die sich daraus ergebenden
Zielkonflikte sind evident: Geht der Aufwand bei einer kom-
plizierten Operation eines alten Patienten zu weit? Kann es
eine Altersbegrenzung geben? Sollen die enorm gestiegenen
Kosten fiir die offentliche Gesundheitsfiirsorge mehrheitlich
ilterer Menschen in einem Mif3verhiltnis zu den Ausgaben fiir
das Bildungswesen und damit fiir vorwiegend jiingere Menschen
zur Verfligung stehen®%? Es ist klar, daf$ es hierzu kein Analogon
in antiker Ethik und Medizin gibt.

Es ist zunichst eine offene Frage, ob der Rekurs auf die antike
Medizin und die in ihrem Schrifttum enthaltenen ethischen
Aussagen zur Bewiltigung oder auch nur geistigen Durchdrin-
gung der hier in fiinf Aspekten zusammengefalten Situation
der modernen Medizin beitragen kann.

Vielmehr ist es notig, die antiken Verhiltnisse im Problem-
horizont von Ethik und Medizin gerade in ihrer Differenz zu den
modernen Gegebenheiten herauszuarbeiten. Denn die ethischen
Normen, die gewohnheitsmifligen Mentalititen und die anthro-
pologischen Gegebenheiten waren zumindest teilweise ganz an-
dere.

Wihrend die gegenwirtigen Reflexionen auf das Verhiltnis
von Arzt und Patient heute in das Zentrum allgemeinder ethi-
scher Uberlegungen stoflen, ist das gleiche Verhiltnis (also das
Verhiltnis: Arzt — Patient) im Horizont der antiken Ethik
eher eine Ausnahmeerscheinung. Versteht man die Ethik des
Aristoteles als ein systematisch geformtes Sammelbecken grie-
chischer Traditionen und somit als eine Art gemeingriechischer
Ethik, so ist die erste Feststellung die, daf8 die griechische Ethik
sich an den gesunden Polisbiirger wendet. Sie ist keine Ethik

20 Dies sind die Uberlegungen vor allem von H. JoNAS (Anm. 15).



12 HELLMUT FLASHAR

fiir Schwache, ihr Objekt ist nicht der kranke Mensch. Sie ist
auf die aktive Entfaltung der dpetai mit dem Ziel der Eudae-
monie in Selbstverwirklichung gerichtet. Die als Mafl und
Mitte definierte Gesundheit ist dazu die zur “4dufleren Ausstat-
tung” (8xtdg yopnyin) gehorige dpety des Korpers (Rber. 1, 5,
1361 b 3), die die Grundlage fiir die dpet# der Seele, dem
eigentlichen Ziel der Ethik, darstellt. Der Gedanke, dafy die
apetn der Seele sich auch in der Zuwendung dem Kranken
gegeniiber bewihrt, ist der philosophischen Ethik der Griechen
fremd. Wohl kennt die antike Ethik die Interaktion von zwei
Partnern; die aristotelische ofroc-Konzeption beruht darauf.
Die hippokratische Arzt-Patient-Beziehung ist aber asymme-
trisch, insofern das Handeln des Arztes Antwort auf den Hilfe-
suchenden ist, der sich dann den Anordnungen des Arztes
unterzuordnen hat. Zwar ist der Patient nicht reines Objekt;
von ihm wird eine Mitwirkung in der Bekimpfung der Krank-
heit erwartet (z.B. Epid. 1, 11), aber erst in den spiteren
Schriften des Corpus Hippocraticum (Praec. 7-9) erscheint der
Patient als eine gewisse selbstindige Grofle in eigenen Ent-
scheidungen (Arztwahl; Arztwechsel; Verweigerung von Be-
handlung). Im ganzen ist es aber ein anderes Modell wie das-
jenige, das der ¢@ihog- Zweierbeziehung in der philosophischen
Ethik zugrunde liegt. Ferner: Die klassische griechische Ethik
(in vorhellenistischer Zeit) ist auf den freien minnlichen Biirger
bezogen, der seine Tugenden im Raum der Polis entfaltet. Zwar
ist z.B. die aristotelische Ethik in ihren Aussagen iiber “den
Menschen” schlechthin von dem Polismodell sekundir ablosbar,
aber sie ist zunichst einmal in den Raum der von minnlichen
freien Biirgern bestimmten Polis gestellt. Der hippokratische Arzt
indessen ist in seinem Ethos von vornherein auf den Menschen
ohne Geschlechts- und Standesunterschiede und als Wanderarzt
auch ohne eine bestimmte Poliszugehérigkeit gerichtet®!.

21 Auch der in einer Polis fest angestellte Arzt kommt in vielen Fillen von aus-

wirts und ist dann zunichst ein ‘Fremder’. Uber die Bestallung zum Stadrarzt
vgl. CW. MULLER (Anm. 10), 10f. und E KUDLIEN, “Krankensicherung’ in der



MODERNE PROBLEME UND ALTE WURZELN 13

Schlieflich: Die philosophische Ethik basiert auf der Vorstel-

lung einer dauernden Bemiihung des Menschen um seine Eudae-
monie??. Der Arzt, mehr noch der antike als der moderne, hat
es aber immer nur voriibergehend mit dem Patienten zu tun,
insbesondere wenn er als “Wanderarzt’ ein Fremder ist. Er stellt
die Gesundheit des Patienten her; was dieser dann damit macht,
liegt nicht mehr in seiner Verantwortung®. Auch hierin unter-
scheidet sich idrztliche von philosophischer Ethik.

Die medizinische Ethik zumindest der hippokratischen Schrif-
ten konnte sich also nicht auf eine allgemeine philosophische
Ethik stiitzen; sie muf3te sich teilweise sogar gegen alte popular-
ethische Anschauungen durchsetzen. Ein signifikantes Beispiel
dafiir ist die Devise: mgeielv %) wy) Brdmrew, die, oft verkiirzt
zitiert als wv) Prdrrew (nil nocere), als generelle Maxime schon
in den frithesten Schriften des Corpus Hippocraticum formuliert
ist?4. Sie widerspricht der weit verbreiteten auf den archaischen
Talionsgedanken zuriickgehenden? allgemein-griechischen Tradi-
tion, wonach man Freunden helfen, Feinden aber schaden soll.
“Helping friends and harming enemies”, — ist der Titel eines
Buches, in dem die Zeugnisse aus dem Epos, der archaischen

griechisch-rémischen Antike”, in H. Krorr (Hg.), SezialmafSnahmen und
Fiirsorge. Zur Eigenart antiker Sozialpolitik, Grazer Beitrige, Suppl.-Bd. 3 (Graz
1988), 75-102. Zum Verhiltnis: Arzt-Patient generell vgl. H.M. KOELBING, Arzz
und Patient in der antiken Welt (Ziirich 1977). Zu den Griinden fiir ein in Grie-
chenland (auch in Athen) in klassischer Zeit weitgehend fehlendes &ffentliches
Gesundheitswesen vgl. E. THEURL, Staar und Gesundheitswesen. Anlayse histori-
scher Fallbeispiele aus der Sicht der Neuen Institutionellen Okonomik, Studien zu
Politik und Verwaltung 56 (Wien 1996), bes. 179-264.

22 ARIST. £EN 1,6, 1098 a 18: &v 1§ Biw tehete.

2 Vgl. H. JoNAS (Anm. 15), 149: “So wie die Verantwortung des Schiffs-
kapitins fiir seine Passagiere sich nur auf die sichere Uberfahrt erstreckt, mit der
Abfahrt beginnt und mit der Ankunft endet und er nicht fragen darf, ob sie die
Reise zu gutem oder bosem Zweck... unternehmen, so darf auch der Arzt nicht
danach fragen, was die Person, deren Leib er behandelt, ‘wert’ ist.”

2% Das Material ist einigermaflen vollstindig zusammengestellt bei D. SCHLAMP,
f(kte;orz’en drztlicher Ethik in der Antike (Diss. Kiel 1986), 82-93.

5 Vgl. dazu A. DIHLE, Die goldene Regel (Gottingen 1962).



14 HELLMUT FLASHAR

Lyrik (Theognis, Solon) und der Tragddie kiirzlich untersucht
sind?®. Selbst in den popular-ethischen Reflexionen des Xeno-
phon taucht diese Maxime auf, einmal sogar als (angebliche) Mei-
nung des Sokrates?””. Philosophisch ist sie iiberwunden erst im
1. Buch des platonischen Staates in der Widerlegung der These
des Polemarchos, Gerechtigkeit sei gpihouvg dpereiv xal &xHpode
Brgmrery (332 d) durch Sokrates mit dem Ergebnis, es sei Sache
des &yabbc, dixaroc und reyvityg, iiberhaupt nicht zu schaden.
Hier ist die medizinische Ethik einer allgemeinen Ethik vor-
ausgegangen. Natiirlich liegt es im Wesen drztlicher Titigkeit,
tiberhaupt nicht zu schaden. Nach vorhippokratisch-popularethi-
scher Anschauung wiirde dann der Arzt dem Feind die Behand-
lung iiberhaupt verweigern. Den Ubergang zu einer medizin-
ethischen Denkweise markiert ein vorhippokratisches Zeugnis.
Der in persische Gefangenschaft geratene westgriechische Arzt
Demokedes sollte Dareios heilen, der sich eine Fuflverrenkung
zugezogen hatte (Herodot 3, 129-130). Demokedes, in Ketten
und Lumpen vorgefiihrt, gab seine Profession zunichst nicht
preis. Erst unter Androhung von Foltern gab er sich als Arzt zu
erkennen. Nun mufite er helfen, — auch dem Feinde?®. Das
Motiv pa Brdmerewy spielt hier implizit hinein. Es kann aber kein
Zweifel sein, dafl es in den hippokratischen Schriften (zuerst
wohl in Epid. 1, 11) von Anfang an explizit zu einer Norm der
Verantwortung des Arztes stilisiert ist, die in der konkreten Et-
filllung durchaus problematisch sein mag. Wenn z.B. der Ver-
fasser der hippokratischen Schrift De natura hominis (1, 2) be-
zeugt, dafd es hinsichtlich der Anzahl und Art der Korpersifte
unter den Arzten ganz unterschiedliche Meinungen gibe, so ist
die Art der Therapie, sofern sie von humoralpathologischer
Relevanz ist, von der Vorentscheidung iiber den Siftehaushalt

%6 Vgl. Mary W. BLUNDELL, Helping friends and harming enemies (Cambridge
1989). Die wichtigsten Stellen aus dem Bereich der archaischen Lyrik: SOLON
fr.1,5-6 D.; THGN. 871f. Blundell untersucht vor allem die Tragodie.

7 XENOPHON Mem. 2, 6, 35; vgl. auch Hier. 2, 25 6, 12; Oyr. 1, 4, 25; 6,
11, 17. Vgl. ferner PLAT. Men. 71 e.

28 Zu diesem Exempel vgl. auch E KUDLIEN, “Medical Ethics and Popular
Ethics in Greece and Rome”, in Clio Medica 5 (1970), 91-121.



MODERNE PROBLEME UND ALTE WURZELN 15

des Korpers abhidngig?. Das kann entscheidende Konsequenzen
fiir das Prinzip py PAdmrewy haben. Ob ferner die Ablehnung
eines komplizierten und risikoreichen Eingriffes, um wenigstens
eine relativierte Gesundheit im Sinne einer Defektheilung zu er-
reichen, ein Anwendungsfall von py Brdmrew ist, mag eine Er-
messensfrage sein. Ein Beispiel dafiir ist die hippokratische Schrift
De articulis, in der bei einer Verrenkung des vorderen Unter-
schenkelknochens (tibia) mit Wundbildung nur die Wundbe-
handlung, nicht aber die gefihrliche Einrenkung empfohlen wird,
um den Patienten, wenn auch gelihmt, wenigstens am Leben zu
erhalten (c. 63)%°,

Wihrend sonst die Unterlassung drzdicher Hilfeleistung in den
hippokratischen Schriften durch ethische Uberlegungen bedingt
oder wenigstens mitbedingt sein kann, haben wir merkwiirdi-
gerweise in dem spiten Briefroman der ersten 9 sog. Hippo-
krates-Briefe einen Riickfall in das alte Schaden/Nutzen-Denken
nach Maflgabe der Feind/Freund-Relation vor uns. Das Thema
ist die Weigerung des Hippokrates, dem Ruf des Perserkénigs
Artaxerxes Folge zu leisten, die im persischen Heer ausgebro-
chene Pest zu bekimpfen. Hippokrates wolle (so heifdt es im
5. Brief) den ihm als Honorar angebotenen Reichtum der Perser
nicht und auch nicht Barbaren, die Feinde der Griechen sind,
von Krankheiten befreien. Der Aufforderung des Perserkonigs an
die Koer, Hippokrates auszuliefern, hitten diese nicht entspro-
chen trotz der Androhung, Artaxerxes werde ihre Polis verwiisten
(Brief 8 und 9). Hippokratische Ethik erscheint hier pervertiert.

Es folgen schliellich einige Uberlegungen zu der ethischen
Relevanz des Verhiltnisses Arzt und Patientin, die neuerdings
die Aufmerksamkeit gerade von Wissenschaftlerinnen auf sich
gezogen hat’’. Auch hier entwickelt sich das medizinische

2 Vegl. dazu auch den ‘Methodenexkurs’ in De locis in homine 41 iiber die
Notwendigkeit der individuell angepafiten Therapie und dazu C.W. MULLER
(Anm. 10), 13.

3 Vgl. dazu R. WITTERN (Anm. 12).

31 Lesley DEAN-JONES, Womens’s Bodies in Classical Greek Science (Oxford
1994); M. STEIN, “Die Frau in den gynikologischen Schriften des Corpus



16 HELLMUT FLASHAR

Denken nicht konform mit den allgemeinen Traditionen und
den popularethischen Anschauungen, wonach es noch in peri-
kleischer Zeit als hochste apet# der Frau galt, wenn von ihr so
wenig wie moglich die Rede ist (Thuk. 2, 45, 2). Der Arzt, sei-
ner Tradition nach zunichst Wundarzt bei Kriegs- und Sport-
verletzungen des Mannes, zog Riickschliisse auf das Innere des
Korpers und damit auf seinen Siftehaushalt zuerst aus dem Blut
der Wunde beim Mann. Es ist eine Analogiebildung, wenn bei
der Frau eine entsprechende Bedeutung die Menstruation hat.
Demzufolge ist die Frau in den gynikologischen Schriften des
Corpus Hippocraticum nicht anatomisch (wie bei Aristoteles),
sondern physiologisch definiert in einer organpathologischen
Betrachtungsweise mit der Gebirmutter als zentralem Organ.
Der auch ethisch relevante Schritt in den hippokratischen
Schriften ist nun der, dafd die Arzt-Patientin-Relation als ein
spezifisches Verhiltnis und nicht nur als sekundires Analogie-
phinomen zum minnlichen Patienten angesehen wird. Dies
wird in der Schrift {iber die Frauenkrankheiten ausdriicklich
reflektiert und dabei als Fehler des Arztes angesehen, wenn er
Frauenkrankheiten so behandelt, als wiren es Minnerkrankhei-
ten (&g t& dvdpxd voouara topevor, De mul.aff 1, 62)°.

In der gesellschaftlichen Realitit der Zeit haben zunichst die
Frauen sich gegenseitig besprochen und behandelt auch unter
Wahrung strikter Verschwiegenheit und erst bei Komplikationen
den (minnlichen) Arzt konsultiert. Im Hippolytos des Euripides
sagt die Amme zu Phaidra: “Wenn du krank bist an einem
Leiden, das ein Geheimis bleiben soll, so sind diese Frauen

Hippocraticum”, in Maria H. DETTENHOFER (Hg.), Reine Minnersache? (Ksln
1994), 68-95. R. HAWLEY/B. LEVICK (Hg.), Women in Antiquity (London 1995),
darin Helen KING, “Self-help, self knowledge: in search of the patient in Hippo-
cratic gynaecology” (135-149); Danielle GOUREVITCH, “Women who suffer from
a man’s disease: the example of satyriasis and the debate on affections specific to
the sexes” (149-165). Die Unterscheidung verschienener Schichten in den gyni-
kologischen Schriften des Corp.Hipp. (H. GRENSEMANN [Hg.], Hippokratische
Gynikologie, Wiesbaden 1982) liflt gerade fiir die #lteste Schicht die Tradition
der alten Frauenrezepte erkennen.

32 Zu diesem Kap. und shnlichen Stellen vgl. auch J. JOUANNA, Hippocrate
(Paris 1992), 172ff.



MODERNE PROBLEME UND ALTE WURZELN 17

hier, die der Krankheit abhelfen; doch wenn dein Leiden den
Minnern mitzuteilen ist, so muf} die Sache den Arzten gemeldet
werden”(293-296). Entsprechend war der Beruf der Hebamme
von zentraler Bedeutung (Platon, 7heaet. 149 b-e); die Grenze
zur ‘Arztin’ war gelegentlich flieBend®. Der Arzt wurde vor-
wiegend bei Komplikationen aufgesucht vor allem auch dann,
wenn die Selbstbehandlung der Frauen untereinander den Zu-
stand eher noch verschlimmert hat (De mul.aff. 1, 67). Den
zahlreichen Rezepten in den gynikologischen Schriften des Corpus
Hippocraticum merkt man aber an, dafl sie im Material auf in
langer Tradition gewachsenen ‘Frauenrezepten’ beruhen, die nun
medizinisch-wissenschaftlich iiberhoht und gleichsam geadelt
werden.

Entsprechend diesen anthropologischen Gegebenheiten ist
der Arzt einerseits auf die besondere Bereitschaft der Frau zur
Mithilfe bei der Anamnese angewiesen, wihrend andererseits
die Frau hierzu oft keine hinreichende Bereitschaft zeigt, aus
Unkenntnis, Unerfahrenheit, aber auch Scham («i3éovrar @pdley,
De nat.mul. 1, 62), oder absichtlicher Informationsverweige-
rung. Gelegentlich wird die Hilfe der Frau bei der Diagnose
eigens hervorgehoben (De mul.aff. 1, 40). Die angemessene
Uberwindung der Schamgrenze ist dabei eine Aufgabe des Arztes
von ethischem Gewicht; sie ging in den hippokratischen Schrif-
ten entsprechend ihrer aufgeklirt-wissenschaftlichen Grundhal-
tung wesentlich weiter als z.B. im 17./18. Jahrhundert. Die
Mitwirkung der Patientin nimmt dabei den Charakter einer
formlichen ‘Belehrung’ des Arztes an (8i8oyO7jvo tov inTedv
6p06¢ H76 THig voseobong, De nat.mul. 1, 62), und der der hippo-
kratischen Medizin gegeniiber oft erhobene Vorwurf der ‘pater-
nalistischen Medizin’, in der der Patient ein vollig passives Ob-
jekt ist, trifft gerade in diesem Bereich am allerwenigsten zu.

3 Auf einem Grabrelief des 4. Jhdts. v. Chr. ist eine Frau namens Phano-
strate als “Hebamme und Arzt” (in der masculinen Form ilatpég!) bezeichnet,
vgl. Antje KRUG, Heilkunst und Heilkult (Miinchen ?1993), 195f. Behandlung
einer Frau (Sklavin) durch eine Frau (die aber nicht Arztin ist) wird Epid. 5, 25

erwihnt.



18 HELLMUT FLASHAR

Ein instruktives Beispiel ist Epid. 4, 38, wo der Arzt mitteil,
daf$ er eine Sklavin untersucht hat, als sie gerade erst gekauft
war>?, Sie litt an Verhirtungen an der rechten Seite, hatte noch
andere Beschwerden, wurde aber bald wieder gesund. Der hippo-
kratische Arzt fiigt hinzu: die Menstruation ist seit 7 Jahren
ausgeblieben. Diese Information konnte er nur durch die Mit-
teilung der Patientin erhalten; sie hat sich in der ihr noch neuen
Umgebung dem Arzt anvertraut, dem sie diese Information
auch hitte verschweigen koénnen. Der Arzt muflte also eine
besondere Vertrauensbeziehung aufbauen; die Sklavin wird es
ihm nicht sofort gesagt haben.

So zeigt sich im ganzen, daf$ die medizinische Ethik zumindest
der hippokratischen Zeit in wesentlichen Bestandteilen weder
aus popularethischen Anschauungen erwichst noch in eine
philosophische Ethik miindet und somit einen ganz anderen
Status hat als medizinische Ethik heute, die sich auf eine all-
gemeine Ethik berufen kann.

Gewil} steht die hippokratische Medizin mit der gleichzeiti-
gen Philosophie von Anfang an in enger Relation®. Aber es ist
in erster Linie die Naturphilosophie, nicht die Ethik, welche
sich ja in fest umrissener Gestalt auch erst sehr viel spiter her-
ausbildete. So kann man allenfalls eine gewisse Affinitit zwischen
hippokratischer Arztethik und einzelnen ethisch relevanten
Gedanken im philosophischen Umbkreis der gleichen Zeit

3 Zu diesem Beispiel vgl. E KUDLIEN, Die Sklaven in der griechischen Medizin
der klassischen und hellenistischen Zeit (Wiesbaden 1968), 22f. Im gleichen Zu-
sammenhang aufschluf8reich Epid. 5, 35 (mit dem Hinweis auf den Status der
Patienten: Bocpﬂapog 8%v) und Epid. 6, 7, 1 (Ansteckungsgefahr bei Frauen
geringer, da sie nicht oft aus dem Haus gehen).

3 M. Frepg, “Philosophy and medicine in Antiquity”, in A. DONAGAN/
A. PerovicH/M. WeDIN (Hg.), Human Nature and Natural Knowledge (= Boston
Stud. in the Philosophy of Science 89) (1986), 211-232 zeigt die enge Verbindung
von Philosophie und Medizin im Bereich der naturwissenschaftlichen Theorie-
bildung und Methodologie, nicht jedoch fiir das Gebiet der Ethik. Zu den
Beziehungen zwischen medizinischer Ethik und hellenistischer Philosophie vgl.
J. PIGEAUD, La maladie de ['dme (Paris 1981).



MODERNE PROBLEME UND ALTE WURZELN 19

konstatieren. Hier ist es insbesondere die Sophistik, die mit
ihrer Relativierung des Nomos und dem Plidoyer fiir die
Gleichheit der Menschen (Antiphon, B 44, fr. B 2, Vorsokr 11
353), aber auch mit der Vorstellung von einer spezifisch be-
griindeten téyvn*® in die Nihe medizinischer Ethik gelangt. Daf§
diese sich aber zunichst genuin herausbildete, erhellt auch dar-
aus, daf} sie von den friihesten Schriften des Corpus Hippocrati-
cum bis etwa zur Mitte des 4. Jahrhunderts, also in dem Zeit-
raum, in den die iiberwiegende Masse der hippokratischen
Schriften fillt, relativ konstant und weitgehend unberiihrt von
platonischer oder gar aristotelischer Ethik bleibt.

Eine gewisse Konvergenz allgemein-ethischer Idealvorstellungen
und an den Arzt zu stellende Postulate finden sich im Grunde
erst im Hellenismus, nimlich in der wahrscheinlich in das 3.
Jhdt. v.Chr. gehodrenden Schrift De medico mit der an peripate-
tische Ethik (Theophrast) erinnernden Charakterskizze des idea-
len Arztes, welche ganz dem ins Gesellschaftlich-Urbane ge-
wendeten Ideal der xahoxdyabio verpflichtet ist (Medic. 1). Auf
der gleichen Ebene liegt der Rekurs auf die Philanthropie als
vertrauensbildenden Wesenszug irztlichen Umgangs mit Patien-
ten (Praec. 6). Eine andere Frage ist es, ob z.B. die Ethik Galens,
dessen Vorbild Hippokrates ist, die gleichwohl die ethischen
philosophischen Systeme nicht nur der klassischen Zeit, son-
dern auch des Hellenismus voraussetzt, von diesen beeinfluflt
ist und damit die drztliche Ethik in ihrer spezifischen Eigenart
erscheint.

36 Zur Begriindung einer medizinischen téyvn im Kontext von Sophistik und
Naturphilosophie vgl. Charlotte SCHUBERT, Die Macht des Volkes und die Ohn-
macht des Denkens, Historia Einzelschriften 77 (Stuttgart 1993), 89-91.



DISCUSSION

V. Nutton: Your paper has set the scene nicely for our discus-
sions of Hippocratic medical ethics, but your title contains an
important ambiguity which I should like you to clarify a little.
When modern German writers on medical ethics are expoun-
ding Hippocratic ethics, what precisely are their aims? Are they
intending to give what one might crudely call an antiquarian
description of the past relationships between doctor and patient
for the general instruction of the medical professional — I think,
for example, of the very fine summary for a popular audience
by the Swiss medical historian, Huldrych Koelbing, Arzt und
Patient — or have they more normative concerns? That is to
say, are they in any way considering Hippocratic medicine,
Hippocratic ethics, or, more precisely, the Hippocratic Oath, as
the essential elements in a tradition of ethics relevant today, as
the roots of modern ethics, a formulation which implies without
these roots any ethical system is bound to be unsatisfactory?
I ask for this clarification because the context of the discussion
of the Hippoocratic Oath among modern doctors, certainly in
the anglophone world, has changed over the last twenty years,
and is changing, and it is important to understand how and
where these medical discussions are taking place. You yourself
have emphasised both continuities and, more importantly,
differences, and, as your paper has shown, the relationship
between modern medical ethics and those that can be loosely
-termed Hippocratic is far from simple.

H. Flashar: Ich muf}, um ein Mif3verstindnis zu vermeiden,
meine Darstellung prizisieren. Die von mir exempli gratia refe-
rierten Positionen von Jonas und Wieland nehmen auf die hip-
pokratische Medizin iiberhaupt keinen Bezug. Bei Jonas geht es



MODERNE PROBLEME UND ALTE WURZELN 21

um die Frage der Verantwortung medizinischer Aktivitit in der
Gesellschaft und Wieland kontrastiert die gegenwiirtige Situation
mit z.B. derjenigen des 19. Jahrhunderts. Den Bezug zur hippo-
kratischen Medizin habe ich jeweils erst in meinem Beitrag
hergestellt. Ich habe iiberhaupt den Eindruck, dafl die neueste
deutschsprachige medizinethische Diskussion sich wenigstens
explizit weniger mit hippokratischer Medizin auseinandersetzt,
als es (aus Griinden der Tradition vielleicht) in England der Fall
ist.

Th. Riitten: Sie haben in Threm facettenreichen Einfithrungs-
vortrag die fiir die medizinethische Debatte zumindest in
Deutschland einflufireichen Biicher von Hans Jonas (Das Prinzip
Verantwortung) und Wolfgang Wieland (Strukturwandel der
Medizin und irztliche Ethik) vorgestellt. Soeben haben Sie dann
wihrend der Diskussion betont, dass in diesen Werken Hippo-
krates und die antike Medizinethik gar nicht (Jonas) oder nur
ganz am Rande (Wieland) vorkommt. Das veranlaflit mich zu
der Frage, die — {iberspitzt formuliert — lautet: Wie sind
diese beiden Biicher iiberhaupt in Ihren Beitrag iiber antike
Medizinethik geraten? Wiirden Sie mir zustimmen, dafl der Zu-
sammenhang zwischen den erwihnten Biichern und unserem
Thema durch ihre Rezeption seitens zeitgendssischer Medizin-
ethiker gestiftet wird, die die von Wieland und Jonas auf je
unterschiedliche Weise artikulierten Diskontinuititserfahrungen
auf ihren Umgang mit Geschichte haben durchschlagen lassen.
Aus zeitgendssischer Sicht dient die Geschichte der medizinischen
Ethik ja zumeist als Argumentationsreservoir fiir Kontinuitits-
oder Diskontinuititsbeschreibungen innerhalb der Medizinge-
schichte. Selbst wenn die Characteristica moderner Medizin, wie
Wieland sagt, Anonymisierung, Juridifizierung und Probabili-
sierung sind, so lieBen sich auch fiir diese Phinomene Analoga
in der Geschichte finden, etwa Galens Klage nach seinem ersten
Romaufenthalt iiber die Anonymitit des Arztwesens in Rom,
wo weder Kollegen noch Patienten die Arzte kennen und man
es als Patient wie als Arzt zumeist mit fremden Arzten bzw.



22 DISCUSSION

Kollegen zu tun hat, iiber deren fachliche und charakterliche
Qualifikation man nichts weild (De praenotione 4, XIV p. 622-4
K.). Analog liele sich auch in bezug auf Juridifizierung und Pro-
babilisierung argumentieren. Also nochmals meine Frage: Glau-
ben Sie, dafd die Diskontinuititsvorgaben von Jonas und Wieland
das Verhiltnis moderner zu antiker Medizinethik prijudiziert hat?

H. Flashar: Es mag sein, dafl die Diskontinuititsvorgaben
von Jonas und Wieland hier und da die medizinethische Dis-
kussion beeinfluflt haben. Nur lif3t sich dies schwer dokumen-
tieren, weil bei diesen Diskussionen insbesondere von medizin-
ethischer Seite ja nicht so zitiert und belegt wird wie in einer
philologischen Forschungsgeschichte.

Bei den drei von Wieland herausgestellten Characteristica mo-
derner Medizin handelt es sich um privalente Momente. Ana-
logien zur Juridifizierung und Probabilisierung in der hippo-
kratischen Medizin habe ich selbst angemerkt; Thr Beispiel
hinsichtlich der Anonymisierung bezieht sich auf Rom und
diirfte ohne Analogie fiir die griechischen Verhiltnisse sein.

H. von Staden: Von der Arbeit Wolfgang Wielands ausge-
hend haben Sie die antike Medizin nach eventuellen Vorliufern
der modernen Anonymisierung, Juridifizierung und Probabili-
sierung befragt. Mit Ihren diesbeziiglichen Ergebnissen bin ich
im ganzen einverstanden, zumal mit der Beobachtung, daf die
Probabilisierung schon im Rahmen des hippokratischen Progno-
sebegriffes zumindest implizit in Erscheinung tritt. Die Proba-
bilisierung scheint aber in verschiedenen Brechungen auch in
anderen Bereichen aufzutauchen. Nicht nur die beriihmten Be-
griffe oroydletv und sroyacués (z.B. Hp. VM 9, Off 4, Art. 4),
die Definition der Medizin als eine ars coniecturalis (Cels. de
medicina), die Betonung des Stochastischen in der Empiriker-
schule (s. z.B. K. Deichgriber, Die griechische Empirikerschule,
fr. 112, S. 152,3) und in anderen medizinischen Traditionen,
sondern auch der weitverbreitete, transepochale medizinische
Gebrauch von efroyov, Zoixe, usw., auch wo die Quantifizie-



MODERNE PROBLEME UND ALTE WURZELN 23

rung im Vordergrund steht (wie z.B. in der Pharmakologie)
scheinen in diesen Themenbereich zu gehoren.

J. Pigeaud: J’ai beaucoup admiré I'exposé convaincant de
H. Flashar. J’ai deux remarques a proposer:

— Deux attitudes sont possibles a 'égard du Corpus hippo-
cratique: une attitude qui comprime forcément le temps, et ol
le Corpus parait fournir des concepts ‘éternels’, et une autre,
plus attentive 2 la durée, et qui serait sensible & une histozre.

— Justement, A propos de l'histoire, n’y aurait-il pas possi-
bilité d’envisager un genre comme celui de la ‘relation a I'autre’
Aspect vague, a premiere vue, de la question, mais qui prend
des contenus 2 l'intérieur de pratiques. Je pense a la notion,
chez Euripide, de mpoocedpia, d’assistance (a I'autre), celle de la
nourrice par rapport 3 Phedre, d’Electre 4 I’égard d’Oreste. On
connait 'importance du modele médical chez Euripide. Dans
cette histoire de la ‘relation a l'autre’, ol la pratique médicale
trouve comme son fondement affectif (la euravBpwria, I huma-
nitas), on trouvera cette assistance transposée 2 la morale, chez
Galien, qui ne croit pas que I'on puisse aller tout seul a la vertu
sans l'aide de quelqu’'un qui s'occupe de I'autre.

Lattitude du médecin a I'égard du malade s’est certainement
approfondie, modifiée, pour une raison purement médicale: la
découverte puis la définition de la maladie chronique (a évolu-
tion lente), face 4 la maladie aigué.

H. Flashar: Sie spielen auf den Prolog des Euripideischen Orest
an, wo Electra ihre “Wache’ fiir den kranken Bruder Orest als
npocedpia (Or. 93) bezeichnet. Gewifd ist die Sorge von einem
Kranken durch einen Niherstehenden ein allgemein-menschliches
Phinomen, aber hier bewacht Elektra lediglich wie eine Kranken-
schwester den Schlaf Orests, wihrend im Hippolytos die medi-
zinisch-therapeutische Behandlung der Frauen untereinander
und im Relation zum Arzt so konkret thematisiert ist, daf§ man
daraus fiir das Verhiltnis Arzt-Patientin verallgemeinernde
Folgerungen ziehen kann.



24 DISCUSSION

Ph. Mudry: A propos de Ihistoire de Démocede chez Artaxer-
xes, vous avez évoqué la question de lattitude du médecin envers
un ennemi. Je voudrais signaler que Scribonius Largus, dans la
préface de ses compositiones, en se référant explicitement au
Serment, substitue le terme hostis (§S4 ne hostibus quidem malum
medicamentum dabi) A la formulation impersonnelle et générale
du serment (00 Schow 3¢ 00dE @dpparov oddévt ... Davdoiuov).
Ma question: trouve-t-on dans la Collection hippocratique un texte
qui, explicitement, aborde la problématique ‘médecin-ennemi’?
Peut-on, le cas échéant, parler d’une interpretatio Romana 2
propos de cette version de I'interdiction hippocratique?

H. Flashar: Ich kenne aus dem Corpus Hippocraticum keine
Stelle (aufler in den spiten Briefen), wo das Verhiltnis Arzt-
Feind thematisiert wire. Der Gedanke ist natiirlich im Ethos
des hippokratischen Arztes angelegt; seine Entfaltung in der
Formulierung ne hostibus quidem kann man wohl als interpretatio
Romana ansehen, im Sinne der Ausformung einer spezifischen
humanitas.

J. Jouanna: Je tiens a féliciter H. Flashar pour la clarté et la
richesse de son exposé, qui pose les grands problemes dont
nous aurons a discuter tout au cours de nos Entretiens.

On peut lire de deux manieres différentes la Collection hippo-
cratigue. Si on l'observe avec le microscope du philologue mo-
derne, on peut étre sensible aux différences d’auteur, de date, de
doctrine des divers traités, par une étude comparative scrupuleuse
du vocabulaire, du style et des idées. Mais si 'on prend du recul,
on pergoit mieux les convergences entre la majorité des écrits
composant cette Collection et 'on comprend pourquoi ces traités
ont pu étre lus comme une oeuvre cohérente. Il n'est donc pas
absurde de parler d'/ippocratisme au sens large du terme. Clest
dans cette perspective que H. Flashar sest placé, me semble-t-il.

A. Garzya: Vous avez mentionné 2 juste titre la présence
d’une éthique populaire a coté de I'éthique philosophique dans



MODERNE PROBLEME UND ALTE WURZELN 25

le rapport avec la pensée médicale. On aurait tendance natu-
rellement 2 s’interroger sur les sources respectives, ce qui, dans
le cas de la Populirphilosophie, nous emmenerait tres loin et
finalement en dehors de notre theme. En revanche, j’aimerais
connaitre votre avis 2 propos d'un point concernant la tragédie,
d’Euripide en particulier. Il y a des années (*1987), j’ai con-
sacré un livre au theme du salut, theme revenant surtout, mais
non exclusivement, dans ses pieces de la premiere période de la
guerre du Péloponnese. J'entends le salut moral, qui peut se
vérifier, a certaines conditions, méme dans le cas ot le protago-
niste succombe physiquement (par exemple quand il s'agit d’af-
fronter librement et consciemment le sacrifice supréme, la
Selbstopferung, pour le bien des autres). A chaque reprise, Euri-
pide souligne expressément — chez Macarie, Iphigénie a Aulis,
etc. — que le salut en question n’est pas octroyé par la divinité,
mais est acquis personnellement par celui qui I'obtient (/4 1440:
cécwopat, dit 'héroine proche de sa fin). Il ne semble pas que
le tragique subisse ici, comme ailleurs, 'influence de la Sophi-
stique. Je me demande s’il ne serait pas permis de mettre en
rapport 'idée, essentielle pour la dramaturgie euripidéenne, de
'homme qui acquiert par lui-méme son salut avec le fait que
dans le Corpus hippocratique aussi, mutatis mutandis, la collabo-
ration du patient n'est pas étrangere, du moins implicitement,
a sa guérison.

H. Flashar: Gewif} gibt es zwischen Euripides und den frithen
hippokratischen Schriften, mutatis mutandss, eine vergleichbare
Anschauung tiber Krankheit und Heilung in menschlicher Ver-
antwortung, deren gemeinsamer Nenner die Sophistik sein diirfte,

wie dies auch fiir andere Themen (z.B. die Nomos-Physis-Anti-
these) der Fall ist.

C. Schubert: Sie haben sehr stark darauf abgehoben, daf§ wir
eher die Diskontinuititen und Briiche der Traditionslinien her-
ausarbeiten sollen. Aber gerade die Formel py Brdrrew, die ja
nur die eine Seite der Maxime Nutzen/Schaden darstellt, weist



26 DISCUSSION

uns doch auf ein ganz wesentlich und durchgehend in der
Traditionslinie stehendes Thema der Medizinethik: Die Frage
der Abwigung von Nutzen und Schaden steht doch auch heute
noch im Zentrum der Diskussion, vor allem wenn man den
starken utilitaristischen Einschlag bei der heutigen Frage nach

der Definition von Anfang und Ende des menschlichen Lebens
bedenkt.

H. Flashar: Ich wire mifdverstanden, wollte ich mit der Be-
tonung von Diskontinuititen die Gemeinsamkeiten eliminieren.
Natiirlich besteht eine Gemeinsambkeit zwischen hippokratischer
und moderner Medizin in der Abwigung von Nutzen und
Schaden. Mir kam es vor allem darauf an zu zeigen, wie die alte
Nutzen (dem Freunde) — Schaden (dem Feinde) — Antithese in
der medizinischen Ethik abgewandelt wird zu der Alternative
(nicht mehr Antithese): Nutzen — Nicht-Schaden. Natiirlich
wird der Arzt (normalerweise) nie schaden; aber es ist doch ein
besonderer Schritt von ethischer Relevanz, wenn diese Maxime
theoretisch reflektiert und stilisiert formuliert wird.

H. von Staden: Sie haben mit Recht betont, daff die Unter-
lassung der drztlichen Hilfeleistung im Corpus Hippocraticum
von ethischen Uberlegungen mitbedingt ist. Auch die durch die
berufliche 365« bedingten Uberlegungen scheinen aber hiufig
ein Anlafl zur Verweigerung der drztlichen Hilfe gewesen zu sein,
zumal in aussichtslosen Fillen. Erstens mochte ich fragen, ob Sie
glauben, daff die Doxa z.T. eine Motivation der Unterlassung
der Hilfeleistung darstellte, und zweitens ob Sie den Eindruck
teilen, dafd sich im Corpus Hippocraticum ethisch begriindete
Uberlegungen und die von der Doxa ausgehenden Erwigungen
auf einem Kollisionskurs befanden.

H. Flashar: Ich glaube dezidiert, daf} die im Corpus Hippo-
craticum begriindeten Uberlegungen und die von der Doxa aus-
gehenden Erwigungen nicht in Kollision zueinander stehen,
sondern zwei Seiten der gleichen Sache sind. Die Einhaltung



MODERNE PROBLEME UND ALTE WURZELN 27

der ethischen Selbstverpflichtungen des hippokratischen Arztes
garantiert diesem (dem Anspruch nach wenigstens) die Erhal-
tung der Doxa, insofern sein Kénnen und seine Integritit dann
auch bei einem medizinischen Miflerfolg auler Frage steht.
Insofern ist ein Dokument wie der Eid, der beide Seiten expressis
verbis zusammenfiihrt, auch eine Art “Versicherung’ (wir wiirden
heute sagen: ‘Haftpflichtversicherung’) des Arztes.

H. von Staden: Sie behaupten mit Recht, daf} das Corpus
Hippocraticum in der Behandlung der Kranken keine Klassen-
und Geschlechtsunterschiede macht und dafl alle Patienten
dementsprechend den gleichen Zugang zur medizinischen Hil-
feleistungen hatten. Dazu nur zwei kurze Bemerkungen:
1) Zumal auf technologischer Ebene gibt es schon in der Antike
Unterschiede zwischen der Behandlung der stidtischen Bevol-
kerung und der medizinischen Versorgung lindlicher Patienten
(z.B. Hp. Arz. 72; cf. Fract. 13). Eine dhnliche Unterscheidung
zwischen komplizierten chirurgischen Instrumenten, die nur fiir
eine Praxis in einer Stadt geeignet sind, und einfacheren aber
weniger wirksamen Methoden, die auf dem Lande angewandt
werden kénnen, kommt in der hellenistischen Epoche vor, wie
Oreibasios (Buch 49 der Collectiones medicae) in seiner Beschrei-
bung eines berithmten Instruments des Andreas von Karystos
bestitigt. Bereits in der Antike wird das Prinzip einer allgemein
zuginglichen medizinischen Versorgung angesichts neuen, kom-
plizierten technologischen Méglichkeiten kompromittiert.

2) Bietet das umstrittene Zeugnis in Platons Nomoi (4, 720 a-d)
tiber eine unterschiedliche medizinische Behandlung von Sklaven
und Freien ein weiteres Zeugnis fiir Thre Hypothese, daf§ die
medizinische Ethik sich in zentralen Hinsichten scharf von der
philosophischen Ethik absetzt, und zwar — und dies ist der
Kern der Frage — auch dort, wo die Philosophie die Medizin
konzeptualisiert, instrumentalisiert und theoretisiert?

H. Flashar: Die unterschiedliche Behandlung von stidti-
schen und lindlichen Patienten richtet sich nach der Maf3gabe



28 DISCUSSION

technischer Méglichkeiten, beriihrt aber nicht das ethische Postu-
lat der Gleichbehandlung verschiedener Personengruppen.

Anders steht es mit der von Thnen zitierten Passage aus den
platonischen Nomoi. Hier scheint mir der Unterschied nicht
zwischen medizinischer und philosophischer Ethik zu liegen,
sondern zwischen medizinischer Ethik und faktischen Verhilt-
nissen, wie sie der Philosoph hier beschreibt. Diese Passage ist
mir insofern willkommen, als sie erneut zeigt, wie medizinische
Ethik Postulate aufstellt, die sich zunichst auch gar nicht allge-
mein durchgesetzt haben. Der Tatbestand ist sehr dhnlich der
heutzutage vielerorts noch iiblichen unterschiedlichen Behand-
lung von Privat- und Kassenpatienten, die neben hoheren
ethischen Postulaten einhergeht.

J. Jouanna: J’ai encore deux remarques de détail avant de
poser une question sur un probleme plus important. Vous avez
cité la 3°™ Pythigue de Pindare et le premier stasimon de I'Azn-
tigone de Sophocle comme exemples de témoignages anciens
sur la puissance de la médecine, qui peut écarter la mort, et
aussi sur les limites de I'art. Ne pourrait-on pas songer aussi a
un témoignage qui sinsere entre Pindare et Sophocle, au Pro-
méthée d’Eschyle, dans la tirade olt Prométhée énumere les dif-
férents arts qu'il a révélés aux hommes et termine par la méde-
cine (478-483) et la mantique?

La seconde remarque concerne le Wanderarzt. Peut-on dire
quen regle générale il suit le malade pendant un trés court laps
de temps? i Pépoque classique, en tout cas, le médecin dit
itinérant séjourne assez longtemps dans chacune des cités o il
exerce. Démocédes, d’apres Hérodote (3, 131), est resté deux
ans 2 Egine, un an 2 Athénes avant de devenir le médecin de
Polycrate de Samos. Les médecins itinérants des Epidémies pou-
vaient rester plusieurs années au méme endroit (cf. les quatre
‘constitutions’ d’Epidémies 1 4 3 correspondant A quatre an-
nées). Si les fiches des malades contenues dans les Epidémies
correspondent 2 une courte période, cest parce que le malade
meurt, généralement. Il ne semble donc pas que le fait d’étre



MODERNE PROBLEME UND ALTE WURZELN 29

Wanderarzt ait eu une incidence sur les relations du médecin et
du malade.

Le probleme plus important que je voudrais soulever est
celui des rapports entre éthique médicale et éthique populaire.
La formule p+ Brdmrery, ‘ne pas nuire’, est sans aucun doute un
des points forts de 'éthique hippocratique. Mais est-clle vrai-
ment en opposition avec la morale populaire qui recommande
d’étre utile aux amis et de nuire aux ennemis? Ne s'agit-il pas
de deux conduites différentes, qui sappliquent a deux spheres
d’activité différentes?

H. Flashar: 1) Die Passage aus dem Prometheus des Aischylos
ist in der Tat ein wichtiger vorhippokratischer Text iiber die auch
hier schon in einer gewissen Systematik gefafSten Fortschritte
der Medizin. Ich habe sie nicht zitiert, weil hier (anders als bei
Pindar und Sophokles) nicht von einer Begrenzung medizinischer
Maoglichkeiten die Rede ist, auf die es mir ankam.

2) Daf} der “Wanderarzt' auch lingere Zeit an einem Ort
verweilen kann, bleibt unbestritten. Doch gibt es wohl Unter-
schiede im Vergleich zu einem in einer Polis fest angestellten
Arzt. Die z.B. in Aer. gegebenen Vorinformationen iiber Lage
und Klima einer Polis wollen ja dem Wanderarzt helfen, sich
als zunichst Fremder schnell zurechtzufinden. Und dann ist
seine Verweildauer beim Patienten relativ kurz, da es keine Vor-
und Nachsorge gibt und die meisten Krankheiten infolge ein-
geschrinkter therapeutischer Moglichkeiten von kurzer Dauer
sind.

3) Ich glaube schon, daff diese oft zitierte ethische Maxime
in Opposition zu populiren Anschauungen, allerdings bezogen
auf auflermedizinische Phinomene, steht. Der Arzt muff in
Anwendung auf sein Verhiltnis zum Patienten die Maxime so
umformen, dafl der Feind die Krankheit wird (vgl. Epid. 1, 5)
und Arzt und Patient als quasi-girot auf einer Seite stehen.



i3 N o el e - e e

T e o Ky
s aa SNSRI ESSE SR

S o & ¢ Sl ‘
g bl "}W ‘:S’;f&?wieﬂ%ﬁwzum AR

B "m- ORI 1l ﬂzuﬂw‘%h" AWM B

ﬁﬁﬁ ai%ﬁ ﬂz f ;

g’*‘*ﬁﬂ"{&-; ﬂzf:« iﬁfr’.,
. mﬁm g Ifw M =iy eadend ég*&%f
?‘%Ffi""*“?m’-*fﬂ%»m HJ&%@S;?%%}?’%@ 5 ,:i;-,-g:: {5
sy : 5 St s '*ﬁs%g ﬁﬁ:} %%ﬁ:ﬁwﬁ?”‘\ﬂfﬁiﬁﬂmﬁ P %&ﬁ 4 X7 :?i"‘i
\-:aﬁ‘ig&%iﬂ%grt s.gusk w}*ﬂﬁ Qm ’m‘ SRRy ﬁ&:ﬂg o ‘, ﬁﬁ%ﬁ-‘ﬁr-
ﬂ%@‘éﬁ“@f@@&’ﬁ%f& e

e ﬁ*@%ﬁ!‘%ﬂmm s

.“""1‘3“' ﬁmﬁaﬂmﬁ ik

it

L

,Nr. g

sz b ;ﬁ‘%ﬁ%ﬁ?w

: Vf%«, az’:} .m%ﬁm smmmﬁ ;mzﬁ% m&k sV anin

%&ri“‘%‘i&?&%
iiadsns o Rkt
Buny nederedosis 8u @&
e if%fﬁi&ﬁﬁﬁ@%@%ﬁt%@‘ﬁ;

o

e\ i w-- ﬁfmﬁﬁ% %“ﬁfa




	Ethik und Medizin - moderne Probleme und alte Wurzeln

