
Zeitschrift: Entretiens sur l'Antiquité classique

Herausgeber: Fondation Hardt pour l'étude de l'Antiquité classique

Band: 43 (1997)

Artikel: Ethik und Medizin - moderne Probleme und alte Wurzeln

Autor: Flashar, Hellmut

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-660711

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-660711
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


I

Hellmut Flashar

ETHIK UND MEDIZIN —
MODERNE PROBLEME UND ALTE WURZELN

Fragen von ethischer Relevanz hat es in der Medizin immer
gegeben, seitdem diese sich als Wissenschaft versteht und in
Schriften, die das Forum der Öffentlichkeit erreichen, über ihr
Tun Rechenschaft ablegt. Dabei ist ärztliche Ethik nicht Ethik
schlechthin, denn sie fragt nicht nach dem Menschen
überhaupt, sondern nach den Normen des Handelns in extremen
Situationen.

Immerhin ragen diese Fragen in das Gebiet der allgemeinen
Ethik hinein; sie sind zudem zuerst im Bereich der Medizin
selbst gestellt worden, noch bevor es überhaupt eine philosophisch

ausgebildete Ethik gab. Es kann ja kein Zweifel sein,
daß aus der Medizin selbst erwachsene Überlegungen nach dem
Verhalten des Arztes in durch Schmerz, Leiden, Krankheit und
Tod bestimmten Situationen eine ethische Dimension haben,
auch wenn gerade diese Fragen nicht im Mittelpunkt der
philosophischen Ethik der Griechen stehen, deren Objekt primär der

gesunde Mensch ist.
Diese Verhältnisse haben sich in der Neuzeit insofern verschoben,

als die Frage nach der ethischen Grundlage der Medizin
vielfach die Form eines Rückgriffs auf die griechische, vornehmlich

hippokratische Medizin angenommen hat. Das beginnt bereits

mit Galen und der römischen Medizin und setzt sich bis in die

Gegenwart fort mit einer zunehmenden Verengung der Perspektive

vor allem auf den hippokratischen Eid, der insbesondere in



2 HELLMUT FLASHAR

Phasen einer gesellschaftlichen und politischen Krise als Hilfe
zur Uberwindung von ethischen Defiziten herhalten muß. Das

signifikanteste Beispiel ist die von der Weltärzteorganisation
1948 verabschiedete Formule de Geneve, die in dem Versuch
der Aktualisierung des hippokratischen Eides die antiken Götter
durch den Begriff humanite ersetzt, in der lapidaren, den

griechischen Text abändernden Formulierung: "mes collegues
seront mes freres" aber wohl kaum die modernen Verhältnisse
faktisch trifft. Daß eine deutsche Übersetzung der Genfer

Fassung der Präambel der Berufsordnung für die deutschen Arzte
vorangestellt würde, war die Bedingung für die Aufnahme der
deutschen Arzte in den Weltärztebund1. Damit rückte der hippo-
kratische Eid selber erneut in den Vordergrund des Interesses
auch der Arzte, die ihn in Verstehen und Mißverstehen
gebraucht und mißbraucht haben, auch als Standesdokument,
zur Legitimation des Arztestandes in seiner Abgrenzung nach
außen2. Besonders Ärztekongresse schmückten sich mit diesem
anscheinend sakrosankten Dokument, das im Auftrag von Arzte-

organisationen sogar zweimal vertont wurde, so als

Auftragskomposition des 15. Weltkongresses der Internationalen
Gesellschaft für Herzchirurgie 1981 durch Jannis Xenakis und auf
Anregung des Deutschen Arzteblattes durch Mauricio Kagel,
uraufgeführt am 13.5.1984 in Bremen. Xenakis hat in seinem

7-minütigen Stück für 4-stimmigen Chor a capella nur einen

ganz kurzen Extrakt aus dem Eid vertont, nämlich nur die
Worte: öpvupu Ä-TtoXXcova a)Tpov ..opxov xovSe in'uxpeXeiy]

xapvovxcov xaxa Suvapuv xal xptcriv epfjv oüSe tpappiaxov oüSe

atT7)Ö£ip Bavaatuov. Dann folgen lautmalerische Vokale, die
in den mehrfach wiederholten Ausruf: 'ImtoxpaTyc, münden.

1

Vgl. K.H. Leven, "Hippokrates im 20. Jahrhundert: Ärztliches Selbstbild,
Idealbild und Zerrbild", in Fretburger Forschungen zur Medtzmgeschichte N.F. 16

(1994), 39-96, hier: 90.
2 Ausfuhrlich belegt bei K.H. Leven (Anm. 1), der gerade auch die vielen

Mißverstandnisse seitens der Mediziner behandelt. Zur Rezeption des Eides vgl.
jetzt besonders die (im Druck befindliche) Habilitationsschrift von Th. ROTTEN,
Geschichten vom hippokratischen Eid Vgl. auch den Ausstellungskatalog von
Th. ROTTEN, Hippokrates im Gesprach (Munster 1993).



MODERNE PROBLEME UND ALTE WURZELN 3

Die Uraufführung im Herodes-Attikus-Theater vor den versammelten

Herzchirurgen muß einen großen Eindruck gemacht
haben. Der Partitur vorangestellt ist die Notiz: "Serment —
opxoq — se revele ä l'audition comme une page d'une grande
beaute, breve, sobre, forte, d'une expression puissante et directe".
Die Komposition von Mauricio Kagel indessen dürfte kaum
die Wünsche der Arzte erfüllt haben. Es ist ein Klavierstück für
drei Hände ohne Text, reine Programmusik. Werner Klüppelholz
hat in einem erläuternden Text im Deutschen Arzteblatt allen
Ernstes in der fehlenden 4. Hand "eine Ahnung chirurgischen
Mißgeschicks"3 für möglich gehalten, eigentlich alles andere als

eine Empfehlung der sich auf den Eid berufenden Arzte.
Erst seit wenigen Jahren hat sich allgemein und nun auch in

der Ärzteschaft die Erkenntnis durchgesetzt, daß ein Rekurs auf
den hippokratischen Eid nicht ausreicht, um der modernen
Medizin mit ihren ganz neuen Problemen ein ethisches Fundament

zu geben. Gewiß darf man den Eid unter Hinweis auf bis heute
kontroverse Fragen (Funktion, Datierung)4 nicht als angeblich
isoliertes Dokument beiseite schieben5, doch war lange Zeit die

3 Deutsches Arzteblatt 81 (1984), Ausgabe B 1469-1473.
4 Die unendliche Literatur zum Eid kann hier nicht ausgebreitet werden

Umfassend und in der sprachlichen Analyse im wesentlichen uberzeugend:
Ch. LlCHTENTHAELER, Der Eid des Hippokrates, Ursprung und Bedeutung (Köln
1984) Die offenen Fragen, soweit sie den Eid im ganzen (nicht Einzelheiten)
betreffen, sind die folgenden: Ist der Eid ein archaisches oder archaisierendes
Dokument? Ist der Eid die ethische Grundlage des hippokratischen Arztes oder
ein nach längerer arzdicher Erfahrung formulierter Verhaltenskodex? Je nachdem
schwanken die Datierungen von ca. 420 bis in die 2. Hälfte des 4. Jahrhunderts.
Inhaltliche Bezüge (mit Konsequenzen für die Datierung) zu Aristoteles will
Ch. Schubert-Triebel, "Bemerkungen zum Hippokratischen Eid", in Medizin-
historisches Journal 3 (1985), 253-260 erkennen Die Auffassung von L. EDELSTEIN,
The Hippocratic Oath, in Bull Ehst Med., Suppl 1 (Baltimore 1943) (deutsche
Übersetzung mit forschungsgeschichdichem Nachwort von H. DlLLER 1969), der
Eid sei ein esoterisches Dokument pythagoreischer Arzte, wird in der Philologie
kaum noch vertreten, spielt aber merkwürdigerweise in der gegenwartigen
medizinethischen Diskussion eine Rolle in dem Bemuhen, den Eid von Hippokrates
zu trennen und damit seine Verbindlichkeit zu unterlaufen.

5 Durch den Papyrusfiind von 1966 (POxy 2547) ist evident, daß der Eid,
der im Corpus Hippocraticum als Dokument (nicht in der inhaltlichen Aussage)
isoliert zu stehen scheint, tatsachlich im Gebrauch war, vgl. V. Nutton,



4 HELLMUT FLASHAR

bloße Berufung auf diesen Text eher Zeichen einer mangelnden
Auseinandersetzung zwischen Medizin einerseits und einer Ethik
andererseits, die in verbindlicher Form überhaupt zu fehlen
scheint. Neuerdings aber gibt es geradezu eine Flut von nicht
mehr überblickbarer Literatur zu dem ganzen Komplex; es

werden staatliche Ethikkommissionen (in Deutschland bei der
Bundesärztekammer) und Ethiklehrstühle an den medizinischen
Fakultäten eingerichtet. An der Diskussion sind nicht nur
Mediziner beteiligt6, sondern auch Theologen und Philosophen7,

weniger Medizinhistoriker und kaum Philologen.
Man sollte erwarten, daß reziprok zu diesen Aktivitäten die

ethische Dimension auch der antiken Medizin neu untersucht
würde. Das ist jedoch nur in sehr geringem Maße der Fall; die
letzten Hippokrates- und Galenkongresse haben das Thema eher

gemieden. Die Bande mit dem verheissungsvollen Titel: Ancient
medicine in its socio-cultural context (2 Bde. 1995) und Hippo-
kratische Medizin und griechische Philosophie (1996) behandeln
die Thematik jedenfalls nicht.

Nun wäre es ein rein antiquarisches Unternehmen, wollte man
sich heute dem Komplex: Ethik und Medizin in der Antike

"Beyond the Hippocratic Oath", in A. Wear/J. Geyer-Kordesch/R French
(Hg.), Doctors and Ethics: The earliest historical setting of professional ethics

(Amsterdam 1993). Vgl auch H VON STADEN, in diesem Band S. 157ff.
6 Aus der umfangreichen Literatur von medizinischer Seite sei herausgriffen:

H. SCHIPPERGES, Der Arzt von morgen (Berlin 1982); Hans SCHAFER, Medizinische
Ethik (Heidelberg 1983); F.J. ILLHARDT, Medizinische Ethik Em Arbeitsbuch
(Berlin/Heidelberg 1984); E LUTHER (Hg.), Ethik in der Medizin (Berlin 1986)
(marxistische Betrachtungsweise); U. SCHLAUDROFF (Hg.), Ethik in der Medizin
(Berlin/Heidelberg 1987); O. Marquardt/E. Seidler (Hg.), Ethische Probleme
des ärztlichen Alltags, Ethik der Wissenschaften 7 (1988); O. Marquardt/
E. Seidler/H. Staudinger (Hg.), Medizinische Ethik und soziale Verantwortung,
Ethik der Wissenschaften 8 (1989); J.P. Beckmann (Hg), Fragen und Probleme

einer medizinischen Ethik (Berlin 1969); H.M. Sass (Hg.), Medizinische Ethik
(Stuttgart 1989). Seit 1989 gibt es eine Zeitschrift. Ethik in der Medizin.

7 Claude Bruaire, Medizin und Ethik (Dusseldorf 1982) (9: "die traditionelle
Deontologie ist machtlos"); D. RöSSLER, "Abschied vom hippokratischen Eid?",
in Zeitschr f. Theologie und Kirche 82 (1985), 252-259; O. HÖFFE, "Fragmente
eines arzdichen Ethos", in Neue Zürcher Zeitung, 7 10.1996; Dorothee BECKMANN,

Hippokratisches Ethos und arztliche Verantwortung (Frankfurt 1995). Vgl. ferner
die in Anm. 8, 9, 14 und 15 genannten Arbeiten.



MODERNE PROBLEME UND ALTE WURZELN 5

nähern, ohne die Diskussionen unserer Zeit überhaupt zur
Kenntnis zu nehmen. Auf der anderen Seite ist durchaus fraglich,

ob für die ganz neuartigen Entscheidungsaufgaben der

heutigen Medizin die traditionelle Ethik ausreicht8. Aber es ist
schon viel gewonnen, wenn die Grundpositionen nebeneinander
oder einander gegenüber gestellt werden. Erst dann können
Verbindungslinien aufgezeigt werden; eine bloße Ubereinstimmung
in Worten besagt noch nicht viel. Wohl aber kann die
gegenwärtige Diskussion ein neues Erkenntnisinteresse wecken, das

dann auch zu einem besseren Verständnis der antiken Texte
führen mag.

Die Aufzählung der Phänomene, mit denen es die Medizin
heute zu tun hat, wie: Intensivmedizin, künstliche Verlängerung
des Lebens, Genmanipulationen, Organentnahme und
-Verpflanzung, Umgang mit Impfstoffen, kosmetische Operationen
usw. führt zur Bezeichnung der gegenwärtigen Situation allein
noch nicht weiter, wenn man nicht die hinter den Symptomen
liegenden Kategorien herausarbeitet. Die in dieser Hinsicht
m. E. bei weitem tiefdringendste Analyse zumindest im deutschen

Sprachbereich ist diejenige von Wolfgang Wieland, der als

Professor der Philosophie in Heidelberg noch zusätzlich Medizin
studiert hat9. Ich folge weitgehend seiner Darstellung, die mir
allerdings ergänzungsbedürftig erscheint. Auch fuge ich jeweils
eigene Überlegungen hinzu, die vor allem in dem Vergleich mit
den antiken Verhältnissen bestehen.

8 G. PATZIG hat in mehreren, unter dem Titel: Grundlagen der Ethik
zusammengefaßten Beiträgen (Gesammelte Schriften II, Göttingen 1993) ethische
Überlegungen zur gegenwärtigen Situation der Medizin ohne jeden Rekurs auf die
antike Ethik oder Medizin angestellt. O. HÖFFE (vgl. Anm. 7) glaubt hingegen,
daß für die neuartigen Entscheidungssituationen in der Medizin keine neue
Ethik, sondern der Rekurs auf die aristotelischen Tugenden Besonnenheit,
Gerechtigkeit, Klugheit und (von H. hinzugefügt) Gelassenheit nötig sei. Das bleibt
jedoch sehr im allgemeinen. In keinem der Beiträge des von J.P. Beckmann
(Anm. 6) herausgegebenen Sammelbandes wird Hippokrates auch nur erwähnt.

9 W. WIELAND, Strukturwandel der Medizin und ärztliche Ethik, Abh. Ak.
Wiss. Heidelberg 1985. Wieland hatte schon vorher ein Buch über Diagnose
veröffentlicht (Berlin 1975).



6 HELLMUT FLASHAR

Wieland sieht die Entwicklungstendenzen der gegenwärtigen
im Unterschied zur traditionellen und damit auch antiken Medizin

vor allem in drei Faktoren: der Anomymisierung, der Juridifizie-

rung und der Probabilisierung der Medizin.
1) Zur Anonymisierung: Das Leitbild der traditionellen Medizin

ist geprägt durch die Dyade: Arzt-Patient in einer
abgeschirmten, durch die Schweigepflicht sanktionierten Zweierbeziehung,

fast wie in der antiken Freundschaftsethik, allerdings
mit einer Asymmetrie der Beziehung, in der dem Arzt die nicht
teilbare und nicht delegierbare Verantwortung auferlegt ist. Das
Idealbild ist der — retrospektiv mit nostalgischen Zügen
ausgestattete — Hausarzt, der zwar immer auch (wie in der Antike)10

zum Patienten in einer Geschäftsbeziehung stand, die aber
verschleiert und fiktiv abgekoppelt werden konnte. An die Stelle
des Hausarztes ist jetzt die Klinik getreten, und zwar die Großklinik

mit einer ganz eigenen Prägekraft auf die mentale
Befindlichkeit von Arzt und Patient. Hier ist der Ort der Intensivmedizin,

hier wird die immer weiter fortschreitende Spezialisierung
besonders sichtbar, hier wird die Vorstellung von der Einheit
ärztlicher Kompetenz zurückgedrängt in die Anonymisierung,
in der der Arzt zum Bioingenieur zu werden droht. Aber selbst

dort, wo es den 'Hausarzt' noch gibt, ist er einbezogen in ganz
neue Zusammenhänge, z. B. in Verteilungskämpfe um ärztliche

Versorgung (Gesundheitsreform), in einen verstärkten
ökonomischen Druck zum Gebrauch technischer Hilfsmittel.

Ich schließe hier folgende Überlegungen an:
Es kann kein Zweifel sein, daß die Situation von Arzt und

Patient sich grundlegend ändert, wenn diese in anonyme
Institutionen eingefügt werden. Aber abgesehen davon, daß es

neuerdings auch Bemühungen um Korrektive der Anonymität
in der Medizin selber gibt, so ist doch die einsame Zweierbeziehung:

Hausarzt-Patient (zu der immer als dritte Instanz die

10 Vgl. C.W. MOLLER, Medizin, Effizienz und Ökonomie im griechischen Denken
der klassischen Zeit, Sitzungsber. Sachs. Akad. der Wiss. zu Leipzig, Phil.-hist. Kl.
133, 5, 1994.



MODERNE PROBLEME UND ALTE WURZELN 7

Öffentlichkeit hinzuzudenken ist) eher ein Signum des 19.

Jahrhunderts als der Antike. Unter den mannigfachen
Erscheinungsformen des antiken Arztes dominiert der Typ des

Wanderarztes, der den ihm vorher unbekannten Patienten aufsucht
und bis zur Heilung oder bis zum Tod betreut in einer in der

Regel sehr kurzen Zeitspanne, wie die Krankengeschichten in
den hippokratischen Epidemien zeigen. Dennoch bleibt es eine

personale Relation von erheblichem ethischem Gewicht.
2) Die Juridifizierung der Medizin als eine moderne

Errungenschaft betrifft das Medizinrecht mit vielen Aspekten wie der

Verpflichtung zur Patientenaufklärung, der juristischen
Absicherung medizinischer Maßnahmen im voraus und — in
Perversion vertretbarer Juridifizierung — die besonders in den
USA ausgebildete Defensivmedizin, gekennzeichnet durch eine
Restriktion ärztlicher Aktivität auf das Gerichtsfeste und das

Bestreben des Patienten, bei dem kleinsten Anzeichen eines

'Kunstfehlers' den Arzt juristisch zu belangen. Daß das Wesen
ärztlicher Tätigkeit und damit das Verhältnis: Arzt — Patient
dadurch nachhaltig beeinflußt wird, liegt auf der Hand.

Ich bemerke dazu:
Immerhin bieten die antiken Verhältnisse hier eine gewisse

Analogie, insofern als unter allerdings gänzlich anderen
anthropologischen Gegebenheiten die Rechtssphäre in einem erstaunlichen

Ausmaß gerade auch in die ethisch relevanten Aussagen
des Corpus Hippocraticum eindringt. Es hängt dies mit dem
ungeheuren Legitimationsdruck zusammen, dem der antike Arzt
angesichts des Fehlens einer objektiv kontrollierbaren Approbation

und einer (jedenfalls in der ersten Zeit) noch nicht
unbestrittenen und gefestigten medizinischen xeyvv) in ihrer Sonderstellung

im Kreise der anderen xlyvai ausgesetzt ist11. Schon

11 Die Sonderstellung der taxpixi?) xsx1«) besteht vor allem darin, daß sie

namentlich von Piaton und Aristoteles als methodisches Analogon für das
Funktionieren von praktischer Philosophie in Anspruch genommen worden ist, vgl.
W. Jaeger, Paideia II (Berlin 1944), 11-59: "Die griechische Medizin als Paideia";
F. Wehrli, "Ethik und Medizin. Zur Vorgeschichte der aristotelischen Mesonlehre",

in MH 8 (1951), 36-62. Die Modellfunktion der Medizin für die



8 HELLMUT FLASHAR

die gegenüber unserer Gegenwart ungleich höhere Rate des

letalen Ausgangs ärztlicher Bemühungen und damit eines scheinbaren

Versagens der riyyt] mußte zu dem Bemühen der
Absicherung des Arztes fuhren. So ist im Eid diese quasi-juristische
Komponente unüberhörbar; sie bestimmt nachhaltig die Schrift
de arte und spielt auch in die komplizierte Thematik der
Unterlassung ärztlicher Hilfeleistung hinein12. Sie betrifft ferner
die Treffsicherheit der Prognose, insofern der richtig prognostizierte

Tod den Arzt von Schuld entlastet (<xvoutio<; av ei//),

Progn. 1), und sie macht sich vor allem in den zahlreichen
Zeugnissen der Abgrenzung des Arztes von Scharlatanen bemerkbar,
die sich überall im Corpus Hippocraticum finden13. Nahezu alle
ethischen Aussagen des Corpus Hippocraticum lassen auch den

Aspekt der Absicherung des Arztes erkennen.

Mit dem dritten Charakteristikum moderner Medizin, der

Probabilisierung, ist die Einführung quantitativer probabilisie-
render Denkweisen und Methoden gemeint. Arzdiche Entscheidungen

werden aufgrund einer statistisch entwickelten Erfolgsquote

getroffen. Beim klinisch kontrollierten Versuch läßt sich
in einer Wahrscheinlichkeitsskala das Letalrisiko abschätzen.
Das ist in diesen Dimensionen sicher eine neue Entwicklung; sie

hat aber ein gewisses Korrelat in dem hippokratischen Prognose-
begriff, der ja seinerseits aufgrund von empirisch ermittelten
Vorinformationen Risiken und Wahrscheinlichkeiten abschätzt.

Ich ffige (über die drei von Wieland benannten Aspekte
moderner Medizin hinaus) noch zwei weitere hinzu. Der erste
betrifft die vor allem von Hans Jonas durch sein Werk: Das Prinzip

Philosophie untersucht auch P. CORDES, latros. Das Bild des Arztes in der griechischen

Literatur von Homer bis Aristoteles, Palingenesia 39 (Stuttgart 1994), hier
138ff. Paradoxerweise ist aber gerade die ärztliche rcyvr, hinsichtlich ihres Erfolges

am unsichersten. "Der Arzt als ein Baumeister, dessen Haus ständig vom
Einsturz bedroht ist!" (C.W. MüLLERfAnm. 10], 12).

12 Vgl. dazu Renate WITTERN, "Die Unterlassung ärztlicher Hilfeleistung in
der griechischen Medizin der klassischen Zeit", in Münch.Med.Wochenschrift 121

(1979), 731-734; H. VON Staden, "Incurability and Hopelessness: The Hip-
pocratic Corpus", in P. POTTER/G. Maloney/J. Desautels (Hg.), La maladie et
les maladies dans la Collection hippocratique (Paris 1990), 75-112.

13 Vgl. dazu das Kap. "Der schlechte Arzt" bei P. CORDES (Anm. 11), 86ff.



MODERNE PROBLEME UND ALTE WURZELN 9

Verantwortung und ergänzende Studien einer breiten Öffentlichkeit

gegenüber ins Bewußtsein gehobene Frage nach den
ethischen Normen für die Grenze medizinischen Handelns15.
Soll man alles machen, was man kann?

Diese Frage von allerhöchstem ethischem Gewicht wird
bekanntlich gegenwärtig lebhaft diskutiert. Als allgemeine Frage
wurzelt sie im frühgriechischen Maßgedanken, dessen

Anwendung auf den Bereich menschlicher Verantwortung in
der Medizin zwei vorhippokratische Zeugnisse (kaum aber
das medizinische Schrifttum der Antike selbst) widerspiegeln.
Beide Zeugnisse betreffen das Hinausschieben des Todes durch
medizinisches Können. In der ca. 474 v. Chr. entstandenen
3. Pythie Pindars an den kranken Hieron von Syrakus findet sich
zunächst eine mythisch verankerte (Apoll, Cheiron, Asklepios),
erstaunliche Systematik von Krankheiten (innere Leiden,
Verwundungen, durch Hitze oder Kälte bedingte Leiden) und
Therapiemethoden (psychische Behandlung, Diätetik,
Wundbehandlung, Chirurgie), der dann der Gedanke einer Begrenzung
ärzdicher Kunst durch götdiches Einwirken folgt (Pyth. 3,45-60).
Zeus bestraft Arzt und Patienten mit dem Tode; den Patienten,
weil er durch Bestechung den Arzt (es ist hier der durchaus
kritisch gesehene Asklepios selber) zum Uberschreiten der Grenze
medizinischer Verantwortung verleitet hat, und den Arzt, weil
er dieser Verlockung aus Gewinnsucht nachgegeben hat (was
offenbar möglich gewesen wäre)16.

Etwa 25 Jahre später, aber noch vor den ersten hippokratischen
Schriften, findet sich in dem berühmten Chorlied der Antigone
von der Größe und Unheimlichkeit des Menschen (332-375)
der Gedanke, daß die Medizin in der Besiegung scheinbar
auswegloser Krankheiten über alle Erwartung hinaus (wrep satuT) die
Grenze des Todes zwar nicht überwunden, aber immer weiter

14 H. JONAS, Das Prinzip Verantwortung (Frankfurt 1979). Das Buch von
Jonas markiert — jedenfalls im deutschsprachigen Bereich — den Beginn der
intensiven Diskussion über die Thematik: Ethik und Medizin.

15 H. JONAS, Technik, Medizin und Ethik (Frankfurt 1985).
16 Vgl. E Cordes (Anm. 11), 26f.



10 HELLMUT FLASHAR

hinausgeschoben hat. Dahinter steht das Bild des Arztes als

eines Hoffnungsträgers, wie ihn mit dem Anspruch auf
Allgemeingültigkeit vor allem Ernst Bloch in seinem Werk Das Prinzip

Hoffnung stilisiert hat17, wozu dann Das Prinzip Verantwortung

von Hans Jonas den Gegenentwurf bildet.
Das sophokleische Chorlied kennt die eigentliche Problematik

der durch medizinische Erfolge erzielten Lebensverlängerung
noch nicht; es ordnet den Gedanken in ein Fortschrittsdenken
und eine gemeinschaftsbezogene Verantwortung aller menschlicher

Errungenschaften ein18. Dabei erscheint hier der Arzt nicht mehr
in der Singularbeziehung zum Patienten, sondern eingebunden in
die Gesellschaft. Daß der Arzt in einer Gesamtverantwortung
für die Polis steht, ist ein Gedanke, der in den medizinischen
Schriften selbst nicht thematisiert wird, sondern allenfalls in
den idealtypischen Konstruktionen bei Piaton und Aristoteles,
die unter ganz bestimmten Prämissen stehen19.

Als Beauftragter der Gesellschaft erscheint der Arzt unter
den Gegebenheiten der modernen Medizin in seiner

Verantwortung für die öffentliche Hygiene, für die Seuchenverhütung,

Schutzimpfung, Vorsorgereihenuntersuchungen usw. und
damit zwar für das Ziel einer allgemeinen Gesundheit, aber
doch mit Konsequenzen, die die Kompetenz des einzelnen Arztes
und sein Verhältnis zum Patienten überschreiten. Gerade dies
aber fuhrt zu ethischen Zielkonflikten, weil die Erfolge der
Medizin in der maximalen Lebensverlängerung und dem dadurch
bewirkten Todesaufschub zu neuen Problemen wie der
Uberbevölkerung und der Verschiebung der Alterspyramide führen,
die nicht mehr Spezialsache des Arztes und einer inzwischen
differenziert entwickelten Gerontologie sind. Dies alles ist weit
entfernt von den antiken Verhältnissen.

17 E. Bloch, Das Prinzip Hoffnung (Frankfurt 1959), II 526-546 ("Kampf
um Gesundheit, die ärzdichen Utopien").

18 Dies betont H. Jonas (Anm. 14) in einer meist übersehenen Interpretation
des Chorliedes (Das Prinzip Verantwortung, 17-29), ohne indes auf den Passus über
die Medizin einzugehen.

19 Vgl. dazu P. Cordes (Anm. 11), 138-184.



MODERNE PROBLEME UND ALTE WURZELN 11

Damit hängt ein letzter Aspekt der modernen Medizin
zusammen, der den Komplex: Ethik und Medizin betrifft. Es ist
dies die erst neuerdings dringliche Frage nach der Finanzierbarkeit

einer medizinischen Allgemeinversorgung angesichts der

neuen technischen Möglichkeiten. Die sich daraus ergebenden
Zielkonflikte sind evident: Geht der Aufwand bei einer
komplizierten Operation eines alten Patienten zu weit? Kann es

eine Altersbegrenzung geben? Sollen die enorm gestiegenen
Kosten für die öffentliche Gesundheitsfürsorge mehrheitlich
älterer Menschen in einem Mißverhältnis zu den Ausgaben ftir
das Bildungswesen und damit für vorwiegend jüngere Menschen

zur Verfügung stehen20? Es ist klar, daß es hierzu kein Analogon
in antiker Ethik und Medizin gibt.

Es ist zunächst eine offene Frage, ob der Rekurs auf die antike
Medizin und die in ihrem Schrifttum enthaltenen ethischen

Aussagen zur Bewältigung oder auch nur geistigen Durchdringung

der hier in fünf Aspekten zusammengefaßten Situation
der modernen Medizin beitragen kann.

Vielmehr ist es nötig, die antiken Verhältnisse im Problemhorizont

von Ethik und Medizin gerade in ihrer Differenz zu den
modernen Gegebenheiten herauszuarbeiten. Denn die ethischen

Normen, die gewohnheitsmäßigen Mentalitäten und die
anthropologischen Gegebenheiten waren zumindest teilweise ganz
andere.

Während die gegenwärtigen Reflexionen auf das Verhältnis

von Arzt und Patient heute in das Zentrum allgemeinder
ethischer Überlegungen stoßen, ist das gleiche Verhältnis (also das

Verhältnis: Arzt — Patient) im Horizont der antiken Ethik
eher eine Ausnahmeerscheinung. Versteht man die Ethik des

Aristoteles als ein systematisch geformtes Sammelbecken
griechischer Traditionen und somit als eine Art gemeingriechischer
Ethik, so ist die erste Feststellung die, daß die griechische Ethik
sich an den gesunden Polisbürger wendet. Sie ist keine Ethik

20 Dies sind die Überlegungen vor allem von H. JONAS (Anm. 15).



12 HELLMUT FLASHAR

fur Schwache, ihr Objekt ist nicht der kranke Mensch. Sie ist
auf die aktive Entfaltung der äpevai mit dem Ziel der Eudae-
monie in Selbstverwirklichung gerichtet. Die als Maß und
Mitte definierte Gesundheit ist dazu die zur "äußeren Ausstattung"

(sxtck; //jpTpi'ia) gehörige ape-nq des Körpers (Rhet. 1, 5,
1361 b 3), die die Grundlage für die aperq der Seele, dem

eigentlichen Ziel der Ethik, darstellt. Der Gedanke, daß die

aper/) der Seele sich auch in der Zuwendung dem Kranken
gegenüber bewährt, ist der philosophischen Ethik der Griechen
fremd. Wohl kennt die antike Ethik die Interaktion von zwei

Partnern; die aristotelische rpiAop-Konzeption beruht darauf.
Die hippokratische Arzt-Patient-Beziehung ist aber asymmetrisch,

insofern das Handeln des Arztes Antwort auf den
Hilfesuchenden ist, der sich dann den Anordnungen des Arztes
unterzuordnen hat. Zwar ist der Patient nicht reines Objekt;
von ihm wird eine Mitwirkung in der Bekämpfung der Krankheit

erwartet (z.B. Epid. 1, 11), aber erst in den späteren
Schriften des Corpus Hippocraticum (Praec. 7-9) erscheint der
Patient als eine gewisse selbständige Größe in eigenen
Entscheidungen (Arztwahl; Arztwechsel; Verweigerung von
Behandlung). Im ganzen ist es aber ein anderes Modell wie
dasjenige, das der cplAo?- Zweierbeziehung in der philosophischen
Ethik zugrunde liegt. Ferner: Die klassische griechische Ethik
(in vorhellenistischer Zeit) ist auf den freien männlichen Bürger
bezogen, der seine Tugenden im Raum der Polis entfaltet. Zwar
ist z.B. die aristotelische Ethik in ihren Aussagen über "den
Menschen" schlechthin von dem Polismodell sekundär ablösbar,
aber sie ist zunächst einmal in den Raum der von männlichen
freien Bürgern bestimmten Polis gestellt. Der hippokratische Arzt
indessen ist in seinem Ethos von vornherein auf den Menschen
ohne Geschlechts- und Standesunterschiede und als Wanderarzt
auch ohne eine bestimmte Poliszugehörigkeit gerichtet21.

21 Auch der in einer Polis fest angestellte Arzt kommt in vielen Fällen von
auswärts und ist dann zunächst ein 'Fremder'. Über die Bestallung zum Stadtarzt
vgl. C.W. MÜLLER (Anm. 10), lOf. und F. KüDLIEN, '"Krankensicherung' in der



MODERNE PROBLEME UND ALTE WURZELN 13

Schließlich: Die philosophische Ethik basiert auf der Vorstellung

einer dauernden Bemühung des Menschen um seine Eudae-
monie22. Der Arzt, mehr noch der antike als der moderne, hat
es aber immer nur vorübergehend mit dem Patienten zu tun,
insbesondere wenn er als 'Wanderarzt' ein Fremder ist. Er stellt
die Gesundheit des Patienten her; was dieser dann damit macht,
liegt nicht mehr in seiner Verantwortung23. Auch hierin
unterscheidet sich ärztliche von philosophischer Ethik.

Die medizinische Ethik zumindest der hippokratischen Schriften

konnte sich also nicht auf eine allgemeine philosophische
Ethik stützen; sie mußte sich teilweise sogar gegen alte populär-
ethische Anschauungen durchsetzen. Ein signifikantes Beispiel
dafür ist die Devise: wcpsXetv Yj pirj ßXaTrretv, die, oft verkürzt
zitiert als p.yj ßXaTrretv (nil nocere), als generelle Maxime schon
in den frühesten Schriften des Corpus Hippocraticum formuliert
ist24. Sie widerspricht der weit verbreiteten auf den archaischen

Talionsgedanken zurückgehenden25 allgemein-griechischen Tradition,

wonach man Freunden helfen, Feinden aber schaden soll.

"Helping friends and harming enemies", — ist der Titel eines

Buches, in dem die Zeugnisse aus dem Epos, der archaischen

griechisch-römischen Antike", in H. Kloft (Hg.), Sozialmaßnahmen und
Fürsorge. Zur Eigenart antiker Sozialpolitik, Grazer Beitrage, Suppl.-Bd. 3 (Graz
1988), 75-102. Zum Verhältnis: Arzt-Patient generell vgl. H.M. KOELBING, Arzt
und Patient in der antiken Welt (Zurich 1977). Zu den Gründen fur ein in
Griechenland (auch in Athen) in klassischer Zeit weitgehend fehlendes offendiches
Gesundheitswesen vgl E. THEURL, Staat und Gesundheitswesen Anlayse historischer

Fallbetspiele aus der Sicht der Neuen Institutionellen Ökonomik, Studien zu
Politik und Verwaltung 56 (Wien 1996), bes. 179-264.

22 ARIST. EN 1,6, 1098 a 18: Iv Ttö ßico reXeico
23 Vgl. H. JONAS (Anm. 15), 149 "So wie die Verantwortung des Schiffs-

kapitans fiir seine Passagiere sich nur auf die sichere Überfahrt erstreckt, mit der
Abfahrt beginnt und mit der Ankunft endet und er nicht fragen darf, ob sie die
Reise zu gutem oder bösem Zweck... unternehmen, so darf auch der Arzt nicht
danach fragen, was die Person, deren Leib er behandelt, 'wert' ist."

24 Das Material ist einigermaßen vollständig zusammengestellt bei D. SCHLAMP,

Kategorien arztlicher Ethik in der Antike (Diss. Kiel 1986), 82-93.
Vgl. dazu A. DlHLE, Die goldene Regel (Gottingen 1962).



14 HELLMUT FLASHAR

Lyrik (Theognis, Solon) und der Tragödie kürzlich untersucht
sind26. Selbst in den populär-ethischen Reflexionen des Xeno-
phon taucht diese Maxime auf, einmal sogar als (angebliche)

Meinung des Sokrates27. Philosophisch ist sie überwunden erst im
I. Buch des platonischen Staates in der Widerlegung der These
des Polemarchos, Gerechtigkeit sei «pfXou<; tbcpsXstv xat syOpoup

ßXdOTxew (332 d) durch Sokrates mit dem Ergebnis, es sei Sache

des ayaOo?, Txaiop und zeyyiTr^, überhaupt nicht zu schaden.

Hier ist die medizinische Ethik einer allgemeinen Ethik
vorausgegangen. Natürlich hegt es im Wesen ärztlicher Tätigkeit,
überhaupt nicht zu schaden. Nach vorhippokratisch-popularethi-
scher Anschauung würde dann der Arzt dem Feind die Behandlung

überhaupt verweigern. Den Ubergang zu einer
medizinethischen Denkweise markiert ein vorhippokratisches Zeugnis.
Der in persische Gefangenschaft geratene westgriechische Arzt
Demokedes sollte Dareios heilen, der sich eine Fußverrenkung

zugezogen hatte (Herodot 3, 129-130). Demokedes, in Ketten
und Lumpen vorgeführt, gab seine Profession zunächst nicht
preis. Erst unter Androhung von Foltern gab er sich als Arzt zu
erkennen. Nun mußte er helfen, — auch dem Feinde28. Das

Motiv p.r) ßXdc7TT£t.v spielt hier implizit hinein. Es kann aber kein
Zweifel sein, daß es in den hippokratischen Schriften (zuerst
wohl in Epid. 1,11) von Anfang an explizit zu einer Norm der

Verantwortung des Arztes stilisiert ist, die in der konkreten
Erfüllung durchaus problematisch sein mag. Wenn z.B. der
Verfasser der hippokratischen Schrift De natura hominis (1,2)
bezeugt, daß es hinsichtlich der Anzahl und Art der Körpersäfte
unter den Ärzten ganz unterschiedliche Meinungen gäbe, so ist
die Art der Therapie, sofern sie von humoralpathologischer
Relevanz ist, von der Vorentscheidung über den Säftehaushalt

26 Vgl. Mary W. BLUNDELL, Helpingfriends and harming enemies (Cambridge
1989). Die wichtigsten Steilen aus dem Bereich der archaischen Lyrik: Solon
fr.1,5-6 D.; Thgn. 871f. Blundell untersucht vor allem die Tragödie.

27 Xenophon Mem. 2, 6, 35; vgl. auch Hier. 2, 2; 6, 12; Cyr. 1, 4, 25; 6,

II, 17. Vgl. ferner Plat. Men. 71 e.
28 Zu diesem Exempel vgl. auch F. KUDLIEN, "Medical Ethics and Popular

Ethics in Greece and Rome", in Clio Medica 5 (1970), 91-121.



MODERNE PROBLEME UND ALTE WURZELN 15

des Körpers abhängig29. Das kann entscheidende Konsequenzen
für das Prinzip py) ßXaTrxstv haben. Ob ferner die Ablehnung
eines komplizierten und risikoreichen Eingriffes, um wenigstens
eine relativierte Gesundheit im Sinne einer Defektheilung zu
erreichen, ein Anwendungsfall von py] ßXa-Tsiv ist, mag eine

Ermessensfrage sein. Ein Beispiel dafür ist die hippokratische Schrift
De articulis, in der bei einer Verrenkung des vorderen
Unterschenkelknochens (tibia) mit Wundbildung nur die
Wundbehandlung, nicht aber die gefährliche Einrenkung empfohlen wird,
um den Patienten, wenn auch gelähmt, wenigstens am Leben zu
erhalten (c. 63)30.

Während sonst die Unterlassung ärztlicher Hilfeleistung in den

hippokratischen Schriften durch ethische Überlegungen bedingt
oder wenigstens mitbedingt sein kann, haben wir merkwürdigerweise

in dem späten Briefroman der ersten 9 sog. Hippo-
krates-Ane/£ einen Rückfall in das alte Schaden/Nutzen-Denken
nach Maßgabe der Feind/Freund-Relation vor uns. Das Thema
ist die Weigerung des Hippokrates, dem Ruf des Perserkönigs
Artaxerxes Folge zu leisten, die im persischen Heer ausgebrochene

Pest zu bekämpfen. Hippokrates wolle (so heißt es im
5. Brief) den ihm als Honorar angebotenen Reichtum der Perser

nicht und auch nicht Barbaren, die Feinde der Griechen sind,

von Krankheiten befreien. Der Aufforderung des Perserkönigs an
die Koer, Hippokrates auszuliefern, hätten diese nicht entsprochen

trotz der Androhung, Artaxerxes werde ihre Polis verwüsten

{Brief8 und 9). Hippokratische Ethik erscheint hier pervertiert.
Es folgen schließlich einige Überlegungen zu der ethischen

Relevanz des Verhältnisses Arzt und Patientin, die neuerdings
die Aufmerksamkeit gerade von Wissenschaftlerinnen auf sich

gezogen hat31. Auch hier entwickelt sich das medizinische

29 Vgl. dazu auch den 'Methodenexkurs' in De loch in homine 41 über die

Notwendigkeit der individuell angepaßten Therapie und dazu C.W. MOLLER

(Anm. 10), 13.
30 Vgl. dazu R. Wittern (Anm. 12).
31 Lesley Dean-Jones, Wörnerns Bodies in Classical Greek Science (Oxford

1994); M. Stein, "Die Frau in den gynäkologischen Schriften des Corpus



16 HELLMUT LLASHAR

Denken nicht konform mit den allgemeinen Traditionen und
den popularethischen Anschauungen, wonach es noch in peri-
kleischer Zeit als höchste aper/) der Frau galt, wenn von ihr so

wenig wie möglich die Rede ist (Thuk. 2, 45, 2). Der Arzt, seiner

Tradition nach zunächst Wundarzt bei Kriegs- und
Sportverletzungen des Mannes, zog Rückschlüsse auf das Innere des

Körpers und damit auf seinen Säftehaushalt zuerst aus dem Blut
der Wunde beim Mann. Es ist eine Analogiebildung, wenn bei
der Frau eine entsprechende Bedeutung die Menstruation hat.

Demzufolge ist die Frau in den gynäkologischen Schriften des

Corpus Hippocraticum nicht anatomisch (wie bei Aristoteles),
sondern physiologisch definiert in einer organpathologischen
Betrachtungsweise mit der Gebärmutter als zentralem Organ.
Der auch ethisch relevante Schritt in den hippokratischen
Schriften ist nun der, daß die Arzt-Patientin-Relation als ein
spezifisches Verhältnis und nicht nur als sekundäres
Analogiephänomen zum männlichen Patienten angesehen wird. Dies
wird in der Schrift über die Frauenkrankheiten ausdrücklich
reflektiert und dabei als Fehler des Arztes angesehen, wenn er
Frauenkrankheiten so behandelt, als wären es Männerkrankheiten

(&><; Ta ävSpixa votnQpaxa itopievoi, De mul.aff. 1, 62)32.

In der gesellschaftlichen Realität der Zeit haben zunächst die
Frauen sich gegenseitig besprochen und behandelt auch unter
Wahrung strikter Verschwiegenheit und erst bei Komplikationen
den (männlichen) Arzt konsultiert. Im Hippolytos des Euripides
sagt die Amme zu Phaidra: "Wenn du krank bist an einem
Leiden, das ein Geheimis bleiben soll, so sind diese Frauen

Hippocraticum", in Maria H. Dettenhofer (Hg.), Reine Männersache? (Köln
1994), 68-95. R. Hawley/B. Levick (Hg.), Women in Antiquity (London 1995),
darin Helen KING, "Self-help, self knowledge: in search of the patient in Hippo-
cratic gynaecology" (135-149); Danielle GOUREVITCH, "Women who suffer from
a man's disease: the example of satyriasis and the debate on affections specific to
the sexes" (149-165). Die Unterscheidung verschienener Schichten in den
gynäkologischen Schriften des Corp.Hipp. (H. GRENSEMANN [Hg.], Hippokratische
Gynäkologie, Wiesbaden 1982) läßt gerade fiir die älteste Schicht die Tradition
der alten Frauenrezepte erkennen.

32 Zu diesem Kap. und ähnlichen Stellen vgl. auch J. JOUANNA, Hippocrate
(Paris 1992), 172ff.



MODERNE PROBLEME UND ALTE WURZELN 17

hier, die der Krankheit abhelfen; doch wenn dein Leiden den
Männern mitzuteilen ist, so muß die Sache den Ärzten gemeldet
werden" (293-296). Entsprechend war der Beruf der Hebamme

von zentraler Bedeutung (Piaton, Theaet. 149 b-e); die Grenze

zur 'Ärztin' war gelegentlich fließend33. Der Arzt wurde
vorwiegend bei Komplikationen aufgesucht vor allem auch dann,
wenn die Selbstbehandlung der Frauen untereinander den
Zustand eher noch verschlimmert hat {De mul.aff. 1, 67). Den
zahlreichen Rezepten in den gynäkologischen Schriften des Corpus

Hippocraticum merkt man aber an, daß sie im Material auf in
langer Tradition gewachsenen 'Frauenrezepten' beruhen, die nun
medizinisch-wissenschaftlich überhöht und gleichsam geadelt
werden.

Entsprechend diesen anthropologischen Gegebenheiten ist
der Arzt einerseits auf die besondere Bereitschaft der Frau zur
Mithilfe bei der Anamnese angewiesen, während andererseits
die Frau hierzu oft keine hinreichende Bereitschaft zeigt, aus

Unkenntnis, Unerfahrenheit, aber auch Scham (ouSeovToa cppd^erv,

De nat.mul. 1, 62), oder absichtlicher Informationsverweigerung.

Gelegentlich wird die Hilfe der Frau bei der Diagnose
eigens hervorgehoben {De muLaff. 1, 40). Die angemessene
Uberwindung der Schamgrenze ist dabei eine Aufgabe des Arztes

von ethischem Gewicht; sie ging in den hippokratischen Schriften

entsprechend ihrer aufgeklärt-wissenschaftlichen Grundhaltung

wesentlich weiter als z.B. im 17./18. Jahrhundert. Die
Mitwirkung der Patientin nimmt dabei den Charakter einer
förmlichen 'Belehrung' des Arztes an (SiSaxOrjvar xov tyxpov
opOmp utco TTjp voctsou<t7)p, De nat.mul. 1, 62), und der der
hippokratischen Medizin gegenüber oft erhobene Vorwurf der 'pater-
nalistischen Medizin', in der der Patient ein völlig passives Objekt

ist, trifft gerade in diesem Bereich am allerwenigsten zu.

33 Auf einem Grabreiief des 4. Jhdts. v. Chr. ist eine Frau namens Phano-

strate als "Hebamme und Arzt" (in der masculinen Form iaxpöi;!) bezeichnet,

vgl. Antje Krug, Heilkunst und Heilkult (München 21993), 195f. Behandlung
einer Frau (Sklavin) durch eine Frau (die aber nicht Ärztin ist) wird Epid. 5, 25
erwähnt.



18 HELLMUT FLASHAR

Ein instruktives Beispiel ist Epid. 4, 38, wo der Arzt mitteilt,
daß er eine Sklavin untersucht hat, als sie gerade erst gekauft
war34. Sie litt an Verhärtungen an der rechten Seite, hatte noch
andere Beschwerden, wurde aber bald wieder gesund. Der hippo-
kratische Arzt fugt hinzu: die Menstruation ist seit 7 Jahren
ausgeblieben. Diese Information konnte er nur durch die
Mitteilung der Patientin erhalten; sie hat sich in der ihr noch neuen
Umgebung dem Arzt anvertraut, dem sie diese Information
auch hätte verschweigen können. Der Arzt mußte also eine
besondere Vertrauensbeziehung aufbauen; die Sklavin wird es

ihm nicht sofort gesagt haben.

So zeigt sich im ganzen, daß die medizinische Ethik zumindest
der hippokratischen Zeit in wesentlichen Bestandteilen weder

aus popularethischen Anschauungen erwächst noch in eine

philosophische Ethik mündet und somit einen ganz anderen
Status hat als medizinische Ethik heute, die sich auf eine

allgemeine Ethik berufen kann.

Gewiß steht die hippokratische Medizin mit der gleichzeitigen

Philosophie von Anfang an in enger Relation35. Aber es ist
in erster Linie die Naturphilosophie, nicht die Ethik, welche
sich ja in fest umrissener Gestalt auch erst sehr viel später
herausbildete. So kann man allenfalls eine gewisse Affinität zwischen

hippokratischer Arztethik und einzelnen ethisch relevanten
Gedanken im philosophischen Umkreis der gleichen Zeit

34 Zu diesem Beispiel vgl. F. KUDLIEN, Die Sklaven in der griechischen Medizin
der klassischen und hellenistischen Zeit (Wiesbaden 1968), 22f. Im gleichen
Zusammenhang aufschlußreich Epid. 5, 35 (mit dem Hinweis auf den Status der
Patienten: ßäpßapop 8'9jv) und Epid. 6, 7, 1 (Ansteckungsgefahr bei Frauen

geringer, da sie nicht oft aus dem Haus gehen).
35 M. Frede, "Philosophy and medicine in Antiquity", in A. Donagan/

A. Perovich/M. Wedin (Flg.), Human Nature and Natural Knowledge Boston
Stud, in the Philosophy of Science 89) (1986), 211-232 zeigt die enge Verbindung
von Philosophie und Medizin im Bereich der naturwissenschaftlichen Theoriebildung

und Methodologie, nicht jedoch für das Gebiet der Ethik. Zu den

Beziehungen zwischen medizinischer Ethik und hellenistischer Philosophie vgl.
J. PlGEAUD, La maladie de l'äme (Paris 1981).



MODERNE PROBLEME UND ALTE WURZELN 19

konstatieren. Hier ist es insbesondere die Sophistik, die mit
ihrer Relativierung des Nomos und dem Plädoyer für die
Gleichheit der Menschen (Antiphon, B 44, fr. B 2, Vorsokr. II
353), aber auch mit der Vorstellung von einer spezifisch
begründeten TEyvv)36 in die Nähe medizinischer Ethik gelangt. Daß
diese sich aber zunächst genuin herausbildete, erhellt auch daraus,

daß sie von den frühesten Schriften des Corpus Hippocrati-
cum bis etwa zur Mitte des 4. Jahrhunderts, also in dem
Zeitraum, in den die überwiegende Masse der hippokratischen
Schriften fällt, relativ konstant und weitgehend unberührt von
platonischer oder gar aristotelischer Ethik bleibt.

Eine gewisse Konvergenz allgemein-ethischer Idealvorstellungen
und an den Arzt zu stellende Postulate finden sich im Grunde
erst im Hellenismus, nämlich in der wahrscheinlich in das 3.

Jhdt. v.Chr. gehörenden Schrift De medico mit der an peripate-
tische Ethik (Theophrast) erinnernden Charakterskizze des idealen

Arztes, welche ganz dem ins Gesellschaftlich-Urbane
gewendeten Ideal der xaAoxdcyaOia verpflichtet ist {Medic. 1). Auf
der gleichen Ebene liegt der Rekurs auf die Philanthropie als

vertrauensbildenden Wesenszug ärzdichen Umgangs mit Patienten

(Praec. 6). Eine andere Frage ist es, ob z.B. die Ethik Galens,
dessen Vorbild Hippokrates ist, die gleichwohl die ethischen

philosophischen Systeme nicht nur der klassischen Zeit,
sondern auch des Hellenismus voraussetzt, von diesen beeinflußt
ist und damit die ärztliche Ethik in ihrer spezifischen Eigenart
erscheint.

36 Zur Begründung einer medizinischen xiyyt] im Kontext von Sophistik und
Naturphilosophie vgl. Charlotte SCHUBERT, Die Macht des Volkes und die
Ohnmacht des Denkens, Historia Einzelschriften 77 (Stuttgart 1993), 89-91.



DISCUSSION

V. Nutton: Your paper has set the scene nicely for our discussions

of Hippocratic medical ethics, but your title contains an

important ambiguity which I should like you to clarify a little.
When modern German writers on medical ethics are expounding

Hippocratic ethics, what precisely are their aims? Are they
intending to give what one might crudely call an antiquarian
description of the past relationships between doctor and patient
for the general instruction of the medical professional — I think,
for example, of the very fine summary for a popular audience

by the Swiss medical historian, Huldrych Koelbing, Arzt und
Patient — or have they more normative concerns? That is to

say, are they in any way considering Hippocratic medicine,

Hippocratic ethics, or, more precisely, the Hippocratic Oath, as

the essential elements in a tradition of ethics relevant today, as

the roots of modern ethics, a formulation which implies without
these roots any ethical system is bound to be unsatisfactory?
I ask for this clarification because the context of the discussion

of the Hippoocratic Oath among modern doctors, certainly in
the anglophone world, has changed over the last twenty years,
and is changing, and it is important to understand how and
where these medical discussions are taking place. You yourself
have emphasised both continuities and, more importantly,
differences, and, as your paper has shown, the relationship
between modern medical ethics and those that can be loosely
termed Hippocratic is far from simple.

H. Flashar: Ich muß, um ein Mißverständnis zu vermeiden,
meine Darstellung präzisieren. Die von mir exempli gratia
referierten Positionen von Jonas und Wieland nehmen auf die hip-
pokratische Medizin überhaupt keinen Bezug. Bei Jonas geht es



MODERNE PROBLEME UND ALTE WURZELN 21

um die Frage der Verantwortung medizinischer Aktivität in der
Gesellschaft und Wieland kontrastiert die gegenwärtige Situation
mit z.B. derjenigen des 19. Jahrhunderts. Den Bezug zur hippo-
kratischen Medizin habe ich jeweils erst in meinem Beitrag
hergestellt. Ich habe überhaupt den Eindruck, daß die neueste
deutschsprachige medizinethische Diskussion sich wenigstens
explizit weniger mit hippokratischer Medizin auseinandersetzt,
als es (aus Gründen der Tradition vielleicht) in England der Fall

ist.

Eh. Rütten: Sie haben in Ihrem facettenreichen Einführungsvortrag

die für die medizinethische Debatte zumindest in
Deutschland einflußreichen Bücher von Elans Jonas {Das Prinzip
Verantwortung,) und Wolfgang Wieland {Strukturwandel der
Medizin und ärztliche Ethik) vorgestellt. Soeben haben Sie dann
während der Diskussion betont, dass in diesen Werken Hippo-
krates und die antike Medizinethik gar nicht (Jonas) oder nur
ganz am Rande (Wieland) vorkommt. Das veranlaßt mich zu
der Frage, die — überspitzt formuliert — lautet: Wie sind
diese beiden Bücher überhaupt in Ihren Beitrag über antike
Medizinethik geraten? Würden Sie mir zustimmen, daß der

Zusammenhang zwischen den erwähnten Büchern und unserem
Thema durch ihre Rezeption seitens zeitgenössischer Medizin-
ethiker gestiftet wird, die die von Wieland und Jonas auf je
unterschiedliche Weise artikulierten Diskontinuitätserfahrungen
auf ihren Umgang mit Geschichte haben durchschlagen lassen.

Aus zeitgenössischer Sicht dient die Geschichte der medizinischen
Ethik ja zumeist als Argumentationsreservoir für Kontinuitätsoder

Diskontinuitätsbeschreibungen innerhalb der Medizingeschichte.

Selbst wenn die Characteristica moderner Medizin, wie
Wieland sagt, Anonymisierung, Juridifizierung und Probabili-
sierung sind, so ließen sich auch für diese Phänomene Analoga
in der Geschichte finden, etwa Galens Klage nach seinem ersten
Romaufenthalt über die Anonymität des Arztwesens in Rom,
wo weder Kollegen noch Patienten die Ärzte kennen und man
es als Patient wie als Arzt zumeist mit fremden Ärzten bzw.



22 DISCUSSION

Kollegen zu tun hat, über deren fachliche und charakterliche

Qualifikation man nichts weiß {De praenotione 4, XIV p. 622-4
K.). Analog ließe sich auch in bezug aufJuridifizierung und Pro-

babilisierung argumentieren. Also nochmals meine Frage: Glauben

Sie, daß die Diskontinuitätsvorgaben von Jonas und Wieland
das Verhältnis moderner zu antiker Medizinethik präjudiziert hat?

H. Flashar. Es mag sein, daß die Diskontinuitätsvorgaben
von Jonas und Wieland hier und da die medizinethische
Diskussion beeinflußt haben. Nur läßt sich dies schwer dokumentieren,

weil bei diesen Diskussionen insbesondere von
medizinethischer Seite ja nicht so zitiert und belegt wird wie in einer

philologischen Forschungsgeschichte.
Bei den drei von Wieland herausgestellten Characteristica

moderner Medizin handelt es sich um prävalente Momente.
Analogien zur Juridifizierung und Probabilisierung in der hippo-
kratischen Medizin habe ich selbst angemerkt; Ihr Beispiel
hinsichtlich der Anonymisierung bezieht sich auf Rom und
dürfte ohne Analogie für die griechischen Verhältnisse sein.

H. von Staden: Von der Arbeit Wolfgang Wielands ausgehend

haben Sie die antike Medizin nach eventuellen Vorläufern
der modernen Anonymisierung, Juridifizierung und Probabilisierung

befragt. Mit Ihren diesbezüglichen Ergebnissen bin ich
im ganzen einverstanden, zumal mit der Beobachtung, daß die

Probabilisierung schon im Rahmen des hippokratischen
Prognosebegriffes zumindest implizit in Erscheinung tritt. Die
Probabilisierung scheint aber in verschiedenen Brechungen auch in
anderen Bereichen aufzutauchen. Nicht nur die berühmten
Begriffe aw/6Lziv und tTToyacrpo«; (z.B. Hp. VM 9, Off. 4, Art. 4),
die Definition der Medizin als eine ars coniecturalis (Cels. de

medicina), die Betonung des Stochastischen in der Empirikerschule

(s. z.B. K. Deichgräber, Die griechische Empirikerschule,
fr. 112, S. 152,3) und in anderen medizinischen Traditionen,
sondern auch der weitverbreitete, transepochale medizinische
Gebrauch von eöXoyov, soixs, usw., auch wo die Quantifizie-



MODERNE PROBLEME UND ALTE WURZELN 23

rung im Vordergrund steht (wie z.B. in der Pharmakologie)
scheinen in diesen Themenbereich zu gehören.

J. Pigeaud: J'ai beaucoup admire l'expose convaincant de

H. Flashar. J'ai deux remarques ä proposer:
— Deux attitudes sont possibles ä l'ögard du Corpus hippo-

cratique-. une attitude qui comprime forcement le temps, et oü
le Corpus parait fournir des concepts 'eternels', et une autre,
plus attentive ä la duree, et qui serait sensible ä une histoire.

— Justement, ä propos de l'histoire, n'y aurait-il pas possibility

d'envisager un genre comme celui de la 'relation ä l'autre'?

Aspect vague, ä premiere vue, de la question, mais qui prend
des contenus ä l'interieur de pratiques. Je pense ä la notion,
chez Euripide, de npoGzSpia, d'assistance (ä l'autre), celle de la

nourrice par rapport ä Phedre, d'filectre ä l'egard d'Oreste. On
connait l'importance du modöle medical chez Euripide. Dans

cette histoire de la 'relation ä l'autre', oil la pratique medicale

trouve comme son fondement affectif (la cpiXavöpomia, Xhuma-

nitas), on trouvera cette assistance transposee ä la morale, chez

Galien, qui ne croit pas que l'on puisse aller tout seul ä la vertu
sans l'aide de quelqu'un qui s'occupe de l'autre.

L'attitude du medecin ä l'egard du malade s'est certainement
approfondie, modifiee, pour une raison purement mödicale: la

decouverte puis la definition de la maladie chronique (ä evolution

lente), face ä la maladie aigue.

H. Flashar. Sie spielen auf den Prolog des Euripideischen Orest

an, wo Electra ihre 'Wache' fur den kranken Bruder Orest als

7i:pocyeSpta (Or. 93) bezeichnet. Gewiß ist die Sorge von einem
Kranken durch einen Näherstehenden ein allgemein-menschliches
Phänomen, aber hier bewacht Elektra lediglich wie eine
Krankenschwester den Schlaf Orests, während im Hippolytos die
medizinisch-therapeutische Behandlung der Frauen untereinander
und im Relation zum Arzt so konkret thematisiert ist, daß man
daraus für das Verhältnis Arzt-Patientin verallgemeinernde
Folgerungen ziehen kann.



24 DISCUSSION

Ph. Mudry. Ä propos de l'histoire de Democede chez Artaxer-

xes, vous avez evoque la question de l'attitude du medecin envers

un ennemi. Je voudrais signaler que Scribonius Largus, dans la

preface de ses compositiones, en se referant explicitement au
Serment, substitue le terme hostis (§4 ne hostibus quidem malum
medicamentum dabii) ä la formulation impersonnelle et generale
du serment (oü Scatjco 8e oü8e cpapp.axov oüSsvi Oavamp-ov).

Ma question: trouve-t-on dans la Collection hippocratique un texte

qui, explicitement, aborde la problematique 'medecin-ennemi'?
Peut-on, le cas echeant, parier d'une interpretatio Romana ä

propos de cette version de l'interdiction hippocratique?

H. Flashar. Ich kenne aus dem Corpus Hippocraticum keine
Stelle (außer in den späten Briefen), wo das Verhältnis Arzt-
Feind thematisiert wäre. Der Gedanke ist natürlich im Ethos
des hippokratischen Arztes angelegt; seine Entfaltung in der

Formulierung ne hostibus quidem kann man wohl als interpretatio
Romana ansehen, im Sinne der Ausformung einer spezifischen
humanitas.

J. Jouanna-. Je tiens ä feliciter Fi. Flashar pour la clarte et la
richesse de son expose, qui pose les grands problemes dont
nous aurons ä discuter tout au cours de nos Entretiens.

On peut lire de deux manieres differentes la Collection

hippocratique. Si on l'observe avec le microscope du philologue
moderne, on peut etre sensible aux differences d'auteur, de date, de

doctrine des divers traites, par une etude comparative scrupuleuse
du vocabulaire, du style et des idees. Mais si Ton prend du recul,

on permit mieux les convergences entre la majorite des ecrits

composant cette Collection et Ton comprend pourquoi ces traites

ont pu etre lus comme une oeuvre coherente. II n'est done pas
absurde de parier d'hippocratisme au sens large du terme. C'est
dans cette perspective que H. Flashar s'est place, me semble-t-il.

A. Garzya: Vous avez mentionne ä juste titre la presence
d'une ethique populaire ä cote de l'ethique philosophique dans



MODERNE PROBLEME UND ALTE WURZELN 25

le rapport avec la pensee medicale. On aurait tendance natu-
rellement ä s'interroger sur les sources respectives, ce qui, dans

le cas de la Populärphilosophie, nous emmenerait tres loin et
finalement en dehors de notre theme. En revanche, j'aimerais
connaitre votre avis ä propos d'un point concernant la tragedie,
d'Euripide en particulier. II y a des annees (21987), j'ai con-
sacre un livre au theme du salut, theme revenant surtout, mais

non exclusivement, dans ses pieces de la premiere periode de la

guerre du Peloponnese. J'entends le salut moral, qui peut se

verifier, ä certaines conditions, meme dans le cas oü le protago-
niste succombe physiquement (par exemple quand il s'agit
d'affronter librement et consciemment le sacrifice supreme, la

Selbstopferung, pour le bien des autres). Ä chaque reprise, Euri-
pide souligne expressement — chez Macarie, Iphigenie ä Aulis,
etc. — que le salut en question n'est pas octroye par la divinite,
mais est acquis personnellement par celui qui l'obtient (JA 1440:

cTsacoapai, dit l'heroi'ne proche de sa fin). II ne semble pas que
le tragique subisse ici, comme ailleurs, l'influence de la Sophi-
stique. Je me demande s'il ne serait pas permis de mettre en

rapport l'idee, essentielle pour la dramaturgic euripideenne, de

l'homme qui acquiert par lui-meme son salut avec le fait que
dans le Corpus hippocratique aussi, mutatis mutandis, la collaboration

du patient n'est pas etrangere, du moins implicitement,
ä sa guerison.

H. Flashar: Gewiß gibt es zwischen Euripides und den frühen
hippokratischen Schriften, mutatis mutandis, eine vergleichbare
Anschauung über Krankheit und Heilung in menschlicher

Verantwortung, deren gemeinsamer Nenner die Sophistik sein dürfte,
wie dies auch für andere Themen (z.B. die Nomos-Physis-Anti-
these) der Fall ist.

C. Schubert: Sie haben sehr stark darauf abgehoben, daß wir
eher die Diskontinuitäten und Brüche der Traditionslinien
herausarbeiten sollen. Aber gerade die Formel py) ßAcarmv, die ja
nur die eine Seite der Maxime Nutzen/Schaden darstellt, weist



26 DISCUSSION

uns doch auf ein ganz wesendich und durchgehend in der
Traditionslinie stehendes Thema der Medizinethik: Die Frage
der Abwägung von Nutzen und Schaden steht doch auch heute
noch im Zentrum der Diskussion, vor allem wenn man den
starken utilitaristischen Einschlag bei der heutigen Frage nach
der Definition von Anfang und Ende des menschlichen Lebens
bedenkt.

H. Flashar. Ich wäre mißverstanden, wollte ich mit der

Betonung von Diskontinuitäten die Gemeinsamkeiten eliminieren.
Natürlich besteht eine Gemeinsamkeit zwischen hippokratischer
und moderner Medizin in der Abwägung von Nutzen und
Schaden. Mir kam es vor allem darauf an zu zeigen, wie die alte
Nutzen (dem Freunde) — Schaden (dem Feinde) — Antithese in
der medizinischen Ethik abgewandelt wird zu der Alternative
(nicht mehr Antithese): Nutzen — McAf-Schaden. Natürlich
wird der Arzt (normalerweise) nie schaden; aber es ist doch ein
besonderer Schritt von ethischer Relevanz, wenn diese Maxime
theoretisch reflektiert und stilisiert formuliert wird.

H. von Staden: Sie haben mit Recht betont, daß die
Unterlassung der ärztlichen Hilfeleistung im Corpus Hippocraticum
von ethischen Überlegungen mitbedingt ist. Auch die durch die
berufliche 86ca bedingten Überlegungen scheinen aber häufig
ein Anlaß zur Verweigerung der ärzdichen Hilfe gewesen zu sein,
zumal in aussichtslosen Fällen. Erstens möchte ich fragen, ob Sie

glauben, daß die Doxa z.T. eine Motivation der Unterlassung
der Hilfeleistung darstellte, und zweitens ob Sie den Eindruck
teilen, daß sich im Corpus Hippocraticum ethisch begründete
Überlegungen und die von der Doxa ausgehenden Erwägungen
auf einem Kollisionskurs befanden.

H. Flashar. Ich glaube dezidiert, daß die im Corpus
Hippocraticum begründeten Überlegungen und die von der Doxa
ausgehenden Erwägungen nicht in Kollision zueinander stehen,
sondern zwei Seiten der gleichen Sache sind. Die Einhaltung



MODERNE PROBLEME UND ALTE WURZELN 27

der ethischen Selbstverpflichtungen des hippokratischen Arztes

garantiert diesem (dem Anspruch nach wenigstens) die Erhaltung

der Doxa, insofern sein Können und seine Integrität dann
auch bei einem medizinischen Mißerfolg außer Frage steht.
Insofern ist ein Dokument wie der Eid, der beide Seiten expressis

verbis zusammenfuhrt, auch eine Art 'Versicherung' (wir würden
heute sagen: 'Haftpflichtversicherung') des Arztes.

H. von Staden-. Sie behaupten mit Recht, daß das Corpus
Hippocraticum in der Behandlung der Kranken keine Klassen-
und Geschlechtsunterschiede macht und daß alle Patienten
dementsprechend den gleichen Zugang zur medizinischen
Hilfeleistungen hatten. Dazu nur zwei kurze Bemerkungen:
1) Zumal auf technologischer Ebene gibt es schon in der Antike
Unterschiede zwischen der Behandlung der städtischen
Bevölkerung und der medizinischen Versorgung ländlicher Patienten
(z.B. Hp. Art. 72; cf. Fract. 13). Eine ähnliche Unterscheidung
zwischen komplizierten chirurgischen Instrumenten, die nur fur
eine Praxis in einer Stadt geeignet sind, und einfacheren aber

weniger wirksamen Methoden, die auf dem Lande angewandt
werden können, kommt in der hellenistischen Epoche vor, wie
Oreibasios (Buch 49 der Collectiones medicae) in seiner Beschreibung

eines berühmten Instruments des Andreas von Karystos
bestätigt. Bereits in der Antike wird das Prinzip einer allgemein
zugänglichen medizinischen Versorgung angesichts neuen,
komplizierten technologischen Möglichkeiten kompromittiert.

2) Bietet das umstrittene Zeugnis in Piatons Nomoi (4, 720 a-d)
über eine unterschiedliche medizinische Behandlung von Sklaven
und Freien ein weiteres Zeugnis für Ihre Hypothese, daß die
medizinische Ethik sich in zentralen Hinsichten scharf von der

philosophischen Ethik absetzt, und zwar — und dies ist der
Kern der Frage — auch dort, wo die Philosophie die Medizin
konzeptualisiert, instrumentalisiert und theoretisiert?

H. Flashar. Die unterschiedliche Behandlung von städtischen

und ländlichen Patienten richtet sich nach der Maßgabe



28 DISCUSSION

technischer Möglichkeiten, berührt aber nicht das ethische Postulat

der Gleichbehandlung verschiedener Personengruppen.
Anders steht es mit der von Ihnen zitierten Passage aus den

platonischen Nomoi. Hier scheint mir der Unterschied nicht
zwischen medizinischer und philosophischer Ethik zu liegen,
sondern zwischen medizinischer Ethik und faktischen Verhältnissen,

wie sie der Philosoph hier beschreibt. Diese Passage ist
mir insofern willkommen, als sie erneut zeigt, wie medizinische
Ethik Postulate aufstellt, die sich zunächst auch gar nicht allgemein

durchgesetzt haben. Der Tatbestand ist sehr ähnlich der

heutzutage vielerorts noch üblichen unterschiedlichen Behandlung

von Privat- und Kassenpatienten, die neben höheren
ethischen Postulaten einhergeht.

J. Jouanna: J'ai encore deux remarques de detail avant de

poser une question sur un probleme plus important. Vous avez
cite la 3ime Pythique de Pindare et le premier stasimon de

YAntigone de Sophocle comme exemples de temoignages anciens

sur la puissance de la medecine, qui peut ecarter la mort, et
aussi sur les limites de l'art. Ne pourrait-on pas songer aussi ä

un temoignage qui s'insere entre Pindare et Sophocle, au Pro-
mfahie d'Eschyle, dans la tirade oü Promethee enumere les dif-
ferents arts qu'il a reveles aux hommes et termine par la medecine

(478-483) et la mantique?
La seconde remarque concerne le Wanderarzt. Peut-on dire

qu'en regle generale il suit le malade pendant un tres court laps
de temps? A l'epoque classique, en tout cas, le medecin dit
itinerant sejourne assez longtemps dans chacune des cites oil il
exerce. Democedes, d'apres Herodote (3, 131), est reste deux

ans ä Egine, un an ä Athenes avant de devenir le medecin de

Polycrate de Samos. Les medecins itinerants des Epidemies pou-
vaient rester plusieurs annees au meme endroit (cf. les quatre
'constitutions' d'£pidemies 1 ä 3 correspondant ä quatre
annees). Si les fiches des malades contenues dans les Epidemies
correspondent ä une courte periode, c'est parce que le malade

meurt, generalement. II ne semble done pas que le fait d'etre



MODERNE PROBLEME UND ALTE WURZELN 29

Wanderarzt ait eu une incidence sur les relations du medecin et
du malade.

Le probleme plus important que je voudrais soulever est

celui des rapports entre ethique medicale et ethique populaire.
La formule py] ßXa7vreiv, 'ne pas nuire', est sans aucun doute un
des points forts de l'ethique hippocratique. Mais est-elle vrai-
ment en opposition avec la morale populaire qui recommande
d'etre utile aux amis et de nuire aux ennemis? Ne s'agit-il pas
de deux conduites differentes, qui s'appliquent ä deux spheres
d'activite differentes?

H. Flashar: 1) Die Passage aus dem Prometheus des Aischylos
ist in der Tat ein wichtiger vorhippokratischer Text über die auch
hier schon in einer gewissen Systematik gefaßten Fortschritte
der Medizin. Ich habe sie nicht zitiert, weil hier (anders als bei
Pindar und Sophokles) nicht von einer Begrenzung medizinischer

Möglichkeiten die Rede ist, auf die es mir ankam.
2) Daß der 'Wanderarzt' auch längere Zeit an einem Ort

verweilen kann, bleibt unbestritten. Doch gibt es wohl
Unterschiede im Vergleich zu einem in einer Polis fest angestellten
Arzt. Die z.B. in Aer. gegebenen Vorinformationen über Lage
und Klima einer Polis wollen ja dem Wanderarzt helfen, sich
als zunächst Fremder schnell zurechtzufinden. Und dann ist
seine Verweildauer beim Patienten relativ kurz, da es keine Vor-
und Nachsorge gibt und die meisten Krankheiten infolge
eingeschränkter therapeutischer Möglichkeiten von kurzer Dauer
sind.

3) Ich glaube schon, daß diese oft zitierte ethische Maxime
in Opposition zu populären Anschauungen, allerdings bezogen
auf außermedizinische Phänomene, steht. Der Arzt muß in
Anwendung auf sein Verhältnis zum Patienten die Maxime so

umformen, daß der Feind die Krankheit wird (vgl. Epid. 1, 5)
und Arzt und Patient als quasi-cptXot, auf einer Seite stehen.



***. »ti-rv*1*.. • • ast/waV.-*, ::.. -m

wi«ja*fcWifo&&tesh* r&-w»-vssa&i i 3®# »5»«.aa..- *V .\^ir
•- ü- : • .<*v,».;. .-£ •-'^ibi.pgäck,.' jtb"

J*& shi&iim'i&ltibmr:' «%• ftm fftoar- ;.iaj* %*]} %}

.äüHatfwg •tMpufefe «i bKies&i&n sipfe: -iism* ««$rfq|frrabb-
A «SPtWp^a«J©3?49«^ V* tfh'4Hi»taJ!
'-iäSfcr j ?*s£

xt&&m--?tt.i£jm -?&e«jf|öif «jfcaMH I# **H» fBt^rrw
'SBtiiivij^s'-i J6yu 4l flirt-«& #-»!««•

,'rl?p ^jSd^^fr ssAJrfe
' •>•>'' •' £:''-- ' ' " 1 ^4rrfifef*&-^ki(£«>

J'"
\iflS *' ' =&* I» '. *V> '-• *^-: "•" • »•

.«st^.-iss^. 1*0 <W^VW®S»Ä-*S3|} ^'is^fiafcsi ä^3 -VV-

&b -&6ii ße& -»s»fc«öfc«w>qqhhcv t^ahmr sssi'teZ t^'ciad
seiitHbsBtM j*w&afa^ &#&#?% #©JÖ »I fstasijg T>i#l

tSjj dfeMS^^VItertwh^rWUK rtSriti "•is cudfesi jfe} -tiixfeM ,%f;

.r>faMdkm'-&mifo'!g*# vI?H}^'BO« t&iiki i&H'h-fya?: b&»2*b<d<i
-vi A**- ?\*tKgfeä, SfciM# dbsJtf sib-^m^slifcilgfisM

z¥?} r?äfe>1lßC?-

<v&mJ Mts^ a. ito^<Lim&vpd®t*8&ki }«n«i trsbawrr/
iaaäai» aatiäaa&t' Ha£s% üV-<jjtii «&s&34

-ss^slf.twls^1&* zM '*>%&

-for -itej&-4xpi&'
c*vfä%t*^brsib-.i*a& ymnkfii^asmhifl mM aajfafefraVwfe*
*toä3tftitö*mbäÄifia.'Ä mtrnn- ^Mfhgtfvhmi

'qwiVijBty glfat i.i'»>" :-bfa§
,-i Ss^»sp»; d^s*^ & fe&fc säft, ßs vti£d^u',-.s.f^iz

'^Haßsou - j4» ««*&• Äek ,no^#'»dg*j,4g ibi ^
'«liiÄifei^^aÄSilfetdsfftakij^pmA- ir?i££,-qöfy ÄS aoi««*}tfi0*fii
^PrliaiMf -iiiiliii(^HWIui'aartiiti

a^söc^ kff&m£ htm
«4«>. iS fcss Äw tßf4^.>

ife.mi- ip :«ÄÄiBep«tat'# ißäMt- -^m i?#*^


	Ethik und Medizin - moderne Probleme und alte Wurzeln

