Zeitschrift: Entretiens sur I'Antiquité classique
Herausgeber: Fondation Hardt pour I'étude de I'Antiquité classique
Band: 41 (1996)

Artikel: La méthode historique de Pausanias d'apres le livre | de la Périégese
Autor: Chamoux, Francois
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-660823

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-660823
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

II

Francois CHAMOUX

LA METH\ODE HISTORIQUE DE PAUSANIAS
D’APRES LE LIVRE I DE LA PERIEGESE

Vers la fin du XV* siecle, le scribe Constantin Lascaris, qui était
venu a Florence pour copier le texte de la Périégése sur I’archétype
aujourd’hui disparu, inscrivit en téte de son manuscrit le titre
suivant : [Tavoaviov ioToproypdgov iotopiar. La Bibliotheque
Nationale de Madrid posse¢de ce codex (Matritensis 5464 =M dans
nos apparats). Bien qu’on n’y trouve qu’une partie dulivre I, il n’en
compte pas moins parmi les cing manuscrits primaires de Pausanias'.
En choisissant ce titre (au lieu de IMavcaviov ‘EAA&dOC
nePIYNo1G, qu’on peut lire dans d’autres manuscrits), Lascaris
indiquait clairement qu’il ne tenait pas Pausanias pour un simple
périégéte, mais pour un historien, iotoproypagog, auteur d’ histoi-
res, iotoplot, c’est-a-dire s’inspirant du grand Hérodote. Cette
vue est plus juste que celle qui a longtemps prévalu chez les savants
modernes, qui n’envisageaient la Périégése que comme un guide
du voyageur, destiné avant tout a orienter une visite sur le terrain.
On a fait paraitre des éditions tronquées, ol tous les développe-
ments historiques étaient omis : ainsi la traduction commentée

1 A. Direr, TAPA 88 (1957), 178-179.



46 FRANCOIS CHAMOUX

(d’ailleurs remarquable) publiée par Ernst Meyer? ou 1’édition
partielle des ®wxixd donnée par G. Daux sous le titre Pausanias
a Delphes (Paris 1936). Or ces développements historiques, que
I’auteur lui-méme appelle des digressions, napevBijxon (I8, 1) ou
napepyo Adyov (19,4), ou encore éneisddiov 1 Aoyw (VI 8, 1),
représentent, quand on en fait le compte, prés de la moitié de
I’ouvrage®. Pour I’auteur, c’était un élément essentiel de son
propos. L’érudition la plus récente 1’a reconnu : «Pausanias enten-
dait écrire une ceuvre d’histoire sur une base topographique»*.
Ce faisant, avait-il le sentiment d’entreprendre une tiche nou-
velle ou se plagait-il dans la ligne d’autres historiens, ses prédéces-
seurs? Il est difficile d’en décider, puisque les périégeses
hellénistiques ont presque complétement disparu. A travers le peu
qui nous en reste, c’est-a-dire essentiellement des titres (sauf pour
Héraclide Criticos), il semble qu’elles furent surtout thématiques :
elles traitaient d’une catégorie de monuments, comme les tom-
beaux ou les trépieds votifs, sur un site donné ou dans une région”.
D’autres présentaient en détail un site célebre, comme I’ Acropole
d’ Athenes®, ou les curiosités d’une contrée’. D’autres enfin, comme

? Pausanias, Beschreibung Griechenlands (Ziirich 1954). Une nouvelle édition, complétée
et remaniée par F. EcksTemN, a paru en 1986 (Ziirich-Miinchen). Les références renvoient
a |'édition de 1954.

* A. TrRENDELENBURG, Pausanias’ Hellenika (Berlin 1914), 15 sq. Cf. Mever [n. 2], 29.

* F. Cnamoux, ‘Pausanias géographe’, Mélanges R. Dion (= Caesarodunum IX bis, 1974),
83, D. Musri, dans Pausania, Guida della Grecia, 1, L’ Attica, a cura di D. MusTi e L. BEscui
(Milano 1982), xxxvi sq.; C. Hasicur, Pausanias und seine Beschreibung Griechenlands
(Miinchen 1985), 32 sq. ; F. CHamoux, “Pausanias historien’, dans Mélanges de la Bibl. de
la Sorbonne offerts a A. Tuilier (Paris 1987), 41 sq. (d’ol est tirée la citation ci-dessus); J.
PouiLLoux, Pausanias 1 (CUF, Paris 1992), xx sq. Cf, en dernier lieu, L. Lacrow,
“Traditions locales et légendes étiologiques dans la Périégése de Pausanias’, JS 1994, 75
sq. : "informations mieux a leur place dans un livre d’histoire ou un traité de mythologie™.
> Diodoros le Pénégete (vers 300 a.C.), Hept pvnudrev (FGrHist 372); Héliodoros
d’Athénes (II*s. a.C. ?) Iepitav 'ABfivnor tpmddav et [epi tdv 'ABNvnot dvabnuatev
(FGrHist 373).

§ Polémon d’Tlion avait traité en 4 livres des ex-voto de I’ Acropole d’Atheénes (K1. Pautly,
s.v. Polemon 4), Fragments dans FHG III 108-148, et L. PreLLEr (ed.), Polemonis
Periegetae Fragmenta (Leipzig 1838, réimpr. en 1964).

7 C’était sans doute le cas pour le [Tept 1av dnpwov de Diodoros le Périégete.



LA METHODE HISTORIQUE DE PAUSANIAS A7

le Ilepi t@v ev ‘EALAO moAewv d’Héraclide Criticos®, relataient
des impressions de voyage, sans grand recours a |’histoire. La
floraison de cette littérature spécialisée est due a 1’influence de
I’école péripatéticienne : I’exemple d’ Aristote et de Théophraste
incitait a conduire des enquétes approfondies et systématiques sur
le terrain pour fournir une base a la réflexion théorique : ainsi les
158 monographies sur |’histoire constitutionnelle des cités, d’ou
est sortl le traité sur la Politique, ou les innombrables observations
sur les plantes qui ont permis a Théophraste de fonder la science
botanique’. Cette méthode si neuve et si féconde était parfaitement
appropriée a 1’histoire, puisque celle-ci, dés 1’origine, avait eu
partie liée avec la géographie, |’ethnographie et les monuments.
Depuis la révolution aristotélicienne, 1’érudition avait conquis sa
place dans tous les domaines. Elle avait son public, avide de
connaissances précises et variées; elle avait ses auteurs, combinant
volontiers les données de 1’enquéte personnelle et celle des livres.
Elle avait enfin sa langue, cette langue dite ‘commune’, dérivant
de I’attique courant, langue moderne, simple, accessible a tous,
évitant a la fois les vulgarismes et I’afféterie : c’était la langue
internationale des chancelleries et des prosateurs visant a une large
audience'®. La Périégése de la Gréce congue par Pausanias s’ins-
crit dans cette tradition hellénistique et reste le seul témoin complet
du genre périégétique. Toutefois il semble bien que son auteur ait
eu en vue un objectif original, que 1’analyse de 1’ouvrage permet
de dégager et qui lui confére une place a part dans la littérature
antique. Essayons de définir cet objectif.

¢ FHG 11254 sq., F. Praster (Hrsg.), Die Reisebilder des Herakleides, SB Ost. Akad., Phil.
hist. K1. 227, 2 (Wien 1951). Cf. Kl. Pauly, s.v. Herakleides 17. Une traduction, avec
commentaire, du passage relatif 2 Athénes vient de paraitre dans E. PerriN, ‘Héracleides le
Crétois a Athénes : les plaisirs du tourisme culturel’, REG 107 (1954), 192-202.

® CI. 8. Amicues (éd.), Théophraste. Recherches sur les plantes (CUF, Paris 1988-1993).
Trois volumes ont déja paru (livres I a VI) avec un commentaire abondant et neuf.

10 Cf. O. Strip, Uber Sprache u. Stil des Periegeten Pausanias, Acta Universitatis
Upsaliensis, Studia Graeca Upsaliensia 9 (Uppsala 1976). Cette langue, dite parfois ‘de
chancellerie’, est, a quelques nuances pres, celle de la plupart des décrets hellénistiques,
de la correspondance des souverains, des historiens comme Polybe ou Diodore, ainsi que
des traités techniques. Cf. mon ‘Introduction générale’, dans Diodore de Sicile Bibliothéque
historique 1 (CUF, Pans 1993), Ixix sq.



48 FRANCOIS CHAMOUX

Pausanias n’a pas jugé nécessaire de le préciser dans une
préface, puisque, a la différence des ceuvres historiques tradition-
nelles, il commence ex abrupto, in medias res. Cette fagon de
procéder convient assurément a une périégese, qui introduit direc-
tement le lecteur sur le terrain. Néanmoins, dans le cours du texte,
il lui arrive de formuler ses intentions et ses méthodes. Le passage
essentiel figure a la fin de la description de I’ Attique (I 39, 3), avant
que ne commence celle de la Mégaride : «Telles étaient, 4 mon
avis, en Attique, les principales curiosités dignes d’étre rapportées
et d’étre vues. Dans une matiere si abondante, j’ai choisi des le
début pour theme de mon exposé ce qui convient a un ouvrage
historique», dnéxpive 8¢ Gmo TdvV moAADV & dpxic 0 Adyog pot
0L £G oLYYPaPNV cviikovta. Ainsi le sujet propre de 1’ ceuvre (que
I’auteur désigne habituellement par le terme simple de Adyoq),
c’est I’information historique, to: &g cvyypaeny aviikovta!!. Mais
cet objectif doit étre atteint par le moyen de la description
périégétique : le fil conducteur de 1’exposé n’est pas la chronolo-
gie, mais la topographie et les monuments. Pausanias élabore a la
fois un guide, utilisable sur place, et un recueil d’histoires qui
satisferont la curiosité du lecteur. LLa combinaison de ces deux
éléments, I’un matériel et concret, 1’autre emprunté a la tradition
orale ou érudite, fait 1’originalité de I’ouvrage et rend compte de sa
composition, a premiére vue si déconcertante : composition ‘a
tiroirs’, ou alternent les indications topographiques ou archéologi-
ques et les développements historiques suggérés par les sites ou les
monuments. Que les proportions relatives de ces deux éléments
d’un méme ensemble soient approximativement égales prouve
que [’auteur leur accordait une égale attention et leur attachait une
égale importance. Au reste, ne nous y trompons pas : Pausanias ne
s’est nullement proposé d’écrire un recueil d’Histoires variées,

1 Le sens de cuyypao, ‘livre d histoire’, est clairement établi par plusieurs passages du
livreI:6,1;12,2;34, 1. De méme en 13, 9, cuyypagerv signifie ‘écrire |"histoire’. Quant
au substantif cvyypagevg, il désigne trés habituellement un historien dans la langue de
Diodore.



LA METHODE HISTORIQUE DE PAUSANIAS 49

une [Mavtodorm iotopio comme le fera plus tard Elien, compilation
ou, en I’ occurrence, les itinéraires ne serviraient que d’un artifice
de présentation’?. Il a vraiment voulu composer une périégese,
fondée sur son expérience personnelle de voyageur consciencieux
qui aime a voir et qui sait voir : mais ce guide du voyageur lui
fournit I’occasion d’offrir a son lecteur, soit sur le terrain, soit dans
le cadre d’une bibliothéque, une riche matiére de connaissances de
toutes sortes qui compléteront sa culture et provoqueront sa
réflexion. A travers le charme et la diversité du voyage, qui répond
a une mode de tourisme culturel née dans le monde hellénistique
et largement développée a 1’époque impériale”, ¢’est avant tout a
I’enrichissement intellectuel et moral du public que vise I’auteur,
conformément aux intentions hautement proclamées par les véri-
tables historiens, d’Hérodote et Thucydide a Plutarque, en passant
par Polybe et Diodore'®. Pausanias mérite comme eux, mais a sa
maniére propre, le titre de cvyypageic ou iotoproypagog. Il vaut
la peine de rechercher comment il s’y prend, quels thémes princi-
paux retiennent son attention et alimentent sa pensée, quels criteres
de vérité il emploie dans le cours de son travail. Pour rester dans
les limites de temps qui me sont imparties et aussi pour asseoir ma
démonstration sur des bases précises, je m’en tiendrai a |’examen
du livre I, consacré aux antiquités de I’ Attique et de la Mégaride.
C’est le premier que Pausanias ait rédigé, comme le montrent les
allusions qu’il fait par avance aux livres ultérieurs’. C’est aussi
celul qui contient la matiere la plus riche et qui lui a permis de
mettre a I’épreuve les principes de sa méthode : il fournit donc une
base solide pour nos analyses et pour nos conclusions.

12 C’est la theése qu’avait développée C. Roeert dans Pausanias als Schriftsteller (Berlin
1909) et contre laquelle Mever [n. 2], 30, et MusT [n. 4], xli, se sont élevés 2 juste titre.

3 Cf. F. Cuamoux, La civilisation hellénistique (Paris 1981), 402 sq. Particulierement
significative  ce sujet est | 'épigramme de Catilius fils de Nicanor, gravée 2 Philaeen 7a.C.
(E. BernaND, Les inscriptions grecques et latines de Philae 11 [Paris 1969] 85-91, n® 143).
1* Pour Diodore, cf. mon ‘Introduction générale’ [n. 10], xlviii sq. et Ivi sq.

3 Hasichr [n. 4], 23 sq. J'ai relevé toutes ces allusions dans mon commentaire. Habicht
signale les références rétrospectives au livre I qui figurent dans les livres suivants.



50 FRANCOIS CHAMOUX

Que la composition de 1’ouvrage s’organise selon 1’ordre
topographique est évident des le début, puisque Pausanias aborde
le continent grec par la pointe de 1’ Attique, au cap Sounion : il
adopte le point de vue d’un voyageur venant de la mer Egée, qui
va parcourir la Grece propre a partir de I’ Attique et de la Mégaride,
en découvrant le Péloponnese région par région avant de gagner en
Grece centrale la Béotie et 1a Phocide (avec un bref et ultime
complément sur la Locride occidentale). Il est vain de spéculer sur
les limites de ce plan et sur les raisons qui ont conduit le Périégete
a en exclure la Grece du nord et du nord-ouest ainsi que toutes les
iles (sauf Salamine, Egine et Cythére). Faute d’argument pour en
décider, mieux vaut éviter les hypotheses arbitraires. Dans cette
longue pérégrination, on parvient d’ordinaire a reconstituer les
itinéraires que Pausanias a lui-m&me parcourus. Naturellement il
est parfois contraint de revenir sur ses pas pour s’engager dans une
direction nouvelle : soucieux d’alléger son texte, ot il a tant a dire,
il néglige souvent de préciser ces détails, mais il est rare que son
lecteur ne retrouve pas le bon chemin. Par exemple, a Mégare, bien
que les vestiges subsistants soient peu nombreux et peu explicites,
Arthur Muller a retracé avec une grande vraisemblance la route
suivie par le Périégete a travers la ville et ses faubourgs'®. Toute-
fois, quand le sujet I’exige, Pausanias n’hésite pas a introduire dans
son inventaire topographique des développements annexes sur
telle catégorie de monuments qu’un rapport d’analogie unit a celui
dont il vient de parler : ce n’est plus alors la proximité locale qui
compte, mais un lien logique entre les objets de sa curiosité. Le
livre en offre deux exemples particulierement nets. En 18, 9, la
description de I’Olympieion achevé par Hadrien permet d’évoquer
les principales fondations de cet empereur philhellene qui se
dressaient dans les divers quartiers de la cité : Panhellenion,
Panthéon, Bibliotheque, Gymnase. Apres ce rappel systématique
des bienfaits du prince, Pausanias reprend sa description a 1’en-
droit méme ot il I’avait interrompue, c’est-a-dire a I’Olympieion,

16 A.MuLLer, ‘Megarika I - XIV’, BCH 104 & 108 (1980-1984).



LA METHODE HISTORIQUE DE PAUSANIAS 51

d’ou il repart pour visiter le reste du quartier de I’llissos. L autre
exemple remarquable de groupement logique est la longue digres-
sion consacrée aux tribunaux d’ Atheénes (28, 8-11) : le passage sur
la colline de |’ Aréopage, ou siégeait le tribunal portant ce nom,
autorise le Périégete a mentionner, avec quelques commentaires,
les autres tribunaux, qui siégeaient ailleurs dans la cité. Cette
énumération devrait satisfaire la curiosité de «ceux qui s’intéres-
sent aux tribunaux», yv@voi 0TOG01G HETEGTI OTOVOTG (T0L) £G TOL
Sixaotnpro (28, 11). Et ’exposé topographique reprend a partir
de I’ Aréopage, ou il s’était arrété : «Aupres de I’ Aréopage on peut
voir le bateau (sur roues) qui sert pour la procession des
Panathénées»'’.

Comme on le voit, le principe qui régle la composition de
I’ouvrage est simple et souple. Simple, puisque la ligne directrice,
du début jusqu’a la fin, est d’ordre topographique, comme il
convient a une périégese. Mais le respect de cette ligne n’est jamais
contraignant : il admet tous les napepya Aoyov que I’auteur est
tenté d’introduire dans I’'intérét de son lecteur. Ce peut étre une
exégese historique, ou le rappel d’un événement li€ a un site, ou
encore un rapprochement érudit que la mémoire richement meu-
blée de 1’auteur lui suggere, parfois par une fortuite association
d’idées. Ainsi le culte que les gens de Salamine rendaient a leur
héros Ajax rappelle a Pausanias que ce héros avait une taille
gigantesque : il présente a ce propos toute une série de considéra-
tions qui nous entrainent en Troade au tombeau d’ Ajax, puis chez
les Celtes Cavares, puis a Milet, puis en Lydie et enfin a Gades, a
cause d’une analogie avec Géryon (35, 4-8). Apres quoi, le
Périégete reprend sa description de Salamine avec une parfaite
désinvolture : «je m’en vais revenir & mon propos». De la méme
facon, sur I’une des deux acropoles de Mégare, on lui montre une
pierre miraculeuse qui rend, quand on la frappe, un son comparable
a celui d’une cithare (42, 2-3) : cela le fait penser au Colosse de

1729, 1. Sur ce passage, cf. F. Cuamoux, dans Pausanias. Description de la Gréce 1 (CUF,
Paris 1992), 225 sq.



52 FRANCOIS CHAMOUX

Memnon, qu’il avait vu et entendu 2 Thebes, en Egypte, et il lui
consacre quelques lignes avant de reprendre I’énumération des
monuments de Mégare.

On le voit par ces exemples, la curiosité du Périégete s’exerce
dans les domaines les plus variés. Il s’intéresse a la géographie : en
franchissant les rheitoi, €émissaires d’étangs cotiers proches
d’Eleusis (38, 1), il constate que leur eau est salée et suppose
qu’elle peut provenir de I’Euripe de Chalcis par quelque conduit
souterrain'®. A propos de la pierre de Sileéne, sur 1’Acropole, la
parenté des Silénes et des Satyres lui rappelle le témoignage qu’il
a recueilli d’un Carien sur les iles Satyrides, mystérieux archipel
perdu dans la mer Océane (23, 5-6). Dans le méme esprit, on trouve
des digressions ethnographiques, dans la tradition d’Hérodote :
une cuirasse sarmate était conservée dans I’ Asclépieion d’ Atheénes
et lui fournit I’occasion d’un développement sur les meeurs guer-
rieres des Sarmates (21, 5-6). Comme il existait aussi des cuirasses
de lin, il souligne par comparaison la faible efficacité protectrice
de ce genre d’armure, dont il a vu des exemplaires dans le
sanctuaire d’Apollon 2 Gryneion, en Folide, ce qui ’améne a
exprimer son admiration pour la beauté du bois sacré planté dans
ce sanctuaire (21, 7) : bel exemple de digression dans la digression,
par le jeu d’une simple association d’idées. Ailleurs, Pausanias
remarque que la statue de Némésis a Rhamnonte tient une phiale
décorée de tétes de negres (33, 3) : il en profite pour disserter assez
longuement sur les Ethiopiens, habitants de I’ Afrique noire, et sur
les mysteres de ce continent mal connu. Conscient de s’étre laissé
entrainer trop loin, il met fin a ce développement d’une facon
abrupte : «J’en ai assez dit sur ce sujet», T0de pev &g ToG0VTOV
elpfobo, formule empruntée 3 Hérodote! et dont il use volontiers.
Etil revient a la statue de Némésis qu’il était en train de décrire (33,
7). Enfin I’histoire naturelle retient parfois son attention : la
'®  Autres exemples de ’intérét de Pausanias pour |’hydrographie dans Chamoux,
‘Pausanias géographe’ [n. 4], 88. Cf. aussi O. REGENBOGEN, ‘Pausanias’, RE Suppl.-Bd.

VI (1956), 1082 sq.
B Cf Hdt. 1134, 2;76,3; 111 113, 1 IV 15, 4.



LA METHODE HISTORIQUE DE PAUSANIAS 33

zoologie, comme dans le passage o, mentionnant le miel de
I’Hymette, il signale que dans le pays des Alazdnes, en Scythie, les
abeilles ne sont pas enfermées dans des ruches (32, 1); la botani-
que, avec les curieuses remarques sur I’ébeéne, qui proviendrait de
racines souterraines importées d’Ethiopie (42, 5); la géologie,
quand il note les particularités du calcaire coquillier de Mégare,
qu’on appelle aujourd’hui conchite (44, 6).

Une telle multiplicité d’informations diverses, toujours ratta-
chées par quelque lien (parfois tres lache) aux choses vues par le
voyageur, confere a son exposé un caractére primesautier qui n’est
pas sans charme et qui peut, dans une certaine mesure, se justifier
par un des préceptes de la rhétorique, le souci de ménager la variété
ou nowiAlo®, Pausanias avait naturellement regu dans sa jeunesse
I’enseignement des maitres de la sophistique et n’avait pu oublier
leurs legons. Toutefois je doute qu’en 1’occurrence il ait obéi a une
regle d’école : sa désinvolture dans I’introduction des Parerga a
I’intérieur de son logos principal montre bien que sa préoccupation
est moins de plaire que d’instruire. Aussi en prend-il a son aise avec
la cohérence formelle de son texte. Sans doute a-t-on raison de
relever, de place en place, les efforts un peu gauches qu’il fournit
pour se soustraire a la monotonie que la succession topographique
des monuments impose a sa description. Il ne pouvait guere
échapper a la répétition de formules comme «aupres», «au-dela»,
«non loin de 1a», nAnolov 8¢, vnep, ov nOppw, ou d’autres
semblables, qui situent les uns par rapport aux autres les points
marquants de son itinéraire. Il lui arrive donc, pour varier I’expres-
sion, de pratiquer |’ellipse en se fiant au lecteur, qui a la réalité sous
les yeux, pour rétablir le lien de proximité entre deux monuments
que le texte suggere sans |’exprimer formellement : une transition
apparemment logique s’est substituée & I’énumération topographi-
que habituelle, et cela peut déconcerter quand on n’est pas soi-
méme sur le terrain. Analysons un exemple particulierement
frappant de cette procédure singuliere. Lorsque Pausanias, ayant

20 A. EncEw, Die Oratio variata bei Pausanias (Diss. Ziirich, Berlin 1907).



54 FRANCOIS CHAMOUX

franchi les Propylées, pénétre sur le plateau supérieur de 1’ Acropole,
il se trouve en présence d’un groupe sculpté représentant Hermes
avec les Charites (22, 8): c’est ’Hermés qu’on appelait
Propylaios*'. La tradition (sinon une signature) attribuait ce groupe
a Socrate le philosophe, qui fut sculpteur dans sa jeunesse. Sa
réputation de sagesse, proclamée par la Pythie de Delphes, autorise
le Périégete a rappeler qu’il y eut Sept Sages (dont Socrate
d’ailleurs ne faisait pas partie). Pausanias n’en cite que deux :
Pittacos de Mytilene, auteur de la célébre maxime Rien de trop,
undev Gyov, qui était étroitement associée a la sagesse delphique,
et Périandre, le tyran de Corinthe. Pourquot nommer ce dernier
plutt que d’autres? C’est qu’il passait pour ’auteur d’une autre
maxime, x0Aov xpately, «Maitrise ta colere» ! Il n’était pas besoin
de le rappeler : tout le monde le savait. Pausanias y fait allusion
pour appliquer implicitement ce conseil de sagesse a Hippias, fils
de Pisistrate, qui, apres le meurtre de son frére Hipparque par les
Tyrannoctones, fit supplicier la courtisane L€aina, maitresse
d’ Arnistogiton. Or le souvenir de cette femme était évoqué par une
lionne de bronze érigée précisément aupres de I'Hermes Propylaios
de Socrate. Le texte de la Périégése ne mentionne ce monument
qu’apres avoir parlé des Sept Sages : Pausanias fait crédit a son
lecteur qu’il estime assez subtil et cultivé pour reconstituer par lui-
méme le raisonnement implicite qui établissait un rapport, en
vérité tres artificiel, entre deux consécrations d’origine et d’épo-
que différentes, qui n’avaient en commun que de se dresser au
méme endroit du sanctuaire.

Les commentateurs modernes ont souvent reproché au Périégete
I’emploi de ce genre de transitions, qui leur paraissent purement
formelles et rhétoriques, et il est vrai que la clarté de I’exposé n’y
gagne pas®. Heureusement, elles ne sont pas fréquentes. Mais

2 Malgré le témoignage formel de Pausanias, une tradition tenace s’est établie chez les
archéologues pour attribuer cet Hermeés Propylaios de 1’ Acropole au sculpteur Alcameéne
et non & Socrate. J'ai montré ([n. 17], 201) que cette hypothése est tout a fait gratuite.

2 MEveR [n. 2], 52.



LA METHODE HISTORIQUE DE PAUSANIAS 55

I’usage que Pausanias en fait a 1’occasion illustre bien 1’étroite
imbrication que son entreprise établit entre la description
périégétique et les connaissances historiques (au sens le plus large
du terme) qui s’y rattachent. Nous allons tenter maintenant de
définir, dans cet immense domaine de 1’histoire, quels sont les
themes qui retiennent plus spécialement I’attention de |’auteur et
quelle est sa méthode pour les traiter. L’étude des Aftika est
précieuse a cet effet : car dés cette époque, comme encore de nos
jours, I’histoire d’ Atheénes était tenue pour la plus riche et la plus
significative entre toutes les cités de la Grece.

Dans I’extréme diversité des renseignements que la Périégése
nous apporte sur le plan historique, on peut distinguer deux grands
centres d’intérét principaux. L. un concerne I histoire hellénistique
depuis la mort d’ Alexandre (323) jusqu’a la destruction de Corinthe
par Mummius (146). Cela a été reconnu de longue date et mis en
évidence récemment par Christian Habicht, qui a tiré grand parti
des documents épigraphiques, trés riches d’informations®. Nous
reviendrons plus tard et trés brievement sur cet aspect de 1’ ceuvre,
qui ne préte plus a controverse. En revanche, I’autre domaine de
I’histoire auquel Pausanias s’attache avec prédilection mérite de
nous retenir plus longtemps, car les commentateurs modernes
I’ont assez négligé : il s’agit de I’histoire la plus ancienne, que nous
considérons aujourd’hui comme légendaire, mais que les Anciens
appelaient mythique. Elle ne leur était accessible qu’a travers des
mythes, souvent obscurs, étranges et contradictoires, transmis
essentiellement par les poetes ou par la tradition orale. Mais, pour
les Grecs, ces mythes n’en représentaient pas moins de |’histoire,
certes malaisée a établir dans sa chronologie et dans sa cohérence :
ils gardaient a leurs yeux la trace indubitable de leur lointain passé.

2 Hasichr [n. 4], 78 sq.; cf. déja Recensocen [n. 18], 1068 sq.



56 FRANCOIS CHAMOUX

La preuve en est donnée par Diodore de Sicile, antérieur de
deux siecles a Pausanias. Dans la préface de sa Bibliothéque
historique, il revendique expressément comme un des principaux
mérites de son histoire universelle de n’avoir pas négligé 1’étude
des temps mythiques (I 4, 5) : «Nous avons commencé notre
histoire en rapportant les mythes traditionnels», renroimuebo 8¢
mv apxnv g lotoplag dnd 1dv pvboroyovpévev. Cet effort
avait pourtant rebuté nombre de ses prédécesseurs «en raison des
difficultés du sujet», d1a tnv dvoyxéperav g npaypateiag (I3,
2). Le Périégete, lui aussi, mesure parfaitement ces difficultés. Il
sait que les traditions sont parfois incohérentes ou invraisembla-
bles et qu’il leur arrive de se contredire. C’est le cas, par exemple,
pour celles d’ Athenes et de Mégare, qui donnent a maintes reprises
des interprétations différentes des mémes faits**. On constate aussi
des divergences d’une bourgade a 1’autre dans un méme peuple.
Pour I’ Attique, Pausanias le souligne a deux reprises : «Dans les
demes, certaines traditions n’ont rien de commun avec celles qui
ont cours en ville», Aéyovot 8¢ ava tovg SMpovg kol dAAo 00OEY
opotlag xol ot Ty noAw Exovtes?. Il n’empéche que la connais-
sance des mythes reste indispensable pour comprendre le sens des
monuments : au Théseion, prés de I’ Agora d’ Athénes, une fresque
du peintre Micon «reste un mystére pour ceux qui ignorent les
traditions», 1| ypagn pn nubopévoig & Aéyovotv ob cagng éoTt
(17, 3). C’est pourquoi le voyageur doit en &tre informé s’il veut
interpréter correctement ce qu’il a sous les yeux. L’historien a
donc le devoir de recueillir les données, de les comparer, de les
soumettre a une analyse rationnelle pour dégager des obscurités du
mythe la part de vérité objective qu’il contient. Pausanias s’y
emploie avec conscience, menant son enquéte a la fois dans les
textes et aupres de ses interlocuteurs, gardiens d’une mémoire
populaire transmise oralement, au fil des générations : c’est la ce
qui constitue proprement le mythe. Pour lui, cette partie de son

*# 39,45q.;40, 5,41,4 sq.; 44, 6 sq.
¥ 14:7-CE3LS



LA METHODE HISTORIQUE DE PAUSANIAS 57

travail est essentielle. Non seulement ces vieux récits fournissent
la clef de bien des monuments énigmatiques, mais ils sont aussi
étroitement li€s aux rites religieux qui forment le ciment de toute
communauté antique. La piété sincere du Périégete se conjugue
avec son goiit de I’archaisme pour I'inciter a étudier les mythes
avec prédilection : comme |’avait fait Diodore, il compile et il
expose 1o puBoloyodpevar.

Athenes et Mégare lui offraient une matiere particulierement
riche. La geste héroique était foisonnante. Pour y mettre de 1’ordre
et en esquisser la chronologie, en I’absence de toute référence a un
comput objectivement établi, la seule procédure efficace était
d’utiliser les généalogies. Celles-ci ne faisaient pas défaut : en
marge des différents cycles épiques, des po¢mes généalogiques
retragaient la lignée de telle ou telle grande famille depuis ses
origines héroiques ou divines. Hécatée de Milet en avait tir€ les
quatre livres de ses Généalogies en prose; puis, dans le cours du V¢
siecle, Charon de Lampsaque, Akousilaos d’Argos, Phérécyde
d’Atheénes s’en étaient inspirés, eux aussi, pour composer leurs
ouvrages historiques. Pausanias, épris d'érudition, n’a pas manqué
de se reporter a ces vieux auteurs. Leurs traités avaient a ses yeux
I’avantage d’avoir fixé la réalité historique et de la préserver ainsi
des inventions perturbatrices : «les récits relatifs a 1’histoire an-
cienne, dans la mesure ou ils n’étaient pas appuyés sur des
généalogies, ont admis toutes sortes de fictions, en particulier en
ce qui concerne les généalogies des héros» (38, 7). Ce passage®
révele une des clefs de la méthode historique de Pausanias : c’est
en se fondant sur des textes écrits qu’on peut préciser la succession
des générations en écartant les élucubrations imaginaires. Nous le
verrons par des exemples.

Les mythes sont aussi transmis par les poetes : mais leur
témoignage est sujet a caution. C’est surtout le cas pour le lyrisme
% 1l convient, avec Musti, de conserver la legon yeve@v des manuscrits, que les éditeurs

éliminent presque tous au profit de la correction arbitraire de Schubart, én@v. Cf. mon
‘Commentaire’ [n. 17], 251 sq.



58 FRANCOIS CHAMOUX

choral et pour la tragédie ou, de notoriété publique, les auteurs ne
se génaient pas pour introduire des inventions de leur crii. Pausanias
le dit fortement a propos de Thésée (3, 3) : «Beaucoup de traditions
contraires a la vérité sont recues par les gens du peuple parce qu’ils
ignorent I histoire, olo iotoplag dvnxdolg odot, et qu’ils tiennent
pour digne de foi tout ce qu’ils ont entendu raconter depuis leur
enfance dans les cheeurs lyriques et dans les tragédies», €v 1¢
xopolg kol tpaywdiong. Toutefois, cette méfiance de principe ne
I’empéche pas de s’appuyer sur le témoignage d’Alcman et de
Pindare pour corriger une erreur chronologique de la tradition
mégarienne au sujet de I’expédition des Dioscures contre le bourg
d’ Aphidna en Attique (41, 4-5). Le raisonnement est intéressant a
suivre : Thésée n’a pas pu tuer Timalcos, fils de Mégareus, car le
héros athénien était a I’époque absent d’ Attique, puisqu’il était allé
en Epire pour aider son ami Peirithoos dans une entreprise galante
qui tourna mal; d’autre part, la comparaison des généalogies
montre que Simalcos était le contemporain de Pitthée, roi de
Trézene et grand-pere de Thésée : un combat entre Thésée et
Simalcos heurterait donc toute vraisemblance. On voit par l1a
comment Pausanias pense pouvoir établir une chronologie relative
au moyen des généalogies. C’est pourquoi il se plait a transcrire ces
données généalogiques quand I’occasion s’en présente: il le fait
pour les plus anciens rois de I’ Attique (2, 6), d’ Actaios, qui fut le
premier, jusqu’a Erichthonios, dont la filiation divine a partir
d’Héphaistos et de G€ (Athéna n’y étant pas étrangere) était pour
les Athéniens un article de foi?’. Et notre auteur pourrait en dire
bien davantage, s’il lui plaisait : «Si j’avais envie de défiler des
généalogies, €1 8¢ pot yeveadoyelv fpeoke, j aurais pu énumérer
toute la suite des rois depuis Mélanthos jusqu’a Kleidikos, fils
d’ Aisimides» (3, 3).

714,618, 2.



LA METHODE HISTORIQUE DE PAUSANIAS 59

D’ordinaire, le Périégete ne précise pas d’ol il tire ces rensei-
gnements. Les termes qu’il emploie sont des termes généraux :
Aéyovot, paot, Aeyetor. Cela ne signifie pas comme on I’entend
trop souvent, que ces renseignements ont été recueillis de la
bouche d’un interlocuteur, mais qu’il s’agit d’une tradition, qu’elle
soit écrite ou orale. Pas plus que les autres historiens anciens,
Pausanias ne se sent tenu de citer ses sources. Pour cette généalogie
des rois d’ Attique, la précision des détails suggere que I’informa-
tion provient d’un texte écrit, peut-étre d’un Atthidographe :
Hellanikos de Lesbos avait écrit une Atthis sous forme de chroni-
que, allant de I’époque royale jusqu’a la guerre du Péloponnese et
Pausanias 1’a mentionné deux fois®. Il a fait pareillement usage de
plusieurs autres Atthidographes®.

Il apparait que le Périégete a combiné dans ses recherches la
consultation des poetes, celle des historiens et celle des exégetes
locaux®’. Quand il s’adresse a ces derniers, il I'indique d’ordinaire
clairement. A Mégare, c’est un Mégarien qui lui a servi de guide,
0 v Emywplov Nuiv éEnmng (41, 2)°L Il n’en obtient pas
toujours les renseignements qu’il sollicite : 2 Myrrhinonte et a
Athmonon, il voulait pénétrer le sens des épicléses d’Artémis
Amarysia et Colainis, mais il n’a rien tiré de sir de ses interlocu-
teurs ignorants : nuvBoavopevog 8¢ captg oVdEV £€¢ aVTOS
EmoTapévous Tovg eEnmeag ebpov (31, 5). Il propose alors ses
propres conjectures, a010g 8¢ cvpuPdAlopon tfide. Cet exemple

% 113,8;16,7.Cf. FGrHist 4.

2 Androtion (VI7, 6; X 8, 1), selon qui Thésée avait fondé la démocratie athénienne (E.
RuscrensuscH, Historia 7 [1958], 414 sq.), Kleitodémos (X 15, 5; on préfere aujourd’hui
la forme Kleidémos : FGrHist 323), Hégésinos (IX 29, 1-2), auteur d’une Afthis en
hexametres que Pausanias cite d"apres |”Histoire d’Orchoméne de Callippos de Corinthe
parce que le poéme d"Hégésinos était déja perdu de son temps. En outre il est assez probable
que Pausanias avait emprunté a I’ Atthidographe Phanodémos (FGrHist 325) I’histoire de
la mort d’Erysichthon, enseveli a Prasiai au retour de la théorie convoyant les prémices
hyperboréennes a Délos (131, 2).

3 HasicHr [n. 4], 145 sq.

31 En 43, 4, ce sont aussi des Mégariens qui lui commentent les tombeaux de Pyrgd et
d’Iphinoé.



60 FRANCOIS CHAMOUX

illustre bien la volonté constante de recherche personnelle qui
I’anime dans son travail*.

Pour les pogtes, il se méfie des Tragiques et ne les cite guere™;
en revanche, il se réfere plus volontiers aux poétes épiques,
souvent implicitement et par allusion. Il avait encore en mains,
outre Homere (avec les Hymnes homériques) et Hésiode, les
Grandes Ehées, les épopées du cycle Troyen (Ethiopide, Petite
Iliade, Sac de Troie), les Nostoi et un autre poeme d’Hégias de
Trézene®,1a Thébaide, les Epigones, les Naupactiades de Karkinos,
I’ Héraclée de Pisandre de Camiros et celle de Panyassis, probable-
ment une Théséide d’un auteur inconnu, les Arimaspeiad’ Aristéas
de Proconnese, les Hymnes d’Olen, des textes attribués a Orphée,
a Musée, a Pamphos (pour qui il montre beaucoup d’estime), enfin
des recueils d’oracles qu’il dénonce a 1’occasion comme
apocryphes. Il fait preuve d’esprit critique a 1'égard de tel ou tel
poeme qu’on place abusivement sous le nom d’Orphée ou de
Musée (14, 3), mais il signale que I’hymne a Déméter composé
pour les Lycomides a bien Musée pour auteur. Son érudition en
matiere de poésie ancienne est donc fort étendue et il en fait
largement usage. En revanche il ne cite jamais Callimaque, dont
pourtant les Aitia, les lambes et les Hymnes auraient pu lui fournir
beaucoup; il ne mentionne qu’une fois Aratos® et ne cite aussi
qu’une fois les Argonautiques d’ Apollonios de Rhodes™. Pas plus
que I’art hellénistique, la poésie alexandrine ne retenait son gotit*’,
délibérément orienté vers I’archaisme et la grande époque du
classicisme grec.

3 On trouve en 42, 4 un autre exemple de conjecture personnelle pour suppléer a la
défaillance des exégetes au sujet du temple d’Athéna Aiantide 3 Mégare : €yd 8¢ onoia
vopilw yevéohon ypayo.

3 MEever [n. 2], 38; HasicHr [n. 4], 135.

3 12,1 (il s’agit d’une Amazonomachie racontant 1’expédition d 'Héraclés sur le
Thermodon).

33 12, 3. Aratos n’est mentionné 12 que comme pogte de cour.

3 I 12, 6 (citation de trois vers, Arg. I 115-117).

3 MEYEr [n. 2], 39.



LA METHODE HISTORIQUE DE PAUSANIAS 61

(C’est donc a partir du triple t€moignage des pogtes, des histo-
riens et des exégetes locaux que le Périégete s’attache a évoquer le
lointain passé de |’ Attique et de la Mégaride. En Attique, Thésée
et ses aventures tiennent de loin la premiere place : le héros est cité
vingt-sept fois dans le livre I. Sa grande figure occupait encore a
I’époque la mémoire collective des Athéniens et leur servait de
référence. Pausanias s’est bien informé des traditions qui concer-
naient ce personnage, mais il n’hésite pas a exercer sa critique sur
I’interprétation qu’on en donne. A propos du Minotaure, il fait
observer (24, 1) que ce taureau humain n’est pas un cas isolé : «il
est arrivé a notre époque que des femmes mettent au monde des
monstres bien plus extraordinaires», remarque suggérée par les
collections de paradoxa dont le public hellénistique était friand.
Dans le méme esprit, quand le Périégete rencontre sur I’ Acropole
I’image en bronze du Cheval de Troie, au flanc duquel on voit
apparaitre les fils de Thésée, son bon sens s’insurge contre un
stratagéme qui lui parait d’une naiveté ridicule (23, 8) et il explique
la1égende par une erreur sur le sens de I’expression cheval de bois :
«LLa machine qu’Epeios avait fabriquée était un engin pour détruire
le rempart (il pense 2 un bélier ou a quelque autre engin de siege);
c’est évident pour tout le monde, a moins qu’on ne considere les
Phrygiens comme tout a fait stupides». Ainsi s’exerce son
rationalisme lorsque la tradition mythique lui semble trop absurde.

Ce méme rationalisme I’amene a choisir, entre plusieurs ver-
sions du méme événement, celle qui lui parait la plus vraisembla-
ble. Pour analyser sa méthode, étudions le passage ou il évoque la
mort de Thésée a propos du sanctuaire que la cité d’ Athenes avait
€levé a ce héros (17,4-6). Les traditions a ce sujet étaient nombreu-
ses et discordantes, ToAA& &N kot 0Ok OpoAoyodvio eipnTot.
Pausanias ne croit pas a la Iégende de la descente aux Enfers avec
Peirithoos pour y enlever Perséphone et au retour de Thésée sur la
terre, ramené par Héracles. Il mentionne bri¢vement cette histoire,
sans polémiquer, et il ajoute simplement : «mais, parmi tout ce
qu’on raconte, voici ce qui est plus digne de foi.» Thésée avait fait



62 FRANCOIS CHAMOUX

une expédition en Thesprotie, région de 1’Epire, pour enlever la
femme du roi des Thesprotes, dont Peirithoos était épris®. L’af-
faire échoua et Thésée fut gardé prisonnier a Cichyros, prés du
fleuve Achéron, la ot Homere situe la Nékyia dans |’ Odyssée (le
Périégete avait visité lui-méme cet endroit et il I’indique a cette
occasion). Pendant cette captivité, les Dioscures envahirent I’ At-
tique, y prirent le bourg d’Aphidna et installerent Ménesthée
comme roi d’Athénes. Au retour de Thésée, le peuple le bannit a
I’instigation de Ménesthée : d’ot le voyage du héros a Scyros, ou
le roi Lycomede, jaloux de sa renommée, le fit périr. Bien plus tard,
apres les guerres Médiques, Cimon vengea cette mort en ravageant
Scyros. Il en rapporta les restes de Thésée, en 1’honneur de qui les
Athéniens fonderent alors le Théseion.

Dans ce développement, Pausanias se montre sous son meilleur
jour. I1 fait un choix parmi les données complexes de la tradition;
il en tire un récit vraisemblable, en éliminant les éléments fabu-
leux; il tire parti des connaissances géographiques acquises dans
ses voyages; il aboutit enfin au résultat visé par ses recherches, a
savoir expliquer ’origine et la signification d’un monument.

Toujours pour Thésée, Pausanias sait aussi faire sa part a
I’analyse des comportements politiques et défendre ce qu’il tient
pour la vérité contre les déformations qui la travestissent. A propos
d’une fresque dans le portique de Zeus Eleuthérios, sur I’ Agora, il
s’éleve contre une tradition aberrante, répandue par les Tragiques,
qui faisait de Thésée un monarque absolu : a la suite d’Isocrate,
d’Aristote et de Plutarque (dont il ne juge pas nécessaire de
rappeler les noms), il maintient que le héros établit a Athenes un

38 Cétait déja I’opinion de Plutarque (Thes. 31, 4), qui s’inspire de Philochore (FGrHist
328). Toutefois Plutarque parle de la fille du roi des Molosses, non de la femme du roi des
Thesprotes, et il ne mentionne ni I’ Achéron, ni la ville de Cichyros. La source de Pausanias
n’est donc pas Plutarque, bien que tous deux adoptent une méme démarche dans leur
recherche de la vraisemblance : 12 ol Plutarque écritta &’eix0ta xal TAeiotoug Exovia
papropeg toradtd éotv (Thes. 31, 2), Pausanias choisit parmi les traditions contradictoi-
res mbBavarata dv fixovoa (I 17, 4).



LA METHODE HISTORIQUE DE PAUSANIAS 63

régime démocratique, qui resta en vigueur jusqu’a la tyrannie de
Pisistrate®. Prendre position sur ce type de probleme est le com-
portement d’un véritable historien.

Si je me suis étendu sur le cas de Thésée, c’est qu’il illustre bien
I’intérét que Pausanias porte aux traditions mythiques, a ses yeux,
élément essentiel de 1’histoire®. Il se refuse a y voir, comme on
pourrait le supposer, des contes de bonne femme, propres tout au
plus a exciter I'imagination des po¢tes. Bien qu’ils soient entachés
d’un merveilleux qu’il convient d’accueillir avec une certaine
prudence critique, ce ne sont pas de pures fables, mais I’écho
d’événements réels appartenant au passé de tout un peuple et dont
le souvenir alimente 1’attachement de la cité a sa terre et a son
histoire. Ils sont associés a des lieux qu’on révere, a des sanctuaires
antiques, a des ceuvres d’art qui en perpétuent la mémoire. Grace
a eux, le voyageur érudit pénétre dans ’intimité de la conscience
populaire, comme il le fait aussi en apprenant a connaitre les rites
en usage dans chaque culte. Le Périégete a compris que les mythes
et la religion représentent la base sur laquelle repose I’ organisation
civique chez les Grecs. Cette attitude d’esprit, qui allie la curiosité,
la réflexion critique et la sympathie, conduit & concevoir une sorte
d’histoire globale, ot le rappel des faits va de pair avec I’étude des
mentalités. La Description de la Gréce est tout autre chose qu’un
simple guide.

A Mégare comme a Atheénes, Pausanias trouve a nouveau dans
les mythes une ample matiére. La, son principal souci est de
déméler les contradictions entre les traditions des deux cités. Les
Mégariens refusaient d’admettre que sous le regne de leur roi
Nisos, frere d’Egée, une invasion crétoise envoyée par Minos avait
pris la cité et détruit ses remparts, ce que la tradition athénienne
affirmait. Pausanias pense que les Athéniens ont raison et il utilise
pour le démontrer un argument archéologique intéressant (41, 6) :
39 13, 3. Cf. mon ‘Commentaire’ [n. 17], 152-153.

% C’est aussi, deux siécles plus tot, la position de Diodore, qui s’en explique dans la préface
du livre IV (1, 1-4) de sa Bibliothéque historique. Cf. mon ‘Introduction générale’ [n. 10].



64 FRANCOIS CHAMOUX

il estime que 1’enceinte de la ville a été€ entierement reconstruite,
avec |’aide d’ Apollon, par Alcathoos, fils de Pélops, restauration
qui avait été rendue nécessaire parce que les Crétois 1’avaient jetée
bas. Méme si le critere employé par le Périégete pour dater de
1I’époque d’Alcathoos I’érection des remparts de Mégare semble
bien subjectif, il n’en est pas moins remarquable que le témoignage
d’un monument soit invoqué par lui a I’appui d’un fait historique :
c’est la preuve d’une réelle largeur d’esprit. Le personnage
d’ Alcathoos et sa famille occupent une place considérable dans la
description de Mégare, alors que 1’histoire plus récente de la cité
n’est pas évoquée : on ne trouve aucun écho de ses querelles avec
Athenes avant et pendant la guerre du Péloponnese®'. Il est clair
que Pausanias n’entendait pas répéter ce que chacun savait déja.
En revanche, la période mythique restant obscure, il s’est efforcé
d’y mettre un peu d’ordre pour le bénéfice de son lecteur.

Le méme souci de fournir une information originale se mani-
feste dans I’autre grand domaine de I’histoire auquel le Périégete
s’est intéressé, a savoir 1'époque hellénistique. Je passerai plus
rapidement sur ce sujet, puisque Christian Habicht I’a traité€ d’une
facon neuve et approfondie® et que Walter Ameling nous en
entretiendra ici-méme. Habicht a montré combien le texte de
Pausanias s’accorde avec les données des inscriptions, soit qu’il
les ait lues personnellement (et a I’occasion transcrites), soit qu’il
ait trouvé dans les auteurs les éléments de son exposé dont les
documents épigraphiques confirment I’exactitude. Je présenterai
ici seulement quelques remarques soulignant la valeur de 1’apport
historique de la Périégése et le sens critique qui s’y manifeste.

Premieére observation : 142 comme ailleurs, Pausanias évite de
recopier ce que ses prédécesseurs avaient déja exposé en détail
dans des ouvrages familiers a tout lecteur cultivé. Point n’est
4 La seule allusion qui s’y rapporte ne figure pas dans les Mégarika, mais dans la
description de I’ Attique (36, 3), 2 propos du tombeau d’Anthémocritos, héraut athénien que
les Mégariens firent périr, commettant ainsi un sacrilége inexpiable.

42 HagicHr [n. 4], 64 sq. (‘Pausanias und die Inschriften’); 93 sq. (‘Pausanias und die
Geschichte Griechenlands™).



LA METHODE HISTORIQUE DE PAUSANIAS 65

besoin de rappeler les exploits de Philippe II de Macédoine ou
d’Alexandre le Grand, «exploits trop éclatants pour faire seule-
ment 1’objet de digressions dans un autre exposé», tovto1g (sc. ces
deux rois) peilovo LT pxE mag 7} EAAoL Té&pepya elvar Adyou (9,
4). Ce qui mérite d’€tre rapporté, c’est ce qui n’est plus présent a
la mémoire, soit qu’avec le temps 1’oubli ait fait son ceuvre, soit
qu’on ne lise plus les historiens qui avaient parlé de certains faits.
Il en est ainsi pour la période des Diadoques (6, 1) : ce qui les
concerne appartient a une époque trop €loignée pour que le
souvenir s’en soit conservé «et d’autre part les familiers de ces rois
qui étaient préposés a relater leurs hauts faits sont tombés depuis
longtemps en discrédit», xal ol ovyyevopevot 1ol BaciAedoty
énicvyypaf t@v Epywv kainpdtepov EtinueAndnooyv. Pausanias
vise évidemment par la les historiens contemporains des Diadoques,
comme Hiéronymos de Cardia®, Clitarque ou Douris. On peut
s’étonner qu’il ne mentionne pas Diodore, qui avait repris en grand
détail dans sa Bibliothéque historique les données fournies par ces
auteurs. Mais il ne parle pas non plus de Plutarque, qu’il ne pouvait
ignorer. Son silence a leur propos est simplement conforme a
I’usage des historiens anciens qui ne citent guere leurs sources que
pour marquer leurs dissensions avec leurs prédécesseurs. Il n’est
donc nullement impossible que, pour traiter des Diadoques et des
Epigones, le Périégete ait utilisé le récit synthétique et précis de
Diodore, qui malheureusement est perdu pour nous, a partir de la
bataille d’Ipsos en 301.

Pour cette période de I’histoire hellénistique, olt nous sommes
démunis de tout exposé d’ensemble, les parerga de Pausanias sont
fort utiles, en particulier sur deux points. Le plus important
concerne le roi Magas, beau-fils de Ptolémée I Soter et demi-frere,
par sa mere, de Ptolémée II Philadelphe*. Sans le passage que la
Peériégése lui consacre (17, 1-3), nous ne saurions presque rien sur
# Pausanias lui reproche sa partialité 2 1’égard d’ Antigone Gonatas : 19, 8 et 13,9 (ot il
critique aussi Philistos, historien et ami de Denys I’ Ancien a Syracuse).

# F. Cuamoux, ‘Le roi Magas’, Revue Historique 1956, 11, 18 sq. Cf. A. LARONDE, Cyréne
et la Libye hellénistique (Paris 1987), 359 sq. et passim.



66 FRANCOIS CHAMOUX

ce prince qui gouverna la Cyrénaique pendant un demi-siecle.
C’est grace a ce texte que nous pouvons déterminer les dates de son
regne (de 300 a 250), d’abord comme vice-roi, puis comme
souverain indépendant; il nous renseigne aussi sur son role dans la
premiére guerre de Syrie, oi Magas fut 1’allié de son beau-pere
Antiochos I. A cet égard, le témoignage de Pausanias est capital.
[’autre point ou il nous renseigne utilement touche a Pyrrhus
d’Epire. Comme P. Lévéque I’a bien montré dans sa monographie
exhaustive sur ce roi’, ¢’est une source importante pour compléter
ce que nous savons de son histoire. Visiblement, en raison de ses
talents de chef de guerre, le Périégete éprouve une vive admiration
a I’égard de Pyrrhus, qui fut le premier Grec a venir affronter les
Romains en Italie. Il a tiré ses informations d’ouvrages rédigés par
des auteurs peu connus, sous le titre de Chroniques du régne,
Epyov dbropviipata. A la cour du roi d’Epire, il y avait donc,
comme aupres des autres souverains hellénistiques, des historiens-
archivistes, chargés d’enregistrer pour la postérité les grandes
actions de leur maitre. Pausanias a consulté ces textes oubliés; tout
comme Diodore deux siecles auparavant s’était fait communiquer
a Alexandrie les Bacihika biopvnpate, Chroniques royales, des
Lagides*. Cette recherche de renseignements puisés aux meilleu-
res sources est le fait d’un véritable historien.

Naturellement Pausanias manifeste 2 propos de [’histoire
hellénistique le méme souci d’objectivité que lorsqu’il s’agit des
traditions mythiques. Evoquant la guerre menée par Lysimaque
contre les Getes, il se trouve en présence de deux versions de
I’épisode qui amena les adversaires a conclure la paix : les Gétes
avaient réussi, selon les uns, a faire prisonnier Agathocle, fils de
Lysimaque, selon les autres, Lysimaque lui-méme. Ne se sentant
pas en mesure de choisir, le Périégete rapporte les deux versions (9,
6). Un peu plus loin, parlant de la destruction de Colophon par
Lysimaque, qui en transporta les habitants sur le site de la nouvelle

4 P. LeveQue, Pyrrhos (Paris 1957), p. 67 sq.
% Diod. Sic. I11 38, 1.



LA METHODE HISTORIQUE DE PAUSANIAS 67

Ephese (le roi venait de lafonder sous le nom éphémere d’ Arsinoé),
notre auteur fait état d’un threne iambique du poete Phoenix de
Colophon, déplorant la disparition de sa cité, et il ajoute cette
réflexion (9, 7) : «Le poete élégiaque Hermésianax, me semble-t-
il, devait €tre mort, sans quoi il efit trés certainement composé lui
aussi une déploration sur la destruction de Colophon». Cette
remarque ne prouve pas seulement que Pausanias, grand liseur,
avait une culture littéraire étendue : elle montre aussi qu’il savait
tirer parti de ses lectures pour en déduire des conclusions sur la
chronologie. Comme il connaissait bien 1’ceuvre poétique
d’Hermésianax, qu'il cite cing fois dans son ouvrage, il s’étonne
qu’aucune de ses €élégies ne porte sur |’anéantissement de sa patrie
et il en conclut que 1’événement ne survint qu’apres la mort du
poete. Ce n’est pas |’attitude passive d’un simple compilateur.

Assurément, dans 1’abondante matiere qu’il utilise, il lui arrive
de commettre des erreurs. Par exemple, en 36, 6, il confond
Démétrios II de Macédoine, pere de Philippe V, avec son aieul
Démétrios Poliorcete. On aurait tort de 1’accabler pour ces inad-
vertances, qui sont rares au demeurant. Quel érudit, méme de nos
jours, oserait se vanter de n’en avoir jamais commis ?

Pour achever de définir sa méthode d’historien, on doit noter un
dernier trait : il nous fait part, 2 1’occasion, du jugement moral qu’il
porte sur la conduite des individus et des peuples. Je n’entends pas
ici souligner, apres tant d’autres, I’importance capitale qu’il ac-
corde 2 la foi religieuse, a I’accomplissement des rites du culte et
au respect des mysteres. Tout le monde sait qu’aucun auteur ne
nous apporte davantage sur la vitalité de la religion grecque®. Mais
il lui arrive aussi d’exprimer son sentiment sur le comportement
des hommes, brievement et sincérement, avec une entiére simpli-
cité. Bornons-nous a relever quelques citations caractéristiques :
«L."homme ne dispose d’aucune issue pour échapper a ce qui tui est

# Nul ne I’amieux montré que le P. A.J. Festucitre dans un chapitre magistral de M. GorcE
et R. MorTier, Histoire générale des religions. 11 : La Gréce et Rome (Paris 1944), 27 sq.



68 FRANCOIS CHAMOUX

imposé par la divinité» (5, 4); «Il est parfaitement clair que ceux
qui sont plus pieux que le reste des hommes bénéficient en
proportion plus largement des faveurs de la Fortune» (17, 1);
«C’est un fait d’expérience que bien des malheurs arrivent aux
hommes a cause de I’amour» (10, 3); «On a bien raison de dire, a
mon avis, que celui qui s’adonne sans réserve a la politique et qui
se fie aux sentiments du peuple n’a jamais connu une belle fin» (8,
3). Ces réflexions morales ou politiques, d’ailleurs toujours discre-
tes, ne pourraient nous surprendre que si Pausanias n’était qu’un
périégete. En revanche, elles sont normales de la part d’un histo-
rien : la plupart des écrivains anciens qui ont pratiqué le genre
historique estimaient qu’ils n’avaient pas seulement a instruire,
mais aussi a favoriser la formation morale et civique de leurs
lecteurs. On le voit bien par 1’éloge de 1’histoire que Diodore a
placé en guise d’introduction au début de son grand ouvrage®.
Pausanias, a sa maniere, qui est discrete et mesurée, ne renie pas,
lui non plus, cette ambition.

Il est temps de conclure. Notre analyse a tenté de mettre en
lumiere ’originalité du projet de Pausanias, tel qu’on le saisit en
étudiant le livre I de son travail. Il a voulu composer un ouvrage
historique dans le cadre d’une périégese, en mettant 1’accent sur
deux périodes de 1’histoire grecque qu’il considérait comme mal
connues du public cultivé auquel il s’adressait : I’une est I’époque
trés ancienne des pvBodoyodueva, 1’autre 1’époque hellénistique
depuis les Diadoques jusqu’a I’achévement de la conquéte ro-
maine. Quelles qu’aient été les raisons qui I’ont conduit a faire ce
choix, il a traité son sujet en historien. Il a rassemblé un grand
nombre d’informations dispersées ou peu accessibles. Il en a fait
usage avec sobrié€té et discernement, sans masquer les contradic-
tions qu’elles pouvaient présenter. A 1’aide de critéres rationnels,

8 Bibl. hist. 11-2.



LA METHODE HISTORIQUE DE PAUSANIAS 69

il a cherché a éliminer certaines étrangetés de la tradition pour
établir les faits en les rendant cohérents et vraisemblables. Chemin
faisant, il n’a pas dédaigné d’exprimer discrétement ses vues sur
I’homme et sur la société, tout en manifestant constamment
I'intérét primordial qu’il accorde a la religion et aux pratiques des
cultes. La richesse et la variété de son enquéte, qui remonte
jusqu’aux origines et privilégie ce qui était, a son avis, le moins
connu, confere a I’ ceuvre un caractere original, sans paralléle dans
aucune autre de I’ Antiquité. Au-dela de sa valeur documentaire,
qui est sans prix, elle révele dans une certaine mesure une concep-
tion globale de 1’histoire qui devrait séduire les Modernes. Le
scribe Constantin Lascaris n’avait pas tort d’honorer son auteur du
titre d’historien, 16Top10YPAQOG.



DISCUSSION

M. Moggi : Sono completamente d’accordo con la tesi di
Frangois Chamoux : Pausania ¢ uno storico e la Periegesi ¢
un’opera storica globale, aperta a tutte le sollecitazioni. A questo
proposito richiamo rapidamente il fatto che sono piuttosto numerose
le sezioni storiografiche che presentano legami assai tenui o
nessun legame con i theoremata (excursus sulla Ionia, ma anche
quello sulla Sardegna, genealogia dei basileis arcadi, schizzo
biografico ed elogio di Epaminonda ecc.). D’altra parte, se ¢ vero
che la struttura periegetica ¢ un dato indiscutibile, & anche vero che
I’itinerario pausaniano € un itinerario sui generis : 1’ingresso
nell’ Arcadia (libro VIII) avviene dall’Argolide (1. II) e non
dall’ Acaia (1. VII), che pure confina per lungo tratto con la stessa
Acaia; I’escursione nella Beozia e nella Focide prende le mosse
dall’Attica, che rappresenta anche il punto di partenza dell’intero
viaggio pausaniano; la descrizione dell’itinerario da Heraia a
Olimpia ¢ data alla fine della descrizione di questa citta, quando ci
aspetteremmo indicazioni utili per uscire dalla stessa Olimpia e
dalla regione.

Ebbene, la mia impressione — che va nel senso della
interpretazione proposta da Frangois Chamoux e che sottopongo
volentieri al suo giudizio — ¢ la seguente : la struttura sub specie
itinerarii appare perfettamente compatibile con un progetto
storiografico, nei confronti del quale si presenta funzionale, in
essenza di un asse diacronico cui ancorare gli eventi, alla
organizzazione di una imponente e disparata massa di materiale;
molto meno probabile e sostenibile mi sembra 1’ipotesi contraria,



LA METHODE HISTORIQUE DE PAUSANIAS 71

sostenuta da altri studiosi, che presuppone la compatibilita e la
funzionalita delle sezioni storiografiche pil consistenti rispetto ad
un progetto di carattere prevalentemente o esclusivamente
periegetico.

F. Chamoux : Je suis en plein accord avec Mauro Moggi.

S.E. Alcock : Your very interesting remarks about Pausanias
and his treatment of the very ancient, mythic past brought to my
mind the recent book by Paul Veyne, Did the Greeks believe in
their Myths? (1988). You speak of Pausanias’ rational analysis, his
selection of that which is most reasonable, among the variety of
possible traditions. Veyne speaks of unravelling «authentic kernels»
from more legends by what he terms a «doctrine of present things».
Yet Veyne also finds Pausanias a very problematic author, far from
unambiguous in his distinctions between myth and reason. Do you
agree with him on this issue?

F. Chamoux : L’ouvrage de Paul Veyne, Les Grecs croyaient-
ils a leurs mythes?, me parait poser un faux probleme. Il est évident
que les Grecs croyaient a la véracité de leurs traditions, qui étaient
liées aux formes locales de leurs cultes et fournissaient ’explica-
tion des rites auxquels Pausanias porte un si vif intérét. Certes, le
Périégete cherche a éliminer certaines contradictions et quelques
bizarreries qui choquent son esprit logique. Mais il ne met pas en
cause |’essentiel. La critique radicale de quelques philosophes
n’ébranlait pas la foi populaire, que 1’accomplissement régulier
des actes du culte, dans le respect des prescriptions transmises par
les ancétres, entretenait efficacement. S’il en avait été autrement,
le paganisme n’aurait pas conservé pendant de si longs siécles son
prestige dans la société hellénique.

E.L. Bowie : 1 too am persuaded by Frangois Chamoux’s
arguments that for Pausanias his taste was as much that of a
historian as of a periegetes, and that he deserves the title ‘historian’.
But I think it is impossible for us to know whether he was ‘original’



T2 DISCUSSION

in his fusion of the historical with the periegetic. We know of many
authors and titles of works probably written in the first and second
centuries A.D. devoted to local history, and for some of these we
have indications that they devoted attention to the early period, to
6. puBoAoyopeve in which not only Pausanias but many Greeks
of the second century were interested. We cannot prove that any
writer combined those and later history with an exposition of
monuments (Qemprpoto) in the same work, far less developed the
interwoven texture offered by Pausanias, but it is dangerous to
assume that no writer did.

The respect in which I find it easier to agree with Frangois
Chamoux concerning the originality of Pausanias is in his gathering
together of the histories and monuments of many cities (however
we interpret navto to ‘EAAnvix&) : those authors who might have
combined Adyor and Oewpripota seem to have concerned
themselves typically with one city or, at the most, region or £Bvog,
and the vision which drew such narratives together in Pausanias
may be another of his characteristics in which he imitates or is
influenced by Herodotus (who seems himself to be unusual by
comparison with any earlier or contemporary fifth-century com-
positions, with a possible exception in the verse Twvika of his
relative Panyassis).

I am very doubtful if Diodorus’ work would have been used by
Pausanias. Surely Pausanias would have preferred to go back to the
sources that Diodorus used, many of them contemporary with or
writing soon after the events they set out to narrate, and would have
set aside Diodorus as a secondary author, a compiler.

F. Chamoux : 1] est exact que nous n’avons pas la certitude que
la combinaison que Pausanias nous propose entre |’histoire et les
monuments est une formule nouvelle, dont I’invention lui appar-
tiendrait. Tout ce que nous pouvons constater, c’est qu’en |’état de
notre documentation, il semble qu’il en soit ainsi. L’ampleur de
I’entreprise et la grande liberté de la composition dans son détail
donnent a croire que 1’auteur ne se conformait pas 2 un modele
préexistant.



LA METHODE HISTORIQUE DE PAUSANIAS 73

Pausanias a-t-il connu et utilisé la Bibliothéque historique de
Diodore? Nous n’en avons aucune preuve décisive. Toutefois,
cette histoire universelle, fort prisée dans la basse Antiquité, était
certainement représentée dans des bibliotheques comme celles
que Pausanias a fréquentées pour s’informer. Sa richesse d’infor-
mation et son plan annalistique la rendaient commode a consulter.
On peut penser que le Périégete s’en est servi.

@. Andersen : Frangois Chamoux has made a strong plea for
Pausanias the historian, about as strong as can be made, considering
that the work is composed on a topographical and not chronological
grid, and that the logoi are called nopevBixat and napepyoe. The
justified stress on Pausanias in his role as a historian prompts me
to make a point which concerns not so much the relationship
between the two aspects of his work — the Bewpfjpata and the
Aoyot — as the two uses of his work, as ‘history book’ and as
‘guidebook’. History is read at home; what about the sections on
Dewpfuota?

We must be realistic : travellers, even if we take it for granted
that they had slaves to assist them, would have had problems of a
practical nature when trying to use the papyrus rolls of Pausanias
en route and on the sites.

Whatever the ratio of Adyor to Bewpfpata in other periegetic
literature may have been, the lay-out and the many longish Adyot
in Pausanias do not make him a handy companion. And even if it
may be said that Pausanias takes his readers along in a systematic
way, his routes would not be easy to follow. His occasional passing
over a monument, even if rested on a principle, would confuse the
sight-seer, as would his occasional linking of monuments by
association, of which Frangois Chamoux gives some examples.

I would argue that Pausanias even in the Bewpnuato-parts of
his work sees himself as taking readers — as time-travellers — into
the world of the Greek past. Just as the Adyor narrate history and
tell stories that readers may learn what they otherwise would not
know, so the Bewpnpoto are described so that the readers may get



74 DISCUSSION

an impression of things that they otherwise would not see. That
Pausanias concentrates more on the historical than on the aesthetic
aspects of monuments seems to me to agree with the fact that he is
not helping people to look at the monuments but to see their
significance and context.

I do not say that real travellers did not read Pausanias, nor do
[ deny that some may have brought a text along. Nor that Pausanias
has himself travelled — of course he has (though the genesis of the
work also in the Bempnpata-sections may owe more to reading
and less to travelling than some tend to think).

I would suggest that our thinking of Pausanias in terms of a
‘guidebook’ to some extent is due to the secondary, modern use of
Pausanias as the gentleman’s and the archaeologist’s companion.
In his time, the text was primarily conceived as a repository of
knowledge, to be savoured at home.

F. Chamoux : Je partage entierement le sentiment exprimé par
@ivind Andersen au sujet des difficultés pratiques qui rendaient
incommode 1’usage de la Périégése sur le terrain. Il est vrai qu’on
pouvait tirer des extraits de telle ou telle partie de I’ouvrage, en ne
gardant que les passages périégétiques et en consultant le reste a la
maison ou dans une bibliotheque. En tout cas, le fil conducteur
périégétique est certainement congu pour aider un visiteur en
présence des monuments. Je suis persuadé que Pausanias envisa-
geait une double utilisation, pour une lecture paisible et comme
guide en voyage.

U. Bultrighini : Vorrei fare una constatazione e poi una domanda
a cui in parte Lei ha gia risposto con questo concetto di commen-
taire explicatif e con I’idea di storia globale in Pausama.

La constatazione € che mi pare ci sia una sorte di filo rosso che
collega la decisione di Lascaris di intitolare I’opera di Pausania
totopiat, e linterpretazione di A. Trendelenburg che nel 1911
parlava di ‘EAAnvixa come vero titolo proprio della Periegesi;
Trendelenburgricavava questotitolo proprioda 126, 4, eindividuava



LA METHODE HISTORIQUE DE PAUSANIAS 75

I’oggetto della trattazione nella storia del EAAnvikov come storia
del popolo greco fino alla fine del suo ciclo glorioso, cioe fino alla
battaglia di Cheronea e poi fino alla guerra acaica.

Lo stesso filo ¢ ripreso da questo Entretien che cerca di fare il
punto sul carattere storiografico della Periegesi.

Vorrei chiederLe che cosa pensa di una difficolta che potrebbe
essere evocata. Lei harichiamato giustamente I’interesse particolare
e la prevalenza anche quantitativa nella Periegesi da una parte di
woBoloyovpeva e dall’altra di storia ellenistica. Qualcuno potrebbe
a questo punto mettere in gioco — ma personalmente non credo
sarebbe legittimo—1’esistenza di una specie di paradosso fuorviente
proprio per la valutazione di Pausania come storico, dato che noi
sappiamo nello stesso tempo che Pausania & invece, dal punto di
vista ideologico, e anche programmaticamente, legato alla Grecia
classica, a quella delle poleis indipendenti. Quindi la prevalenza
quantitativa di tematiche che sono diverse da quelle della Grecia
classica come pensa posse essere spiegata? Puo effettivamente
originare difficolta in questo senso, puo in qualche misura osta-
colare la compressione e la valutazione obiettiva da attribuire a
Pausania come storico?

D. Knoepfler : Comme Umberto Bultrighini, je voyais une
espece de paradoxe dans 1’affirmation de Frangois Chamoux selon
laquelle le Périégete — pourtant connu pour la préférence qu’il
donne a la Grece des cités indépendantes et a 1’art de 1'époque
archaique et classique — a mis [’accent notamment sur I’époque
hellénistique. Mais |’ orateur a parfaitement su indiquer comment
il fallait entendre son propos. Ce que je me contenterai donc de lui
demander, c’est si, en parlant de 1’époque hellénistique, il ne
conviendrait tout de méme pas de préciser un peu les choses, car
il me semble que si Pausanias a beaucoup a dire sur I’époque des
Diadoques jusqu’a Pyrrhus compris, il est moins bien informé sur
la phase suivante, et en particulier sur la deuxieéme moitié€ du III° et
le début du I siecle (ot ’on a relevé plusieurs erreurs), I’excursus
consacré a la guerre achaique au livre VII constituant un morceau



76 DISCUSSION

a part (dont il n’y a pas d’équivalent pour les guerres de Macé-
doine).

U. Bultrighini : Credo che per quello che riguarda le lacune
nella storia ellenistica, ancora bisogna rifarsi al metodo specifico
di Pausania, a questa base periegetica che poi diventa storia, e in
particolare ai momenti in cui Pausania ¢ esplicito nel formulare
precisazioni selettive. Per fare un esempio dal libro I, in 25, 6
Pausania dice a chiare lettere che di Cassandro dopo 1’ascesa al
trono saranno trattate solo té &g 'ABnvaiovg, ossia I’argomento
Cassandro re sara perseguito esclusivamente per cio che riguarda
i rapporti del Macedone con gli Ateniesi. Dunque, per le carenze
di cui parlava Denis Knoepfler credo si debbe in primo luogo tener
conto dell’assoluta originalita che caratterizza la genesi stessa
dell’aspetto storico in Pausania.

D. Musti : Nella relazione di Frangois Chamoux ci sono alcune
prospettive di grande interesse (il titolo del manoscritto di Lascaris,
I’insistenza sulla formazione peripatetica, la ricerca di almeno un
altro criterio, quello associativo, che s’aggiunge agli aspetti di
ellissi, di integrazione e di competizione). Se dunque i criteri da
mettere in evidenza in Pausania sono tanti (criterio selettivo,
criterio integrativo, criterio associativo), dov’¢ infine I’ unita men-
tale, se ce ne & una? Infatti o si ammette una noixiAic totalmente
deregulated, oppure bisogna ammettere che ci sia nowkiAla si, che
ci sia informazione e ricerca in tutte le direzioni, ma che questa
abbia anche una caratteristica in pil : quella appunto di voler dare
una certa uniformita, un certo equilibrio a tutta I’esposizione :
appunto, quel ndvta Opotwg éne&iévon che ho cercato di mostrare
fondamentale. Insomma, la varieta ¢ programmata ed equilibrata;
in qualche modo, un ‘di tutto un po’ ’ e in tutti i modi, ma unificato
nel desiderio di bilanciare le varie esposizioni.

Un altro punto : Lei ha ben sottolineato I’importanza delle
genealogie in Pausania. Le porrei quindi questa domanda : qual ¢
il senso da dare all’espressione da Lei citata, I 3, 3, €l 8€ pot



LA METHODE HISTORIQUE DE PAUSANIAS T

veveaAoyelv Nipeoxe? C’'e forse una qualche presa di distanza di
Pausania rispetto all’eccesso di scrupolo genealogico, ma in
contrasto con che cosa? Forse con un modo ‘storico’ di trattare le
cose, come qui per esempio la riflessione sulla impossibilita che
Teseo sia un vero fondatore di democrazie, quando esso si confronti
con un’impostazione storica del problema Teseo-democrazia,
Teseo-monarchia, che aleggia intorno al passo? Mi piacerebbe
conoscere la sua opinione sul senso e i limiti di quelle certe prese
di distanza che Pausania, pur grandissimo cultore di genealogie,
qui lievemente esprime.

M. Frangois Chamoux, malgré notre priére, ne nous a pas transmis sa réponse.



s S

PR Vs e
= =

s E il




	La méthode historique de Pausanias d'après le livre I de la Périégèse

