Zeitschrift: Entretiens sur I'Antiquité classique
Herausgeber: Fondation Hardt pour I'étude de I'Antiquité classique
Band: 40 (1994)

Artikel: Rhetorik und Literarkritik
Autor: Classen, Carl Joachim
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-661018

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-661018
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

VII
CARL JOACHIM CLASSEN

RHETORIK UND LITERARKRITIK

Das Thema, das mir im Rahmen dieses Colloquiums gestellt
worden 1ist, lautet «LLa retorica e la critica letteraria», oder
«L’evoluzione del pensiero retorico e critico letterario», d.h.
wenn ich recht sehe, «Die Entwicklung der Rhetorik und der
Literarkritik in hellenistisch-rémischer Zeit und deren Beitrage
zur philologischen Behandlung der (griechischen) Literatur und
zu deren Verstindnis, sofern diese nicht in den Scholien
begegnen oder die Grammatik, die Biographie, die Lexikogra-
phie, die Paroemiographie oder die Editionstechnik betreffen».
Diese Themenstellung bringt eine Reihe von Schwierigkeiten mit
sich, von denen ich neben der Chronologie, also der genauen
Festlegung des Zeitraumes, nur zwei nennen mochte, einerseits
die verbreitete Unsicherheit dariiber, was mit ‘Rhetorik’ und
‘Literarkritik* bezeichnet wird, andererseits die Tatsache, dass
das durch sie Bezeichnete nicht klar trennbar ist, sondern sich
liberschneidet oder sich jedenfalls teilweise zu iiberschneiden
scheint. Es ist daher unerlésslich, einleitend knapp zu kléren,
wie diese beiden Termini hier verstanden und verwendet
werden.



308 C.J. CLASSEN

Literarkritik findet sich schon in den friihesten Werken der
griechischen Literatur, allerdings nicht in allen spéiter gepflegten
Formen, sondern zuerst nur in Gestalt von Hinweisen der
Dichter auf die eigenen Leistungen oder auf den Anspruch,
Vorginger oder Rivalen zu iibertreffen, Kritik also an Dichtern
im gleichen Genus'. Daran schliesst sich die Kritik an, die
Autoren anderer Gattungen sowohl an der Form wie am Inhalt
der dlteren Dichtung iiben, bald ausfiihrlich und griindlich wie
Xenophanes an Homer, bald knapp und allgemein wie Heraklit,
der sich auch gegen Prosaiker wie Hekataios wendet®. Bisweilen
werden auch mehrere Autoren einander im Wettstreit gegen-
iibergestellt’. Es folgt dann die Kritik der Historiker am Epos
und an der mythischen Uberlieferung, beginnend mit Hekataios
und Herodot, und spéter die Kritik der Komiker an der Tragodie
und den Philosophen, wihrend die Philosophen ihre Kritik an
thren Vorgidngern und an den Dichtern nicht nur fortfiihren,
sondern auf eine systematische Grundlage stellen, teilweise mit
Hilfe der Rhetorik; dabei wird oft auf Beispiele aus der Literatur
zuriickgegriffen.

: Vgl. dazu H. MAEHLER, Die Auffassung des Dichterberufs im friihen

Griechentum bis zur Zeit Pindars, Hypomnemata 3 (Gottingen 1963). Die
wichtigsten Standardwerke zur antiken Literarkritik sind jetzt zusammengestellt
in: G. KENNEDY (ed.), The Cambridge History of Literary Criticism, Vol. I:
Classical Criticism (Cambridge 1989), 347-369. Wichtige grundsitzliche
Beobachtungen und Uberlegungen finden sich bei G.M.A. GRUBE, «How Did
the Greeks Look at Literature?», in Lectures in Memory of Louise Taft Semple.
Second Series (Cincinnati 1973), 85-129 und W.J. VERDENIUS, «The Principles
of Greek Literary Criticism», in Mnemosyne S. IV, 36 (1983), 14-59.

2 Cf. Heraclit., Vorsokr. 22 B 40; 42; 57 u.6.; Xenophanes, Vorsokr. 21 B 11;
12; zu dessen Kritik s. C. J. CLASSEN, «Xenophanes and the Tradition of Epic
Poetry», in: K.J. BOUDOURIS (ed.), Jonian Philosophy (Athen 1989), 91-103.
3 Erinnert sei an den Wettkampf zwischen Homer und Hesiod; aus dem &ty@v
erwichst die o0Oykplolg, s. dazu F. FOCKE, in Hermes 58 (1923), 327-368.



RHETORIK UND LITERARKRITIK 309

Die Kunst des Redens wird von den Griechen friih in er-
staunlicher Weise gepflegt, wie die homerischen Epen lehren;
doch erst gegen Ende des fiinften Jahrhunderts beginnt man,
Regeln aufzustellen fiir den Aufbau eines Logos, fiir dessen Stil,
fiir die Argumentation, kurzum fiir die bewusste Gestaltung
einer Rede, um deren Wirkung zu erhdhen und sicherzustellen.
Am Ende der gesamten Entwicklung steht dann die Philologie,
"die Kunst, die literarische Tradition zu verstehen, zu erklidren
und wiederherzustellen", wie Rudolf Pfeiffer formuliert*; ich
wiirde hinzufiigen: und sie fiir das Leben und das literarische
Wirken spiterer Generationen wirksam zu machen. Denn man
fragt nicht nur nach der Echtheit, sondern auch nach der
Vorbildlichkeit der einzelnen Werke oder Werkteile, nicht nur
nach dem Wahrheitsgehalt, der Geschlossenheit, der Angemes-
senheit, der Neuartigkeit und der 1\dovij-schaffenden Wirkung
des Inhalts, sondern auch nach dem Nutzen, nach dem morali-
schen Gehalt, nicht nur nach der Traditionsgebundenheit, der
Neuartigkeit und der Angemessenheit der Form und dem
asthetischen Genuss, den sie zu vermitteln vermag, sondern auch
danach, wie weit sie als Vorbild dienen kann, zur Nachahmung
geeignet ist, wie weit alles auf Inspiration, Begabung, Wissen,
Sorgfalt oder personlichen Qualitdten und bestimmten charak-
terlichen Eigenschaften beruht und diese ebenso auch fiir die
Spiteren, die Jiingeren, die Lernenden erforderlich sind.

Literarkritik begegnet also im einzelnen Genus als eigener
Anspruch, als Kritik am Rivalen oder an Autoren anderer
Genera, in Lehrbiichern der Grammatik oder der Rhetorik (d.h.
des rhetorischen Systems) und in theoretischen Erorterungen, die
teils nur der Erkldarung dlterer Literatur dienen, teils auch der
rhetorischen oder philosophischen Belehrung.

4 Geschichte der klassischen Philologie (Reinbek 1970), 18 (= History of
Classical Scholarship [Oxford 1968], 3).



310 C.J. CLASSEN

Wiinschenswert wire es, hier einerseits einen Uberblick iiber
die Entwicklung der Rhetorik nach Aristoteles folgen zu lassen,
andererseits eine Ubersicht iiber die Entwicklung der Lite-
rarkritik nach Aristoteles, insbesondere iiber die Bedeutung der
neu aufkommenden Lehren der Stoiker und Epikurs, aber auch
der Peripatetiker und der Akademie fiir das Verstdndnis und die
Interpretation der verschiedenen literarischen Gattungen. Da
jedoch die wichtigsten Werke der Philosophen verloren sind,
empfiehlt es sich, sich dem Erhaltenen zuzuwenden, d.h.
einerseits Schriften, die ganz der Literarkritik gewidmet sind
oder wenigstens literarkritische Abschnitte enthalten oder die die
Literarkritik in den Dienst der rhetorischen Belehrung stellen,
andererseits rhetorischen Lehrbiichern, die das ganze System
darstellen oder einen einzelnen Aspekt aus systematischer Sicht
erortern. Auf dieser Grundlage liesse sich kldren, unter welchen
Gesichtspunkten literarische Werke jeweils besprochen und mit
Hilfe welcher Kriterien oder Kategorien sie beurteilt werden,
welche Termini und welche Vokabeln verwendet werden oder
welche rhetorischen Phianomene oder Regeln durch Zitate aus
der Literatur illustriert werden, um zu ermitteln, ob und in
welcher Weise die Entwicklung der Rhetorik und der Lite-
rarkritik nach Aristoteles die philologische Beschiftigung mit
der Literatur verdndert und welchen Fragestellungen besondere
Bedeutung beigemessen wird. Die Fiille des Materials und der
Probleme zwingt mich dazu, hier auf vieles zu verzichten.

Als bekannt darf ich die Rhetorik und Poetik des Aristoteles
und die Rhetorik, die wohl mit Recht Anaximenes von Lampsa-
kos zugeschrieben wird, voraussetzen, ebenso die Reste der
Anschauungen des Neoptolemos sowie der literarkritischen
Bemiihungen von Zenodot, Kallimachos, Eratosthenes, Aristo-
phanes von Byzanz, Aristarch und der pergamenischen Schule,
insbesondere des Krates von Mallos. Deren Methoden kann man
allerdings m.E. nur dann hinreichend verstehen und wiirdigen,
wenn man nicht nur die theoretischen Uberlegungen der



RHETORIK UND LITERARKRITIK 311

Rhetoriker beriicksichtigt, sondern auch die der Sophisten und
Philosophen und die Praxis der Redner. Besonders hervorheben
mochte ich das Bemiihen der Redner, aus dem Charakter, aus
dem 160¢ einer Person heraus zu argumentieren (etwa wenn
eine Handlung wahrscheinlich gemacht oder als unwahrschein-
lich hingestellt werden soll) oder aus dem 760¢ einer Person zu
sprechen, d.h. im Einklang mit ihrem Denken und ihrer Sprech-
weise; nicht weniger wichtig (und teilweise damit zusammen-
hingend) scheinen mir die Versuche zu sein, eine einzelne
Formulierung oder Handlung aus ihrem Zusammenhang zu
reissen und isoliert zu deuten oder umgekehrt das allgemein
Ubliche gegen das Besondere zu stellen (etwa eine Handlungs-
weise oder ein Wortverstandnis), wodurch in jedem Fall die
Bedeutung des Zusammenhanges, des Kontextes, greifbar wird,
die offensichtlich von den Rednern schon erkannt wurde, ehe die
Theoretiker sie systematisch erfassten’. Von dem Bemiihen der
Redner, unangreifbare Formulierungen zu finden und zu
verwenden, lassen sich m.E. weder Prodikos’ Unterscheidung
von Synonyma noch Protagoras’ Forderungen nach einer
Sprache trennen, die sachgemaéss (Geschlecht) und situations-
gerecht (Modus) ist und Ambiguitidten vermeidet; wenn Protago-
ras dies durch kritische Bemerkungen zu den einleitenden
Versen der llias illustriert, kann es nicht tiberraschen, dass seine
Uberlegungen die spitere Dichtererkldrung beeinflusst haben®.
Auch Protagoras’ Behauptung, dass es Gvtike{pevor AOyor

3 Mit Recht beginnt M.J. LOSSAU seine Untersuchungen zur antiken

Demosthenesexegese, Diss. phil. Saarbriicken (Bad Homburg 1964) mit der
«rhetorischen Demostheneskritik des Aeschines» (9-21).

§ Vgl. dazu C.J. CLASSEN, Ansdtze (Wiirzburg 1986), 218-234 mit 239-246,
zu Protagoras ergidnzend C.J.C., «L’&AfiBeiax di Protagora», in Riv. Filos. 80
(1989), 163-188; s. ferner H. DACHS, Die AYZIZ EK TOY TTPOZQITOY. Ein
exegetischer und kritischer Grundsatz Aristarchs und seine Neuanwendung auf
Ilias und Odyssee, Diss. phil. Erlangen (Erlangen 1913).



312 C.J. CLASSEN

gibe, nicht einer Person zu einem Zeitpunkt zu einer Sache,
sondern einer Person zu verschiedenen Zeitpunkten oder
mehrerer Personen zu einer Zeit und einer Sache, diirfte nicht
ohne Wirkung auf die spitere Praxis der Abo1g €k 10D Tpoch-
OV gewesen sein, ebenso wie fiir die Beachtung der Situation
und des Kontextes die Forderung, den kaup0¢ zu nutzen, die vor
allem von Gorgias erhoben wurde’. Kurzum, Sophistik, Rheto-
rik und Homererkldrung, also Literarkritik, gehdren eng zusam-
men’®.

Um den mir hier gesteckten Rahmen nicht zu sprengen, muss
ich leider die literarkritischen Ausserungen, soweit sie sich
innerhalb einer Gattung finden, ebenso ausklammern wie die
lateinischen Autoren. Ich wende mich daher gleich einigen der
ohnehin nicht zahlreichen erhaltenen Schriften zu, die ganz der
Literarkritik gewidmet sind, zunédchst der nur in einer Epitome
vorliegenden Schrift Uber Aristophanes und Menander, fiir die
Plutarch sich der alten und beliebten Form der Synkrisis
bedient’.

Drei oder vier Aspekte sind es, die sich teilweise iiberschnei-
dend Plutarchs Urteil bestimmen: das Vorgehen der Dichter ganz
allgemein, die Komddien in ihrer Gesamtheit, deren Sprache und
deren Wirkung auf das Publikum. Wie geht der Kritiker vor?

L Vgl. W. NESTLE, Vom Mythos zum Logos (Stuttgart 21942), 316-317; doch
s. D.H. Comp. 12, 6.

® Dass auch die Bemithungen Demokrits um die Erklarung Homers spéter
nicht vollig vergessen waren, lehrt etwa der Anfgang von Dions 53. Rede
(TTept " Oufipov)..

% Cf. Plutarchi Moralia, V 2, 2, ed. B. HASLER (Leipzig 1978), 1-5; Plutarque,
(Euvres morales XII 1, texte établi et traduit par M. CUVIGNY et G. LACHE-
NAUD (Paris 1981), 91-104 und 234-237; die Schrift ist zwar einem spéteren
Epitomator zuzuschreiben, spiegelt aber Plutarchs Vorgehen und Anschauun-
gen wider, wie ein Vergleich mit Mor. 711 F - 712 D (Quaest. conv. VII 8,
3) lehrt.



RHETORIK UND LITERARKRITIK 313

Fiir seine pauschalen Urteile iiber die Sprache der Dichter
verweist er bald auf einzelne Figuren (853 B'°), bald belegt er
sie mit Zitaten (in der erhaltenen Epitome nur um Aristophanes’
Freude an Wortspielen zu illustrieren: 853 B-C). Daneben nennt
er verschiedene Typen (853 D: Konig, Redner, Frau u.a.), die
eine je verschiedene Sprechweise erfordern. Ferner bedient er
sich mehrerer Vergleiche, um Menanders Vielfalt im Ausdruck
zu verdeutlichen (853 E), aber auch die Eigenart seiner stets
passenden Diktion (853 E-F) und die erholsame Wirkung seiner
Stiicke (854 C: ebavOng Aewudv), wihrend er fiir Aristophanes’
Dichtung das Bild einer Dirme wihlt, die sich im Alter wie eine
Matrone gebirdet''. Schliesslich stellt er allgemeine Fragen
(854 B), um seine eigene Meinung durch das Urteil der Gebilde-
ten, der &vdpeg ¢LAOAoyor, und durch den allgemeinen
Geschmack stiitzen zu konnen.

In der Tat beziehen sich viele Urteile auf die Publikums-
wirkung der Komddien, die unmittelbare Reaktion der jeweiligen
Horer — der Gebildeten und Verstidndigen einerseits, der Masse
andererseits, neben denen er noch anstidndige, schamlose,

0 Urteile: 0opTikdV... Kol BupeAikdv kol Pavovcov... petd 10D

npocfikovtog Adyou - OALYGKLG - Emperelog odTd dELDY / TOAAGKLG - 0VK
gevkalpog xol yuyphs. Figuren: t& dviifetar kol Opoibntwtor xod
nopvopion. Es lohnt, sich die Verwendung der einzelnen Termini sowohl in
der literarkritischen Literatur als vor allem auch bei Aristophanes zu vergegen-
wirtigen; da dies dank der modernen Hilfsmittel (EDV) leicht moglich ist und
hier Platz gespart werden muss, kann ich auf die einzelnen Nachweise
verzichten. Einige niitzliche Bemerkungen finden sich in den Anmerkungen
von G. LACHENAUD, loc. cit. (A. 9).

i Vergleiche: Flitenspieler, Schuster, Maskenbildner; zur bliihenden Wiese
vgl. D.H. Dem. 32,2 (Gegensatz zwischen Platon und Demosthenes) und die
dlteren Belege, die G. LACHENAUD anfiihrt (loc. cit., 237); zur Dirne s. D. H.
Orat. vet. 1, 5.



314 C.J. CLASSEN

neidische und hidmische Zuschauer unterscheidet'’. Die einen
lassen sich packen, ansprechen, begeistern, die anderen lassen
sich abstossen'®, wihrend es Aufgabe des Dichters ist, fiir alle
den rechten Ton zu finden (854 A: 10 &’&n’ Gudoiv GpudtTOoV
tol¢ Yéveowv). Im Hinblick auf die Haltung des Publikums
charakterisiert Plutarch Aristophanes zusammenfassend als 0f1e
101¢ ToAAOLg Gpectdg oDte Toic dpoviporg dvextog (854 A),
seine Art zu formulieren als yoyp®¢ (853 B). Mehrfach fasst er
sein Urteil liber den Stil der beiden Dichter zusammen, positiv
mit Wendungen wie de£16tng Aoyov (854 B) oder | deki6-
™mG... v Adyorc fi mpochmotg (854 C), petd yopitmv (854 A),
oOTopkhG (854 A), petd melBovg dpOxToL (854 B), negativ:
donep and kAnpod (853 D) oder t& pepumuévo mpdg T
xEIpOV (uepiunTon) mit einzelnen Beispielen (854 C). Auch die
Dichtungen selbst charakterisiert er allgemein positiv als
aviyvoopa kol ptnua kat &dybvicuo kovoéTotov (854 B),
negativ nennt er als Hauptmerkmal a086&deia (854 A) oder 10
dxbAaotov xal kakénOeg (854 A), und am Ende beschreibt
er einzelne Teile als td&... aloypd xal doery..., & BAGOIN-
po... kol mkpd (854 D, s. auch 854 D Anfang). Daneben
schenkt er dem Element besondere Aufmerksamkeit, dem die
Komddie ihre Eigenart verdankt, dem Witz, den er bei Me-
nander lobt und eindrucksvoll mit dem Salz aus dem Meer
vergleicht, dem Aphrodite entsprang (854 C), wahrend er den
des Aristophanes tadelt: &Aec mikpol kol Tpoxelc mit EAKw-

Tk OplpdTng xoil dnktikf (854 C).

Lo ar e.g. 0 memondevpévog, ol OAflyor, ol ¢ppOvipol, ol ocepvol u.a., im
Gegensatz dazu: § dnafdevtog kol idubmg, 6 BxAog, 6 dijpog, ol moArof
(853 B; 854 A), s. ferner p€tprog, ol Packavol xatl kaxonBeic (854 D).
B &toxeobou, dvoxepatvery (853 B), odk... Dmop€vely, PdeADTTECOHON
(854 A).



RHETORIK UND LITERARKRITIK 315

Am reichsten und vielfiltigsten sind die Urteile iiber die
Diktion, deren Einheitlichkeit (853 D-E), deren Angemessenheit
fiir die jeweils sprechende Person und deren Charakter und
Gemiitslage oder fiir die einzelne Situation'?, ferner die Urteile
iiber die Aussagekraft der Sprache und deren Verstindlich-
keit", Urteile im Hinblick auf das Publikum (853 E: mi80avac)
und die literarische Zuordnung der Redeweise'.

Plutarchs Urteile beziehen sich also auf die Auswahl des
Gegenstandes und dessen Gestaltung, insbesondere den Stil,
dessen Einheitlichkeit, Geschlossenheit und Angemessenheit im
Hinblick auf die auftretenden Personen und die Wirkung auf das
Publikum. Dabei bedient sich Plutarch zahlreicher Termini, die
aus friiheren literarkritischen und rhetorischen Schriften geldufig
sind, vor allem aber in sehr auffélliger Weise auch sehr vieler
Worter, die schon bei Aristophanes begegnen, wihrend Neupri-
gungen eher selten sind; seinen Beurteilungen liegen also eine
genaue Kenntnis des Gegenstandes und eine enge Vertrautheit
mit den iiblichen Kategorien und Begriffen der Kritik zugrunde,
wihrend sein eigener Beitrag und damit der Grad seiner
Originalitédt eher bescheiden zu sein scheint.

Ergidnzend seien hier einige Bemerkungen zu zwei Schriften
angefiigt, von denen die eine von Plutarch verfasst ist, die
andere ihm zugeschrieben wurde und deswegen hier wenigstens

1 Menander: 1)... 9p &O1C... GUVEEEGTOL KO GUUTETVEVKE KEKPOWEVT TTPOG
govtfiv, dote... plo dolvecBou KTA., dagegen iiber Aristophanes: 853 C-D;
zur Angemessenheit s. 10 mpénov... kol oikelov (im Gegensatz dazu &
npootuyOvia Thv dvoubitwv: 853 D), dp &olg... tpochrolg EpapudrTrovco
novtodanoic (853 D) und néoy kol ¢Ooel xod Srobfoer kol MAkiQ
oOppetpov (853 E).

"> Aristophanes: &o6pelo, kowvotne (853 C), Menander: T& KoV Kol
ouvfifea kot Vmd v yxpelov dvoporta (853 E).

16 Td tpoyikdv 10 Kopkdv 10 cofopdv 1 mel6v (853 C), s. auch dykog
kol 8fapua, ibid.



316 C.J. CLASSEN

kurz beriicksichtigt werden soll. In seiner Abhandlung Uber die
Boswilligkeit Herodots'! gesteht der Booter Plutarch dem
Historiker zwar einen gefélligen und ansprechenden Stil zu,
warnt aber zugleich davor, dass er mit dessen Hilfe nur seine
Leser betoren und seine eigenen bdsen Absichten verbergen
wolle. Als Mittel, derer sich Herodot bedient, um seine Ziele zu
erreichen, fiihrt Plutarch bisweilen einzelne Formulierungen
Herodots an, durch die jener einen ungiinstigen Eindruck von
Personen oder Handlungen vermitteln will, vor allem aber das
Weglassen positiver Aspekte, das Betonen negativer Elemente,
die Bevorzugung der jeweils eher belastend wirkenden Version,
wo verschiedene Uberlieferungen vorliegen, die Unterstellung
von Motiven und Absichten, die den Handelnden in einem
ungiinstigen Licht erscheinen lassen, und die Versuche, Erfolge
nicht auf Leistungen, sondern auf Zufélle oder gar auf Beste-
chung zuriickzufiihren (854 E - 856 D). Im einzelnen wirft er
ihm Abweichen von der Wahrheit und Erfindungen vor,
Parteilichkeit, Verleumdung und Schmeichelei, Inkonsequenzen
und Unausgewogenheit'®. Auch hier iibt Plutarch Literarkritik
und zeigt sich mit der verbreiteten Terminologie vertraut, etwa
wo er Herodots Stil charakterisiert. Sein Interesse jedoch gilt fast
ausschliesslich der Objektivitdt der Schilderung. So bestitigt
diese Schrift Plutarchs besonders eindrucksvoll, dass auch vom

7 Plutarchi Moralia V 2, 2 (s. A. 9), 6-54; Plutarque, (Euvres morales XII

1 (s. A.9), 105-188 und 237-258, s. auch Plutarchi De Herodoti malignitate,
ed. P.A. HANSEN (Amsterdam 1979).

Bon e.g. yeooporta kot nAdopoto (854 F); Srootpidety Thv GAfiBelov
(868 D); mapoadinely SAwg kol napaciwniicot (869 B-C); draopf&pBapog
(857 A); dodvpofverv (858 C u. b.); xoatoyeOdecBon (861 E u. 8.);
StoPBbArery, SrofoAfi (862 A u. b.); drochpery (862 D); Pookalvery (862
D); xoAoxe0ewv (862 A u. 8.); Bgpamelor xot xG&pic (863 B); topoy® kot
Sropwvio (861 A, cf. 863 B, s. auch 863 A oder 869 B). Ungenauigkeit
illustriert Plutarch gern durch Heranziehen anderer Quellen.



RHETORIK UND LITERARKRITIK 317

antiken Historiker nicht allein darstellerische Fihigkeiten
erwartet wurden, ein opus oratorium, sondern auch das Bemii-
hen um eine wahrheitsgetreue Wiedergabe der Ereignisse, und
sie zeigt zugleich, dass eine Vielzahl von Kriterien fiir die
Uberpriifung historischer Werke entwickelt und damit auch fiir
die philologische Kritik bereitgestellt worden war. Schliesslich
wird deutlich, dass die moralische Komponente — Geschichts-
schreibung mit dem Ziel, den Lesern exempla vor Augen zu
riicken — keineswegs allgemein gefordert wurde; jedenfalls
schenkt Plutarch ihrem Vorhandensein oder Fehlen hier keine
Aufmerksamkeit'®.

Von der Plutarch zu Unrecht zugeschriebenen Schrift De vita
et poesi Homeri hat K. Ziegler gesagt, sie sei zwar «alles andere
als ein Meisterwerk, doch die planmaissigste, umfassendste und
gehaltvollste der uns aus dem Altertum iiberkommenen Ein-
fiilhrungen in die Homerlektiire»™. Durch ihre ersten Kapitel
verrdt sie sogleich, dass sie sich eng an die Tradition der
Dichtererkldrung anschliesst, beginnend mit vita, titulus,
numerus, causa und intentio (2-4)*'; erginzend wird die
Darstellung auch negativer Eigenschaften der Helden mit dem
Hinweis verteidigt, dass der Dichter auch sie nachahmen miisse
(upetoBon), weil nur dann die positiven erkennbar wiirden und

' Andere Schriften Plutarchs stellen die Literarkritik in den Dienst der
Erziehung; sie miissen hier aus Zeitmangel unberiicksichtigt bleiben; vgl. dazu
etwa K.M. WESTAWAY, The Educational Theory of Plutarch (London 1922);
L. MULLER, Die Pidagogik Plutarchs und ihre Quellen nach den echten
Schriften der Moralia, Diss. phil. Miinchen 1925 (Miinchen 1926).

% In RE XXI 1 (1951), 878. Ausgabe: [Plutarchi] De Homero, ed. J.F.
KINDSTRAND (Leipzig 1990), zur Datierung pp. VIiI-X; beriicksichtigt wird hier
nur die zweite Schrift.

2 Vgl. D. van BERCHEM, «Pogtes et grammairiens», in MH 9 (1952), 79-82
mit Hinweis auf die Vergilviten von Donat und Servius: Die vitae Vergilianae,
herausgegeben von E. DIEHL, Kleine Texte 72 (Bonn 1911), 22 und 40.



318 C.J. CLASSEN

so die Horer das jeweils Bessere zu wéhlen vermdchten (S5, vgl.
auch 218). Der unmittelbare Umgang der Gotter mit den
Menschen wird damit gerechtfertigt, dass die Dichtung nicht
allein der yuyoywylo diene. Deutlich kniipft der Autor an die
Auffassung an, die er auch schon im ersten Satz anklingen ldsst,
dass die Dichtung auch niitzen und belehren will und soll**;
und nach einem ausdriicklichen Hinweis auf die Anregungen
und Anstosse, die Homer nicht nur Dichtern, sondern auch
Prosaikern zu geben vermag, nennt er die beiden Aspekte, die
er im folgenden zu behandeln beabsichtigt, 1| th¢ AfEewg
o010V (sc. "Opfipov) moAvdwvia und 7 &v Ti) wpoynoteie
noAvubdeia (6).

Die ganze Schrift will nichts anderes als zundchst die Vor-
bildlichkeit und Reichhaltigkeit der homerischen Sprache
verdeutlichen, die alle Méglichkeiten des Griechischen, auch der
Dialekte ausschopft™, alle spéter mit termini technici bezeich-
neten rhetorischen Figuren kennt und alle Formen der Rede
beherrscht, und dann den Nachweis fiihren, dass der Dichter mit
allen Bereichen der Welt und des Lebens vertraut ist und sie den
Horern so plastisch vor Augen riickt und so eindringlich
schildert, dass er sie durch seine Dichtung unmittelbar belehren
und ihnen niitzen kann. So finden sich hier zahlreiche kldrende
und erkldrende Bemerkungen zur Sprache und zum Stil der
Gedichte, zur Darstellung von Personen und Sachen und zu den
Anregungen, die Homer fiir andere literarische Gattungen
gegeben hat. Durchgehend zeigt sich eine intime Vertrautheit
mit den iiblichen Kategorien der Rhetorik und den verbreiteten

& AVONVAOCKOUEV..., WHPEAO DuEVOL T HENLOTOL KTA.
23 S. dazu auch Dio Chr. Or. XI 23; Ausgabe: Dionis Chrysostomi Orationes,
edidit Guy de BUDE (Leipzig 1916-1919); wichtig dazu An Index to Dio

Chrysostomus compiled by R. KOOLMEISTER and Th. TALLMEISTER (Uppsala
1981).



RHETORIK UND LITERARKRITIK 319

Formen der Literarkritik. Doch ist es nicht das Ziel dieser
Schrift, die Werke Homers als Ganzes, um ihrer selbst willen zu
erkldren, und daher verzichtet der anonyme Verfasser darauf,
neue Gesichtspunkte fiir die Interpretation einzufiihren oder neue
Kategorien fiir die Kritik zu entwickeln.

Zu Plutarchs Zeitgenossen gehort Dion von Prusa, unter
dessen Reden mindestens eine allein der Literarkritik gewidmet
ist, wihrend der Inhalt einiger anderer nahelegt, sie hier auch
nicht ganz unberiicksichtigt zu lassen*. In seiner zweiundfiinf-
zigsten Rede wihlt Dion dhnlich wie auch Plutarch die alte Form
des Vergleichs, indem er die drei grossen Tragiker gleichsam in
einen Agon treten lisst®’, die er einfiihrend als &ikpol &vdpeg
bezeichnet. Sieht man von einigen allgemeinen Bemerkungen
iiber die Dichter, deren Gesinnung und Begabung, Féhigkeiten
und Neigungen ab®, so finden sich neben sehr pauschalen
Charakterisierungen der Tragddie®” zum einen Urteile iiber die

% Vgl. dazu M. VALGIMIGLI, La critica letteraria di Dione Crisostomo
(Bologna 1913); zu Or. LII s. J.S. KIEFFER, «Philoctetes and arete», in CPh
37 (1942), 38-50; zu Dions Homerstudien und zu Or. XI s. A. OLIVIERI, «Gli
studi omerici di Dione Crisostomo», in RFIC 26 (1898), 586-607; J. MESK,
«Zur elften Rede des Dio von Prusa», in WS 42 (1920-1921), 115-124; C.
AFFHOLDER, «L’exégése morale d’Homere chez Dion de Pruse», in BFS 45
(1966-1967), 287-293; J. F. KINDSTRAND, Homer in der Zweiten Sophistik
(Uppsala 1973), 113-192.

% Vgl. seine eigenen Uberlegungen Or. LIl 3 und seine Annahme (domep
dixaothig (LII 4).

26 Aischylos (LII 4): 1... peyohodpooOv, T &pxodov, 1O obOodec TG
dwavolog kot ¢ppbioews, Euripides (11): 1)... oOveolg kol mepl mévio
Empuédeia, s. auch LIT 14,

%7 Aischylos: 0b82v EmiPeBovAevpévoy 0h8E oTwpbAov 082 Tometvéy (LIT
4), tponxdtepov xod drmAoOotepov (LIT 7, s. auch 15); Sophokles: oguviy...
Tg Kol peyohompentc noinoig tpoynkhroro kol ebenototo Exovoa,
Byog xal oepvdg (LII 15); Euripides: mowiAG@tepov 10 dpbipo kortor-
okev&lov kot dvevplokwv Abywv &popubg (LII 13, s. auch 7 und 11) und



320 C.J. CLASSEN

Neuartigkeit (etwa im Vergleich mit der Behandlung eines
Stoffes durch Homer) und die Vielfalt?®, die innere Stimmig-
keit und die Glaubwiirdigkeit*®, die Wirklichkeitsnihe, die
Unmittelbarkeit®® und die Wirkung des Inhalts und der Dar-
stellung®' sowie deren Angemessenheit fiir eine Tragodie®,
ferner iiber den Aufbau der Stiicke® und die Zeichnung von
Einzelpersonen und deren Charakteren®’. Zum anderen #ussert
sich Dion (leider nur sehr knapp) iiber die Sprache und den Stil
der Dichter, die Sprachgewalt des Euripides (LII 11; 14), die
Angemessenheit des Ausdrucks (LII 14; 16), die Klarheit und
Natiirlichkeit (LII 14; s. auch 17), den Reichtum der Sprache,
ohne dass er dabei neue Termini verwendete oder ungewohnli-
che Aspekte beriicksichtigte.

Fragt man nach den Massstdben, die Dions Urteilen zugrunde
liegen, so findet man also einerseits allgemein literarkritische
wie Originalitdt und Vielfalt, innere Kohérenz und Glaubwiirdig-
keit, Angemessenheit von Inhalt und Sprache sowie Verhiltnis
zur Tradition, d.h. zu Homer und zur Tragddie (wobei die drei

10 dixp1P2g xot dppd kol moArtikdv (LIT 15).

C Vergleich mit Homer: LII 5; 13; 14, Viefalt: motkiA@tepov (13).

% Fiir Aischylos erwiesen: LII 5; 6; 9; 10, bezweifelt: LII 6-7; 9; Sophokles:
Sraokevt)... mBovwtéitn (15); Euripides: pfite dntBovOv 1L kot mopmuein-

puévov &6oon (LI 11, s. auch 7; 12 und 13), mAelotn... oOveolg kol
meavo™G (14).

9 Euripides’ o0veotg und émpélelo erweisen sich als moAitikwtéen kol
pnropikwtétn (LIT 11), s. auch 7 und 12.

3! Sophokles: )8ovfy (LII 15, cf. 14 zu Euripides), ndovfi... Bovpaoth kol
peyodonpénero im Gegensatz zu Euripides (17), dessen Chorlieder eher mpdg
&pethv maplxAnoig enthalten, vgl. auch LII 11: ddEAerct.

32 Aischylos: LIT 16, s. auch 4; 7; Sophokles: 15.
L Sophokles: diaokevfy (LII 15), Euripides: Abyaov dpoppal (13).

I Aischylos s. Or. LII §; 9, auch 4; zu Euripides 13, zu Sophokles 16 (im
Vergleich zu Euripides).



RHETORIK UND LITERARKRITIK 321

grossen attischen Tragiker hier unausgesprochen an einer
Idealvorstellung vom Tragischen gemessen werden, die aus ihren
eigenen Werken entwickelt worden ist*), aber auch zur zeitge-
nossischen Praxis (LII 5), andererseits allgemein verbreitete wie
iibliches menschliches Verhalten, eigene Uberlegungen®® und
schliesslich Wert und Nutzen der Dichtung, d.h. das Vergniigen,
das die Dramen bereiten, oder die Belehrung, die sie zu
vermitteln vermodgen®’. |

Neu sind diese Massstidbe nicht, und wenn Dion Aischylos
mehr als einmal gegen (mdgliche) Vorwiirfe in Schutz nimmt,
so darf man vermuten, dass er sich auf iltere Kontroversen
stiitzt®®, Diese Vermutung wird vor allem durch Dions elfte
Rede bestitigt, die seine Vertrautheit mit der philologischen
Dichterkritik verdeutlicht. Uber diese Rede ist viel geritselt
worden, liber die Abfassungszeit und die Quellen, iiber ihre
Vorbilder und ihre Absicht, vor allem die Ernsthaftigkeit der
Kritik an Homer. Doch ob man hier nun eine rhetorische Ubung
des jungen Dion oder eine geistreiche Spielerei sieht, ob man
die Rede mit J.F. Kindstrand als "eine philosophisch-literatur-
kritische Schrift mit einem ethischen und politischen Zweck...,
die eine sehr unterhaltende Form hat"*®, charakterisiert oder ein
wenig schlichter als ein Stiick in ansprechende, reizvolle Form

% Vgl. Or. LIl 4; 7; 15; 16. Immerhin hebt Dion einerseits auch allgemeine
Mingel der Tragodie hervor (7-8), andererseits Unterschiede etwa zwischen
den molond 116n der Helden des Aischylos (4, s. auch 5 und 9) und dem
biirgerlichen Verhalten der Gestalten des Euripides (7; 11) oder zwischen den
Helden des Sophokles und denen der beiden anderen Tragiker (15-17).

3 vgl. Or. LIl 6: moAAol ¥6p..., 9: of y&p dvoTvyodvieg &vBpwmot...
elddool. s. auch 8: 0082 EE &movtog v... oder elk6¢. Eigene Uberlegungen:
doxel pou (8; 9 u. 6).

8. 0. A. 31 (hdovfi, GpEAELD),

% vgl. Or. LI 5; 6; 7; 9.

¥ Op. cit. (s. A. 24), 162.



322 C.J. CLASSEN

gekleideter Kritik an der Leichtgldubigkeit und Kritiklosigkeit
der Menschen im allgemeinen und am verbreiteten Homerkult,
aber auch an iibertriebener Homerkritik im besonderen; in jedem
Fall ist diese Rede nicht ohne die Tradition der philosophischen
und vor allem der philologischen Homerkritik denkbar, an die
Dion gelegentlich ausdriicklich ankniipft (XI 17-18)%.

Die Rede zerfillt in drei Teile*!, einen einleitenden Ab-
schnitt, in dem Dion nach allgemeinen Bemerkungen iiber die
Neigung der Menschen, falschen Meinungen zu glauben und an
ithnen festzuhalten, vor allem den Aufbau der Ilias und die
Auslassung wichtiger Ereignisse beméngelt, einen zweiten, in
dem er einen alten Agypter aufgrund einheimischer Uberliefe-
rung Homer bewusste Filschung, verdunkelnde Verwirrung mit
unglaubwiirdigen Folgerungen vorwerfen ldsst, und einen dritten,
in dem er selbst Homer Ungereimtheiten vorhilt, die sich aus
seiner Darstellung ergeben, wenn iiber sie auch nicht von ihm,
sondern nur von anderen Dichtern berichtet wird. Es verdient
besondere Beachtung, dass Dion, unmittelbar bevor er den
Agypter den langen Katalog seiner Vorwiirfe vortragen lisst,
betont, dass Homer in der Odyssee «die tollsten Liigenge-
schichten» nicht selbst erzdhlt, sondern sie Odysseus in den
Mund legt (XI 34; vgl. auch 81). Man wird daraus nicht
schliessen diirfen, dass Dion den Worten des Agypters jeden
Wert absprechen will; immerhin kann er sich auf diese Weise
vorsichtig von ihnen distanzieren und ihnen zugleich besonderes
Gewicht verleihen (wie Platon im Timaios und im Kritias).

Wichtiger scheint mir etwas anderes zu sein. Wer die Kritik
des Agypters genau verfolgt, wer sieht, wie er immer neue

40 Sein eigenes Vorgehen beschreibt Dion z. B. als #A&yyew (Or. XI 11, cf.
102: tig), &vniAbyev (14) oder yEyewv (16), aber auch als &moAoyeiv (18;
147, s. auch 23).

1 1-42 (37); 43 (38)-127: Rede des Agypters; 128-154.



RHETORIK UND LITERARKRITIK 323

Beweise fiir die Unglaubwiirdigkeit der Ilias und die haltlosen
Erfindungen, die bewussten Verdrehungen und Filschungen und
die unglaubwiirdigen Konsequenzen vorbringt, und wer auf die
dabei verwendete Technik und Terminologie achtet, muss sich
unmittelbar an die Methoden der Gerichtsreden erinnert fiihlen.
Tatsédchlich lassen sich fiir eine grosse Zahl von Formulierungen
Parallelen aus den attischen Rednern (und aus Ciceros Reden)
beibringen, ebenso fiir bestimmte Argumentationsverfahren®’;
und gelegentlich vergleicht Dion selbst Homers angebliches
Verwirrspiel mit der Art, wie vor Gericht und sonst die Unwahr-
heit petd téyvng gesagt wird (XI 25). Nachdem eingangs betont
wurde, dass die Dichterinterpretation der Sophisten die Bered-
samkeit in Athen und die Entwicklung der rhetorischen Theorie
gefordert und befruchtet hat, vor allem im Bereich der Wortwahl
und im Hinblick auf einen unanfechtbaren Sprachgebrauch, zeigt
sich hier, dass die Kunst der Redner, d.h. die Erfahrung der
Advokaten — etwa bei der Analyse der Erzédhlungen der
Prozessgegner und deren Widerlegung — geeignet war, den
kritischen Blick auch fiir die Analyse vor allem der erzdhlenden
Literatur zu schirfen. Die Kritik, die Dion hier an Homer iibt
und iiben ldsst, verzichtet fast vollig auf stilistische Phéanome-
ne®® und konzentriert sich, wie Plutarch in seiner Schrift Uber
die Boswilligkeit Herodots, auf den Inhalt mit dem gleich zu
Beginn ausgesprochenen Ziel, der Wahrheit zu helfen (XI 11;
18); der Dichter wird also mit derselben Elle gemessen wie der
Historiker. Wahrend Dion immer wieder betont, dass er nicht
anklagen will, und nur priift, sich auch selbst um Objektivitit
bemiiht und seine Vorwiirfe begriindet, oft mit allgemeinen

2 Die Belege sind so zahlreich, dass es mir nicht moglich ist, sie hier alle
aufzufiihren; ich hoffe, dies in Kiirze an anderem Ort tun zu kdnnen.
** Daher sind wortliche Zitate aus den homerischen Epen hier selten.



324 C.J. CLASSEN

Uberlegungen und Gewohnheiten®, wirft er Homer im einzel-
nen vor, dessen Darstellung sei unwahr (erlogen), im Laufe des
Dichtungsprozesses und nach eigenem Gutdiinken erfunden,
unglaubwiirdig, unsinnig, ungeheuerlich, unwahrscheinlich,
lacherlich, unklar, ungeordnet, unvollstdndig, nicht offen,
aufbauschend, parteiisch und ungerecht, Uberfliissiges ein-
beziehend und unangemessen®. Andererseits fehlen hier nicht
nur Urteile iiber den Stil, sondern auch iiber den moglichen
Nutzen (oder Schaden) der Dichtung; vielmehr begniigt sich
Dion mit Bemerkungen, dass Homer das Publikum verachte (XI
213:35)

Riickt man die Rede des Agypters daneben, zeigt sich, dass er
Homer dieselben Mingel vorwirft, dazu Torheit, Sinnlosigkeit,
Widersinnigkeit, Hilflosigkeit, ein Sich-Selbst-im-Liigennetz-
Verstricken, Dreistigkeit, wissentlich die Unwahrheit sagen. Vor
allem begegnen hier die aus den Gerichtsreden geldufigen
Verfahren, das Verweisen auf omnueic oder texpfipra, auf
konkrete Zeugnisse, aber auch auf lange bestehende Vorurteile
oder allgemein iibliche Praktiken, die zu allgemeinen Uber-
legungen fiihren, schliesslich Reihen von Fragen oder Wahr-
scheinlichkeitserwidgungen. Besonders interessant ist die
Formulierung 10 y&p weddog ££ abtod davepdv Eotv (XI
102), denn sie lehrt, dass der Agypter sich nicht nur auf externe
Beweise stiitzt, sondern jedenfalls teilweise “Oumnpov &
"Qufipov codpnviler®.

- Vgl. nur Or. XI 13; 130-131; 132; 139; 145; der Agypter: 79.

¥ Unwahr: XI 4; 5; 11; 15; 16; 17; 18; 19; 21; 22; 23; 24; 25; 27; 33; 34; 35
u.0.; erfunden: 35; unglaubwiirdig o0.4.: 12; 19; 32; unklar: 24-26; ungeordnet:
35-36; unvollstdndig: 26; 31; 33; nicht offen: 26; 27; aufbauschend: 30;
parteiisch: 14; 15; 35; Uberfliissiges einbeziehend: 32-33; unangemessen: 19.
- Vgl. auch Dions eigene Ankiindigung Or. XI 11; zum zitierten Grundsatz

allgemein s. B. NEUSCHAFER, Origenes als Philologe 1-11 (Basel 1987), 276-
285 und 481-487.



RHETORIK UND LITERARKRITIK 325

Dion geht es hier weder darum, die homerischen Epen um
ihrer selbst willen einer literarischen Kritik zu unterwerfen, noch
fiir die rhetorische Ausbildung auszuwerten oder fiir eine
poetische Nachahmung aufzubereiten, sondern um verschiedene
Formen der Dichtungsauslegung — vielleicht darf man sagen
der Homerphilologie — kritisch zu beleuchten. Jedenfalls setzt
seine elfte Rede eine enge Vertrautheit mit der Dichterinter-
pretation voraus, die zu jener Zeit offensichtlich in reicher
Mannigfaltigkeit bliihte. Einige der anderen Reden Dions
bestitigen dessen Kenntnis der Werke der verschiedensten
Dichter*” und vor allem der Probleme der Dichtungstheorie®,
der Methoden der Literarkritik, die er auch selbst anzuwenden
weiss®, der giiltigen Massstibe und Vorbilder und der kon-
kreten Vorwiirfe, die gegen einzelne Dichter erhoben wurden®
und denen er bisweilen auch seinerseits etwa durch eine
rationalisierende oder moralisierende Interpretation® oder
allgemeine Uberlegungen zu begegnen sucht. Dabei gilt sein
Interesse wie in der elften Rede vor allem den Problemen der
inneren Wahrscheinlichkeit und Uberzeugungskraft der Dar-
stellung, weniger stilistischen Fragen. Nur in der achtzehnten
‘Rede findet sich die ganze Palette der kritischen Terminologie
in ihrer vollen Breite; es ist die Rede, die die reiche Vielfalt der
griechischen Literatur, die Dramatiker und dann Homer, die
Lyrik, die Historiker und die Redner knapp im Hinblick auf
ihren Nutzen fiir einen Redner oder einen Schiiler der Beredsam-
keit charakterisiert. Hervorgehoben sei Dions Bemerkung, sich

47 Or. 1, LIIT; LV; LVI; LVIT; LVII; LIX; LX; LXI.

®Cl eg O XXI 11,

¥ Cf. Or. T; X11 65-69 und 72-79; XVIII mit rhetorischer Zielsetzung; XXI
17; XXXVI 19-23; LIII; LV; LX; LXI.

50 Cf. e.g. Or. LX 1; LXI

Hor 1% allgemeine Erwigungen: LXII.



326 C.J. CLASSEN

ausdriicklich gegen mogliche Kritik verwahrend, man solle auch
zeitgenOssische Reden lesen, von Antipatros, von Theodoros,
von Plution und Konon, da man ihnen gegeniiber freier im
Urteil sei, weniger gebunden als im Hinblick auf die ‘Al-
ten' %,

Deutlich spiirt man die Last der grossen Vorbilder und
zugleich das Verlangen, die eigenen Moglichkeiten und Krifte
zu entfalten, d.h. jenen Zwiespalt, der sich ergibt, wo man sich
bemiiht, sich an ‘klassischen’ Vorbildern zu orientieren und
zugleich seine Eigenart zu entwickeln und ein eigenes Profil zu
gewinnen. So kann man schliessen, dass Dion sich nicht allein
der Tradition verpflichtet weiss, sondern auch die Aufgabe sieht
(und entsprechend seine Adressaten ermutigt), selbsténdig Kritik
zu iiben; er tut es bezeichnenderweise dort, wo es um die
Ausbildung und Entwicklung eigener Redefdhigkeit geht. Damit
komme ich zu den Werken, die Literarkritik direkt oder indirekt
in den Dienst der rednerischen Ausbildung stellen.

Wihrend die literarkritischen Schriften Plutarchs und Dions
gleichsam am Rande des Schaffens ihrer Verfasser stehen und
sich weitgehend auf sehr allgemeine Bemerkungen beschréanken,
vielleicht mit Ausnahme von Dions elfter Rede, gilt es jetzt also,
einige rhetorische Werke zu untersuchen, in denen die Lite-
rarkritik eine zentrale Rolle spielt. Da es hier nicht meine
Aufgabe ist, (z.B. auf Papyrus erhaltene) Fragmente oder die
romische Uberlieferung zu behandeln, wende ich mich gleich
Dionysios von Halikarnassos zu, von dem S.F. Bonner sagt:
"(He) produced more actual criticism of Greek literature than
any other writer whose works have survived"”. Die formale

2 Or. XVIII 12.

53 The Literary Treatises of Dionysius of Halicarnassus (Cambridge 1939), 15;
s. dazu vor allem D.M. SCHENKEVELD, «Theories of evaluation in the



RHETORIK UND LITERARKRITIK 327

und inhaltliche Vielfalt seiner Schriften® und die Fiille der in
ihnen behandelten Aspekte lassen es ratsam erscheinen, nur die
Gesichtspunkte oder Elemente zu beriicksichtigen, die er in die
kritische Betrachtung der Vorbilder einfiihrt oder die jedenfalls
fiir uns be1 ihm zuerst erkennbar werden.

Die Orientierung am Vorbild ist fiir die Erziehung und
Bildung in zahlreichen Bereichen des Lebens bei fast allen
Volkern ein verbreitetes Prinzip, aufbauend auf der auch in der
Natur zu beobachtenden kollektiven Erinnerung. Sie tritt
entweder an die Stelle theoretischer Vorschriften, oder sie
ergdnzt diese durch illustrierende Beispiele, die, der Realitét
entnommen, zugleich auch die Mdoglichkeit der Verwirklichung
bezeugen. Sie ist bei den Griechen wie bei den Romern im
ethischen Bereich selbstverstidndlich, bei Homer oder bei den
attischen Rednern ebenso wie bei Cicero, und dies muss man

rhetorical treatises of Dionysius of Halicarnassus», in MPhL 1 (1975), 93-107,
der Widerspriiche in Dionys’ Darlegungen hervorhebt; s. ferner die leider
ungedruckte Dissertation seines Schiilers K. GOUDRIAAN, Over Classicisme.
Dionysius van Halicarnassus en zijn program van welsprekendheid, cultuur en
politiek (Amsterdam 1989). Das Glossar bei J. van WYK CRONIE, Dionysius
of Halicarnassus: De Demosthene. A Critical Appraisal of the Status
Quaestionis, Spudasmata 39 (Hildesheim 1986), 176-280 zeigt, dass Dionys
viele Termini in verschiedenen Bedeutungen verwendet und gleiche Phino-
mene mit verschiedenen Termini bezeichnet, vgl. auch P. GEIGENMULLER,
Quaestiones Dionysianae de vocabulis artis criticae, Diss. phil. Leipzig
(Leipzig 1908).

54 Er verfasst vor allem belehrende Abhandlungen, fiir die er selbst verschie-
dene Bezeichnungen verwendet, aber auch Briefe, teils zu Autoren, deren
Nachahmung er empfiehlt, teils zu Aspekten der Rhetorik wie der cOVvBeo1g
Ovopditwv oder der pfunoic. Benutzte Ausgabe: Denys d’Halicarnasse,
Opuscules rhétoriques 1-V, texte établi et traduit par G. AUJIAC (III: et M.
LEBEL) (Paris 1978-1992). Zur Chronologie s. S.F. BONNER, op. cit.
(Treatises), 25-38.



328 C.J. CLASSEN

sich vergegenwirtigen, will man ihre Rolle in der Literatur und
in der rhetorischen Ausbildung verstehen. Sie bezieht sich auf
den Sprachgebrauch, wo dessen Normen durch die auctoritas
eines Vorbildes Giiltigkeit gewinnen, sie bezieht sich auf Inhalte
und kann zum Vorwurf der xKAont| fiihren, wenn der Anschluss
an das Vorbild zu eng erscheint, und sie bezieht sich auf die
Ausgestaltung eines Textes, fiir die grundsitzlich verschiedene
Positionen vertreten werden und fiir die sich die Massstédbe
wandeln. Denn die einen fordern die sorgfiltige, fast sklavische
Nachahmung eines bestimmten Musters, die anderen lassen den
Epigonen gleichsam die Freiheit, im Geiste eines Vorbildes
selbstédndig zu formulieren; die einen glauben, ein bestimmtes
Ideal festlegen zu sollen, das als ‘klassisch’ Geltung gewinnt,
die anderen verzichten darauf>.

In jedem Fall hat die pfunoig einen festen Platz im Bewusst-
sein aller Dichter und Prosaautoren und besonders derer, die
solche Fiahigkeiten Jiingeren zu vermitteln oder bei ihnen zu
entwickeln bemiiht sind. Entsprechend haben die griechischen
Rhetoriklehrer schon friih Musterreden verfasst, wihrend die
Philologen erst spiter beginnen, die fiir die einzelnen Genera
vorbildlichen oder verbindlichen Autoren festzulegen®®. An
diese Tradition kniipft Dionys unmittelbar an; er nennt nicht nur
Philosophen, die sich mit Problemen der Sprache und des Stils
oder mit einzelnen Autoren befasst haben wie Platon, Aristote-
les, Theophrast, Chrysipp und andere®, oder Historiker und

53 Vgl. dazu nur Th. GELZER, «Klassizismus, Attizismus und Asianismus», in
Entretiens Hardt 25 (Genf 1979), 1-41 und H. FLASHAR, «Die klassizistische
Theorie der Mimesis», ibid., 79-97.

56 Vgl. R. PFEIFFER, op. cit. (s. A. 4), 251-256 (= 203-208). -
37 Cf. e.g. Zenon (Stoiker) Dem. 48, 1; Philonikos (Dialektiker — fehlt in
der RE) Isoc. 13, 2; Hieronymus von Rhodos Isoc. 13, 3; 5. Ausserdem
erwdhnt Dionys einen einzelnen Peripatetiker Amm. I 1, 1 und die ganze
Schule ibid. 2, 3; Comp. 24, 2; ferner die Stoiker insgesamt z.B. Comp. 2, 2;



RHETORIK UND LITERARKRITIK 329

Biographen, die Leben und Werke einzelner Autoren behan-
deln®®, oder Fachschriftsteller, vor allem Verfasser von rhetori-
schen Handbiichern, er erwihnt Zoilos als Kritiker Platons®
und zitiert Kallimachos fiir die Titel oder die Zuweisung
einzelner Reden an einen bestimmten Verfasser, ebenso die
Pinakes der Pergamener®. Ferner betont er einmal ausdriick-
lich, dass er den Terminus k@A anders verwende als Aristo-
phanes von Byzanz®, wodurch er zugleich unterstreicht, dass
dessen Terminologie weithin bekannt ist und er selbst unter
Kundigen spricht, wie er gern hervorhebt®>. Auch das Urteil
seines Freundes Caecilius liber Demosthenes’ Thukydidesnach-
ahmung fiihrt er in seinem Brief an Pompeius einmal an (3, 20),
allerdings ohne klar werden zu lassen, ob und wie weit er selbst
ihm fiir seine eigenen (gleichgearteten) Anschauungen ver-
pflichtet ist.

Durchgehend lédsst Dionys spiirbar werden — eher betont als
verschleiert — dass er in einer Tradition steht: Er {ibernimmt
verbreitete, iibliche Kategorien aus der Charakterlehre der
Philosophen (s.u. A. 76) und vor allem in reichem Masse
Begriffe, Klassifizierungen und Urteile aus dem rhetorischen
Lehrbetrieb: etwa fiir die Voraussetzungen eines Redners und

4, 19, cf. 4, 16; 18; s.ferner u. S. 337.

3% Demetrios von Phaleron Dem. S, 6: 353, 4; Pomip. 1,°16; Din. 3, 4,
Philochoros Amm. I 9, 1-3 u. 0.; Timaios Lys. 3, 5; Hermippos Is. 1, 2;
Demetrios von Magnesia Din. 1, 2 (s. u. S. 335 ff.) Ausserdem nennt Dionys
viele Historiker in seiner Ubersicht iiber die Entwicklung der Geschichtsschrei-
bung (Thuc. 5) oder wegen ihres Stiles (passim).

 Pomp. 1, 4; 1, 16, s. auch Is. 20, 2-3; Dem. 8, 1.

0 Titel: Is. 6, 1; Dem. 13, 6, s. auch Amm. I 4, 3; Zuweisungen: Dem. Or. fr.
12 (Us.-R. I p. 295); Din. 10, 17; 11, 18, s. ferner 1, 2. Pinakes: Din. 11, 18,
ef..l 2

81 Comp. 22, 17; 26, 14.

62 Vgl. 2.B. Lys. 10, 1; Comp. 16, 18; Dem. 46, 4.



330 C.J. CLASSEN

die Formen, die Redefihigkeit zu erwerben®, fiir die Redear-
ten®, fiir die Aufgaben eines Redners®, fiir die Redeteile®,
fiir die Stilqualititen®” und fiir die Stilarten®®. Dionys spricht
nicht nur allgemein von Handbiichern, Vorldufern und ver-
breiteten Meinungen und Urteilen iiber bestimmte Autoren, die
als 0pog kol xkov®v genannt, anerkannt und auch kritisiert
werden®, er zitiert auch Auffassungen oder Beurteilungen,

53 e Comp. 25, 39; im einzelnen: ¢ 001G Isoc. 1, 2; Dem. 44, 2; 51, 7; Comp.
20, 15; Thuc. 34, 2; s. auch Lys. 11, 5; auch ovyyevfig Dem. 13, 9; 1€xvn Lys.
11, §; Is. 16, 1; Comp. 20, 15; Thuc. 34, 2 u. 8., s. auch ¢motfiun Dem. 52,
4 oder moudetow Lys. 9, 2; 8wdoxfy Thuc. 34, 7, &oxnowg Dem. 13, 9; 47, 1;
52, 1; Comp. 1, 5; 25, 37; peAétn Dem. 52, 4, cf. 1; Comp. 26, 18. Zur
pfunotg vgl. die Reste der diesem Gegenstand gewidmeten Schrift des Dionys.
o Vgl. nur Lys. 16, 2, auch Dem. 44, 2; zu einem d300KOALKOV oxfiua s.
Amm. Il 1, 2.

9380’8 19256,

% Nach den Redeteilen sind z.B. die Abschnitte Lys. 17-19 und 22-27
gegliedert, im Anschluss an Isokrates (16, 5).

87 vgl. nur Lys. 4-6, s. auch 13, 2-3; s. ferner die Ubersicht bei E. KREMER,
Uber das rhetorische System des Dionys von Halikarnass, Diss. phil.
Strassburg (Strassburg 1907), 26-27.

88 * Joxv6g, pEoog, HymAdg xoporkthp: Dem. 1, 3-3, 2; 8-15 (33) (Demos-
thenes) u. 0., s. dazu F. NASSAL, Aesthetisch-rhetorische Beziehungen zwischen
Dionysius von Halicarnass und Cicero, Diss. phil. Tiibingen (Tiibingen 1910),
56-71.

% Lehr- und Handbiicher allgemein: Lys. 17, 1; 18, 2; 24, 1, 4 und 6; Is. 14,
5; Comp. 1,9; Amm. I 2, 3; Amm. Il 1, 2; einzelne Autoren: Gorgias Comp.
12, 6; Theodoros von Byzanz Is. 19, 3; Theodektes Dem. 48, 1; Comp. 2,1;
Amm. I 2, 3 (mit vielen anderen); Demetrios von Phaleron Dem. 5, 6;
Anaximenes Is. 19, 3; Vorldufer allgemein: e.g. Dem. 23, 1; 58, 1; Thuc. 22,
2-3; s. auch das mehrfach zitierte Euripidesfragment obx £udg & pd8og Dem.
5, 6; 35, 1, auch Isoc. 13, 1. Verbreitete Meinungen e.g. Lys. 10, 2; 12, 1-2;
Comp. 4, 1; Thuc. 2, 2; 8pog kol xav@v Dem. 23, 1, xav@v Lys. 12, 2;
Thuc. 2, 2; xoovéveg der Handbiicher Lys. 24, 1, s. auch Dem. 8, 1.



RHETORIK UND LITERARKRITIK 331

ohne deren Urheber namentlich zu nennen, und setzt sich bald
kurz, bald ausfiihrlich mit ihnen auseinander.

Damit stellt sich die Frage nach Dionysios’ eigenen Kriterien,
Kategorien und Massstiben. Angesichts der Uberlieferungslage
und der mir hier gestellten Aufgabe erscheint es wenig sinnvoll,
allein nach den Neuerungen zu fragen, die eindeutig und mit
Sicherheit auf Dionys selbst zuriickgefiihrt werden konnen.
Vielmehr empfiehlt es sich, gleichsam den Stand der Entwick-
lung, wie er bei Dionys greifbar ist, zu erfassen und in seiner
moglichen Bedeutung fiir die griechische Philologie zu wiirdi-
gen, was nicht ausschliesst, im Einzelfall auch seine eigenen
Beitrdge als solche zu registrieren und zu wiirdigen.

Auch fiir Dionys spielt die traditionelle Unterscheidung der
officia eine immer wieder deutlich spiirbare Rolle, nur dass sich
bei ihm wichtige Modifikationen finden. Zum einen verzichtet
er auf die Erorterung der uvfiun so gut wie vollig, und auch der
UmOKpLolg schenkt er nur im Ausnahmefall Beachtung™.
Andererseits beriicksichtigt Dionys eine Aufgabe, die jeder
Autor noch vor der inventio (der es obliegt, die Argumente fiir
ein gegebenes Thema oder einen bestimmten Fall zu finden) zu
beriicksichtigen hat, nimlich die Wahl des Gegenstandes’', die
die Frage nach den Kriterien fiir diese Wahl aufwirft und

0 Dem. 53-54; s. auch Ondxplowg als terminus technicus Isoc. 13, 3; 5; Dem.
22, 5¢t 6 :

" Er verwendet dafiir 1 ExkAoyfy Thuc. 5, 3; Pomp. 3, 6, auch EKAEYELV Pomp.
3,2;4, 1 (cf. Comp. 2, 8: Exhextikdg) und 1) mporypotikt npoodpecic Thuc.
5, 5, s. auch Isoc. 1, 3; 4, 2; 12, 2 (auch fiir die Wahl seines eigenen
Gegenstandes: z.B. Thuc. 3, 2 u.6.), ein Wort, das er auch fiir die Wahl einer
Lebensform (Lys. 19, 3; 4; Isoc. 1, 2; 4, 4, Is. 10, 1), verbunden mit einer
Schreibweise Orat. vet. 4, 2 oder nur fiir eine Form des Schreibens gebraucht:
Lys. 3, 10; Is. 20, 4 u.6., oft zusammen mit d0voyng Lys. 12, 8; 20, 2 u.6,,
ganz allgemein 1 mpoalpecig 1@v Adywv Thuc. 2, 2; zu 1) &xhoyn Thv
Odvopdtav s. u. S. 338.



332 C.J. CLASSEN

zugleich auch nach der Einstellung des Autors zu seinem Stoff
und dem M0og, das er zeigt. Dionys nennt eine Reihe von
Qualitdten, die aus seiner Sicht einem Redner die Wahl eines
Themas nahelegen kdnnen, etwa t0 kGAAog (Isoc. 4, 2) oder 1)
AoumpbTne... xod 10 dthdcodov (Isoc. 12, 27%); in der Schrift
Uber die alten Redner bezeichnet er sein eigenes Thema als
V6OecLS (TOD AOYoL) xovT kol PrAd&vBpwnog kol tAeicta
duvoputvn dpedfoon”. Entsprechend kritisch urteilt er auch
iiber die Themenwahl der Historiker und lobt Herodot und tadelt
Thukydides™, lobt wiederum Xenophon, tadelt dagegen Phili-
stos’,

Damit weist er teilweise auf die dem jeweiligen Gegenstand
innewohnende Grosse, teilweise auf dessen Nutzen hin, wie er
in der Schrift Uber Isokrates ausfiihrlich darlegt (4, 3-4: sogar
fiir eine moralische Erziehung), und damit verbunden auf dessen
anspruchsvolle Zielsetzung (Isoc. 12, 2; cf. 1, 3), einmal auch
darauf, dass die Themen zum Wesen des Autors passen (Pomp.
4, 1 zu Xenophon). In der Schrift Uber Isaios (4, 5) ldsst er
keinen Zweifel, dass die in den Prozessreden zu behandelnden
Fille mepl &AnOelog kol dikaiag cuviaEewc sein kénnen oder
nicht, deutet allerdings die moralischen Probleme, die sich fiir
einen Redner aus der Ubernahme der Verteidigung eines
Verbrechens ergeben konnen, nur vage an (Is. 4, 3); entspre-
chend empfiehlt er die Nachahmung des Isokrates nicht im

2 Dem. 56, 4 spricht er von 10 péyebog kol 10 &&lwua der Gegensténde im
Hinblick auf den entsprechend von Demosthenes gewihlten Stil.

" Die Absicht zu niitzen nimmt er auch fiir Isokrates an: Isoc. 1S

(4 Pomp. 3, 2-7, s. ferner zu Herodot Thuc. 5, 5, zu Thukydides Thuc. 2, 2,
positiver 6, 4, s. auch 6, 1-3; ergénzend fiigt er Pomp. 3, 8-10 die rechte Wahl
von Anfang und Ende und 3, 11-12 die Auswahl der Einzelheiten hinzu.

> Xenophon: Pomp. 4, 1-2, Philistos: ibid., 5, 1, zu Theopomp. s. ibid., 6, 1-
2



RHETORIK UND LITERARKRITIK 333

Hinblick auf dessen Prozessreden, sondern auf dessen politische
Reden (Isoc. 4, 3-4). Auch sonst riickt Dionys Leben und
Redeweise zusammen oder setzt sie zueinander in Beziehung
(Orat. vet. 4, 2); doch nur fiir die Geschichtsschreibung scheint
ihm die Grundhaltung des Autors zum Stoff entscheidende
Bedeutung zu besitzen; er lobt Herodots d168eo1g (Pomp. 3,15:
gmielkn|c), wihrend er tiber Thukydides ungiinstig urteilt (ibid.).
Seine Gegeniiberstellung von Xenophon und Philistos ldsst ihn
deren 100¢ jeweils freundlich (Pomp. 4, 2) oder weniger positiv
(5, 2) bewerten™. Zugleich ist ihm natiirlich die verbreitete
Auffassung geldufig, dass das 10og eines Redners fiir die
Wirkung von dessen Reden eine entscheidende Bedeutung
besitzt (z.B. Dem. 18, 6), und er beruft sich fiir entsprechende
Ratschldge auf die Handbiicher (Lys. 24, 4).

Fiir die drei verbliebenen officia oratoris, inventio, dispositio
und elocutio, ergeben sich bei Dionys von Halikarnass dadurch
erkennbare Neuerungen, dass er unter Riickgriff auf die alte
Unterscheidung von &vBopfjpato und Ovopota (z.B. Isoc. Or.
IX [Euag.] 10) mporypotikdg TOmOG und AexkTikdg TOMOG
voneinander trennt (Dem. 51, 5; Comp. 1, 5) und die Behand-
lung von edpeoig, TaELg (oixovopia) und AEELG entsprechend
gliedert und erginzt. Zur edpeoig TV vOvpfinatev’, die die
Neueren nach seinem Zeugnis TopaoKeLT nennen’, ldsst er
die kpioig als ergidnzende Phase treten, d.h. die Auswahl™ aus

iy Dionys wihlt hier stark von der Tradition geprégte Begriffe, vor allem 4,
2: 180¢... BeooefRc kot dlxonov kol koapTepLkdv kol ebnetég, weniger 5,
2: H86¢ te xoAakdv kol gLAoTOpaVVOV.

4 Lys. 15, 3; 6; s. auch 15, 1 und 5, 1; Isoc. 4, 1; 12, 1; Thuc. 34, 2 (ihr folgt
hier die xpfioLg); 35, 2; 45, 5; Din. 8, 6.

® Dem. 51, 5; Dionys folgt diesem Sprachgebrauch nicht.

29 Lys. 15, 6; Isoc. 4, 1; 12, 1; von einem Weglassen, also Aussondern spricht
Dionys Lys. 15, 3. Kptveiwv und verwandte Worter fiir literarische Kritik: Is.



334 C.J. CLASSEN

den bereitgestellten Argumenten (Lys. 15, 3), eine Phase, fiir die
er (etwa Lys. 15, 2) eine grosse Zahl von Gesichtspunkten
aufzéhlt: mpbéowta (personae), npbypate, npdEer (facta /
dicta), tpomol 1€ xol aition (causae), xoupol (occasiones),
xpovoL (tempora), tOmoL (loci) und ol éx&otov TOOTWV
dradopal. Dionys folgt hier wohl nicht Hermagoras, dessen
Stasislehre er auch sonst nicht beriicksichtigt und der die kploig
(iudicium) der olxovouto zuordnet, sondern den Listen von loci
argumentorum, die die rhetorischen Handbiicher im Anschluss
an Aristoteles’ Kategorientafel anfiihren®.

Schon hier wird deutlich spiirbar, was sich als Grundzug der
Entwicklung nach Aristoteles erweist, die Neigung zu differen-
zierteren Unterteilungen, durch die fiir die rednerische Praxis
ebenso wie fiir die philologische Kritik eine grossere Vielfalt
von Aspekten erschlossen wird, wéahrend das kritische Vokabular
wenig facettenreich erscheint: Die €Upeoig charakterisiert
Dionys im einzelnen als einzigartig, vielfiltig, angemessen und
wirkungsvoll (Lys. 15, 2-3) oder als bewundernswert, reichhaltig
und treffend (Isoc. 4, 1; 12, 1, ahnlich Thuc. 34, 2; 35, 2; 45, 5),
wihrend er andererseits das Fehlen von Originalitit und
Uberraschungseffekten tadelt (Din. 8, 6). Wo er die kpioig

18, 2; 19, 4; Dem. 24, 11; 50, 3; Thuc. 2, 1; 27, 1; 34, 7; 55, 2; fur Dionys’
eigenes Vorgehen: Lys. 20, 2; Dem. 56, 6; Din. 1, 1, fiir mogliche Kritik an
ihm: Is. 16, 5; Dem. 23, 6; Thuc. 2, 4;.35, 4.

s Vgl. Arist. Cat. 4, 1 b 25-2 a 4; Cic. Inv. 1 34-43, s. auch Rhet. Her. 11 6-7,
Quint. /nst. 11 6, 23-28 (dazu M.F. Quintiliani Institutionis oratoriae liber III.
Mit einem Kommentar herausgegeben von J. ADAMIETZ [Miinchen 1966], 123-
127); V 10, 1-99, vgl. J. MARTIN, Antike Rhetorik. Technik und Methode
(Miinchen 1974), 107-113; dhnlich auch die Liste ex quibus omnes controver-
stae constant, die Apollodors Schiiler nennen, weil auf sie hin die Richter im
Prooemium vorzubereiten sind (Quint. /nst. 1V 1, 50 = Apollodorei fr. 1 ¢
Granatelli). Zu Hermagoras’ Einordnung der kpf{oig s. Quint. Inst. 11T 3, 9 (=
fr. 1 Matthes).



RHETORIK UND LITERARKRITIK 335

loben will, nennt er sie bewundernswert, ein Beweis fiir grosse
Klugheit oder zu starker Konzentration fiihrend®'.

Auch die traditionell als Té&lc bezeichnete Aufgabe des
Redners® begegnet nicht nur meistens unter einem neuen
Namen, oikovouia®, sondern vor allem mit zusitzlicher
Unterteilung, und zwar in drei Stufen: pepiopoi (oder draipe-
olg), 16Ec und &lepyacio()®, gelegentlich auch genauer
spezifiziert als pepiopol T@V mpayudtov und TGEG ThOV
gvOuunudtav (Is. 3, 5, doch s. Isoc. 15, 3), wihrend er fiir die
Ausarbeitung und Darbietung des Stoffes und der Argumente
eine Reihe einzelner Figuren aufzéhlt, die er keineswegs
uneingeschrankt positiv beurteilt, sondern eher als Zeichen von
Raffinesse ansieht®, Denn Urteile fillt Dionys nicht nur iiber
die ebpeoig und xpioilg, sondern auch iiber die olxovopio
(t6ELc) im allgemeinen® und iiber deren einzelne Aspekte und
bedient sich auch dabei eines nicht sehr abwechslungsreichen
Vokabulars®’; erginzend greift er gern zum Vergleich, etwa
von Isokrates mit Lysias (/soc. 4, 1-2; 12, 2) oder Isokrates mit
allen anderen (Isoc. 12, 2), Lysias mit allen anderen (Lys. 15, 1;
6), Thukydides mit sich selbst (Thuc. 35, 4), Thukydides mit

81 Isoc. 1251 4, 1 Bys S &

% Vgl. fiir diese Bezeichnung Lys. 15, 4; 6.

5 Isoc. 4, 2; Dem. 51, 4-5; Comp. 25, 31; Thuc. 10, 1; 11, 1; 35, 2; Pomp. 4,
2; olkovopetv: Lys. 15, 6 u. 6., olkovouik6v: Thuc. 9, 1.

% Mepiopol/dialpeoia: Isoc. 4, 2; 12, 2; Thuc. 9, 1; 2; 4 (dort auch peptlev:
9, 2-4); 16&LG: Isoc. 4, 2; 12, 2; Thuc. 9, 1; Din. 8, 6; tEepyooto: Lys. 15, 4
(Plural); Is. 3, 5-6; Thuc. 9, 1; Din. 8, 6; 1} xat’ Emyelpnua ¢€epyacto: Isoc.
4, 2, 1) xa®’ Exootov eldog tEepyacta (dort die drei Stufen ergénzt): 12, 2.
e Lys. 15, 4-5: npoxotookevod, Edodot, pepiopot, morkiAfon oxnpud-
TV, s. auch Is. 3, 6; 15, 3; Din. 8, 6. :

86 T6Erc: Lys. 15, 4; otkovopto: Isoc. 4, 2; Dem. 51, 4; Comp. 25, 31; Thuc.
9, 1, 35, 2; Pomp. 4, 2.

8 Thuc. 9, 2 und 9-10; Pomp. 4, 2; Lys. 15, 6; Thuc. 11, 1.



336 C.J. CLASSEN

anderen Historikern (Thuc. 5-12; Pomp. 3, 2-14), Xenophon mit
Philistos, aber vor allem mit Herodot bzw. mit Thukydides
(Pomp. 4, 1-2; 5, 1-2), Isaios mit Lysias (Is. 3, 4-7) und mit
mehreren anderen (Is. 4), Deinarchos mit Demosthenes (Din. 8,
6). Bei Thukydides stellt er tibrigens neben die eDpeoig (als eine
natiirliche Gabe) die xp1\o1¢ als eine stirker durch Lernen und
Ubung geférderte Fihigkeit (Thuc. 34, 2); und von den Argu-
menten in den Reden unterstellt er, dass man sie fiir unpassend
halten kann fiir einen Zeitpunkt, fiir die jeweilige Person, fiir
den Gegenstand, oder in ihrer Ausfiihrlichkeit (Thuc. 34, 4; 41,
4-6, cf. 45, 5), bei der 16&1c fordert er die richtige Wahl des
Anfangs und des Endes des Gesamtwerkes (Thuc. 10, 1,
entsprechende eigene Kritik an Thukydides: Pomp. 3, 8-11), bei
der ¢€epyacio bemingelt er die zu ausfiihrliche Beriicksichti-
gung unwichtiger Ereignisse und die Vernachlédssigung wichtiger
(Thuc. 13-20).

Wihrend die Handbiicher, die nach den officia oratoris geglie-
dert sind, auf inventio und dispositio die elocutio folgen lassen,
tritt bei Dionys, wie schon betont, neben den TpoypoTLKOG
t6mog (der nur in edpeocic mit kplolg und TGELS unterteilt
werden kann) der AekTikdG TOMOG, seinerseits wieder in
ebpeoig und t6ELg gegliedert, d.h. in 1 kAol TV dvoudtwv
und 7| oOvlecig TV ExAeyévtwv (Dem. 51, 5). Zur AEELg
allgemein bemerkt Dionys in seiner Schrift Uber Demosthenes,
dass der Redner den jeweiligen Anlass einer Rede, aber auch die
Redeteile beriicksichtigt (44-46). Denn er ist natiirlich mit der
tiblichen Dreiteilung der Redearten vertraut; gelegentlich
unterscheidet er sogar eine grossere Zahl von A6you (Lys. 1, S;
3, 7) oder riickt neben politische Reden und Gerichtsreden als
dritte Gruppe allgemein private Unterhaltungen (Thuc. 49, 2-3;
50, 1). Ebenso gelédufig ist ihm auch die iibliche Gliederung der
Rede (Dem. 13, 8; 45, 3) zusammen mit den dazugehdrenden
Regeln der Theorie, die teilweise reichhaltiger gegeben werden
als etwa in der Rhetorik des Anaximenes, vor allem fiir das



RHETORIK UND LITERARKRITIK 337

Prooemium (Lys. 17; 24, s. ferner Is. 7-11%), fiir die tp60eoiC
(Lys. 17, 5-6; s. auch Thuc. 20, 1), fiir die Erzéhlung (Lys. 17,
5-6; 18; 24, 7-25%), fiir die Beweisfithrung (Lys. 18, 5-19, S;
26, 1-27 (Stil); Is. 12-13 (Stil); 14, 2-15, 2) und fiir den
Redeschluss (Lys. 19, 6). Auffallend ist neben einigen zusitz-
lichen Termini, dass die Bemerkungen zum Prooemium und zur
Erzdhlung viel ausfiihrlicher sind als zur Argumentation und
dass die Redeteile nur bei der Darstellung des Lysias eine
wichtige Rolle spielen und systematisch beriicksichtigt werden
(Lys. 17-19), in den Schriften iiber die anderen Autoren dagegen
stark (s.) oder vollig zuriicktreten.

Dionys beginnt seine Erérterung des AexTikd¢g T610C in der
Schrift Uber Thukydides (21, 2) mit dem Hinweis darauf, dass
in diesem Bereich die Eigenart eines Autors, dessen yopoxtfp,
am deutlichsten erkennbar werde, es aber zunidchst notwendig
sei, die Teile der AEELg zu nennen, dann deren Gpetaf. Damit
gibt er zugleich die Stichworte fiir unsere weitere Darstellung
der bei ihm greifbaren Neuerungen: die Teile der A£ELg, deren
apetal und der yopoktip eines Autors.

Dionys gliedert die A£Eig (Thuc. 22, 1-2) in Wortwahl
(gemeint ist die Wahl von Substantiven, Verben und Kon-
junktionen, unterteilt in eigentliche und iibertragene Ausdrucks-
weise) und Verkniipfung von unbedeutenderen und wichtigeren
Elementen™ (d.h. der Satzteile, Sitze und Satzgefiige); fiir
beide gelten die sogenannten oyfiuoto, die Figuren, wie er

88 Cf. auch Thuc. 11-12, 1; 19-20; kritische Einzelurteile zur Prosmiengestal-
tung; Dem. 13, 8; 24, 2; 45, 3; Thuc. 44, 1-3; Pomp. 3, 3-6; Din. 5, 4.

89 S. ferner Is. 14, 2-16, 2; Thuc. 7, 3; 9, 2-10; 37, 2, 38, 1, Pomp. 3, 11-12;
Din. 6, 3.

a8 oOvOeoig Thv EAattovov 1€ Kot peilbvav poplwy, zu trennen von
der oOvBeoig 1V ExAeyeviwv (Dem. 51, 5) und der cOvBeolg TV
ovoubdtov (Is. 12, 1).



338 C.J. CLASSEN

ausdriicklich hinzufiigt®'. Da diese Aufgliederung der Wortwahl
in eigentliche und iibertragene Ausdrucksweise seit langem
iiblich war und deren Erorterung oder Anwendung in den
kritischen Analysen keine Neuerungen bringen®’, wende ich
mich gleich der o0OvBeoig TV ExAeyéviwv oder TV Ovoud-
Tov zu, die von Dionys in einer eigenen Schrift dargestellt
worden ist. Dort nennt er zu Beginn Vorgénger, die sich mit der
oOvbeoig befasst haben (1, 9), und unterstreicht zugleich, dass
er der erste sei, der sie in der vorgelegten Form, d.h. so genau
und eingehend behandele. Er hebt die Bedeutung dieses Aspek-
tes nicht allein durch allgemeine Bemerkungen und eine
Definition hervor, sondern vor allem dadurch, dass er erst einige
gleichsam vorbildlich gestaltete Beispiele aus Homer und Hesiod
zitiert, dann Texte, denen er durch Veridnderung der urspriing-
lichen Wortfolge ihre Wirkung nimmt. Am Ende seiner Ein-
leitung betont er noch einmal, dass die dlteren Autoren sich um
10 ovvtiBévon deElmg Td OvOuata gekiimmert hitten (4, 13-
14; 5, 12), die spidteren nicht, da dies nichts zur Schonheit der
Redeweise beitriige (4, 14). Diesen Vorwurf erhebt Dionys
zundchst gegen eine Reihe von Historikern (4, 15), dann auch
gegen Philosophen, vor allem Chrysipp (4, 16-18), also be-
stimmte, ausdriicklich genannte Autoren. Er schliesst mit dem
weiteren Vorwurf, dass niemand vor ihm etwas Niitzliches zu
diesem Gegenstand geschrieben habe (4, 20-21), etwas, das zur
Nndovf] oder zum x&AAog épunveiag beitragen konne, die das
Ziel der o0vBeoig sein miissten (4, 21).

°! Er weicht damit von Theophrasts Gliederung ab, die er Isoc. 3, 1 zitiert; zur
Zweiteilung electio-constructio verborum cf. Cic. De orat. 1 17; 1II 149.
®2 Cf. Arist. Rhet. TII 2, 1404 b 31-33; Theophr. fr. 683 Fortenbaugh, s. dazu

G. AMMON, De Dionysii Halicarnassensis librorum rhetoricorum fontibus,
Schulprogramm (Miinchen 1889), 15-20.



RHETORIK UND LITERARKRITIK 339

Man hat Dionys’ Behauptung bestritten und auf Thrasymachos
von Chalkedon verwiesen oder auf Autoren wie Ariston von
Chios, Krates und Herakleodor’. Doch erinnert Dionys an
Thrasymachos eben nicht im Hinblick auf die oc0vBeoig
OvouGtwv. Vor allem aber entwickelt er selbst hier nicht allein
ein theoretisches System oder stellt nur einige Regeln auf, er
beschrénkt sich auch nicht darauf, die cOvBeoic dOvoudtav zu
definieren und ihre Wirkung, ihre Zielsetzung, ihre Methoden,
ihre einzelnen Formen und deren Besonderheiten theoretisch zu
bestimmen oder die cbOvBeoig Ovoubditwv in zusammenfassen-
den Formulierungen in seine Stilkritik einzubeziehen, wie er es
in den Schriften Uber Lysias (3, 8; 8, 2 und 4-7; 13, 3), Uber
Isokrates (2, 4-7 und 3, 1-4 [3, 1 Theophrastzitat]; 18, 1) oder
Uber Isaios (3, 3; 4, 2) tut. Im Anschluss an die Ansitze z.B. in
den Schriften Uber Isokrates (12, 3-14, 7; 19, 1-20, 5) oder
Uber Isaios (11, 4-13, 3) analysiert und illustriert er, was die
oOvOeoig Ovoubitwv zur foovf] und zum KGAAOG beitragen
kann, anhand von Beispielen aus der Praxis. Dies erweist sich
als fruchtbar fiir den Gebrauch der Lernenden und deren
Bemiihen um Nachahmung, aber auch fiir die Kritiker, zumal er
ausserdem ein aus den Einzelbeobachtungen entwickeltes Sys-
tem vorlegt, das wichtige neue Elemente enthilt.

Unter o0vOeolg versteht Dionys ganz allgemein das Zu-
sammenstellen der Teile eines Logos oder der Elemente der
AEELG (2, 1), als Aufgabe der cuVBeTIKT EmloTAun nennt er das
Zusammenfiigen der k@A, die innere Gestaltung der x®Aa und

» G. AuJAC und M. LEBEL (s. A. 54),IIT p. 204 A. 2, auch p. 198 A. 3;
Thrasymachos wird von Dionys fast nur wegen seiner Rede- oder Schreibweise
zitiert (bes. Dem. 3, 1-5), der ihm auch jede Originalitdt abspricht (Amm. I 2,
3); die Zeugnisse: Artium Scriptores (Reste der voraristotelischen Rhetorik),
herausgegeben von L. RADERMACHER, SAWW 227, 3 (Wien 1951), 70-76. G.
M. A. GRUBE, The Greek and Roman Critics (London 1965), 217 A. 1 hilt
Dionys’ «claim to originality» mit Recht fiir «justified».



340 C.J. CLASSEN

die Uberpriifung, ob jeweils Veridnderungen notwendig sind
(6, 1). Entsprechend zeigt er zundchst, welche Moglichkeiten
sich beim Zusammenfiigen von Einzelwortern ergeben (6, 4-11),
dann, welche Probleme die &ppoyn t@v x®Awv (7) und deren
innere Gestaltung oder Umgestaltung (8: oynuotiopds)
aufwerfen, auch wieder anhand konkreter Beispiele, deren
Wortfolge er verdndert, so dass erneut das unmittelbare Inein-
andergreifen von rhetorischer Belehrung, also Vermittlung von
Regeln, und literarischer Kritik deutlich wird. Es iiberrascht
nicht, dass er die neipa als Lehrmeisterin empfiehlt (7, 3). Fiir
die jeweils erstrebenswerten Resultate oder Ziele verwendet er
verschiedene Formulierungen, sowohl allgemeine Begriffe, die
auf x&Alog (6, 11; 9, 1: und Mdovf])) oder Eignung oder
Wirkung zielen (6, 11; 7, 2; 8, 2%, oder einzelne wie £boTO-
pla (7, 3), oepvotg (7, 3), xoprs (7, 5), néBog (7, 5) und
schliesslich dukoavikl) kol otpoyydAn ALELg (7, 6), auf die ich
zuriickkomme.

Schonheit und Anziehungskraft, kGAAoG und 100Vvf], werden
zunédchst mehrfach eher beildufig als Kriterien genannt; in der
zweiten Hilfte der Schrift verkniipft Dionys sie als Ziele der
wohlgefiigten AEELg (cuvTiBEVOL TNV AEEWY €b: 10, 1) mit den
vier Faktoren, die diese Ziele erreichbar werden lassen, zum
Dispositionsschema (11, 6; 14), also dovf] gegliedert nach
puéAdog (11, 15-21), pvbubdg (11, 22-26), petaforn (12, 1-10)
und ftp€nov (12, 10-13) und entsprechend k&AAog: nérog (14-
16), pvOuoe (17-18), petafolrn (19) und npémov (20). Durch
die gleichzeitige Aufteilung der beiden zentralen Begriffe 160V
in ®po, xbplc, evotopic, yYAvkhTNG, MOOvOV und weitere
nicht genannte Aspekte und k&@AAOG in peyadonpénera, BEpog,
oepvoroyia, &Elwpoa, mhOog und weitere breitet Dionys
zugleich ein so weitgefdchertes Koordinatensystem literarkriti-

o Vgl. auch 20, 23: té&... kvpihdtato kot Kp&TLIoTOL.



RHETORIK UND LITERARKRITIK 341

scher Kategorien aus (11, 2), dass er es sich selbst versagt, es in
allen seinen Untergliederungen vorzufiihren. Offensichtlich ist
er nicht an allen Veridstelungen des Systems interessiert, sondern
an dessen praktischer Anwendung. Erneut beruft er sich auf die
Erfahrung (11, 6), betont allerdings zugleich, dass den rechten
Klang zu empfinden, jeder einzelne von der Natur befdhigt sei,
ihn aber zu erzeugen, eine Kunst sei, die man erlernen miisse
(11, 9). Doch auch die Ratschldge, fiir die er auf traditionelle
Kategorien zuriickgreift, lassen ihn die Bedeutung des konkreten
Augenblicks (kop6¢: 12, 5-7) und damit die Urteilsfahigkeit
des einzelnen fiir den Erfolg betonen (12, 7).

Bei der Erorterung, wie die Schonheit durch die genannten
vier Faktoren, die hier jeweils Epitheta erhalten (13, 1: péAog
gVYEVEG, PVOUOC AELopaTikdG, peTaforn peyahonpenfig und
das sie alle begleitende wpémwov), erreicht werden kann, scheut
sich Dionys nicht vor weitausgreifenden Darlegungen iiber die
Sprache und die Elemente, aus denen sie sich zusammensetzt
(16-17). Doch auch hier greift er immer neu auf Beispiele
zuriick, seltener beim péAog (nur 14, 20; 15, 13-16, 1; 8-18),
ausfiihrlich im Abschnitt iiber den Rhythmus, in dem er
nacheinander Stiicke aus Thukydides (18, 3-8), Platon (18, 9-
14), Demosthenes (18, 15-20) und Hegesias (18, 22-26)
analysiert und abschliessend Hegesias mit Homer vergleicht (18,
27-29). Auch in den beiden folgenden Kapiteln illustriert er
seine Darlegungen zu petafBoAf] (19) und mpérov (20) mit
Hinweisen auf die Praxis, fiihrt jedoch nur wenige Passagen
wortlich an.

Im letzten Drittel seiner Schrift iiber die cOvOeoig wendet
sich Dionys den eingangs angekiindigten, noch ausstehenden
Aspekten zu (1, 12; 20, 24), die unser besonderes Interesse
verdienen, da fiir sie keine dlteren Zeugnisse vorliegen: die
Unterschiede der einzelnen Kompositionsformen und deren
jeweilige Eigenart (yapoktf]p). Damit begegnet jener Terminus,
den er auch in der Schrift Uber Thukydides verwendet (22, 1)



342 C.J. CLASSEN

und fiir den die antike Rhetorik sehr verschiedene Bedeutungen
kennt”®, Wihrend Dionys ihn bisweilen der Tradition folgend
- fiir die drei Stilarten gebraucht, hédufiger fiir die Schreibweise
eines Autors allgemein®, bezeichnet er mit ihm hier die je
verschiedenen Formen der Komposition, von denen es, wie er
hervorhebt, so viele gibt wie Menschen (21, 2); doch glaubt er
drei Arten zusammenfassen zu konnen, die er 0o TnP& (rauhe),
yAapvp & (glatte) und edkpotng Gppovia (gutgemischte
Fiigung) nennt, fiir die er also Metaphern wibhlt, die zu &ppovia
passend etwa an die Bildhauerei denken lassen.

Die folgenden drei Kapitel widmet er dann diesen drei Formen
der &ppovia und nennt zunichst (22-23) die Forderungen, die
jeweils an Wortwahl, Wortfiigung, Periodenbau und Rhythmus
zu stellen sind, und beschreibt dann die erhoffte Wirkung sowie
weitere Einzelheiten, insbesondere typische Figuren oder
Qualitédten, ehe er die wichtigsten Reprisentanten nennt (22, 7;
23, 9), einzelne Passagen ausschreibt, charakterisiert und sehr
eingehend analysiert, und zwar fiir die rauhe Fiigung Stiicke aus
Pindar (fr. 75 Sn.-M.: 22, 11-33) und Thukydides (I 1, 1-2, 2:
22, 34-41), fiir den glatten Stil aus Sappho (fr. 1: 23, 11-16) und

> A. KORTE behandelt in seinem Aufsatz «XAPAKTHP», in Hermes 64
(1929), 69-86, an den mich D.M. Schenkeveld erinnert, bekanntlich die
Geschichte des Wortes und geht dabei (79-83) auch auf einige seiner
Bedeutungen im Bereich der Rhetorik ein; als dltesten Beleg fiir die Bedeutung
"Stil eines einzelnen Schriftstellers" sieht er die in der Suda angefiihrte Schrift
XAPAKTHPEZ des Dionysiades von Mallos an, ohne dass sicher wire, ob
dieser speziell die Sprache der einzelnen Komdodiendichter charakterisierte oder
vielleicht die verschiedenen Autoren allgemein so unterschied wie Dion (Or.
LII) die Tragiker (s.0. S. 315-7); M. J. LOSSAU, op. cit. (s. A. 5), geht bei
seinen Vermutungen zur Datierung der Echtheitskritik mit Hilfe der yopoutii-
peg darauf nicht ein (77-83).

% Stilarten: Dem. 5, 1; Stil einzelner: Lys. 1, 6; 11, 8; Isoc. 2, 1; Is. 18, 1 u.
0.



RHETORIK UND LITERARKRITIK 343

Isokrates (Or. VII [Areop.], 1-5: 23, 18-23). Er verzichtet darauf,
auch die mittlere &ppovia ndher zu beschreiben und durch
Beispiele zu illustrieren, da sie gleichsam das ganze breite
Mittelfeld zwischen den Extremen einnimmt und, wie er betont,
zahlreiche verschiedene Erscheinungsformen kennt (24).

Damit hat Dionys einen weiteren Aspekt literarischen Aus-
drucks fiir eine kritische Wiirdigung systematisch durchdrungen
und Urteilskategorien bereitgestellt, derer er sich selbst in der
Schrift Uber Demosthenes erfolgreich bedient. Da er sie in den
fritheren Schriften iiber die anderen Redner nicht gebraucht, ist
die Vermutung begriindet, dass er sie selbst zu dem hier
geschilderten System entwickelt hat, auch wenn er auf dltere
Anregungen zuriickgreifen konnte. Zugleich hat sich gezeigt,
dass Dionys xopaxtfp hier nur in einer begrenzten Bedeutung,
ndmlich als yopoxthp THg cvvOEoemg verwendet und dass ein
weiteres Eingehen auf das durch yoapoaktfip in der oben
angefiihrten Stelle Gemeinte (Thuc. 21, 2) und auf die dort
genannten apetol notwendig ist.

Fiir die &petal der A£ELg bedient sich Dionys in der Schrift
Uber Thukydides (23, 6) einer Gliederung, die fiir ihn iiblich ist
(vgl. Thuc. 22, 3; 23, 2; Pomp. 3, 17), fiir uns aber hier zuerst
begegnet, ndmlich in notwendige (Gvarykaion), d.h. kabopd,
capfic und ocOvropog A€l — Kategorien, die er auch in
seinen Stilanalysen von Lysias, Isokrates und Isaios schon
verwendet”’ — und zusitzliche (¢n{Betol); zu ihnen rechnet
er hier Dyog, kaAAlpnopocOvn, cepvoroyla, peYaAoTpERELQ,
ferner TO6vog, Bbpoc, naboc, 10 Eppwpévov kol Evaydviov
nvedua, die dewvOtng schaffen; im Brief an Pompeius sieht
seine Liste etwas anders aus®. Auch von diesen Qualititen

*7 vgl. nur Isoc. 2, 1-3; 11, 1-4; Is. 3, 1-2; Pomp. 3, 16-17.
%8 Pomp. 3, 17-20; &vépyera, 1| TV HO@V T€ Kod TOO®V plumotc, of T
pEya kol Barvpootdv Expolvovosor g kartaokevig dpetal, al v loxdv



344 C.J. CLASSEN

finden sich einige in seinen Analysen der Stile von Lysias,
Isokrates und Isaios, auch in denen der Stile von Demosthenes,
Thukydides, Platon oder Deinarch®”. Andere begegnen in der
Schrift tepl cvvOEcewg dOvopditwv und zwar als Faktoren, die
zum KOAAOG beitragen, teilweise in den allgemeinen Bemer-
kungen (11, 2, s. auch 16, 14: peyadonpénera, Bepog, Geuvo-
Aoyla [oepvdtnc] und TGO0C), teilweise in den Einzelanalysen
(uErog: 16, 17; 18; pvbude: 17, 4; 10). Die grosse Zahl der
Termini, von denen einige iiberhaupt nur einmal oder nur in den
Listen, aber nicht in der praktischen Anwendung vorkommen,
und vor allem solche abschliessenden Formulierungen wie ol
OpotoTpoToL duvapelg oder ol dpotoyeveic dpetal (Pomp. 3,
19, cf. Comp. 11, 2) sowie der Verzicht auf eine systematische
Erorterung lassen vermuten, dass die Stilkritik ein vielfaltiges
Vokabular, aber keine in sich konsequente, verbindliche
Terminologie entwickelt hatte und auch Dionys dies nicht zu tun
beabsichtigte. In dieser Hinsicht konnte also die Rhetorik und
die in ihrem Rahmen geiibte Literarkritik der Philologie keine
zuverlédssigen Hilfsmittel an die Hand geben.

Wichtiger ist, dass Dionys, wie er in der Schrift Uber Thukydi-
des ankiindigt, einige der Gpetai nutzen will, um die dem
einzelnen Autor eigene Schreibweise erkennbar werden zu
lassen: TOV LoV 10D GvopOC xapaxtipa (23, 1). Xopokthp

kol 10v tOvov kol tdg Opototpdnouvg duvhpelg TG dpboewg dpetal
nepiExovooau, ferner dovfy, med®, épyig, ai dporoyeveig dpetad, auch 1o
kotd® ¢Ootv und 10 dewvdv, 10 npEnov.

% *Yyog: Isoc. 3, 6; Dem. 28, 3 (Platon); Pomp. 2, 6; 4, 3, s. auch OymA6C,
KoAAMppfipwv: Dem. 18, 2; koAAAoylo: Dem. 3, 2; 4, 2; 13, 5 u. 6,
oepvoroyia / oeuvdng: Isoc. 2, 4; Dem. 4, 2; 3; 13, 5; 6; 28, 3; Thuc. 50,
2 u. 6., s. auch oeuvog, peyoronpénewo: Dem. 4, 2; Thuc. 48, 1; 50, 2; Pomp.
4, 3; Din. 7, 4, s. auch peyohompenfic, T0voc: Lys. 13, 4; Isoc. 13, 5; Dem.
13, 8; 9; 18, S; 34, 5; Thuc. 48, 1; 53, 1 u. 6., Bapog: Dem. 34, 4; n6BoG:
Thuc. 48, 1; 3; Din. 7, 4, cf. auch Isoc. 13, 5; Dem. 22, 2.



RHETORIK UND LITERARKRITIK 345

bezeichnet nicht nur die typische Form einer der drei von
Theophrast geschiedenen Stilarten (Dem. S, 1) oder eine der drei
von Dionys neu herausgearbeiteten &ppovict oder cuvBEceLg
(Comp. 11, 4 u. 6'®), auch nicht nur allgemein die Eigenart
bestimmter literarischer Formen (Comp. 25, 10: noinua oder
néLOG) oder die besondere Gestalt eines Dialektes (Thuc. 5, 4;
Comp. 4, 8). Dionys wihlt dieses Wort gerade auch fiir die
typische Schreibweise eines Autors in allen ihren Auspriagungen
(s. 0. A. 96) oder mit dem entsprechenden Zusatz auch einen
typischen Wesenszug oder eine &pett eines Autors, die er dann
auch als xpotiotn te &petn kol yapoaxinpikwtétn bezeich-
nen kann (Lys. 11, 5'°"). Denn er geht, wie schon angedeutet,
davon aus, dass jedem einzelnen ebenso wie sein Aussehen auch
seine eigene, ganz personliche Schreibweise, jedenfalls seine
obvbeoig dvoubtwv zugehodre (Comp. 21, 1). Entsprechend
setzt er sich schon in der knappen Einleitung Uber die alten
Redner (4, 2) das Ziel, die Eigenart der wichtigsten Redner und
Historiker herauszuarbeiten, die tpoaip€celg ihres Lebens und
ihres AOyog, wie er formuliert, um zu kliren, welche Einzelziige
nachahmenswert sind oder nicht, beginnend mit den Rednern
Lysias, Isokrates, Isaios, Demosthenes, Hypereides und Aischi-
nes (4, 5). Er analysiert dann die Werke einiger dieser Redner
und des Thukydides, aber auch Passagen aus den Werken
anderer, da er sich, wie schon betont, der Tradition folgend gern
des Vergleichs bedient, und stellt dabei bestimmte Ziige als
charakteristisch fiir einen einzelnen heraus, fasst aber auch die
wesentlichen Elemente der Schreibweise eines Autors soweit zu
einer fiir diesen typischen Einheit zusammen, dass er von dem
Avolakdg yopaktfip oder ‘Ymepeldelog yopoaxtip (Dem.

1% ¢f. auch Comp. 20, 24; 21, 1; 3; 22, 1,23, 1; Dem. 37, 1;:38, 1; 41, I; 45,
3; 50, 1; s. auch 40, 1; mit Reprédsentanten: Dem. 42, 2.
19" vgl. auch Lys. 13, 1; Dem. 34, 4; Thuc. 24, 10.



346 C.J. CLASSEN

13, 6; Din. 5, 3) oder der Avoraxn AEELG (Dem. 4, 1) sprechen
kann. Das ist nicht vollig neu.

Von Eigennamen abgeleitete Adjektive bezeichnen im
Griechischen schon friih nicht nur einem einzelnen zuzuschrei-
bende Lehren oder Ausspriiche, sondern auch fiir einen Autor
typische Werke wie AOyot... Alo@nerot (Arist. Rhet. 11 20, 1393
a 29-30). Auch sprachliche Eigenarten einzelner erfasst die
Komddie als typische Elemente und nutzt sie fiir ithren Spott,
etwa Aristophanes mit seinem KOpyevplmik®g (Eq. 18) oder
Kratinos, der dessen ebpimidapiotopaviferv (fr. 342 Kassel-
Austin) anprangert. Dagegen richtet sich die Kritik der Komiker
an Gorgias nicht gegen dessen Sprache, deren Figuren erst
Xenophon als fiir ihn bezeichnend herausstellt (Symp. II 26).
Wann man zuerst den Stil eines Autors, vor allem eines
Prosaikers insgesamt glaubte erfassen und fiir ithn als charak-
teristisch ansehen zu konnen, ist nicht mit Sicherheit zu sagen.
Wenn Cicero von einem Aristophaneus modus spricht (Ad Q. fr.
III 1, 19: 54 v. Chr. Geb.), zielt er allgemein auf des Dichters
Geisteshaltung, der suavis und gravis (sc. modus) zu verbinden
vermag; dagegen meint er offenbar die Schreibweise, wenn er
von Thucydideum genus oder Isocrateus Theopompeusque mos
spricht (Opt. gen. 16; Orat. 207, s. auch 30; 235) und ebenso ist
wohl auch Varros Lucilianus character (Rust. II1 2, 17: 37 v.
Chr. Geb.) zu verstehen.

Wohl einige Jahre friiher heisst es in einer von Dionys
zitierten Passage bei Demetrios von Magnesia in dessen Schrift
Uber homonyme Dichter und Prosaiker'® zunichst iiber
Deinarch, er stehe hinter der xGp1ig des Hypereides nicht zurtick,
dann die Rede gegen Demosthenes unterscheide sich deutlich
von seinem (d.h. Deinarchs) yopoaktfip, also der fiir ihn
typischen Schreibweise, seine A£ELg gebe Charaktere richtig

'92 Din. 1, 2-3, 5. auch dazu M.J. LOSSAU, op. cit. (s. A. 5), 75-78.



RHETORIK UND LITERARKRITIK 347

wieder, wecke Stimmungen, komme Demosthenes’ Stil (0
AnpocBevikdg yapaxtfip) mehr oder weniger nur in seiner
Schérfe und Spannung nicht gleich, wohl dagegen hinsichtlich
der Uberzeugungskraft und des natiirlichen Ausdrucks. Diese
Formulierungen klingen sehr dhnlich wie die des Dionys in
seinen anderen Schriften'®, diirfen jedoch deswegen Deme-
trios nicht abgesprochen werden, da Dionys sie ausdriicklich als
Zitat kennzeichnet. Daraus folgt, dass, wenn Dionys Demetrios
so ausfiihrlich zitiert, obwohl er dessen Urteil fiir falsch hilt,
und dann noch hinzufiigt, dass nichts klar sei und Demetrios nur
ganz allgemeine und iibliche Wendungen gebrauche (Din. 2, 1),
Dionys hier nur die Anwendung dieser Methode durch Deme-
trios kritisiert, nicht aber diese selbst, die offenbar schon vor
ihm bekannt und verbreitet war, auch wenn sie uns erst in
seinen Schriften hinreichend klar vor Augen tritt; und wenn er
sie auch mit rhetorischer Zielsetzung zu nutzen weiss, so kann
sie gerade auch in der von ihm geiibten Form der philologischen
Kritik dienen.

Denn Dionys beschridnkt sich nicht darauf, den einzelnen
Autor mit wenigen allgemeinen Vokabeln als xkav@®v oder 8pog
einer Stilform zu charakterisieren; er bedient sich eines — wie
sich gezeigt hat — weit aufgefacherten, von ihm selbst
bereicherten Systems der Urteilskategorien mit zahlreichen
Einzelaspekten, die er durch die Analyse von Texten in ihrem
Wesen und in ihrer Wirkung illustriert, bisweilen auch dadurch,
dass er einzelne Sitze umformuliert'®; welche Bedeutung er
der sorgfiltigen Analyse und der Behandlung von Einzelheiten
beimisst, zeigt sich darin, dass er seine Schrift Uber Thukydides

19 vgl. nur zu AfEic... NOUKA Lys. 9, 4; Is. 2, 2; Dem. 4, 2 u. 6., zu T&HOG
Kwobdoo Dem. 20, 5, zu 16voG s. 0. A. 99.

104 5. dazu N.A. GREENBERG, «Metathesis as an Instrument in the Criticism
of Poetry», in TAPA 89 (1958), 262-270.



348 C.J. CLASSEN

durch den Zweiten Brief an Ammaios ergédnzt. Auch begniigt er
sich nicht, einige wenige Autoren zu beriicksichtigen, er bezieht
Gorgias, Thrasymachos, Herodot, Thukydides, Lysias, Isokrates,
Platon, Xenophon, Philistos, Isaios und Demosthenes ein'®,
vergleicht sie miteinander oder setzt sie gegeneinander ab, sucht
ihre Eigenart zu beschreiben und zu priifen, was der einzelne
neu eingefiihrt oder zur Vollendung gebracht hat (vgl. Din.
1, 1'%). Wenn Dionys auch immer wieder die Vorbildlichkeit
des einen oder anderen Autors unterstreicht oder einzelner Ziige
- in deren Stil, scheut er sich andererseits nicht, andere Ziige,
Elemente oder Aspekte negativ zu beurteilen'”. So findet der
Leser in den Schriften des Dionys von Halikarnass literarkriti-
sche Massstibe, die nicht nur dem helfen konnen, der seine
eigene Redefdhigkeit durch das Studium von Vorbildern
verbessern will; die Kriterien, mit deren Hilfe er die stilistischen
Eigenarten eines Autors charakterisiert, also seinen yopoxtfip,
eignen sich gerade auch fiir eine wesentliche philologische
Aufgabe, die Echtheitskritik.

Wie schon eingangs betont, stellt sich Dionys in eine vielfalti-
ge, fiir uns weitgehend verlorene Tradition, so dass sich seine
Schriften fiir uns zugleich als eine aufschlussreiche Quelle fiir
diese Tradition und fiir seine eigenen Methoden, Massstibe und
Wertungen erweisen. Einige der fritheren Kritiker nennt er mit

Namen, ob er sich ihnen anschliesst oder nicht'®: andere

1% Eine vollstindige Liste gibt S.F. BONNER, op. cit. (s. A. 53), 15.

106 3. etwa auch Lys. 1, 6; 3, 8 und Dem. 2, 3-4; 3, 1-2.

o VgL Lys. 1, 6 u. 6., ferner die einleitenden Bemerkungen zu seiner Kritik

an Platon (Dem. 23, 1-7, s. auch Pomp. 1) und an Thukydides (Thuc. 2-4).
1% S.0.S. 328-9 mit A. 57 und 60, vel. ferner z. B. Lys. 14; Isoc. 13, 2 und
3-5; 18, 2-4 u. 6., auch Pomp. 1, 16-17.



RHETORIK UND LITERARKRITIK 349

bezeichnet er pauschal als Philosophen und Rhetoren (Thuc.
2, 2'®) oder er spricht von rhetorischen Handbiichern (Lys. 18,
2; 24, 1) und deren Verfassern (Lys. 24, 4) oder noch weniger
prazise von den Bewunderern eines Autors oder dem, was man
iiber einen einzelnen sagt oder meint''’. Daneben betont er
aber auch gern die Unabhéngigkeit und Eigensténdigkeit seiner
Kritik und seiner Urteile, die er nicht zuletzt dort der Fachwelt
zur Uberpriifung empfiehlt (Dem. 23, 6), wo er sich nicht von
der allgemeinen Anerkennung, die einem Autor zuteil wird
(Platon: Dem. 23, 1; 3), oder den Wertungen Friiherer leiten
lasst (Dem. 23, 2-3; Thuc. 2, 3-4; 25, 2). Er selbst unterstreicht
nicht nur seine eigene Objektivitdt, sondern fordert allgemein
Unvoreingenommenheit der Kritik und — weniger klar —
Orientierung an den rechten Massstidben (Thuc. 34, 7: 6p6oi
kovOvec) oder an der Wahrheit'"'. Ein vollig einheitliches, in
sich stimmiges System der Kritik wird von ihm also weder
iibernommen noch selbst entwickelt; vielmehr wihlt er jeweils
die nach seiner Ansicht wichtigen Aspekte und angemessenen
Kriterien aus, wie sich unmittelbar aus seinen eigenen Text-
analysen ergibt.

Denn er hat als Ziel Ausbildung durch Vorbilder vor Augen.
Er will jiingere Menschen zur Nachahmung der jeweils Besten
filhren, und so stellt er nicht theoretische Forderungen zu idealen

WS¢ Comp. 2, 7 (s. auch 12, 6), ferner Thuc. 8, 1 und o. S. 328 mit A. 57.
Die coprotaf Thuc. 50, 2 sind eher Lehrer als Kritiker.

10 7, den Handbiichern s.0. A. 69, auch zu den allgemein verbreiteten
Meinungen. Bewunderer nennt Dionys z.B. Thuc. 34, 3-6 oder Dem. 23, 1-2
(twveg), namenlose Kritiker z.B. Thuc. 51, 2, mit negativem Urteil Thuc. 9, 1;
Pomp. 1, 15-16 (Twveg).

"1 Fir alle Aussagen zu seinem eigenen Vorgehen lassen sich zahlreiche
Belege auffiihren, zur Wahrheit als Richtschnur s. nur Pomp. 1, 3 und im
tibrigen die sehr verschiedenen Formulierungen Lys. 3, 5; Isoc. 13, 4; Comp.
25.14; Thiue. 2, L 4 Amm. I3, 1.



350 C.J. CLASSEN

Schreibweisen oder Stilformen auf. Vielmehr iiberpriift er
aufgrund und mit Hilfe eines rhetorischen Systems, das er
weitgehend libernimmt, mit einzelnen Ziigen wohl auch berei-
chert, die Schriften mehrerer herausragender Autoren — damit
wird die rhetorische Belehrung zur Literarkritik — und fragt,
welche Aspekte ihres Stils positiv, welche negativ wirken, also
nachahmenswert sind oder nicht, auch wer ein bestimmtes
Phianomen zuerst entwickelt hat. Zugleich beobachtet und
empfiehlt er die Originalitit dessen, der die Regeln der Theorie
immer neu anzuwenden, also flexibel zu handhaben versteht wie
etwa Lysias (Lys. 17), und unterstreicht, dass sich jeder Autor
das fiir den jeweiligen Gegenstand oder die einzelne Redesitua-
tion Passende suchen und dies angemessen gestalten muss. Denn
wie sich Dionys bemiiht, die Schreibweise der einzelnen
Autoren mit allen Einzelheiten und Eigenheiten jeweils als
typische Einheit zu erfassen, also als 6 Avcoloxdg yoapokthp
oder 1 Avolaxt) AEELG, und gegen andere abzusetzen, so warnt
er vor Gleichféormigkeit und Eintonigkeit'?, wie er denn auch
selbst in seinen kritischen Schriften iiber die Redner jeweils ver-
schieden vorgeht.

Mag Dionys auch eine rhetorische Zielsetzung verfolgen,
mogen seine Schriften auch vor allem der rednerischen Aus-
bildung dienen wollen; da er nicht nur fiir die Praxis schulen
will, sondern sich auch stidndig an der Praxis orientiert, seine
Regeln und Massstibe durch Beobachtungen aus der Praxis
stiitzt oder illustriert, wird die rhetorische Belehrung bei ihm
weithin zur Literarkritik, die sich ihrerseits wiederum nicht von
der philologischen Kritik trennen ldsst.

Ergénzend sollte hier auf zwei Werke eingegangen werden,
auf die ich verzichten muss, weil Zeit und Raum fehlen, und
verzichten kann, weil sie intensiv untersucht worden sind und

L E T Comp. 19, 2; 13-14.



RHETORIK UND LITERARKRITIK 351

dadurch auch ihre Bedeutung fiir die Philologie hinreichend
offenkundig zu sein scheint: Ps.-Demetrius De elocutione und
Ps.-Longinus De sublimitate.

Blicken wir zuriick, so konnen wir feststellen, dass Lite-
rarkritik um ihrer selbst willen in dem hier behandelten Zeitraum
eine vergleichsweise geringe Rolle spielt, obwohl ihre Methoden
und Formen allen Gebildeten so vertraut sind, dass man sie
sogar zu geistreichen Spielen nutzt. Denn sie ist im Unterricht
der Rhetorik fest verwurzelt; fiihrt doch das Bemiihen, zu
erfolgreichem Reden in der Praxis anzuleiten, dazu, die Praxis
kritisch zu beobachten und Regeln aus ihr abzuleiten, die
ihrerseits durch Beispiele aus der Praxis, also aufgrund lite-
rarkritischer Analysen illustriert werden. Dariiber hinaus darf,
wenn man nach den Wurzeln der Literarkritik fragt, ebensowe-
nig die Tatsache vergessen werden, dass gerade auch die Redner
selbst die Reden ihrer Gegner kritisch iiberpriifen, wie Dionys
unterstreicht (Dem. 35), also ihrerseits gleichsam ein Stiick
Literarkritik liefern, wie die Kritik anderer Autoren an ihren
Vorgingern oder die allgemeine Freude der Griechen an
literarischem Wettstreit.

Fragt man nach dem Ertrag, der sich fiir die Philologie aus
den hier behandelten Werken Plutarchs, Dions und vor allem des
Dionys von Halikarnass ergibt, so wiirde ich drei Aspekte
nennen:

1) Das im allgemeinen Rahmen der rhetorisch orientierten
Erziehung entwickelte Sprachbewusstsein, das verfeinerte Gespiir
fiir sprachliche Nuancen, ist die Grundlage, auf der sich die
Philologie erst entwickeln kann.

2) Das im hellenistischen Zeitalter immer stiarker differenzierte
Instrumentarium fur literarkritische Urteile und Wertungen, wie
man es etwa bei Dionys findet, gibt auch der Philologie
brauchbare Kategorien fiir ihre kritische Arbeit.



352 C.J. CLASSEN

3) Die von der Literarkritik beobachteten, fiir einzelne Autoren
typischen Einzelmerkmale oder Gesamtstilfformen bieten sich
auch der Philologie als Echtheitskriterien an.

Wie weit diese Moglichkeiten im einzelnen von der antiken
Philologie genutzt wurden, konnte nur durch eine weitere
Untersuchung geklirt werden.



DISCUSSION

F. Montanari: Voglio partire da una estremamente sintetica
considerazione storica. Il primo trattato di retorica che ci & pervenuto
¢ quello di Aristotele: come la Poetica, anche la Retorica si nutre dei
testi degli autori e utilizza abbondantemente i poeti. Purtroppo la
produzione di testi retorici degli oltre tre secoli che stanno fra
Aristotele e Dionigi di Alicarnasso € quasi completamente perduta. E’
una perdita molto grave, che comprende fra I’altro la Techne di
Ermagora di Temno (II sec. a. C.), definita “aridissima’ e che ebbe
una fortuna assai grande: molti seguirono I’esposizione di Ermagora,
come ci dice Quintiliano, e la sua impostazione sulla base della
dottrina delle staseis attraverso i secoli dell’eta ellenistica e imperiale
soprattutto nel campo dell’insegnamento retorico con scopo pratico,
cioé volto a istruire I’oratore perché potesse affrontare preparato le
varie situazioni cui la sua attivitda poteva metterlo di fronte. Questa
linea della retorica tornd fuori in Ermogene di Tarso, nel II sec. d.C.:
con Ermogene abbiamo di fronte una tecnografia retorica organizzata
ed esposta come una scienza rarefatta, svincolata dal ricorso all’esem-
plificazione concreta e quindi distaccata dai testi degli autori, una
normativa astratta con volonta sistematica realizzata in un lucido
sistema combinatorio.

L’altra linea della retorica greca, da Aristotele all’eta imperiale, non
puo prescindere dal contatto diretto con i testi degli autori e dall’analisi
stilistica basata su un solido fondamento storico-filologico, si nutre di
una agguerrita ermeneutica, trae la sua linfa vitale dall’interpretazione
delle opere letterarie: basta pensare alla problematica relativa ai
modelli dello stile, che costituisce il fondamento e la ricchezza del



354 DISCUSSION

dibattito e dei diversi orientamenti dell’ Asianesimo e dell’ Atticismo,
e all’interno dell’ Atticismo alle varie correnti basate sulla scelta degli
autori esemplari; basta pensare a personaggi come Demetrio Eloc.,
Dionigi d’Alicarnasso, 1’autore del trattato Del sublime, Plutarco,
Dione di Prusa. In questa linea di studi retorici & del tutto normale
trovare riportata un’intera ode di Saffo assieme a decine di citazioni
pill 0 meno estese.

Probabilmente & la nostra prospettiva e soprattutto la selezione di
quello che conosciamo che ci fa vedere queste due linee della retorica
da Aristotele a Ermogene come separate e addirittura in opposizione:
in realta, ¢ abbastanza chiara la dipendenza di Ermagora da Aristotele,
e sembra naturale che questi orientamenti, pur diversi, dovessero avere
rapporti ben pil stretti e intrecciati di quanto ci sembri. Resta il fatto
che nell’arco di tempo che va da Aristotele al II sec. d.C. si sviluppo,
oltre al resto e accanto al resto, una linea di trattatistica retorica che
risulta particolarmente intrecciata con quello che noi chiameremmo
critica letteraria e con i problemi della interpretazione degli autori,
poeti epici e lirici, storici, oratori. Classen ha dato di questo genere di
retorica/critica letteraria un’esemplificazione molto significativa e
molto ben scelta, fra cui emerge con particolare evidenza I’analisi del
Peri syntheseos onomaton di Dionigi di Alicarnasso. E proprio la
compresenza nella sua relazione dei termini ‘retorica" e "“critica
letteraria" mostra che il problema ¢ perfettamente centrato in rapporto
a quanto siamo venuti studiando in queste giornate: una netta distinzio-
ne fra esegesi dei testi, retorica e critica letteraria deve ricorrere per
certi aspetti a tagli artificiali rispetto al fenomeno generale della
riflessione e del ripensamento sulle opere della letteratura e sul
funzionamento della lingua. Sono fatti strettamente legati, non possono
essere scissi e visti come fenomeni indipendenti: 1’esegesi dei testi &
indispensabile per la loro utilizzazione allo scopo di descrivere e
spiegare fenomeni linguistico-retorici; la comprensione dell’aspetto
linguistico-retorico ¢ indispensabile per una buona e soddisfacente
ermeneutica testuale. :

Bisogna sottolineare che individuare il periodo da Aristotele al II
sec. d.C. vuol dire esattamente la fase culturale che nella civilta
letteraria greca ha visto la nascita e lo sviluppo della grande filologia



RHETORIK UND LITERARKRITIK 355

ellenistica, 11 consolidarsi dei suoi metodi e risultati, 1’accrescersi e il
definirsi della sua tradizione di opere e materiali. Da solo questo tema
vorrebbe lunghe e complesse considerazioni e studi specifici su ogni
personaggio e ogni trattato di retorica. Ma c’¢ ancora un tema di
ricerca che deve essere senz’altro indicato a questo punto: 1’analisi di
quanto c’¢ nella scoliografia di terminologia retorica e di ricorso a
concetti retorici € un lavoro che & stato fatto in modo molto parziale
e limitato, ma dovrebbe essere ampliato e approfondito. I risultati, io
credo, saranno cospicui. Fra I’altro, anche se le difficoltd saranno
moltissime, sard possibile ricavarne informazioni proprio su quel
periodo ellenistico per il quale le opere retoriche sono perdute e nel
quale si svilupparono le attivita esegetiche dei filologi da Zenodoto a
Didimo.

C.J. Classen: Wenn ich recht sehe, sind bei den rhetorischen Lehrbii-
chern einerseits solche zu unterscheiden, die zahlreiche Beispiele aus
der Literatur heranziehen wie Aristoteles oder Quintilian oder solche,
die fast vollig auf Beispiele verzichten wie Anaximenes oder die
eigene Beispiele bilden, wie der Auctor ad Herennium im vierten Buch
(12-16), dem offenbar nichts geeignet erschien, was er aus der
vorhandenen lateinischen Literatur zur Illustration hétte heranziehen
konnen; andererseits sind solche Lehrbiicher zu unterscheiden, die das
ganze System behandeln wie der Auctor ad Herennium oder einzelne
Teile (elocutio; cOvBeoig Ovoubitwy; Dyog) oder die von Autoren
ausgehen wie Dionys von Halikarnass in seinen Schriften Uber die
Redner oder Uber Thukydides. Entsprechend tritt das Element der
‘Literarkritik® im Rahmen der rhetorischen Lehrbiicher stirker oder
weniger deutlich hervor. Angesichts des Verlustes der Techne des
Hermagoras und meines Eindrucks, dass sie weniger literarkritische
Elemente enthalten haben diirfte, habe ich mich bewusst auf Dionys
von Halikarnass konzentriert, weil sich in seinen Schriften vieles von
dem findet, was seit Aristoteles in der rhetorischen Theorie neu
entwickelt worden war, sich sonst aber nicht mehr erhalten hat, weil
sich in diesen Schriften rhetorische Belehrung besonders eng mit
Literarkritik verbindet und weil Pfeiffer am Ende seines ersten Bandes



356 DISCUSSION

auf Dionys nicht mehr eingehen konnte, seine Darstellung insofern also
zu ergénzen ist.

Auf die Schriften De elocutione und De sublimitate unbekannter
Autoren musste ich hier aus Zeitmangel verzichten, obwohl sie sehr
viele und wichtige literarkritische Beobachtungen enthalten. Zugleich
bin ich mir bewusst, wie problematisch es ist, iiberhaupt von Literar-
kritik zu sprechen, und ich hétte es vielleicht nicht getan, wenn mir der
Terminus nicht durch die Themenstellung nahegelegt wire. In jedem
Fall scheint es mir aber doch niitzlich — und insofern bin ich dankbar
fiir die Formulierung des Themas - dariiber nachzudenken, ob und
wie weit man zu Recht den modernen Terminus fiir die Bemii-hungen
antiker Autoren verwendet.

Weitere Detailuntersuchungen sind in der Tat erforderlich, um die
allméhliche Entwicklung der rhetorischen Theorie in ihren einzelnen
Phasen im hellenistischen Zeitalter und deren Rezeption durch die
Philologen zu kldren; das konnte im Rahmen dieses Beitrages nicht
geschehen.

R. Tosi: Nella sua splendida relazione torna in primo piano un
problema molto importante, che & stato spesso toccato nelle nostre
discussioni: quello dell’esegesi antica di Tucidide. Per Dionigi di
Alicarnasso, infatti, Tucidide costituisce un punto centrale: ci si deve
quindi chiedere se prima di Dionigi c’era un esegesi di Tucidide e, se
c’era, di che tipo era. A questo proposito, sottopongo all’attenzione due
elementi che non vanno sottovalutati: 1) la possibilita che la fortuna di
Tucidide come storico sia da tener distinta da quella di Tucidide come
oratore e che le prime interpretazioni di Tucidide siano quindi state
legate alla sua opera di storico e non a quella dello scrittore di discorsi
(come tale egli era infatti "condannato"), cf. A.D. Leeman, in REL 33
(1955), 193-205; 2) P.Oxy. 853, il papiro che — a quanto pareva
collegato alla piu antica esegesi tucididea, purtroppo, non ci conserva
interpretazioni retoriche bensi semplici parafrasi e spiegazioni di
termini difficili. Qual & la sua opinione? E possibile che in epoca
alessandrina e comunque prima di Dionigi si sia avuto cosi poco
interesse per Tucidide?



RHETORIK UND LITERARKRITIK 357

C.J. Classen: Das Nachleben des Thukydides wirft viele Fragen auf,
auf die ich hier nicht in einzelnen eingehen konnte. Zunéchst wurde er
als Historiker anerkannt, andererseits gab es zur Zeit des Dionys, wie
ich schon neulich sagte' eine elementare grammatische Erkldrung zu
Thukydides. Da Sallust auch Thukydides’ Stil nachahmt und da Dionys
auch Thukydides’ Stil analysiert, kann sich das Interesse nicht auf
Thukydides als Historiker beschriankt haben. Zugleich stellt sich die
Frage, warum es Erklarungen und Stilanalysen zu Thukydides gab und
spéiter Scholien, wéhrend es keine Scholien zu Herodot gab, den Arrian
nachahmt, oder zu Xenophons Hellenika?

J. Irigoin: J’ai été particulierement heureux d’entendre C.J. Classen
donner a Denys d’Halicarnasse une place importante dans son exposé
et nous fournir une analyse détaillée de son ceuvre en relation avec le
sujet qu’il traitait.

Au début de sa lecture, aprés le second paragraphe, C.J. Classen a
ajouté oralement la mention "Rhetorik". Mais il n’a pas eu I’occasion
d’ajouter quelque part, comme titre d’une seconde partie, la mention
"Literarkritik". En effet, il se produit dans 1’expos€ une sorte de
glissement qui nous fait passer de la rhétorique a la critique littéraire
sans coupure précise tant les deux sujets sont liés, le second étant peut-
étre anachronique dans sa formulation. D’autre part, pour la premiere
fois dans ces XL° Entretiens, la prose (historiens, orateurs) tient une
place majeure, méme si les auteurs allégués citent a ’occasion des
poetes, d’Homere a Pindare en passant par Sappho.

J’aurais deux questions & poser au rapporteur. La premiére concerne
Démétrios (De elocutione), dont il a mentionné le nom vers la fin de
son exposé, sans pouvoir, faute de temps et de place, traiter de son
ceuvre. Comment situe-t-il, chronologiquement, Démétrios par rapport
a Denys d’Halicarnasse? La présence parmi nous de D.M. Schenke-
veld, spécialiste de Démétrios, nous permettrait soit de constater un
accord, soit d’apprécier les arguments opposés des deux savants.

: Discussionsbeitrag zum Vortrag Maehler.



358 DISCUSSION

Ma seconde question touche & un domaine particulierement délicat,
celui de I’état de la langue grecque au temps de Denys. L’attention que
celui-ci préte a I’accent, a I’harmonie, imitative ou non, concerne-t-elle
le systeme phonétique du grec parlé de son temps, ou tient-elle compte
d’une prononciation qui était pratiquée au temps des poetes eux-
mémes? Denys et les grammairiens ses contemporains avaient-ils
conscience d’une évolution de la langue (qui s’est accélérée avec les
débuts de la koine et I’extension de I'usage du grec a des peuples dont
ce n’était pas la langue maternelle)? Distinguaient-ils une pronon-
ciation ancienne — authentique — et la prononciation courante de
leur temps?

Je ne reviendrai pas sur les trois conclusions formulées a la fin de
I’exposé. C.J. Classen nous a précisé, oralement, qu’elles avaient un
caractere provoquant. Je ne céderai pas a la tentation de réagir, laissant
ce soin a d’autres.

C.J. Classen: Das Verhiltnis zwischen Literarkritik und Rhetorik ist
in der Tat deswegen schwer zu bestimmen, weil der Begriff "Liter-
arkritik" schwer zu definieren ist, wie ich eingangs andeutete; meine
eigenen Uberlegungen sind vielleicht dadurch besonders wenig klar
geworden, weil ich meinen Vortrag kiirzen und die Behandlung der
Schriften Plutarchs Uber Aristophanes und Menander (Mor. 853 A-854
D) und Uber die Boswilligkeit Herodots (Mor. 854 E-874 C) sowie der
Plutarch zu Unrecht zugeschriebenen Schrift De vita et poesi Homeri
hier weglassen musste. Es stellt sich auch mir die Frage, die auch G.
Arrighetti gestellt hat, ob es sich iiberhaupt empfiehlt, den Terminus
Literarkritik fiir die Antike zu verwenden.

Hinsichtlich der Datierung der Schrift De elocutione kann ich leider
keine eigenen neuen Argumente vortragen; bei einem solchen Werk
muss man iiberdies damit rechnen, dass es nicht unbedingt nur die
neueste Entwicklung reprisentiert, sondern auch é&ltere Elemente
enthdlt.

Soweit ich sehe, unterscheidet Dionysius nicht zwischen der
Aussprache der frilheren und der spidteren Autoren. Fiir ihn ist die
Sprache mit ihrem Klang von der Natur geprigt (e.g. Comp. XVI 2).
Er kennt einerseits Autoren, die die damit gegebenen Mdglichkeiten



RHETORIK UND LITERARKRITIK 359

nutzen wie Homer und andere, deren Verse oder Sitze er analysiert,
um deren vorbildliche Klangwirkung seinen Zeitgenossen zu ver-
deutlichen (wobei er davon ausgeht, dass die Horer seiner Zeit ebenso
empfinden wie Homer). Andererseits spricht er von Autoren, die sich
um diese Dinge nicht kiimmerten (Comp. IV 15).

N. Richardson: On the question of Dionysius’ originality: I believe
that further work on Philodemus may throw some light on this, as far
as his views on euphony are concerned, since Philodemus discusses
and criticizes the work of some of the earlier writers on this topic.

On yopoaxktip used as the mark of a particular author’s style: we
find this in the Homeric Scholia in comments ascribed to Aristarchus
(e.g. schol. A ad Il. XXIV 614-7), although I suppose that this does
not necessarily reproduce Aristarchus’ own terminology.

C.J. Classen: One can claim originality for Dionysius with any
degree of certainty only for those elements which are not present in his
earlier writings, but occur only in such later works as nepl cLVBECEWG
Ovou&twv. As regards other views even those which are not attested
before him may well not be his, but may have been developed and
expressed by earlier writers whose works are now lost, and Philode-
mus’ fragments help us to reconstuct at least some of the views of
earlier writers otherwise lost or not attested. As regards euphony in
particular, there is a title in the list of Democritus’ works mepl
evd vy kol Suoh bvwv ypopupdtwy which may imply that this kind
of interest is quite old, as seems also indicated by Plato’s Cratylus.

Thank you for drawing my attention to this detail (yopoxtiip); I
have to examine the text and to see in which way Aristarchus uses
YOopaKThAp in that passage and elsewhere. As I have tried to shown in
my paper, Dionysius is not the first to use yopoutfip for someone’s
style, but quotes Demetrius of Magnesia; I would be glad, therefore,
to know more exactly who the first was to do so.

D.M. Schenkeveld: Your first conclusion about "die rhetorisch
orientierte Erziehung" as the condition for "entwickelte Sprach-
bewusstsein”, which consciousness is the "Grundlage" for the develop-



360 DISCUSSION

ment of scholarship looks too narrow. Awareness of language was also
developed in other fields. Thus, fourth century education is very much
focused on poetry, not on oratory. This kind of education may have
contributed as well.

I would like to add to your exposition of Dionysius’ rhetorical
system his views on 8Aoyo¢ alaBnoig as the criterion in the debate
on authenticity of Lysias’ speeches. The criterion is an intrusion but
nevertheless part of Dionysius’ system.

C.J. Classen: As regards my conclusion — apart from possibly
being a little provocative — I chose my words deliberately in order
to stress that to my mind education in Greece very early aimed at
developing in the young the ability to speak well. This is what I mean
by "rhetorisch orientierte Erziehung". I do not say (let alone wish to
imply) that such an education was based on or focussed on rhetorical
handbooks. You are right: teaching was based on poetry, but its aim
was speaking successfully, and it resulted in "einem verfeinerten
Gespiir fiir sprachliche Nuancen". The interpretation of poetry and the
teaching of rhetoric should not be separated.



	Rhetorik und Literarkritik

