
Zeitschrift: Entretiens sur l'Antiquité classique

Herausgeber: Fondation Hardt pour l'étude de l'Antiquité classique

Band: 40 (1994)

Artikel: Rhetorik und Literarkritik

Autor: Classen, Carl Joachim

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-661018

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-661018
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


VII

CARL JOACHIM CLASSEN

RHETORIK UND LITERARKRITIK

Das Thema, das mir im Rahmen dieses Colloquiums gestellt
worden ist, lautet «La retorica e la critica letteraria», oder
«L'evoluzione del pensiero retorico e critico letterario», d.h.

wenn ich recht sehe, «Die Entwicklung der Rhetorik und der
Literarkritik in hellenistisch-römischer Zeit und deren Beiträge
zur philologischen Behandlung der (griechischen) Literatur und
zu deren Verständnis, sofern diese nicht in den Scholien
begegnen oder die Grammatik, die Biographie, die Lexikographie,

die Paroemiographie oder die Editionstechnik betreffen».
Diese Themenstellung bringt eine Reihe von Schwierigkeiten mit
sich, von denen ich neben der Chronologie, also der genauen
Festlegung des Zeitraumes, nur zwei nennen möchte, einerseits
die verbreitete Unsicherheit darüber, was mit 'Rhetorik' und
'Literarkritik' bezeichnet wird, andererseits die Tatsache, dass

das durch sie Bezeichnete nicht klar trennbar ist, sondern sich
überschneidet oder sich jedenfalls teilweise zu überschneiden
scheint. Es ist daher unerlässlich, einleitend knapp zu klären,
wie diese beiden Termini hier verstanden und verwendet
werden.



308 C.J. CLASSEN

Literarkritik findet sich schon in den frühesten Werken der
griechischen Literatur, allerdings nicht in allen später gepflegten
Formen, sondern zuerst nur in Gestalt von Hinweisen der
Dichter auf die eigenen Leistungen oder auf den Anspruch,
Vorgänger oder Rivalen zu übertreffen, Kritik also an Dichtern
im gleichen Genus1. Daran schliesst sich die Kritik an, die
Autoren anderer Gattungen sowohl an der Form wie am Inhalt
der älteren Dichtung üben, bald ausführlich und gründlich wie
Xenophanes an Homer, bald knapp und allgemein wie Heraklit,
der sich auch gegen Prosaiker wie Hekataios wendet2. Bisweilen
werden auch mehrere Autoren einander im Wettstreit
gegenübergestellt3. Es folgt dann die Kritik der Historiker am Epos
und an der mythischen Überlieferung, beginnend mit Hekataios
und Herodot, und später die Kritik der Komiker an der Tragödie
und den Philosophen, während die Philosophen ihre Kritik an

ihren Vorgängern und an den Dichtem nicht nur fortführen,
sondern auf eine systematische Grundlage stellen, teilweise mit
Hilfe der Rhetorik; dabei wird oft auf Beispiele aus der Literatur
zurückgegriffen.

1

Vgl. dazu H. Maehler, Die Auffassung des Dichterberufs im frühen
Griechentum bis zur Zeit Pindars, Hypomnemata 3 (Göttingen 1963). Die
wichtigsten Standardwerke zur antiken Literarkritik sind jetzt zusammengestellt
in: G. Kennedy (ed.), The Cambridge History of Literary Criticism, Vol. I:
Classical Criticism (Cambridge 1989), 347-369. Wichtige grundsätzliche
Beobachtungen und Überlegungen finden sich bei G.M.A. Grube, «How Did
the Greeks Look at Literature?», in Lectures in Memory ofLouise Taft Semple.
Second Series (Cincinnati 1973), 85-129 und W.J. Verdenius, «The Principles
of Greek Literary Criticism», in Mnemosyne S. IV, 36 (1983), 14-59.
2 Cf. Heraclit., Vorsokr. 22 B 40; 42; 57 u.ö.; Xenophanes, Vorsokr. 21 B 11;

12; zu dessen Kritik s. C. J. Classen, «Xenophanes and the Tradition of Epic
Poetry», in: K.J. BOUDOURIS (ed.), Ionian Philosophy (Athen 1989), 91-103.
' Erinnert sei an den Wettkampf zwischen Homer und Hesiod; aus dem öryfbv

erwächst die crOyKpiatt;, s. dazu F. Focke, in Hermes 58 (1923), 327-368.



RHETORIK UND LITERARKRITIK 309

Die Kunst des Redens wird von den Griechen früh in
erstaunlicher Weise gepflegt, wie die homerischen Epen lehren;
doch erst gegen Ende des fünften Jahrhunderts beginnt man,
Regeln aufzustellen für den Aufbau eines Logos, für dessen Stil,
für die Argumentation, kurzum für die bewusste Gestaltung
einer Rede, um deren Wirkung zu erhöhen und sicherzustellen.
Am Ende der gesamten Entwicklung steht dann die Philologie,
"die Kunst, die literarische Tradition zu verstehen, zu erklären
und wiederherzustellen", wie Rudolf Pfeiffer formuliert4; ich
würde hinzufügen: und sie für das Leben und das literarische
Wirken späterer Generationen wirksam zu machen. Denn man
fragt nicht nur nach der Echtheit, sondern auch nach der
Vorbildlichkeit der einzelnen Werke oder Werkteile, nicht nur
nach dem Wahrheitsgehalt, der Geschlossenheit, der Angemessenheit,

der Neuartigkeit und der f]8ovf|-schaffenden Wirkung
des Inhalts, sondern auch nach dem Nutzen, nach dem moralischen

Gehalt, nicht nur nach der Traditionsgebundenheit, der

Neuartigkeit und der Angemessenheit der Form und dem
ästhetischen Genuss, den sie zu vermitteln vermag, sondern auch

danach, wie weit sie als Vorbild dienen kann, zur Nachahmung
geeignet ist, wie weit alles auf Inspiration, Begabung, Wissen,
Sorgfalt oder persönlichen Qualitäten und bestimmten
charakterlichen Eigenschaften beruht und diese ebenso auch für die

Späteren, die Jüngeren, die Lernenden erforderlich sind.
Literarkritik begegnet also im einzelnen Genus als eigener

Anspruch, als Kritik am Rivalen oder an Autoren anderer
Genera, in Lehrbüchern der Grammatik oder der Rhetorik (d.h.
des rhetorischen Systems) und in theoretischen Erörterungen, die
teils nur der Erklärung älterer Literatur dienen, teils auch der
rhetorischen oder philosophischen Belehrung.

4 Geschichte der klassischen Philologie (Reinbek 1970), 18 History of
Classical Scholarship [Oxford 1968], 3).



310 C.J. CLASSEN

Wünschenswert wäre es, hier einerseits einen Überblick über
die Entwicklung der Rhetorik nach Aristoteles folgen zu lassen,
andererseits eine Übersicht über die Entwicklung der Lite-
rarkritik nach Aristoteles, insbesondere über die Bedeutung der

neu aufkommenden Lehren der Stoiker und Epikurs, aber auch

der Peripatetiker und der Akademie für das Verständnis und die

Interpretation der verschiedenen literarischen Gattungen. Da

jedoch die wichtigsten Werke der Philosophen verloren sind,

empfiehlt es sich, sich dem Erhaltenen zuzuwenden, d.h.
einerseits Schriften, die ganz der Literarkritik gewidmet sind
oder wenigstens literarkritische Abschnitte enthalten oder die die
Literarkritik in den Dienst der rhetorischen Belehrung stellen,
andererseits rhetorischen Lehrbüchern, die das ganze System
darstellen oder einen einzelnen Aspekt aus systematischer Sicht
erörtern. Auf dieser Grundlage Hesse sich klären, unter welchen

Gesichtspunkten literarische Werke jeweils besprochen und mit
Hilfe welcher Kriterien oder Kategorien sie beurteilt werden,
welche Termini und welche Vokabeln verwendet werden oder
welche rhetorischen Phänomene oder Regeln durch Zitate aus
der Literatur illustriert werden, um zu ermitteln, ob und in
welcher Weise die Entwicklung der Rhetorik und der
Literarkritik nach Aristoteles die philologische Beschäftigung mit
der Literatur verändert und welchen Fragestellungen besondere

Bedeutung beigemessen wird. Die Fülle des Materials und der
Probleme zwingt mich dazu, hier auf vieles zu verzichten.

Als bekannt darf ich die Rhetorik und Poetik des Aristoteles
und die Rhetorik, die wohl mit Recht Anaximenes von Lampsa-
kos zugeschrieben wird, voraussetzen, ebenso die Reste der

Anschauungen des Neoptolemos sowie der literarkritischen
Bemühungen von Zenodot, Kallimachos, Eratosthenes,
Aristophanes von Byzanz, Aristarch und der pergamenisehen Schule,
insbesondere des Krates von Mallos. Deren Methoden kann man
allerdings m.E. nur dann hinreichend verstehen und würdigen,
wenn man nicht nur die theoretischen Überlegungen der



RHETORIK UND LITERARKRITIK 311

Rhetoriker berücksichtigt, sondern auch die der Sophisten und

Philosophen und die Praxis der Redner. Besonders hervorheben
möchte ich das Bemühen der Redner, aus dem Charakter, aus
dem fiGoq einer Person heraus zu argumentieren (etwa wenn
eine Handlung wahrscheinlich gemacht oder als unwahrscheinlich

hingestellt werden soll) oder aus dem einer Person zu
sprechen, d.h. im Einklang mit ihrem Denken und ihrer Sprechweise;

nicht weniger wichtig (und teilweise damit zusammenhängend)

scheinen mir die Versuche zu sein, eine einzelne
Formulierung oder Handlung aus ihrem Zusammenhang zu
reissen und isoliert zu deuten oder umgekehrt das allgemein
Übliche gegen das Besondere zu stellen (etwa eine Handlungsweise

oder ein Wortverständnis), wodurch in jedem Fall die
Bedeutung des Zusammenhanges, des Kontextes, greifbar wird,
die offensichtlich von den Rednern schon erkannt wurde, ehe die
Theoretiker sie systematisch erfassten5. Von dem Bemühen der
Redner, unangreifbare Formulierungen zu finden und zu
verwenden, lassen sich m.E. weder Prodikos' Unterscheidung
von Synonyma noch Protagoras' Forderungen nach einer
Sprache trennen, die sachgemäss (Geschlecht) und situationsgerecht

(Modus) ist und Ambiguitäten vermeidet; wenn Protagoras

dies durch kritische Bemerkungen zu den einleitenden
Versen der Ilias illustriert, kann es nicht überraschen, dass seine
Überlegungen die spätere Dichtererklärung beeinflusst haben6.

Auch Protagoras' Behauptung, dass es ötVTiKefpevoi ^öyot

5 Mit Recht beginnt M.J. LOSSAU seine Untersuchungen zur antiken

Demosthenesexegese, Diss. phil. Saarbrücken (Bad Homburg 1964) mit der
«rhetorischen Demostheneskritik des Aeschines» (9-21).
6

Vgl. dazu C.J. Classen, Ansätze (Würzburg 1986), 218-234 mit 239-246,

zu Protagoras ergänzend C.J.C., «L'öA.f|0£ia di Protagora», in Riv. Filos. 80

(1989), 163-188; s. ferner H. Dachs, Die AYZTZ EK TOY nPOEOTIOY. Ein
exegetischer und kritischer Grundsatz Aristarchs und seine Neuanwendung auf
Ilias und Odyssee, Diss. phil. Erlangen (Erlangen 1913).



312 C.J. CLASSEN

gäbe, nicht einer Person zu einem Zeitpunkt zu einer Sache,
sondern einer Person zu verschiedenen Zeitpunkten oder
mehrerer Personen zu einer Zeit und einer Sache, dürfte nicht
ohne Wirkung auf die spätere Praxis der AXiau; £k to\) 7tpoa6-
nov gewesen sein, ebenso wie für die Beachtung der Situation
und des Kontextes die Forderung, den Kaipöq zu nutzen, die vor
allem von Gorgias erhoben wurde7. Kurzum, Sophistik, Rhetorik

und Homererklärung, also Literarkritik, gehören eng zusammen8.

Um den mir hier gesteckten Rahmen nicht zu sprengen, muss
ich leider die literarkritischen Äusserungen, soweit sie sich
innerhalb einer Gattung finden, ebenso ausklammern wie die
lateinischen Autoren. Ich wende mich daher gleich einigen der
ohnehin nicht zahlreichen erhaltenen Schriften zu, die ganz der
Literarkritik gewidmet sind, zunächst der nur in einer Epitome
vorliegenden Schrift Über Aristophanes und Menander, für die
Plutarch sich der alten und beliebten Form der Synkrisis
bedient9.

Drei oder vier Aspekte sind es, die sich teilweise überschneidend

Plutarchs Urteil bestimmen: das Vorgehen der Dichter ganz
allgemein, die Komödien in ihrer Gesamtheit, deren Sprache und
deren Wirkung auf das Publikum. Wie geht der Kritiker vor?

7
Vgl. W. NESTLE, Vom Mythos zum Logos (Stuttgart 21942), 316-317; doch

s. D.H. Comp. 12, 6.
g

Dass auch die Bemühungen Demokrits um die Erklärung Homers später
nicht völlig vergessen waren, lehrt etwa der Anfgang von Dions 53. Rede

(nept 'Opfipou).
9 Cf. Plutarchi Moralla, V 2, 2, ed. B. HÄSLER (Leipzig 1978), 1-5; Plutarque,
CEuvres morales XII 1, texte 6tabli et traduit par M. CuviGNY et G. LACHE-

NAUD (Paris 1981), 91-104 und 234-237; die Schrift ist zwar einem späteren
Epitomator zuzuschreiben, spiegelt aber Plutarchs Vorgehen und Anschauungen

wider, wie ein Vergleich mit Mor. 711 F - 712 D (Quaest. conv. VII 8,

3) lehrt.



RHETORIK UND LITERARKRITIK 313

Für seine pauschalen Urteile über die Sprache der Dichter
verweist er bald auf einzelne Figuren (853 B10), bald belegt er
sie mit Zitaten (in der erhaltenen Epitome nur um Aristophanes'
Freude an Wortspielen zu illustrieren: 853 B-C). Daneben nennt
er verschiedene Typen (853 D: König, Redner, Frau u.a.), die
eine je verschiedene Sprechweise erfordern. Ferner bedient er
sich mehrerer Vergleiche, um Menanders Vielfalt im Ausdruck
zu verdeutlichen (853 E), aber auch die Eigenart seiner stets

passenden Diktion (853 E-F) und die erholsame Wirkung seiner
Stücke (854 C: £i>av0fi<; Xeip6v), während er für Aristophanes'
Dichtung das Bild einer Dime wählt, die sich im Alter wie eine
Matrone gebärdet". Schliesslich stellt er allgemeine Fragen
(854 B), um seine eigene Meinung durch das Urteil der Gebildeten,

der ßtvbpec; <|)iX6X.oyoi, und durch den allgemeinen
Geschmack stützen zu können.

In der Tat beziehen sich viele Urteile auf die Publikumswirkung

der Komödien, die unmittelbare Reaktion der jeweiligen
Hörer — der Gebildeten und Verständigen einerseits, der Masse

andererseits, neben denen er noch anständige, schamlose,

10 Urteile: xö <)>opxiKÖv... rat eupekucöv rat ß&vauoov... pexöi xoö

7ipoaf|KOVTOc; Xöyov - bXiyätac, - UupeAUat; aüxöc öt^icbv / TtokX&taq - oük
eüratpüx; rat ^uypfix;. Figuren: x& dtvxtGexa rat öpoiötixcüxa rat
rapcovuptcxi. Es lohnt, sich die Verwendung der einzelnen Termini sowohl in
der literarkritischen Literatur als vor allem auch bei Aristophanes zu vergegenwärtigen;

da dies dank der modernen Hilfsmittel (EDV) leicht möglich ist und

hier Platz gespart werden muss, kann ich auf die einzelnen Nachweise
verzichten. Einige nützliche Bemerkungen finden sich in den Anmerkungen

von G. Lachenaud, loc. cit. (A. 9).
11

Vergleiche: Flötenspieler, Schuster, Maskenbildner; zur blühenden Wiese

vgl. D.H. Dem. 32, 2 (Gegensatz zwischen Piaton und Demosthenes) und die

älteren Belege, die G. Lachenaud anführt (loc. cit., 237); zur Dirne s. D. H.

Orat. vet. 1,5.



314 CJ. CLASSEN

neidische und hämische Zuschauer unterscheidet12. Die einen
lassen sich packen, ansprechen, begeistern, die anderen lassen
sich abstossen13, während es Aufgabe des Dichters ist, für alle
den rechten Ton zu finden (854 A: xö 8'fe7t'öcp<|KHV öcppöxxov
xoiq y£veaiv). Im Hinblick auf die Haltung des Publikums
charakterisiert Plutarch Aristophanes zusammenfassend als ofrce

tote; TtoAAotg öcpecrxöt; obre xoic, <|)povtpot<; öcvekxöc; (854 A),
seine Art zu formulieren als \|n)%p(b<; (853 B). Mehrfach fasst er
sein Urteil über den Stil der beiden Dichter zusammen, positiv
mit Wendungen wie Se^iöxrp; Xöyov (854 B) oder t) 8e^i6-
xr|<;... fev Xöyoic, f| TtpooÄKOtq (854 C), pexöc %aptxcov (854 A),
aüxapicfiq (854 A), pexöc TteiSobt; öcp-ÖKXou (854 B), negativ:
<3!>G7iep öcrcö KXripob (853 D) oder xöc peptpr|p£va Jtpöq xö
%eipov (peptpr|xai) mit einzelnen Beispielen (854 C). Auch die
Dichtungen selbst charakterisiert er allgemein positiv als

öcvöcyvcoapa Kai pöc0r|pa Kai öcy&vtapa Kotvöxaxov (854 B),
negativ nennt er als Hauptmerkmal ax)06c5eta (854 A) oder xö
öcKÖ^aaxov Kai KaKÖT|0eq (854 A), und am Ende beschreibt
er einzelne Teile als xcc... aia%pöc Kai öcCTeX,yf|..., xöc ßZ6cac))r|-

pa... Kai 7ttKpöt (854 D, s. auch 854 D Anfang). Daneben
schenkt er dem Element besondere Aufmerksamkeit, dem die
Komödie ihre Eigenart verdankt, dem Witz, den er bei Me-
nander lobt und eindrucksvoll mit dem Salz aus dem Meer
vergleicht, dem Aphrodite entsprang (854 C), während er den
des Aristophanes tadelt: öc^ec; TtiKpoi Kai xpa%ei<; mit feX.KG>

xikt) SpiptixTp; Kai 8i)KxiKf) (854 C).

12 Cf. e.g. ö rercaiSeopfivo«;, oi 6X.tyoi, ol <t>p6vi|joi, ol aepvot u.a., im
Gegensatz dazu: ö AraxtSeuToq Kat I5idmi<;, ö 6xXoq, 6 &npoq, ol icoAAot

(853 B; 854 A), s. ferner p&tpioq, ot ßaaKoevot Kat KaKopGetq (854 D).
13

dtXtOKeoGai, öiKT^epatveiv (853 B), oük... (mopfiveiv, ßSeAfoxeoGai
(854 A).



RHETORIK UND LITERARKRITIK 315

Am reichsten und vielfältigsten sind die Urteile über die
Diktion, deren Einheitlichkeit (853 D-E), deren Angemessenheit
für die jeweils sprechende Person und deren Charakter und

Gemütslage oder für die einzelne Situation14, femer die Urteile
über die Aussagekraft der Sprache und deren Verständlichkeit15,

Urteile im Hinblick auf das Publikum (853 E: 7U0avcü<;)
und die literarische Zuordnung der Redeweise16.

Plutarchs Urteile beziehen sich also auf die Auswahl des

Gegenstandes und dessen Gestaltung, insbesondere den Stil,
dessen Einheitlichkeit, Geschlossenheit und Angemessenheit im
Hinblick auf die auftretenden Personen und die Wirkung auf das

Publikum. Dabei bedient sich Plutarch zahlreicher Termini, die
aus früheren literarkritischen und rhetorischen Schriften geläufig
sind, vor allem aber in sehr auffälliger Weise auch sehr vieler
Wörter, die schon bei Aristophanes begegnen, während Neuprägungen

eher selten sind; seinen Beurteilungen liegen also eine

genaue Kenntnis des Gegenstandes und eine enge Vertrautheit
mit den üblichen Kategorien und Begriffen der Kritik zugrunde,
während sein eigener Beitrag und damit der Grad seiner

Originalität eher bescheiden zu sein scheint.

Ergänzend seien hier einige Bemerkungen zu zwei Schriften
angefügt, von denen die eine von Plutarch verfasst ist, die
andere ihm zugeschrieben wurde und deswegen hier wenigstens

14
Menander: ff.. <j>p&aiq... cruvS^Ecnoa mt <xu(j7i£7tve'UK£ KEKpap£vr| rcpöq

Eauxfjv, öxjxe... pta <t>atv£G0ai kxX., dagegen über Aristophanes: 853 C-D;
zur Angemessenheit s. xö rcp£rcov... Kod oiKEiov (im Gegensatz dazu xöc

Jipocrruxövxa xöv övop&xcov: 853 D), ppötaiq... 7cpoo6rtoiq £<t>appöxxox>oa

TtavxoSajioiq (853 D) und Jidcai) Kai (frOoEi Kai 5ia0£aei Kai T|>.iKta
cxöppExpov (853 E).
15

Aristophanes: &G&<t>eia, koiv6xti<; (853 C), Menander: xöc koivöc Kai
owf|0£a Kai i)7iö xf)v xpEtav övöpaxa (853 E).
16 Tö xpocytKÖv xö KtopiKÖv xö ooßapöv xö TKtyv (853 C), s. auch öyKoq

Kai Stappa, ibid.



316 C.J. CLASSEN

kurz berücksichtigt werden soll. In seiner Abhandlung Über die

Böswilligkeit Herodots17 gesteht der Böoter Plutarch dem
Historiker zwar einen gefälligen und ansprechenden Stil zu,
warnt aber zugleich davor, dass er mit dessen Hilfe nur seine

Leser betören und seine eigenen bösen Absichten verbergen
wolle. Als Mittel, derer sich Herodot bedient, um seine Ziele zu
erreichen, führt Plutarch bisweilen einzelne Formulierungen
Herodots an, durch die jener einen ungünstigen Eindruck von
Personen oder Handlungen vermitteln will, vor allem aber das

Weglassen positiver Aspekte, das Betonen negativer Elemente,
die Bevorzugung der jeweils eher belastend wirkenden Version,
wo verschiedene Überlieferungen vorliegen, die Unterstellung
von Motiven und Absichten, die den Handelnden in einem

ungünstigen Licht erscheinen lassen, und die Versuche, Erfolge
nicht auf Leistungen, sondern auf Zufälle oder gar auf Bestechung

zurückzuführen (854 E - 856 D). Im einzelnen wirft er
ihm Abweichen von der Wahrheit und Erfindungen vor,
Parteilichkeit, Verleumdung und Schmeichelei, Inkonsequenzen
und Unausgewogenheit18. Auch hier übt Plutarch Literarkritik
und zeigt sich mit der verbreiteten Terminologie vertraut, etwa
wo er Herodots Stil charakterisiert. Sein Interesse jedoch gilt fast
ausschliesslich der Objektivität der Schilderung. So bestätigt
diese Schrift Plutarchs besonders eindrucksvoll, dass auch vom

17
Plutarchi Moralia V 2, 2 (s. A. 9), 6-54; Plutarque, CEuvres morales XII

1 (s. A. 9), 105-188 und 237-258, s. auch Plutarchi De Herodoti malignitate,
ed. P.A. Hansen (Amsterdam 1979).
18

Cf. e.g. vj/etjapaxa rat nXtSaporra (854 F); SiaoTpfi^eiv tf|v &Xf|8etav
(868 D); raxpaXuietv ÖXcoq rat 7iapaaico7tf|aoa (869 B-C); <t>iAoßöcpßapo<;

(857 A); SiaXupatvetv (858 C u. ö.); ratayetiSeaGat (861 E u. ö.);
8iaß&XXetv, SiaßoXf) (862 A u. ö.); 8tacr6peiv (862 D); ßaaratveiv (862
D); KoXaKeOeiv (862 A u. ö.); Gepometa rat X&ptq (863 B); xapaxi) rat
5ta((>a)vl(x (861 A, cf. 863 B, s. auch 863 A oder 869 B). Ungenauigkeit
illustriert Plutarch gern durch Heranziehen anderer Quellen.



RHETORIK UND LITERARKRITIK 317

antiken Historiker nicht allein darstellerische Fähigkeiten
erwartet wurden, ein opus oratorium, sondern auch das Bemühen

um eine wahrheitsgetreue Wiedergabe der Ereignisse, und
sie zeigt zugleich, dass eine Vielzahl von Kriterien für die
Überprüfung historischer Werke entwickelt und damit auch für
die philologische Kritik bereitgestellt worden war. Schliesslich
wird deutlich, dass die moralische Komponente — Geschichtsschreibung

mit dem Ziel, den Lesern exempla vor Augen zu
rücken — keineswegs allgemein gefordert wurde; jedenfalls
schenkt Plutarch ihrem Vorhandensein oder Fehlen hier keine
Aufmerksamkeit19.

Von der Plutarch zu Unrecht zugeschriebenen Schrift De vita
et poesi Homert hat K. Ziegler gesagt, sie sei zwar «alles andere
als ein Meisterwerk, doch die planmässigste, umfassendste und

gehaltvollste der uns aus dem Altertum überkommenen
Einführungen in die Homerlektüre»20. Durch ihre ersten Kapitel
verrät sie sogleich, dass sie sich eng an die Tradition der

Dichtererklärung anschliesst, beginnend mit vita, titulus,
numerus, causa und intentio (2-4)21; ergänzend wird die

Darstellung auch negativer Eigenschaften der Helden mit dem
Hinweis verteidigt, dass der Dichter auch sie nachahmen müsse

(pipeiaBat), weil nur dann die positiven erkennbar würden und

19 Andere Schriften Plutarchs stellen die Literarkritik in den Dienst der

Erziehung; sie müssen hier aus Zeitmangel unberücksichtigt bleiben; vgl. dazu

etwa K.M. Westaway, The Educational Theory of Plutarch (London 1922);
L. Müller, Die Pädagogik Plutarchs und ihre Quellen nach den echten

Schriften der Moralia, Diss. phil. München 1925 (München 1926).
20 In RE XXI 1 (1951), 878. Ausgabe: [Plutarchi] De Homero, ed. J.F.

Kindstrand (Leipzig 1990), zur Datierung pp. vtii-x; berücksichtigt wird hier
nur die zweite Schrift.
21

Vgl. D. van Berchem, «Pontes et grammairiens», in MH 9 (1952), 79-82

mit Hinweis auf die Vergilviten von Donat und Servius: Die vitae Vergilianae,
herausgegeben von E. DlEHL, Kleine Texte 72 (Bonn 1911), 22 und 40.



318 C.J. CLASSEN

so die Hörer das jeweils Bessere zu wählen vermöchten (5, vgl.
auch 218). Der unmittelbare Umgang der Götter mit den
Menschen wird damit gerechtfertigt, dass die Dichtung nicht
allein der vjn)%aYröYl(X diene. Deutlich knüpft der Autor an die
Auffassung an, die er auch schon im ersten Satz anklingen lässt,
dass die Dichtung auch nützen und belehren will und soll22;

und nach einem ausdrücklichen Hinweis auf die Anregungen
und Anstösse, die Homer nicht nur Dichtern, sondern auch
Prosaikern zu geben vermag, nennt er die beiden Aspekte, die
er im folgenden zu behandeln beabsichtigt, f) Tf|<;

abxof) (sc. "OpfipOD) no/Lüpcovla und f| fev rq 7tp<xy|iaT£l(x
7lOÄA)ptX0£ia (6).

Die ganze Schrift will nichts anderes als zunächst die
Vorbildlichkeit und Reichhaltigkeit der homerischen Sprache
verdeutlichen, die alle Möglichkeiten des Griechischen, auch der
Dialekte ausschöpft23, alle später mit termini technici bezeichneten

rhetorischen Figuren kennt und alle Formen der Rede

beherrscht, und dann den Nachweis führen, dass der Dichter mit
allen Bereichen der Welt und des Lebens vertraut ist und sie den
Hörern so plastisch vor Augen rückt und so eindringlich
schildert, dass er sie durch seine Dichtung unmittelbar belehren
und ihnen nützen kann. So finden sich hier zahlreiche klärende
und erklärende Bemerkungen zur Sprache und zum Stil der
Gedichte, zur Darstellung von Personen und Sachen und zu den

Anregungen, die Homer für andere literarische Gattungen
gegeben hat. Durchgehend zeigt sich eine intime Vertrautheit
mit den üblichen Kategorien der Rhetorik und den verbreiteten

22
ÖCVOCYlVßXJKOllEV..., dx))£ko<j|J£VOV p£yiaia kxX.

23' S. dazu auch Dio Chr. Or. XI 23; Ausgabe; Dionis Chrysostomi Orationes,
edidit Guy de Bud£ (Leipzig 1916-1919); wichtig dazu An Index to Dio
Chrysostomus compiled by R. Koolmeister and Th. Tallmeister (Uppsala
1981).



RHETORIK UND LITERARKRITIK 319

Formen der Literarkritik. Doch ist es nicht das Ziel dieser
Schrift, die Werke Homers als Ganzes, um ihrer selbst willen zu
erklären, und daher verzichtet der anonyme Verfasser darauf,
neue Gesichtspunkte für die Interpretation einzuführen oder neue

Kategorien für die Kritik zu entwickeln.
Zu Plutarchs Zeitgenossen gehört Dion von Prusa, unter

dessen Reden mindestens eine allein der Literarkritik gewidmet
ist, während der Inhalt einiger anderer nahelegt, sie hier auch

nicht ganz unberücksichtigt zu lassen24. In seiner zweiundfünfzigsten

Rede wählt Dion ähnlich wie auch Plutarch die alte Form
des Vergleichs, indem er die drei grossen Tragiker gleichsam in
einen Agon treten lässt25, die er einführend als CoKpot &v5pe<;
bezeichnet. Sieht man von einigen allgemeinen Bemerkungen
über die Dichter, deren Gesinnung und Begabung, Fähigkeiten
und Neigungen ab26, so finden sich neben sehr pauschalen
Charakterisierungen der Tragödie27 zum einen Urteile über die

24
Vgl. dazu M. VALG1M1GLI, La critica letteraria di Dione Crisostomo

(Bologna 1913); zu Or. LII s. J.S. Kieffer, «Philoctetes and arete», in CPh
37 (1942), 38-50; zu Dions Homerstudien und zu Or. XI s. A. Olivieri, «Gli
studi omerici di Dione Crisostomo», in RFIC 26 (1898), 586-607; J. Mesk,
«Zur elften Rede des Dio von Prusa», in WS 42 (1920-1921), 115-124; C.

Affholder, «L'exög&se morale d'Hom&re chez Dion de Pruse», in BFS 45

(1966-1967), 287-293; J. F. KINDSTRAND, Homer irt der Zweiten Sophistik
(Uppsala 1973), 113-192.
25

Vgl. seine eigenen Überlegungen Or. LII 3 und seine Annahme &07tEp

öiKCXGTf|<; (LII 4).
26

Aischylos (LII 4): f|... pEyaXoppoa'Ovri, -tö ötpxalov, xö ah9a5eq xf|<;

8iavotaq Kort pp&oeox;, Euripides (11): f|... crOvecnq Kat nept n&vxa
fejupfeXeta, s. auch LII 14.
27

Aischylos: oü8£v femßeßonXeupfevov ox>8£ oxmptiXov oü8£ xanetvöv (LII
4), xpaytKdbxepov Kat arckoOoxEpov (LII 7, s. auch 15); Sophokles: oEpvfj...

xiq Kat pEyaXortpETtfiq notriaiq xpayiKtöxaxa Kat EÜETtfeoxaxa E%ot)aa,
f>t|/0(; Kat OEpvöxnq (LII 15); Euripides: Ttomkdrrepov xö 8päpa rnxa-
GKEuft^cov Kat dtVEUptOKtov Xöycov cVrJjopjj ötq (LII 13, s. auch 7 und 11) und



320 C.J. CLASSEN

Neuartigkeit (etwa im Vergleich mit der Behandlung eines
Stoffes durch Homer) und die Vielfalt28, die innere Stimmigkeit

und die Glaubwürdigkeit29, die Wirklichkeitsnähe, die
Unmittelbarkeit30 und die Wirkung des Inhalts und der
Darstellung31 sowie deren Angemessenheit für eine Tragödie32,

ferner über den Aufbau der Stücke33 und die Zeichnung von
Einzelpersonen und deren Charakteren34. Zum anderen äussert
sich Dion (leider nur sehr knapp) über die Sprache und den Stil
der Dichter, die Sprachgewalt des Euripides (LII 11; 14), die

Angemessenheit des Ausdrucks (LII 14; 16), die Klarheit und

Natürlichkeit (LII 14; s. auch 17), den Reichtum der Sprache,
ohne dass er dabei neue Termini verwendete oder ungewöhnliche

Aspekte berücksichtigte.
Fragt man nach den Massstäben, die Dions Urteilen zugrunde

liegen, so findet man also einerseits allgemein literarkritische
wie Originalität und Vielfalt, innere Kohärenz und Glaubwürdigkeit,

Angemessenheit von Inhalt und Sprache sowie Verhältnis
zur Tradition, d.h. zu Homer und zur Tragödie (wobei die drei

TÖ Ö(Kplß£q KOrt splpt) rat TCOXlTlKÖV (LII 15).
28

Vergleich mit Homer: LII 5; 13; 14, Viefalt: TtouaXtöxepov (13).
29 Für Aischylos erwiesen: LII 5; 6; 9; 10, bezweifelt: LII 6-7; 9; Sophokles:

StaoKeof)... 7u0ava>TÖCTri (15); Euripides: pfixe öartGavöv tx rat napr|peA.ri-
pfevov fe&aoa (LII 11, s. auch 7; 12 und 13), nXetcrrri... cOveotq rat
7u0av6triq (14).
30

Euripides' otivecnq und fempSTeva erweisen sich als 7xoA.ixikcüx<5cxt| rat
pT|xopiKCüx(xTr| (LII 11), s. auch 7 und 12.
31

Sophokles: f|5ovf\ (LII 15, cf. 14 zu Euripides), f|8ovf|... 0ax>pacrtf| rat
p£7ako7tp6jt£ta im Gegensatz zu Euripides (17), dessen Chorlieder eher Ttpöq

&p£xf|v nap&KXrioxi; enthalten, vgl. auch LII 11: öxfifiteia.
32

Aischylos: LII 16, s. auch 4; 7; Sophokles: 15.
33

Sophokles: Suxcnceufj (LII 15), Euripides: köycov öujjoppat (13).
34 Zu Aischylos s. Or. LII 5; 9, auch 4; zu Euripides 13, zu Sophokles 16 (im
Vergleich zu Euripides).



RHETORIK UND LITERARKRITIK 321

grossen attischen Tragiker hier unausgesprochen an einer

Idealvorstellung vom Tragischen gemessen werden, die aus ihren
eigenen Werken entwickelt worden ist35), aber auch zur
zeitgenössischen Praxis (LH 5), andererseits allgemein verbreitete wie
übliches menschliches Verhalten, eigene Überlegungen36 und
schliesslich Wert und Nutzen der Dichtung, d.h. das Vergnügen,
das die Dramen bereiten, oder die Belehrung, die sie zu
vermitteln vermögen37.

Neu sind diese Massstäbe nicht, und wenn Dion Aischylos
mehr als einmal gegen (mögliche) Vorwürfe in Schutz nimmt,
so darf man vermuten, dass er sich auf ältere Kontroversen
stützt38. Diese Vermutung wird vor allem durch Dions elfte
Rede bestätigt, die seine Vertrautheit mit der philologischen
Dichterkritik verdeutlicht. Über diese Rede ist viel gerätselt
worden, über die Abfassungszeit und die Quellen, über ihre
Vorbilder und ihre Absicht, vor allem die Ernsthaftigkeit der
Kritik an Homer. Doch ob man hier nun eine rhetorische Übung
des jungen Dion oder eine geistreiche Spielerei sieht, ob man
die Rede mit J.F. Kindstrand als "eine philosophisch-literaturkritische

Schrift mit einem ethischen und politischen Zweck...,
die eine sehr unterhaltende Form hat"39, charakterisiert oder ein

wenig schlichter als ein Stück in ansprechende, reizvolle Form

35
Vgl. Or. LII 4; 7; 15; 16. Immerhin hebt Dion einerseits auch allgemeine

Mängel der Tragödie hervor (7-8), andererseits Unterschiede etwa zwischen
den nabxiä fjGri der Helden des Aischylos (4, s. auch 5 und 9) und dem

bürgerlichen Verhalten der Gestalten des Euripides (7; 11) oder zwischen den

Helden des Sophokles und denen der beiden anderen Tragiker (15-17).
36

Vgl. Or. LII 6: rtoAAot y&p..., 9: ot yötp SuofuxoüvTeq &v0pco7toi...

elthOocoi. s. auch 8: oi)8£ &7tavxo(;f|v... oder eitcöq. Eigene Überlegungen:
5oKel pot (8; 9 u. ö).
37

S. o. A. 31 (f|5ovf\, dxt>£X£ia).
38

Vgl. Or. LII 5; 6; 7; 9.
39

Op. cit. (s. A. 24), 162.



322 CJ. CLASSEN

gekleideter Kritik an der Leichtgläubigkeit und Kritiklosigkeit
der Menschen im allgemeinen und am verbreiteten Homerkult,
aber auch an übertriebener Homerkritik im besonderen; in jedem
Fall ist diese Rede nicht ohne die Tradition der philosophischen
und vor allem der philologischen Homerkritik denkbar, an die
Dion gelegentlich ausdrücklich anknüpft (XI 17-18)40.

Die Rede zerfallt in drei Teile41, einen einleitenden
Abschnitt, in dem Dion nach allgemeinen Bemerkungen über die
Neigung der Menschen, falschen Meinungen zu glauben und an
ihnen festzuhalten, vor allem den Aufbau der Rias und die
Auslassung wichtiger Ereignisse bemängelt, einen zweiten, in
dem er einen alten Ägypter aufgrund einheimischer Überlieferung

Homer bewusste Fälschung, verdunkelnde Verwirrung mit
unglaubwürdigen Folgerungen vorwerfen lässt, und einen dritten,
in dem er selbst Homer Ungereimtheiten vorhält, die sich aus
seiner Darstellung ergeben, wenn über sie auch nicht von ihm,
sondern nur von anderen Dichtern berichtet wird. Es verdient
besondere Beachtung, dass Dion, unmittelbar bevor er den

Ägypter den langen Katalog seiner Vorwürfe vortragen lässt,

betont, dass Homer in der Odyssee «die tollsten
Lügengeschichten» nicht selbst erzählt, sondern sie Odysseus in den

Mund legt (XI 34; vgl. auch 81). Man wird daraus nicht
schliessen dürfen, dass Dion den Worten des Ägypters jeden
Wert absprechen will; immerhin kann er sich auf diese Weise
vorsichtig von ihnen distanzieren und ihnen zugleich besonderes
Gewicht verleihen (wie Piaton im Timaios und im Kritias).

Wichtiger scheint mir etwas anderes zu sein. Wer die Kritik
des Ägypters genau verfolgt, wer sieht, wie er immer neue

40 Sein eigenes Vorgehen beschreibt Dion z. B. als DLyxeiv (Or. XI 11, cf.
102: Tiq), &vtiX£yEiv (14) oder \|/6yEiv (16), aber auch als &7toXoyeiv (18;
147, s. auch 23).
41

1-42 (37); 43 (38)-127: Rede des Ägypters; 128-154.



RHETORIK UND LITERARKRITIK 323

Beweise für die Unglaubwürdigkeit der Ilias und die haltlosen

Erfindungen, die bewussten Verdrehungen und Fälschungen und
die unglaubwürdigen Konsequenzen vorbringt, und wer auf die
dabei verwendete Technik und Terminologie achtet, muss sich
unmittelbar an die Methoden der Gerichtsreden erinnert fühlen.
Tatsächlich lassen sich für eine grosse Zahl von Formulierungen
Parallelen aus den attischen Rednern (und aus Ciceros Reden)
beibringen, ebenso für bestimmte Argumentationsverfahren42;
und gelegentlich vergleicht Dion selbst Homers angebliches
Verwirrspiel mit der Art, wie vor Gericht und sonst die Unwahrheit

petöt x£xvr|q gesagt wird (XI25). Nachdem eingangs betont
wurde, dass die Dichterinterpretation der Sophisten die
Beredsamkeit in Athen und die Entwicklung der rhetorischen Theorie
gefördert und befruchtet hat, vor allem im Bereich der Wortwahl
und im Hinblick auf einen unanfechtbaren Sprachgebrauch, zeigt
sich hier, dass die Kunst der Redner, d.h. die Erfahrung der
Advokaten — etwa bei der Analyse der Erzählungen der
Prozessgegner und deren Widerlegung — geeignet war, den
kritischen Blick auch für die Analyse vor allem der erzählenden
Literatur zu schärfen. Die Kritik, die Dion hier an Homer übt
und üben lässt, verzichtet fast völlig auf stilistische Phänomene43

und konzentriert sich, wie Plutarch in seiner Schrift Über
die Böswilligkeit Herodots, auf den Inhalt mit dem gleich zu

Beginn ausgesprochenen Ziel, der Wahrheit zu helfen (XI 11;

18); der Dichter wird also mit derselben Elle gemessen wie der
Historiker. Während Dion immer wieder betont, dass er nicht
anklagen will, und nur prüft, sich auch selbst um Objektivität
bemüht und seine Vorwürfe begründet, oft mit allgemeinen

42 Die Belege sind so zahlreich, dass es mir nicht möglich ist, sie hier alle
aufzuführen; ich hoffe, dies in Kürze an anderem Ort tun zu können.
43 Daher sind wörtliche Zitate aus den homerischen Epen hier selten.



324 C.J. CLASSEN

Überlegungen und Gewohnheiten44, wirft er Homer im einzelnen

vor, dessen Darstellung sei unwahr (erlogen), im Laufe des

Dichtungsprozesses und nach eigenem Gutdünken erfunden,
unglaubwürdig, unsinnig, ungeheuerlich, unwahrscheinlich,
lächerlich, unklar, ungeordnet, unvollständig, nicht offen,
aufbauschend, parteiisch und ungerecht, Überflüssiges
einbeziehend und unangemessen45. Andererseits fehlen hier nicht
nur Urteile über den Stil, sondern auch über den möglichen
Nutzen (oder Schaden) der Dichtung; vielmehr begnügt sich
Dion mit Bemerkungen, dass Homer das Publikum verachte (XI
21; 35).

Rückt man die Rede des Ägypters daneben, zeigt sich, dass er
Homer dieselben Mängel vorwirft, dazu Torheit, Sinnlosigkeit,
Widersinnigkeit, Hilflosigkeit, ein Sich-Selbst-im-Lügennetz-
Verstricken, Dreistigkeit, wissentlich die Unwahrheit sagen. Vor
allem begegnen hier die aus den Gerichtsreden geläufigen
Verfahren, das Verweisen auf crr|peta oder xeKpf)pta, auf
konkrete Zeugnisse, aber auch auf lange bestehende Vorurteile
oder allgemein übliche Praktiken, die zu allgemeinen
Überlegungen führen, schliesslich Reihen von Fragen oder
Wahrscheinlichkeitserwägungen. Besonders interessant ist die
Formulierung xö yötp yebSoq amoi) <j>avep6v £cmv (XI
102), denn sie lehrt, dass der Ägypter sich nicht nur auf externe
Beweise stützt, sondern jedenfalls teilweise "Opupov
'Opfipou ca<j)r|vl^ei46.

44
Vgl. nur Or. XI 13; 130-131; 132; 139; 145; der Ägypter: 79.

45 Unwahr: XI 4; 5; 11; 15; 16; 17; 18; 19; 21; 22; 23; 24; 25; 27; 33; 34; 35

u.ö.; erfunden: 35; unglaubwürdig o.ä.: 12; 19; 32; unklar: 24-26; ungeordnet:
35-36; unvollständig: 26; 31; 33; nicht offen: 26; 27; aufbauschend: 30;

parteiisch: 14; 15; 35; Überflüssiges einbeziehend: 32-33; unangemessen: 19.
46

Vgl. auch Dions eigene Ankündigung Or. XI 11; zum zitierten Grundsatz

allgemein s. B. Neuschäfer, Origenes als Philologe I-II (Basel 1987), 276-
285 und 481-487.



RHETORIK UND LITERARKRITIK 325

Dion geht es hier weder darum, die homerischen Epen um
ihrer selbst willen einer literarischen Kritik zu unterwerfen, noch
für die rhetorische Ausbildung auszuwerten oder für eine

poetische Nachahmung aufzubereiten, sondern um verschiedene
Formen der Dichtungsauslegung — vielleicht darf man sagen
der Homerphilologie — kritisch zu beleuchten. Jedenfalls setzt
seine elfte Rede eine enge Vertrautheit mit der Dichterinterpretation

voraus, die zu jener Zeit offensichtlich in reicher
Mannigfaltigkeit blühte. Einige der anderen Reden Dions
bestätigen dessen Kenntnis der Werke der verschiedensten
Dichter47 und vor allem der Probleme der Dichtungstheorie48,
der Methoden der Literarkritik, die er auch selbst anzuwenden
weiss49, der gültigen Massstäbe und Vorbilder und der
konkreten Vorwürfe, die gegen einzelne Dichter erhoben wurden50

und denen er bisweilen auch seinerseits etwa durch eine
rationalisierende oder moralisierende Interpretation51 oder

allgemeine Überlegungen zu begegnen sucht. Dabei gilt sein

Interesse wie in der elften Rede vor allem den Problemen der
inneren Wahrscheinlichkeit und Überzeugungskraft der
Darstellung, weniger stilistischen Fragen. Nur in der achtzehnten
Rede findet sich die ganze Palette der kritischen Terminologie
in ihrer vollen Breite; es ist die Rede, die die reiche Vielfalt der

griechischen Literatur, die Dramatiker und dann Homer, die

Lyrik, die Historiker und die Redner knapp im Hinblick auf
ihren Nutzen für einen Redner oder einen Schüler der Beredsamkeit

charakterisiert. Hervorgehoben sei Dions Bemerkung, sich

47 Or. II; LIII; LV; LVI; LVII; LVIII; LIX; LX; LXI.
48 Cf. e.g. Or. XXI 11.
49 Cf. Or. II; XII 65-69 und 72-79; XVIII mit rhetorischer Zielsetzung; XXI
17; XXXVI 19-23; LIII; LV; LX; LXI.
50 Cf. e.g. Or. LX 1; LXI.
51 Or. LX, allgemeine Erwägungen: LXII.



326 C.J. CLASSEN

ausdrücklich gegen mögliche Kritik verwahrend, man solle auch

zeitgenössische Reden lesen, von Antipatros, von Theodoras,
von Plution und Konon, da man ihnen gegenüber freier im
Urteil sei, weniger gebunden als im Hinblick auf die
'Alten'52.

Deutlich spürt man die Last der grossen Vorbilder und

zugleich das Verlangen, die eigenen Möglichkeiten und Kräfte
zu entfalten, d.h. jenen Zwiespalt, der sich ergibt, wo man sich

bemüht, sich an 'klassischen' Vorbildern zu orientieren und

zugleich seine Eigenart zu entwickeln und ein eigenes Profil zu

gewinnen. So kann man schliessen, dass Dion sich nicht allein
der Tradition verpflichtet weiss, sondern auch die Aufgabe sieht
(und entsprechend seine Adressaten ermutigt), selbständig Kritik
zu üben; er tut es bezeichnenderweise dort, wo es um die

Ausbildung und Entwicklung eigener Redefähigkeit geht. Damit
komme ich zu den Werken, die Literarkritik direkt oder indirekt
in den Dienst der rednerischen Ausbildung stellen.

Während die literarkritischen Schriften Plutarchs und Dions
gleichsam am Rande des Schaffens ihrer Verfasser stehen und
sich weitgehend auf sehr allgemeine Bemerkungen beschränken,
vielleicht mit Ausnahme von Dions elfter Rede, gilt es jetzt also,

einige rhetorische Werke zu untersuchen, in denen die
Literarkritik eine zentrale Rolle spielt. Da es hier nicht meine

Aufgabe ist, (z.B. auf Papyrus erhaltene) Fragmente oder die
römische Überlieferung zu behandeln, wende ich mich gleich
Dionysios von Halikarnassos zu, von dem S.F. Bonner sagt:
"(He) produced more actual criticism of Greek literature than

any other writer whose works have survived"53. Die formale

52 Or. XVIII 12.
53

The Literary Treatises ofDionysius ofHalicarnassus (Cambridge 1939), 15;

s. dazu vor allem D.M. Schenkeveld, «Theories of evaluation in the



RHETORIK UND LITERARKRITIK 327

und inhaltliche Vielfalt seiner Schriften54 und die Fülle der in
ihnen behandelten Aspekte lassen es ratsam erscheinen, nur die
Gesichtspunkte oder Elemente zu berücksichtigen, die er in die
kritische Betrachtung der Vorbilder einführt oder die jedenfalls
für uns bei ihm zuerst erkennbar werden.

Die Orientierung am Vorbild ist für die Erziehung und

Bildung in zahlreichen Bereichen des Lebens bei fast allen
Völkern ein verbreitetes Prinzip, aufbauend auf der auch in der
Natur zu beobachtenden kollektiven Erinnerung. Sie tritt
entweder an die Stelle theoretischer Vorschriften, oder sie

ergänzt diese durch illustrierende Beispiele, die, der Realität
entnommen, zugleich auch die Möglichkeit der Verwirklichung
bezeugen. Sie ist bei den Griechen wie bei den Römern im
ethischen Bereich selbstverständlich, bei Homer oder bei den
attischen Rednern ebenso wie bei Cicero, und dies muss man

rhetorical treatises of Dionysius of Halicarnassus», in MPhL 1 (1975), 93-107,
der Widersprüche in Dionys' Darlegungen hervorhebt; s. ferner die leider

ungedruckte Dissertation seines Schülers K. GOUDRIAAN, Over Classicisme.

Dionysius van Halicarnassus en zijn program van welsprekendheid, cultuur en

politiek (Amsterdam 1989). Das Glossar bei J. van Wyk Cronj£, Dionysius
of Halicarnassus: De Demosthene. A Critical Appraisal of the Status

Quaestionis, Spudasmata 39 (Hildesheim 1986), 176-280 zeigt, dass Dionys
viele Termini in verschiedenen Bedeutungen verwendet und gleiche Phänomene

mit verschiedenen Termini bezeichnet, vgl. auch P. Geigenmüller,
Quaestiones Dionysianae de vocabulis artis criticae. Diss. phil. Leipzig
(Leipzig 1908).
54 Er verfasst vor allem belehrende Abhandlungen, für die er selbst verschiedene

Bezeichnungen verwendet, aber auch Briefe, teils zu Autoren, deren

Nachahmung er empfiehlt, teils zu Aspekten der Rhetorik wie der crCvGectt;
övop&tcov oder der ptpricrtq. Benutzte Ausgabe: Denys d'Halicarnasse,
Opuscules rhetoriques I-V, texte dtabli et traduit par G. AUJAC (III: et M.
Lebel) (Paris 1978-1992). Zur Chronologie s. S.F. Bonner, op. cit.

(Treatises), 25-38.



328 C.J. CLASSEN

sich vergegenwärtigen, will man ihre Rolle in der Literatur und
in der rhetorischen Ausbildung verstehen. Sie bezieht sich auf
den Sprachgebrauch, wo dessen Normen durch die auctoritas
eines Vorbildes Gültigkeit gewinnen, sie bezieht sich auf Inhalte
und kann zum Vorwurf der Ktamf) führen, wenn der Anschluss
an das Vorbild zu eng erscheint, und sie bezieht sich auf die
Ausgestaltung eines Textes, für die grundsätzlich verschiedene
Positionen vertreten werden und für die sich die Massstäbe
wandeln. Denn die einen fordern die sorgfältige, fast sklavische
Nachahmung eines bestimmten Musters, die anderen lassen den

Epigonen gleichsam die Freiheit, im Geiste eines Vorbildes
selbständig zu formulieren; die einen glauben, ein bestimmtes
Ideal festlegen zu sollen, das als 'klassisch' Geltung gewinnt,
die anderen verzichten darauf55.

In jedem Fall hat die ptpr|cn<; einen festen Platz im Bewusst-
sein aller Dichter und Prosaautoren und besonders derer, die
solche Fähigkeiten Jüngeren zu vermitteln oder bei ihnen zu
entwickeln bemüht sind. Entsprechend haben die griechischen
Rhetoriklehrer schon früh Musterreden verfasst, während die
Philologen erst später beginnen, die für die einzelnen Genera
vorbildlichen oder verbindlichen Autoren festzulegen56. An
diese Tradition knüpft Dionys unmittelbar an; er nennt nicht nur
Philosophen, die sich mit Problemen der Sprache und des Stils
oder mit einzelnen Autoren befasst haben wie Piaton, Aristoteles,

Theophrast, Chrysipp und andere57, oder Historiker und

55
Vgl. dazu nur Th. Gelzer, «Klassizismus, Attizismus und Asianismus», in

Entretiens Hardt 25 (Genf 1979), 1-41 und H. Flashar, «Die klassizistische
Theorie der Mimesis», ibid., 79-97.
56

Vgl. R. Pfeiffer, op. cit. (s. A. 4), 251-256 203-208).
57 Cf. e.g. Zenon (Stoiker) Dem. 48, 1; Philonikos (Dialektiker — fehlt in
der RE) Isoc. 13, 2; Hieronymus von Rhodos Isoc. 13, 3; 5. Ausserdem
erwähnt Dionys einen einzelnen Peripatetiker Amm. I 1,1 und die ganze
Schule ibid. 2, 3; Comp. 24, 2; ferner die Stoiker insgesamt z.B. Comp. 2, 2;



RHETORIK UND LITERARKRITIK 329

Biographen, die Leben und Werke einzelner Autoren behandeln58,

oder Fachschriftsteller, vor allem Verfasser von rhetorischen

Handbüchern, er erwähnt Zoilos als Kritiker Piatons59

und zitiert Kallimachos für die Titel oder die Zuweisung
einzelner Reden an einen bestimmten Verfasser, ebenso die
Pinakes der Pergamener60. Ferner betont er einmal ausdrücklich,

dass er den Terminus kmAxx anders verwende als

Aristophanes von Byzanz61, wodurch er zugleich unterstreicht, dass

dessen Terminologie weithin bekannt ist und er selbst unter
Kundigen spricht, wie er gern hervorhebt62. Auch das Urteil
seines Freundes Caecilius über Demosthenes' Thukydidesnach-
ahmung führt er in seinem Briefan Pompeius einmal an (3, 20),
allerdings ohne klar werden zu lassen, ob und wie weit er selbst
ihm für seine eigenen (gleichgearteten) Anschauungen
verpflichtet ist.

Durchgehend lässt Dionys spürbar werden — eher betont als

verschleiert — dass er in einer Tradition steht: Er übernimmt
verbreitete, übliche Kategorien aus der Charakterlehre der

Philosophen (s.u. A. 76) und vor allem in reichem Masse

Begriffe, Klassifizierungen und Urteile aus dem rhetorischen
Lehrbetrieb: etwa für die Voraussetzungen eines Redners und

4, 19, cf. 4, 16; 18; s.ferner u. S. 337.
58 Demetrios von Phaleron Dem. 5, 6; 53, 4; Pomp. 1, 16; Din. 3, 4;

Philochoros Amm. I 9, 1-3 u. ö.; Timaios Lys. 3, 5; Hermippos Is. 1, 2;

Demetrios von Magnesia Din. 1, 2 (s. u. S. 335 ff.) Ausserdem nennt Dionys
viele Historiker in seiner Übersicht über die Entwicklung der Geschichtsschreibung

(Thuc. 5) oder wegen ihres Stiles (passim).
59

Pomp. 1,4; 1, 16, s. auch Is. 20, 2-3; Dem. 8, 1.

60 Titel: Is. 6, 1; Dem. 13, 6, s. auch Amm. 14, 3; Zuweisungen: Dem. Or.fr.
12 (Us.-R. 1 p. 295); Din. 10, 17; 11, 18, s. ferner 1, 2. Pinakes: Din. 11, 18,

cf. 1, 2.
61

Comp. 22, 17; 26, 14.
62

Vgl. z.B. Lys. 10, 1; Comp. 16, 18; Dem. 46, 4.



330 C.J. CLASSEN

die Formen, die Redefähigkeit zu erwerben63, für die Redearten64,

für die Aufgaben eines Redners65, für die Redeteile66,

für die Stilqualitäten67 und für die Stilarten68. Dionys spricht
nicht nur allgemein von Handbüchern, Vorläufern und
verbreiteten Meinungen und Urteilen über bestimmte Autoren, die
als öpoq Kat tcocvdiv genannt, anerkannt und auch kritisiert
werden69, er zitiert auch Auffassungen oder Beurteilungen,

63 Cf. Comp. 25, 39; im einzelnen: <t>"öcrtq hoc. 1, 2; Dem. 44, 2; 51, 7; Comp.

20,15; Thuc. 34, 2; s. auch Lys. 11,5; auch Guyyevfiq Dem. 13,9; xfe^vri Lys.
11, 5; Is. 16, 1; Comp. 20, 15; Thuc. 34, 2 u. ö., s. auch fetnaTf|FT| Dem. 52,
4 oder rcai&ta Lys. 9, 2; SiSaxfj Thuc. 34, 7; &atcr|av<; Dem. 13, 9; 47, 1;

52, 1; Comp. 1, 5; 25, 37; peX£rr| Dem. 52, 4, cf. 1; Comp. 26, 18. Zur
vgl. die Reste der diesem Gegenstand gewidmeten Schrift des Dionys.

64
Vgl. nur Lys. 16, 2, auch Dem. 44, 2; zu einem 8iöocaK(XÄ.iKÖv axf|Ma s-

Amm. 7/1,2.
65

S.o. S. 325-6.
ff Nach den Redeteilen sind z.B. die Abschnitte Lys. 17-19 und 22-27

gegliedert, im Anschluss an Isokrates (16, 5).
67

Vgl. nur Lys. 4-6, s. auch 13, 2-3; s. ferner die Übersicht bei E. Kremer,
Über das rhetorische System des Dionys von Halikarnass, Diss. phil.
Strassburg (Strassburg 1907), 26-27.
68 ' la/vöt;, (jfiaoq, f)\(/T|köq xapaicrfip: Dem. 1, 3-3, 2; 8-15 (33) (Demosthenes)

u. ö., s. dazu F. Nassal, Aesthetisch-rhetorische Beziehungen zwischen

Dionysius von Halicarnass und Cicero, Diss. phil. Tübingen (Tübingen 1910),
56-71.

Lehr- und Handbücher allgemein: Lys. 17, 1; 18, 2; 24, 1,4 und 6; Is. 14,

5; Comp. 1, 9; Amm. I 2, 3; Amm. II 1,2; einzelne Autoren: Gorgias Comp.
12, 6; Theodoras von Byzanz Is. 19, 3; Theodektes Dem. 48, 1; Comp. 2,1;
Amm. I 2, 3 (mit vielen anderen); Demetrios von Phaleron Dem. 5, 6;
Anaximenes Is. 19, 3; Vorläufer allgemein: e.g. Dem. 23, 1; 58, 1; Thuc. 22,
2-3; s. auch das mehrfach zitierte Euripidesfragment ot>K fepöq 6 pbOoq Dem.
5, 6; 35, 1, auch Isoc. 13, 1. Verbreitete Meinungen e.g. Lys. 10, 2; 12, 1-2;

Comp. 4, 1; Thuc. 2, 2; öpoq Kat ravtöv Dem. 23, 1, Kavtbv Lys. 12, 2;
Thuc. 2, 2; Kotvöveq der Handbücher Lys. 24, I, s. auch Dem. 8, 1.



RHETORIK UND LITERARKRITIK 331

ohne deren Urheber namentlich zu nennen, und setzt sich bald
kurz, bald ausführlich mit ihnen auseinander.

Damit stellt sich die Frage nach Dionysios' eigenen Kriterien,
Kategorien und Massstäben. Angesichts der Überlieferungslage
und der mir hier gestellten Aufgabe erscheint es wenig sinnvoll,
allein nach den Neuerungen zu fragen, die eindeutig und mit
Sicherheit auf Dionys selbst zurückgeführt werden können.
Vielmehr empfiehlt es sich, gleichsam den Stand der Entwicklung,

wie er bei Dionys greifbar ist, zu erfassen und in seiner

möglichen Bedeutung für die griechische Philologie zu würdigen,

was nicht ausschliesst, im Einzelfall auch seine eigenen
Beiträge als solche zu registrieren und zu würdigen.

Auch für Dionys spielt die traditionelle Unterscheidung der
officio, eine immer wieder deutlich spürbare Rolle, nur dass sich
bei ihm wichtige Modifikationen finden. Zum einen verzichtet
er auf die Erörterung der pvf)|jr| so gut wie völlig, und auch der
bTtÖKptou; schenkt er nur im Ausnahmefall Beachtung70.

Andererseits berücksichtigt Dionys eine Aufgabe, die jeder
Autor noch vor der inventio (der es obliegt, die Argumente für
ein gegebenes Thema oder einen bestimmten Fall zu finden) zu

berücksichtigen hat, nämlich die Wahl des Gegenstandes71, die
die Frage nach den Kriterien für diese Wahl aufwirft und

70 Dem. 53-54; s. auch ÜTtÖKpiau; als terminus technicus Isoc. 13, 3; 5; Dem.

22, 5 cf. 6.
71 Er verwendet dafür f| Thuc. 5, 3; Pomp. 3, 6, auch fetcXfeyEiv Pomp.

3, 2; 4, 1 (cf. Comp. 2, 8: £kXekti.k6<;) und r| TCpoeypaxiKfi rcpoatpeau; Thuc.

5, 5, s. auch Isoc. 1, 3; 4, 2; 12, 2 (auch für die Wahl seines eigenen

Gegenstandes: z.B. Thuc. 3, 2 u.ö.), ein Wort, das er auch für die Wahl einer
Lebensform (Lys. 19, 3; 4; Isoc. 1, 2; 4, 4; Is. 10, 1), verbunden mit einer
Schreibweise Orat. vet. 4, 2 oder nur für eine Form des Schreibens gebraucht:

Lys. 3, 10; Is. 20, 4 u.ö., oft zusammen mit SOvotpic; Lys. 12, 8; 20, 2 u.ö.,

ganz allgemein f| npoottpean; xcbv A.6ycov Thuc. 2, 2; zu f) fetcXoyfi xcbv

övopdcxcov s. u. S. 338.



332 C.J. CLASSEN

zugleich auch nach der Einstellung des Autors zu seinem Stoff
und dem fi0o<;, das er zeigt. Dionys nennt eine Reihe von
Qualitäten, die aus seiner Sicht einem Redner die Wahl eines
Themas nahelegen können, etwa tö köcäAo<; {Isoc. 4, 2) oder f)
taxp7tpÖTTi<;... Kai xö <juA6ao<|)OV {Isoc. 12, 272); in der Schrift
Über die alten Redner bezeichnet er sein eigenes Thema als

"imöOecnc; (xo-ö X.öyo'u) koivt) Kai <j>i^6cv0pamo<; Kai rcteiaxa
Sx>vap£vr| (b^eXfjaat73. Entsprechend kritisch urteilt er auch
über die Themenwahl der Historiker und lobt Herodot und tadelt
Thukydides74, lobt wiederum Xenophon, tadelt dagegen Phili-
stos75.

Damit weist er teilweise auf die dem jeweiligen Gegenstand
innewohnende Grösse, teilweise auf dessen Nutzen hin, wie er
in der Schrift Über Isokrates ausführlich darlegt (4, 3-4: sogar
für eine moralische Erziehung), und damit verbunden auf dessen

anspruchsvolle Zielsetzung {Isoc. 12, 2; cf. 1, 3), einmal auch

darauf, dass die Themen zum Wesen des Autors passen {Pomp.
4, 1 zu Xenophon). In der Schrift Über Isaios (4, 5) lässt er
keinen Zweifel, dass die in den Prozessreden zu behandelnden
Fälle nepl &Ä,r|0£ta<; Kai SiKalac; auvx&^ECoq sein können oder
nicht, deutet allerdings die moralischen Probleme, die sich für
einen Redner aus der Übernahme der Verteidigung eines
Verbrechens ergeben können, nur vage an {Is. 4, 3); entsprechend

empfiehlt er die Nachahmung des Isokrates nicht im

72
Dem. 56, 4 spricht er von xö pfryeGoq mt tö öt^tcopa der Gegenstände im

Hinblick auf den entsprechend von Demosthenes gewählten Stil.
73 •Die Absicht zu nützen nimmt er auch für Isokrates an: Isoc. 1, 3.
74

Pomp. 3, 2-7, s. ferner zu Herodot Thuc. 5, 5, zu Thukydides Thuc. 2, 2,

positiver 6, 4, s. auch 6, 1-3; ergänzend fügt er Pomp. 3, 8-10 die rechte Wahl
von Anfang und Ende und 3, 11-12 die Auswahl der Einzelheiten hinzu.
75

Xenophon: Pomp. 4, 1-2, Philistos: ibid., 5, 1, zu Theopomp. s. ibid., 6, 1-

2.



RHETORIK UND LITERARKRITIK 333

Hinblick auf dessen Prozessreden, sondern auf dessen politische
Reden (Isoc. 4, 3-4). Auch sonst rückt Dionys Leben und
Redeweise zusammen oder setzt sie zueinander in Beziehung
(Orat. vet. 4, 2); doch nur für die Geschichtsschreibung scheint
ihm die Grundhaltung des Autors zum Stoff entscheidende

Bedeutung zu besitzen; er lobt Herodots 5i60£CTl^ (Pomp. 3,15:
fe7tiEucf|g), während er über Thukydides ungünstig urteilt (ibid.).
Seine Gegenüberstellung von Xenophon und Philistos lässt ihn
deren f)0o<; jeweils freundlich (Pomp. 4, 2) oder weniger positiv
(5, 2) bewerten76. Zugleich ist ihm natürlich die verbreitete
Auffassung geläufig, dass das i*|0o<; eines Redners für die

Wirkung von dessen Reden eine entscheidende Bedeutung
besitzt (z.B. Dem. 18, 6), und er beruft sich für entsprechende
Ratschläge auf die Handbücher (Lys. 24, 4).

Für die drei verbliebenen officio oratoris, inventio, dispositio
und elocutio, ergeben sich bei Dionys von Halikarnass dadurch
erkennbare Neuerungen, dass er unter Rückgriff auf die alte

Unterscheidung von £v0t>pf|p(XTa und övöpaxa (z.B. Isoc. Or.
IX [Euag.] 10) TcpaypaxtKÖi; xÖ7toq und XeicuKÖt; TÖrcot;

voneinander trennt (Dem. 51, 5; Comp. 1, 5) und die Behandlung

von düpeati;, lOfyq (oitcovopia) und ig entsprechend
gliedert und ergänzt. Zur düpecnc, tcbv £v0i)pf||iaTCöV77, die die
Neueren nach seinem Zeugnis 7tapaaK£uf| nennen78, lässt er
die Kplöig als ergänzende Phase treten, d.h. die Auswahl79 aus

76
Dionys wählt hier stark von der Tradition geprägte Begriffe, vor allem 4,

2: f|0o<;... Beooeßfeq Kai 8traiov Kai KapxeptKÖv Kai süttexSt;, weniger 5,

2: fi0öq te KoXaKÖv Kai <t>iXo-röpawov.
77

Lys. 15, 3; 6; s. auch 15, 1 und 5, 1; Isoc. 4, 1; 12, 1; Thuc. 34, 2 (ihr folgt
hier die %pf|Oi<;); 35, 2; 45, 5; Din. 8, 6.
78 Dem. 51,5; Dionys folgt diesem Sprachgebrauch nicht.
79

Lys. 15, 6; Isoc. 4, 1; 12,1; von einem Weglassen, also Aussondern spricht

Dionys Lys. 15, 3. Kplvew und verwandte Wörter für literarische Kritik: Is.



334 C.J. CLASSEN

den bereitgestellten Argumenten (Lys. 15, 3), eine Phase, für die

er (etwa Lys. 15, 2) eine grosse Zahl von Gesichtspunkten
aufzählt: Ttpöaooxa (personae), TCpfxypaxa, (facta /
dicta), xpöftot te Kat alxfai (causae), Katpol (occasiones),
Xpövot (tempora), xötcoi (loci) und al feKÖcaxou xobxcov
8ia<))Opat. Dionys folgt hier wohl nicht Hermagoras, dessen

Stasislehre er auch sonst nicht berücksichtigt und der die Kplcaq
(iudicium) der olKOVopta zuordnet, sondern den Listen von loci
argumentorum, die die rhetorischen Handbücher im Anschluss
an Aristoteles' Kategorientafel anführen80.

Schon hier wird deutlich spürbar, was sich als Grundzug der

Entwicklung nach Aristoteles erweist, die Neigung zu
differenzierteren Unterteilungen, durch die für die rednerische Praxis
ebenso wie für die philologische Kritik eine grössere Vielfalt
von Aspekten erschlossen wird, während das kritische Vokabular
wenig facettenreich erscheint: Die e^pecn; charakterisiert
Dionys im einzelnen als einzigartig, vielfältig, angemessen und

wirkungsvoll (Lys. 15, 2-3) oder als bewundernswert, reichhaltig
und treffend (Isoc. 4, 1; 12, 1, ähnlich Thuc. 34, 2; 35, 2; 45, 5),
während er andererseits das Fehlen von Originalität und
Überraschungseffekten tadelt (Din. 8, 6). Wo er die Kplci^

18, 2; 19, 4; Dem. 24, 11; 50, 3; Thuc. 2, 1; 27, 1; 34, 7; 55, 2; für Dionys'
eigenes Vorgehen: Lys. 20, 2; Dem. 56, 6; Din. 1, 1, für mögliche Kritik an
ihm: Is. 16, 5; Dem. 23, 6; Thuc. 2, 4; 35, 4.
80

Vgl. Arist. Cat. 4, 1 b 25-2 a 4; Cic. Inv. I 34-43, s. auch Rhet. Her. II 6-7;

Quint. Inst. III 6, 23-28 (dazu M.F. Quintiliani Institutionis oratoriae liber III.
Mit einem Kommentar herausgegeben von J. Adamietz [München 1966], 123-

127); V 10, 1-99, vgl. J. Martin, Antike Rhetorik. Technik und Methode
(München 1974), 107-113; ähnlich auch die Liste ex quibus omnes controver-
siae constant, die Apollodors Schüler nennen, weil auf sie hin die Richter im
Prooemium vorzubereiten sind (Quint. Inst. IV 1, 50 Apollodorei fr. 1 c

Granateiii). Zu Hermagoras' Einordnung der Kptou; s. Quint. Inst. III 3, 9

fr. 1 Matthes).



RHETORIK UND LITERARKRITIK 335

loben will, nennt er sie bewundernswert, ein Beweis für grosse
Klugheit oder zu starker Konzentration führend81.

Auch die traditionell als bezeichnete Aufgabe des
Redners82 begegnet nicht nur meistens unter einem neuen
Namen, olicovopfcx83, sondern vor allem mit zusätzlicher

Unterteilung, und zwar in drei Stufen: peptapol (oder 8ialpe-
ctk;), xöfyq und fe^Epyaata(i)84, gelegentlich auch genauer
spezifiziert als pepiapoi tcbv Ttpaypdcxcov und itäyq xcbv

tvOupripÖTCOV (Is. 3, 5, doch s. Isoc. 15, 3), während er für die

Ausarbeitung und Darbietung des Stoffes und der Argumente
eine Reihe einzelner Figuren aufzählt, die er keineswegs
uneingeschränkt positiv beurteilt, sondern eher als Zeichen von
Raffinesse ansieht85. Denn Urteile fällt Dionys nicht nur über
die et>p£cn.<; und Kptou;, sondern auch über die otKOVOptcc

im allgemeinen86 und über deren einzelne Aspekte und
bedient sich auch dabei eines nicht sehr abwechslungsreichen
Vokabulars87; ergänzend greift er gern zum Vergleich, etwa

von Isokrates mit Lysias (Isoc. 4, 1-2; 12, 2) oder Isokrates mit
allen anderen (Isoc. 12, 2), Lysias mit allen anderen (Lys. 15, 1;

6), Thukydides mit sich selbst (Thuc. 35, 4), Thukydides mit

81 hoc. 12, 1; 4, 1; Lys. 5, 1.

82
Vgl. für diese Bezeichnung Lys. 15, 4; 6.

83 Isoc. 4, 2; Dem. 51,4-5; Comp. 25, 31; Thuc. 10, 1; 11, 1; 35, 2; Pomp. 4,

2; otKOVOjjetv: Lys. 15, 6 u. ö., oIkovojjiköv: Thuc. 9, 1.

84
Meptapot/Siatpeau;: Isoc. 4, 2; 12, 2; Thuc. 9, 1; 2; 4 (dort auch pept^eiv:

9, 2-4); Isoc. 4, 2; 12, 2; Thuc. 9, 1; Din. 8, 6; fe^epyaota: Lys. 15, 4

(Plural); Is. 3, 5-6; Thuc. 9, 1; Din. 8, 6; f) rat' feTtiyelpTipa E^epyaata: Isoc.

4, 2, fi KOC0' Ekcxotov et8o<; fc^epyaola (dort die drei Stufen ergänzt): 12, 2.
85 Cf. Lys. 15, 4-5: npOKataGKEuat, E<(>o5oi, pepiopot, rcoiKiktai ajcnpft-

tcöv, s. auch Is. 3, 6; 15, 3; Din. 8, 6.
86

T&^u;: Lys. 15, 4; olKOVOpta: Isoc. 4, 2; Dem. 51,4; Comp. 25, 31; Thuc.

9, 1; 35, 2; Pomp. 4, 2.
87 Thuc. 9, 2 und 9-10; Pomp. 4, 2; Lys. 15, 6; Thuc. 11, 1.



336 C.J. CLASSEN

anderen Historikern (Thuc. 5-12; Pomp. 3, 2-14), Xenophon mit
Philistos, aber vor allem mit Herodot bzw. mit Thukydides
(Pomp. 4, 1-2; 5, 1-2), Isaios mit Lysias (Is. 3, 4-7) und mit
mehreren anderen (Is. 4), Deinarchos mit Demosthenes (Din. 8,

6). Bei Thukydides stellt er übrigens neben die eüpeaiq (als eine
natürliche Gabe) die %pf|cn.<; als eine stärker durch Lernen und
Übung geförderte Fähigkeit (Thuc. 34, 2); und von den
Argumenten in den Reden unterstellt er, dass man sie für unpassend
halten kann für einen Zeitpunkt, für die jeweilige Person, für
den Gegenstand, oder in ihrer Ausführlichkeit (Thuc. 34, 4; 41,
4-6, cf. 45, 5), bei der xöc^u; fordert er die richtige Wahl des

Anfangs und des Endes des Gesamtwerkes (Thuc. 10, 1,

entsprechende eigene Kritik an Thukydides: Pomp. 3, 8-11), bei
der fe^epyaafa bemängelt er die zu ausführliche Berücksichtigung

unwichtiger Ereignisse und die Vernachlässigung wichtiger
(Thuc. 13-20).

Während die Handbücher, die nach den officio oratoris gegliedert

sind, auf inventio und dispositio die elocutio folgen lassen,
tritt bei Dionys, wie schon betont, neben den 7tpayp(raKö<;
xÖ7tO(; (der nur in eöpecyn; mit Kpton; und xd^iq unterteilt
werden kann) der Ä£KXiKÖ<; xÖ7to<;, seinerseits wieder in
etipeaiq und xöfyc, gegliedert, d.h. in i) feK^oyi) xcbv övopAxcov
und f) crbvGeoiq xcbv feicteytvxcov (Dem. 51, 5). Zur
allgemein bemerkt Dionys in seiner Schrift Über Demosthenes,
dass der Redner den jeweiligen Anlass einer Rede, aber auch die
Redeteile berücksichtigt (44-46). Denn er ist natürlich mit der
üblichen Dreiteilung der Redearten vertraut; gelegentlich
unterscheidet er sogar eine grössere Zahl von Töyox (Lys. 1, 5;
3, 7) oder rückt neben politische Reden und Gerichtsreden als

dritte Gruppe allgemein private Unterhaltungen (Thuc. 49, 2-3;
50, 1). Ebenso geläufig ist ihm auch die übliche Gliederung der
Rede (Dem. 13, 8; 45, 3) zusammen mit den dazugehörenden
Regeln der Theorie, die teilweise reichhaltiger gegeben werden
als etwa in der Rhetorik des Anaximenes, vor allem für das



RHETORIK UND LITERARKRITIK 337

Prooemium (Lys. 17; 24, s. ferner Is. 7-1188), für die TtpöOeaiq
(Lys. 17, 5-6; s. auch Thuc. 20, 1), für die Erzählung (Lys. 17,

5-6; 18; 24, 7-2589), für die Beweisführung (Lys. 18, 5-19, 5;
26, 1-27 (Stil); Is. 12-13 (Stil); 14, 2-15, 2) und für den
Redeschluss (Lys. 19, 6). Auffallend ist neben einigen zusätzlichen

Termini, dass die Bemerkungen zum Prooemium und zur
Erzählung viel ausführlicher sind als zur Argumentation und
dass die Redeteile nur bei der Darstellung des Lysias eine

wichtige Rolle spielen und systematisch berücksichtigt werden
(Lys. 17-19), in den Schriften über die anderen Autoren dagegen
stark (Is.) oder völlig zurücktreten.

Dionys beginnt seine Erörterung des XeKTtKÖq xÖTtot; in der
Schrift Über Thukydides (21, 2) mit dem Hinweis darauf, dass

in diesem Bereich die Eigenart eines Autors, dessen %apctKxf|p,
am deutlichsten erkennbar werde, es aber zunächst notwendig
sei, die Teile der zu nennen, dann deren &pex(x(. Damit
gibt er zugleich die Stichworte für unsere weitere Darstellung
der bei ihm greifbaren Neuerungen: die Teile der Ä£i;t<;, deren

öcpexoa und der %apaicxf|p eines Autors.
Dionys gliedert die (Thuc. 22, 1-2) in Wortwahl

(gemeint ist die Wahl von Substantiven, Verben und
Konjunktionen, unterteilt in eigentliche und übertragene Ausdrucksweise)

und Verknüpfung von unbedeutenderen und wichtigeren
Elementen90 (d.h. der Satzteile, Sätze und Satzgefüge); für
beide gelten die sogenannten a%fipaxa, die Figuren, wie er

88 Cf. auch Thuc. 11-12, 1; 19-20; kritische Einzelurteile zur Proömiengestal-

tung; Dem. 13, 8; 24, 2; 45, 3; Thuc. 44, 1-3; Pomp. 3, 3-6; Din. 5, 4.
89

S. ferner Is. 14, 2-16, 2; Thuc. 7, 3; 9, 2-10; 37, 2; 38, 1; Pomp. 3, 11-12;

Din. 6, 3.
90 ' H ativOeaiq r&v feXarrövcov te icat pei^övcov (joptcov, zu trennen von
der oOvOeaiq töv feicXetCvtcov {Dem. 51, 5) und der ativOecnq xfbv

övopftxcov {Is. 12, 1).



338 C.J. CLASSEN

ausdrücklich hinzufügt91. Da diese Aufgliederung der Wortwahl
in eigentliche und übertragene Ausdrucksweise seit langem
üblich war und deren Erörterung oder Anwendung in den
kritischen Analysen keine Neuerungen bringen92, wende ich
mich gleich der cbvOeau; xcbv fetcA^yfevxcjov oder xcov övopfi-
xcov zu, die von Dionys in einer eigenen Schrift dargestellt
worden ist. Dort nennt er zu Beginn Vorgänger, die sich mit der

abvGeou; befasst haben (1,9), und unterstreicht zugleich, dass

er der erste sei, der sie in der vorgelegten Form, d.h. so genau
und eingehend behandele. Er hebt die Bedeutung dieses Aspektes

nicht allein durch allgemeine Bemerkungen und eine

Definition hervor, sondern vor allem dadurch, dass er erst einige
gleichsam vorbildlich gestaltete Beispiele aus Homer und Hesiod
zitiert, dann Texte, denen er durch Veränderung der ursprünglichen

Wortfolge ihre Wirkung nimmt. Am Ende seiner
Einleitung betont er noch einmal, dass die älteren Autoren sich um
xö crovxi9£vat xöc övöpaxa gekümmert hätten (4, 13-

14; 5, 12), die späteren nicht, da dies nichts zur Schönheit der
Redeweise beitrüge (4, 14). Diesen Vorwurf erhebt Dionys
zunächst gegen eine Reihe von Historikern (4, 15), dann auch

gegen Philosophen, vor allem Chrysipp (4, 16-18), also
bestimmte, ausdrücklich genannte Autoren. Er schliesst mit dem
weiteren Vorwurf, dass niemand vor ihm etwas Nützliches zu
diesem Gegenstand geschrieben habe (4, 20-21), etwas, das zur
f|8ovf| oder zum K&XXoq feppr|vd.a<; beitragen könne, die das

Ziel der abvOecnq sein müssten (4, 21).

91 Er weicht damit von Theophrasts Gliederung ab, die er Isoc. 3, 1 zitiert; zur
Zweiteilung electio-constructio verborum cf. Cic. De orat. I 17; III 149.
92 Cf. Arist. Rhet. III 2, 1404 b 31-33; Theophr. fr. 683 Fortenbaugh, s. dazu

G. AMMON, De Dionysii Halicarnassertsis librorum rhetoricorum fonlibus,
Schulprogramm (München 1889), 15-20.



RHETORIK UND LITERARKRITIK 339

Man hat Dionys' Behauptung bestritten und auf Thrasymachos
von Chalkedon verwiesen oder auf Autoren wie Ariston von
Chios, Krates und Herakleodor93. Doch erinnert Dionys an

Thrasymachos eben nicht im Hinblick auf die <x6v0£0k;
övopdttcov. Vor allem aber entwickelt er selbst hier nicht allein
ein theoretisches System oder stellt nur einige Regeln auf, er
beschränkt sich auch nicht darauf, die O"6v0E<n<; övopdtxcov zu
definieren und ihre Wirkung, ihre Zielsetzung, ihre Methoden,
ihre einzelnen Formen und deren Besonderheiten theoretisch zu
bestimmen oder die cOv0eai<; övop&xcov in zusammenfassenden

Formulierungen in seine Stilkritik einzubeziehen, wie er es

in den Schriften Über Lysias (3, 8; 8, 2 und 4-7; 13, 3), Über
Isokrates (2, 4-7 und 3, 1-4 [3, 1 Theophrastzitat]; 18, 1) oder
Über Isaios (3, 3; 4, 2) tut. Im Anschluss an die Ansätze z.B. in
den Schriften Über Isokrates (12, 3-14, 7; 19, 1-20, 5) oder
Über Isaios (11, 4-13, 3) analysiert und illustriert er, was die

cGvOeok; övop&xcov zur f]8ovf| und zum kCiXXoc, beitragen
kann, anhand von Beispielen aus der Praxis. Dies erweist sich
als fruchtbar für den Gebrauch der Lernenden und deren

Bemühen um Nachahmung, aber auch für die Kritiker, zumal er
ausserdem ein aus den Einzelbeobachtungen entwickeltes System

vorlegt, das wichtige neue Elemente enthält.
Unter <xöv0Ecn.<; versteht Dionys ganz allgemein das

Zusammenstellen der Teile eines Logos oder der Elemente der

Xfe^tq (2, 1), als Aufgabe der Gt)V0£XiKf| £7Cioxf|pr| nennt er das

Zusammenfügen der KCöXa, die innere Gestaltung der K<S)X,a und

93 G. Aujac und M. Lebel (s. A. 54),III p. 204 A. 2, auch p. 198 A. 3;

Thrasymachos wird von Dionys fast nur wegen seiner Rede- oder Schreibweise
zitiert (bes. Dem. 3, 1-5), der ihm auch jede Originalität abspricht (Amm. 1 2,

3); die Zeugnisse: Artium Scriptores (Reste der voraristotelischen Rhetorik),
herausgegeben von L. Radermacher, SAWW 227, 3 (Wien 1951), 70-76. G.

M. A. GRUBE, The Greek and Roman Critics (London 1965), 217 A. 1 hält

Dionys' «claim to originality» mit Recht für «justified».



340 C.J. CLASSEN

die Überprüfung, ob jeweils Veränderungen notwendig sind
(6, 1). Entsprechend zeigt er zunächst, welche Möglichkeiten
sich beim Zusammenfügen von EinzelWörtern ergeben (6,4-11),
dann, welche Probleme die ötppoyfj xcbv k<öA,cov (7) und deren
innere Gestaltung oder Umgestaltung (8: GXTIgctTiGpöq)
aufwerfen, auch wieder anhand konkreter Beispiele, deren

Wortfolge er verändert, so dass erneut das unmittelbare
Ineinandergreifen von rhetorischer Belehrung, also Vermittlung von
Regeln, und literarischer Kritik deutlich wird. Es überrascht
nicht, dass er die 7telpa als Lehrmeisterin empfiehlt (7, 3). Für
die jeweils erstrebenswerten Resultate oder Ziele verwendet er
verschiedene Formulierungen, sowohl allgemeine Begriffe, die
auf K&Ä.Xo<; (6, 11; 9, 1: und i)5ovf|) oder Eignung oder

Wirkung zielen (6, 11; 7, 2; 8, 294), oder einzelne wie eticxo-
pta (7, 3), Gepvöxtjq (7, 3), (7> 5)> rc&öoq (7, 5) und
schliesslich SiKcmicf] Kai GXpoyyljX,r| (7, 6), auf die ich
zurückkomme.

Schönheit und Anziehungskraft, k(xAAo<; und f|5ovf|, werden
zunächst mehrfach eher beiläufig als Kriterien genannt; in der
zweiten Hälfte der Schrift verknüpft Dionys sie als Ziele der

wohlgefügten (Gt)vxt0£vai xt)v eü: 10, 1) mit den
vier Faktoren, die diese Ziele erreichbar werden lassen, zum
Dispositionsschema (11, 6; 14), also f)8ovf| gegliedert nach
p6A,o<; (11, 15-21), ß\)0p6<; (11, 22-26), pexaßotaj (12, 1-10)
und Ttp&Ttov (12, 10-13) und entsprechend k6cä,A.oc;: p£X,o<; (14-
16), ßx>0p6q (17-18), pexaßoXf) (19) und Jtpfenov (20). Durch
die gleichzeitige Aufteilung der beiden zentralen Begriffe f)8ovfj
in (Spa, X&pig, eÜGXOpta, y>iX)K()xr|<;, 7U0av6v und weitere
nicht genannte Aspekte und K&XXoq in peya^OTtpäTteta, ßötpoq,
CE|iVoA,oyta, öc^tcopa, 7töt0o<; und weitere breitet Dionys
zugleich ein so weitgefächertes Koordinatensystem literarkriti-

94
Vgl. auch 20, 23: töc... tcupidrraxa Kat tcpömoxa.



RHETORIK UND LITERARKRITIK 341

scher Kategorien aus (11, 2), dass er es sich selbst versagt, es in
allen seinen Untergliederungen vorzuführen. Offensichtlich ist
er nicht an allen Verästelungen des Systems interessiert, sondern

an dessen praktischer Anwendung. Erneut beruft er sich auf die
Erfahrung (11, 6), betont allerdings zugleich, dass den rechten

Klang zu empfinden, jeder einzelne von der Natur befähigt sei,
ihn aber zu erzeugen, eine Kunst sei, die man erlernen müsse

(11, 9). Doch auch die Ratschläge, für die er auf traditionelle
Kategorien zurückgreift, lassen ihn die Bedeutung des konkreten
Augenblicks (K0ap6<;: 12, 5-7) und damit die Urteilsfähigkeit
des einzelnen für den Erfolg betonen (12, 7).

Bei der Erörterung, wie die Schönheit durch die genannten
vier Faktoren, die hier jeweils Epitheta erhalten (13, 1: p£A,o<;

evyeväg, ß-oOpfx; öc^icopottKÖt;, petocßoW) peyaZoTTpenfiq und
das sie alle begleitende Ttpfercov), erreicht werden kann, scheut
sich Dionys nicht vor weitausgreifenden Darlegungen über die
Sprache und die Elemente, aus denen sie sich zusammensetzt
(16-17). Doch auch hier greift er immer neu auf Beispiele
zurück, seltener beim p§ta)<; (nur 14, 20; 15, 13-16, 1; 8-18),
ausführlich im Abschnitt über den Rhythmus, in dem er
nacheinander Stücke aus Thukydides (18, 3-8), Piaton (18, 9-
14), Demosthenes (18, 15-20) und Hegesias (18, 22-26)
analysiert und abschliessend Hegesias mit Homer vergleicht (18,
27-29). Auch in den beiden folgenden Kapiteln illustriert er
seine Darlegungen zu pexaßoXf| (19) und 7tp£7tov (20) mit
Hinweisen auf die Praxis, führt jedoch nur wenige Passagen
wörtlich an.

Im letzten Drittel seiner Schrift über die abvOeoic; wendet
sich Dionys den eingangs angekündigten, noch ausstehenden

Aspekten zu (1, 12; 20, 24), die unser besonderes Interesse

verdienen, da für sie keine älteren Zeugnisse vorliegen: die
Unterschiede der einzelnen Kompositionsformen und deren

jeweilige Eigenart (xocpotKTf|p). Damit begegnet jener Terminus,
den er auch in der Schrift Über Thukydides verwendet (22, 1)



342 C.J. CLASSEN

und für den die antike Rhetorik sehr verschiedene Bedeutungen
kennt95. Während Dionys ihn bisweilen der Tradition folgend
für die drei Stilarten gebraucht, häufiger für die Schreibweise
eines Autors allgemein96, bezeichnet er mit ihm hier die je
verschiedenen Formen der Komposition, von denen es, wie er
hervorhebt, so viele gibt wie Menschen (21, 2); doch glaubt er
drei Arten zusammenfassen zu können, die er a"ixxrr|p6c (rauhe),
yA.a(()t)p6t (glatte) und euKpocrfiq (tppovta (gutgemischte
Fügung) nennt, für die er also Metaphern wählt, die zu ßcppovta
passend etwa an die Bildhauerei denken lassen.

Die folgenden drei Kapitel widmet er dann diesen drei Formen
der ötppovfa und nennt zunächst (22-23) die Forderungen, die

jeweils an Wortwahl, Wortfügung, Periodenbau und Rhythmus
zu stellen sind, und beschreibt dann die erhoffte Wirkung sowie
weitere Einzelheiten, insbesondere typische Figuren oder
Qualitäten, ehe er die wichtigsten Repräsentanten nennt (22, 7;
23, 9), einzelne Passagen ausschreibt, charakterisiert und sehr

eingehend analysiert, und zwar für die rauhe Fügung Stücke aus
Pindar (fr. 75 Sn.-M.: 22, 11-33) und Thukydides (I 1, 1-2, 2:

22, 34-41), für den glatten Stil aus Sappho (fr. 1: 23, 11-16) und

95 A. KÖRTE behandelt in seinem Aufsatz «XAPAKTHP», in Hermes 64

(1929), 69-86, an den mich D.M. Schenkeveld erinnert, bekanntlich die
Geschichte des Wortes und geht dabei (79-83) auch auf einige seiner

Bedeutungen im Bereich der Rhetorik ein; als ältesten Beleg für die Bedeutung
"Stil eines einzelnen Schriftstellers" sieht er die in der Suda angeführte Schrift
XAPAKTHPEZ des Dionysiades von Mallos an, ohne dass sicher wäre, ob
dieser speziell die Sprache der einzelnen Komödiendichter charakterisierte oder
vielleicht die verschiedenen Autoren allgemein so unterschied wie Dion {Or.
LH) die Tragiker (s.o. S. 315-7); M. J. LOSSAU, op. cit. (s. A. 5), geht bei
seinen Vermutungen zur Datierung der Echtheitskritik mit Hilfe der xotpooctfj-
peq darauf nicht ein (77-83).

Stilarten: Dem. 5, 1; Stil einzelner: Lys. 1, 6; 11,8; Isoc. 2, 1; Ts. 18, 1 u.

ö.



RHETORIK UND LITERARKRITIK 343

Isokrates {Or. VII [Areop.], 1-5: 23,18-23). Er verzichtet darauf,
auch die mittlere öppovla näher zu beschreiben und durch
Beispiele zu illustrieren, da sie gleichsam das ganze breite
Mittelfeld zwischen den Extremen einnimmt und, wie er betont,
zahlreiche verschiedene Erscheinungsformen kennt (24).

Damit hat Dionys einen weiteren Aspekt literarischen
Ausdrucks für eine kritische Würdigung systematisch durchdrungen
und Urteilskategorien bereitgestellt, derer er sich selbst in der
Schrift Über Demosthenes erfolgreich bedient. Da er sie in den

früheren Schriften über die anderen Redner nicht gebraucht, ist
die Vermutung begründet, dass er sie selbst zu dem hier
geschilderten System entwickelt hat, auch wenn er auf ältere

Anregungen zurückgreifen konnte. Zugleich hat sich gezeigt,
dass Dionys xotpocKTf|p hier nur in einer begrenzten Bedeutung,
nämlich als %apaKTf)p xfp; <xuv0fe0£CO(; verwendet und dass ein
weiteres Eingehen auf das durch %apaKTf)p in der oben

angeführten Stelle Gemeinte (Thuc. 21, 2) und auf die dort

genannten öcpexat notwendig ist.
Für die öcpexal der bedient sich Dionys in der Schrift

Über Thukydides (23, 6) einer Gliederung, die für ihn üblich ist

(vgl. Thuc. 22, 3; 23, 2; Pomp. 3, 17), für uns aber hier zuerst
begegnet, nämlich in notwendige (fevayKCtioa), d.h. Ka0ap£t,
aa<j)f|<; und crövxopo«; — Kategorien, die er auch in
seinen Stilanalysen von Lysias, Isokrates und Isaios schon
verwendet97 — und zusätzliche (fenfOexot); zu ihnen rechnet

er hier ß\j/o<;, KaA.Ä,ipr|GpocrOvr|, oepvo^oyla, peya>X)7tp£7t£ia,
ferner xövoc;, ßdtpog, 7i&0oq, xö £ppcop£vov Kat £vay<övtov
Ttveüpa, die 8eiv6xr|(; schaffen; im Brief an Pompeius sieht
seine Liste etwas anders aus98. Auch von diesen Qualitäten

97
Vgl. nur Isoc. 2, 1-3; 11, 1-4; Is. 3, 1-2; Pomp. 3, 16-17.

98
Pomp. 3, 17-20; fevftp-yeia, f] tcbv f|9&v te Kat naOtbv |itpr|CTi<;, ai iö

p£ya. Kat OaupaoTÖv feK<j>atvoucjai xfiq KaraaKeufi? Apetat, ai xfiv laxhv



344 C.J. CLASSEN

finden sich einige in seinen Analysen der Stile von Lysias,
Isokrates und Isaios, auch in denen der Stile von Demosthenes,

Thukydides, Piaton oder Deinarch". Andere begegnen in der
Schrift 7iept cruvOfeaecoq övop&xcov und zwar als Faktoren, die

zum KÖcAAoq beitragen, teilweise in den allgemeinen Bemerkungen

(11,2, s. auch 16, 14: peyaXoTtpäjteta, ßöcpoq, cepvo-
A-oyla [a£pvöxT|<;] und TtdcOoq), teilweise in den Einzelanalysen
(p£A,o<;- 16, 17; 18; ßuOpöq- 17, 4; 10). Die grosse Zahl der

Termini, von denen einige überhaupt nur einmal oder nur in den

Listen, aber nicht in der praktischen Anwendung vorkommen,
und vor allem solche abschliessenden Formulierungen wie od

öpoioxpÖTtoi SuväpEiq oder cd öpoioyEvetg ötpexcd (Pomp. 3,
19, cf. Comp. 11,2) sowie der Verzicht auf eine systematische
Erörterung lassen vermuten, dass die Stilkritik ein vielfältiges
Vokabular, aber keine in sich konsequente, verbindliche
Terminologie entwickelt hatte und auch Dionys dies nicht zu tun
beabsichtigte. In dieser Hinsicht konnte also die Rhetorik und
die in ihrem Rahmen geübte Literarkritik der Philologie keine

zuverlässigen Hilfsmittel an die Hand geben.

Wichtiger ist, dass Dionys, wie er in der Schrift Über Thukydides

ankündigt, einige der ötpexal nutzen will, um die dem
einzelnen Autor eigene Schreibweise erkennbar werden zu
lassen: xöv IStov xot> ävSpöq xapocKxfipa (23, 1). Xapaicxf|p

Kai töv xövov Kai xinq opotorpÖTiotiq öwötpeiq rf|<; (jjp&aecoq Apetat
Tiepiixovaai, ferner fi5ovfi, 7iei0d), x£pyt<;, od dpoioyevetq cxpeiod, auch tö
xarä (j)^oiv und tö Seivöv, tö Ttpfnov.
99

"Yq/oq: Isoc. 3, 6; Dem. 28, 3 (Piaton); Pomp. 2, 6; 4, 3, s. auch \)\(rrik6(;,

Kakkipphpcov: Dem. 18, 2; Kakktkoyta: Dem. 3, 2; 4, 2; 13, 5 u. ö.,

aepvoXoyta / oe|jv6tt|?; Isoc. 2, 4; Dem. 4, 2; 3; 13, 5; 6; 28, 3; Thuc. 50,
2 u. ö., s. auch aepvöq, peycxkortpfijiEiot: Dem. 4, 2; Thuc. 48, 1; 50, 2; Pomp.
4, 3; Din. 7, 4, s. auch p£7cck07tpe7tf"|<5, tövoi;: Lys. 13, 4; Isoc. 13, 5; Dem.

13, 8; 9; 18, 5; 34, 5; Thuc. 48, 1; 53, 1 u. ö„ ßdtpoq: Dem. 34, 4; nftGoq:
Thuc. 48, 1; 3; Din. 7, 4, cf. auch Isoc. 13, 5; Dem. 22, 2.



RHETORIK UND LITERARKRITIK 345

bezeichnet nicht nur die typische Form einer der drei von
Theophrast geschiedenen Stilarten {Dem. 5, 1) oder eine der drei
von Dionys neu herausgearbeiteten feppovlca oder auvGfeaeic;
{Comp. 11, 4 u. ö100), auch nicht nur allgemein die Eigenart
bestimmter literarischer Formen {Comp. 25, 10: 7tofr|pa oder
p6A.o<;) oder die besondere Gestalt eines Dialektes {Thuc. 5, 4;

Comp. 4, 8). Dionys wählt dieses Wort gerade auch für die
typische Schreibweise eines Autors in allen ihren Ausprägungen
(s. o. A. 96) oder mit dem entsprechenden Zusatz auch einen

typischen Wesenszug oder eine öpexfj eines Autors, die er dann
auch als Kpaxlaxr| xe Apexr) mt %apaKxr|pi.KC0x6,xr| bezeichnen

kann {Lys. 11, 5101). Denn er geht, wie schon angedeutet,
davon aus, dass jedem einzelnen ebenso wie sein Aussehen auch
seine eigene, ganz persönliche Schreibweise, jedenfalls seine

cxbvOecTic; övopöcxcov zugehöre {Comp. 21, 1). Entsprechend
setzt er sich schon in der knappen Einleitung Über die alten
Redner (4, 2) das Ziel, die Eigenart der wichtigsten Redner und
Historiker herauszuarbeiten, die 7tpoaipfeaei<; ihres Lebens und
ihres X,6yo<;, wie er formuliert, um zu klären, welche Einzelzüge
nachahmenswert sind oder nicht, beginnend mit den Rednern

Lysias, Isokrates, Isaios, Demosthenes, Hypereides und Aischi-
nes (4, 5). Er analysiert dann die Werke einiger dieser Redner
und des Thukydides, aber auch Passagen aus den Werken
anderer, da er sich, wie schon betont, der Tradition folgend gern
des Vergleichs bedient, und stellt dabei bestimmte Züge als

charakteristisch für einen einzelnen heraus, fasst aber auch die
wesentlichen Elemente der Schreibweise eines Autors soweit zu
einer für diesen typischen Einheit zusammen, dass er von dem

A"ücaaKÖ<; %apaicxf|p oder 'YnepeiSeioq yapaicrt) p {Dem.

100 Cf. auch Comp. 20, 24; 21, 1; 3; 22, 1; 23, 1; Dem. 37, 1; 38, 1; 41, 1; 45,

3; 50, 1; s. auch 40, 1; mit Repräsentanten: Dem. 42, 2.
101

Vgl. auch Lys. 13, 1; Dem. 34, 4; Thuc. 24, 10.



346 C.J. CLASSEN

13, 6; Din. 5, 3) oder der Atxnaicfi {Dem. 4, 1) sprechen
kann. Das ist nicht völlig neu.

Von Eigennamen abgeleitete Adjektive bezeichnen im
Griechischen schon früh nicht nur einem einzelnen zuzuschreibende

Lehren oder Aussprüche, sondern auch für einen Autor
typische Werke wie X,6yoi... Aiodmeioi (Arist. Rhet. II 20, 1393

a 29-30). Auch sprachliche Eigenarten einzelner erfasst die
Komödie als typische Elemente und nutzt sie für ihren Spott,
etwa Aristophanes mit seinem KopVj/eupmKcbc; (Eq. 18) oder

Kratinos, der dessen EÜpiTuSapiGTOfjjav 1^eiv (fr. 342 Kassel-

Austin) anprangert. Dagegen richtet sich die Kritik der Komiker
an Gorgias nicht gegen dessen Sprache, deren Figuren erst

Xenophon als für ihn bezeichnend herausstellt (Symp. II 26).
Wann man zuerst den Stil eines Autors, vor allem eines
Prosaikers insgesamt glaubte erfassen und für ihn als
charakteristisch ansehen zu können, ist nicht mit Sicherheit zu sagen.
Wenn Cicero von einem Aristophaneus modus spricht {Ad Q.fr.
III 1, 19: 54 v. Chr. Geb.), zielt er allgemein auf des Dichters
Geisteshaltung, der suavis und gravis (sc. modus) zu verbinden

vermag; dagegen meint er offenbar die Schreibweise, wenn er
von Thucydideum genus oder Isocrateus Theopompeusque mos
spricht {Opt. gen. 16; Orat. 207, s. auch 30; 235) und ebenso ist
wohl auch Varros Luciiianus character {Rust. III 2, 17: 37 v.
Chr. Geb.) zu verstehen.

Wohl einige Jahre früher heisst es in einer von Dionys
zitierten Passage bei Demetrios von Magnesia in dessen Schrift
Über homonyme Dichter und Prosaiker102 zunächst über
Deinarch, er stehe hinter der des Hypereides nicht zurück,
dann die Rede gegen Demosthenes unterscheide sich deutlich
von seinem (d.h. Deinarchs) %apaKTf)p, also der für ihn
typischen Schreibweise, seine Etfyc, gebe Charaktere richtig

102
Din. 1, 2-3, s. auch dazu M.J. Lossau, op. cit. (s. A. 5), 75-78.



RHETORIK UND LITERARKRITIK 347

wieder, wecke Stimmungen, komme Demosthenes' Stil (ö
Ar|(ioa0£ViKÖ<; %cxpcxKxfip) mehr oder weniger nur in seiner
Schärfe und Spannung nicht gleich, wohl dagegen hinsichtlich
der Überzeugungskraft und des natürlichen Ausdrucks. Diese

Formulierungen klingen sehr ähnlich wie die des Dionys in
seinen anderen Schriften103, dürfen jedoch deswegen Deme-
trios nicht abgesprochen werden, da Dionys sie ausdrücklich als
Zitat kennzeichnet. Daraus folgt, dass, wenn Dionys Demetrios
so ausführlich zitiert, obwohl er dessen Urteil für falsch hält,
und dann noch hinzufügt, dass nichts klar sei und Demetrios nur
ganz allgemeine und übliche Wendungen gebrauche (Din. 2, 1),

Dionys hier nur die Anwendung dieser Methode durch Demetrios

kritisiert, nicht aber diese selbst, die offenbar schon vor
ihm bekannt und verbreitet war, auch wenn sie uns erst in
seinen Schriften hinreichend klar vor Augen tritt; und wenn er
sie auch mit rhetorischer Zielsetzung zu nutzen weiss, so kann
sie gerade auch in der von ihm geübten Form der philologischen
Kritik dienen.

Denn Dionys beschränkt sich nicht darauf, den einzelnen
Autor mit wenigen allgemeinen Vokabeln als Kcxvtbv oder öpot;
einer Stilform zu charakterisieren; er bedient sich eines — wie
sich gezeigt hat — weit aufgefächerten, von ihm selbst
bereicherten Systems der Urteilskategorien mit zahlreichen
Einzelaspekten, die er durch die Analyse von Texten in ihrem
Wesen und in ihrer Wirkung illustriert, bisweilen auch dadurch,
dass er einzelne Sätze umformuliert104; welche Bedeutung er
der sorgfältigen Analyse und der Behandlung von Einzelheiten
beimisst, zeigt sich darin, dass er seine Schrift Über Thukydides

103
Vgl. nur zu fiGixfl Lys. 9, 4; Is. 2, 2; Dem. 4, 2 u. ö., zu rc&Goq

Kivoüoa Dem. 20, 5, zu TÖvoq s. o. A. 99.
104

S. dazu N.A. Greenberg, «Metathesis as an Instrument in the Criticism
of Poetry», in TAPA 89 (1958), 262-270.



348 C.J. CLASSEN

durch den Zweiten Brief an Ammaios ergänzt. Auch begnügt er
sich nicht, einige wenige Autoren zu berücksichtigen, er bezieht

Gorgias, Thrasymachos, Herodot, Thukydides, Lysias, Isokrates,
Piaton, Xenophon, Philistos, Isaios und Demosthenes ein105,

vergleicht sie miteinander oder setzt sie gegeneinander ab, sucht
ihre Eigenart zu beschreiben und zu prüfen, was der einzelne
neu eingeführt oder zur Vollendung gebracht hat (vgl. Din.
1, l106). Wenn Dionys auch immer wieder die Vorbildlichkeit
des einen oder anderen Autors unterstreicht oder einzelner Züge
in deren Stil, scheut er sich andererseits nicht, andere Züge,
Elemente oder Aspekte negativ zu beurteilen107. So findet der
Leser in den Schriften des Dionys von Halikarnass literarkriti-
sche Massstäbe, die nicht nur dem helfen können, der seine

eigene Redefähigkeit durch das Studium von Vorbildern
verbessern will; die Kriterien, mit deren Hilfe er die stilistischen
Eigenarten eines Autors charakterisiert, also seinen xotpaicxfip,
eignen sich gerade auch für eine wesentliche philologische
Aufgabe, die Echtheitskritik.

Wie schon eingangs betont, stellt sich Dionys in eine vielfältige,

für uns weitgehend verlorene Tradition, so dass sich seine
Schriften für uns zugleich als eine aufschlussreiche Quelle für
diese Tradition und für seine eigenen Methoden, Massstäbe und
Wertungen erweisen. Einige der früheren Kritiker nennt er mit
Namen, ob er sich ihnen anschliesst oder nicht108; andere

105 Eine vollständige Liste gibt S.F. BONNER, op. cit. (s. A. 53), 15.
106

S. etwa auch Lys. 1, 6; 3, 8 und Dem. 2, 3-4; 3, 1-2.
107

VgL Lys. 1, 6 u. ö., ferner die einleitenden Bemerkungen zu seiner Kritik
an Piaton {Dem. 23, 1-7, s. auch Pomp. 1) und an Thukydides (Thuc. 2-4).
108 S.o. S. 328-9 mit A. 57 und 60, vgl. ferner z. B. Lys. 14; Isoc. 13, 2 und

3-5; 18, 2-4 u. ö., auch Pomp. 1, 16-17.



RHETORIK UND LITERARKRITIK 349

bezeichnet er pauschal als Philosophen und Rhetoren (Thuc.
2, 2109) oder er spricht von rhetorischen Handbüchern (Lys. 18,

2; 24, 1) und deren Verfassern (Lys. 24, 4) oder noch weniger
präzise von den Bewunderern eines Autors oder dem, was man
über einen einzelnen sagt oder meint110. Daneben betont er
aber auch gern die Unabhängigkeit und Eigenständigkeit seiner
Kritik und seiner Urteile, die er nicht zuletzt dort der Fachwelt
zur Überprüfung empfiehlt (Dem. 23, 6), wo er sich nicht von
der allgemeinen Anerkennung, die einem Autor zuteil wird
(Piaton: Dem. 23, 1; 3), oder den Wertungen Früherer leiten
lässt (Dem. 23, 2-3; Thuc. 2, 3-4; 25, 2). Er selbst unterstreicht
nicht nur seine eigene Objektivität, sondern fordert allgemein
Unvoreingenommenheit der Kritik und — weniger klar —

Orientierung an den rechten Massstäben (Thuc. 34, 7: öp0ot
Kavöveq) oder an der Wahrheit111. Ein völlig einheitliches, in
sich stimmiges System der Kritik wird von ihm also weder
übernommen noch selbst entwickelt; vielmehr wählt er jeweils
die nach seiner Ansicht wichtigen Aspekte und angemessenen
Kriterien aus, wie sich unmittelbar aus seinen eigenen
Textanalysen ergibt.

Denn er hat als Ziel Ausbildung durch Vorbilder vor Augen.
Er will jüngere Menschen zur Nachahmung der jeweils Besten

führen, und so stellt er nicht theoretische Forderungen zu idealen

109 Cf. Comp. 2, 7 (s. auch 12, 6), ferner Thuc. 8, 1 und o. S. 328 mit A. 57.

Die ao<t>i<xrat Thuc. 50, 2 sind eher Lehrer als Kritiker.
110 Zu den Handbüchern s.o. A. 69, auch zu den allgemein verbreiteten

Meinungen. Bewunderer nennt Dionys z.B. Thuc. 34, 3-6 oder Dem. 23, 1-2

(Tiveq), namenlose Kritiker z.B. Thuc. 51, 2, mit negativem Urteil Thuc. 9, 1;

Pomp. 1, 15-16 (tiveq).
111 Für alle Aussagen zu seinem eigenen Vorgehen lassen sich zahlreiche

Belege aufführen, zur Wahrheit als Richtschnur s. nur Pomp. 1, 3 und im
übrigen die sehr verschiedenen Formulierungen Lys. 3, 5; Isoc. 13, 4; Comp.

25, 14; Thuc. 2, 1; 4; Amm. / 3, 1.



350 C.J. CLASSEN

Schreibweisen oder Stilformen auf. Vielmehr überprüft er
aufgrund und mit Hilfe eines rhetorischen Systems, das er
weitgehend übernimmt, mit einzelnen Zügen wohl auch bereichert,

die Schriften mehrerer herausragender Autoren — damit
wird die rhetorische Belehrung zur Literarkritik — und fragt,
welche Aspekte ihres Stils positiv, welche negativ wirken, also
nachahmenswert sind oder nicht, auch wer ein bestimmtes
Phänomen zuerst entwickelt hat. Zugleich beobachtet und

empfiehlt er die Originalität dessen, der die Regeln der Theorie
immer neu anzuwenden, also flexibel zu handhaben versteht wie
etwa Lysias (Lys. 17), und unterstreicht, dass sich jeder Autor
das für den jeweiligen Gegenstand oder die einzelne Redesituation

Passende suchen und dies angemessen gestalten muss. Denn
wie sich Dionys bemüht, die Schreibweise der einzelnen
Autoren mit allen Einzelheiten und Eigenheiten jeweils als

typische Einheit zu erfassen, also als ö Adciocköc; %apaicnjp
oder f| AuaiaKf] und gegen andere abzusetzen, so warnt
er vor Gleichförmigkeit und Eintönigkeit112, wie er denn auch
selbst in seinen kritischen Schriften über die Redner jeweils
verschieden vorgeht.

Mag Dionys auch eine rhetorische Zielsetzung verfolgen,
mögen seine Schriften auch vor allem der rednerischen
Ausbildung dienen wollen; da er nicht nur für die Praxis schulen

will, sondern sich auch ständig an der Praxis orientiert, seine

Regeln und Massstäbe durch Beobachtungen aus der Praxis
stützt oder illustriert, wird die rhetorische Belehrung bei ihm
weithin zur Literarkritik, die sich ihrerseits wiederum nicht von
der philologischen Kritik trennen lässt.

Ergänzend sollte hier auf zwei Werke eingegangen werden,
auf die ich verzichten muss, weil Zeit und Raum fehlen, und
verzichten kann, weil sie intensiv untersucht worden sind und

112 Cf. Comp. 19, 2; 13-14.



RHETORIK UND LITERARKRITIK 351

dadurch auch ihre Bedeutung für die Philologie hinreichend
offenkundig zu sein scheint: Ps.-Demetrius De elocutione und

Ps.-Longinus De sublimitate.
Blicken wir zurück, so können wir feststellen, dass Lite-

rarkritik um ihrer selbst willen in dem hier behandelten Zeitraum
eine vergleichsweise geringe Rolle spielt, obwohl ihre Methoden
und Formen allen Gebildeten so vertraut sind, dass man sie

sogar zu geistreichen Spielen nutzt. Denn sie ist im Unterricht
der Rhetorik fest verwurzelt; führt doch das Bemühen, zu
erfolgreichem Reden in der Praxis anzuleiten, dazu, die Praxis
kritisch zu beobachten und Regeln aus ihr abzuleiten, die
ihrerseits durch Beispiele aus der Praxis, also aufgrund lite-
rarkritischer Analysen illustriert werden. Darüber hinaus darf,
wenn man nach den Wurzeln der Literarkritik fragt, ebensowenig

die Tatsache vergessen werden, dass gerade auch die Redner
selbst die Reden ihrer Gegner kritisch überprüfen, wie Dionys
unterstreicht {Dem. 35), also ihrerseits gleichsam ein Stück
Literarkritik liefern, wie die Kritik anderer Autoren an ihren
Vorgängern oder die allgemeine Freude der Griechen an
literarischem Wettstreit.

Fragt man nach dem Ertrag, der sich für die Philologie aus
den hier behandelten Werken Plutarchs, Dions und vor allem des

Dionys von Halikarnass ergibt, so würde ich drei Aspekte
nennen:

1) Das im allgemeinen Rahmen der rhetorisch orientierten
Erziehung entwickelte Sprachbewusstsein, das verfeinerte Gespür
für sprachliche Nuancen, ist die Grundlage, auf der sich die

Philologie erst entwickeln kann.
2) Das im hellenistischen Zeitalter immer stärker differenzierte

Instrumentarium fur literarkritische Urteile und Wertungen, wie
man es etwa bei Dionys findet, gibt auch der Philologie
brauchbare Kategorien für ihre kritische Arbeit.



352 C.J. CLASSEN

3) Die von der Literarkritik beobachteten, für einzelne Autoren
typischen Einzelmerkmale oder Gesamtstilformen bieten sich
auch der Philologie als Echtheitskriterien an.

Wie weit diese Möglichkeiten im einzelnen von der antiken
Philologie genutzt wurden, könnte nur durch eine weitere
Untersuchung geklärt werden.



DISCUSSION

F. Montanari: Voglio partire da una estremamente sintetica
considerazione storica. II primo trattato di retorica che ci & pervenuto
e quello di Aristotele: come la Poetica, anche la Retorica si nutre dei
testi degli autori e utilizza abbondantemente i poeti. Purtroppo la

produzione di testi retorici degli oltre tre secoli che stanno fra
Aristotele e Dionigi di Alicarnasso e quasi completamente perduta. E'
una perdita molto grave, che comprende fra l'altro la Techne di

Ermagora di Temno (II sec. a. C.), definita 'aridissima' e che ebbe

una fortuna assai grande: mold seguirono l'esposizione di Ermagora,
come ci dice Quintiliano, e la sua impostazione sulla base della
dottrina delle staseis attraversö i secoli dell'etä ellenistica e imperiale
soprattutto nel campo dell'insegnamento retorico con scopo pratico,
cioö volto a istruire l'oratore perche potesse affrontare preparato Ie
varie situazioni cui la sua attivitä poteva metterlo di fronte. Questa
linea della retorica tornö fuori in Ermogene di Tarso, nel II sec. d.C.:

con Ermogene abbiamo di fronte una tecnografia retorica organizzata
ed esposta come una scienza rarefatta, svincolata dal ricorso all'esem-

plificazione concreta e quindi distaccata dai testi degli autori, una
normativa astratta con volontä sistematica realizzata in un lucido
sistema combinatory.

L'altra linea della retorica greca, da Aristotele all'etä imperiale, non

pub prescindere dal contatto diretto con i testi degli autori e dall'analisi
stilistica basata su un solido fondamento storico-filologico, si nutre di

una agguerrita ermeneutica, trae la sua linfa vitale dall'interpretazione
delle opere Ietterarie: basta pensare alia problematica relativa ai

modelli dello stile, che costituisce il fondamento e la ricchezza del



354 DISCUSSION

dibattito e dei diversi orientamenti dell'Asianesimo e dell'Atticismo,
e all'interno delFAtticismo alle varie correnti basate sulla scelta degli
autori esemplari; basta pensare a personaggi come Demetrio Eloc.,
Dionigi d'Alicarnasso, l'autore del trattato Del sublime, Plutarco,
Dione di Prusa. In questa linea di studi retorici b del tutto normale

trovare riportata un'intera ode di Saffo assieme a decine di citazioni
piü o meno estese.

Probabilmente e la nostra prospettiva e soprattutto la selezione di

quello che conosciamo che ci fa vedere queste due linee della retorica
da Aristotele a Ermogene come separate e addirittura in opposizione:
in realtä, b abbastanza chiara la dipendenza di Ermagora da Aristotele,
e sembra naturale che questi orientamenti, pur diversi, dovessero avere

rapporti ben piü stretti e intrecciati di quanto ci sembri. Resta il fatto
che nell'arco di tempo che va da Aristotele al II sec. d.C. si sviluppö,
oltre al resto e accanto al resto, una linea di trattatistica retorica che

risulta particolarmente intrecciata con quello che noi chiameremmo
critica letteraria e con i problemi della interpretazione degli autori,
poeti epici e lirici, storici, oratori. Classen ha dato di questo genere di
retorica/critica letteraria un'esemplificazione molto significativa e

molto ben scelta, fra cui emerge con particolare evidenza l'analisi del

Peri syntheseos onomaton di Dionigi di Alicarnasso. E proprio la

compresenza nella sua relazione dei termini "retorica" e "critica
letteraria" mostra che il problema e perfettamente centrato in rapporto
a quanto siamo venuti studiando in queste giornate: una netta distinzio-
ne fra esegesi dei testi, retorica e critica letteraria deve ricorrere per
certi aspetti a tagli artificiali rispetto al fenomeno generale della
riflessione e del ripensamento sulle opere della letteratura e sul
funzionamento della lingua. Sono fatti strettamente legati, non possono
essere scissi e visti come fenomeni indipendenti: Fesegesi dei testi e

indispensabile per la loro utilizzazione alio scopo di descrivere e

spiegare fenomeni linguistico-retorici; la comprensione dell'aspetto
linguistico-retorico b indispensabile per una buona e soddisfacente
ermeneutica testuale.

Bisogna sottolineare che individuare il periodo da Aristotele al II
sec. d.C. vuol dire esattamente la fase culturale che nella civiltä
letteraria greca ha visto la nascita e lo sviluppo della grande filologia



RHETORIK UND LITERARKRITIK 355

ellenistica, il consolidarsi dei suoi metodi e risultati, l'accrescersi e il
definirsi della sua tradizione di opere e materiali. Da solo questo tema
vorrebbe lunghe e complesse considerazioni e studi specifici su ogni
personaggio e ogni trattato di retorica. Ma c'e ancora un tema di

ricerca che deve essere senz'altro indicato a questo punto: l'analisi di

quanto c'e nella scoliografia di terminologia retorica e di ricorso a

concetti retorici b un lavoro che b stato fatto in modo molto parziale
e limitato, ma dovrebbe essere ampliato e approfondito. I risultati, io
credo, saranno cospicui. Fra l'altro, anche se le difficoltä saranno
moltissime, sarä possibile ricavarne informazioni proprio su quel
periodo ellenistico per il quale le opere retoriche sono perdute e nel

quale si svilupparono le attivitä esegetiche dei filologi da Zenodoto a

Didimo.

C.J. Classen: Wenn ich recht sehe, sind bei den rhetorischen Lehrbüchern

einerseits solche zu unterscheiden, die zahlreiche Beispiele aus
der Literatur heranziehen wie Aristoteles oder Quintilian oder solche,
die fast völlig auf Beispiele verzichten wie Anaximenes oder die
eigene Beispiele bilden, wie der Auetor ad Herennium im vierten Buch
(12-16), dem offenbar nichts geeignet erschien, was er aus der
vorhandenen lateinischen Literatur zur Illustration hätte heranziehen

können; andererseits sind solche Lehrbücher zu unterscheiden, die das

ganze System behandeln wie der Auetor ad Herennium oder einzelne
Teile (elocutio; abvGecnq övopöcxcov; f»\j/oq) oder die von Autoren
ausgehen wie Dionys von Halikarnass in seinen Schriften Über die
Redner oder Über Thukydides. Entsprechend tritt das Element der
'Literarkritik' im Rahmen der rhetorischen Lehrbücher stärker oder

weniger deutlich hervor. Angesichts des Verlustes der Techne des

Hermagoras und meines Eindrucks, dass sie weniger literarkritische
Elemente enthalten haben dürfte, habe ich mich bewusst auf Dionys
von Halikarnass konzentriert, weil sich in seinen Schriften vieles von
dem findet, was seit Aristoteles in der rhetorischen Theorie neu
entwickelt worden war, sich sonst aber nicht mehr erhalten hat, weil
sich in diesen Schriften rhetorische Belehrung besonders eng mit
Literarkritik verbindet und weil Pfeiffer am Ende seines ersten Bandes



356 DISCUSSION

auf Dionys nicht mehr eingehen konnte, seine Darstellung insofern also

zu ergänzen ist.

Auf die Schriften De elocutione und De sublimitate unbekannter
Autoren musste ich hier aus Zeitmangel verzichten, obwohl sie sehr
viele und wichtige literarkritische Beobachtungen enthalten. Zugleich
bin ich mir bewusst, wie problematisch es ist, überhaupt von Literar-
kritik zu sprechen, und ich hätte es vielleicht nicht getan, wenn mir der
Terminus nicht durch die Themenstellung nahegelegt wäre. In jedem
Fall scheint es mir aber doch nützlich — und insofern bin ich dankbar
für die Formulierung des Themas — darüber nachzudenken, ob und
wie weit man zu Recht den modernen Terminus für die Bemü-hungen
antiker Autoren verwendet.

Weitere Detailuntersuchungen sind in der Tat erforderlich, um die
allmähliche Entwicklung der rhetorischen Theorie in ihren einzelnen
Phasen im hellenistischen Zeitalter und deren Rezeption durch die

Philologen zu klären; das konnte im Rahmen dieses Beitrages nicht
geschehen.

R. Tosi: Nella sua splendida relazione torna in primo piano un
problema molto importante, che b stato spesso toccato nelle nostre
discussioni: quello dell'esegesi antica di Tucidide. Per Dionigi di
Alicarnasso, infatti, Tucidide costituisce un punto centrale: ci si deve

quindi chiedere se prima di Dionigi c'era un esegesi di Tucidide e, se

c'era, di che tipo era. A questo proposito, sottopongo all'attenzione due
elementi che non vanno sottovalutati: 1) la possibilitä che la fortuna di
Tucidide come storico sia da tener distinta da quella di Tucidide come
oratore e che le prime interpretazioni di Tucidide siano quindi state

legate alia sua opera di storico e non a quella dello scrittore di discorsi
(come tale egli era infatti "condannato"), cf. A.D. Leeman, in REL 33

(1955), 193-205; 2) P.Oxy. 853, il papiro che — a quanto pareva
collegato alia piü antica esegesi tucididea, purtroppo, non ci conserva
interpretazioni retoriche bensi semplici parafrasi e spiegazioni di
termini difficili. Qual b la sua opinione? E possibile che in epoca
alessandrina e comunque prima di Dionigi si sia avuto cosi poco
interesse per Tucidide?



RHETORIK UND LITERARKRITIK 357

C.J. Classen: Das Nachleben des Thukydides wirft viele Fragen auf,
auf die ich hier nicht in einzelnen eingehen konnte. Zunächst wurde er
als Historiker anerkannt, andererseits gab es zur Zeit des Dionys, wie
ich schon neulich sagte1 eine elementare grammatische Erklärung zu

Thukydides. Da Sallust auch Thukydides' Stil nachahmt und da Dionys
auch Thukydides' Stil analysiert, kann sich das Interesse nicht auf
Thukydides als Historiker beschränkt haben. Zugleich stellt sich die

Frage, warum es Erklärungen und Stilanalysen zu Thukydides gab und

später Scholien, während es keine Scholien zu Herodot gab, den Arrian
nachahmt, oder zu Xenophons Hellenikal

J. Irigoin: J'ai l particulierement heureux d'entendre CJ. Classen
donner ä Denys d'Halicarnasse une place importante dans son expose
et nous fournir une analyse detailUe de son oeuvre en relation avec le

sujet qu'il traitait.
Au ddbut de sa lecture, apres le second paragraphe, C.J. Classen a

ajout6 oralement la mention "Rhetorik". Mais il n'a pas eu l'occasion
d'ajouter quelque part, comme titre d'une seconde partie, la mention
"Literarkritik". En effet, il se produit dans l'expos6 une sorte de

glissement qui nous fait passer de la rhetorique ä la critique litteraire
sans coupure precise tant les deux sujets sont li6s, le second dtant peut-
etre anachronique dans sa formulation. D'autre part, pour la premiere
fois dans ces XL' Entretiens, la prose (historiens, orateurs) tient une

place majeure, meme si les auteurs alleguös citent ä l'occasion des

poetes, d'Hom&re ä Pindare en passant par Sappho.
J'aurais deux questions ä poser au rapporteur. La premiere concerne

D6m6trios {De elocutione), dont il a mentionnd le nom vers la fin de

son expose, sans pouvoir, faute de temps et de place, traiter de son

oeuvre. Comment situe-t-il, chronologiquement, Dem6trios par rapport
ä Denys d'Halicarnasse? La presence parmi nous de D.M. Schenke-

veld, specialiste de Demetrios, nous permettrait soit de constater un

accord, soit d'apprecier les arguments opposes des deux savants.

1

Discussionsbeitrag zum Vortrag Maehler.



358 DISCUSSION

Ma seconde question touche ä un domaine particulierement delicat,
celui de l'etat de la langue grecque au temps de Denys. L'attention que
celui-ci prete ä l'accent, ä l'harmonie, imitative ou non, concerne-t-elle
le Systeme phonetique du grec parle de son temps, ou tient-elle compte
d'une prononciation qui etait pratiqude au temps des pontes eux-
memes? Denys et les grammairiens ses contemporains avaient-ils
conscience d'une Evolution de la langue (qui s'est accdleree avec les

debuts de la koine et I'extension de l'usage du grec ä des peuples dont
ce n'etait pas la langue maternelle)? Distinguaient-ils une prononciation

ancienne — authentique — et la prononciation courante de

leur temps?
Je ne reviendrai pas sur les trois conclusions formulees ä la fin de

l'expose. C.J. Classen nous a precisd, oralement, qu'elles avaient un

caractere provoquant. Je ne cederai pas ä la tentation de reagir, laissant

ce soin ä d'autres.

C.J. Classen: Das Verhältnis zwischen Literarkritik und Rhetorik ist
in der Tat deswegen schwer zu bestimmen, weil der Begriff
"Literarkritik" schwer zu definieren ist, wie ich eingangs andeutete; meine

eigenen Überlegungen sind vielleicht dadurch besonders wenig klar
geworden, weil ich meinen Vortrag kürzen und die Behandlung der
Schriften Plutarchs Über Aristophanes und Menander (Mor. 853 A-854
D) und Über die Böswilligkeit Herodots (Mor. 854 E-874 C) sowie der
Plutarch zu Unrecht zugeschriebenen Schrift De vita et poesi Homeri
hier weglassen musste. Es stellt sich auch mir die Frage, die auch G.

Arrighetti gestellt hat, ob es sich überhaupt empfiehlt, den Terminus
Literarkritik für die Antike zu verwenden.

Hinsichtlich der Datierung der Schrift De elocutione kann ich leider
keine eigenen neuen Argumente vortragen; bei einem solchen Werk
muss man überdies damit rechnen, dass es nicht unbedingt nur die
neueste Entwicklung repräsentiert, sondern auch ältere Elemente
enthält.

Soweit ich sehe, unterscheidet Dionysius nicht zwischen der

Aussprache der früheren und der späteren Autoren. Für ihn ist die
Sprache mit ihrem Klang von der Natur geprägt (e.g. Comp. XVI 2).
Er kennt einerseits Autoren, die die damit gegebenen Möglichkeiten



RHETORIK UND LITERARKRITIK 359

nutzen wie Homer und andere, deren Verse oder Sätze er analysiert,
um deren vorbildliche Klangwirkung seinen Zeitgenossen zu
verdeutlichen (wobei er davon ausgeht, dass die Hörer seiner Zeit ebenso

empfinden wie Homer). Andererseits spricht er von Autoren, die sich

um diese Dinge nicht kümmerten {Comp. IV 15).

N. Richardson: On the question of Dionysius' originality: I believe
that further work on Philodemus may throw some light on this, as far
as his views on euphony are concerned, since Philodemus discusses
and criticizes the work of some of the earlier writers on this topic.

On %apaKtf|p used as the mark of a particular author's style: we
find this in the Homeric Scholia in comments ascribed to Aristarchus
(e.g. schol. A ad IL XXIV 614-7), although I suppose that this does

not necessarily reproduce Aristarchus' own terminology.

C.J. Classen: One can claim originality for Dionysius with any
degree of certainty only for those elements which are not present in his
earlier writings, but occur only in such later works as rcept crovSfeaeccx;

övop&Ttov. As regards other views even those which are not attested
before him may well not be his, but may have been developed and

expressed by earlier writers whose works are now lost, and Philodemus'

fragments help us to reconstuct at least some of the views of
earlier writers otherwise lost or not attested. As regards euphony in

particular, there is a title in the list of Democritus' works Ttept
(jbvcov rat 8\)a<{)<jbvcijv ypappfrtcov which may imply that this kind

of interest is quite old, as seems also indicated by Plato's Cratylus.
Thank you for drawing my attention to this detail (%apaKTf]p); I

have to examine the text and to see in which way Aristarchus uses

%apaKTf|p in that passage and elsewhere. As I have tried to shown in

my paper, Dionysius is not the first to use %apocKTf|p for someone's

style, but quotes Demetrius of Magnesia; I would be glad, therefore,
to know more exactly who the first was to do so.

D.M. Schenkeveld: Your first conclusion about "die rhetorisch
orientierte Erziehung" as the condition for "entwickelte Sprach-
bewusstsein", which consciousness is the "Grundlage" for the develop-



360 DISCUSSION

ment of scholarship looks too narrow. Awareness of language was also

developed in other fields. Thus, fourth century education is very much
focused on poetry, not on oratory. This kind of education may have
contributed as well.

I would like to add to your exposition of Dionysius' rhetorical

system his views on öc^oyot; aTa0r)Ot<; as the criterion in the debate

on authenticity of Lysias' speeches. The criterion is an intrusion but
nevertheless part of Dionysius' system.

C.J. Classen: As regards my conclusion — apart from possibly
being a little provocative — I chose my words deliberately in order
to stress that to my mind education in Greece very early aimed at

developing in the young the ability to speak well. This is what I mean

by "rhetorisch orientierte Erziehung". I do not say (let alone wish to

imply) that such an education was based on or focussed on rhetorical
handbooks. You are right: teaching was based on poetry, but its aim

was speaking successfully, and it resulted in "einem verfeinerten

Gespür für sprachliche Nuancen". The interpretation of poetry and the

teaching of rhetoric should not be separated.


	Rhetorik und Literarkritik

