
Zeitschrift: Entretiens sur l'Antiquité classique

Herausgeber: Fondation Hardt pour l'étude de l'Antiquité classique

Band: 40 (1994)

Artikel: Riflessione sulla letteratura e biografia presso i Greci

Autor: Arrighetti, Graziano

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-660887

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-660887
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


V

GRAZIANO ARRIGHETTI

RIFLESSIONE SULLA LETTERATURA
E BIOGRAFIA PRESSO I GRECI

Quella connessione fra la produzione di un autore e gli eventi
della sua vita che l'erudizione greca conosceva e utilizzava nella
ricerca letteraria ai nostri occhi appare sconcertante: ad un
tempo grossolana, perche fra i due elementi stabilisce rapporti
troppo diretti e meccanici, e inverosimile, perche vi hanno

grande parte gli aneddoti. Suscita la decisa sensazione che gli
antichi abbiano troppo rozzamente posto e semplicisticamente
risolto un problema assai delicato e difficile quale, appunto,
quello del rapporto fra l'opera e il suo autore. Non solo. II
disagio diventa ancora maggiore quando si pensa che i piü
famosi fra coloro che sistematicamente seguirono questo metodo
furono eruditi peripatetici, Scolari e seguaci dell'autore della
Poetica, coloro che avrebbero dovuto essere i continuatori della
sua severa opera di ricerca sui prodotti della cultura letteraria.
Una certa tendenza, che si percepisce in alcuni degli studi
moderni sulla storia della critica letteraria e della filologia greca,
a non considerare questo complesso di problemi con l'impegno
che meriterebbe per la sua importanza storico-culturale, e forse



212 G. ARRIGHETTI

imputabile proprio a questa sensazione di disagio; e non
mancano nemmeno gli esempi, anche illustri, di quasi completo
disinteresse in proposito1.

Qui richiameremo i dati e i testi antichi che ci sembrano piü
significativi come esempi dell'applicazione di questo metodo di
connessione di ermeneutica, critica letteraria e biografia.
Ovviamente non ü il caso di indagare sulla validitä di esso come
strumento di ricerca, ma tenteremo una spiegazione della sua

origine e della fortuna di cui godette, ricercando i motivi
dell'una e dell'altra lä dove crediamo debbano essere cercati,
cioü nelle generali concezioni della cultura greca riguardo agli
autori e alle loro opere.

I

Per prima cosa, perö, e opportuna qualche precisazione e poi
una chiara definizione dei problemi la cui soluzione ha impor-
tanza preliminare per questa ricerca.

La prima precisazione & di carattere terminologico. Ho evitato
nel titolo, ma non sarä possibile fare altrettanto nel corso
dell'esposizione, l'uso dell'espressione 'critica letteraria', per
noi assai comoda, per designare l'attivita di studio degli antichi
sulla letteratura. Ci sono, infatti, diversi motivi per cui la nostra
attivitä critica sulla letteratura si differenzia profondamente da

quella degli antichi; ma, fra questi, credo che uno dei piü
importanti consista nel fatto che le nostre abitudini presuppongo-

1

E' il caso della History of Classical Scholarship di Rudolf PFEIFFER, cosa

notata anche da Momigliano (cfr. sotto, n. 6.). La connessione fra biografia e

produzione letteraria b tenuta presente nell'ampia ricerca di R. Blum,
Kallimachos und die Literaturverzeichnung bei den Griechen. Untersuchungen

zur Geschichte der Biobibliographie (Frankfurt am Main 1977). Cfr. anche il
mio Poeti, eruditi e biografi. Momenti della riflessione dei Greci sulla
letteratura, Bibliot. di studi antichi 52 (Pisa 1987), 8.



LETTERATURA E BIOGRAFIA 213

no una maniera fondamentalmente differente di porsi davanti al

compito di indagare i monumenti letterari: se per noi tale

indagine deve avere, direi istituzionalmente, carattere disinte-
ressato, cioe ad essa si procede con lo scopo esclusivo di capire
l'opera oggetto di esame, questo, in genere, non era il caso degli
antichi. Anch'essi procedevano con lo scopo di capire, ma non
come ad un'operazione fine a se stessa. Le opere letterarie, per
lo piü, erano interpretate e valutate sulla base della capacitä di
fomire modelli e precedenti di normativa letteraria o fonti di
ammaestramento o conferme autorevoli di ideologic e convinci-
menti; e nemmeno la produzione scoliografica — erede della
componente piü nobile dell'attivitä esegetica degli Alessandrini
— fu del tutto immune da questi condizionamenti. Questo

modo di porsi dei Greci davanti ai monumenti letterari influenzö
profondamente tutti i loro strumenti e criteri di valutazione ed

ha, pertanto, importanti conseguenze anche per questa ricerca.
Perö, non disponendo noi di strumenti adeguati e, ad un tempo,
altrettanto comodi per designare il modo degli antichi di
riflettere sulla letteratura, continueremo a servirci dell'espressio-
ne 'critica letteraria', cercando di tener presente questa
fondamentale differenza.

Ancora un dato da chiarire preliminarmente riguarda il genere
dei testi che ci troviamo ad utilizzare: biografie o opere di
critica letteraria? A tale proposito e opportuno aver presente che,

per il periodo precedente all'attivitä di Aristotele e dei suoi

Scolari, anche se molto e stato fatto negli ultimi decenni2, noi

non abbiamo la possibilitä di ricostruire con la precisione di

dettagli che vorremmo i caratteri e gli intenti dei prodotti della
riflessione sulla letteratura nel rapporto con la biografia degli
autori. Fa eccezione quella singolare composizione che e

2
Cfr., per esempio, N. J. Richardson, in PCPhS 201 (1975), 65-81; id., in

CQ 31 (1981), 1-10; R. Blum, Kallimachos, passim.



214 - G. ARRIGHETTI

1 'Agonefra Omero e Esiodo, risalente nella sua parte originaria
come minimo al quinto secolo3. Pertanto, per il periodo antece-
dente ai Peripatetici, le testimonianze di questi interessi andran-

no cercate soprattutto in opere di altro genere; in particolare, ma
non soltanto, come vedremo, nelle commedie di Aristofane e nei

dialoghi di Piatone. Perö, come si e detto, dalla produzione
antica sulla letteratura e sugli autori che costituisce la base per
ogni ricerca in questo campo, ciob quella di origine e impronta
peripatetica, non solo era assente una chiara ripartizione fra
ricerca biografica e riflessione sulla letteratura, ma, al contrario,
la commistione fra i due tipi di interesse — che di quella
produzione costituisce un tratto caratteristico — ci appare
costante, sembra voluta e sistematicamente ricercata, e appunto
questa commistione & per noi la causa principale di difficoltä.
Oltre alia nostra generica riluttanza a considerare seriamente
certa produzione che tanto frequentemente connetteva valutazio-
ni critiche e ricostruzioni storico-letterarie con particolari
biografici assolutamente fantastici, c'e la difficoltä causata da

una sensazione di ambiguitä, se, cioä, quella produzione sia

biografia romanzata o critica letteraria, se certe opere siano da
considerare di genere biografico, testimonianti anche interessi
critico-letterari o, viceversa, critico-letterario con interessi

3 Al sesto secolo la fa risalire, con forti argomentazioni, N.J. RICHARDSON, in
CQ 31 (1981), in particolare 1-3. Sui caratteri di quest'opera in relazione ai

fini della presente ricerca, cfr. Poeti, eruditi e biografi, 167-170. Ovviamente
non intendo qui coinvolgere il problema di quando e come il pensiero
biografico ha fatto la sua comparsa in Grecia, che b del tutto differente da

quello, che qui ci interessa, della nascita della biografia come genere letterario
concretizzatosi in opere specifiche aventi come scopo di indagare la vita e i

fatti di qualche personaggio. Riguardo al vezzo di andare a caccia del primo
sorgere dell'interesse biografico, comunque espresso, nella cultura letteraria
della Grecia, ha preso saggiamente posizione T. KRISCHER, in Hermes 110

(1982), 51-64; cfr. anche Poeti, eruditi e biografi, 161-163.



LETTERATURA E BIOGRAFIA 215

biografici. Un caso istruttivo di tali incertezze e rappresentato
dalle opposte definizioni che, appunto della produzione dei

Peripatetici, b accaduto che siano state proposte da parte di
studiosi che hanno indagato la storia della critica letteraria e la
storia della biografia greca: per qualcuno4 quelle dei Peripatetici
apparivano opere biografiche contenenti elementi di genuina
critica letteraria, per altri5 erano "commentaries on poets",

seppure ricchi di dati biografici. Intendiamoci, non & difficile
supporre che Momigliano, al quale si deve quest'ultima defini-
zione, non intendesse attribuire alia parola "commentaries" alcun

significato tecnico come, per esempio, sinonimo di hypomnema-
ta, bensi quello piü generico di "trattazioni"; ciö, perö, non
diminuisce il significato di queste incertezze come testimonianze
della difficoltä di determinare, con la precisione che le nostre
esigenze richiederebbero, quale fosse il genere di questa
produzione peripatetica, se di ordine critico-letterario o biografi-
co. E' una difficoltä che, nel caso rimanga insuperata, puö
pregiudicare dalle fondamenta la legittimitä di utilizzazione di

questi prodotti sia per lo storico della biografia antica che per
quello della critica letteraria6.

4
Cfr. A.J. PODLECKI, in Phoenix 23 (1969), 114-137, in particolare 114, 123

s„ 131, 137.
5 Cfr. A. Momigliano, The Development of Greek Biography (Cambridge,
Mass. 1971), in particolare 70 trad. ital. [Torino 1971], 73 e 74).
6

In queste pagine della sua opera Momigliano sembra particolarmente
influenzato da Leo e dalla ricerca di cogliere le differenze formali fra i vari
generi di opere biografiche; infatti, anche la definizione delle opere dei

Peripatetici come "commentaries" risale aFr. Leo: cfr. Ausgewählte kl. Schriften

II (Roma 1960), 365 ss. (in proposito cfr. Poeti, eruditi e biografi, 188).

Altrove, nel trattare di problemi non cosi fortemente impegnati nella
definizione di differenze formali, Momigliano mostra invece di aver ben chiara
la inscindibile connessione fra i due tipi di ricerca la cui compresenza
caratterizzava il lavoro dei Peripatetici; nel recensire la History of Classical



216 G. ARRIGHETTI

Ovviamente, quando, come nei casi visti, esiste una differenza
di prospettive, appare del tutto comprensibile che ci sia disaccor-
do nel determinare il carattere di queste opere dei Peripatetici:
una ricerca di critica letteraria vi trova troppa biografia, una di
biografia trova troppa critica letteraria, e si spiega anche la
tendenza ad una forzata accentuazione deH'importanza dell'una
o dell'altra componente alia ricerca di un genere definito nel

quale far rientrare quella produzione. Ma nessuna delle due
strade puö condurre ad un risultato perche seguire una qualun-
que delle due significa accettare il presupposto — moderno, ma
non dei Peripatetici — che la riflessione sulla letteratura sia una
cosa fondamentalmente diversa dalla ricerca biografica sugli
autori e viceversa, e che, quando ambedue questi generi di
interesse compaiono a costituire il modo di porsi degli antichi
davanti alia letteratura, sia possibile distinguere nettamente l'uno
dall'altro e misurarne separatamente il valore e l'attendibilitä. II
permanere di questa ambiguitä comporta, oltre al resto, come

conseguenza pratica, la preclusione a capire pienamente certi
modi della riflessione degli antichi sulla letteratura, modi che,

proprio nella compresenza e nella sinergia dei due elementi,
critico-letterario e biografico, avevano, come vedremo, il loro
principio ispiratore e la loro ragion d'essere.

Come si b anticipato, nelle ricerche piü particolarmente
destinate a ricostruire la storia della critica letteraria e possibile
anche trovare traccia di un atteggiamento quasi di insofferenza
davanti al compito di valutare il significato della presenza della

componente biografica in tanta parte della riflessione degli

Scholarship di R. PFEIFFER (in RSI 80 [1968], 380) osservava: "avendo
studiato di recente i dati sulla biografia greca sono incline a dubitare che si

possa separare in Grecia la ricerca biografica da quella ermeneutica". In questa
parte del libro di Momigliano si coglie un'altra imprecisione, l'asserzione che

il rapt At|poo9§vou<; didimeo contenga "a great many biographical details
about Demosthenes" (70 trad. ital. 74), cosa che non corrisponde a realtä.



LETTERATURA E BIOGRAFIA 217

antichi sulla letteratura; una presenza che appare anomala e,

pertanto, accade che sia considerata come l'intrusione di un
qualcosa di estraneo per la mancanza di pertinenza nel contesto
del pensiero critico-letterario degli antichi, qualcosa di con-
trastante con i caratteri di serietä e di impegno dai quali quel
pensiero critico appare per altri versi sostenuto; cosi, si puo
cogliere la tendenza a sottovalutarne l'importanzacol considerar-
la di origine e carattere popolareschi o simili.

E' accaduto, per esempio, che, quando questo elemento
biografico si & riscontrato presente nelle commedie di Aristofa-
ne e, utilizzato nella valutazione dell'arte tragica di Euripide, si
fe constatato che assume la funzione ad un tempo di motivo e di
strumento per censurare indifferentemente la persona e la
produzione del tragico, lo si e considerato come una scoria che
avrebbe inquinato il genuino pensiero critico letterario almeno
fino alia fine del quinto secolo7. Tale modo di valutazione
sembra quasi fondato su un principio evoluzionistico per cui da

una situazione primitiva, rozza e contaminata dalla presenza di
elementi eterogenei, la critica letteraria antica avrebbe progredito
in seguito fino ad una fase di maggiore perfezione. Sul quando
e come questa fase avesse inizio si rimane con la curiositä: c'&
da pensare che questo inizio della vera critica letteraria non avrä

potuto coincidere con la produzione platonica perche, come
vedremo, il pensiero del filosofo sulla letteratura non si

discosta, nella sostanza, da quello di Aristofane se non per un
maggior grado di teorizzazione e di approfondimento; e nemme-
no con Aristotele, perche e nella Poetica 4, 1448 b 24-27, che
si puo incontrare l'affermazione del medesimo presupposto che

7 Cfr. R. HARRIOT, Poetry and Criticism before Plato (London 1969), in

particolare 137 e 161; cfr. anche D.A. Russell, Criticism in Antiquity
(London 1981), 162, il quale propende per attribuire il carattere di "folk-tales"
ai racconti di certi eventi accaduti ad autori letterari.



218 G. ARRIGHETTI

faceva coincidere la persona del poeta — con le sue qualitä e

difetti — e i caratteri delle sue opere: Srecm&aBri 8t Kaxöc x&
otKeia f)0ri f) ko1t|cti<;- ot p£v yäp aepvöxepoi zäq xaXäg
feptpobvxo Jipd^Eiq Kat zäc, xcbv xoiobxcov, oi 8ä eijxeXiaxe-

pot xöq xcbv pab/Uov, Kpcaxov yöyotx; Kotobvxeq, tSanep
£xepoi fipvouq Kai feyKtöpta8, e si potrebbe continuare,
arrivando fino a Seneca (talis oratio... qualis vita, Epist. 114, 1),

e anche oltre, alia vana ricerca della genuina critica letteraria
antica.

II

Questa opinione, secondo la quale la presenza di elementi
biografici nella riflessione sui testi letterari rappresenterebbe
come l'intrusione di una componente di gusto popolaresco, la si

e applicata anche ad un caso importante e significativo —

stante l'autore di cui si tratta, cioe Aristotele — mettendo a
confronto il dialogo Kept KOvqxcbv e la Poetica. Si tratta,
ovviamente, di un confronto di indubbio interesse perche le due

opere hanno contenuto simile, ma appartengono l'una alia
produzione essoterica, l'altra ai trattati di scuola. Constatata nel

dialogo la presenza di elementi aneddotici relativi alia vita degli
autori (frr. 17-20 Gigon), che invece mancano completamente
nella Poetica, si & pensato di risolvere il problema supponendo
che quanto le fonti antiche conservano sotto forma di parafrasi
o di brevi citazioni dal dialogo non corrisponda nella sua totalitä

g
Questa affermazione parrebbe contraddire il fatto che ad Omero Aristotele

attribuiva il Margite e con ciö l'origine del genere comico; ma il modo in cui
il dato viene esposto in 4, 1448 b 28-1449 a 6 fa capire che Omero rappresen-
tava un'eccezione in questa qualitä di archegeta della tragedia e della
commedia.



LETTERATURA E BIOGRAFIA 219

a quanto l'autore credeva, ma rispecchi le convinzioni di
qualche interlocutore9.

Perö, sulla base del fatto che il dialogo rientrava nella
categoria delle opere essoteriche, e stata esplicitamente espressa
anche la convinzione che il rcept 7tovr|Tcbv, a differenza della
Poetica, dovesse certi suoi caratteri al fatto che era stato

composto con l'intento di venire incontro ai gusti del grande
pubblico10.

9 Cfr. G. Huxley, in GRBS 15 (1974), 203-213, in particolare 203.
10

Cfr. A. RoSTAGNl, Scritti minori, 1: Aesthetica (Torino 1955), 259 e 261:

"il dialogo rapt jiovnTfijv [era] diretto ad uso del volgo", e ancora: "le due

opere [seil, il dialogo e la Poetica] erano per la maggior parte determinate da

due diversi aspetti in cui i medesimi problemi si presentavano secondochd

erano rivolti agli scienziati ovvero al volgo dei lettori". Poi, indipendentemen-
te, pare, da Rostagni, la medesima idea b stata nuovamente avanzata di
recente, anche questa volta nel contesto di un confronto con la seven tä della

Poetica, da parte di S. Halliwell, The Cambridge History of Literary
Criticism, vol. I: Classical Criticism, ed. by G. A. KENNEDY (Cambridge
1989), 150 s.: nella Poetica "the history of poetry is conceived in a much

more theoretical spirit", invece il dialogo, per il fatto che "was intended for a

wider audience", mostrava un particolare interesse per la biografia dei poeti,
"an established and relatively popular topic". Si ha il sospetto che i motivi
ultimi dell'opinione relativa alia profonda differenza fra i dialoghi in generale
e le opere di scuola siano da ricercarsi in un sostanziale fraintendimento del

passo di Cicerone, Fiti. V 12 (richiamato da R. JANKO, in CronErc 21 [1991],
58 con le opportune riflessioni): a ben guardare, perö, si vede che Cicerone
attribuisce alia diversa destinazione dei due generi di opere le differenze di

posizione su problemi filosofici, non allude ad una diversa entitä dell'impegno
della ricerca. II lavoro di Janko a cui si b fatto riferimento sopra b assai

importante; qui ci interessano particolarmente le pp. 50-59 dedicate al dialogo
aristotelico; di R. JANKO cfr. anche Aristotle's Poetics I (Indianapolis/Cambridge

1987), 175-181. In generale sui caratteri dei dialoghi di Aristotele nel

loro rapporto con le opere di scuola e sul rapt notritdbv in particolare, cfr. R.

LAURENTl (ed.), Aristotele. Iframmenti dei dialoghi (Napoli 1987), I 55-88 e

211-300.



220 G. ARRIGHETTI

Per risolvere problemi come questo e ovvio che le difficoltä
sono notevoli perche investono il complesso rapporto fra le due

categorie in cui era articolata la produzione aristotelica e appare
insoddisfacente cercare di superarle sulla base dell'ipotesi che il
dialogo, destinato al grande pubblico, avrebbe consentito al suo
autore di non rispettare certi principi di serietä nella ricerca che

erano invece osservati nella produzione di scuola. Come
alternativa, abbiamo visto, c'ö la altrettanto facile ma indimo-
strabile ipotesi che i frammenti del dialogo contenenti aneddoti

non rispecchino il pensiero di Aristotele ma degli interlocutori.
Di conseguenza, davanti al fatto che nel dialogo Aristotele si

serviva dello strumento dell'aneddoticabiografica, crediamo non
si possano eludere le seguenti domande: perchd la presenza di
questi aneddoti? Quale statuto e quale funzione avrä attribuito
Aristotele ad essi nel contesto dell'opera?

Anche quello della presenza e della funzione dell'aneddoto
nella ricerca biografica degli antichi b notoriamente un grosso
problema e, quando riguarda Aristotele assume, come al solito,
dimensioni particolarmente ingombranti: e una componente che

puö apparire difficilmente conciliabile con gli altri strumenti
usuali di ricerca del filosofo, quasi un tratto della sua fisionomia
di studioso la cui presenza b difficile da spiegare". Ma consi-
derando con piü attenzione il 7t£pi 7iotriTd)v si puö tentame una
soluzione; infatti, il contrasto fra la presenza e l'assenza della
componente aneddotica esiste anche all'interno del dialogo
stesso. II fr. 16 Gigon12 che testimonia di una critica mossa dal
filosofo ad un passo del Meleagro di Euripide (fr. 530 N2)

perchd vi si diceva che gli Etoli erano usi andare in battaglia

11
Riguardo alia ricerca piü particolarmente biografica in Aristotele cfr. A.

MOMIGLIANO, The Development ofGreek Biography, 68 s. trad. ital. 72 s.);
Poeti, eruditi e biografi, 82 ss.
12

Da Macr. Sat. V 18, 16-21.



LETTERATURA E BIOGRAFIA 221

con il piede destro nudo, mentre Aristotele sosteneva che era il
sinistra che portavano privo di calzatura, richiama ovviamente
la serie di problemi esegetici relativi ad Omero contenuti nella
Poetica 1460 b 6 ss.13, costituisce un indubbio elemento di
connessione fra le due opere e anticipa quella che sarä tanta

parte della attivitä esegetica dei fllologi alessandrini14. Ancora.
I frr. 14 e 15 Gigon15 testimoniano che nel dialogo vi era
affrontato, con tutta serietä, il problema deH'origine del dialogo
platonico16. Quindi Aristotele sentiva come non contrastante la

compresenza, all'interno di una medesima opera, di questi
problemi esegetici — affrontati nel modo che a noi appare
opportuno — e di materiale di tutt'altro genere, come gli
aneddoti sulla nascita di Omero (fr. 20, 1-5 Gigon) o quelli sulla
perdita di una parte della produzione poetica di Empedocle (fr.
17 Gigon)17.

Per converso, va detto che gli aneddoti, seppure in misura
minore, sono presenti anche nei grandi trattati. Pertanto per un
tentativo di capire i motivi per cui Aristotele potesse considerare

13
E' il famoso cap. 25, sul quale vale la pena consultare ancora il commento

di A. Gudeman (Hrsg.), Aristoteles rcept 7UWTn.Kf|<; (Berlin und Leipzig
1934), ad loc.\ per una messa a punto piü recente cfr. D. W. LUCAS (ed.),
Aristotle: Poetics (Oxford 1978), ad loc. p. 232 ss.
14 Cfr. R. Janko, in CronErc 21 (1991), 53-55, dove vengono prese in
considerazione altre testimonianze di analoga attivitä critica di Aristotele.

Provenienti rispettivamente da Diogene Laerzio III 48 e da Ateneo XI 505

b-c.
16

Sul problema cfr. M.W. Haslam, in BICS 19 (1972), 17-38, a proposito di
P. Oxy. 3219 (cfr. The Oxyrhynchus Papyri 45 [1977], pp. 29-39).
17

Sulle ricerche omeriche ed empedoclee nel dialogo aristotelico, cfr. R.

BLUM, Kallimachos, 41-47. II P. Oxy. 3219 ä stato ripubblicato in Corpus dei

papiri filosofici greci e latini I 1* (Firenze 1989), p. 306 s. da F. Montanari
e A. Carlini; sulla propensione del dialogo aristotelico a trattare deH'origine
dei differenti generi letterari cfr. R. Janko, in CronErc 21 (1991), 51 s.



222 G. ARRIGHETTI

legittima questa presenza nel Tcept 7tovr|xä)v, noi potremo
esaminare quei casi in cui, nelle altre sue opere, anche in quelle
di scuola, compaiono degli aneddoti per vederne la funzione nei

van contesti. Cominciamo con un'opera di discussa — anche

se per me ingiustamente — autenticitä, YAthenaion politeia che,

se anche non e autentica, e riconosciuta rispecchiare i modi della
ricerca della scuola aristotelica. Nel capitolo XVI6 viene narrato
il famoso aneddoto dell'incontro del tiranno Pisistrato con il
contadino che lavora sull'Imetto; questi, per l'impegno che

dimostra nel lavoro e per la franchezza con cui, alia domanda
che il tiranno gli rivolge, risponde lamentando di dover pagare
il tributo nonostante la scarsezza dei frutti che ricava dalla poco
fertile terra, viene esentato da quell'obbligo. Ovviamente, la

presenza di questo aneddoto a noi appare non aggiungere nulla,
in fatto di documentazione storica, alle affermazioni, fatte da

Aristotele all'inizio del capitolo, sulla pexpiöxqq, la <|)iA,av0pco-

7tla, la 7tpa6xri<;, la cuyyvcopocrbvri xoiq <3cpapxdcvo"oai di
Pisistrato (XVI 2, p. 13, 25-27 Chambers)18, e nemmeno
possiamo dire se racconti come questo abbiano rappresentato per
Aristotele il motivo principale su cui fondare il suo giudizio
riguardo alia mitezza della tirannide pisistratica. Comunque e da

escludersi, direi, che l'autore abbia voluto in tal modo aggiungere

un elemento di piacevolezza alia sua opera: altre occasioni
analoghe si saranno certamente presentate nel corso deWAthe-
naion politeia e Aristotele non ne aveva approfittato. Si ha

piuttosto la sensazione che 1'aneddoto, piü che da un punto di
vista storico-costituzionale, cioe di documentazione del tipo di
governo instaurato da Pisistrato, servisse all'autore per illustrare
la figura del personaggio e a tale scopo lo strumento, appunto,

18 Ciö nonostante, non definirei questo aneddoto, con A. Momigliano, The

Development, 68 ed. ital. 72) uno di quelli "told for their own sakes": cfr.
oltre; in proposito cfr. anche il mio Poeti, eruditi e biografi, 176 e n. 44.



LETTERATURA E BIOGRAFIA 223

dell'aneddoto gli apparisse perfettamente funzionale, soprattutto
quando, come doveva accadere per Pisistrato, altro genere di
materiale sarä stato difficilmente disponibile19.

Una situazione analoga ci sembra offra il caso relativo ad

Ippodamo di Mileto, di cui si narra nella Politica. Nel secondo

libro, 8, 1267 b 22-28, come premessa all'esposizione delle idee

di Ippodamo sull'ordinamento urbanistico e costituzionale, si

park dell'eccentricitä del suo abbigliamento e della sua pretesa,
altrettanto singolare, di essere ^öyioq... Tcept xf|V ö^rjv <t><)<Tiv.

Neanche in questo caso i fatti narrati presentano alcun significa-
to al fine di poter capire meglio le idee di Ippodamo come
legislatore che Aristotele espone subito di seguito, ma, anche in

questo caso, l'interesse si concentra sulla persona per mettere in
luce la corrispondenza fra certa stravaganza dei tratti di essa e

le concezioni costituzionali che, il filosofo precisa, Ippodamo
aveva formulato e proposto pur senza avere alcuna esperienza

politica.
Nella Politica compare ancora un aneddoto, forse il piü

significativo perche riguardo alia sua attendibilitä Aristotele
esprime chiaramente la sua opinione e ne lascia capire la
funzione. Nel libro quinto, 10, 1311 b 40-1312 a 4, nel contesto
della trattazione dei motivi (anche i piü banali e insignificanti)
per cui la costituzione di uno stato puö mutare, considera il caso
in cui chi ha il potere perda il rispetto dei suoi sudditi, i quali,
per ciö, possono essere indotti ad una rivoluzione: (honep
lap5av(xnaTAov tScbv xiq ^alvovxa pexöt xcbv yuvatKCbv (el
&>.r|0f| xomxa ol puGoX-oyotivxeq A^youaiv- el 8fc pf| tn'

19
Sull'importanza dell'Athenaion politeia come fonte riguardo alia tirannide

di Pisistrato, cfr. P.J. Rhodes, A Commentary on the Aristotelian Athenaion
Politeia (Oxford 1981), 189-199; sui vari significati che l'aneddoto puö avere

cfr. anche Aristoteles. Staat der Athener, übersetzt u. erläutert von M.
Chambers (Berlin 1990), p. 209.



224 G. ARRIGHETTI

feKelvot), &XV tn' üXXov ye &v -yfevotxo xobxo öoA.r|0feq)20. La
prima cosa, del tutto evidente, b che Aristotele non dä alcuna

garanzia riguardo alia veridicitä del racconto; anzi, in proposito
sembra propendere per un certo scetticismo. In secondo luogo
b altrettanto chiaro che il motivo per cui lo riferisce b la

verosimiglianza; b per questo che il fatto assume valore — cioe
intrinsecamente — dal momento che non ha alcuna importanza
a chi sia veramente accaduto. Ora crediamo che chiunque abbia

a mente il famoso capitolo nove della Poetica (1451 a 36-b 6)
dove si propone la differenza fra poesia e storiografia e si dä

ragione della superioritä della prima sulla seconda come
strumento di conoscenza, non avrä difficoltä a cogliere la

somiglianza di pensiero con questo luogo della Politico: fra i

due passi intercorre chiaramente quel genere di rapporto che
sussiste fra l'enunciazione di un principio e una sua applicazio-
ne. Nella Poetica, infatti, si dice che oi) xö xö yevöpeva
Xtyeiv, xobxo 7ioir|xo"C) £pyov feaxtv, (tkV ota öv yfevotxo Kat
xö 5uvaxö Kaxö xö elKÖq (1451 a 36-38), e proprio in questo
consiste la superioritä della poesia sulla storia, per il fatto che

essa narra ola öv y£votxo (1451 b 5). Se torniamo all'aneddoto
su Sardanapalo, appare che b il principio teorico esposto nella
Poetica che ne giustifica la presenza e ne rende legittimo l'uso
perche quel fatto, anche se non b avvenuto, rientra nella
categoria di ota öv yfevoixo Kai xö, Suvaxö Kaxö xö eiKÖq.
Nella Politico si ha, insomma, un esempio concreto di quale
poteva essere per Aristotele la ricostruzione storica21, e si

20 Sulla possibilitä che Aristotele abbia Ctesia come fönte precipua per
l'aneddoto, cfr. The Politics ofAristotle, by W.L. Newman, TV (Oxford 1902;
rist. 1973), 435 ad loc.
21

Di questi problemi relativi alia concezione che Aristotele aveva della storia,
ho avuto occasione di trattare in SCO 37 (1987), 97-107 e 41 (1991), 13-34,
in particolare 32-34; (quest'ultimo lavoro b apparso anche in traduzione



LETTERATURA E BIOGRAFIA 225

trattava di un tipo di procedimento particolarmente applicabile
a singoli personaggi e alle loro caratteristiche (vedi i casi di
Pisistrato e di Ippodamo)22 e a momenti storici riguardo ai

quali la documentazione era piü scarsa, e ciö spiega la particola-
re applicazione di esso ad Omero e ad Empedocle nel dialogo
7iept 7toir|Tcbv.

Di conseguenza, il problema della presenza degli aneddoti nel

7tept 7ioir|TCüV e della corrispondente assenza nella Poetica,
crediamo possa esser risolto non tanto adducendo la diversitä di
destinazione delle opere, ma per la differenza dei loro caratteri
e contenuti: prima di tutto nel dialogo compariva una compo-
nente storica (anche se non possiamo dire di quali dimensioni)
— nel senso che c'era interesse anche per le figure dei singoli
autori e le vicende a loro connesse23 — mentre la Poetica e

un'opera essenzialmente di carattere teorico e normativo; in
secondo luogo ö facile constatare che la componente aneddotica

riguarda soprattutto momenti e figure della storia, anche di

quella letteraria, per i quali le altre fonti di informazione
dovevano essere scarse o inesistenti, e per ciö i dati che la
tradizione aveva conservato anche come soltanto verisimili
potevano fruttuosamente essere utilizzati.

Aristotele sanciva dunque, nella sua produzione, la legittimitä
dell'utilizzazione dell'aneddoto come risorsa per quanto
riguarda il compito di capire e ricostruire sia figure della storia

politica e istituzionale, sia della storia letteraria. Nell'Athenaion
politeia, perö, noi abbiamo anche la testimonianza dell'applica-

inglese a cura di G.W. Most in S. JÄKEL [ed.], Power and Spirit, Annales
Universitatis Turkuensis 199 [1993], 43-61).
22 Cfr. A. MOM1GLIANO, The Development, 71 trad. ital. 75): "anecdotes

served to characterize modes of life, of thought, of style".
23 Cfr. A. Rostagni, Scritti minori, I 259; R. JANKO, in CronErc 21 (1991),
51.



226 G. ARRIGHETTI

zione di un altro principio di ricerca e di ricostruzione storica
che avrä, anch'esso, grande importanza nella produzione dei suoi
Scolari relativamente al campo storico-letterario ed ermeneutico,
e cioe quello fondato sul presupposto della corrispondenza fra

l'opera letteraria e la vita di un personaggio in modo che l'una
e l'altra servano ad illuminarsi a vicenda; nel caso specifico si

tratta di Solone e di quella parte della sua vita dedicata all'attivi-
tä politica e legislativa che & argomento dei capitoli V-VI e XI-
XII24.

Questa sezione de\VAthenaion politeia ha sempre suscitato
interesse per diversi motivi: rivela nei confronti della figura del

legislatore un'attenzione particolare che non ha paralleli; ne b

prova il fatto che un intero capitolo, il dodicesimo, che contiene
un'altissima concentrazione di citazioni poetiche da Solone, non
ha alcun ruolo nel tessuto espositivo dell'opera perche non
fornisce alcun dato in piü riguardo ai mutamenti costituzionali
di Atene, giä narrati nei capp. VII-X; c'£, inoltre, il fatto che le

poesie di Solone rappresentano Tunica fonte utilizzata per
illustrare la sua opera di legislatore; infine, tutta la parte a lui
dedicata rivela una decisa simpatia non solo per le idealitä che

lo avevano mosso, ma, si direbbe, anche per i tratti della sua

persona. Questa simpatia traspare in maniera evidente in due
casi.

II primo che consideriamo e quello costituito dalla narrazione
dei motivi e del modo in cui, compiuta la sua opera di legislatore,

Solone aveva sdegnosamente abbandonato Atene per dieci
anni per non sottostare alle sollecitazioni e alle lamentele di chi,
ritenendosi danneggiato dalle sue leggi — che, pure, avevano
rappresentato la salvezza per la cittä — gli chiedeva di cambiar-

24 Per quanta ci accingiamo ad osservare sul modo in cui fe valutata la figura
di Solone neti'Athenaion politeia, cfr., piü ampiamente, Poeti, eruditi e

biografl, 170-176 e la bibliografia ivi citata.



LEITERATURA E BIOGRAFIA- 227

le o di interpretarle in modo conforme ad interessi particolari
(XI 1). Non solo: Solone era partito per l'Egitto tcax' feprcoptav

ma anche kccxöc öecoplav, a incarnare la figura ideale del saggio

uomo politico che, come e detto in Retorica I 4, 1360 a 30-37
— e lo aveva anticipate Piatone in Tim. 23 c 7 — deve aver

esperienza dei migliori ordinamenti degli altri popoli25.

L'altro caso, piü significativo, e costituito dal contenuto del

cap. VI 2-4, in cui si riferiscono le maldicenze, proven ienti dalla
classe degli ottimati, relativamente ai profitti che alcuni amici di
Solone avrebbero tratto, con la sua complicitä, dalla nuova
legislazione sulla proprietä terriera. Di fronte a queste accuse
Aristotele prende decisamente posizione a favore di cid che la

parte popolare aveva sostenuto, e cioe che non era verosimile
(ob y&p elKÖq)26 che un uomo cosi misurato e giusto si fosse

macchiato di questa colpa, lui che non volle aspirare alla
tirannide pur potendolo, a causa della sua onestä dovette subire
l'odio delle due fazioni in lotta, prefer! il bene della patria a

quello suo personale. Ovviamente, a questo punto Aristotele si

sente in dovere di indicare le fonti o gli indizi sui quali si basa

per poter affermare tutto questo, e Ii fornisce (VI 4; cfr. XI 2):
öxt 8£ xocöxr|v Ec%e xf|v fe^otxrtav, x& xe Ttpdcypaxa voctoDv-
xa papTopei, mt £v xotq 7toif|paatv ahxöq noXXaxoi)
pfepvr|xai Kat ol ÖßAot auvopo^oyobai nävxeq. xabxqv pfcv

obv %pf) vopl^eiv rj/exiSfi xt|v alxlav elvat. A ben considera-

re, perö, si tratta di prove che non hanno alcun peso, perche il
fatto che la situazione in Atene fosse cosi gravemente compro-
messa non poteva costituire un motivo sufficiente per escludere
che Solone avesse cercato il suo vantaggio personale; il presunto
consenso di tutti gli altri nei confronti del suo operate e in

25 Sul volontario esilio di Solone, cfr. SCO 37 (1987), 101-103.
26 Sul tipo di ragionamento, che si conclude appunto con questa formula, cfr.

ibid., 98-101.



228 G. ARRIGHETTI

contrasto con l'asserzione, fatta poco sopra, che le opinioni su
Solone non erano concordi; restano, come unica prova, i poemi
di Solone stesso. In altre parole, Aristotele accetta la documenta-
zione offerta dalla persona il cui operato deve essere valutato e,

senza alcun dubbio sull'attendibilitä della documentazione,
procede, sulla base di quella, a formulare il suo giudizio. E
immancabilmente, nei frammenti di poesie citati nel cap. XII, si

ritrovano espressi gli argomenti che Aristotele aveva portato a
difesa di Solone in VI 2-4: fr. 29b, 4-5 Gentili-Prato p. 9, 11-
12 Chambers) tutti presero in odio Solone; fr. 29b, 7-8 p. 9,

13-15) egli rifiutö di farsi tiranno; fr. 30, 8-15 p. 10, 1-8)
rappresentö la salvezza dei cittadini ateniesi; fr. 30, 15-25 p.
10, 8-18) in tal modo salvö la patria; 26-27 p. 10, 19-20)
dovette combattere contro le due parti avverse.

Si direbbe che siamo davanti ad un'evidente caso di petitio
principiv, ma ciö, qui, importa relativamente. Abbiamo visto

poco sopra che Aristotele aveva proposto un modello di come
utilizzare la componente aneddotica; ora, in questo modo di
trattare la figura e l'opera di un personaggio — e c'ö da

pensare che questo di Solone non sarä stato l'unico caso nella
produzione aristotelica — offriva alia sua scuola un altro prece-
dente, questa volta relativo al modo di utilizzare testimonianze
letterarie, non solo come strumento per conoscere l'opera di un
personaggio, ma per dare anche una valutazione della personali-
tä.

A questo punto pensiamo di aver raggiunto i seguenti risultati:
l'utilizzazione nella ricerca storiografica, e quindi anche nella

storiografia letteraria, di quella componente tutta particolare
della ricostruzione biografica che e l'aneddoto costituisce un
metodo giä considerato legittimo e applicato presso Aristotele;
i suoi Scolari, in ciö, non fecero che seguirlo;

il presupposto che tendeva a scorgere dei nessi diretti fra i

tratti della persona di un autore letterario, le vicende della sua
vita e la sua produzione, diffuso nella riflessione dei Greci sulla



LETTERATURA E BIOGRAFIA 229

letteratura, appare un procedimento giä chiaramente operante
nella produzione aristotelica; pertanto non b corretto considerare
a priori l'interesse biografico, anche rappresentato dall'uso di
aneddoti, come un'indebita presenza nell'attivitä critico-letteraria
degli antichi.

Ill

Ora rimangono da affrontare alcuni temi piü specifici dei quali
si & avuto modo, almeno in parte e indirettamente, di anticipare
la trattazione in quanto fin qui si & detto ma che, a questo punto,
devono essere considerati di per se. Questi temi sono i seguenti:

1) poich6 fe ad Aristotele e in genere all'ambiente erudito
facente capo al Peripato27 che si attribuisce la responsabilitä di
aver dato rinomanza al metodo di connettere gli eventi della vita
e le opere di un personaggio, e opportuno — muovendo,
appunto, dalle ricerche effettuate nel Peripato — cercar di
determinare quale fu la reale entitä dell'apporto dato dai

Peripatetici all'applicazione e alio sviluppo di esso;
2) in secondo luogo e necessario misurare se e quanta fortuna

ebbe questo metodo anche posteriormente e al di fuori della
specifica attivitä di ricerca della scuola di Aristotele;

3) infine, se questo metodo non fu — come crediamo che sia

possibile dimostrare — invenzione dei Peripatetici, ma, sia pure
sotto l'aspetto generico di atteggiamento mentale e con modi di
applicazione che potevano differire, la sua presenza e riscon-

27 E ormai accertato che fu tale 1'impronta data dai seguaci di Aristotele a

questo metodo di ricerca che talune personalitä furono designate come
Peripatetici — anche se nulla ebbero mai a che fare con la scuola di
Aristotele — per il solo fatto di aver adottato quel metodo nelle loro
ricerche; t il caso, molto probabilmente, di Ermippo: cfr. A. Momigliano,
The Development, 81 s. trad. ital. 84 s.) e, ancor piü nettamente, R.

Pfeiffer, History of Classical Scholarship, 129 (trad. ital. Napoli 1973, 245).



230 G. ARRIGHETTI

trabile ben prima e anche a lungo dopo la seconda metä del

quarto secolo a.C., occorre ricercare i presupposti e i principi
generali che furono alia base di questa sua diffusione per gran
parte della storia della cultura letteraria greca.

1) II metodo di ricerca che abbiamo visto fu, dunque, ampia-
mente applicato da alcuni Scolari del Peripato, Cameleonte
soprattutto28, tanto da costituire il maggior motivo del discredi-
to di cui, nella critica moderna, questo personaggio ha goduto
e gode. Altrettanto, perö, non si puö dire dell'opinione degli
antichi a suo riguardo, e l'interesse per la sua produzione era
ben motivato. Cameleonte, infatti, possedeva ampie conoscenze
della produzione letteraria e su queste fondava le sue capacitä di
connessione di fatti, personaggi e fenomeni letterari; il tutto non
disgiunto da una fervida fantasia. Cost si spiega che i riferimenti
alle sue opere, alle sue idee brillanti e talora paradossali, relative
sia a vicende della vita dei poeti che alle loro opere, compaiano
in molta produzione erudita antica e abbiano dato da discutere
anche alia critica moderna. Qui ci interessano particolarmente
alcune notizie, come quella tramandata nel fr. 40a Wehrli2

40a Giordano2), dato il suo valore programmatico: a proposi-
to del problema se fosse stato Eschilo o Euripide a introdurre
per primo dei personaggi ubriachi sulla scena, la prioritä veniva
riconosciuta a Eschilo data la sua propensione al bere, e si

osserva: & 8' txüxöq ö xpaytpSoTtotöq fenolei, xabxa xoiq
fjpcoai 7tepi60r|Ke. Di carattere analogo e anche la notizia di un

rapporto amoroso fra Saffo e Anacreonte (fr. 26 Wehrli2 fr.25
Giordano2), disinvoltamente incurante dell'anacronismo, fondata

28
Su questa figura di erudito cfr. Poeti, eruditi e biografi, 161-190 passim e,

piü di recente, la riedizione dei frammenti papiracei con bibliografia e

discussione critica di F. Montanari, in Corpus dei papiri fdosofici I 1*, pp.
403-418.



LETTERATURA E BIOGRAFIA 231

su un'interpretazione del tutto arbitraria di brani poetici di
carattere erotico, uno dei quali, fra l'altro, dichiarato falso da

Ateneo XIII 599 c-d, che b la nostra fonte in proposito. E si

potrebbe continuare ricercando esempi analoghi del medesimo
metodo di ricostruzione storico-letteraria anche presso altri
eruditi definiti peripatetici, come Ermippo e Istro.

A differenza di quanto accade per il loro maestro Aristotele,
di questi autori noi abbiamo soltanto dei dati frammentari, giunti
per lo piü sotto forma di parafrasi, e quindi non & facile dire se

quelle che a noi appaiono come clamorose forzature nell'inter-
pretazione dei testi o gratuite fantasie nelle indagini biografico-
letterarie, servissero unicamente a soddisfare esigenze di
ricostruzione erudita, come si e visto accadere nell'utilizzazione
della componente aneddotica nelle opere di Aristotele, o
rispondessero anche alia ricerca del sensazionale e di ciö che e

fuori del comune in un genere di produzione destinato anche a

fini di intrattenimento29.

L'idea che possiamo farci dell'unica opera di questo tipo che

conosciamo un po' meglio dal momento in cui il P. Oxy. 1176

ce ne ha restituito ampi brani, cioe la vita di Euripide scritta da
Satiro di Callatis — pur con la cautela suggerita dalla circostan-
za che l'autore non apparteneva, come Cameleonte e Ermippo,
alia prima generazione degli Scolari di Aristotele, ma b da
collocare alia fine del III secolo30 — induce a pensare che il
condizionamento esercitato da una destinazione non specialistica,
che noi definiremmo di pubblico colto, doveva essere sensibile.

L'opera, com'6 noto, ha forma di dialogo, e questo b giä di per

29 Cfr. A. MOMIGLIANO, The Development, 84 trad. ital. 87).
30 Cfr.Satiro. Vita di Euripide, a cura di G. Arrighetti, Studi class, e or. 13

(1964) (Pisa 1965), 3 s.; per le fonti e i caratteri dell'opera in generale, cfr.
1'introduzione ("Satiro e la biografia letteraria") e il commento al testo; cfr.
anche Poeti, eruditi e biografi, 164-167.



232 G. ARRIGHETTI

se un elemento significativo; un dialogo condotto in maniera

leggera e gradevole nel quale la figura e la produzione di
Euripide sono considerate da un punto di vista sistematicamente

positivo. Le caratteristiche che qui interessano piü particolar-
mente sono le seguenti:

e notevole la presenza di un'affermazione di principio che
sembra fatta per legittimare il metodo che Satiro segue nella sua
ricerca biografico-letteraria: in col. 39 IX 25-28 si cita il fr. 694
K.-A. di Aristofane ota pEv rcotei AEyeiv xoiöq feaxiv, che

riecheggia significativamente il fr. 40a di Cameleonte che si b

visto poco sopra;
c'E un'abbondante presenza di aneddoti, molti giä noti da altre

fonti, come quello per cui Euripide, amante della solitudine,
usava passare molto tempo meditando e leggendo in una
spelonca vicino al mare (col. 39 IX), l'aver accettato un menage
domestico a tre con lo schiavo Cefisofonte (col. 39 XI-XII),
quello relativo alia salvezza che i prigionieri Ateniesi in Sicilia
si erano procurata grazie al fatto di conoscere brani di tragedie
euripidee che potevano insegnare ai figli dei loro carcerieri (col.
39 XIX), quello per cui Archelao aveva fatto mettere a morte
uno schiavo che aveva accusato Euripide di soffrire di flatulenza
(col. 39 XX), infine che il tragediografo andö incontro ad una
morte strana perchd ucciso dai cani di Archelao (col. 39 XXI);
questo episodio offre a Satiro anche l'occasione di trattare di
paremiografia con la spiegazione del proverbio Ecra teal lcuvöq
8ticri che, afferma, si era diffuso in Macedonia in connessione

con la morte di Euripide;
Satiro va alia ricerca sistematica di testimonianze su eventi

della vita e su influssi culturali subiti dal tragico non solo nella
sua produzione, ma, seguendo Cameleonte che aveva affermato
rcapöc 5E xoiq KcopiKotq f| 7tepl xcbv xpayiK&v dmötceixat
ttlaxtq (fr. 41 Wehrli2), anche presso i comici; si asserisce, per
esempio, che Euripide era stato seguace delle dottrine anassago-
ree e socratiche e le aveva riprodotte nelle sue tragedie (coll. 37



LETTERATURA E BIOGRAFIA 233

II-III per quanto riguarda Anassagora, col. 39 II per Socrate),
aveva espresso la sua ammirazione per Socrate in un passo della
tragedia Danae (fr. 325 N2: coll. 38 IV+39 I), sulla base della
testimonianza delle Tesmoforiazuse si afferma che aveva subito
minacce a casa sua da parte delle donne ateniesi (coll. 39 X-
XII), aveva preannunziato la sua partenza da Atene per la corte
di Archelao in un brano della tragedia omonima (fr. 911 N2:

coll. 39 XVII-XVIII);
si notano, infine, diversi esempi di forzature nell'interpretazio-

ne dei testi; possiamo tralasciare i casi in cui Satiro pretende di
vedere precisi echi delle dottrine anassagoree o socratiche in

Euripide, ma dove l'audacia dell'interpretazione si rivela
evidente e nella presunta allusione a Socrate nella Danae, in cui,
asserisce Satiro, Euripide avrebbe definito Socrate l'unico esente
dal difetto della Tt^eove^Ia (col. 38 IV+39 I 28-35). II testo del
papiro, interrotto, non permette di sapere se qui compariva una
citazione del testo tragico, ma b stato supposto che Satiro si
riferisse a quello che, per altre vie, noi conosciamo come fr. 325
N2:31 Kpelaacov yöcp otruq %pr||jtrccov TtfepoK' &vf|p / 7cA.fiv
et xiq- ÖCTiq 5' oÜTÖq feaxtv obK fepco. Ma, ovviamente, non
e in questo che consiste il problema, bensi nel fatto che, siccome

non b pensabile che veramente nella Danae Euripide avesse
inserito un'allusione non equivoca a Socrate, e chiaro che si ha

a che fare con un'interpretazione arbitraria del testo tragico32.

Questo, come si b detto, e un po' un caso limite, ma ogni
riferimento o allusione che Satiro asserisce contenuto nelle

tragedie di Euripide a fatti e personaggi, oppure a echi di

31 Cfr. H. von ARNIM, Supplementum Euripideum, Kleine Texte 112 (Bonn
1913). I brani euripidei che Satiro cita o a cui fa riferimento sono spesso noti
anche per altre vie.
32 La tradizione conosceva addirittura un'allusione del Palamede (fr. 588 N2)

alia morte di Socrate: cfr. Filocoro in FGrHist 328 F 221.



234 G. ARRIGHETTI

concezioni filosofiche o di opinioni politiche, suscita piü di una
volta la sensazione deH'arbitrario e del fantasioso. Si tratta,
dunque, di letteratura che aveva di mira anche fini di intratteni-
mento, il che perö non esclude che le fonti ultime di quest'opera
di Satiro siano state ricche anche di materiale di buona qualitä
derivante da attente ricerche sulla produzione letteraria sia del

tragico che degli autori che a lui in qualunque modo compaiono
avvicinati.

2) La fortuna di cui godette il metodo di connettere di-
sinvoltamente, in questo genere di opere, materiali e osservazio-
ni di differente livello e qualitä, deve essere stata larga, almeno
a giudicare dal fatto che non c'ö, si puö dire, biografia di poeta,
fra quelle che la tradizione bizantina ci ha conservato, che non
riporti, pur nella stringatezza da cui sono caratterizzate, qualche
notizia di fatti straordinari e fantasiosi capitati all'autore33. Non
solo, ma il disinteresse — che altrimenti non si puö chiama-
re — a tenere distinta nelle biografie la realtä dalla fantasia, il
prevalere del gusto per tutto ciö che appariva sensazionale e

fuori del comune non c'e dubbio che, almeno in qualche
prodotto circolante nel tardo Ellenismo, si accentuarono. II
fenomeno era dovuto, in qualche caso, all'opera in se di
epitomazione di fonti piü antiche: per esempio, certe notizie che
nella vita di Euripide scritta da Satiro venivano introdotte con
formule attenuative del genere "si dice", "i piü vecchi racconta-
no" ecc., appaiono date per certe nel yivoc, Eüpuuöot) di

33 Sulla genesi di queste tradizioni, che spesso si possono dimostrare nate

dall'interpretazione dei testi dell'autore medesimo e poi perpetuatesi nella
"leggenda dell'artista", hanno compiuto importanti e persuasive ricerche Mary
R. Lefkowitz e Janet Fairweather: M.R. Lefkowitz ha raccolto le sue nel

volume The Lives of the Greek Poets (London 1981); J. FAIRWEATHER, in
AncSoc 5 (1974), 234-255, e in Papers of the Liverpool Latin Seminar 4

(Liverpool 1984), 315-369.



LETTERATURA E BIOGRAFIA 235

tradizione bizantina34. Altre volte accade di vedere che circola-
vano opere costituite da raccolte di biografie, come quelle conser-
vate in P.Oxy. 1800 del II-III sec. d.C., di svariate personalitä:
poeti (Saffo e Simonide), storici (Tucidide), oratori (Demostene,
Eschine, Iperide), uomini politici (Trasibulo), ma in piü compare
la vita di una figura mitica, Abdero, e quella di un personaggio
di romanzo, Leucocoma35. E' stato dimostrato che, nonostante
la brevitä, le biografie dei poeti o di altri autori letterari di
questa raccolta rivelano la loro lontana origine da opere che
utilizzavano la rispettiva produzione di costoro, quindi di
impronta genericamente peripatetica, ma 6 evidente che anche
la presenza di queste altre due biografie, di Abdero e di
Leucocoma, non era sentita come contrastante nel complesso
della raccolta. A questo punto o noi supponiamo che giä in
ambiente peripatetico tale compresenza — anche con queste

conseguenze cosl clamorose — non fosse sentita come cosa
impropria, o, come forse & piü probabile, il gusto per il fantasti-
co a cui certa produzione sempre piü indulgeva si era accentuato
e produceva questo genere di raccolte biografiche miste di
personaggi della letteratura, della politica, del mito e, addirittura,
del romanzo36.

La cosa interessante e che, nella medesima epoca in cui
circolavano testi del genere di quello ora considerato, cioe fra il
II e il III secolo d.C., erano lette anche opere di tipo perfetta-
mente opposto; e quello che ha provato la biografia di Pindaro

34 II fatto b stato messo opportunamente in rilievo da J. Fairweather, in
Papers 4, 353 s.
35 E' noto soltanto attraverso il riassunto di Fozio (Bibl. cod. 186, 16, vol. Ill
p. 15, 29-37 Henry) di un racconto di Conone, a sua volta noto anch'esso

attraverso il sunto di Fozio.
36

Quest'ultima b la documentata opinione di A. Lamedica, in SIFC, S. Ill,
3 (1985), 55-75, che ha dedicato a questo testo uno studio importante.



236 G. ARRIGHETTI

di P.Oxy. 2438. Purtroppo non si ha idea della data di composi-
zione del testo: si puö solo dire che l'impegno con cui sono
condotte le argomentazioni depone per una nobile origine37. La

pubblicazione nel 1961 di questo nuovo documento, capace di
arricchire e, com'ö abituale, di problematizzare ulteriormente le

nostre vedute sulla biografia antica, fu un evento veramente

importante: si poteva leggere un tipo di racconto biografico
assolutamente serio, privo di qualunque elemento che non fosse

funzionale aH'accertamento dei fatti38. Per quanto riguarda i
nostri problemi, la cosa che rende particolare questo testo & che

esso dimostra come i dati ricavabili dalla produzione poetica di
un autore e il rapporto di questi con i fatti della sua vita
potevano ben essere utilizzati a fini scientifici: di questi dati ci
si serve infatti per ristabilire la veritä, nello specifico quella
relativa alia cronologia del poeta, contro altre opinioni di cui
perö, purtroppo, non si fornisce la paternitä. Ugualmente da

fonti poetiche, sia pindariche che di altri, la biografia ossirin-
chita ricava il nome del padre del poeta, quello del figlio e il
numero e il nome delle figlie. Questa circostanza, unita alia
vivacitä del tono polemico che, pur nella sua brevitä, il testo
rivela, fa pensare, come si b detto, che esso rappresenti la
riduzione di un'opera seria e importante, di ben piü ampia
estensione. Infine, la buona qualitä delle origini di questa
biografia puö essere confermata dal fatto che vi si utilizzano

37 In SCO 16 (1967), 144 s. io proposi, come fonte ultima, il nome di Didimo
e continuo a pensare la cosa come possibile; Ii ho trattato piü ampiamente
anche dei problemi che questo testo pone nei suoi rapporti con i gene di
tradizione bizantina; in proposito cfr. anche Poeti, eruditi e biografi, 180-190.
38 L'editio princeps fu curata da E. Lobel nel vol. XXVI degli Oxyrhynchus

Papyri, la bibliografia posteriore la si puö trovare menzionata presso L.
PORCIANT, in SCO 41 (1991), 95-100; sono da aggiungere le importanti
osservazioni di E.G. Turner, Papiri greci, edizione italiana a cura di M.
Manfredi (Roma 1984), pp. 124-125.



LETTERATURA E BIOGRAFIA 237

anche altri generi di strumenti di ricerca, come la lista degli
arconti ateniesi e, probabilmente, quelle dei vincitori degli agoni.
Riguardo ad altri aspetti maggiormente opinabili della personali-
tä, come gusti, tenderize, opinioni — cosi cari alia produzione
peripatetica — in questa biografia, coerentemente, si trova ben

poco; soltanto negli ultimi righi (43-47) si parla molto breve-
mente delle idee di Pindaro sulla superioritä "per natura" e il
testo si chiude con le parole "tali cose usava dire" che introdu-
cono la citazione dei famosi vv. 86-88 di Olimpica II.

II ritrovamento di questa biografia pindarica ha riproposto
alcuni problemi a suo tempo affrontati da Leo relativi al

rapporto fra i gene alessandrini — a noi noti nella forme e nelle
rielaborazioni con le quali ci sono pervenuti premessi ai testi
classici — e la produzione critico-biografica dei Peripatetici.
Questi problemi sono i seguenti: il P.Oxy. 2438 puö essere
considerato un esempio di quei gene grammaticali alessandrini
che, Leo ipotizzava, erano caratterizzati originariamente da
serietä e rigore? Come si era conservato il materiale aneddotico
di origine peripatetica che si trova attualmente nelle biografie
premesse ai classici? Se queste hanno davvero la loro origine nei

gene alessandrini, per quale motivo quel materiale peripatetico
vi si e introdotto? Un confronto fra la biografia ossirinchita e la
cosiddetta Vita Ambrosiana di Pindaro puö dare una risposta al

primo problema: lo schema delle due biografie e assai simile e

anche il modo di utilizzare certa documentazione, come il
rapporto cronologico con Simonide; per di piü, manca significa-
tivamente, in P.Oxy. 2438, il racconto di certi particolari
fantastici relativamente a prodigi accaduti a Pindaro fanciullo,
che la Vita Ambrosiana attribuisce a Cameleonte e Istro, e

mancano anche le attestazioni sulla religiositä del poeta. Da tutto
ciö si puö supporre che, pur avendo avuto originariamente le
due biografie caratteri assai simili, la Vita Ambrosiana sia stata
nel corso del tempo alterata con l'inserzione di materiale

"peripatetico". Riguardo ai modi di conservazione di questo



238 G. ARRIGHETTI

materiale, Leo pensava alle opere peripatetiche dal titolo Ttepi

tot) 8eiva, e che da queste fosse trasmigrato nelle biografie di
tradizione bizantina. Perö, il successivo ritrovamento del 7iept

Ar|poa0£vou<; didimeo di P. Berol. inv. 9780 (BKTI) sembrö

non confermare questa ipotesi, perchö da quest'opera ö comple-
tamente assente qualsiasi dato biografico. Ma ciö puö esser
dovuto al caso. La presenza di materiale di Satiro nella biografla
di Euripide premessa alia scelta delle sue tragedie e, per
esempio, la circostanza che le caratteristiche e le innovazioni
dell'arte eschilea nella vita di Eschilo di tradizione bizantina
siano reperibili nelle Rane di Aristofane — e quindi rivelano di
dipendere dalla tradizione peripatetica — sono fatti che
inducono a pensare che nella tarda antichitä sia avvenuta, nelle
biografie grammaticali alessandrine, un'immissione, a titolo di
abbellimento, di materiale peripatetico proveniente da opere 7iept
tob 5eiva, magari attinto alle epitomi fatte da Eraclide Lembo.
Ovviamente questa e una delle possibility, e anche altri possono
essere stati i modi per cui il fenomeno si e verificato: e difficile,
infatti, escludere che materiale biografico si sia conservato anche

negli hypomnemata relativi alia produzione letteraria di certi
autori, come i lirici Saffo, Alceo o anche Pindaro; e proprio la

scoliografia pindarica — nella misura in cui si puö presumere
che rappresenti la continuazione degli hypomnemata — lo
conferma. Quindi, se un limite aveva l'ipotesi del Leo che le

opere nept Tob Seiva fossero il luogo di conservazione del
materiale biografico, era quello di aver troppo enfatizzato, di
quelle opere, le diversitä dei contenuti sulla base delle differenze
del titolo, trascurando corrispondentemente l'importanza che

rivestivano, invece, i caratteri e i contenuti dei testi a cui quelle
opere erudite si riferivano.

Di un genere di rapporto fra l'opera e la persona dell'autore
alia maniera peripatetica, senza, perö, tutti gli elementi fantastici
e arbitrari che caratterizzavano quella produzione, noi abbiamo
un'altra importante testimonianza, risalente ad un'epoca ben



LETTERATURA E BIOGRAFIA 239

anteriore a quella del papiro ossirinchita con la biografia di
Pindaro, ed e Dionigi di Alicarnasso, che nell'opera Oratores
veteres premetteva delle brevi biografie ai saggi relativi a Lisia,
Isocrate e Iseo, nelVEpistula ad Ammaeum I aveva fatto la
medesima cosa riguardo a Demostene, infine, nel De Dinarcho
trattava ampiamente della biografia dell'oratore in funzione di

problemi di autenticitä delle sue orazioni. Riguardo a queste
sezioni biografiche, Friedrich Leo osservava giustamente "das
Buch des Dionysios ist kein biographisches Buch" e con
esattezza definiva la funzione di questi schizzi biografici
osservando che, non essendo per Dionigi le personalitä degli
oratori qualcosa di distinto dalle loro opere, era in vista di
questa connessione che la presenza delle biografie trovava la sua
legittimitä39. Dunque, possiamo aggiungere, Dionigi non faceva
altro che continuare sulla strada aperta dagli eruditi del Peripato,

pur perseguendo differenti idealitä; queste consistevano nel
restare fedele alla veritä, senza alcuna propensione per il
fantastico o l'aneddotico, ma tenendo sempre presente il
programma di proporre, negli oratori, delle figure esemplari
delle quali occorreva conoscere xvveq... feytvovxo 7tpoaip6aeiq
xofi xe ßloo Kai xoü \6yo~o Kai xi nap' tK&oxov Sei taxp-
ßfxveiv f| <|)t)X,6txxea0ai40. Le prove concrete che Dionigi
fornisce della sua serietä sono piü d'una, per esempio la rinuncia
a narrare la vita di Iseo, dal momento che non aveva nessuna

39 Cfr. Die griechisch-römische Biographie nach ihrer literarischen Form

(Leipzig 1901; rist. Hildesheim-Zürich-New York 1965), 31 s. Su Dionigi e

la biografia di Dinarco, cfr. R. BLUM, Kallimachos, 271-278. La mia scolara

Lucia Stefanini ha discusso la sua tesi di laurea presso l'Universitä di Pisa

sulla componente biografica in Dionigi di Alicarnasso. Sono lieto di ricono-
scere il mio debito nei confronti del suo lavoro.
40 Sulla collocazione di Dionigi nelfambiente culturale della sua epoca e sui

suoi ideali di filosofia politica cfr. A. HURST, in Aufstieg und Niedergang der
röm. Welt II 30, 1 (1982), 839-865.



240 G. ARRIGHETTI

fönte che informasse in proposito (1, 2): i soli dati disponibili
erano che era stato scolaro di Isocrate e maestro di Demostene

e una generica cronologia, che lo collocava dopo la guerra del

Peloponneso, ricavabile dalle sue Stesse orazioni. Per il loro
essere funzionali alia trattazione dell'opera dell'oratore volta a

volta considerato, questi schizzi biografici possono essere capiti
anche in certi tratti che Ii caratterizzano, per esempio il fatto che

il racconto della biografia di Lisia arrivi fino al quarantaseiesimo

anno, cioe fino al momento in cui aveva fatto ritorno definitivo
in Atene, perche da allora in poi quello che importava erano le
sue opere e la sua attivitä di oratore nelle quali si realizzava il
significato della sua vita. Ancora: la biografia di Isocrate narra,
contrariamente alle abitudini di Dionigi, anche della morte, che
l'oratore si era dato volontariamente. La deroga si spiega non

per una tendenza ad indulgere, in questo caso, al gusto del

sensazionale, cosi diffuso nelle tradizioni sugli exitus virorum
illustrium, ma perche quella morte assumeva un valore esempla-
re, non volendo Isocrate sopravvivere alia disfatta di Cheronea,
nell'incertezza su come Filippo avrebbe usato della vittoria (1,
6). Significativa b anche la trattazione sulla biografia di Demostene

in Epistula ad Ammaeum I: con questa Dionigi intendeva
dimostrare che, contrariamente a quanto sostenuto da qualcuno,
Demostene nulla doveva, come oratore, alia precettistica di
Aristotele dal momento che, quando la Retorica era stata

composta, aveva giä raggiunto la sua fama. Cosi la ricerca si

svolge al fine di stabilire la cronologia delle orazioni demosteni-
che e della produzione di Aristotele, cronologia che viene
determinata anche sulla base degli eventi della vita sia dell'uno
che dell'altro fra i quali Dionigi tratta di quelli funzionali al suo

scopo.

3) Fin qui, dunque, abbiamo seguito, da Aristotele e dalla sua
scuola fino a Dionigi di Alicarnasso e alia piena epoca imperiale,

le testimonianze sui modi, anche assai diversi, in cui la



LETTERATURA E BIOGRAFIA 241

connessione fra biografia, critica letteraria ed esegesi poteva
concretarsi nella ricerca. Ora crediamo opportune) considerare il
periodo anteriore ad Aristotele dato che, come si b detto,
crediamo ci siano buoni motivi per pensare che non furono i
Peripatetici gli inventori di questo metodo di approccio alia
letteratura.

Forse giä Aristotele stesso41, ma certo il suo rinomato

seguace Cameleonte, era consapevole dei suoi debiti nei
confronti della commedia in fatto di ricerche storico-letterarie e

Ii riconosceva apertamente: Ateneo I 21 e-f (fr. 41 Wehrli2 fr.
41 Giordano2), riferisce notizie risalenti a Cameleonte su alcune
novitä apportate da Eschilo riguardo al modo di organizzare le
rappresentazioni delle sue tragedie, notizie ricavate da due passi
di Aristofane (uniti nell'unico fr. 696 K.-A.) e, come a sotto-
lineare la correttezza dell'uso di questa fonte, osservava nella
testimonianza giä vista: 7tapöc 8£ xoii; Kcopticotq f| 7tepl xcbv

xpcrytKWV dcjtÖKetToa 7tlcra<;. Pare ovvio che, anche se questa
osservazione non risale verbatim a Cameleonte, rispecchi
comunque una realtä, e cioe che l'erudito peripatetico usava
attingere anche alia commedia le notizie sui tragici e sulla loro
arte. Pertanto non sarä un caso che quella connessione diretta fra

41 Riesce difficile non vedere una qualche connessione fra la definizione di

7iepui£TEicx che Aristotele dä in Poetica 11, 1452 a 22-26, con l'esemplifica-
zione deU'Edipo re, e i vv. 1182-1195 delle Rane di Aristofane, nei quali
Eschilo nega la correttezza del prologo della perduta Antigone di Euripide
perchd vi si annunziava un cambiamento della sorte di Edipo dalla felicitä alia

sciagura che, di fatto, non si dava perche Edipo era sempre stato sfortunato,
ancor prima di nascere. A ben guardare, le critiche di Aristofane espresse per
bocca di Eschilo sembrano trascendere la tragedia euripidea per negare al mito
di Edipo in sd valore in quanto argomento tragico; comunque, quello che

interessa qui & il problema su cui verte la riflessione proposta dal comico, che
& sostanzialmente quello della presenza della JteputßTeta come elemento

indispensabile nell'azione tragica, proprio come teorizzerä Aristotele.



242 G. ARRIGHETTI

i caratteri della produzione di un autore, gli eventi della sua vita
e i tratti della sua persona costituisse anche per Aristofane, cosi

come per Cameleonte, il modo privilegiato per affrontare il
problema della valutazione della poesia, in particolare quella
tragica. Si e giä visto sopra il valore programmatico del fr. 694
K.-A. di Aristofane citato da Satiro a proposito di Euripide (cfr.
sopra, p. 232): sul medesimo principio si fonda anche la valutazione

proposta nelle Rane di quello che era uno dei compiti
istituzionali della produzione tragica, cio& la vo"u0eata,
l'ammaestrare (cfr. v. 1009)42. Nella sua appassionata riflessio-
ne sulle condizioni della sua patria, Aristofane attribuiva alia
connessione fra la persona del poeta e la sua opera tanta
importanza da identificare una delle cause della decadenza dei
costumi di Atene nell'insegnamento dato dai cattivi poeti come
Euripide tramite la loro cattiva produzione letteraria. Sei anni

prima, nelle Tesmoforiazuse, la necessitä che fra l'autore e la
sua opera esistesse una perfetta corrispondenza era stata
teorizzata per bocca di Agatone (vv. 146-170) e negli stessi

versi la si trovava applicata a tutta una schiera di poeti: Ibico,
Anacreonte, Alceo, Frinico, Filocle, Senocle e Teognide. Come
si sa, questi e altri principi di critica letteraria che Aristofane usa
si & discusso se risalgano al comico o abbiano altra origine,
soprattutto sofistica43: questa non e l'occasione per affrontare

42 II problema t esaminato nei vv. 1009-1118 della commedia.
43 Di ciö ho trattato in Poeti, eruditi e biografi, 148-152 aderendo, nella

sostanza, alia tesi di Pfeiffer che nega un'influenza sofistica su Aristofane,
anche se i presupposti da cui muovere per arrivare a questa conclusione io
credo debbano essere diversi da quelli da cui partiva Pfeiffer; dopo Pfeiffer il
problema & stato ripreso da N.J. Richardson, in PCPhS 201 (1975), 65-81 e,

piü recentemente, da N. O'SULLIVAN, Alcidamas, Aristophanes and the

Beginnings of Greek Stylistic Theory, Hermes, Einzelschriften 60 (Stuttgart
1992), 7-22.



LETTERATURA E BIOGRAFIA 243

di nuovo il problema, anche perche i nostri interessi sono stretta-
mente limitati al concetto di ptpr|Gi<;.

IV

In un lavoro di dieci anni fa che aveva per titolo The Principles

of Greek Literary Criticism44, W.J. Verdenius individuava
cinque principi sui quali tutta la critica letteraria dei Greci si

fondava: form, skill, authority, inspiration, contemplation. II
terzo, quello dell'autorevolezza, Verdenius lo vedeva articolato
in due aspetti, il primo consistente nella pretesa, da parte del
poeta, alia veridicitä, il secondo costituito dal presupposto del
valore didattico della poesia; i due aspetti, & ovvio, sono
strettamente connessi e interdipendenti perche la poesia non pub
pretendere di insegnare se non e veridica. II problema e quando
nella poesia greca intervengono l'esigenza e l'impegno ad

insegnare45. L'ingresso di questo ideale di insegnamento, della

44 Pubblicato in Mnemosyne S. IV 36 (1983), 14-59. Delia posizione di
Verdenius ci pare siano da accettare senz'altro le linee generali, alcuni dettagli
sono da precisare.

Verdenius Ii scorgeva giä presenti in Omero, ma in ciö si ha l'impressione
che fosse condizionato piü dalla considerazione che i Greci hanno sempre
avuto di Omero come maestro che dalla reale pretesa del poeta stesso di essere
tale. Infatti, la missione di insegnamento di Omero sarebbe testimoniata in
Odissea XI 184-191 dove le Sirene cercano di indurre Odisseo ad arrestare la
nave promettendogli la conoscenza; ma a ben guardare nel canto delle Sirene
Omero non vede altro che la realizzazione di quello che rappresenta il suo
ideale poetico attestato nella maniera piu esplicita in Iliade II 484-493, per cui
la bellezza e il prestigio della poesia si identificano con la quantitä delle cose

narrate, cioö con la ricchezza di nomi e di fatti relativamente agli eventi della

guerra degli Argivi e dei Troiani; a ciö le Sirene aggiungono, genericamente,
la conoscenza di tutto quanto accade sulla terra. Sull'ampiezza e l'importanza
dell'assunto didascalico nella poesia antica e sulla consapevolezza che la
riflessione degli antichi sulla letteratura rivela in proposito, cfr. B. EFFE,



244 G. ARRIGHETTI

vcuBeota, lo si ha soltanto con Esiodo, quando il poeta, in

seguito proprio alia consapevolezza di esso, avverte per la prima
volta il problema dell'esistenza anche di una poesia fallace dalla

quale la sua, verace, deve distinguersi e ad essa contrapporsi46

e, a garanzia di questa veridicitä, dichiara la sua persona e il suo

nome con gli eventi della sua vita e l'esperienza che da questi
ha tratto, e proprio di questi eventi e di questa esperienza fa
sostanza del suo insegnamento. II v. 10 degli Erga, £yö) 5£ K£

n£pcrfl £Tf|TDpa p"U0r|acrtpr|V, che contiene il programma
dell'opera, e un chiaro richiamo al dono della veritä che le Muse

gli hanno fatto nei vv. 26-28 della Teogonia\ ad esso fanno
coerente seguito tutte le esortazioni a Perse a porgere attenzione
ai fatti che vengono narrati e alle relative riflessioni (cfr., per
esempio, vv. 27, 213, 274), fino all'esplicito annuncio di v. 286

cot 8' £ycb äaQXä vofccov £p£co, pfeya vf|7ti£ nfepcrr), conferma-
to dal solenne ammaestramento dei vv. 293-297 dove, alia

superioritä di chi sa pensare e prevedere saggiamente da se,
viene contrapposta la pochezza di chi non & capace nemmeno di
dare ascolto ai buoni insegnamenti.

La ferma credenza neH'impegno alia veridicitä e la consapevolezza

della missione di insegnamento nei confronti delle quali
la persona del poeta, il suo io, interviene a fornire quella
garanzia di attendibilitä che Esiodo per primo aveva sentito
necessaria contro gli V|f£b8£a noXXdi, da lui in poi rimarranno
caratteristiche della poesia greca, almeno per tutto il periodo
classico; potranno variare la maniera e la misura in cui l'io del

poeta si propone, a seconda dei generi letterari e delle circostan-

Dichtung und Lehre. Untersuchungen zur Typologie des antiken Lehrgedichts,
Zetemata 69 (München 1977), 19-26.
46 Sul problema della polemica antiomerica contenuta nei proemio della

Teogonia, cfr. quanto ho avuto occasione di scrivere in Athenaeum 80 (1992),
44-63; alia bibliografia ivi citata e discussa & da aggiungere W.J. VERDENTUS,

in Mnemosyne S. IV 36 (1983), 28 e n. 70.



LETTERATURA E BIOGRAFIA 245

ze che occasionano la poesia, con differenti sfumature e secondo

gradi e modi diversi di convenzionalitä47. E i Greci, non
escluso Aristofane, pare non dubitassero che la persona del

poeta con i tratti del suo carattere, le sue inclinazioni, le sue
debolezze, fosse, in un modo o nell'altro, sempre recuperabile
trämite la sua produzione. Tutt'al piü si pensava che quegli
elementi fossero come dissimulati e, per l'esegeta, diventava un
gioco eccitante scoprirli. Cosi, per esempio, in un tipo di
linguaggio tanto fortemente allusivo di un poeta come Pindaro,
la scoliografia testimonia che si pensava di percepire la verve
polemica e, tutte le volte che era possibile, si cercava di
identificare i bersagli contro i quali era diretta: in genere si

pensava che questi fossero Simonide e Bacchilide in quanto
rivali in arte. Ancora. II frequente rifarsi da parte di Pindaro alia
divinitä, secondo quanto le convenzioni del genere imponevano,
veniva interpretato come espressione di particolare religiositä
personale48. E quando, come accadeva nella tragedia, questo
recupero della persona del poeta si presentava piü difficile, gli
eruditi peripatetici come Cameleonte avevano scoperto che era
possibile mettere a frutto quanto tramandava la Commedia, che

tante volte aveva messo in scena i tragici e la loro arte: rcccpöc

8£ xoiq KcopiKoiq f] rcept x&v xpayiKWV dmÖKeixai nloxtq.
Si b visto perö che, sulla testimonianza della commedia b stato

avanzato il sospetto della scarsa attendibilitä perche, nell'adotta-
re il criterio di valutazione della poesia fondato sull'identifica-
zione dell'autore con 1'opera, non avrebbe fatto altro che

47 Su questo problema cfr. le relazioni pubblicate in La componente autobio-

grafica nella poesia greca e latina fra realtä e ariificio letterario, Atti del

convegno, Pisa 16-17 maggio 1991, Bibliot. di studi antichi 51 (Pisa 1993);
in particolare, per la poesia greca, il mio contributo Sul tema del convegno,
11-24.
48

Su questi problemi cfr. M.R. LEFKOWITZ, First-Person Fictions. Pindar's
Poetic 7' (Oxford 1991), in particolare 89-110.



246 G. ARRIGHETTI

assumere un cliche popolare sfruttandolo a fini comici (sopra,

p. 216 s.). Da quanto detto fin qui penso risulti chiaro che io
non credo all'origine popolaresca di questo cliche; ma, in fondo,
il fatto in se ha poca importanza; perö, se gli asseriti origine e

carattere popolareschi possono costituire motivi per diminuirne
1'importanza come canone di interpretazione della poesia da

parte dei Greci, e necessario misurarne con maggior precisione,
qualunque sia la sua origine, l'incidenza nella riflessione sulla
letteratura. Partiamo dunque ancora una volta da Aristofane49.

Nel passo delle Tesmoforiazuse che si e giä considerato,
Agatone usa la parola ptpr|(7t<; (v. 156) per designare la

corrispondenza dell'autore con la sua opera, dal momento che
b una componente necessaria alia creazione poetica (cfr. v. 167:

öpoia Y&p rcoeiv äv6.jKX\ rq <J)-6aet); quindi qui l'atto mimeti-
co interessa due elementi, l'autore, appunto, e la sua opera.
Perö, nelle Rane, il fatto che la rovina dei costumi di Atene sia

attribuita ai cattivi insegnamenti delle tragedie di Euripide
presuppone che da parte del pubblico valesse un analogo
principio di identificazione nei confronti dei personaggi messi
in scena, con i loro atteggiamenti e sentimenti; cosi, collegando
i dati delle due commedie, si puö concludere che Aristofane

presupponeva che, oltre ad una connessione fra l'autore e la sua

opera, come si legge nelle Tesmoforiazuse, ne esistesse un'altra
che coinvolgeva 1'opera letteraria e il pubblico.

Nelle Rane Aristofane, per designare 1'influenza esercitata
dalle opere teatrali sul pubblico, non usava i termini ptpqaiq o

ptpeioSat, ma crediamo che questa assenza sia casuale, giacche
Piatone, che teorizzava sul rapporto fra opera letteraria, autore
e pubblico nella stessa maniera presupposta da Aristofane, usava

49 Dei problemi che ci accingiamo a considerare, relativi alia ptpri01? in
Aristofane, e del rapporto del comico con Piatone, ho trattato piü ampiamente
in Poeti, eruditi e biografi 148-155, con discussione della relativa bibliografia.



LETTERATURA E BIOGRAFIA 247

quei due termini per indicare sia il rapporto autore-opera, sia

quello opera-pubblico50. Infatti, nel terzo libro della Repubblica
392 c 11 ss., muovendo dall'esempio di Omero che talora narra
— e in tal caso si ha una forma poetica 5i' ö.nayyt'kiac, cruxou
xob TtoiriTOt) (394 c 2-3) — talora si nasconde dietro i discorsi
dei suoi personaggi — e allora si ha una forma di xcolr|ai<; Siöt

ptpfiaecoq (394 c 1) — si giunge a domandarsi rcöxepov
feöcaopev xobq 7toit|xöc; pipoupfevouq f|ptv xöcq Siriyfiaeic;
7toieta0ai f| xöc p£v pipoupfevouq, x& 8£ pf|, Kat 07ioia
feKÖcxepa, f| o"ö5fe pipeia0ai (394 d 1-4); il che significa che
viene posto un problema, quello dell'identificazione dell'autore
con la sua opera, in cui i dati sono i medesimi di quelli su cui
Agatone, nelle Tesmoforiazuse, fondava la sua affermazione.
Sempre nella Repubblica, poco dopo, 395 d 5-396 a 6, si pone
il problema della ptprjCTiq riguardo ai ptiA-aiceq dello stato ideale
e ci si chiede se a loro sarä permesso di imitare (ptpeta0ou 395
d 6) personaggi della tragedia e della commedia, le caratteristi-
che negative dei quali vengono scrupolosamente elencate.
E' ovvio che in proposito viene da chiedersi che cosa intenda
qui precisamente Platone, se davvero ipotizza che tutti i
guardiani della sua repubblica avranno occasione di comporre
opere teatrali o, come minimo, di fare gli attori nelle medesime.
Ma che questo tipo di azione mimetica che interessa i <{>"C)A,ock£<;

sia diverso da quello di cui si e trattato prima, che coinvolgeva

50 La mimesis platonica, dopo molte ricerche, & stata considerata di nuovo in
modo minuto e sistematico da U. Ztmbrich, Mimesis bei Piaton. Untersuchungen

zur Wortgebrauch, Theorie der dichterischen Darstellung und zur
dialogischen Gestaltung bis zur Politeia (Frankfurt a. M., Bern, New York,
Nancy 1984). Per quanto riguarda il problema dei <J)f)XaK£q cfr. p. 212 ss.; a

mio avviso la Zimbrich, come movente del divieto per costoro di esercitare la

mimesis, attribuisce troppa importanza al principio che non puö noXköt ö

aüxöq pipeioSai: il passo del libro decimo che vedremo subito di seguito mi
sembra attenui molto il valore di quel principio.



248 G. ARRIGHETTI

l'autore e la sua opera, lo si ricava dal libro decimo, 606 d 1-7,
dove si parla delle passioni umane che l'assistere alle rappresen-
tazioni teatrali dannosamente fomenta e incoraggia, e le si

definisce "quelle cose" che f| 7totr|TiKf| ptprjcaq fepy&^eiai; in
altre parole si dovrä pensare che Platone, con la parola piprion;,
intenda, qui nel decimo libro, quel genere di influenza che nelle
Rane le tragedie di Euripide esercitavano sul pubblico ateniese.

In modo piü esplicito, nello lone 535 e 7 ss., aveva definite lo
spettatore, il GeaTfp;, come xcbv SccktoäIcov ö Ea^aroq,
l'ultimo anello della catena formata dalla forza di attrazione
della pietra di Eraclea, che parte dalla divinitä ispiratrice e ha

come suo primo anello il poeta e poi il rapsodo e l'attore e

ultimo, appunto, lo spettatore.
L'identitä dei problemi fra il comico e il filosofo ci pare

completa, e la serietä appassionata con cui Platone ne discute
vanifica ogni propensione a sminuire l'importanza di questo
modo di considerare la letteratura nella sua connessione con gli
autori da una parte e i destinatari dall'altra adducendo il motivo
che si tratta di un cliche popolare sfruttato a fini puramente
comici che ben poco avrebbe avuto a che vedere con la genuina
critica letteraria greca. Non solo. Questa discussione di Platone
sulla plpt|oi<; nell'ambito del programma pedagogico del suo
stato ideale, polemicamente indirizzata contro la paideia
tradizionale, comporta anche queste conseguenze: costituisce
un'altra conferma — ammesso che ce ne fosse bisogno —

dell'importanza, appunto tradizionale, che i Greci riconoscevano
alia letteratura, in specie alia poesia, come strumento di educa-
zione51; rende del tutto comprensibile la grande responsabilitä

51 Cfr. H. Gundert, Der platonische Dialog (Heidelberg 1968), 9: "die Kritik
der Dichtung ebenso wie ihre Einordnung in den Staat bedeutet nichts anderes
als dass Piaton in der Dichtung die führende Geistesmacht der alten griechischen

Welt erkennt".



LETTERATURA E BIOGRAFIA 249

che, da sempre, veniva attribuita alle persone dei poeti, con la

conseguenza che doveva essere sentito come del tutto legittimo
ricercarne i tratti — che assumevano, appunto, significato
esemplare — nella loro produzione letteraria. Aristotele, che di
tutto ciö era perfettamente consapevole, non aveva dunque
inventato nulla; la sua importanza consisteva nell'aver proposto
dei modelli di come meglio utilizzare questa identificazione fra
l'autore e la sua opera nell'indagine ermeneutica e storico-
letteraria.



DISCUSSION

F. Montanari: Nell'ambito di questi Entretiens, la biografia si trova
in una posizione un po' particolare. Nella sua storia della filologia in
etä ellenistica R. Pfeiffer fa pochissimo spazio a questo genere
letterario e tiene in scarsissimo conto questo aspetto dell'erudizione
antica. La concezione di Pfeiffer della filologia come legata alia poesia
e dunque alia personalitä dei poeti non ha portato a un reale interesse

per le indagini e ricostruzioni antiche sulle persone dei poeti e le
vicende della loro vita: ma forse non e strano, dato che le due cose

sono ben diverse e si situano su piani totalmente differenti. Un'ecce-
zione, del resto ben comprensibile, b la menzione delle concise

biografie degli autori che c'erano nei Pinakes di Callimaco e conse-

guentemente della figura di Ermippo (trad. it. pp. 215 sg. e 245, cfr.

p. 170), mentre Satiro b preso in considerazione brevemente (pp. 246

sg.). Resta il fatto che nel panorama di Pfeiffer la biografia come

genere e interesse erudito resta del tutto marginale e rimane in ombra
il suo legame con I'interpretazione dei testi: io credo che ciö abbia
esercitato un certo influsso, nel senso che ha certamente contribuito a

far si che la biografia non occupi in genere un posto di primo piano
quando si parla della letteratura erudita antica e della storia della
filologia. Uno degli scopi della struttura dei nostri Entretiens b di dare
anche alia biografia lo spazio e il ruolo che le spetta nel quadro della
storia della filologia e dell'erudizione antica.

II punto essenziale sta nel legame che c'e fra la biografia — al-

meno per quella larga parte che e biografia di personalitä della
letteratura — e I'interpretazione dei testi letterari. Arrighetti ha citato
una frase molto significativa di Momigliano: «sono incline a dubitare



LETTERATURA E BIOGRAFIA 251

che si possa separare in Grecia la ricerca biografica da quella ermeneu-
tica», e proseguiva sottolineando la figura di Eraclide Pontico, allievo
di Piatone poi avvicinatosi ad Aristotele e autore di ricerche biografi-
co-erudite su diversi poeti (recensione a Pfeiffer, in RSI 80 [1968],
380). Non c'fe dubbio che le opere di un autore fossero la fonte
principale e spesso addirittura unica per la ricostruzione della sua

personalitä e delle vicende della sua vita: occasionalmente potevano
essere sfruttate opere di autori affini e legati per genere letterario o per
situazioni storico-sociali, come b il caso dei comici per i tragici o dei
lirici. Per ricavare dati biografici bisognava dunque interpretare le
parole degli autori e mi pare del tutto ovvio che cid fosse legato sia al
fatto di avere a disposizione agevolmente i testi editi in modo piü
affidabile sia all'ermeneutica e alia critica letteraria. Arrighetti ci ha

messo in evidenza, fra l'altro, come questo procedimento riposasse su
idee e orientamenti di pensiero molto antichi nella civiltä greca e come
sia stata decisiva l'attivitä intellettuale di Aristotele e della sua scuola

per dare ad esso autorevolezza e importanza di metodo, con ingenti
conseguenze. Che di tale metodo si potessero fare usi di livello molto
diverso e ricavarne risultati di valore assai disuguale, b un altro
problema e non intacca il fatto in sb.

Dopo la relazione che abbiamo ascoltato, mi pare interessante

rileggere quanto Pfeiffer dice a proposito di Satiro: «Da quando b stato

scoperto un importante frammento della sua Vita di Euripide... lettori
moderni sono stati qualche volta sorpresi e delusi che Satiro ricavasse
le sue deduzioni intorno alia vita e al carattere del suo eroe da passi
delle tragedie dello stesso poeta e delle commedie di Aristofane. Ma
se pensiamo che Aristarco utilizzo come fonte biografica versi delle
poesie di Alcmane scelti arbitrariamente, dobbiamo mostrare compren-
sione per Satiro» (trad. it. pp. 246 sg., cfr. p. 343). Sembra di cogliere
in trasparenza un'opinione del tipo: non c'e da stupirsi se Satiro usava
un metodo cosi debole, lo si pub assolvere dal momento che lo faceva
anche il grande filologo. Ma Aristarco non cercava certo alia leggera
argomenti e toni di facile intrattenimento per un largo pubblico di
bocca buona, semplicemente usava un metodo autorevole e ben

collaudato, un applicabile in vari modi e con risultati di valore molto
diverso. Da tale punto di vista, ripeto, si capisce bene come la



252 DISCUSSION

biografia letteraria fosse organicamente legata alle attivitä esegetico-
erudite che presero sviluppo dall'etä ellenistica in poi. Dopo Aristotele,
Arrighetti ha citato personaggi come Cameleonte, Ermippo, Satiro,

Dionigi di Alicarnasso e opere anonime circolanti in etä imperiale
come la raccolta di biografie di P.Oxy. 1800 e il bios di Pindaro di

P.Oxy. 2438. Mi pare da ricordare che Callimaco redasse delle

biografie degli autori (per quanto stringate), che erano incluse in

un'opera dell'importanza dei Pinakes: deve essere stato un bei gruppo
di bioi, per i quali esercitare con abbondanza la ricerca di elementi

biografici con le risorse a disposizione nella Biblioteca di Alessandria.

Arrighetti ha dedicato un cenno relativamente breve a una serie di
argomenti, che egli ha trattato ampiamente altrove (si veda soprattutto
Poeti, eruditi e biografi. Momenti della riflessione dei Greci sulla
letteratura [Pisa 1987], Parte II) e che mi permetto di ricordare perche

riguardano molto da vicino il nostro tema complessivo. Mi riferisco
alle questioni legate ai materiali presenti nei gene ritenuti di origine
alessandrina e nella cosiddetta ' letteratura-rcepU, a quanto e in che

modo fosse di ascendenza peripatetica e come e perch6 si fosse

conservato. Le direzioni e la prospettiva indicate da F. Leo sono state

corrette, nel senso che non si puö tracciare una netta linea di separa-
zione fra i due generi di opere e i materiali in esse contenuti, materiali
alia cui base sta abbondantemente quel metodo di sfruttamento delle

opere degli autori di cui stiamo parlando, con i suoi esiti differenziati.
Legata a queste ultime questioni b quella che tocca forse nel modo piü
organico e centrale i nostri problemi qui, cioü la presenza di elementi
e osservazioni biografiche nelle opere esegetiche per eccellenza, cioe

gli hypomnemata. II caso della patria di Alcmane, che abbiamo
ricordato sopra, b emblematico. P.Oxy. 2389, del I sec. d.C., restituisce
un frammento di commentario ad Alcmane in cui si discute della patria
del poeta sulla base dell'interpretazione di alcuni versi del celebre

partenio e in proposito si cita anche Aristarco; il problema b presente
anche in P.Oxy. 2506, probabilmente un syggramma del genere della
' letteratura-7iepU (vi si trattava di di versi poeti, almeno Alcmane,
Stesicoro, Saffo e Alceo), e doveva essere assai dibattuto se si

considera la sua fortuna in fonti erudite piü tarde: b un bell'esempio



LETTERATURA E BIOGRAFIA 253

di come un dato biografico fosse trattato sulla base dell'esegesi di versi

dell'autore e avesse diffusione in opere differenti.
I commentari ai poeti lirici offrono facilmente esempi di procedi-

mento biografistico nell'interpretazione dei testi. Le poesie di argomen-
to politico di Alceo sono un caso ovvio per i loro contenuti autobiogra-
fici, spiegazioni sulle circostanze, i fatti e i personaggi cui si riferisco-
no i versi riguardano direttamente le vicende della vita del poeta, si

vedano per esempio i frammenti di commentari ad Alceo P.Oxy. 2306,
2307, 2733; per Anacreonte si pub vedere il commentario P.Oxy. 3722.

L'esemplificazione puö essere arricchita: i frammenti mostrano che

spunti biografici tratti da interpretazione di passi dell'autore si

trovavano non solo nelle opere della 'letteratura-7iep(' ma anche

negli hypomnemata in occasione dell'esegesi dei luoghi opportuni.
Anche se i percorsi possono essere stati tortuosi, soprattutto caso per
caso assai differenti e con risultati molto disuguali, i materiali
provenienti da questi tipi di opere hanno trovato il loro sbocco

naturale, anche se molto parziale e ridotto, nelle raccolte scoliografiche
(cfr. la relazione di Maehler): un caso significativo ci & offerto dal
ricco corpus degli Scholia Vetera a Pindaro, dove non mancano
disquisizioni su fatti della biografia del poeta, soprattutto per quanto
riguarda i suoi rapporti con i committenti e con Bacchilide.

Certo la poesia lirica b un genere privilegiato da un simile punto di
vista: per questo voglio aggiungere almeno un altro esempio. Nella
scoliografia omerica si trovano alcuni luoghi in cui si dice che il poeta
si rivela filoelleno, sulla base di indizi piü o meno labili e fantasiosi
ricavati autoschediasticamente dal testo. Si discuteva molto della patria
di Omero: la Vita 5 e lo Ps.Plut. De Horn. II 2 ci informano che
Aristarco e il suo allievo Dionisio Trace ritenevano che Omero fosse

ateniese (cfr. anche Vita 4). E' interessante trovare ancora Aristarco

occupato su un problema cosi squisitamente biografico, come nel caso
della patria di Alcmane, e non possiamo fare a meno di ricordare che

anche Aristotele (lo sappiamo sempre dalle Vite) aveva indagato sulla

patria di Omero. Sulla biografia del piü grande e autorevole poeta della
Grecia esistevano molte tradizioni fantasiose, che proliferarono e

prosperarono con ogni probabilitä proprio per la difficoltä di reperire
dati dal testo poetico, dato il ben noto anonimato dell'aedo epico.



254 DISCUSSION

Eppure anche dai versi omerici qualcosa poteva venir fuori. Pfeiffer
forse sbiadisce un poco il caso dello schol. ad N 197, dove Aristonico,
interpretando una diple e dunque nella genuina linea aristarchea,

osserva che l'uso di un duale & legato alia patria del poeta perchd e

proprio degli Ateniesi: puö essere vero che «questo significa piuttosto
che 1'origine ateniese era nota da altre fonti ed e solo confermata
dall'uso del duale» (trad. it. p. 353), ma non elimina il valore della
testimonianza. Tanto piü che Pfeiffer stesso (ibid.) ne evidenzia un
interessante contesto, proseguendo subito dopo: «Certamente la lunga
lista dei luoghi di nascita nei popolari ßtoi di Omero include l'affer-
mazione che egli era ateniese secondo Aristarco e Dionisio Trace. Nel
suo commentario a Archiloco, cioe nella letteratura grammaticale seria,
Aristarco datö Omero al tempo della migrazione ionica; questi coloniz-
zatori ionici venivano, come dice una versione antica largamente
accettata, da Atene. Cos! non e improbabile che Aristarco faceva qui
riferimento non solo al tempo, ma anche alia patria di Omero, cioe
Atene. In uno dei ßtoi le due cose sono effettivamente congiunte [seil.
Ps. Plut. De Horn. II 2-3]». Le connessioni biografiche di Omero con
Atene, inoltre, sono piü numerose (a prescindere naturalmente dalla
storia dell'edizione pisistratica): cfr. Vita Herod. 28 su alcuni passi
A&W Iliade e Ae\Y Odissea', ibid. 34; Agone 16.

Non voglio abusare del tempo e dello spazio: mi pare che gli esempi
siano sufficienti. II rapporto fra biografia letteraria e interpretazione dei
testi e un punto importante nel quadro dell'attivita filologico-erudita.

J. Irigoin: Parmi les vies de poetes, il faudrait etablir une distinction
entre Celles des auteurs archai'ques ou classiques, pour lesquelles seule
l'oeuvre apporte quelques renseignements au biographe, et Celles des

auteurs hellenistiques, plus proches du redacteur qui peut avoir acces
ä d'autres sources.

Les biographies erudites, comme la Vie d'Euripide de Satyros ou la
Vie de Pindare du P.Oxy. 2438, ont ete recopiees plusieurs siecles

aprüs leur redaction, ä en juger par les deux papyrus qui nous les ont
transmises. Mais etaient-elles isolees, sur un fragment de rouleau? Ou
constituaient-elles de petites collections (Vies de poetes tragiques, ou

lyriques, etc.)?



LETTERATURA E BIOGRAFIA 255

En tout cas, il me paraTt assure que l'etablissement d'un choix
d'oeuvres du meme auteur, rendu possible par l'emploi du codex, a eu

pour corollaire la presence d'une Vie de cet auteur, placee en tete du

livre; la relation de l'ensemble avec l'enseignement ne me parait pas
moins assuree. Les manuscrits byzantins offrent la meme presentation.

G. Arrighetti: Una distinzione fra la produzione biografica relativa
ad autori piü antichi, per i quali il materiale utile sarebbe stato
reperibile quasi esclusivamente nella loro produzione, e autori
ellenistici, piü vicini cronologicamente, per cui sarebbe stato possibile
l'accesso anche ad altra e piü ricca documentazione, presuppone alcuni
fatti, e cioü: 1) che l'attivitä di ricerca e di ricostruzione biografica
abbia inizio in epoca ellenistica, il che non e; in epoca ellenistica,
tutt'al piü, si stabilizzano le forme della biografia come genere
letterario, ma, come dimostra Aristofane nelle Rane, il metodo di
connettere la persona dell'autore con le sue opere era ben noto anche

prima; 2) la ricerca e l'utilizzazione, nella biografia ellenistica, di fonti
biografiche diverse dalle opere dell'autore presuppone un tipo di
ricerca che avesse come fine il raggiungimento della veritä, ma questo
non sempre accadeva: non e esatto pensare che i biografi si abbando-

nassero alia fantasia quando non riuscivano a conoscere le veritä. Nella
biografia cosi detta peripatetica 1'accertamento di quello che noi
chiamiamo veritä (ma va tenuta presente l'importanza del criterio del
verisimile) non pare fosse istituzionalmente la preoccupazione
maggiore; i motivi di ciö ho cercato di indicarli nella mia relazione.
Ovviamente, non tutta la produzione biografica era caratterizzata da

questi tratti. Dionigi di Alicarnasso riguardo agli oratori e l'autore della
biografia pindarica di P.Oxy. 2438 lo dimostrano chiaramente. Si puö
pensare, con Leo, che questo tipo di ricerca biografica seria sia stato

inaugurato dai filologi alessandrini (Callimaco con i 7tfvaK£q? La cosa
e verosimile, anche se, credo, indimostrabile).

La Vita di Euripide di Satiro e la biografia pindarica di P.Oxy. 2438
ci sono state trasmesse in maniera diversa: la prima, come si ricava
dalla subscriptio, costituiva il sesto libro di una ßttov ötvaypa<])f)
contenente anche le vite di Eschilo e Sofocle; il ßtoq pindarico di
Ossirinco ci b giunto su una striscia di papiro, con la semplice



256 DISCUSSION

intestazione ntv5apo<;, il che fa pensare che appartenesse ad una serie

di brevi biografie, forse raccolte sulla base del genere letterario
Come ho detto nella mia relazione questa biografia pindarica ha dei

punti di contatto con la Vita Ambrosiana', questo fa pensare alia

possibilitä che, originate forse dall'opera callimachea, queste brevi
biografie potessero circolare anche indipendentemente dai testi degli autori
(cfr. il caso di P.Oxy. 1800) e che, quando si procedette alle scelte
scolastiche e ci si preoccupö di accompagnare il testo con i corpora
scoliografici, si prepose anche una biografia, magari arricchendola di
elementi "peripatetici" per renderla piü attraente. Per ciö, la proposta
di J. Irigoin di connettere la definitiva assunzione da parte del libro
della forma di codex, la scelta scolastica dei testi e la collocazione
nella biografia all'inizio del libro, come noi la conosciamo, mi trova
concorde. Stabilire quando tutto ciö b accaduto costituisce, come si sa,

un problema a s6.

N. Richardson: A simply point (perhaps worth repeating, since it is

often neglected) is that Pindar (for example) does actually give us

some details about himself, his family, ancestry (etc.) in his poems.
Hence it is possible to produce serious biographical work such as

P.Oxy. 2438, as well as legends.
Do you have a view about the possible relationship of Alcidamas'

Mouseion, Plato's Republic (cf. CQ 31 [1981], 1-10), and Aristotle's
On Poets (cf. R. Janko, CronErc 21 [1991], 5-64)? I suspect that (if
Janko is correct about On Poets) one may have the same combination
of literary history and biography and more theoretical discussion of the
educational and moral value of poetry, in both Alcidamas and

Aristotle. If Plato is reacting (as I suggested in CQ 1981) to the kind
of work represented by Alcidamas' Mouseion, perhaps Aristotle's On
Poets is an early answer to Plato, which reuses some of Alcidamas'
material?

G. Arrighetti: Nell'ambito del difficile problema del significato
dell'"io" nella lirica pindarica, credo, in linea di massima, che non tutti
i riferimenti del poeta alia sua persona siano da intendere in senso
letterale: in ciö, sia pure con la dovuta cautela, io credo alia giustezza



LETTERATURA E BIOGRAFIA 257

della posizione di E.L. Bundy. Ma, ovviamente, questo non valeva per
gli esegeti antichi, che, com'b noto, avevano 1'atteggiamento opposto.
Comunque, una diversitä di atteggiamenti nei confronti degli elementi

autobiografici (o supposti tali) e ben documentata da una parte dagli
scolT e dalle fantasie presenti nelle biografie pindariche di tradizione
bizantina, dall'altra dalla biografia di P.Oxy. 2438.

Per quanto riguarda la possibile connessione fra Alcidamante,
Piatone e Aristotele, essa si puö fondare, a mio parere, su alcuni
elementi verosimili la cui validitä mi pare difficilmente contestabile:
1) le ricerche degli ultimi decenni hanno permesso un sostanziale

progresso nella conoscenza dell'opera di Alcidamante e del 7tept
7toir|xö)v aristotelico e, di conseguenza, della loro collocazione storico-
culturale; 2) b difficile pensare che Platone non avesse presente anche
le riflessioni di Alcidamante sul valore pedagogico della poesia e in
particolare di quella omerica. La Sofistica, Aristofane e Platone stesso
dimostrano che il dibattito su questo tema era assai acceso. Ciö su cui
ho qualche dubbio e che un impegno indirizzato nello stesso senso
fosse presente nel dialogo aristotelico. Infine un'ultima considerazione:

dopo quanto si b guadagnato nelle nostre conoscenze sull'impegno
pedagogico dell'opera di Alcidamante b davvero sconcertante constata-
re l'impoverimento a cui questa nel corso dei secoli e andata soggetta,
secondo quanto testimonia la redazione dell'Agone che ci b pervenuta.

H. Maehler: Die Bemerkung des Chamaileon über Aischylos (Fr. 40

a), die G. Arrighetti besprochen hat, erinnert mich an die herrliche
Portraitstatue des Anakreon in der Ny Carlsberg Glyptotek in Kopenhagen:

"in der trunkenen Bewegung mit dem unordentlich fallenden
Mäntelchen äussert sich doch die Würde vornehmer Art und innerster
Ergriffenheit"1. Wie bei Chamaileon, liegt auch hier die Vorstellung
zugrunde, dass der Dichter, der <J>fp' fiScop fep' otvov 5) 7iai (PMG
396, vgl. P.Oxy. 3722 Fr. 15) sang, auch selbst ein grosser z^echer

gewesen sein muss. Woher wussten die Maler und Bildhauer, wie die

1

K. SCHEFOLD, Die Bildnisse der antiken Dichter, Redner und Denker (Basel

1943), 64.



258 DISCUSSION

alten Dichter (und Philosophen) aussahen? Waren sie nicht im Prinzip
in derselben Lage wie die Biographer? Portraits der Klassik und des

Hellenismus haben zumindest zwei Komponenten, den Typ (Dichter
sind würdevoll und weise, daher alt, in Gedanken versunken, haben oft
wirres Haar) und individuelle Züge (Euripides hat einen gramvollbitteren

Zug um den Mund — offenbar dachte der Künstler an die

Misserfolge und das Exil des Dichters). Den individuellen Eigenheiten
des Porträtkopfes entsprechen in der Biographie die Anekdoten: weder
die einen noch die anderen müssen im realistischen Sinne "stimmen",
aber sie müssen passend (eticöq) sein ("se non e vero, e ben trovato"),
sie können also auch wandern.

G. Arrighetti: II parallelo proposto da H. Maehler b indubbiamente
interessante e meriterebbe, da parte mia, ben altra competenza in

campo iconografico per essere trattato adeguatamente. L'unico genere
di ritrattistica di cui ho qualche conoscenza b quella della scuola

epicurea che b stata studiata da B. Frischer (The Sculpted Word

[Berkeley / Los Angeles / London 1982]). Nel caso degli Epicurei
Frischer ha cercato di dimostrare che, nel delinearne i tratti, gli scultori
si attenevano al principio di fornire per tutti un'immagine di serenitä

e, ad un tempo, di serietä che si accompagnasse alle diverse caratteri-
stiche proprie di ognuna delle singole fisionomie.

Nel proporre un parallelismo fra le peculiaritä dei singoli ritratti e

le caratteristiche che ad ogni personalitä erano in qualche modo
attribuibili dall'aneddotica sulla base dell'eiKÖq, Herwig Maehler

coinvolge un criterio che, come ho detto nella mia relazione, fu
fondamentale nella ricostruzione storico-letteraria e storica in senso

stretto praticata nel Peripato. Rammentiamo che Teofrasto fu l'autore
dei Caratteri, un'opera che nel principio dell'elKÖq aveva il suo
fondamento teorico. Ciö, ovviamente, non significa che la validitä di

questo principio, reso canonico nella ricerca peripatetica, non sia stata
avvertita anche ben prima della seconda metä del quarto secolo.

D.M. Schenkeveld: The idea that a poet's life is reflected in his
works and that, therefore, one can use his works in order to write his

biography, has its roots in a very old, common belief, as you demon-



LETTERATURA E BIOGRAFIA 259

strated. My question now is, at what time does this common opinion
become a problem? E.g. in his Vitae Sophistarum Philostratus often
has remarks from which we may deduce that he is surprised that the
life of the sophist in question is not reflected in his works. I suggest
the problem comes up when biographies concern authors who have
been alive recently, not those of a long time ago.

G. Arrighetti: Io credo che non sia stato solo un problema di piü
facile reperimento di dati certi sulla vita degli autori in seguito alia
minore lontananza cronologica, altrimenti le notizie sui contrasti fra
Callimaco e Apollonio Rodio che M. R. Lefkowitz ha dimostrato
essere parto delle fantasie dei biografi e degli storici della letteratura
(cfr. The Lives of the Greek Poets [London 1981], 117-135) non
avrebbero avuto tanta fortuna. Penso che la possibilitä di distinguere
fra la vita e Lopera degli autori cominci ad affermarsi quando il
compito pedagogico del poeta non e piü sentito come essenziale, cioe,

grosso modo, con la fine di quello che si usa definire il periodo
classico della letteratura greca. Questo, ovviamente, non vuol dire che
da quel momento la connessione fra la vita e Lopera degli autori

rappresentasse un principio di ricostruzione storico-letteraria non piü
rispettato: il caso di Dionigi di Alicarnasso da una parte e la produzio-
ne peripatetica protrattasi fin nel pieno dell'Ellenismo dall'altra lo
stanno a dimostrare; ma solo che questa connessione poteva venir
rifiutata tutte le volte che particolari motivi potevano suggerirlo (cfr.
sotto, nella risposta a C.J. Classen).

R. Tosi: F. Montanari ha giustamente affermato che l'elemento
biografico trova spazio anche in altri generi eruditi. Vorrei marginal-
mente segnalare che esso b spesso presente anche nella paremiografia
(cf., p.es., Zenob. vulg. VI 28 etc., VI 38 etc.).

C.J. Classen: Nachdem in der Discussion die Frage gestellt worden
ist, woher spätere Gelehrte etwas über das Leben der früheren Autoren
wissen konnten, und auf die Bildnisse von Dichtern und Philosophen
hingewiesen worden ist, möchte ich daran erinnern, dass Anekdoten

gern aufgrund typischer Eigenschaften mit dem Namen eines einzelnen



260 DISCUSSION

verbunden werden, und wenn sich die Eigenschaften eines Typus
ändern, auch entsprechend die Anekdoten, die mit ihm verbunden
werden, andere werden, wie die Überlieferung über Thaies ö ao(j)6q
zeigt (vgl. C.J. Classen, Ansätze [Würzburg-Amsterdam 1986], 29-46).

Dionys von Halikarnass kündigt an, er wolle klären, wer die
bedeutendsten der alten Redner und Historiker seien und xlve«;...
fey£vovxo 7rpocap£aet<; tob xe ß(ov> rat xob Wryou... (vedi ms.
Arrighetti p. 238-9), also wegen der p(pr|ai<; fragt er nach dem Werk,
wegen des Werkes nach dem Leben — das erinnert unmittelbar an die
etwas gleichzeitige praefatio des Livius, der schreibt: ad illa mihi pro
se quisque acriter intendat animum, quae vita qui mores fuerint, per
quos viros quibusque artibus... partum et auctum imperium sit, und
dem etwas später den Wert der cognitio rerum betont... inde tibi
tuaeque rei publicae quod imitere capias, inde foedum inceptu, foedum
exitu quod vites (9-10).

Sind diese Programme vergleichbar, haben sie ein gemeinsames
Vorbild? Kann man die Biographie von Autoren (Dichtern) von der

übrigen biographischen Literatur und von der Geschichtsschreibung
trennen?

G, Arrighetti: La precisazione di C.J. Classen e importante:
soprattutto riguardo a certe figure della cultura greca piü evanescenti
sarä accaduto che l'aneddotica mutasse con l'evoluzione nel tempo dei
tratti di quelle figure. Non solo: poteva addirittura sussistere un'aned-
dotica composta anche da elementi fra di loro non perfettamente
conciliabili. Nel caso di Satiro, per esempio, nella Biografia di
Euripide si puö leggere che il tragico amava vivere una vita di studio
appartata, lontano dagli altri (col. 39 IX), e contestualmente si afferma
che era un attento osservatore dei costumi e della mentalitä del suo

tempo (col. 39 VI).
Riguardo alia consonanza fra Dionigi di Alicarnasso e Livio che C.J.

Classen ha messo in luce, io non credo, ovviamente, che sia casuale;
ricordiamo che anche Dionigi era storico. In generale, poi, va tenuto
presente quanto Momigliano (The Development of Greek Biography,
p. 56 s. trad. ital. p. 59) ha osservato riguardo alle differenze di fini
che distinguevano l'opera degli storici e dei biografi, differenze che,



LETTERATURA E BIOGRAFIA 261

possiamo aggiungere, erano in grado di condizionare 1'uso della
documentazione.

D. M. Schenkeveld: May I correct the impression one might get from

your reference in note 7, that D.A. Russell, while agreeing with
Rosamund Harriot on the point of the popular belief, also implies that
it is an intrusion which the more enlightened Greeks rejected? Russell
does not imply this idea at all. In fact, R. Harriot seems to stand
isolated on this point.

G. Arrighetti: Nella nota 7 io non ho affermato che D.A. Russell
condivide l'opinione di R. Harriot che la connessione fra la vita e

l'opera di un autore rappresenti l'intrusione di un elemento estraneo
nella critica letteraria, ma solo che anche Russell accetta l'idea
dell'origine popolare ("folk-tales") di questo elemento. In questa
convinzione R. Harriot e tutt'altro che isolata. Forse sarebbe stato piü
chiaro, da parte mia, precisare non solo i punti di accordo, ma anche
le differenze fra le posizioni dei due studiosi, ma il contesto delle mie
argomentazioni non mi e sembrato che lo richiedesse.

N. Richardson: The relation between biographies of poets and

statesmen may be affected by cases of Greek poets who were also
involved in politics: not only Solon but also Alcaeus and others. The

case of Sophocles might be interesting in this respect.
A propos of the possible clash between a writer's work and his life,

Catullus (16) states the view that you must not judge a poet by what
he writes: was he the first to make this point so explicitly?

G. Arrighetti: Quello degli autori letterari che avevano svolto attivitä
politica puö certamente rappresentare un caso interessante: i biografi
avevano a disposizione anche un genere di documentazione diversa.

Riguardo a Sofocle, purtroppo, il yfevoq di tradizione bizantina giunto
a noi con la scelta delle tragedie, non offre molte conferme in

proposito: si parla della sua attivitä di stratego e, dalla sua posizione
nella cosa pubblica ateniese, si ricava un preciso giudizio riguardo
al 1

* attend ibi 1 i tä di certe notizie che circolavano sulla sua posizione



262 DISCUSSION

sociale (parr. 1 e 8), si rammenta il suo amor di patria ((|aA.a0f|VOC-

ioq), ma nulla di piü. In compenso si fa frequente riferimento alle

opinioni degli eruditi peripatetici, in genere per controbatterle. Quindi,
almeno nel caso di Sofocle, non abbiamo documentazione sufficiente,
mi pare, per comprovare un'ipotesi che di per se appare del tutto
plausibile.

Nel proclamare polemicamente l'incoerenza fra l'opera e il genere
di vita nel Carm. 16, io non penso che Catullo fosse il primo; le

ragioni che permettevano ad un poeta di assumere una posizione del

genere si erano date ben prima di Catullo (cfr. sopra, la risposta a

D.M. Schenkeveld), anche se non e da escludere che il tono particolar-
mente provocatorio sia in questo caso peculiare del poeta romano.

C.J. Classen: Die Forderung, dass Leben und Werk(e), das heisst

Handlungen, eines einzelnen übereinstimmen sollten, findet sich früh
(z.B. bei Piaton, Laches 188d) und ist Voraussetzung für viele
polemische Bemerkungen bei den Rednern.

G. Arrighetti: I casi fatti presenti da C.J. Classen hanno valore come
conferma che la discordanza fra la vita e l'opera di un autore,
l'incoerenza fra il "dire" e il "fare" costituiva da sempre motivo di
scandalo; era un'incoerenza da mettere in luce e, eventualmente, da

rimproverare; e il rimprovero era tanto piü significativo se diretto ad

una persona che pretendeva di impartire insegnamenti, come appunto
conferma I'esempio del Lachete. E' chiaro che il rilievo assumeva
significato ancora maggiore quando poteva esser mosso ad un poeta
che, nell'opinione dei Greci, aveva il compito istituzionale di rendere

xobq öcvOpdmooq fev tatq rcöteaiv ßeXxtotx; (Ar. Ran. 1009 s.).


	Riflessione sulla letteratura e biografia presso i Greci

