Zeitschrift: Entretiens sur I'Antiquité classique
Herausgeber: Fondation Hardt pour I'étude de I'Antiquité classique
Band: 39 (1993)

Artikel: Die Einheit des horazischen Lebenswerks
Autor: Syndikus, Hans Peter
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-661100

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-661100
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

VI
HANS PETER SYNDIKUS

DIE EINHEIT DES HORAZISCHEN LEBENSWERKS

Die Frage nach der Einheit des horazischen Lebenswerks
kann nur differenziert beantwortet werden. Ein Werk, das in fast
drei Jahrzehnten entstanden ist, die tiefgreifende Verdnderungen
in Horazens Umwelt und in seinen Lebensumstinden mit sich
brachten, und das zudem in sehr verschiedenen literarischen
Formen gestaltet ist, muB3 starke Unterschiede aufweisen. Es
kann also allein gefragt werden, ob in diesem Lebenswerk die
einzelnen Epochen oder die verschiedenen literarischen Formen
soviel Eigengewicht haben, daB man von einer wirklichen
Einheit des Lebenswerkes nicht sprechen kann, oder aber, ob es
so viele iibergreifende Themen, Motive, Grundiiberzeugungen
gibt, da diese Frage bejaht werden kann.

*

Ich mochte zundchst einer Reihe von gewichtigen Stimmen
nachgehen, die aus den verschiedensten Griinden eine Einheit
des Lebenswerkes bezweifeln. So suchte zu Ende des 19. und zu
Beginn des 20. Jahrhunderts die damals immer mehr in den
Mittelpunkt des Interesses tretende Quellenforschung die



208 H.P. SYNDIKUS

Erklarung fiir Inhalt und Form der Dichtungen des Horaz nicht
mehr in der Eigenart des Autors, sondern fast ausschlieBlich in
seinen Quellen. In ihnen sah man dabei vielfach das allein
Urspriingliche und Originale; die davon abgeleitete Dichtung des
Horaz schien wenig Eigenbedeutung zu haben und entsprechend
den verschiedenen Vorbildern in disparate Einzelgruppen
auseinanderzufallen.

Typisch fiir diese Betrachtungsweise ist ein Aufsatz von A.
Kiessling in den ‘Philologischen Untersuchungen’'. Kiessling
bemingelt vor allem, daB3 Horazens Oden keine echten Gelegen-
heitsgedichte im Sinne Goethes seien; ihnen fehle Stirke und
Einheitlichkeit der Empfindung, die allein die verschiedenen
Motive eines Gedichtes zu einer poetischen Einheit werden
lassen (S. 76 f.). Horaz wihle als guter Literaturkenner Stellen
aus der #dolischen Lyrik, die fiir ein bestimmtes Gefiihl zu passen
scheinen. So hénge das Verstéindnis der meisten Oden davon ab,
ob es gelingt, das jeweilige Vorbild zu finden (S. 79). Kiessling
glaubt auch, auf Briiche zu stoen: Alkaioszitate und horazische
Zutaten paBten nicht immer zusammen (S. 80), dem langsam
arbeitenden Horaz sei es oft nicht gelungen, die Fugen und
Nihte, die aus dem miihseligen EntstehungsprozeB herriihren, zu
verdecken (S. 82).

Natiirlich fiihrt heute niemand mehr Horazens Carmina
allein auf die #olische Lyrik zuriick. R. Reitzenstein und G.
Pasquali haben die hellenistischen und romischen Komponenten
betont. Vor allem aber haben Pasquali und spiter E. Fraenkel in
eingehenden stilistischen Untersuchungen aufgezeigt, daB Horaz
auch das von Alkaios oder — im Falle der Epoden — von
Archilochos Ubernommene verindert und dem durch die Schule
der hellenistischen Dichtung gegangenen modernen Stilempfin-

! A. KIESSLING. Philologische Untersuchungen 2 (1881) 48-122.



DIE EINHEIT DES HORAZISCHEN LEBENSWERKS 209

den angepaBt hat®. In dieser Betrachtungsweise erscheint also
Horazens Dichtung durchaus als ein personlich gepragtes Werk
von einem sehr einheitlichen Charakter.

Eine ganz bestimmte Bindung an die Form der altgriechi-
schen Lyrik glaubte R. Heinze in seinem Aufsatz "Die Horazi-
sche Ode" erkannt zu haben’. Er geht von der Beobachtung aus,
daB fast jede Ode als Ansprache an eine oder mehrere Personen
gerichtet ist, die meist in einer ganz bestimmten Situation
vorgestellt werden. Als Grund fiir diese Gedichtgestaltung
nimmt er einen von der friihgriechischen Lyrik ausgehenden
Formzwang an: Ein griechischer Lyriker sei immer der Offent-
lichkeit zugewendet gewesen und habe in dieser Offentlichkeit
seine Gedichte gesungen. Horaz habe nun wegen dieses Vor-
bildes nicht wie ein Elegiker oder gar ein moderner Lyriker sein
Innenleben enthiillen wollen; seine Absicht habe vielmehr darin
bestanden, auf die angesprochene Person einzuwirken und sie zu
einem bestimmten Verhalten zu veranlassen; alles rein Kontem-
plative sei darum aus seiner Lyrik ausgeschlossen. Heinze
bedauert offensichtlich die von ihm als kiinstlich empfundene
Anlehnung an eine historische Form und fiihrt Defizite gegen-
tiber dem individuelleren Ausdrucksvermdgen der Elegiker
darauf zuriick.

Seitdem wir durch neue Textfunde die friihe griechische
Lyrik genauer kennen, wissen wir, daB der von Heinze an-
genommene Formzwang nicht bestand. Die von Heinze erkann-
ten Eigenarten der Horazischen Lyrik, vor allem der Verzicht

2R REITZENSTEIN, NJb 21 (1908) 81-102; 25 (1922) 24-41 = Aufsdtze zu
Horaz, Darmstadt 1963, 1-22; 55-72; G. PASQUALLI, Orazio lirico, Firenze 1920;
E. FRAENKEL, Horace, Oxford 1957.

3 R. HEINZE. NJB 51 (1923) 153 ff. = Vom Geist des Romertums, Darmstadt®
1960, 172-189. R. REITZENSTEIN widersprach sofort: NJB 53 (1924) 232-241
= Aufsdtze zu Horaz, Darmstadt 1963, 73-82.



210 H.P. SYNDIKUS

auf die schwankende Gefiihlswelt der Elegiker und das dynami-
sche Element, sowie der Wille, Verqueres und Ungutes zu
dndern, konnen nicht auf ein als Zwang wirkendes Vorbild
zuriickgefiihrt werden. Das Streben nach geistiger Klarheit und
nach einem rechten Leben sind, wie vor allem F. Klingner in
seiner Horazinterpretation aufgezeigt hat, Grundziige von Horaz
selbst, die von den Epoden und Satiren iiber die Oden bis zu
den Episteln sein Werk bestimmen.

Auch in den Satiren fiihrte Heinze formale Eigenschaften
und Themen auf griechische Quellen zuriick. Bereits in seiner
Bonner Dissertation* gelang ihm der Nachweis, daB hinter den
sog. Diatribensatiren popularphilosophische Diatriben der
hellenistischen Zeit stehen, die aus kaiserzeitlichen Schriften
erschlossen werden kénnen. Durch zahlreiche Parallelen belegte
er, daB nicht nur formale Eigentiimlichkeiten, sondern auch
ganze Gedankenginge auf sie zuriickgehen. Heinze baute dann
diese Erkenntnisse in seinem Satirenkommentar weiter aus’.

Aber so grundlegend auch diese Forschungen zum Ver-
standnis von Form und Gedankengang vieler Satiren sind, wird
doch die vornehmliche Blickrichtung auf die jeweilige Quelle
der tiefgreifenden Umgestaltung der Tradition durch Horaz nicht
immer gerecht. Ein gutes Beispiel dafiir ist die Behandlung der
Satire 1 1° : Heinze vermutete zwei verschiedene Quellen, bis
Vers 22 eine Diatribe gegen menschliche Unzufriedenheit, dann
im Hauptteil eine gegen Habsucht und Geldgier. Durch ein
systematisches Fortschreiten auf Heinzes Weg, das zu einer
immer genaueren Kenntnis der griechischen Diatriben fiihrte,
kam man zu einer besseren Wiirdigung der Eigenleistung des

4 R. HEINZE, De Horatio Bionis imitatore, Diss. Bonn 1889.

2 Q. Horatius Flaccus. Satiren. Erkldrt von A. KIESSLING, 5. Auflage erneuert
von R. HEINZE, Berlin 1921.
® Dissertation: S. 15-22; Kommentar: S. 2.



DIE EINHEIT DES HORAZISCHEN LEBENSWERKS 211

Romers. So zeigt E. Fraenkel, da die von Heinze geschiedenen
Teile durchaus auf eine einzige Quelle zuruckgehen’, in der die
menschliche Unzufriedenheit auf die Habsucht, das Laster von
Horazens Hauptteil, zuriickgefiihrt wird. Horaz hatte also eine
gedanklich einheitliche Konzeption vor Augen, verwischte aber
die logischen Zusammenhénge absichtlich, weil er seiner Satire
die Form eines lockeren Gesprichs geben wollte. Wie Fraenkel
zeigten vor allem auch U. Knoche und N. Rudd, daB Horaz auch
die Satiren, in denen er popularphilosophische Motive behandel-
te, sehr eigenstiindig und personlich geformt hat®,

R. Y. Tyrrell’® sah als das entscheidende Vorbild der
Satiren Lucilius an. In Auseinandersetzung mit dem Horazbild
W. Y. Sellars', der die Satiren und Episteln als Widerspiege-
lungen der duBeren und inneren Welt des Dichters auffaBte,
glaubt Tyrrell nicht an Eigenschopfungen des Horaz. Die
Ausdriicke und Motive, die Horaz aus Lucilius libernommen hat,
sind ihm hinreichender Beweis dafiir, daB Horaz Lucilius in
groBtem Umfang ausgebeutet hat; er habe dem genialen Vorbild
seine Stoffe weitgehend entnommen und ihnen nur die groBere
Eleganz gegeben, die man in seiner Zeit von einem literarischen
Werk erwartete. Tyrrell geht so weit, daB er in der Satire I 5
weniger einen Bericht iiber die eigene Reise nach Brundisium
sah als eine stilistisch gefeilte Wiederholung von Ereignissen,

7 A.0. 90-97; vgl. H. HERTER, RhM 94 (1951) 11 f.

8 U. KNOCHE, Philologus 90 (1935) 372-390. 469-482 = D. KORZENIEWSKI
(Hrsg.), Die rémische Satire, Darmstadt 1970, 284-319; N. RUDD, The Satires
of Horace, Cambridge 1966.

 R.Y. TYRRELL, Latin Poetry (John Hopkins Lectures 3), London 1895, 162-
183.

'© W.Y. SELLAR, The Roman Poets of the Augustan Age, Horace and the
Elegiac Poets, Oxford 1891.



212 H.P. SYNDIKUS

die Lucilius von einer Reise an die Strae von Messina berichte-
te''.

Eingehender als Tyrrell untersucht G. C. Fiske' das
Verhidltnis von Horaz und Lucilius. Fiske hat immer die
Satirenkommentare von Kiessling — Heinze und Lejay'® vor
Augen, und ist sich so durchaus bewuBt, in welch breitem
Traditionsstrom besonders die popularphilosophischen Motive,
die Horaz in den Satiren und Episteln behandelt, iiberliefert
waren. Trotzdem glaubt auch er, daB Horaz diesen Traditions-
strom vor allem in der Pragung, die er durch Lucilius erfahren
hat, in seinen Sermones aufgenommen habe. So schlieBt er
immer wieder von Parallelen im einzelnen auf die Ubernahme
ganzer Gedankenzusammenhénge und vermutet etwa hinter den
Satiren 1 1 und I 2 des Horaz als Vorbild sehr dhnlich gestaltete
Satiren des Lucilius'.

Ich mochte nicht auf Gewaltsamkeiten im einzelnen
eingehen; wichtiger ist, daB popularphilosophische griechische
Texte in Gedankenpriagung und Formulierung dem Horaztext oft
viel ndher sind als die von Fiske angefiihrten Luciliuspar-
allelen. Natiirlich ist Lucilius als der Begriinder des literari-
schen Genos fiir Horaz wichtig gewesen. Um sich in seine
Nachfolge zu stellen und um seinem Werk den Stempel des
gewihlten Genos aufzudriicken, hat er bestimmte, fiir Lucilius

Hao 173-175; dhnliche Urteile iiber anderer Satiren: S. 176-183.

12 G.C. FISKE, Lucilius and Horace, Madison 1920 (Nachdruck Hildesheim
1966).

3 @uvres d’Horace. Satires publiées par P. LEJIAY, Paris 1911 (Nachdruck
Hildesheim 1966).

4 Er vergleicht S. I 1 mit den Fragmenten von Lucilius’ Buch 18 und 19, §. I
2 vor allem mit der 3. Satire des 29. Buches; s. FISKE a.0. 219-274.

'3 A. OLTRAMARE, Les origines de la diatribe romaine, Lausanne 1926, 148 f.,
betont, daB Horaz eine gute Kenntnis der griechischen Originale besaB.



DIE EINHEIT DES HORAZISCHEN LEBENSWERKS 213

typische Motive, Stilmerkmale und Sujets gewihlt. Andererseits
wire vieles von Horazens Gedankenentwicklung und Gedicht-
komposition auf der Stufe der literarischen Entwicklung in der
Generation des Lucilius tiberhaupt noch nicht moglich gewesen.
Vor allem aber ist zu bedenken, da8 Horaz den Grundcharakter
der lucilischen Satire verdndert hat. Ihren streitlustigen, angriffs-
freudigen Ton hélt er in der Satire I 4 noch fiir wesentlich,
wenn er den namentlichen Angriff als Grundzug der Satire
ansieht. Aber dieser Charakter, der die frithe Satire 1 2 noch weitge-
hend bestimmt, verliert sich dann bald. Ja selbst in Satire I 4,
103-140 ist der satirische Angriff nicht mehr das eigentliche
Ziel. Nach dem Vorbild seines Vaters will Horaz durch die
Fehler anderer lernen, sie zu vermeiden. Wir sehen ihn also
schon hier auf dem Weg zu einem seiner zentralen Themen, der
Suche nach dem rechten Lebensweg.

*

Die Einheit des horazischen Lebenswerks wird auch in
Frage gestellt, wenn an einem bestimmten Punkt seines Lebens
ein Bruch oder doch eine tiefgreifende Verdnderung seiner
philosophischen oder religiosen Grundiiberzeugungen angenom-
men wird. Noch sehr vorsichtig verwendet E. Courbaud den
Begriff Konversion'. Er versteht darunter eine sich iiber Jahre
hinziehende geistige Entwicklung, die Horaz von einer epikurei-
schen Lebenseinstellung zur Weisheit der Stoa gefiihrt habe. Fiir
Courbaud war Horaz gewiBB nie ein Epikureer vom vulgéren
Schlage; er sieht klar, daB sich Horaz von friih an ethische Ziele
setzte und iiber sein eigenes Verhalten reflektierte, um es stindig

'8 E. COURBAUD, Horace. Sa vie et sa pensée a I'époque des épitres, Paris
1914, 35-60 (Nachdruck Hildesheim 1973); vgl. P. GRIMAL, Horace, Paris 1958,
53:70 1.



214 H.P. SYNDIKUS

zu verbessern; aber als charakteristischer fiir die Friihzeit erkennt
er doch die Aufforderungen zum LebensgenuB8 und die Hingabe
an die Freuden des jeweiligen Augenblicks. Erste Anzeichen
einer neuen Bewertung der Lebensziele sieht er in den S. II 3
und II 7: GewiB karikiere Horaz hier stoische StraBenprediger,
aber diese zweifelhaften Gestalten seien nicht bloB ldcherlich. In
ihren Ubertreibungen triten doch Wahrheiten hervor, die Horaz
ernst nehme und die weiter gewirkt haben. Die Gestalt des
stoischen Weisen, dessen Wesensziige bereits in der S. II 7, 83-
88 genannt waren, stehe in C. III 2, 17-24 und III 3, 1-8 hinter
der Schilderung der weltiiberwindenden Tugend und der
Unerschiitterlichkeit dessen, der sie verwirklicht. Auch romische
Gestalten wie der Cato von C. II 1, 23 f. und der Regulus von
C.III 5, 49-56 triigen stoische Ziige. Eng verwandt damit sei die
Charakterisierung der wahren virtus in C. II 2, 17-24 und C. IV
9, 34-52. Als groBte Anndherung an stoische Kerngedanken sieht
Courbaud die Epistel 1 16 an (S. 168-189), in der das mensch-
liche Gliick allein auf Weisheit und Tugend gegriindet ist.

Courbaud erkennt durchaus, daB Horaz trotz dieser Uber-
nahme stoischer Motive kein Stoiker im strengen Sinne wurde
(S. 186 f.). Aber man kann iiberhaupt zweifeln, ob das Wort
Konversion angebracht ist. Gerade Courbauds Kernstelle in E.
I 16 oder die in stoischer Begrifflichkeit formulierte Ode II 2
zeigen, dalB Horaz hier inhaltlich nichts Neues bringt, sondern
langst bedachte Wahrheiten mit anderen Worten ausspricht.
Auch mit stoischen Begriffen betont Horaz wie friiher, daB ein
Mensch nur gliicklich werden kann, wenn er sich nicht dngstlich
an die unbestdndigen duBeren Giiter klammert.

Anders als Courbaud, der nach Jahrhunderten der philoso-
phischen Reflexion bei einem so niichtern-kritischen Menschen
wie Horaz einen Glauben an die reale Existenz des antiken
Gotterhimmels fiir unmoglich hidlt, nahm eine Reihe von



DIE EINHEIT DES HORAZISCHEN LEBENSWERKS 215

Horazforschern — ich nenne nur Heinze, Zielinski, Wili,
Oppermann'’ — eine regelrechte Bekehrung des Dichters zum
altrémischen Gotterglauben an. Typisch fiir die Einstellung des
Horaz vor seiner Konversion erschien S. I 5, 97-103. Horaz
berichtet hier, wie sich die Reisegesellschaft des Maecenas iiber
den Aberglauben in einer suditalienischen Stadt lustig machte,
nach dem auf einer Tempelschwelle der Weihrauch ohne Feuer
zerschmelze. In aufgeklédrter Pose weist dabei Horaz auf die
epikureische Lehre hin, nach der die Gétter in ihrem seligen
Leben nicht in das Naturgeschehen eingreifen.

Als ein Bruch mit dieser Haltung erschien dann C. I 34, in
dem Horaz von einem Donnerschlag bei wolkenlosem Himmel
berichtet, also einem auf natiirliche Weise nicht erklarlichen
Ereignis; dies habe ihn dazu gebracht, die Lehren einer ‘torich-
ten’ Philosophie aufzugeben und sich wieder dem lange
vernachlassigten Gotterkult zuzuwenden. Heinze vermutet, da3
das hier beschriebene Ereignis weniger die Bekehrung zu einem
naiven Volksglauben, sondern eher die zu einer philosophisch
vergeistigten Religion bedeute; die Herleitung von einer
erschiitternden Himmelserscheinung konne poetische Fiktion
sein. Th. Zielinski dagegen vergleicht geradezu mit dem Bericht
im 9. Kapitel der Apostelgeschichte, in dem eine blendende
Lichterscheinung Saulus zu Boden wirft und seine Bekehrung
bewirkt. Das Ereignis in Horazens Leben werde allerdings
innerlich ldngst vorbereitet gewesen sein. Horazens Verse iiber
Fortuna, die dem einen seine Krone raube und sie dem anderen
aufsetze, lassen Zielinski an Ereignisse in der politischen Welt

7 R. HEINZE in: Q. Horatius Flaccus. Oden und Epoden erklirt von A.
KIESSLING. 7. Auflage besorgt von R. HEINZE, Berlin 1930, 141 f.; TH.
ZIELINSKI, Horace et la société romaine du temps d’Auguste, Paris 1938, 43-64;
W. WILI, Horaz und die augusteische Kultur, Basel 1948, 120-124; H.
OPPERMANN in: H. Oppermann (Hrsg.), Wege zu Horaz, Darmstadt 1972, 166-
182.



216 H.P. SYNDIKUS

denken, an den Sturz des Antonius und Oktavians Sieg. Im
Mittelpunkt der spiteren religiosen Dichtung des Horaz stehe
dann der Glaube an den vom Himmel geschickten Entsiihner des
fluchbeladenen Roms, an Augustus, der auf Erden so wirkt wie
Juppiter im Himmel. Als Kernstellen hebt Zielinski C. I 2, 41-
52; 112, 49-60; 111 5, 1-4 hervor.

W. Wili setzt die Akzente etwas anders. Auch er sieht in C.
I 34 ein "Erlebnis des Géttlichen", wodurch Horaz der griechi-
schen Philosophie entfremdet wurde. So sei er offen fiir
romisches und politisches Denken geworden. Seit dem Jahre 29,
in das Wili C. I 34 setzt, sei der Horaz der S. I 6 und II 6 tot
(gemeint ist offenbar der unpolitische, private Horaz): Der
Dichter sehe nun die Welt neu und suche sich neue Themen, die
teilweise im Widerspruch zum bisherigen Werk stehen.

Gegeniiber der Annahme eines radikalen Bruchs in Hora-
zens Weltsicht und Lebensdeutung sind erhebliche Zweifel
angebracht. Gewill betont Horaz im Sinn der augusteischen
Restauration gelegentlich die Wichtigkeit einer Riickkehr zur
frommen Erfiillung des hergebrachten Géotterkultes'®; aber
unterstreicht nicht auch der philosophisch skeptische Cicero die
Bedeutung des Staatskultes ? So scheinen die Gotteranrufungen
in verschiedenen politischen Gedichten keine Dokumente eines
personlichen Glaubens an die Wirklichkeit dieser tradierten
Gotterwelt zu sein. Personlicher klingt es, wenn sich Horaz im
Schutz musischer Gottheiten sicher fiihlt'; aber ist dieser
Glaube an die Uberlegenheit musischer Geistigkeit iiber die
dumpfen Bedrohungen der Welt nicht eher ein Glaube an inner-
menschliche Krifte und Werte als an hilfreiche Gotterwesen ?
Der Annahme einer religiosen Konversion des Horaz steht auch

15 Vel §. 112, 103 £,; C. 135, 33-37; 111 6, 1-8. Die schlichte Frommigkeit einer
Béuerin freut ihn in C. III 23.
¥ vgl. 5. 116, 13-15; C. 117, 13 £.; 1 22; 11 17, 28-30; 111 4, 9-36.



DIE EINHEIT DES HORAZISCHEN LEBENSWERKS 217

im Wege, daB sich an seiner philosophischen Weltsicht wenig
dndert: In den Episteln ist von Gotterglauben und Gotterver-
ehrung so wenig die Rede wie zuvor in den Satiren. Den Weg
zum rechten Leben zeigt ihm hier wie dort die Philosophie. Was
C. I 34 anlangt, so scheint seine Bedeutung mehr auf der
literarischen Ebene zu liegen. So wie C. 1 16 eine Absage an die
bisherige Hohndichtung der Jamben ist und wie in C. I 14 das
Thema der politischen Dichtung eingefiihrt wird, so scheint C.
I 34 das in den Oden neue Thema der Gotterdichtung anzuzei-
gen. Vor allem aber bereitet das Gedicht den folgenden Hymnus
auf Fortuna vor, auf die hellenistische Tyche, die den Weltlauf
bestimmt; der Philosoph aber, der sein Herz nicht an die duBeren
Giiter hdngt, weiB sich vor ihr sicher. So sagt Horaz in C. III 29,
41-64: Juppiter und Fortuna mdgen noch so grollen, sie konnen
dem Weisen weder ein gelebtes Gliick rauben noch ihn im
innersten Kern seines Wesens treffen®.

%

Auf andere Weise wird die Einheit des Werkes ange-
zweifelt, wenn nur ein Teil als bedeutend anerkannt wird,
wihrend man den Rest als belanglos, konventionell oder dgl.
abwertet. Es wurden kontrire Standpunkte vertreten: Fiir die
einen war der augusteische vates, der Dichter des hohen Stils,
der eigentliche Horaz; fiir die anderen galt eben diese Seite als
bedauernswerte Verirrung eines nur fiir die heiteren Zwischento-
ne geschaffenen Talents.

Eine Reihe von bedeutenden Horazkennern bewunderte vor
allem die Gedichte im hohen Stil. So sah R. Reitzenstein, der
zunichst die hellenistischen Ziige in den Oden beobachtet hatte,

20 yel. zu dieser Beurteilung von C. I 34 E. FRAENKEL, a.0. 253-257; T.
OKSALA, Religion und Mythologie bei Horaz, Helsinki 1973, 16-30.



218 H.P. SYNDIKUS

in einem spéten Aufsatz die Gedichte mit ernstem, rémischem
Charakter als die entscheidende Mitte der Lyrik des Horaz an®'.
Die Wiederbelebung romischer Werte in der Welt der Politik
habe bei Horaz wie bei Virgil zur groBen Form und zu einer
Abkehr von der dem hellenistischen Geschmack verpflichteten
Zeitmode gefiihrt.

A.Y. Campbell geht in seinem Urteil iiber die Odendich-
tung®® von zwei Stellen in den literarischen Briefen aus, in
denen der Dichter als Erzieher des Volkes und als Mittler
zwischen Gott und Mensch gefeiert wird (E. II 1, 124-138; A.P.
275-308). Eben diese Rolle erstrebe Horaz, wenn er sich in C.
III 1 als Priester der Musen bezeichnet. Und in dieser Rolle habe
Horaz seine religiése und ethische Dichtung geschrieben, seine
Hymnen und Lebensmahnungen. Vorbild dabei sei weniger der
schlichte Alkaios als der hohe Stil Pindars, dem Horaz auf
vielfache Weise nahestehe.

Eine entschiedene Vorliebe fiir den hohen Ton hat auch
R.A. Schroder, der in seiner Nachdichtung durch Wortwahl und
Satzfiigung einen erhabenen Ton erstrebt, der nicht selten in
einem fiihlbaren Kontrast zu den oft sehr schlichten Worten des
Horaz steht®. Entsprechend wertet er in seinem Nachwort: Die
als anakreontisch empfundenen Trink- und Liebeslieder seien
Beiwerk; der eigentliche Horaz sei der politische Prediger,
Warner, Mahner und Seher gewesen.

. Einen Hohepunkt der Dichtung des Horaz sehen auch
Gelehrte wie Th. Zielinski**, W. Wili*, F. Klingner®® und K.

213, die Literaturangaben in Anm. 3.

2 A.Y. CAMPBELL, Horace. A new Interpretation, London 1924, 56-81; 192-
232.

23 R.A. SCHRODER, Die Gedichte des Horaz, Wien 1935.
- 24 4:0..101-110.
25 A.0. 141-167; 192-213.



DIE EINHEIT DES HORAZISCHEN LEBENSWERKS 219

Biichner’” im hohen Stil der Rémeroden, ohne freilich deswe-
gen die in einem schlichteren Ton abgefaBiten Oden abzuwerten.
Differenziert urteilt E. Fraenkel®. Er geht sehr wohl auf die
Schwierigkeiten ein, die heutige Leser bei Horazens hoch-
stilisierten Gedichten haben, und er hilt auch durchaus nicht
alles fiir gelungen, was Horaz in diesem Ton geschrieben hat.
Und er sieht die Schwierigkeit, die es bedeutete, nach Jahrhun-
derten, in denen die griechische Literatur dem Ideal eines
leichten, schwerelosen, spielerischen Stils gehuldigt hatte, Tone
aufzunehmen, wie sie die alte Elegie und Lyrik in einer anderen
Zeit und unter anderen Bedingungen gepflegt hatte. Im ganzen
glaubt Fraenkel, daB Horaz diese Aufgabe gelungen ist: Er habe
es verstanden, die alten literarischen Traditionen mit neuem
Leben zu erfiillen und so Werke von groBer Schonheit geschaf-
fen. Fiir besonders gelungen hilt er Ep. 16, das Musengedicht
(C. III 4) und die Augustusode C. IV 5.

Im vollen Kontrast zu dieser Wertung sieht E. Turolla einen
uniiberbriickbaren Gegensatz zwischen der personlichen Lyrik
des Horaz und seiner politischen Dichtung im hohen Stil*’. In
den politischen Gedichten habe Horaz gewi von seinen
Fahigkeiten als Stilist und Verskiinstler Gebrauch gemacht, aber
mit diesen Themen stelle er nicht seine innere Welt dar. Turolla
sieht also im reflektierenden, philosophischen Horaz den Kern
der Personlichkeit; je weiter er sich von dieser Wesensmitte
entferne, um so duBerlicher werde seine Dichtung. Die reife
Dichtung der Oden und Episteln gehe aus einer kontemplativen

E KLINGNER, Studien zur griechischen und rémischen Literatur, Ziirich und
Stuttgart 1964, 333-352.

k. BUCHNER, Studien zur rémischen Literatur. Band 3. Horaz, Wiesbaden
1962, 125-138; Die romische Lyrik, Stuttgart 1976, 139-161.

%8 A.0. 42-53; 239-307; 426-453.

2 E. TUROLLA, Q. Orazio Flacco, Le opere, Torino 1963, VII-IX.



220 H.P. SYNDIKUS

Haltung hervor. Horaz habe sich auf dieser Lebensstufe von den
Leidenschaften und der Unruhe der Welt gelost und finde in
seinem Inneren sein Geniligen. Und die besten Oden feierten
gerade dieses Gliick™.

Der dsthetische Wert der hohen Dichtung des Horaz wird
auch von einer Reihe von Kritikern bezweifelt, die von B.
Croces Theorie beeinfluft waren. Nach Croce beruht der
kiinstlerische Akt auf reiner Intuition und driickt sich in Bildern
aus: Vom Individuellen erhebe sich die Intuition zu einer Sicht
des iibergreifenden Ganzen und gewinne so allgemeine Bedeu-
tung. Dabei seien Intuition und Expression eins, und im
kiinstlerischen Ausdruck seien Inhalt und Form eine Einheit
geworden®. Diese Sicht hat schwerwiegende Folgen in der
Beurteilung der Literatur. Wenn es allein auf die kiinstlerische
Intuition ankommt, ist die Einteilung der Literatur in Gattungen,
Traditionsstrange und historische Stile bedeutungslos. Ja Werke,
in die philosophische und theologische Reflexionen, historische
Uberlieferungen und literarische Traditionen eingegangen sind,
geraten von vorneherein in den Verdacht, daB sie nicht reine
Poesie sind, sondern ‘Literatur’, Rhetorik u. dgl. So wird von
Croce nicht nur Horaz, sondern vieles von dem, was bisher zum
Hochsten der Weltliteratur gerechnet wurde, nicht zur Poesie im
eigentlichen Sinn gezihlt®.

Ein extremer Fall einer sich auf Croce berufenden Ab-
wertung groBer Teile der horazischen Dichtung ist F. Durands

0 Vgl a.0. XVIII; LXXIV ff.

2! Grundlegend: B. CROCE, Estetica come scienza dell’espressione e linguistica
generale, Bari 21903 (deutsch: Leipzig 1905); B. CROCE, La poesia, Bari 61963,
9 ff.

e 3 CROCE, Poesia e non poesia. Note sulla letteratura europea del secolo
decimonono, Bari 1923 (deutsch: Leipzig 1925); La poesia, 12 ff. 61 f. 258 f.
Vgl. A. MOMIGLIANO, Quarto contributo alla Storia degli Studi Classici e del
Mondo Antico, Roma 1969, 95-115.



DIE EINHEIT DES HORAZISCHEN LEBENSWERKS 221

Horazbuch®: Horaz sei wohl ein groBer Artist und ein bedeu-
tender Moralist, aber kein Dichter im eigentlichen Sinn (S. 16
f.). Seine Bilder seien zu konstruiert und traditionell. Die
Gedichte seien ohne wahre Leidenschaft geschrieben (S. 21-24).
Die Bemiihung um die genaue Wiedergabe der griechischen
Metren verrate eine Uberbewertung des rein Technischen (S. 39;
49). Dann kritisiert Durand die Ubernahme so vieler griechischer
Namen und Vorstellungen. In C. I 10 etwa seien Atlas, Apollo,
Priamus, Troja und die thessalischen Feuer bloBes Bildungsgut
(S. 48; dhnlich S. 50). Durand hat also keinerlei Sinn fiir die
Faszination, die fiir einen romischen Dichter von den Gestalten
der griechischen Poesie ausging. Sein Dichtungsideal scheint der
naive Gefiihlsausdruck eines Volksliedes zu sein.

Auch A. La Penna ist von Croces Literaturbeurteilung nicht
unbeeinfluBt**. GewiB folgt er Croce nicht so weit, daB er
Horazens Werk insgesamt den poetischen Charakter abspréche.
Aber in seinem Urteil ist ein dsthetisches Werten in der Art
Croces unverkennbar: Wenn er eine positive Einschédtzung der
im hohen Stil geschriebenen Gedichte als antiquierten rhetori-
schen Geschmack bezeichnet, so argumentiert er mit einer
Kategorie Croces, die der Poesie im eigentlichen Sinn entgegen-
gesetzt ist. Bezeichnend ist auch, wenn er sich fiir sein &s-
thetisches Urteil auf die "romantische und nachromantische
Kritik und alles, was darauf folgte", beruft’: Croces Intuitions-
begriff ist romantisch und idealistisch.

Von den dsthetischen Anschauungen Croces ist auch E.
Castorina abhingig®. Er hilt weder die Satiren noch die
politischen Gedichte im hohen Stil fiir Dichtung im eigentlichen

33 F. DURAND, La Poesia di Orazio, Torino 1957.

% A. LA PENNA, Orazio e | "ideologia del principato, Torino 1963.
35 A.0. 1. 24 etc. Vgl. B. CROCE, La Poesia 19-28; 222-226.

36 E. CASTORINA, La Poesia d’Orazio, Roma 1965.



222 H.P. SYNDIKUS

Sinn. Dabei beruft er sich auf Horaz selbst, der in S. I 4 die
Satiren nicht zur wirklichen Poesie rechnet’’. Und die sog.
recusationes sind ihm Beweis dafiir, daB Horaz auch das
politische Thema und den hohen Stil als wenig fiir seine
Begabung passend empfunden habe®,

Aber in einigen Epoden und nicht wenigen Oden glaubt
Castorina Figenschaften entdeckt zu haben, die auch Croces
Kriterien fiir wahre Dichtung entsprechen. In diesen Gedichten
sei unter der glatten Oberfléche eine tiefe seelische Bewegung
zu spuren (109-150). Leidenschaftliche Liebe und ein tiefer
Lebensschmerz seien die beiden Gefiihle, die immer wieder
wahre Poesie entstehen lassen: "Amore e dolore: queste sono le
due note della vera poesia oraziana" (138).

Ohne Zweifel wiren solche Gefiihle auch in Croces Sinn
eine mogliche Quelle wahrer Poesie. Aber sind das wirklich die
Grundstimmungen der horazischen Dichtung ? GewiB nimmt
manches Horazgedicht seinen Ausgang von Angsten, leiden-
schaftlichen Bewegungen und seelischen Verwirrungen. Aber
aus diesen Triibungen des Lebensgefiihls sucht der Dichter fiir
sich und andere immer wieder den Weg zu Ruhe und geistiger
Klarheit. Auch Horazens Liebesdichtung scheint Castorina, der
die Unterschiede zwischen Horaz und den Elegikern weitgehend
einebnet (171-236), nicht richtig zu charakterisieren; Horaz will
sich im Gegensatz zu den Elegikern eben nicht in einer einzigen
tiberwiltigenden Leidenschaft verlieren, und anders als sie setzt
er die leidenschaftliche Liebe nicht als hochsten Lebenswert. Mir
scheinen nicht untergriindige, ja unbewuBte emotionale Bewe-
gungen das Wesen horazischer Dichtung auszumachen, sondern

Lo 39-41; 58. Einiges wird auch in diesem Stil als Dichtung anerkannt: 151-
158.

38 4.0. 15-22; 239-294.



DIE EINHEIT DES HORAZISCHEN LEBENSWERKS 223

eine helle Geistigkeit, die die Leidenschaften und Angste zwar
sehr wohl kennt, aber sich von ithnen zu losen weiB.

*

Vielfach iiberschneidet sich die kontroverse d&sthetische
Bewertung der Gedichte im hohen Stil mit der oft von Jahrzehnt
zu Jahrzehnt schwankenden Beurteilung der politischen Dichtung
des Horaz”. Im ersten Drittel des Jahrhunderts riickte die
politische Dichtung in den Mittelpunkt des Interesses. Wie A. La
Penna gesehen hat®, hingt das mit der Entdeckung des eigen-
stindig Romischen durch Gelehrte wie Leo, Reitzenstein,
Heinze, Fraenkel, Klingner und Burck zusammen. Wie Livius
und Virgil erschien Horaz, wenn er im Sinne der augusteischen
Restauration romische Tugenden rilhmte, als einer der Kronzeu-
gen der eigentliimlich rémischen Weltsicht und Haltung.

Unter den totalitdren Regimen in Italien und Deutschland
wurden dann nicht nur von Propagandisten, sondern auch von
einer Reihe von ansonsten ernstzunehmenden Vertretern der
Altertumswissenschaft diese romischen Wertvorstellungen im
Sinn der herrschenden Ideologie umgedeutet. Insbesondere in
der Schriftenreihe "Auf dem Weg zum nationalpolitischen
Gymnasium" kann man solche Huldigungen an den Zeitgeist
nachlesen.

Es ist nur natiirlich, daB nach dem Zusammenbruch dieser
Regime auch ein Schatten auf die ideologisch vereinnahmten
historischen und literarischen Erscheinungen fiel. Ein friihes

*® Vgl. E. DOBLHOFER, "Horaz und Augustus", ANRW 31, 3 (1981) 1022-1986.

%0 A.0. 15 ff. LA PENNAs Urteil freilich (S. 19), von den Interpretationen
HEINZES und REITZENSTEINS fiihre eine gerade Linie zu den Perversionen der
nationalsozialistischen Zeit, scheint mir den beiden zutiefst humanen Gelehrten
Unrecht zu tun.



224 H.P. SYNDIKUS

Beispiel der Umwertung der augusteischen Herrschaft ist R.
Symes 1939 erschienenes Buch The Roman Revolution*'. Die
Zeitereignisse auf dem Kontinent hatten Symes politischen Blick
geschirft, so daB er klarer, als es friiher iiblich war, zwischen
scheinrepublikanischen Verhiillungen und den eigentlichen
Machtstrukturen unterscheiden konnte. So muBte Syme auch der
Preis dieser Zeit bei Virgil und Horaz suspekt sein. Ihre
politische Dichtung erschien ihm als Sprachrohr des Kaisers*.

Die bei Syme noch sehr vorsichtig formulierten Zweifel am
dichterischen Wert der politischen Dichtung des Horaz wurden
bald deutlicher ausgesprochen, in England und auf dem Kon-
tinent”. Extrem negativ ist S. Jannacones Urteil*. Sie sieht
in den politischen Gedichten nur Verstellung und Heuchelei:
Horaz ist nach ihrer Ansicht immer ein Republikaner geblieben.
Die Augustus riihmenden Verse kdmen also nie aus dem Herzen;
es seien leichthin oder widerwillig aufgenommene literarische
Motive, ja manches betrachtet Frau Jannacone als pure Ironie.

Ein solch extrem abwertendes Urteil bleibt aber vereinzelt.
An einer grundsitzlichen Zustimmung zu dem neuen Regiment,
das den von Horaz so heif ersehnten Frieden verbiirgte, zweifelt
man im allgemeinen nicht. Zwei die politische Dichtung des
Horaz so unterschiedlich wertende Gelehrte wie E. Fraenkel und
A. La Penna stimmen in diesem Punkt iiberein®.

*

IhRs SYME, The Roman Revolution, Oxford 1939.
2 Vgl. bes. a.0. 462; 466; 470.

* Drei typische Stimmen: L.P. WILKINSON, Horace and his lyric poetry,
Cambridge '1945; 21951, 64 f.; A. MELE, Par. del Pass. 20 (1965) 179-194; D.
FLACH, Klio 54 (1972) 157-170.

“ Giorn. it. fil. 13 (1960) 289-297.
45 E. FRAENKEL, a.0. 260; 355 f.; A. LA PENNA, a.0. 23-28.



DIE EINHEIT DES HORAZISCHEN LEBENSWERKS 225

Wenn man auf das bisher Erorterte zuriickblickt, scheinen
die auf verschiedenen Gebieten vorgebrachten Einwinde gegen
die Vorstellung einer Einheit des Lebenswerkes nicht so
gravierend zu sein, daB sich diese Frage von vorneherein
verbote. So mdochte ich jetzt in einem zweiten Teil Griinden
nachgehen, die das Werk bei allen Verschiedenheiten im
einzelnen doch als etwas Einheitliches erscheinen lassen.

Wenn Horaz in A.P. 310 die gedankliche Klarheit als die
Grundlage rechter Dichtung bezeichnet, scheint er an einen Kern
seiner Personlichkeit zu riihren. Immer wieder versucht er durch
philosophische Reflexion eine solche Klarheit zu erreichen. Eine
wichtige Frage ist nun, ob diese gedankliche Grundlage seines
Werkes einen einheitlichen Charakter hat. Horaz scheint ja eher
auf einen Eklektizismus zu deuten, wenn er in E. I 1, 13-19
sagt, er folge keiner bestimmten Richtung, sondern er genieBe
die Gastfreundschaft bald dieser, bald jener Schule, wohin ihn
eben der Zufall trage.

Aber so ganz beliebig sind Horazens philosophische
Gedanken nicht. Wichtig ist, daB ihn anders als etwa Cicero die
Theorien der einzelnen Schulen, ihre Metaphysik und ihre
Begriindungszusammenhinge nicht sehr interessieren. Wohl
zeigt S.15, 101-103, daB er die epikureische Goétterlehre studiert
hat — didici sagt er. Und in S. I 2, 73-76 unterscheidet er nach
Epikur zwischen einem schwer erfiillbaren und mit Widrigkeiten
verbundenen Begehren und den natiirlichen Trieben, die durch
die Freundlichkeit der Natur leicht zu befriedigen seien. Oder in
S. I 3, 98 ff. erkennt er die epikureische Begriindung von
Sittlichkeit und Recht durch den Niitzlichkeitsgedanken an. Aber
das steht nicht im Mittelpunkt, alles SchulméBige und Wissen-
schaftliche, alle Systematik und fachgerechte Terminologie tritt
in den Hintergrund. Gut kann man das an den Oden II 16 und
III 1 sehen, die beide stofflich auf das 2. Lukrezproémium
zuriickgehen: Horaz iibernimmt dabei Lukrezens philosophische
Ordnungs- und Denkstrukturen nicht, weder die Riickfiihrung



226 H.P. SYNDIKUS

auf die epikureischen Grundbegriffe Lust und Schmerz noch die
systematische Einteilung in Korperliches und Seelisches. Was
Horaz aufnimmt, sind Bilder des rechten und falschen Lebens,
die fiir sich selbst sprechen und keiner weiteren Begriindung
bediirfen.

Bei Horaz ist die Philosophie Lebenshilfe und Richtschnur.
Wie vor allem P. Hadot gezeigt hat*®, war das eine verbreitete
Haltung. Man bemiihte sich von verschiedenen philosophischen
Voraussetzungen her, in stindigem Nachdenken und Einiiben
eine verniinftige Form der Existenz zu erreichen. So wollte man
unterscheiden lernen, was wichtig und was unwichtig ist, um
sich von blinden Begierden und seelischen Verdiisterungen zu
befreien. Beispiele solcher Bemiihung sind kynische Diatriben
und die Lebensphilosophie der spéten Stoiker, also Senecas,
Epiktets und Marc Aurels; aber auch in Epikurs Briefen steht die
Bemiihung um die rechte Lebensfiihrung im Mittelpunkt; und
die epikureischen Sentenzensammlungen vereinen Merksitze, die
in verschiedenen Situationen zur Wahl des Rechten anleiten
wollen*’,

Eben diese Sorge um die rechte Lebensfiihrung ist bei
Horaz in allen Epochen seines schriftstellerischen Wirkens
greifbar. Schon in S. I 1-3 erscheint das als das eigentliche Ziel
der Kritik menschlicher Fehlhaltungen. In S. I 4 geht er dann der
Verwurzelung dieses Themas im eigenen Leben nach: Schon
sein Vater hat ihn auf diesen Weg gefiihrt, und in seiner
Nachfolge versuche er in stiller Meditation sich zu vervoll-

4 p. HADOT, Philosophie als Lebensform. Geistige Ubungen in der Antike,
Berlin 1991. Schon K.H. ABEL, A.u.A. 15 (1969) 26-46, hatte in der Formung
der sittlichen Personlichkeit ein wesentliches Motiv des Horaz gesehen.

47 Welche Bedeutung Epikur diesen Zielen beimiBt, zeigen die Briefstellen bei
Diog. Laert. X 84 f,; 116; 135; vgl. auch fr. 220 und 221 Us.; W. SCHMID, RAC
5, 740-745; P. HADOT, a.0. 21 f.



DIE EINHEIT DES HORAZISCHEN LEBENSWERKS 227

kommnen und durch seine Schriften auch andere zu férdern (S.
I4, 105-143). In S. I 6 und II 6 fiihrt er sein Leben als einen
Gliickszustand vor, den er durch den Verzicht auf die Scheingii-
ter erreicht habe, um derentwillen sich seine Zeitgenossen
verzehren. In der Satire II 2 ist ihm der Bauer Ofellus ein
Beispiel des Rechten. Und wenn in den S. II 3 und II 7 stoische
Eiferer ironisiert werden, richtet sich die Ironie nur gegen den
Horaz fremden Fanatismus und die damit verbundenen Uber-
treibungen; die Argumente gegen unverniinftige Begierden
bringt Horaz selbst anderswo dhnlich vor.

Das lyrische Werk des Horaz breitet, durch die Form
bedingt, keine philosophischen Begriindungen aus, aber die
Sorge um das rechte Leben bleibt ein wesentliches Thema: Er
fordert Freunde auf, sich von ihren Sorgen und Verdiisterungen
zu befreien und sich offen zu machen fiir die Freuden, die jeder
Augenblick schenken kann. Auch die Freude am eigenen
schlichten Leben bleibt ein Motiv; C. I 31 ist ein schones
Beispiel. SchlieBlich sieht es Horaz in der programmatischen E.
I 1 als die Aufgabe seines Alters an, auch in diesem Lebens-
abschnitt durch philosophische Lektiire und eigene Reflexionen
die richtige Lebensform zu finden und sich von falschen
Haltungen zu befreien (Vers 20-40); im Grunde ist das aber kein
neues Thema, sondern eher eine energische Konzentration auf
das, was Horaz immer schon wesentlich war.

Wenn man fragt, ob sich in der philosophischen Grund-
haltung im Laufe der Zeit viel gedndert hat, ob etwa das
Auftauchen stoischer Motive in einer Reihe von Oden einen
grundsitzlichen Wandel anzeigt, ist zunichst die Uberlegung
wichtig, daB die einzelnen Schulen in ihrer Lebensphilosophie
nicht so weit von einander entfernt waren wie in ihren theoreti-
schen Grundlagen. Die dhnlichen Anliegen foérderten einen regen
Austausch. Ein gutes Beispiel ist Seneca, der in zahlreichen
Briefen an Lucilius Epikurzitate einstreut und dann dariiber



228 H.P. SYNDIKUS

reflektiert. Stoische Motive allein beweisen also noch keinen
grundlegenden Wandel.

Nach P. Hadot® kann man den grundsitzlichen Unter-
schied der stoischen und der epikureischen Weltsicht etwa so
beschreiben: Der Stoiker lebt im BewuBtsein der vernunft-
bestimmten Natur. Sein Gliick sucht er in Ubereinstimmung mit
ihr und ihren Gesetzen und relativiert so den eigenen beschrink-
ten Standpunkt. In jedem Augenblick ist er wachsam und stellt
sich alle moglichen Gefahren vor Augen, um dann, wenn sie
eintreten, dagegen gewappnet zu sein. Fiir den Epikureer
dagegen gibt es keine die Welt bestimmende Vernunft. So
scheint es ihm geraten, sich den von auBen jederzeit drohenden
Gefahren moglichst zu entziehen. Nur aus sich selbst kann er
sein Lebensgliick gewinnen. In der Erinnerung an das genossene
Gute und in der gelassenen Erwartung vielleicht noch kom-
menden Gliicks ist er ohne Angstlichkeit fiir die gegenwirtige
Freude offen®.

Wenn man die beiden Philosophien in ihren Grundstruktu-
ren einander gegeniiberstellt, scheint Horaz in seinem personli-
chen Lebensgefiihl von der Weltsicht Epikurs bestimmt gewesen
zu sein. Er sucht den Sinn seines Lebens nicht in einer auBer
ihm liegenden GesetzméBigkeit, vielmehr erscheint ihm der
Weltlauf undurchschaubar, ja willkiirlich. Symbole dafiir sind
ihm Fortuna, die in unvorhersehbarer Weise das Unterste
zuoberst kehrt, und das unausweichliche Todeslos, das das
Menschenleben zu jeder Stunde beenden kann. Angesichts einer
solchen Welt muB der Mensch sein Gliick in jedem ihm
vergonnten Augenblick in sich selbst finden. Und so ruft Horaz

8 4.0. 20-33; 106-116.

* Fiir Epikurs Lebenswahl typische Texte sind: Epic. Ep. ad Men. 128; fr. 204
Us.; Lucr. 11 16-33; 111 955-960; Cic. Fin. 1 55-60; Tusc. 11l 33. Vgl. P. HADOT,
a.0. 106 ff.



DIE EINHEIT DES HORAZISCHEN LEBENSWERKS 229

immer wieder dazu auf, sich nicht um Giiter, die nur Sorge und
Angste bereiten, zu kiimmern, sondern jedem Augenblick die in
ihm mogliche Freude abzugewinnen. Wie W. Schmid gesehen
hat®, ist die typisch horazische Verbindung des carpe-diem-
Motivs mit der Reflexion iiber die Vergédnglichkeit des Lebens
schon ein epikureischer Gedanke: Auch Epikur sah, dafl das
Leben kurz und etwas Einmaliges ist, und daB es deshalb toricht
ist, auf das Morgen zu warten, iiber das man nicht Herr ist>’.

Stoische Motive tauchen besonders auf, wenn Horaz von der
Haltung gegeniiber dem Staat spricht. Wenn er in E. I 1, 16-20
die verschiedenen philosophischen Schulen, bei denen er als
Gast eintritt, einander gegeniiberstellt, sind nicht nur die stoische
und epikureische Lehre Gegensitze, sondern auch der staatliche
und der personliche Bereich, in denen sich jeweils eine der
beiden Richtungen als passender erweist. Horaz besaB in der 1.
Romerode die Kiihnheit, der Jugend Roms seine epikureisch
gepragte Lebensauffassung als Vorbild vor Augen zu stellen,
aber fiir die aktivere Haltung, die der Staat fordert, schienen ihm
stoische Formulierungen offenbar angebrachter zu sein. Wenn er
den Kaiser unter dem Regiment Juppiters den Erdkreis regieren
1aBt (C. I 12, 49-60; III 5, 1-4), greift er sogar die stoische
Metaphysik mit ihrer Lehre vom vernunftgeordneten Kosmos
auf; aber das geschieht wohl mehr, um Augustus’ politische
Ordnung zu charakterisieren, als daB Horaz seine Weltsicht
gedndert hitte. In anderen Beschreibungen der Herrschaft des
Augustus wird ein liber dem Kaiser stehender, waltender Gott
nicht genannt>>.

0 RCA 5, 767; vgl. P. HADOT, a.0. 110 f.
3! Epic. fr. 204 Us. = Gnom. Vat. 14; vgl. Philod. De morte 28.
52 vgl. C. 111 14, 14-16; IV 14, 33-52; 1V 15, 17-20; E. 11 1, 1-4.



230 H.P. SYNDIKUS

Ein mit Horazens Suche nach der besten Lebensform eng
zusammenhingendes Thema ist seine Vorliebe fiir schlichte
Lebensumstinde™. In der S. I 6 taucht das Motiv noch als Lob
seiner einfachen Lebensweise in Rom auf. Nachdem er fiir seine
Person allem Ehrgeiz, der rings um ihn die Menschen zu
unablédssigen Anstrengungen treibt, eine Absage erteilt hat,
erzdhlt er von seinem Tagesablauf (v. 111-131), der ihm ein
freies, unbeschwertes Leben erméglicht.

Nach dem Geschenk des Sabinergutes findet das Thema
dann in der S. II 6 die fiir Horaz typische Prigung. In der
Schlichtheit der landlichen Lebensweise sieht er das ihm geméBe
Dasein. Hier kann er leben und dichten, hierher 14dt er seine
Freunde. Seine Anspruchslosigkeit erscheint ihm als ein
sinnvolles Gegenbild zu der ewig ungestillten Jagd nach
Reichtum und Macht, die seine Zeitgenossen nicht zur Ruhe
kommen 148t>*. Das Grundsétzliche seiner Lebenswahl zeigt die
C. II 6: Dem Freunde, der bereit ist, ihn bis ans Ende der Welt
zu begleiten, versichert er, daB er nur nach Ruhe und Stille
verlangt. In der Zuriickgezogenheit von Tibur mochte er leben;
und wenn das nicht moglich ist, widre ihm ein damals vollig
abgelegener Ort wie Tarent auch recht.

Von dieser neugewonnen Lebensmitte aus erscheint ein
bauerliches Leben in der Weise Altroms erstrebenswert und
sinnvoll. Der Bauer Ofellus der S. II 2 und die bauerlichen
Nachbarn der S. II 6 erscheinen wie wahre Philosophen, die das
Rechte wissen. In der ersten Odensammlung ist dieses bauerliche
Leben in der Weise der Vorfahren noch etwas Bedrohtes oder
fast schon Verlorenes (C. II 15; IT 18, 26-28; III 6, 33-44), in
den spidten Augustusgedichten C. IV 5 und IV 15 aber scheint

33 Auch das ist bereits ein Thema Epikurs: Epic. fr. 551; 570; 571 Us.; Lucr. I
29-33; V 1127 f.
4 C.131; 11 16; 11 18; 111 1, 45-48; 11 16.



DIE EINHEIT DES HORAZISCHEN LEBENSWERKS 231

es wiedergewonnen: Der Romer wird hier als der schlichte,
fromme Landmann der fritheren Zeit gesehen.

Auch in den Episteln fehlt das Thema nicht. In E. I 10 und
I 14 preist Horaz das Gliick des Landlebens: Das Land ist der
Ort, der ihn sich selbst zuriickgibt (E. I 14, 1), und in E. I 16,
1-14 beschreibt er sein einfaches Bergtal mit den Worten der
Liebe, die der unscheinbaren Landschaft den Glanz gesegneterer
Regionen verleiht.

Gewil ist Horaz Philosoph und auch Menschenkenner
genug, um zu wissen, daB kein Ort auf der Welt von sich aus
ein gliickliches Leben verbiirgt. Er kennt wie Lukrez den
Zeitgenossen, der durch stdndigen Ortswechsel die innere
Unruhe betduben mochte und doch nirgends sein Gliick fin-
det®. Und auch er selbst war nicht immer frei von einer
solchen Unrast®. Dagegen stellt er die philosophische Besin-
nung, die den jeweiligen Aufenthaltsort als belanglos ansieht:
Gliicklich konne man an jedem beliebigen Ort werden (C. I 7;
E.111). Ja Horaz geht so weit, da8 er ohne Zittern den Verlust
aller duBeren Giiter als Moglichkeit bedenken konnte (C. III 29,
53-64; E. 17), was in erster Linie den Verlust seines Landbesit-
zes bedeutet hitte. Aber menschlicher und wohl auch typischer
fiir Horaz als ein solches Pochen auf den unverlierbaren Wert
des inneren Menschen, der durch nichts beeintrichtigt werden
konne, ist die dankbare Freude an einem Besitz, der ihm soviel
Lebensgliick geschenkt hat.

Ungemein bezeichnend fiir Horazens Geistesart ist der in
vielféltiger Variation aufgenommene Gedanke der rechten Mitte
zwischen zwei falschen Extremen®’. Grundsitzlich gewendet ist

55 Lucr. 111 1057-1067; Hor. C. 1I 16, 18-20; E. I 11, 27-29.
WS 7 28f tI11E 18 12

37 Der Gedanke ist zunichst aristotelisch: Arist. EN 1106a 26 ff.; Pol. 1295a 35
ff. etc. Noch Cic. Off. I 89 nennt ihn eine speziell peripatetische Lehre. Aber



232 H.P. SYNDIKUS

der Gedanke bereits in S. I 1. Nach einer langen gegen Habgier
und Geiz gerichteten Partie wird in v. 101 ff. auch das damit
kontrastierende Leben eines Verschwenders als verfehlt bezeich-
net und davon die allgemeine Lebensregel abgeleitet, dal es
zwischen den falschen Extremen ein rechtes Mall gibt: est
modus in rebus. In S. 1 2 fiihrt dieses Gedankenschema zu einer
bezeichnenden Abweichung von der popularphilosophischen
Behandlung des Themas. Die hatte vor Verhiltnissen mit
verheirateten Frauen gewarnt und dafiir den risikolosen Verkehr
mit Dirnen empfohlen. Horaz dagegen fiihrt in einer Beispielket-
te zuerst den Grundsatz der rechten Mitte ein (v. 1-28) und
behandelt dann sein Thema nach diesem Grundsatz: Verhiltnisse
mit verheirateten Frauen seien ebenso zu meiden wie unéstheti-
sche Bordellbesuche; er empfiehlt dagegen den Umgang mit
anspruchslosen Midchen aus dem Freigelassenenstand. Diese
Einteilung ist thm aber nichts Starres. Als eine andere Ab-
weichung vom Rechten bezeichnet er v. 48 f. und 53-63
Liebschaften mit geldgierigen Libertinen und Schauspielerinnen,
durch die schon mancher junger Mann sein Vermogen verloren
habe. Und auch die rechte Mitte variiert er in v. 116-119, wenn
er als ebenfalls unproblematische Sexualpartner junge Sklaven
und Sklavinnen einfiihrt.

Das Schema der rechten Mitte zwischen den sie verfehlen-
den Extremhaltungen taucht dann noch mehrfach in den Satiren
auf. In S. I 3, 9-19 wird die Lebensweise eines beriihmten
Sédngers beschrieben, dem diese Mitte fehlte und der immer von
einem Extrem ins andere verfiel. In der S. II 2 erscheint durch
ein in v. 53-69 eingefiigtes Gegenbild die einfache, natiirliche

auch Epikur kennt eine kontrastierende Gegeniiberstellung falscher Haltungen,
die gleich weit vom Rechten entfernt sind: Epic. fr. 488 Us. Auf die Bedeutung
dieses Grundsatzes bei Horaz wies schon R. HEINZE (s. Anmerkung 3) 22 hin.
Vgl. A. LA PENNA, Orazio e la morale mondana europea, Firenze 1969, 41 f.



DIE EINHEIT DES HORAZISCHEN LEBENSWERKS 233

Lebensweise des Ofellus als die rechte Mitte zwischen Prasserei
und gemeinem Geiz. In S. II 3, 48-51 legt Horaz die Erkenntnis,
daB man nach beiden Seiten vom rechten Weg abweichen kann,
sogar dem Stoiker Stertinius in den Mund, und in v. 166-178
wird ein Mensch, der von seinem Geld verniinftigen Gebrauch
macht, zwischen Verschwender und Knauser gestellt.

In den Oden erscheint die Lebensregel sentenzenhaft
verdichtet oder durch Bilder anschaulich gemacht. In C. IT 3
wird die Aufforderung, die kurze Lebenszeit in frohen Stunden
zu niitzen, dadurch verhaltener, daB zuvor vor gegensitzlichen
Haltungen gewarnt wird: Wie der Mensch im Ungliick den
Gleichmut bewahren soll, moge er sich auch im Gliick vor
Uberschwang hiiten. Nach Horaz kann das Gliick eben nicht in
extremen Gefiihlsbewegungen gefunden werden, sondern nur in
einem ausgeglichenen Gemiit. C. II 10 prigt dann den spiter
sprichwortlich gewordenen Begriff der aurea mediocritas. Der
Gedanke der rechten Mitte wandelt auch in C. I 18 das alkidische
Motiv, beim Wein die Sorgen zu vergessen, ab. Der Wein soll
wohl die Sorgen vertreiben, die den Niichternen bedriangen; aber
zugleich warnt Horaz vor dem UbermaB, das wilde Leiden-
schaften hervorrufen kann.

Auch in den Episteln ist Horaz der Gedanke der rechten
Mitte nahe. In E. 1 6, 15 f. glaubt er sogar, daB ein Streben nach
der Tugend, das iiber das rechte MaB hinausgeht, zu Unvernunft
und Ungerechtigkeit fiihren kann. Die E. I 10, 30 f. mahnt wie
die genannten Oden eine mittlere Gemiitslage in Gliick und
Ungliick an. SchlieBlich hebt E. I 18, 1-20 im Umgang mit
Hohergestellten die rechte Haltung von einer schmeichlerischen
Unterwiirfigkeit und barscher Rechthaberei ab. In v. 9 wird
dabei die aristotelische Definition der Tugend als der Mitte
zwischen zwei Fehlern wortlich zitiert. E. II 2, 192-204 bezeich-
net noch einmal die rechte Haltung dem Besitz gegeniiber als
die Mitte zwischen Habsucht und Verschwendung. Ein neuer
Gesichtspunkt erscheint in A.P. 24-31, wo das Schema auf die



234 H.P. SYNDIKUS

Dichtkunst angewendet wird: Der richtige Stil und die richtige
Darstellung erscheinen als schmaler Grat zwischen zwei falschen
Extremen:

In der vielfachen Variation dieser einen Denkform scheint
etwas fiir Horaz sehr Bezeichnendes hervorzutreten. Der
Gedanke des MabBes ist fiir seine Lebenslehre wie fiir seine
dsthetischen Anschauungen wesentlich gewesen. F. Klingner
hatte zu Recht eine gewisse "Mittellage des Gemiits", die "das
Gleichgewicht wahrt" und ein "In-sich-Ruhen" erstrebt, als etwas
Grundlegendes fiir Horazens Kunst erkannt™.

Wie der Gedanke des rechten Lebens zieht sich auch die
Anteilnahme am Gemeinwesen durch einen groBen Teil des
horazischen Lebenswerkes. Trotzdem werden, wie oben gezeigt,
vielfach die private und die politische Dichtung des Horaz als
unvereinbare Gegensitze empfunden. Er selbst hat das nicht so
gesehen. Schon die Wahl des Archilochos und Alkaios und nicht
etwa des Anakreon und der Sappho als leitende Vorbilder zeigt,
daB von vorneherein die politische Thematik nicht ausge-
schlossen war. Und wenn Horaz Alkaiosverse gewissermaBen als
Motto in seinen Gedichten zitiert, wéhlt er dabei neben Versen
mit privater Thematik auch politische Gedichte: Neben C. 1 9,
1-8 und C. I 18, 1 stehen C. I 14 und I 37, 1. Besonders
deutlich wird die beim Vorbild Alkaios gesehene doppelte
Thematik in C. I 32. Alkaios erscheint hier als ein Dichter,
dessen Leben und Dichtung zwar meistens von Krieg und Politik
bestimmt waren, der aber an den Ruhepunkten seines bewegten
Lebens auch von Wein und Liebe sang. Und in der Unter-
weltvision von C. I 13 wird Alkaios der Sappho gerade um des
hoheren Tones seiner politischen Dichtung willen vorgezogen.

58 Vgl. F. KLINGNER, Rémische Geisteswelt, Miinchen #1961, 372-375.



DIE EINHEIT DES HORAZISCHEN LEBENSWERKS 238

Es ist auch zu bedenken, daB die rémische Dichtung nie so
unpolitisch wie die hellenistische war. Man muB hier nicht
unbedingt an die romische Thematik des alten Epos oder an die
politischen Fehden des Lucilius denken; auch der Epikureer
Lukrez sagt in seinem Proomium, daB er in den schlimmen
Zeiten nicht unberiihrt von der Sorge um das Vaterland sein
kann (I 41 f.) und die in der Nachfolge der unpolitischen
alexandrinischen Dichtung schreibenden Neoteriker Catull und
Caelius sind doch auch heftiger politischer Leidenschaften fahig.
Dazu kommt, da Horaz selbst von Jugend an mit den Ab-
kommlingen der alten politischen Fiihrungsschicht verkehrte und
sich mit ihnen in den Krieg fiir die Sache der Republik hinein-
ziehen lie. Von solchen Voraussetzungen aus ist ein weiterwir-
kendes politisches Interesse viel natiirlicher als bei den jlingeren
augusteischen Dichtern, die schon ganz in der Zeit der Allein-
herrschaft aufgewachsen sind, in der eine Beteiligung an der
Politik immer mehr zuriicktreten muBte®.

Nur wenn die Zukunft Roms fiir Horaz auch nach der
Niederlage von Philippi ein wichtiges Anliegen blieb, ist es zu
verstehen, da3 er bald nach seiner Riickkehr aus dem Osten mit
einem politischen Gedicht, der 16. Epode, vor seine Landleute
trat. In aufriittelnden Worten sieht er Rom, das sich schon in der
zweiten Generation in Biirgerkriegen zerfleischte, am Abgrund.
Der Rat, auf fernen Inseln ein reineres Dasein zu suchen, ist
gewiB utopisch, aber der Versuch, durch diesen verzweifelten
Rat den ganzen Ernst der Lage Roms aufzuzeigen und vor
einem Treibenlassen ins Verderben zu warnen, zeigt doch einen
ausgeprdagten Willen zum politischen Wort. F. Klingner hat
darauf hingewiesen, daB8 die hier zum Ausdruck kommende
Abkehr von den Schidden der Zeit und das Gegenbild eines

£ Vgl. E. LEFEVRE in: G. BINDER (Hrsg.), Saeculum Augustum 11, Darmstadt
1988, 173-196.



236 H.P. SYNDIKUS

besseren Daseins eine Grundfigur in der politischen Dichtung
des Horaz bleiben wird®.

Erstaunlich ist, wie lange sich Horaz (anders als Virgil)
nach seiner Aufnahme in den Maecenaskreis von politischen
Themen zuriickhielt. Etwa die hochpolitische Reise nach
Brundisium erscheint in Horazens Darstellung fast wie eine
Ferienreise von Freunden. Und in S. II 6, 40-58 unterstreicht er,
daB er an dem politischen Wirken des Maecenas keinerlei Anteil
hat. Das politische Thema taucht dann wieder in C. I 14 auf.
Wenn dieses Gedicht, wie Heinze vermutet®, in der Zeit
geschrieben wurde, als der Krieg zwischen Antonius und
Octavian drohte, hitte Horaz in allegorischer Verkleidung vor
eben diesem Krieg gewarnt, also noch recht unabhingige
politische Meinungen geduBert; denn Octavian hatte die Hoff-
nung auf einen Ausgleich ldngst aufgegeben und dringte
entschieden zum Krieg.

Klar auf Seiten Octavians sieht man Horaz unmittelbar vor
der Entscheidungsschlacht von Aktium: In Ep. 1 ist er bereit, als
treuer Freund Maecenas in die Schlacht zu folgen, in Ep. 9
bangt er um den endgiiltigen Sieg Octavians, als dessen Partei-
ginger er sich offen bekennt. In C. I 37 stimmt er in den
Siegesjubel ein, wenn er auch der besiegten Kleopatra angesichts
ihres furchtlosen Sterbens seinen Respekt bezeugt. Nach dem
Biirgerkriegsieg tritt Horaz fiir den Sieger und seine Politik ein.
Die Begriindung fiir die entschiedene Stellungnahme geben am
besten C. I 2 und III 4. In C. I 2 verfolgt Horaz noch einmal
den Weg Roms aus Verzweiflung und Angst vor neuen Biirger-
kriegen zum Vertrauen auf Rettung und Frieden durch den
jungen Caesar. Jetzt muB der Dichter vor keinem neuen Biirger-

% 4.0. 353-356; eine sehr ausgewogene Darstellung der politischen Dichtung
des Horaz gibt V. CREMONA, La poesia civile di Orazio, Milano 1982.
$! HEINZE datiert C. I 14 in die Jahre 35 oder 33,



DIE EINHEIT DES HORAZISCHEN LEBENSWERKS 237

krieg mehr bangen (vgl. auch C. III 14, 13-16). C. III 4 aber
zeigt, was Horaz von dem Sieger erwartet: Wenn er den
Herrscher, der sein Biirgerkriegsheer entlassen und die Vetera-
nen als friedliche Biirger angesiedelt hat (Vers 37 f.), auf den
Rat der Musen horen 148t, erwartet er eine maBvolle und frieden-
stiftende Politik®.

Hinfort duBert Horaz nie mehr einen Zweifel am Segen der
augusteischen Herrschaft. Auch in den sog. recusatio-Gedichten
C.I16und II 12 (vgl. S. II 1) erscheinen dem Dichter die Taten
des Kaisers rilhmenswert; er kann die Aufgabe nur aus kiinst-
lerischen Griinden nicht bewiiltigen; denn er kann kein Epos
schreiben. Aber die im lyrischen Genos moglichen Formen des
Herrscherlobes weist er nicht ab. Wie friiher schon Virgil
umgibt er den Herrscher mit einer gottlichen oder halbgoéttlichen
Aura. Die Vorstellungen wechseln dabei; sie entsprechen
verschiedenen Moglichkeiten der Herrscherverehrung in Kunst
und Dichtung, wie sie sich in den hellenistischen Reichen
entwickelt hatten®. Man wird wohl nicht fehlgehen, wenn man
dabei weniger an tastende Spekulationen des Dichters selbst
denkt als an Widerspiegelungen von verschiedenen Versuchen
der Herrscherverehrung in der Umwelt des Dichters. Man kann
natiirlich fragen, wie die Ubernahme solcher Huldigungsformen
zu Horaz, wie man ihn sonst kennt, paBt. Aber weder er noch
seine aufgeklirten Leser werden diese Topoi fiir buchstibliche
Wahrheiten gehalten haben, sondern fiir die eben iibliche Weise
des Herrscherlobes, wie sie sich seit Jahrhunderten herausgebil-
det hatte®.

82 vgl. A. ROSTAGNI, Orazio, Roma 1937, 38 .

o DOBLHOFER, Die Augustuspanegyrik des Horaz in formalhistorischer
Sicht, Heidelberg 1966, bes. 52-66; 109-141.

5 Vgl. R.G.M. NISBET, CI. Rev. 82 n.s. 18 (1968) 56.



238 H.P. SYNDIKUS

AufschluBreicher fiir die Ernsthaftigkeit politischer Themen
bei Horaz ist die enge Verbindung, in der bei ihm personlich-
ethische und politische Motive stehen. So taucht in §. II 2, 101-
105 in personlich-ethischem Zusammenhang plétzlich die
Forderung auf, den iiberfliissigen Reichtum fiir staatlich Wiin-
schenswertes zu verwenden; oder in der frilhen Ode II 18
erscheint in den Versen 23-28 der geldgierige Reiche, der
zundchst wie auch sonst ein Gegenbild der rechten Lebens-
haltung ist, als politische Gefahr, als der Zerstorer der altitali-
schen bduerlichen Lebensweise. Eine dhnliche Verbindung der
personlichen Wertelehre und politischer Uberlegungen zeigt die
ebenfalls frilhe Ode III 24. Zu Beginn des Gedichtes erscheint
der Reichtum wie sonst bei Horaz als ungeeignet, die Lebens-
dngste eines Menschen zu vertreiben. Dann geht das Gedicht zu
einem allgemeinen, also politisch gemeinten Angriff auf
gesellschaftliche Ubel wie Sittenlosigkeit und Geldgier iiber;
dies sind Kategorien, wie man sie in der Gesellschaftskritik
eines Sallust findet. Dabei wenden sich aber die Verse 25-28
direkt der aktuellen politischen Lage zu: In dem Staatsmann, der
aufgefordert wird, dem sittlichen Verfall zu steuern, erkennt man
unschwer Octavian, der so als der erhoffte Beschiitzer und
Wiederhersteller altromischer Art erscheint®.

Die Wertvorstellungen, die in C. III 24 verbunden sind,
werden in den Rémeroden einzeln entfaltet. Die erste bringt eher
noch einmal komprimiert die personliche Philosophie des Horaz:
Nicht das Streben nach Reichtum und Macht vertreibt die
Lebenséngste, sondern ein rechtes Leben in Schlichtheit. In der
2. Romerode wird dann nicht nur die militdrische Tapferkeit,
sondern die altromische virtus in ihrem ganzem Umfang
gepriesen. Deutlich wird auf diese Weise ein wesentliches

A Vgl. F. SOLMSEN, Am. J. Phil. 68 (1947) 337-352; A. LA PENNA, a.0. 45
f.



DIE EINHEIT DES HORAZISCHEN LEBENSWERKS 239

Thema von C. IIl 24 fortgesetzt, wo der Verlust der virtus
beklagt und deren Wiederbelebung gefordert wurde (Vers 53
ff.). Der Mythos von C. III 3 weitet das Thema vom einzelnen
auf den ganzen Staat aus. Die zukiinftige GroB8e Roms wird an
die Bedingung gekniipft, daB es fiir immer von der Sittenlosig-
keit, Gottlosigkeit und Geldgier 148t, die Troja zugrunde
gerichtet haben. Nach dem Preis einer maBvollen und weisen
Herrschaft in der 4. Ode wendet sich die 5. noch einmal dem
Thema altromischer Selbstlosigkeit und Tapferkeit zu, und die
6. richtet sich wie auch schon C. III 24 gegen die Sittenlosigkeit
der Zeit und stellt ihr die schlichte, tiichtige Lebensart Altroms
gegeniiber.

Die in den Rémeroden herausgestellten Werte passen gut zu
dem Erneuerungsstreben des Augustus, der alte romische Werte
wiederbeleben wollte. Aber ein guter Republikaner der letzten
Generation hitte diese Vorstellungen ohne groBere Abstriche
ebenfalls unterschreiben konnen. Horaz sah offenbar in der Zeit
der Romeroden in Augustus vor allem den Wiederhersteller der
romischen Werte, deren Verlust die spatrepublikanische Zeit-
kritik beklagt hatte. Der Tugendkatalog der Romeroden ist gewi3
nicht in jeder Hinsicht deckungsgleich mit dem, was der
Privatmann Horaz damals in seinem eigenen Leben zu ver-
wirklichen suchte. Doch das ist eher ein allgemeines Problem®,
Die Werte Altroms, die man so fraglos schétzte und an denen
man so sehnsiichtig festhielt, paten im Grunde schon lange
nicht mehr in eine sehr individualistisch gewordene Zeit; aber
nach den schon iiber ein Jahrhundert wéhrenden Auflésungs-
erscheinungen in der romischen Gesellschaft erschien eine
Hinwendung zu ihnen wohl als ein Rettungsanker, an den man
sich klammern konnte. So hielt Augustus sie hoch, wie es die

8 Zu solchen Widérspriichen zwischen C. III 1 und 2: A. LA PENNA (wie
Anmerkung 34), 48 f.



240 H.P. SYNDIKUS

Republikaner taten, und auch die augusteischen Dichter glaubten
noch einmal an eine Wiedergeburt der alten rémischen Tugen-
den.

Entsprechend den Verdnderungen in der politischen Welt
gibt es in der politischen Dichtung des Horaz gewisse Ver-
schiebungen in Thematik und Betonung®’. Zunichst erwartet
Horaz im Einklang mit seinen Zeitgenossen eine Ausdehnung
der romischen Herrschaft iiber die ganze Welt, die durch
Eroberungskriege gegen Britannien und das Partherreich
gewonnen werden solle®®. Als aber dann Augustus diese Ziele
aufgab, ist Horaz im 4. Odenbuch voll zufrieden, daB der
Respekt vor Augustus auch ohne diese Eroberungen einen
sicheren Frieden garantiert. Uberhaupt verschwinden die
Bedngstigungen aus dem politischen Bereich. Von auBen
drohende Gefahren konnen Horaz nicht mehr sehr beeindrucken
(C.126; 11 11), denn Augustus verbiirgt ja die Sicherheit (C. III
14, 14-16). Selbst Maecenas wird gemahnt, sich nicht allzu sehr
um die Politik zu sorgen; gegeniiber dem Kaiser, der die
Verantwortung trage, sei ja auch er ein Privatmann (C. III 8, 17-
28)%®. Am klarsten kommt die Stimmung befreiter Sicherheit
im Saeculargedicht und in C. IV 5 und IV 15 zum Ausdruck:
Die Bevolkerung Italiens, die zu ihrer Schlichtheit und Recht-
lichkeit zuriickgefunden hat, verbringe ihre Tage sorglos und
dankbar. Dabei schildert Horaz die Gegenwart fast, wie wenn
die Goldene Zeit, die er einst auf Inseln des Ozeans gesucht

S Vgl. L. WICKERT, Wiirzb. Jb. 2 (1947) 158-172 = G. BINDER (Hrsg.),
Saeculum Augustum II, Darmstadt 1988, 288-313; G. WILLIAMS, J. Rom. St. 52
(1962) 28-46; E.A. SCHMIDT, Klio 67 (1985) 130-138.

88 C.12,49-52; 1 12, 53-60; I 35, 29-32; 111 3, 42-48; III 5, 1-4.
% So deutet L. WICKERT (RE s.v. princeps, Sp. 2059) privatus in Vers 26.



DIE EINHEIT DES HORAZISCHEN LEBENSWERKS 241

hatte, in Italien wiedergekommen sei’. Freilich kann man sich
nicht verhehlen, da} die feiernden Landleute der Oden IV 5 und
IV 15 nicht mehr die Romer sind, die Horaz in den Romeroden
zu Tatkraft und alter Tiichtigkeit zuriickfithren wollte. Es sind
eher dankbare Untertanen, die unter dem Schutz des Kaisers ein
ruhiges Leben genieBen konnen. Unverkennbar bahnt sich hier
eine unpolitische Lebenseinstellung an, die fiir die kommende
Kaiserzeit typisch wird. Aber man hat nicht den Eindruck, da
Horaz diese Wendung unsympathisch war. Offenbar fiihlte er
sich in dieser, seiner personlichen Philosophie addquaten Rolle
mehr zuhause als in der eines unbeugsamen Verfechters der
wahren Tugend (E. I 1, 17).

Es bleibt die Frage, wie es in kiinstlerischer Hinsicht um die
Einheit des Werkes bestellt ist’. GewiB, die poetischen Formen
und Stile sind sehr unterschiedlich, aber gewisse #dsthetische
Grundiiberzeugungen bleiben doch gleich. So hélt Horaz in allen
Epochen seines poetischen Schaffens eine mittlere Stilart fiir
sein Talent am passendsten. Einerseits meidet er die Léssigkeiten
der Satiren des Lucilius und die umgangssprachlichen Wendun-
gen der kleinen Gedichte der Neoteriker, andererseits hélt er sich
auch von den Wortbildungen und Konventionen der hohen
romischen Dichtersprache fern. Am deutlichsten driickt sich sein
Urteil in den sog. recusatio-Gedichten aus, also in den C. 16, II
12 und IV 2; das Thema taucht aber schon in der S. II 1, 10-15

7 Die wesentlichen Stellen: E. I 12, 28 f;; C.S. 59 f; C. IV 5, 17-19; IV 15, 4
f. Vgl. St. COMMAGER, The Odes of Horace, New Haven and London 1962,
224-226.

(s Vgl. vor allem: C.O. BRINK, Horace on Poetry. Prolegomena to the Literary
Epistles, Cambridge 21985, 153-271.



242 H.P. SYNDIKUS

auf und wird noch einmal in dem Augustusbrief aufgenommen
(E. II 1, 250-259). Immer argumentiert Horaz, daB8 das eigene
Talent zu bescheiden fiir den hohen Stil sei, in dem ein episches
Preisgedicht auf Augustus’ Taten geschrieben werden miiBte. In
einigen Gedichten erhebt sich bei Horaz der Ton, wie schon
Quintilian bemerkt hatte (X 1,96). Schon die friihe /6. Epode
weist Merkmale bewuBt hoher Stilisierung auf, die dem Ernst
des Inhalts angemessen ist. Uber den iiblichen Odenton hin-
ausgehoben sind Gedichte wie C. 12, 112, II 1, die Romeroden
und einige, in der Stilisierung Pindar nahe Gedichte des 4.
Odenbuchs. DaBl sich Horaz aber auch hier seiner Eigenart
bewuBt bleibt, zeigen die beiden Oden 11 1 und III 3, die Horaz
in hoherer Stilisierung geschrieben hat. In beiden Gedichten
bricht er plotzlich mit der Bemerkung ab, daB solch erhabene
Tone nicht zu der schlichten, heiteren Art seiner Dichtung
paBten.

Die Bevorzugung der Mitteltone in der Dichtung héngt mit
Horazens ganzer Art zusammen. H.J. Mette hat nicht zu Unrecht
eine Verwandtschaft der Vorliebe fiir ein schlichtes Leben und
der Wahl eines schlichten Stils in der Dichtung angenommen’.
Besonders sprechend erschien ihm die Gegeniiberstellung in C.
II 16, 37-40, wo Horaz neben den parva rura den spiritus
Graiae tenuis Camenae als bezeichnend fiir seine Lebensform
nennt. Aber die Vorliebe fiir den mittleren poetischen Stil ist
auch auf kallimacheische MaBstébe und Wertungen zuriickzufiih-
ren”, die schon die Neoterikergeneration geleitet hatten. Wenn
er ein nachlédssig gearbeitetes Gedicht einem breiten, schmutzi-
gen Strom vergleicht, stammen Malstab und sogar Bild von

2 H.J. METTE, Mus. Helv. 18 (1961) 136-139.

™ vgl. A. ROSTAGNI, a.0. 46 f.; F. WEHRLI, Mus. Helv. 1 (1944) 69-76 =
Theoria und Humanitas, Ziirich 1972, 270-278; F. KLINGNER, Studien, a.0O.
432-442; St. COMMAGER, a.0. 20-41.



DIE EINHEIT DES HORAZISCHEN LEBENSWERKS 243

Kallimachos’™. Es ist also nicht nur Bescheidenheit, wenn er
sein Talent oder seine Dichtung klein (parvus, tenuis) nennt’;
Dahinter steht das Ideal des bis ins letzte durchgearbeiteten
kleinen Gedichts, das Kallimachos dem lautténenden GroBepos
gegeniiberstellte. Kallimacheischen Geist verrdt auch die Art,
wie Horaz seine schriftstellerische Tatigkeit beschreibt. Der
nichtsahnende Sklave hatte es ihm noch als Fehler vorgehalten,
daB er wenig schreibe und das Wenige immer wieder verbessere
(S. 113, 1 f.). Aber in Horazens Augen ist eine solche Arbeit am
Vers notig. DaB das die altrémischen Dichter nicht getan haben,
war ihr groBer Fehler; Talent hitten sie genug besessen’.
Hochst ironisch begegnet er auch zeitgendssischen Dichtern, die
glaubten, sie konnten ohne strenge Arbeit gute Gedichte
schaffen”’. Er betont, daB ein Gedicht bis ins letzte durch-
gestaltet werden muB}, daB es auf die Wahl des passenden
Ausdrucks, ja Wortes ankommt, der Tonfall abschattiert und
alles Gewicht- und Glanzlose ausgeschieden werden muB’®:
Vieles im Leben diirfe mittelmaBig sein, aber in der Dichtung ist
MittelméaBigkeit unverzeihlich (A.P. 367-373). In der Ode 1V 2,
27-32 hat Horaz fiir das miihevolle Schaffen seiner Gedichte
einen treffenden Vergleich gefunden: Er schaffe wie die Biene

" Hinter dem Vorwurf nachldssiger Vielschreiberei (S. 14, 9 f.; 14-21;19, 23
f.; I 10, 60-64) steht neben dem Aitienprolog wohl auch Catull 22, 3f.; 95, 3.
Das Bild des schmutzigen Stromes (S. 1 4, 11; 1 10, 50 f.; 62 f.) nimmt Call.
Hymn. 11, 108 f. auf.

5614 17€;116,14£;C. 16,9, 1116, 38; IV 2, 31; IV 15,3 f; E. 11 1,
225. Vgl. A.P. 46.

75514, 8-13; 110, 1-6; 50 f.; 64-71; E. 1 1, 66-78; 156-176; A.P. 258-274;
289-291.

T E 119, 1-11; 11 2, 106-108; A.P. 295-301; 416-418; 553 ff.

8 5.110, 9-15; 67-73; E. 11 2, 109-125; A.P. 46-59; 268 f.; 291-294; vgl. 438-
452.



244 H.P. SYNDIKUS

seiner Heimat, die mit groBer Miihe aus wohlriechenden
Krautern die letzte SiiBe des Honigs hole.

In einem wesentlichen Punkt verdndert Horaz die kallima-
cheische Position. Kallimachos hielt den Versuch, in seiner Zeit
noch ein groBes Epos zu schreiben, fiir ein unkiinstlerisches
Beginnen. Horaz dagegen lehnt das in den recusatio-Gedichten
nur fiir seine Person ab, die Aufgabe an sich hat in seinen
Augen GroBe, und er hilt sie auch in seiner Zeit noch fiir
moglich. So rithmt er in S. I 10, 42-45; C. 16,1 f,; II 1, 9-12;
E. 11 1, 245-250 seine Dichterfreunde, die Epen und Tragodien,
also Dichtungen im hochsten Stil, schrieben. Auch er selbst
offnet sich immer mehr Aufgaben, die einen hohen Stil ver-
langen. Er behilt dabei wie Virgil die strenge kallimacheische
Forderung kiinstlerischer Vollendung bei, glaubt aber, daf} dieses
Ziel auch 1in Gedichten hohen Stils erreicht werden kann.

Aber schon die Abkehr von den Gattungen der romischen
Kallimacheer der vorangehenden Generation” und die Wahl
der vorhellenistischen Dichter Archilochos und Alkaios als
Stilvorbild zeigen seine Abkehr von einer strengen Kallimachos-
nachfolge. Ebenso ist die Vorstellung eines vates und Musarum
sacerdos mit dem Anspruch, Lehrer des Volkes oder wenigstens
der Jugend zu sein®, der Dichtungsauffassung des Kallimachos
entgegengesetzt, der weder einen moralischen Anspruch erhob,
noch politisch interessiert war. Noch deutlicher ist die Abkehr
von Kallimachos in der Pindarnihe einiger hochstilisierter Oden.
Und wenn in C. IV 2, 5-8 die Gewalt der Dichtung Pindars mit
der Wucht des iiber die Ufer getretenen Bergstroms verglichen
wird, ist das nicht mehr der abwertende Stromvergleich des

7 Besonders deutlich wird dies in der recht unfreundlichen Distanzierung von
den Epigonen der Neoteriker in S. I 10, 17-19.

8 Den hohen Anspruch zeigen vor allem Ep. 16, 66; C. 1 1, 35; 11 20, 3; 11 1,
3; IV 6, 41-44, '



DIE EINHEIT DES HORAZISCHEN LEBENSWERKS 245

Kallimachos, sondern allein ein Bild fiir die Urkraft jenes
Dichtens. Wie sehr Horaz die Bedeutung des Bildsymbols
verdndert hat, zeigt E. II 2, 120 f.; hier wird die Sprache gerade
des kunstbewuBten Dichters mit einem Strom verglichen, der
zugleich kraftvoll und kristallklar dahinflieBt.

In Alexandria war die Dichtung eine Kunstwelt fiir sich.
Ihre Stoffe waren abgelegen, oft beliebig; was zihlte, war die
kiinstlerische Gestaltung. Durch sie konnte der Dichter die
Uberlegenheit des Geistes auch iiber die sperrigste Materie
beweisen. In Rom war die Beziehung der Dichtung zum Leben
anders, auch in der Kallimachos so sehr verpflichteten Catull-
generation. Wenn Catull seine Gedichte zum Ausdruck seiner
groBen Passion macht, ist der Lebensernst, den die Dichtung
dadurch erhilt, im Grunde unalexandrinisch. Bei Horaz ist es
nicht mehr die Tiefe der Leidenschaft, die der Dichtung ihr
Gewicht gibt; aber auch fiir ihn sind die im Leben wichtigen
Dinge auch die entscheidenden Inhalte seiner Dichtung.

Die Dichtung gewinnt durch diese Verankerung im Zentrum
von Horazens Streben Gewicht und Bedeutung, ja sie gewinnt
Wirkungen, die man sonst eher der die Wirrungen des Lebens
l6senden philosophischen Meditation zuschrieb®: Der Freund
der Musen kann leichthin die Lebensdngste verjagen (C. I 26,
1-3 ), und die Harmonien der Dichtung besanftigen alle Schmer-
zen (C. I 32, 14-16). Wenn sie das Leben bestimmt, ist Friede,
und die wilden Leidenschaften verstummen (C. I 17). Sie
schenkt dem von ihrem Geist Erfiillten unbeschwerte Sicherheit,
die ihn iiber die Bedrohungen hinwegtragt (C. I 22; III 4, 29-
36). Schon wird die Wirkung des musischen Gesangs in C. II 13
deutlich. Zunéchst ist das Gedicht von Todesschrecken durch-
zittert, aber dann 16sen sich in der Phantasie eines Dichterjen-

*! Vgl. F. KLINGNER, Rémische Geistesweli, a.0. 345 ff.; 376 ff.; 394 ff;
Studien a.0. 325 ff.; vgl. St. COMMAGER, a.0. 336-342; 348-352.



246 H.P. SYNDIKUS

seits alle Erregungen des Gefiihls in stiller Ergriffenheit vor der
Schonheit des Gesanges. Das mythische Bild, daB musische
Gottheiten wie einst Orpheus auch die Gewalten der Unterwelt
besénftigen, taucht noch mehrfach auf (C. II 19, 29-32; III 11,
15 f) — doch wohl, weil die Musenkunst auch die mensch-
lichen Urdngste vor Tod und Verginglichkeit lindern kann:
minuentur atrae / carmine curae (C. IV 11, 35 f.). Wenn so
Dichtung und philosophische Besinnung in gleicher Weise
wirken, wird ihre innere Ndhe bei Horaz sehr deutlich. Was in
der hellenistischen Zeit getrennte Lebensméchte waren, ist bei
ihm verschmolzen, ein Beispiel dafiir, wie bei ihm iiberhaupt
Motive und Traditionen, die vorher den unterschiedlichsten
Bereichen angehorten, zu einer Einheit geworden sind.



DISCUSSION

M. Fuhrmann: Unzweifelhaft hatte Horaz wieder ein unbefangenes
Verhiltnis zu den grossen Gattungen, im Unterschied zu Kallimachos
und den Neoterikern; hierbei verdient indes Beachtung, dass das
Gemeinsame das Trennende bei weitem iiberwog: die augusteischen
Dichter vermieden zwar das manieristische Ubermass, das die
Neoteriker bisweilen erkennen lassen. Das kallimacheische Ideal der
Formstrenge jedoch blieb unvermindert giiltig.

Meine zweite Frage gilt den Gottern, die in den Oden eine
erhebliche, in den iibrigen Werken eine geringe Rolle spielen. Was soll
man von dieser Diskrepanz halten? Sind die Satiren und die Episteln
massgeblich: hieraus wiirde sich ergeben, dass die Gotter der Oden
nichts als literarische Konvention sind. Oder soll man die Oden ernst
nehmen: darf man meinen, dass Horaz auf der H6he seines Lebens das
Bediirfnis hatte, seinen Glauben an Michte zu bekunden, die dem
Menschen nicht verfiigbar sind — im Unterschied zur Arbeit an der
eigenen sittlichen Vervollkommnung ?

Gewiss hat der Wechsel der Gattung, der Ubergang von den
Epoden und Satiren zu den Oden, mit Notwendgkeit die Folge, dass
auch andere Motive zur Sprache kommen: insoweit sind diese Motive
— bei den Oden z.B. die Welt der Gétter — etwas Literarisches,
’Fiktionales’, und insoweit ist es nicht zuldssig, die jeweils ver-
wendeten Motive als Ausdruck personlicher Uberzeugungen des
Dichters zu deuten. Andererseits beruht der Wechsel der Gattung auf
einer personlichen Entscheidung des Dichters: insofern haben die
jeweils verwendeten Motive durchaus etwas mit der Person, der
Individualitéit des Dichters zu tun.



248 DISCUSSION

Es besteht also eine Interdependenz zwischen der historischen
Person des Dichters und der jeweils durch die Gattungswahl von ihm
angenommenen Rolle — wo jeweils das Autobiographisch-Bekennt-
nishafte aufhort und das Rollenhafte beginnt, ist schwer auszumachen.

M. Syndikus: Zu dem ersten Punkt: Ich stimme voll mit Ihnen
iiberein. Um das Verhiltnis des Horaz zur Catullgeneration zu
bestimmen, ist es wenig forderlich, den unfreundlichen Vers (S. I 10,
19) gegen die Nachbeter des Calvus und Catull zu zitieren. Wichtiger
ist, wie ich ja in meinem Vortrag betonte, die Aufnahme der von den
Neoterikern iibernommenen kallimacheischen Massstdbe und Forderun-
gen von den Satiren bis zu den Literaturbriefen zu verfolgen. Dariiber
kann es eigentlich seit dem Aufsatz von F. Wehrli (in MH 1 [1944],
69-76) keine Differenz mehr geben. Entscheidend fiir die Frage ist
auch, dass sich Horaz im Augustusbrief keinesweg von den Neoterikern
absetzt, sondern von den altromischen Dichtern, die nach den
kallimacheischen Massstidben zu formlos geschrieben haben.

Und nun zu Threm zweiten Anliegen: Ich wiirde nicht sagen, dass
die Gotter der Oden nichts als literarische Konvention sind, deren Preis
Horaz mit der neuen Gattung notwendiger Weise iibernehmen musste.
Wenn man iiberlegt, welche Gottheiten es sind, die Horaz feiert, wird
man schnell gewahr, dass sie fiir ihn auch eine existenzielle Bedeutung
hatten. Es sind einmal die musischen Gottheiten, neben den Musen und
Apollo auch der Bacchus der Oden 11 19 und III 25. Sie sind Horaz als
Bilder der Verwandlung und Uberhéhung der Welt in der Dichtung
teuer. Und die Macht der Venus als Verkorperung der Uberwiltigung
durch die Liebe hat er ja nicht nur einmal dargestellt. Auch in der
Fortuna von C. I 35 wird ihm eine Wirklichkeit bewusst, auf die der
Mensch keinen Einfluss nehmen kann und der jedes Menschenleben
und auch das Gliick der Staaten unterworfen ist. Ob nun freilich Horaz
in seinen Gottern in der Welt wirkende Maichte gesehen hat oder
Tatsachen der Welt mit mythologischen Namen benannt hat, weiss ich
nicht. Zwei Dinge mochte ich aber ziemlich sicher ausschliessen: Ein
Mensch von der Geistesart des Horaz und seiner philosophischen
Bildung konnte schwerlich an anthropomorphe Gottheiten glauben, wie
sie Homer auf dem Olymp hausen ldsst. Es deutet aber auch nichts



DIE EINHEIT DES HORAZISCHEN LEBENSWERKS 249

darauf hin, dass Atomtheorie und das materialistische Weltbild
Epikurs, wie es Lukrez vertreten hat, sein Denken, das metaphysischen
Fragen liberhaupt wenig zugewandt war, sehr bewegt hiétte.

M. Triinkle: Sie haben die thematische und gedankliche Kon-
sistenz des horazischen Lebenswerks sehr eindrucksvoll herausgestellt.
Eher knapp sind Ihre Bemerkungen zur Wahl der verschiedenen
Dichtgattungen ausgefallen, obwohl gerade darin besondere Probleme
stecken. Es ist m.E. vor allem ein Punkt, der in diesem Zusammenhang
Aufmerksamkeit verdient: Der Ubergang von der Epoden- zur
Odendichtung und derjenige von den Satiren zu den Episteln entbehren
in gewissem Sinn nicht der Folgerichtigkeit. Wie aber kam Horaz,
wenn seine dichterische Botschaft doch so einheitlich ist, in seiner
Jugend iiberhaupt dazu, in verschiedenen Gattungen zu dichten, noch
dazu ziemlich gleichzeitig und in zweien, die auf den ersten Blick doch
recht verschieden erscheinen, Iambus und Satire ? Fiir antike Verhalt-
nisse ist das keineswegs selbstverstandlich.

M. Syndikus: Darf ich mit Ihrer zweiten Frage beginnen ? Warum
Horaz zu Beginn seiner schriftstellerischen Tétigkeit gerade das Genos
des Jambus und das der Satire wihlte, ist leicht nachzuvollziehen. Er
selbst beschreibt in der Epistel II 2 seine damalige Lage so (50-52):

decisis humilem pennis inopemque paterni
et Laris et fundi paupertas impulit audax
ut versus facerem, [...]

Wenn auch der Begriff paupertas zu relativieren ist — Horaz besass
immerhin genug Mittel, sich in die angesehene Stellung eines scriba
quaestorius einzukaufen — bedeutete Horazens Lage nach Philippi
gegeniiber der Studienzeit in Athen und der Stellung eines Militér-
tribunen einen gesellschaftlichen Absturz. Dass er damals in einer
Stimmung war, Gedichtformen zu wihlen, in denen sich Unmut und
Agressivitdt dussern konnten, ist also verstindlich.

Dass sich Horaz aber gleichzeitig in zwei verschiedenen genera
versuchte, scheint mir nicht ungewdonlich zu sein. In der Generation



250 DISCUSSION

zuvor schrieben Catull und iiberhaupt die Neoteriker in den ver-
schiedensten Formen, Catull offenbar ziemlich gleichzeitig kleine
Gedichte in lyrischen und jambischen Massen, Epigramme und
grossere Gedichte; und diese grosseren Gedichte verfasste er teils in
lyrischen Versen, teils in Hexametern, teils im elegischen Mass.
Dasselbe Bild bieten die alexandrinischen Dichter. Verschiedene
Formen zu versuchen, bedeutete offenbar fiir einen von der hellenisti-
schen Dichtung beeinflussten Poeten einen asthetischen Reiz.

Ich mochte noch kurz auf den Ubergang zur Odendichtung und
dann von der Odendichtung zu den Episteln eingehen: Die spiten
Epoden und Satiren zeigen, dass der Ubergang wohl vorbereitet war
und sich ganz natiirlich vollzog. Die 13. Epode ist eigentlich schon
eine im Epodenversmass geschriebene Ode, vgl. C. I 7. Und in der
Satire 11 6 preisen die Verse 65 ff. das Gliick, das Horaz durch sein
Sabinum zuteil geworden ist, in geradezu hymnischen T&nen.
Andererseits nimmt die lange Meditation in C. III 29, 29-64 ein Thema
und die Art der Gedankenfiihrung der Episteln fast vorweg.

M. Ludwig: C. 1 34 sollte, wie Sie bemerkten, sicherlich nicht
nach dem christlichen Muster einer personlichen Bekehrung des Horaz
interpretiert werden. Es hat den Anschein, dass das dichterische Ich,
das dem Epikurdismus nahestand, an die Wirklichkeit der Inter-
ventionsmoglichkeit einer indefiniten Gottheit in die Vorgidnge der
Natur und menschlichen Geschichte erinnert wird. Horaz selbst, der
gewiss dem Epikurdismus nahestand, scheint die philosophische
Auffassung der Epikuréder in Hinsicht auf den Status der Gotter zur
Kenntnis genommen, aber nicht streng und sicher nicht dauerhaft
nachvolizogen zu hahen. Er verband wichtige Elemente der epikurii-
scher Ethik anscheinend mit dem verbreiteten menschlichen Gefiihl, in
iiberraschenden &dusseren Vorgéingen das Wirken einer Gottheit zu
entdecken. Es braucht nicht angenommen zu werden, dass Horazens
personliche Auffassung sich zum Zeitpunkt der Abfassung von C. 134
dnderte, da die eben skizzierte Einstellung vor und nach der Ab-
fassungszeit bestanden zu haben scheint und das Gedicht, absichtlich
vor die Fortuna-Ode gesetzt, sicher die Funktion hat, sie vorzubereiten.



DIE EINHEIT DES HORAZISCHEN LEBENSWERKS 251

M. Schrijvers: A propos de notre discussion relative aux Odes 1
34 et I 35, je voudrais signaler la fonction pragmatique que détient
I’Ode I 34, 2 mon avis, par rapport a I’Ode 1 35. L’Ode 1 35 renferme
une critique trés amere sur 1'infidélité des hommes confrontés aux
caprices de la Fortune. Or, on connait I’habitude d’Horace de
contrebalancer la critique d’autrui par 1’autocritique a 1’intérieur du
méme poe¢me. Dans la composition du recueil, I’Ode 1 34 peut avoir
cette méme fonction par rapport a I 35.

En ce qui concerne la ‘religiosité ’* d’Horace, il faut distinguer, je
crois, entre la religion comme institution culturelle ou comme
ensemble de doctrines concernant les dieux, et le sentiment religieux,
qui, loin d’étre li€ aux rites, est un état plus flou, suscité par tous les
phénomenes en quelque sorte hors de la portée humaine. Je tiens a
mon interprétation selon laquelle les dieux, dans les Odes, figurent
surtout la contingence, qui est aussi ambivalente que les émotions
provoquées par elle.

M. Cremona: Ho ascoltato con vivo interesse quanto ¢ stato
riferito dai signori Fuhrmann, Syndikus, Ludwig, Schrijvers sull’Ode
I 34 e sul dibattuto problema della religiosita di Orazio.

Certamente — a mio avviso — espressioni come di, dei, deus,
rientrano nell’armamentario — dird cosi — della tradizione letteraria
e di/dei non sono solo la somma dei singoli dei, ma corrispondono al
concetto di divinitd e deus va inteso come astrazione generica pil che
con riferimento a un dio personale, come del resto gia in Omero.

Ma a un certo punto il poeta attribuisce a Mercurio, a Fauno, alle
Muse la salvezza in circostanze critiche della propria vita (la battaglia
di Filippi, la caduta dell’albero, I’avventura marinare di capo Palinuro).
Ci domandiamo: Orazio sentiva la presenza di una forza misteriosa
dietro a quei nomi? E quando egli dichiara: di me tuentur, dis Pietas
mea / et Musa cordi est 7 Qui non si pud parlare di tradizione
letteraria né di motivazioni estetiche.

Per venire al C. I 34 — tralasciando le molte interpretazioni e
soltanto accennando a quella ironico-parodistica ripresa dal Sig.
Syndikus, intesa a significare una svolta nell’itinerario poetico di
Orazio — , una cosa mi pare certa: nella seconda e terza strofa &



252 DISCUSSION

smentita la concezione casualistica epicurea e, a farlo apposto, con
immagini che ci riconducano a Lucrezio (la folgore che fa tremare la
terra, V 1218). Sicuramente, dietro 1’allegoria del fulmine, Orazio ha
avvertito la presenza di una mano misteriosa che si fa sentire nelle
manifestazioni pit imprevedibili della vita umana. E’ la presenza del
divino, T0 6€iov. Dunque non ¢ il caso a governare il mondo. Resta
tuttavia da rilevare come la professione epicurea di S. I 5, 101, di
ispirazione lucreziana namque deos didici securum agere aevum, non
si ripetera piu nella poesia oraziana, mentre si ripetera, non solo nelle
Odi ma anche nelle Epistole, il motivo contrario che gli dei o un dio
opera nella vita dell’'uomo, ma esclusivanente nella vita fisica e
fisiologica e nell’ambito dei beni esterni e quasi sempre senza ricorso
a clichés letterari. Entro questi precisi limiti si potrebbe parlare di
conversione religiosa, riconoscendo cio€ che nella sfera della coscienza
Orazio si sente padrone di sé€ e non debitore alla divinita. Sotto questo
profilo Orazio ¢ rimasto sempre lo stesso dal tempo della composizio-
ne delle Satire a quello delle Epistole, e proprio per questo sarebbe
sbagliato non voler parlare di conversione a proposito della nostra ode
— come ho affermato nel mio libro, pp. 169-74 n. 19, dove il
problema della religiosita del poeta & ampiamente discusso — , solo
perché negli ultimi componimenti ricorrono principi epicurei pertinenti
alla sfera etica personale.

M. Harrison: The presentation of divine action in C. I 34 is not
an expression of renewed religious fervour on the part of Horace. It
rather stresses his status of vates, the divine poet, a status which
belongs to the Odes and not to the other genres of Horatian poetry.
Horace’s self-presentation as poet varies between the genres in which
he wrote, and is not uniform.

M. Syndikus: Sie haben ich zu meinen Ausfiihrungen zu C. I 34
und Horazens Ansicht iiber die Gotter sehr verschieden gedussert.
Wenn ich mit Mr. Harrisons Beitrag beginnen darf, so scheint mir
seine Feststellung, dass die verschiedene Rolle der Goétter in den
einzelnen Genera von der Eigenart und den Gesetzen dieser Genera
abhéngt, fiir den Unterschied zwischen Oden und Sermonen in diesem



DIE EINHEIT DES HORAZISCHEN LEBENSWERKS 253

Punkt entscheidend zu sein. Ich méchte auch in Erinnerung rufen, was
Herr Schrijvers in seinem Vortrag zu dem Begriff persona gesagt hat.
Mit der Position Herrn Ludwigs stimme ich im wesentlichen iiberein,
wenn ich mir auch nicht so sicher bin, ob Horaz an gottliche Krifte
geglaubt hat, die sinnvoll in der Welt wirken und iiber dem Menschen-
leben stehen; ich erinnere an das, was ich vorhin anldsslich Herrn
Fuhrmanns Beitrag gesagt habe. In dem Diskussionsbeitrag von Herrn
Schrijvers scheint mir die Betonung der engen Verbindung von C. I 34
und I 35 wichtig zu sein; aber ist "critique trés amere sur 1’infidélité
des hommes" nicht etwas iiberbetont? Wie ich glaube, ist in C. I 35,
22 [scil. Fides] nec comitem abnegat mit comes nicht Fortuna gemeint,
sondern der ins Ungliick geratene Freund, den eine treue Gesinnung
nicht verldsst. Gegeniiber der allgemeinen Untreue bei einem Gliicks-
wechsel gibt es also durchaus bei wenigen (rara !) eine Treue, die den
Freund auch im Ungliick nicht verlasst.

Ihre Deutung der Religiositit des Horaz, Signor Cremona, ist mir
aus Threm Buch La poesia civile di Orazio sehr wohl bekannt. Ich
habe Ihr Buch mit viel Vergniigen und mit weitgehender Zustimmung
gelesen, aber im Punkte Horazens Religiositdt bin ich etwas skepti-
scher. Ich versuche meine Auffassung mit einer Parallele in der
neueren Literatur zu erkldaren. Horaz fiihlt sich, wie er mehrmals sagt
(C.122; 1II 4, 21-36 u.6.), im Schutze musischer Gottheiten sicher.
Das kann man als den Schutz freundlich wirkender Gotter deuten, die
ihrem Liebling nichts zustossen lassen wollen. Aber nun lesen wir bei
Goethe in Wanderers Sturmlied:

"Wen du nicht verldssest, Genius,
Nicht der Regen, nicht der Sturm
haucht ihm Schauer iibers Herz

[.]"

Dieses "Wen du nicht verldssest, Genius" wiederholt Goethe dann
mehrfach zu Beginn der ndchsten Strophen, wobei immer neue
Widrigkeiten, die dem Dichter nicht das mindeste anhaben konnen,
aufgefiihrt werden. Ist das nun Religiositit? Ist das ein Schutz von
aussen? Oder wohnt dieser Genius nicht im eigenen Herzen? Eine



254 DISCUSSION

bemerkenswerte Deutung der Gedichte, in denen Horaz sich im Schutz
musischer Gottheiten sicher weiss, findet sich bei G. Davis, Polyhym-
nia. The Rhetoric of Horatian Lyric Discourse (University of Califor-
nia Press 1991). Davis interpretiert diese Gedichte sehr iiberzeugend
als "autobiographische Mythen", durch die Horaz seine Dichterberu-
fung bekriftigen will.

M. Ludwig: Ich habe eine gewisse Reserve gegeniiber der
Verwendung des zur Zeit beliebten Begriffs persona, sofern dadurch
die dichterische Aussage total von der Person des Dichters selbst
getrennt wird. Sicher muss man sich bewusst sein, dass das Ego des
Dichters im Gedicht und das Ego von Horaz als historischer Person
nicht identisch sind. Aber sie stehen doch auch in einer engen und
unaufloslichen Beziehung, auch wenn sie im Detail fiir den Leser nicht
bestimmbar bleibt. Das historische Ich hétte sich gewiss nicht
entschlossen, das dichterische Ich in den Oden sichtbar zu machen,
wenn es damit nicht auch etwas von dem historischen Ich dem Leser
verrmitteln wollte. Dies gilt auch, wenn das dichterische Ich Erlebnisse
schildert, die das historische Ich nicht real erlebte.

M. Schrijvers: Malgré 1’hétérogénéité des domaines de la vie, on
trouve, je crois, chez Horace quelques principes de base qui font
I'unité de sa pensée morale (notion du juste milieu, du decorum, de
I’ humanitas, importance des biens internes et externes, etc.). Que ces
notions proviennent de traditions différentes ne diminue aucunement
cette unité, qui met en évidence les talents de synthese et d’intégration
de notre poete. Les recherches diachroniques sur les sources de sa
pensée ont justenent obscurci cette intégration! Par ailleurs, du point
de vue moral, la vie amoureuse des jeunes gens (non mariés) est le
seul domaine qui se distingue des autres (vie conjugale, sociale, cercle
des amis) pour ce qui concerne la valeur accordée a la fides (cf. C. II
8).

Quant & notre discussion sur la notion de ’personnalité’, je
n’accepte pas la notion kantienne de 1’individuum, mentionnée par M.
Fuhrmann. L’individu est pour moi ’ensemble de ses personae,
montrées dans la vie réelle et dans la vie littéraire. Quelles sont pour



DIE EINHEIT DES HORAZISCHEN LEBENSWERKS 255

vous les implications de la formule "in aufgeklidrter Pose" que vous
avez utilisée a propos des vers 97-103 de §. 15 ?

M. Syndikus: Der Begriff persona scheint mir insofern niitzlich zu
sein, als bei einem antiken Dichter, von dessen Lebensumstinden wir
sehr wenig wissen, mit keinem Mittel zu eruieren ist, ob das Ich, das
in einem Gedicht spricht, die Stimme des Dichters in einer ganz
bestimmten realen Lebenssituation ist oder ob sich der Dichter in eine
Situation hineingedacht oder hineingetrdumt hat, die er so niemals
erlebt hat. Dass aber das poetische Ich, das in den Gedichten des
Horaz spricht, oft nicht allzu weit von dem gelebten Dasein eben
dieses Horaz entfernt ist, glaube ich ebenso wie Herr Ludwig. Zu
diesem Punkt mochte ich an das Buch von J. Griffin, Latin Poets and
Roman Life (London 1985), erinnern. Griffin hat gegeniiber Inter-
pretationen, die bei Horaz iiberhaupt nur noch poetische Topoi sahen,
denen jede Lebensrealitit abgeht, betont, dass es Gelage, wie sie
Gegenstand horazischer Dichtungen sind, in Rom ja tatsdchlich
gegeben hat und dass Médchen mit griechischen Namen, wie sie von
Horaz zu solchen Gelagen eingeladen werden, damals tatsdchlich in
Rom lebten.

Zu Ihrer letzten Frage, Herr Schrijvers: Meine Worte "in
aufgeklarter Pose" haben keine besondere Bedeutung. Ich meinte nur,
dass sich Horaz in der zitierten Partie von S. I 5 sehr deutlich als
aufgeklarter Philosoph von den Aberglauben der Menge distanzieren
wollte.



ﬂwmm &n’% Slal aaer.

:g'tmﬁm;;;zﬁﬂ
\ s ;f- “"-‘X}
b 5&&; f:@awmeﬁ asb: fﬁ& mﬂ T
4 . LV I S %ﬂgﬂig &:5

S,
‘opHerthvs gsds
o, Q41 3
2 ‘{!‘f’%&&?@ﬁ“‘“‘ m




	Die Einheit des horazischen Lebenswerks

