
Zeitschrift: Entretiens sur l'Antiquité classique

Herausgeber: Fondation Hardt pour l'étude de l'Antiquité classique

Band: 39 (1993)

Artikel: Die Einheit des horazischen Lebenswerks

Autor: Syndikus, Hans Peter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-661100

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-661100
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


VI

HANS PETER SYNDIKUS

DIE EINHEIT DES HORAZISCHEN LEBENSWERKS

Die Frage nach der Einheit des horazischen Lebenswerks
kann nur differenziert beantwortet werden. Ein Werk, das in fast
drei Jahrzehnten entstanden ist, die tiefgreifende Veränderungen
in Horazens Umwelt und in seinen Lebensumständen mit sich

brachten, und das zudem in sehr verschiedenen literarischen
Formen gestaltet ist, muß starke Unterschiede aufweisen. Es

kann also allein gefragt werden, ob in diesem Lebenswerk die
einzelnen Epochen oder die verschiedenen literarischen Formen
soviel Eigengewicht haben, daß man von einer wirklichen
Einheit des Lebenswerkes nicht sprechen kann, oder aber, ob es

so viele übergreifende Themen, Motive, Grundüberzeugungen
gibt, daß diese Frage bejaht werden kann.

*

Ich möchte zunächst einer Reihe von gewichtigen Stimmen
nachgehen, die aus den verschiedensten Gründen eine Einheit
des Lebenswerkes bezweifeln. So suchte zu Ende des 19. und zu
Beginn des 20. Jahrhunderts die damals immer mehr in den

Mittelpunkt des Interesses tretende Quellenforschung die



208 H.P. SYNDIKUS

Erklärung für Inhalt und Form der Dichtungen des Horaz nicht
mehr in der Eigenart des Autors, sondern fast ausschließlich in
seinen Quellen. In ihnen sah man dabei vielfach das allein
Ursprüngliche und Originale; die davon abgeleitete Dichtung des

Horaz schien wenig Eigenbedeutung zu haben und entsprechend
den verschiedenen Vorbildern in disparate Einzelgruppen
auseinanderzufallen.

Typisch für diese Betrachtungsweise ist ein Aufsatz von A.
Kiessling in den 'Philologischen Untersuchungen'1. Kiessling
bemängelt vor allem, daß Horazens Oden keine echten
Gelegenheitsgedichte im Sinne Goethes seien; ihnen fehle Stärke und
Einheitlichkeit der Empfindung, die allein die verschiedenen
Motive eines Gedichtes zu einer poetischen Einheit werden
lassen (S. 76 f.). Horaz wähle als guter Literaturkenner Stellen
aus der äolischen Lyrik, die für ein bestimmtes Gefühl zu passen
scheinen. So hänge das Verständnis der meisten Oden davon ab,
ob es gelingt, das jeweilige Vorbild zu finden (S. 79). Kiessling
glaubt auch, auf Brüche zu stoßen: Alkaioszitate und horazische
Zutaten paßten nicht immer zusammen (S. 80), dem langsam
arbeitenden Horaz sei es oft nicht gelungen, die Fugen und

Nähte, die aus dem mühseligen Entstehungsprozeß herrühren, zu
verdecken (S. 82).

Natürlich führt heute niemand mehr Horazens Carmina
allein auf die äolische Lyrik zurück. R. Reitzenstein und G.

Pasquali haben die hellenistischen und römischen Komponenten
betont. Vor allem aber haben Pasquali und später E. Fraenkel in
eingehenden stilistischen Untersuchungen aufgezeigt, daß Horaz
auch das von Alkaios oder — im Falle der Epoden — von
Archilochos Übernommene verändert und dem durch die Schule
der hellenistischen Dichtung gegangenen modernen Stilempfm-

1

A. KIESSLING. Philologische Untersuchungen 2 (1881) 48-122.



DIE EINHEIT DES HORAZISCHEN LEBENSWERKS 209

den angepaßt hat2. In dieser Betrachtungsweise erscheint also
Horazens Dichtung durchaus als ein persönlich geprägtes Werk
von einem sehr einheitlichen Charakter.

Eine ganz bestimmte Bindung an die Form der altgriechischen

Lyrik glaubte R. Heinze in seinem Aufsatz "Die Horazi-
sche Ode" erkannt zu haben3. Er geht von der Beobachtung aus,
daß fast jede Ode als Ansprache an eine oder mehrere Personen

gerichtet ist, die meist in einer ganz bestimmten Situation
vorgestellt werden. Als Grund für diese Gedichtgestaltung
nimmt er einen von der frühgriechischen Lyrik ausgehenden

Formzwang an: Ein griechischer Lyriker sei immer der
Öffentlichkeit zugewendet gewesen und habe in dieser Öffentlichkeit
seine Gedichte gesungen. Horaz habe nun wegen dieses
Vorbildes nicht wie ein Elegiker oder gar ein moderner Lyriker sein

Innenleben enthüllen wollen; seine Absicht habe vielmehr darin
bestanden, auf die angesprochene Person einzuwirken und sie zu
einem bestimmten Verhalten zu veranlassen; alles rein Kontemplative

sei darum aus seiner Lyrik ausgeschlossen. Heinze
bedauert offensichtlich die von ihm als künstlich empfundene
Anlehnung an eine historische Form und führt Defizite gegenüber

dem individuelleren Ausdrucksvermögen der Elegiker
darauf zurück.

Seitdem wir durch neue Textfunde die frühe griechische
Lyrik genauer kennen, wissen wir, daß der von Heinze

angenommene Formzwang nicht bestand. Die von Heinze erkannten

Eigenarten der Horazischen Lyrik, vor allem der Verzicht

2
R. REITZENSTEIN, NJb 21 (1908) 81-102; 25 (1922) 24-41 Aufsätze zu

Horaz, Darmstadt 1963, 1-22; 55-72; G. PASQUALI, Orazio lirico, Firenze 1920;

E. FRAENKEL, Horace, Oxford 1957.
3

R. HEINZE. NJB 51 (1923) 153 ff. Vom Geist des Römertums, Darmstadt'

1960, 172-189. R. REITZENSTEIN widersprach sofort: NJB 53 (1924) 232-241

Aufsätze zu Horaz, Darmstadt 1963, 73-82.



210 H.P. SYNDIKUS

auf die schwankende Gefühlswelt der Elegiker und das dynamische

Element, sowie der Wille, Verqueres und Ungutes zu
ändern, können nicht auf ein als Zwang wirkendes Vorbild
zurückgeführt werden. Das Streben nach geistiger Klarheit und
nach einem rechten Leben sind, wie vor allem F. Klingner in
seiner Horazinterpretation aufgezeigt hat, Grundzüge von Horaz
selbst, die von den Epoden und Satiren über die Oden bis zu
den Episteln sein Werk bestimmen.

Auch in den Satiren führte Heinze formale Eigenschaften
und Themen auf griechische Quellen zurück. Bereits in seiner
Bonner Dissertation4 gelang ihm der Nachweis, daß hinter den

sog. Diatribensatiren popularphilosophische Diatriben der
hellenistischen Zeit stehen, die aus kaiserzeitlichen Schriften
erschlossen werden können. Durch zahlreiche Parallelen belegte
er, daß nicht nur formale Eigentümlichkeiten, sondern auch

ganze Gedankengänge auf sie zurückgehen. Heinze baute dann
diese Erkenntnisse in seinem Satirenkommentar weiter aus5.

Aber so grundlegend auch diese Forschungen zum
Verständnis von Form und Gedankengang vieler Satiren sind, wird
doch die vornehmliche Blickrichtung auf die jeweilige Quelle
der tiefgreifenden Umgestaltung der Tradition durch Horaz nicht
immer gerecht. Ein gutes Beispiel dafür ist die Behandlung der
Satire II6: Heinze vermutete zwei verschiedene Quellen, bis
Vers 22 eine Diatribe gegen menschliche Unzufriedenheit, dann
im Hauptteil eine gegen Habsucht und Geldgier. Durch ein
systematisches Fortschreiten auf Heinzes Weg, das zu einer
immer genaueren Kenntnis der griechischen Diatriben führte,
kam man zu einer besseren Würdigung der Eigenleistung des

4
R. HEINZE, De Horatio Bionis imitatore, Diss. Bonn 1889.

5
Q. Horatius Flaccus. Satiren. Erklärt von A. KIESSLING, 5. Auflage erneuert

von R. HEINZE, Berlin 1921.
6 Dissertation: S. 15-22; Kommentar: S. 2.



DIE EINHEIT DES HORAZISCHEN LEBENSWERKS 211

Römers. So zeigt E. Fraenkel, daß die von Heinze geschiedenen
Teile durchaus auf eine einzige Quelle zurückgehen7, in der die
menschliche Unzufriedenheit auf die Habsucht, das Laster von
Horazens Hauptteil, zurückgeführt wird. Horaz hatte also eine

gedanklich einheitliche Konzeption vor Augen, verwischte aber
die logischen Zusammenhänge absichtlich, weil er seiner Satire
die Form eines lockeren Gesprächs geben wollte. Wie Fraenkel
zeigten vor allem auch U. Knoche und N. Rudd, daß Horaz auch
die Satiren, in denen er popularphilosophische Motive behandelte,

sehr eigenständig und persönlich geformt hat8.

R. Y. Tyrrell9 sah als das entscheidende Vorbild der
Satiren Lucilius an. In Auseinandersetzung mit dem Horazbild
W. Y. Sellars10, der die Satiren und Episteln als Widerspiegelungen

der äußeren und inneren Welt des Dichters auffaßte,
glaubt Tyrrell nicht an Eigenschöpfungen des Horaz. Die
Ausdrücke und Motive, die Horaz aus Lucilius übernommen hat,
sind ihm hinreichender Beweis dafür, daß Horaz Lucilius in

größtem Umfang ausgebeutet hat; er habe dem genialen Vorbild
seine Stoffe weitgehend entnommen und ihnen nur die größere
Eleganz gegeben, die man in seiner Zeit von einem literarischen
Werk erwartete. Tyrrell geht so weit, daß er in der Satire I 5

weniger einen Bericht über die eigene Reise nach Brundisium
sah als eine stilistisch gefeilte Wiederholung von Ereignissen,

7 A.O. 90-97; vgl. H. HERTER, RhM 94 (1951) 11 f.
8

U. KNOCHE, Philologus 90 (1935) 372-390. 469-482 D. KORZENIEWSKI

(Hrsg.), Die römische Satire, Darmstadt 1970, 284-319; N. RUDD, The Satires

of Horace, Cambridge 1966.
9 R.Y. TYRRELL, Latin Poetry (John Hopkins Lectures 3), London 1895, 162-

183.
10 W.Y. SELLAR, The Roman Poets of the Augustan Age, Horace and the

Elegiac Poets, Oxford 1891.



212 H.P. SYNDIKUS

die Lucilius von einer Reise an die Straße von Messina berichtete11.

Eingehender als Tyrrell untersucht G. C. Fiske12 das

Verhältnis von Horaz und Lucilius. Fiske hat immer die
Satirenkommentare von Kiessling — Heinze und Lejay13 vor
Augen, und ist sich so durchaus bewußt, in welch breitem
Traditionsstrom besonders die popularphilosophischen Motive,
die Horaz in den Satiren und Episteln behandelt, überliefert
waren. Trotzdem glaubt auch er, daß Horaz diesen Traditionsstrom

vor allem in der Prägung, die er durch Lucilius erfahren
hat, in seinen Sermones aufgenommen habe. So schließt er
immer wieder von Parallelen im einzelnen auf die Übernahme

ganzer Gedankenzusammenhänge und vermutet etwa hinter den

Satiren I 1 und I 2 des Horaz als Vorbild sehr ähnlich gestaltete
Satiren des Lucilius14.

Ich möchte nicht auf Gewaltsamkeiten im einzelnen

eingehen; wichtiger ist, daß popularphilosophische griechische
Texte in Gedankenprägung und Formulierung dem Horaztext oft
viel näher sind als die von Fiske angeführten Luciliuspar-
allelen15. Natürlich ist Lucilius als der Begründer des literarischen

Genos für Horaz wichtig gewesen. Um sich in seine

Nachfolge zu stellen und um seinem Werk den Stempel des

gewählten Genos aufzudrücken, hat er bestimmte, für Lucilius

11
j4.0. 173-175; ähnliche Urteile über anderer Satiren: S. 176-183.

12
G.C. FISKE, Lucilius and Horace, Madison 1920 (Nachdruck Hildesheim

1966).
13

CEuvres d'Horace. Satires publikes par P. LEJAY, Paris 1911 (Nachdruck
Hildesheim 1966).
14 Er vergleicht 5. I 1 mit den Fragmenten von Lucilius' Buch 18 und 19, S. I
2 vor allem mit der 3. Satire des 29. Buches; s. FISKE a.O. 219-274.
15 A. OLTRAMARE, Les origines de la diatribe romaine, Lausanne 1926, 148 f.,

betont, daß Horaz eine gute Kenntnis der griechischen Originale besaß.



DIE EINHEIT DES HORAZISCHEN LEBENSWERKS 213

typische Motive, Stilmerkmale und Sujets gewählt. Andererseits
wäre vieles von Horazens Gedankenentwicklung und
Gedichtkomposition auf der Stufe der literarischen Entwicklung in der
Generation des Lucilius überhaupt noch nicht möglich gewesen.
Vor allem aber ist zu bedenken, daß Horaz den Grundcharakter
der lucilischen Satire verändert hat. Ihren streitlustigen,
angriffsfreudigen Ton hält er in der Satire I 4 noch für wesentlich,
wenn er den namentlichen Angriff als Grundzug der Satire
ansieht. Aber dieser Charakter, der die frühe Satire 12 noch weitgehend

bestimmt, verliert sich dann bald. Ja selbst in Satire I 4,
103-140 ist der satirische Angriff nicht mehr das eigentliche
Ziel. Nach dem Vorbild seines Vaters will Horaz durch die
Fehler anderer lernen, sie zu vermeiden. Wir sehen ihn also
schon hier auf dem Weg zu einem seiner zentralen Themen, der
Suche nach dem rechten Lebensweg.

*

Die Einheit des horazischen Lebenswerks wird auch in

Frage gestellt, wenn an einem bestimmten Punkt seines Lebens
ein Bruch oder doch eine tiefgreifende Veränderung seiner

philosophischen oder religiösen Grundüberzeugungen angenommen

wird. Noch sehr vorsichtig verwendet E. Courbaud den

Begriff Konversion16. Er versteht darunter eine sich über Jahre
hinziehende geistige Entwicklung, die Horaz von einer epikureischen

Lebenseinstellung zur Weisheit der Stoa geführt habe. Für
Courbaud war Horaz gewiß nie ein Epikureer vom vulgären
Schlage; er sieht klar, daß sich Horaz von früh an ethische Ziele
setzte und über sein eigenes Verhalten reflektierte, um es ständig

16
E. COURBAUD, Horace. Sa vie et sa pensee ä l'epoque des epitres, Paris

1914,35-60 (Nachdruck Hildesheim 1973); vgl. P. GR1MAL, Horace, Paris 1958,

53; 70 f.



214 H.P. SYNDIKUS

zu verbessern; aber als charakteristischer für die Frühzeit erkennt

er doch die Aufforderungen zum Lebensgenuß und die Hingabe
an die Freuden des jeweiligen Augenblicks. Erste Anzeichen
einer neuen Bewertung der Lebensziele sieht er in den S. II 3

und II 7: Gewiß karikiere Horaz hier stoische Straßenprediger,
aber diese zweifelhaften Gestalten seien nicht bloß lächerlich. In
ihren Übertreibungen träten doch Wahrheiten hervor, die Horaz
emst nehme und die weiter gewirkt haben. Die Gestalt des

stoischen Weisen, dessen Wesenszüge bereits in der S. II 7, 83-
88 genannt waren, stehe in C. III 2, 17-24 und III 3, 1-8 hinter
der Schilderung der weltüberwindenden Tugend und der
Unerschütterlichkeit dessen, der sie verwirklicht. Auch römische
Gestalten wie der Cato von C. II 1, 23 f. und der Regulus von
C. III 5, 49-56 trügen stoische Züge. Eng verwandt damit sei die

Charakterisierung der wahren virtus in C. II 2, 17-24 und C. IV
9, 34-52. Als größte Annäherung an stoische Kerngedanken sieht
Courbaud die Epistel I 16 an (S. 168-189), in der das mensch-
liehe Glück allein auf Weisheit und Tugend gegründet ist.

Courbaud erkennt durchaus, daß Horaz trotz dieser
Übernahme stoischer Motive kein Stoiker im strengen Sinne wurde
(S. 186 f.). Aber man kann überhaupt zweifeln, ob das Wort
Konversion angebracht ist. Gerade Courbauds Kernstelle in E.
I 16 oder die in stoischer Begrifflichkeit formulierte Ode II 2

zeigen, daß Horaz hier inhaltlich nichts Neues bringt, sondern

längst bedachte Wahrheiten mit anderen Worten ausspricht.
Auch mit stoischen Begriffen betont Horaz wie früher, daß ein
Mensch nur glücklich werden kann, wenn er sich nicht ängstlich
an die unbeständigen äußeren Güter klammert.

Anders als Courbaud, der nach Jahrhunderten der
philosophischen Reflexion bei einem so nüchtern-kritischen Menschen
wie Horaz einen Glauben an die reale Existenz des antiken
Götterhimmels für unmöglich hält, nahm eine Reihe von



DIE EINHEIT DES HORAZISCHEN LEBENSWERKS 215

Horazforschern — ich nenne nur Heinze, Zielinski, Wili,
Oppermann17 — eine regelrechte Bekehrung des Dichters zum
altrömischen Götterglauben an. Typisch für die Einstellung des

Horaz vor seiner Konversion erschien 5. I 5, 97-103. Horaz
berichtet hier, wie sich die Reisegesellschaft des Maecenas über
den Aberglauben in einer suditalienischen Stadt lustig machte,
nach dem auf einer Tempelschwelle der Weihrauch ohne Feuer
zerschmelze. In aufgeklärter Pose weist dabei Horaz auf die

epikureische Lehre hin, nach der die Götter in ihrem seligen
Leben nicht in das Naturgeschehen eingreifen.

Als ein Bruch mit dieser Haltung erschien dann C. I 34, in
dem Horaz von einem Donnerschlag bei wolkenlosem Himmel
berichtet, also einem auf natürliche Weise nicht erklärlichen
Ereignis; dies habe ihn dazu gebracht, die Lehren einer 'törichten'

Philosophie aufzugeben und sich wieder dem lange
vernachlässigten Götterkult zuzuwenden. Heinze vermutet, daß
das hier beschriebene Ereignis weniger die Bekehrung zu einem
naiven Volksglauben, sondern eher die zu einer philosophisch
vergeistigten Religion bedeute; die Herleitung von einer
erschütternden Himmelserscheinung könne poetische Fiktion
sein. Th. Zielinski dagegen vergleicht geradezu mit dem Bericht
im 9. Kapitel der Apostelgeschichte, in dem eine blendende

Lichterscheinung Saulus zu Boden wirft und seine Bekehrung
bewirkt. Das Ereignis in Horazens Leben werde allerdings
innerlich längst vorbereitet gewesen sein. Horazens Verse über
Fortuna, die dem einen seine Krone raube und sie dem anderen

aufsetze, lassen Zielinski an Ereignisse in der politischen Welt

17
R. HEINZE in: Q. Horatius Flaccus. Oden und Epoden erklärt von A.

KIESSLING. 7. Auflage besorgt von R. HEINZE, Berlin 1930, 141 f.; TH.

ZIELINSKI, Horace et la societe romaine du temps d'Auguste, Paris 1938, 43-64;
W. WILI, Horaz und die augusteische Kultur, Basel 1948, 120-124; H.

OPPERMANN in: H. Oppermann (Hrsg.), Wege zu Horaz, Darmstadt 1972, 166-

182.



216 H.P. SYNDIKUS

denken, an den Sturz des Antonius und Oktavians Sieg. Im
Mittelpunkt der späteren religiösen Dichtung des Horaz stehe
dann der Glaube an den vom Himmel geschickten Entsühner des
fluchbeladenen Roms, an Augustus, der auf Erden so wirkt wie
Juppiter im Himmel. Als Kernstellen hebt Zielinski C. I 2, 41-
52; I 12, 49-60; III 5, 1-4 hervor.

W. Wili setzt die Akzente etwas anders. Auch er sieht in C.

I 34 ein "Erlebnis des Göttlichen", wodurch Horaz der griechischen

Philosophie entfremdet wurde. So sei er offen für
römisches und politisches Denken geworden. Seit dem Jahre 29,
in das Wili C. I 34 setzt, sei der Horaz der S. I 6 und II 6 tot
(gemeint ist offenbar der unpolitische, private Horaz): Der
Dichter sehe nun die Welt neu und suche sich neue Themen, die
teilweise im Widerspruch zum bisherigen Werk stehen.

Gegenüber der Annahme eines radikalen Bruchs in Hora-
zens Weltsicht und Lebensdeutung sind erhebliche Zweifel
angebracht. Gewiß betont Horaz im Sinn der augusteischen
Restauration gelegentlich die Wichtigkeit einer Rückkehr zur
frommen Erfüllung des hergebrachten Götterkultes18; aber
unterstreicht nicht auch der philosophisch skeptische Cicero die
Bedeutung des Staatskultes So scheinen die Götteranrufungen
in verschiedenen politischen Gedichten keine Dokumente eines

persönlichen Glaubens an die Wirklichkeit dieser tradierten
Götterwelt zu sein. Persönlicher klingt es, wenn sich Horaz im
Schutz musischer Gottheiten sicher fühlt19; aber ist dieser
Glaube an die Überlegenheit musischer Geistigkeit über die
dumpfen Bedrohungen der Welt nicht eher ein Glaube an
innermenschliche Kräfte und Werte als an hilfreiche Götterwesen
Der Annahme einer religiösen Konversion des Horaz steht auch

18
Vgl. S. II 2, 103 f.; C. I 35, 33-37; III 6, 1-8. Die schlichte Frömmigkeit einer

Bäuerin freut ihn in C. III 23.
19

Vgl. 5. II 6, 13-15; C. I 17, 13 f.; I 22; II 17, 28-30; III 4, 9-36.



DIE EINHEIT DES HORAZISCHEN LEBENSWERKS 217

im Wege, daß sich an seiner philosophischen Weltsicht wenig
ändert: In den Episteln ist von Götterglauben und Götterverehrung

so wenig die Rede wie zuvor in den Satiren. Den Weg
zum rechten Leben zeigt ihm hier wie dort die Philosophie. Was
C. I 34 anlangt, so scheint seine Bedeutung mehr auf der
literarischen Ebene zu liegen. So wie C. 116 eine Absage an die
bisherige Hohndichtung der Jamben ist und wie in C. I 14 das

Thema der politischen Dichtung eingeführt wird, so scheint C.

I 34 das in den Oden neue Thema der Götterdichtung anzuzeigen.

Vor allem aber bereitet das Gedicht den folgenden Hymnus
auf Fortuna vor, auf die hellenistische Tyche, die den Weltlauf
bestimmt; der Philosoph aber, der sein Herz nicht an die äußeren

Güter hängt, weiß sich vor ihr sicher. So sagt Horaz in C. III 29,
41-64: Juppiter und Fortuna mögen noch so grollen, sie können
dem Weisen weder ein gelebtes Glück rauben noch ihn im
innersten Kern seines Wesens treffen20.

*

Auf andere Weise wird die Einheit des Werkes
angezweifelt, wenn nur ein Teil als bedeutend anerkannt wird,
während man den Rest als belanglos, konventionell oder dgl.
abwertet. Es wurden konträre Standpunkte vertreten: Für die
einen war der augusteische vates, der Dichter des hohen Stils,
der eigentliche Horaz; für die anderen galt eben diese Seite als

bedauernswerte Verirrung eines nur für die heiteren Zwischentöne

geschaffenen Talents.
Eine Reihe von bedeutenden Horazkennern bewunderte vor

allem die Gedichte im hohen Stil. So sah R. Reitzenstein, der
zunächst die hellenistischen Züge in den Oden beobachtet hatte,

20
Vgl. zu dieser Beurteilung von C. I 34 E. FRAENKEL, a.O. 253-257; T.

OKSALA, Religion und Mythologie bei Horaz, Helsinki 1973, 16-30.



218 H.P. SYNDIKUS

in einem späten Aufsatz die Gedichte mit ernstem, römischem
Charakter als die entscheidende Mitte der Lyrik des Horaz an21.

Die Wiederbelebung römischer Werte in der Welt der Politik
habe bei Horaz wie bei Virgil zur großen Form und zu einer
Abkehr von der dem hellenistischen Geschmack verpflichteten
Zeitmode geführt.

A.Y. Campbell geht in seinem Urteil über die Odendich-
tung22 von zwei Stellen in den literarischen Briefen aus, in
denen der Dichter als Erzieher des Volkes und als Mittler
zwischen Gott und Mensch gefeiert wird (E. II 1, 124-138; A.P.
275-308). Eben diese Rolle erstrebe Horaz, wenn er sich in C.

III 1 als Priester der Musen bezeichnet. Und in dieser Rolle habe

Horaz seine religiöse und ethische Dichtung geschrieben, seine

Hymnen und Lebensmahnungen. Vorbild dabei sei weniger der
schlichte Alkaios als der hohe Stil Pindars, dem Horaz auf
vielfache Weise nahestehe.

Eine entschiedene Vorliebe für den hohen Ton hat auch

R.A. Schröder, der in seiner Nachdichtung durch Wortwahl und

Satzfügung einen erhabenen Ton erstrebt, der nicht selten in
einem fühlbaren Kontrast zu den oft sehr schlichten Worten des

Horaz steht23. Entsprechend wertet er in seinem Nachwort: Die
als anakreontisch empfundenen Trink- und Liebeslieder seien

Beiwerk; der eigentliche Horaz sei der politische Prediger,
Warner, Mahner und Seher gewesen.

Einen Höhepunkt der Dichtung des Horaz sehen auch
Gelehrte wie Th. Zielinski24, W. Wili25, F. Klingner26 und K.

21
S. die Literaturangaben in Anm. 3.

11
A.Y. CAMPBELL, Horace. A new Interpretation, London 1924, 56-81; 192-

232.
23

R.A. SCHRÖDER, Die Gedichte des Horaz, Wien 1935.

UA.O. 101-110.
25 A.O. 141-167; 192-213.



DIE EINHEIT DES HORAZISCHEN LEBENSWERKS 219

Büchner27 im hohen Stil der Römeroden, ohne freilich deswegen

die in einem schlichteren Ton abgefaßten Oden abzuwerten.
Differenziert urteilt E. Fraenkel28. Er geht sehr wohl auf die
Schwierigkeiten ein, die heutige Leser bei Horazens
hochstilisierten Gedichten haben, und er hält auch durchaus nicht
alles für gelungen, was Horaz in diesem Ton geschrieben hat.
Und er sieht die Schwierigkeit, die es bedeutete, nach Jahrhunderten,

in denen die griechische Literatur dem Ideal eines

leichten, schwerelosen, spielerischen Stils gehuldigt hatte, Töne
aufzunehmen, wie sie die alte Elegie und Lyrik in einer anderen

Zeit und unter anderen Bedingungen gepflegt hatte. Im ganzen
glaubt Fraenkel, daß Horaz diese Aufgabe gelungen ist: Er habe

es verstanden, die alten literarischen Traditionen mit neuem
Leben zu erfüllen und so Werke von großer Schönheit geschaffen.

Für besonders gelungen hält er Ep. 16, das Musengedicht
(C. III 4) und die Augustusode C. IV 5.

Im vollen Kontrast zu dieser Wertung sieht E. Turolla einen
unüberbrückbaren Gegensatz zwischen der persönlichen Lyrik
des Horaz und seiner politischen Dichtung im hohen Stil29. In
den politischen Gedichten habe Horaz gewiß von seinen

Fähigkeiten als Stilist und Verskünstler Gebrauch gemacht, aber

mit diesen Themen stelle er nicht seine innere Welt dar. Turolla
sieht also im reflektierenden, philosophischen Horaz den Kern
der Persönlichkeit; je weiter er sich von dieser Wesensmitte
entferne, um so äußerlicher werde seine Dichtung. Die reife
Dichtung der Oden und Episteln gehe aus einer kontemplativen

26
F. KLINGNER, Studien zur griechischen und römischen Literatur, Zürich und

Stuttgart 1964, 333-352.
27 K. BÜCHNER, Studien zur römischen Literatur. Band 3. Horaz, Wiesbaden

1962, 125-138; Die römische Lyrik, Stuttgart 1976, 139-161.
28

A.O. 42-53; 239-307; 426-453.
29

E. TUROLLA, Q. Orazio Flacco, Le opere, Torino 1963, VII-IX.



220 H.P. SYNDIKUS

Haltung hervor. Horaz habe sich auf dieser Lebensstufe von den
Leidenschaften und der Unruhe der Welt gelöst und finde in
seinem Inneren sein Genügen. Und die besten Oden feierten
gerade dieses Glück30.

Der ästhetische Wert der hohen Dichtung des Horaz wird
auch von einer Reihe von Kritikern bezweifelt, die von B.
Croces Theorie beeinflußt waren. Nach Croce beruht der
künstlerische Akt auf reiner Intuition und drückt sich in Bildern
aus: Vom Individuellen erhebe sich die Intuition zu einer Sicht
des übergreifenden Ganzen und gewinne so allgemeine Bedeutung.

Dabei seien Intuition und Expression eins, und im
künstlerischen Ausdruck seien Inhalt und Form eine Einheit
geworden31. Diese Sicht hat schwerwiegende Folgen in der

Beurteilung der Literatur. Wenn es allein auf die künstlerische
Intuition ankommt, ist die Einteilung der Literatur in Gattungen,
Traditionsstränge und historische Stile bedeutungslos. Ja Werke,
in die philosophische und theologische Reflexionen, historische
Überlieferungen und literarische Traditionen eingegangen sind,

geraten von vorneherein in den Verdacht, daß sie nicht reine
Poesie sind, sondern 'Literatur', Rhetorik u. dgl. So wird von
Croce nicht nur Horaz, sondern vieles von dem, was bisher zum
Höchsten der Weltliteratur gerechnet wurde, nicht zur Poesie im
eigentlichen Sinn gezählt32.

Ein extremer Fall einer sich auf Croce berufenden
Abwertung großer Teile der horazischen Dichtung ist F. Durands

30
Vgl. a.O. XVIII; LXXIV ff.

31
Grundlegend: B. CROCE, Estetica come scienza dell'espressione e linguistica

generale, Bari 21903 (deutsch: Leipzig 1905); B. CROCE, La poesia, Bari 61963,

9 ff.
32

B. CROCE, Poesia e non poesia. Note sulla letteratura europea del secolo

decimonono, Bari 1923 (deutsch: Leipzig 1925); La poesia, 12 ff. 61 f. 258 f.

Vgl. A. MOMIGLIANO, Quarto contributo alia Storia degli Studi Classici e del
Mondo Antico, Roma 1969, 95-115.



DIE EINHEIT DES HORAZISCHEN LEBENSWERKS 221

Horazbuch33: Horaz sei wohl ein großer Artist und ein bedeutender

Moralist, aber kein Dichter im eigentlichen Sinn (S. 16

f.). Seine Bilder seien zu konstruiert und traditionell. Die
Gedichte seien ohne wahre Leidenschaft geschrieben (S. 21-24).
Die Bemühung um die genaue Wiedergabe der griechischen
Metren verrate eine Überbewertung des rein Technischen (S. 39;
49). Dann kritisiert Durand die Übernahme so vieler griechischer
Namen und Vorstellungen. In C. I 10 etwa seien Atlas, Apollo,
Priamus, Troja und die thessalischen Feuer bloßes Bildungsgut
(S. 48; ähnlich S. 50). Durand hat also keinerlei Sinn für die
Faszination, die für einen römischen Dichter von den Gestalten
der griechischen Poesie ausging. Sein Dichtungsideal scheint der
naive Gefühlsausdruck eines Volksliedes zu sein.

Auch A. La Penna ist von Croces Literaturbeurteilung nicht
unbeeinflußt34. Gewiß folgt er Croce nicht so weit, daß er
Horazens Werk insgesamt den poetischen Charakter abspräche.
Aber in seinem Urteil ist ein ästhetisches Werten in der Art
Croces unverkennbar: Wenn er eine positive Einschätzung der
im hohen Stil geschriebenen Gedichte als antiquierten rhetorischen

Geschmack bezeichnet, so argumentiert er mit einer

Kategorie Croces, die der Poesie im eigentlichen Sinn entgegengesetzt

ist. Bezeichnend ist auch, wenn er sich für sein
ästhetisches Urteil auf die "romantische und nachromantische
Kritik und alles, was darauf folgte", beruft35: Croces Intuitionsbegriff

ist romantisch und idealistisch.
Von den ästhetischen Anschauungen Croces ist auch E.

Castorina abhängig36. Er hält weder die Satiren noch die

politischen Gedichte im hohen Stil für Dichtung im eigentlichen

33
F. DURAND, La Poesia di Orazio, Torino 1957.

34 A. LA PENNA, Orazio e l'ideologia del principato, Torino 1963.
35 A.O. 1. 24 etc. Vgl. B. CROCE, La Poesia 19-28; 222-226.
36

E. CASTORINA, La Poesia d'Orazio, Roma 1965.



222 H.P. SYNDIKUS

Sinn. Dabei beruft er sich auf Horaz selbst, der in S. I 4 die
Satiren nicht zur wirklichen Poesie rechnet37. Und die sog.
recusationes sind ihm Beweis dafür, daß Horaz auch das

politische Thema und den hohen Stil als wenig für seine

Begabung passend empfunden habe38.

Aber in einigen Epoden und nicht wenigen Oden glaubt
Castorina Eigenschaften entdeckt zu haben, die auch Croces
Kriterien für wahre Dichtung entsprechen. In diesen Gedichten
sei unter der glatten Oberfläche eine tiefe seelische Bewegung
zu spuren (109-150). Leidenschaftliche Liebe und ein tiefer
Lebensschmerz seien die beiden Gefühle, die immer wieder
wahre Poesie entstehen lassen: "Amore e dolore: queste sono le
due note della vera poesia oraziana" (138).

Ohne Zweifel wären solche Gefühle auch in Croces Sinn
eine mögliche Quelle wahrer Poesie. Aber sind das wirklich die
Grundstimmungen der horazischen Dichtung Gewiß nimmt
manches Horazgedicht seinen Ausgang von Ängsten,
leidenschaftlichen Bewegungen und seelischen Verwirrungen. Aber
aus diesen Trübungen des Lebensgefühls sucht der Dichter für
sich und andere immer wieder den Weg zu Ruhe und geistiger
Klarheit. Auch Horazens Liebesdichtung scheint Castorina, der
die Unterschiede zwischen Horaz und den Elegikern weitgehend
einebnet (171-236), nicht richtig zu charakterisieren; Horaz will
sich im Gegensatz zu den Elegikern eben nicht in einer einzigen
überwältigenden Leidenschaft verlieren, und anders als sie setzt

er die leidenschaftliche Liebe nicht als höchsten Lebenswert. Mir
scheinen nicht untergründige, ja unbewußte emotionale
Bewegungen das Wesen horazischer Dichtung auszumachen, sondern

37
A.O. 39-41; 58. Einiges wird auch in diesem Stil als Dichtung anerkannt: 151-

158.
38

A.O. 15-22; 239-294.



DIE EINHEIT DES HORAZISCHEN LEBENSWERKS 223

eine helle Geistigkeit, die die Leidenschaften und Ängste zwar
sehr wohl kennt, aber sich von ihnen zu lösen weiß.

*

Vielfach überschneidet sich die kontroverse ästhetische

Bewertung der Gedichte im hohen Stil mit der oft von Jahrzehnt

zu Jahrzehnt schwankenden Beurteilung der politischen Dichtung
des Horaz39. Im ersten Drittel des Jahrhunderts rückte die

politische Dichtung in den Mittelpunkt des Interesses. Wie A. La
Penna gesehen hat40, hängt das mit der Entdeckung des

eigenständig Römischen durch Gelehrte wie Leo, Reitzenstein,
Heinze, Fraenkel, Klingner und Burck zusammen. Wie Livius
und Virgil erschien Horaz, wenn er im Sinne der augusteischen
Restauration römische Tugenden rühmte, als einer der Kronzeugen

der eigentümlich römischen Weltsicht und Haltung.
Unter den totalitären Regimen in Italien und Deutschland

wurden dann nicht nur von Propagandisten, sondern auch von
einer Reihe von ansonsten emstzunehmenden Vertretern der
Altertumswissenschaft diese römischen Wertvorstellungen im
Sinn der herrschenden Ideologie umgedeutet. Insbesondere in
der Schriftenreihe "Auf dem Weg zum nationalpolitischen
Gymnasium" kann man solche Huldigungen an den Zeitgeist
nachlesen.

Es ist nur natürlich, daß nach dem Zusammenbruch dieser

Regime auch ein Schatten auf die ideologisch vereinnahmten
historischen und literarischen Erscheinungen fiel. Ein frühes

39
Vgl. E. DOBLHOFER, "Horaz und Augustus", ANRW31, 3 (1981) 1022-1986.

40 A.O. 15 ff. LA PENNAs Urteil freilich (S. 19), von den Interpretationen
HEINZES und REITZENSTEINS führe eine gerade Linie zu den Perversionen der
nationalsozialistischen Zeit, scheint mir den beiden zutiefst humanen Gelehrten

Unrecht zu tun.



224 H.P. SYNDIKUS

Beispiel der Umwertung der augusteischen Herrschaft ist R.

Symes 1939 erschienenes Buch The Roman Revolution41. Die
Zeitereignisse auf dem Kontinent hatten Symes politischen Blick
geschärft, so daß er klarer, als es früher üblich war, zwischen
scheinrepublikanischen Verhüllungen und den eigentlichen
Machtstrukturen unterscheiden konnte. So mußte Syme auch der
Preis dieser Zeit bei Virgil und Horaz suspekt sein. Ihre
politische Dichtung erschien ihm als Sprachrohr des Kaisers42.

Die bei Syme noch sehr vorsichtig formulierten Zweifel am
dichterischen Wert der politischen Dichtung des Horaz wurden
bald deutlicher ausgesprochen, in England und auf dem
Kontinent43. Extrem negativ ist S. Jannacones Urteil44. Sie sieht
in den politischen Gedichten nur Verstellung und Heuchelei:
Horaz ist nach ihrer Ansicht immer ein Republikaner geblieben.
Die Augustus rühmenden Verse kämen also nie aus dem Herzen;
es seien leichthin oder widerwillig aufgenommene literarische
Motive, ja manches betrachtet Frau Jannacone als pure Ironie.

Ein solch extrem abwertendes Urteil bleibt aber vereinzelt.
An einer grundsätzlichen Zustimmung zu dem neuen Regiment,
das den von Horaz so heiß ersehnten Frieden verbürgte, zweifelt
man im allgemeinen nicht. Zwei die politische Dichtung des

Horaz so unterschiedlich wertende Gelehrte wie E. Fraenkel und
A. La Penna stimmen in diesem Punkt überein45.

*

41
R. SYME, The Roman Revolution, Oxford 1939.

42
Vgl. bes. a.O. 462; 466; 470.

43 Drei typische Stimmen: L.P. WILKINSON, Horace and his lyric poetry,
Cambridge '1945; 21951, 64 f.; A. MELE, Par. del Pass. 20 (1965) 179-194; D.

FLACH, Klio 54 (1972) 157-170.
44 Giorn. it.fil. 13 (1960) 289-297.
45

E. FRAENKEL, a.O. 260; 355 f.; A. LA PENNA, a.O. 23-28.



DIE EINHEIT DES HORAZISCHEN LEBENSWERKS 225

Wenn man auf das bisher Erörterte zurückblickt, scheinen
die auf verschiedenen Gebieten vorgebrachten Einwände gegen
die Vorstellung einer Einheit des Lebenswerkes nicht so

gravierend zu sein, daß sich diese Frage von vorneherein
verböte. So möchte ich jetzt in einem zweiten Teil Gründen

nachgehen, die das Werk bei allen Verschiedenheiten im
einzelnen doch als etwas Einheitliches erscheinen lassen.

Wenn Horaz in A.P. 310 die gedankliche Klarheit als die

Grundlage rechter Dichtung bezeichnet, scheint er an einen Kern
seiner Persönlichkeit zu rühren. Immer wieder versucht er durch
philosophische Reflexion eine solche Klarheit zu erreichen. Eine
wichtige Frage ist nun, ob diese gedankliche Grundlage seines
Werkes einen einheitlichen Charakter hat. Horaz scheint ja eher
auf einen Eklektizismus zu deuten, wenn er in E. I 1, 13-19

sagt, er folge keiner bestimmten Richtung, sondern er genieße
die Gastfreundschaft bald dieser, bald jener Schule, wohin ihn
eben der Zufall trage.

Aber so ganz beliebig sind Horazens philosophische
Gedanken nicht. Wichtig ist, daß ihn anders als etwa Cicero die
Theorien der einzelnen Schulen, ihre Metaphysik und ihre

Begründungszusammenhänge nicht sehr interessieren. Wohl
zeigt S. I 5,101-103, daß er die epikureische Götterlehre studiert
hat — didici sagt er. Und in S. I 2, 73-76 unterscheidet er nach

Epikur zwischen einem schwer erfüllbaren und mit Widrigkeiten
verbundenen Begehren und den natürlichen Trieben, die durch
die Freundlichkeit der Natur leicht zu befriedigen seien. Oder in
S. I 3, 98 ff. erkennt er die epikureische Begründung von
Sittlichkeit und Recht durch den Nützlichkeitsgedanken an. Aber
das steht nicht im Mittelpunkt, alles Schulmäßige und
Wissenschaftliche, alle Systematik und fachgerechte Terminologie tritt
in den Hintergrund. Gut kann man das an den Oden II 16 und

III 1 sehen, die beide stofflich auf das 2. Lukrezproömium
zurückgehen: Horaz übernimmt dabei Lukrezens philosophische
Ordnungs- und Denkstrukturen nicht, weder die Rückführung



226 H.P. SYNDIKUS

auf die epikureischen Grundbegriffe Lust und Schmerz noch die
systematische Einteilung in Körperliches und Seelisches. Was
Horaz aufnimmt, sind Bilder des rechten und falschen Lebens,
die für sich selbst sprechen und keiner weiteren Begründung
bedürfen.

Bei Horaz ist die Philosophie Lebenshilfe und Richtschnur.
Wie vor allem P. Hadot gezeigt hat46, war das eine verbreitete
Haltung. Man bemühte sich von verschiedenen philosophischen
Voraussetzungen her, in ständigem Nachdenken und Einüben
eine vernünftige Form der Existenz zu erreichen. So wollte man
unterscheiden lernen, was wichtig und was unwichtig ist, um
sich von blinden Begierden und seelischen Verdüsterungen zu
befreien. Beispiele solcher Bemühung sind kynische Diatriben
und die Lebensphilosophie der späten Stoiker, also Senecas,

Epiktets und Marc Aurels; aber auch in Epikurs Briefen steht die

Bemühung um die rechte Lebensführung im Mittelpunkt; und
die epikureischen Sentenzensammlungen vereinen Merksätze, die
in verschiedenen Situationen zur Wahl des Rechten anleiten
wollen47.

Eben diese Sorge um die rechte Lebensführung ist bei
Horaz in allen Epochen seines schriftstellerischen Wirkens
greifbar. Schon in S. I 1-3 erscheint das als das eigentliche Ziel
der Kritik menschlicher Fehlhaltungen. In S. 14 geht er dann der

Verwurzelung dieses Themas im eigenen Leben nach: Schon
sein Vater hat ihn auf diesen Weg geführt, und in seiner

Nachfolge versuche er in stiller Meditation sich zu vervoll-

46
P. HADOT, Philosophie als Lebensform. Geistige Übungen in der Antike,

Berlin 1991. Schon K.H. ABEL, A.u.A. 15 (1969) 26-46, hatte in der Formung
der sittlichen Persönlichkeit ein wesentliches Motiv des Horaz gesehen.
47 Welche Bedeutung Epikur diesen Zielen beimißt, zeigen die Briefstellen bei

Diog. Laert. X 84 f.; 116; 135; vgl. auch fr. 220 und 221 Us.; W. SCHMID, RAC
5, 740-745; P. HADOT, a.O. 21 f.



DIE EINHEIT DES HORAZISCHEN LEBENSWERKS 227

kommnen und durch seine Schriften auch andere zu fördern (S.

I 4, 105-143). In S. I 6 und II 6 führt er sein Leben als einen
Glückszustand vor, den er durch den Verzicht auf die Scheingüter

erreicht habe, um derentwillen sich seine Zeitgenossen
verzehren. In der Satire II 2 ist ihm der Bauer Ofellus ein
Beispiel des Rechten. Und wenn in den S. II 3 und II 7 stoische
Eiferer ironisiert werden, richtet sich die Ironie nur gegen den
Horaz fremden Fanatismus und die damit verbundenen
Übertreibungen; die Argumente gegen unvernünftige Begierden
bringt Horaz selbst anderswo ähnlich vor.

Das lyrische Werk des Horaz breitet, durch die Form
bedingt, keine philosophischen Begründungen aus, aber die
Sorge um das rechte Leben bleibt ein wesentliches Thema: Er
fordert Freunde auf, sich von ihren Sorgen und Verdüsterungen
zu befreien und sich offen zu machen für die Freuden, die jeder
Augenblick schenken kann. Auch die Freude am eigenen
schlichten Leben bleibt ein Motiv; C. I 31 ist ein schönes

Beispiel. Schließlich sieht es Horaz in der programmatischen E.
I 1 als die Aufgabe seines Alters an, auch in diesem
Lebensabschnitt durch philosophische Lektüre und eigene Reflexionen
die richtige Lebensform zu finden und sich von falschen

Haltungen zu befreien (Vers 20-40); im Grunde ist das aber kein
neues Thema, sondern eher eine energische Konzentration auf
das, was Horaz immer schon wesentlich war.

Wenn man fragt, ob sich in der philosophischen
Grundhaltung im Laufe der Zeit viel geändert hat, ob etwa das

Auftauchen stoischer Motive in einer Reihe von Oden einen

grundsätzlichen Wandel anzeigt, ist zunächst die Überlegung
wichtig, daß die einzelnen Schulen in ihrer Lebensphilosophie
nicht so weit von einander entfernt waren wie in ihren theoretischen

Grundlagen. Die ähnlichen Anliegen förderten einen regen
Austausch. Ein gutes Beispiel ist Seneca, der in zahlreichen

Briefen an Lucilius Epikurzitate einstreut und dann darüber



228 H.P. SYNDIKUS

reflektiert. Stoische Motive allein beweisen also noch keinen

grundlegenden Wandel.
Nach P. Hadot48 kann man den grundsätzlichen Unterschied

der stoischen und der epikureischen Weltsicht etwa so
beschreiben: Der Stoiker lebt im Bewußtsein der
vernunftbestimmten Natur. Sein Glück sucht er in Übereinstimmung mit
ihr und ihren Gesetzen und relativiert so den eigenen beschränkten

Standpunkt. In jedem Augenblick ist er wachsam und stellt
sich alle möglichen Gefahren vor Augen, um dann, wenn sie

eintreten, dagegen gewappnet zu sein. Für den Epikureer
dagegen gibt es keine die Welt bestimmende Vernunft. So

scheint es ihm geraten, sich den von außen jederzeit drohenden
Gefahren möglichst zu entziehen. Nur aus sich selbst kann er
sein Lebensglück gewinnen. In der Erinnerung an das genossene
Gute und in der gelassenen Erwartung vielleicht noch
kommenden Glücks ist er ohne Ängstlichkeit für die gegenwärtige
Freude offen49.

Wenn man die beiden Philosophien in ihren Grundstrukturen

einander gegenüberstellt, scheint Horaz in seinem persönlichen

Lebensgefühl von der Weltsicht Epikurs bestimmt gewesen
zu sein. Er sucht den Sinn seines Lebens nicht in einer außer
ihm liegenden Gesetzmäßigkeit, vielmehr erscheint ihm der
Weltlauf undurchschaubar, ja willkürlich. Symbole dafür sind
ihm Fortuna, die in unvorhersehbarer Weise das Unterste
zuoberst kehrt, und das unausweichliche Todeslos, das das

Menschenleben zu jeder Stunde beenden kann. Angesichts einer
solchen Welt muß der Mensch sein Glück in jedem ihm
vergönnten Augenblick in sich selbst finden. Und so ruft Horaz

48 A.O. 20-33; 106-116.
49 Für Epikurs Lebenswahl typische Texte sind: Epic. Ep. ad Men. 128; fr. 204

Us.; Lucr. II 16-33; III 955-960; Cic. Fin. 155-60; Tusc. III 33. Vgl. P. HADOT,
a.O. 106 ff.



DIE EINHEIT DES HORAZISCHEN LEBENSWERKS 229

immer wieder dazu auf, sich nicht um Güter, die nur Sorge und
Ängste bereiten, zu kümmern, sondern jedem Augenblick die in
ihm mögliche Freude abzugewinnen. Wie W. Schmid gesehen
hat50, ist die typisch horazische Verbindung des carpe-diem-
Motivs mit der Reflexion über die Vergänglichkeit des Lebens
schon ein epikureischer Gedanke: Auch Epikur sah, daß das

Leben kurz und etwas Einmaliges ist, und daß es deshalb töricht
ist, auf das Morgen zu warten, über das man nicht Herr ist51.

Stoische Motive tauchen besonders auf, wenn Horaz von der
Haltung gegenüber dem Staat spricht. Wenn er in E. I 1, 16-20
die verschiedenen philosophischen Schulen, bei denen er als
Gast eintritt, einander gegenüberstellt, sind nicht nur die stoische
und epikureische Lehre Gegensätze, sondern auch der staatliche
und der persönliche Bereich, in denen sich jeweils eine der
beiden Richtungen als passender erweist. Horaz besaß in der 1.

Römerode die Kühnheit, der Jugend Roms seine epikureisch
geprägte Lebensauffassung als Vorbild vor Augen zu stellen,
aber für die aktivere Haltung, die der Staat fordert, schienen ihm
stoische Formulierungen offenbar angebrachter zu sein. Wenn er
den Kaiser unter dem Regiment Juppiters den Erdkreis regieren
läßt (C. I 12, 49-60; III 5, 1-4), greift er sogar die stoische

Metaphysik mit ihrer Lehre vom vernunftgeordneten Kosmos
auf; aber das geschieht wohl mehr, um Augustus' politische
Ordnung zu charakterisieren, als daß Horaz seine Weltsicht
geändert hätte. In anderen Beschreibungen der Herrschaft des

Augustus wird ein über dem Kaiser stehender, waltender Gott
nicht genannt52.

50
RCA 5, 767; vgl. P. HADOT, a.O. 110 f.

51
Epic. fr. 204 Us. Gnom. Vat. 14; vgl. Philod. De morte 28.

52
Vgl. C. III 14, 14-16; IV 14, 33-52; IV 15, 17-20; E. II 1, 1-4.



230 H.P. SYNDIKUS

Ein mit Horazens Suche nach der besten Lebensform eng
zusammenhängendes Thema ist seine Vorliebe für schlichte
Lebensumstände53. In der S. I 6 taucht das Motiv noch als Lob
seiner einfachen Lebensweise in Rom auf. Nachdem er für seine

Person allem Ehrgeiz, der rings um ihn die Menschen zu

unablässigen Anstrengungen treibt, eine Absage erteilt hat,
erzählt er von seinem Tagesablauf (v. 111-131), der ihm ein
freies, unbeschwertes Leben ermöglicht.

Nach dem Geschenk des Sabinergutes findet das Thema
dann in der S. II 6 die für Horaz typische Prägung. In der
Schlichtheit der ländlichen Lebensweise sieht er das ihm gemäße
Dasein. Hier kann er leben und dichten, hierher lädt er seine
Freunde. Seine Anspmchslosigkeit erscheint ihm als ein
sinnvolles Gegenbild zu der ewig ungestillten Jagd nach

Reichtum und Macht, die seine Zeitgenossen nicht zur Ruhe
kommen läßt54. Das Grundsätzliche seiner Lebenswahl zeigt die
C. II 6: Dem Freunde, der bereit ist, ihn bis ans Ende der Welt
zu begleiten, versichert er, daß er nur nach Ruhe und Stille
verlangt. In der Zurückgezogenheit von Tibur möchte er leben;
und wenn das nicht möglich ist, wäre ihm ein damals völlig
abgelegener Ort wie Tarent auch recht.

Von dieser neugewonnen Lebensmitte aus erscheint ein
bäuerliches Leben in der Weise Altroms erstrebenswert und
sinnvoll. Der Bauer Ofellus der S. II 2 und die bäuerlichen
Nachbarn der S. II 6 erscheinen wie wahre Philosophen, die das

Rechte wissen. In der ersten Odensammlung ist dieses bäuerliche
Leben in der Weise der Vorfahren noch etwas Bedrohtes oder
fast schon Verlorenes (C. II 15; II 18, 26-28; III 6, 33-44), in
den späten Augustusgedichten C. IV 5 und IV 15 aber scheint

53
Auch das ist bereits ein Thema Epikurs: Epic. fr. 551; 570; 571 Us.; Lucr. II

29-33; V 1127 f.
54

C. I 31; II 16; II 18; III 1, 45-48; III 16.



DIE EINHEIT DES HORAZISCHEN LEBENSWERKS 231

es wiedergewonnen: Der Römer wird hier als der schlichte,
fromme Landmann der früheren Zeit gesehen.

Auch in den Episteln fehlt das Thema nicht. In E. I 10 und
I 14 preist Horaz das Glück des Landlebens: Das Land ist der
Ort, der ihn sich selbst zurückgibt (E. I 14, 1), und in £.116,
1-14 beschreibt er sein einfaches Bergtal mit den Worten der
Liebe, die der unscheinbaren Landschaft den Glanz gesegneterer
Regionen verleiht.

Gewiß ist Horaz Philosoph und auch Menschenkenner

genug, um zu wissen, daß kein Ort auf der Welt von sich aus
ein glückliches Leben verbürgt. Er kennt wie Lukrez den

Zeitgenossen, der durch ständigen Ortswechsel die innere
Unruhe betäuben möchte und doch nirgends sein Glück
findet55. Und auch er selbst war nicht immer frei von einer
solchen Unrast56. Dagegen stellt er die philosophische Besinnung,

die den jeweiligen Aufenthaltsort als belanglos ansieht:
Glücklich könne man an jedem beliebigen Ort werden (C. I 7;
E. I 11). Ja Horaz geht so weit, daß er ohne Zittern den Verlust
aller äußeren Güter als Möglichkeit bedenken konnte (C. III 29,

53-64; E. I 7), was in erster Linie den Verlust seines Landbesitzes

bedeutet hätte. Aber menschlicher und wohl auch typischer
für Horaz als ein solches Pochen auf den unverlierbaren Wert
des inneren Menschen, der durch nichts beeinträchtigt werden
könne, ist die dankbare Freude an einem Besitz, der ihm soviel
Lebensglück geschenkt hat.

Ungemein bezeichnend für Horazens Geistesart ist der in

vielfältiger Variation aufgenommene Gedanke der rechten Mitte
zwischen zwei falschen Extremen57. Grundsätzlich gewendet ist

55 Lucr. III 1057-1067; Hör. C. II 16, 18-20; £.1 11, 27-29.
56

S. II 7, 28 f.; 111-113; E. I 8, 12.
57 Der Gedanke ist zunächst aristotelisch: Arist. EN 1106a 26 ff.; Pol. 1295a 35

ff. etc. Noch Cic. Off. I 89 nennt ihn eine speziell peripatetische Lehre. Aber



232 H.P. SYNDIKUS

der Gedanke bereits in S. I 1. Nach einer langen gegen Habgier
und Geiz gerichteten Partie wird in v. 101 ff. auch das damit
kontrastierende Leben eines Verschwenders als verfehlt bezeichnet

und davon die allgemeine Lebensregel abgeleitet, daß es
zwischen den falschen Extremen ein rechtes Maß gibt: est
modus in rebus. In S. I 2 führt dieses Gedankenschema zu einer
bezeichnenden Abweichung von der popularphilosophischen
Behandlung des Themas. Die hatte vor Verhältnissen mit
verheirateten Frauen gewarnt und dafür den risikolosen Verkehr
mit Dirnen empfohlen. Horaz dagegen führt in einer Beispielkette

zuerst den Grundsatz der rechten Mitte ein (v. 1-28) und
behandelt dann sein Thema nach diesem Grundsatz: Verhältnisse
mit verheirateten Frauen seien ebenso zu meiden wie unästhetische

Bordellbesuche; er empfiehlt dagegen den Umgang mit
anspruchslosen Mädchen aus dem Freigelassenenstand. Diese

Einteilung ist ihm aber nichts Starres. Als eine andere
Abweichung vom Rechten bezeichnet er v. 48 f. und 53-63
Liebschaften mit geldgierigen Libertinen und Schauspielerinnen,
durch die schon mancher junger Mann sein Vermögen verloren
habe. Und auch die rechte Mitte variiert er in v. 116-119, wenn
er als ebenfalls unproblematische Sexualpartner junge Sklaven
und Sklavinnen einführt.

Das Schema der rechten Mitte zwischen den sie verfehlenden

Extremhaltungen taucht dann noch mehrfach in den Satiren
auf. In S. I 3, 9-19 wird die Lebensweise eines berühmten
Sängers beschrieben, dem diese Mitte fehlte und der immer von
einem Extrem ins andere verfiel. In der S. II 2 erscheint durch
ein in v. 53-69 eingefügtes Gegenbild die einfache, natürliche

auch Epikur kennt eine kontrastierende Gegenüberstellung falscher Haltungen,
die gleich weit vom Rechten entfernt sind: Epic. fr. 488 Us. Auf die Bedeutung
dieses Grundsatzes bei Horaz wies schon R. HEINZE (s. Anmerkung 3) 22 hin.

Vgl. A. LA PENNA, Orazio e la morale mondana europea, Firenze 1969, 41 f.



DIE EINHEIT DES HORAZISCHEN LEBENSWERKS 233

Lebensweise des Ofellus als die rechte Mitte zwischen Prasserei

und gemeinem Geiz. In S. II 3, 48-51 legt Horaz die Erkenntnis,
daß man nach beiden Seiten vom rechten Weg abweichen kann,

sogar dem Stoiker Stertinius in den Mund, und in v. 166-178
wird ein Mensch, der von seinem Geld vernünftigen Gebrauch
macht, zwischen Verschwender und Knauser gestellt.

In den Oden erscheint die Lebensregel sentenzenhaft
verdichtet oder durch Bilder anschaulich gemacht. In C. II 3

wird die Aufforderung, die kurze Lebenszeit in frohen Stunden

zu nützen, dadurch verhaltener, daß zuvor vor gegensätzlichen
Haltungen gewarnt wird: Wie der Mensch im Unglück den

Gleichmut bewahren soll, möge er sich auch im Glück vor
Überschwang hüten. Nach Horaz kann das Glück eben nicht in
extremen Gefühlsbewegungen gefunden werden, sondern nur in
einem ausgeglichenen Gemüt. C. II 10 prägt dann den später
sprichwörtlich gewordenen Begriff der aurea mediocritas. Der
Gedanke der rechten Mitte wandelt auch in C. 118 das alkäische
Motiv, beim Wein die Sorgen zu vergessen, ab. Der Wein soll
wohl die Sorgen vertreiben, die den Nüchternen bedrängen; aber

zugleich warnt Horaz vor dem Übermaß, das wilde
Leidenschaften hervorrufen kann.

Auch in den Episteln ist Horaz der Gedanke der rechten
Mitte nahe. In E. I 6,15 f. glaubt er sogar, daß ein Streben nach
der Tugend, das über das rechte Maß hinausgeht, zu Unvernunft
und Ungerechtigkeit führen kann. Die E. I 10, 30 f. mahnt wie
die genannten Oden eine mittlere Gemütslage in Glück und

Unglück an. Schließlich hebt E. I 18, 1-20 im Umgang mit
Höhergestellten die rechte Haltung von einer schmeichlerischen

Unterwürfigkeit und barscher Rechthaberei ab. In v. 9 wird
dabei die aristotelische Definition der Tugend als der Mitte
zwischen zwei Fehlern wörtlich zitiert. E. II 2, 192-204 bezeichnet

noch einmal die rechte Haltung dem Besitz gegenüber als

die Mitte zwischen Habsucht und Verschwendung. Ein neuer
Gesichtspunkt erscheint in A.P. 24-31, wo das Schema auf die



234 H.P. SYNDIKUS

Dichtkunst angewendet wird: Der richtige Stil und die richtige
Darstellung erscheinen als schmaler Grat zwischen zwei falschen
Extremen:

In der vielfachen Variation dieser einen Denkform scheint
etwas für Horaz sehr Bezeichnendes hervorzutreten. Der
Gedanke des Maßes ist für seine Lebenslehre wie für seine
ästhetischen Anschauungen wesentlich gewesen. F. Klingner
hatte zu Recht eine gewisse "Mittellage des Gemüts", die "das

Gleichgewicht wahrt" und ein "In-sich-Ruhen" erstrebt, als etwas

Grundlegendes für Horazens Kunst erkannt58.

Wie der Gedanke des rechten Lebens zieht sich auch die
Anteilnahme am Gemeinwesen durch einen großen Teil des

horazischen Lebenswerkes. Trotzdem werden, wie oben gezeigt,
vielfach die private und die politische Dichtung des Horaz als
unvereinbare Gegensätze empfunden. Er selbst hat das nicht so

gesehen. Schon die Wahl des Archilochos und Alkaios und nicht
etwa des Anakreon und der Sappho als leitende Vorbilder zeigt,
daß von vorneherein die politische Thematik nicht
ausgeschlossen war. Und wenn Horaz Alkaiosverse gewissermaßen als

Motto in seinen Gedichten zitiert, wählt er dabei neben Versen
mit privater Thematik auch politische Gedichte: Neben C. I 9,
1-8 und C. I 18, 1 stehen C. I 14 und I 37, 1. Besonders
deutlich wird die beim Vorbild Alkaios gesehene doppelte
Thematik in C. I 32. Alkaios erscheint hier als ein Dichter,
dessen Leben und Dichtung zwar meistens von Krieg und Politik
bestimmt waren, der aber an den Ruhepunkten seines bewegten
Lebens auch von Wein und Liebe sang. Und in der
Unterweltvision von C. II 13 wird Alkaios der Sappho gerade um des
höheren Tones seiner politischen Dichtung willen vorgezogen.

58
Vgl. F. KLINGNER, Römische Geisteswelt, München 41961, 372-375.



DIE EINHEIT DES HORAZISCHEN LEBENSWERKS 235

Es ist auch zu bedenken, daß die römische Dichtung nie so

unpolitisch wie die hellenistische war. Man muß hier nicht
unbedingt an die römische Thematik des alten Epos oder an die
politischen Fehden des Lucilius denken; auch der Epikureer
Lukrez sagt in seinem Proömium, daß er in den schlimmen
Zeiten nicht unberührt von der Sorge um das Vaterland sein
kann (I 41 f.) und die in der Nachfolge der unpolitischen
alexandrinischen Dichtung schreibenden Neoteriker Catull und
Caelius sind doch auch heftiger politischer Leidenschaften fähig.
Dazu kommt, daß Horaz selbst von Jugend an mit den

Abkömmlingen der alten politischen Führungsschicht verkehrte und
sich mit ihnen in den Krieg für die Sache der Republik hineinziehen

ließ. Von solchen Voraussetzungen aus ist ein weiterwirkendes

politisches Interesse viel natürlicher als bei den jüngeren
augusteischen Dichtem, die schon ganz in der Zeit der
Alleinherrschaft aufgewachsen sind, in der eine Beteiligung an der
Politik immer mehr zurücktreten mußte59.

Nur wenn die Zukunft Roms für Horaz auch nach der
Niederlage von Philippi ein wichtiges Anliegen blieb, ist es zu
verstehen, daß er bald nach seiner Rückkehr aus dem Osten mit
einem politischen Gedicht, der 16. Epode, vor seine Landleute
trat. In aufrüttelnden Worten sieht er Rom, das sich schon in der
zweiten Generation in Bürgerkriegen zerfleischte, am Abgrund.
Der Rat, auf fernen Inseln ein reineres Dasein zu suchen, ist
gewiß utopisch, aber der Versuch, durch diesen verzweifelten
Rat den ganzen Ernst der Lage Roms aufzuzeigen und vor
einem Treibenlassen ins Verderben zu warnen, zeigt doch einen

ausgeprägten Willen zum politischen Wort. F. Klingner hat
darauf hingewiesen, daß die hier zum Ausdruck kommende
Abkehr von den Schäden der Zeit und das Gegenbild eines

59
Vgl. E. LEFEVRE in: G. BINDER (Hrsg.), Saeculum Augustum II, Darmstadt

1988, 173-196.



236 H.P. SYNDIKUS

besseren Daseins eine Grundfigur in der politischen Dichtung
des Horaz bleiben wird60.

Erstaunlich ist, wie lange sich Horaz (anders als Virgil)
nach seiner Aufnahme in den Maecenaskreis von politischen
Themen zurückhielt. Etwa die hochpolitische Reise nach

Brundisium erscheint in Horazens Darstellung fast wie eine
Ferienreise von Freunden. Und in S. II 6, 40-58 unterstreicht er,
daß er an dem politischen Wirken des Maecenas keinerlei Anteil
hat. Das politische Thema taucht dann wieder in C. I 14 auf.
Wenn dieses Gedicht, wie Heinze vermutet61, in der Zeit
geschrieben wurde, als der Krieg zwischen Antonius und
Octavian drohte, hätte Horaz in allegorischer Verkleidung vor
eben diesem Krieg gewarnt, also noch recht unabhängige
politische Meinungen geäußert; denn Octavian hatte die Hoffnung

auf einen Ausgleich längst aufgegeben und drängte
entschieden zum Krieg.

Klar auf Seiten Octavians sieht man Horaz unmittelbar vor
der Entscheidungsschlacht von Aktium: In Ep. 1 ist er bereit, als

treuer Freund Maecenas in die Schlacht zu folgen, in Ep. 9

bangt er um den endgültigen Sieg Octavians, als dessen

Parteigänger er sich offen bekennt. In C. I 37 stimmt er in den

Siegesjubel ein, wenn er auch der besiegten Kleopatra angesichts
ihres furchtlosen Sterbens seinen Respekt bezeugt. Nach dem

Bürgerkriegsieg tritt Horaz für den Sieger und seine Politik ein.
Die Begründung für die entschiedene Stellungnahme geben am
besten C. I 2 und III 4. In C. I 2 verfolgt Horaz noch einmal
den Weg Roms aus Verzweiflung und Angst vor neuen Bürgerkriegen

zum Vertrauen auf Rettung und Frieden durch den

jungen Caesar. Jetzt muß der Dichter vor keinem neuen Bürger-

60 A.O. 353-356; eine sehr ausgewogene Darstellung der politischen Dichtung
des Horaz gibt V. CREMONA, La poesia civile di Orazio, Milano 1982.
61

HEINZE datiert C. I 14 in die Jahre 35 oder 33.



DIE EINHEIT DES HORAZISCHEN LEBENSWERKS 237

krieg mehr bangen (vgl. auch C. III 14, 13-16). C. III 4 aber

zeigt, was Horaz von dem Sieger erwartet: Wenn er den

Herrscher, der sein Bürgerkriegsheer entlassen und die Veteranen

als friedliche Bürger angesiedelt hat (Vers 37 f.), auf den

Rat der Musen hören läßt, erwartet er eine maßvolle und
friedenstiftende Politik62.

Hinfort äußert Horaz nie mehr einen Zweifel am Segen der

augusteischen Herrschaft. Auch in den sog. recusatio-Gedichten
C. I 6 und II 12 (vgl. S. II 1) erscheinen dem Dichter die Taten
des Kaisers rühmenswert; er kann die Aufgabe nur aus
künstlerischen Gründen nicht bewältigen; denn er kann kein Epos
schreiben. Aber die im lyrischen Genos möglichen Formen des

Herrscherlobes weist er nicht ab. Wie früher schon Virgil
umgibt er den Herrscher mit einer göttlichen oder halbgöttlichen
Aura. Die Vorstellungen wechseln dabei; sie entsprechen
verschiedenen Möglichkeiten der Herrscherverehrung in Kunst
und Dichtung, wie sie sich in den hellenistischen Reichen
entwickelt hatten63. Man wird wohl nicht fehlgehen, wenn man
dabei weniger an tastende Spekulationen des Dichters selbst
denkt als an Widerspiegelungen von verschiedenen Versuchen
der Herrscherverehrung in der Umwelt des Dichters. Man kann
natürlich fragen, wie die Übernahme solcher Huldigungsformen
zu Horaz, wie man ihn sonst kennt, paßt. Aber weder er noch
seine aufgeklärten Leser werden diese Topoi für buchstäbliche
Wahrheiten gehalten haben, sondern für die eben übliche Weise
des Herrscherlobes, wie sie sich seit Jahrhunderten herausgebildet

hatte64.

62
Vgl. A. ROSTAGNI, Orazio, Roma 1937, 38 f.

63
E. DOBLHOFER, Die Augustuspanegyrik des Horaz in formalhistorischer

Sicht, Heidelberg 1966, bes. 52-66; 109-141.
64

Vgl. R.G.M. NISBET, CI. Rev. 82 n.s. 18 (1968) 56.



238 H.P. SYNDIKUS

Aufschlußreicher für die Ernsthaftigkeit politischer Themen
bei Horaz ist die enge Verbindung, in der bei ihm persönlichethische

und politische Motive stehen. So taucht in S. II 2, 101-
105 in persönlich-ethischem Zusammenhang plötzlich die

Forderung auf, den überflüssigen Reichtum für staatlich
Wünschenswertes zu verwenden; oder in der frühen Ode II 18

erscheint in den Versen 23-28 der geldgierige Reiche, der
zunächst wie auch sonst ein Gegenbild der rechten Lebenshaltung

ist, als politische Gefahr, als der Zerstörer der altitalischen

bäuerlichen Lebensweise. Eine ähnliche Verbindung der
persönlichen Wertelehre und politischer Überlegungen zeigt die
ebenfalls frühe Ode III 24. Zu Beginn des Gedichtes erscheint
der Reichtum wie sonst bei Horaz als ungeeignet, die Lebensängste

eines Menschen zu vertreiben. Dann geht das Gedicht zu
einem allgemeinen, also politisch gemeinten Angriff auf
gesellschaftliche Übel wie Sittenlosigkeit und Geldgier über;
dies sind Kategorien, wie man sie in der Gesellschaftskritik
eines Sallust findet. Dabei wenden sich aber die Verse 25-28
direkt der aktuellen politischen Lage zu: In dem Staatsmann, der
aufgefordert wird, dem sittlichen Verfall zu steuern, erkennt man
unschwer Octavian, der so als der erhoffte Beschützer und
Wiederhersteller altrömischer Art erscheint65.

Die Wertvorstellungen, die in C. III 24 verbunden sind,
werden in den Römeroden einzeln entfaltet. Die erste bringt eher
noch einmal komprimiert die persönliche Philosophie des Horaz:
Nicht das Streben nach Reichtum und Macht vertreibt die

Lebensängste, sondern ein rechtes Leben in Schlichtheit. In der
2. Römerode wird dann nicht nur die militärische Tapferkeit,
sondern die altrömische virtus in ihrem ganzem Umfang
gepriesen. Deutlich wird auf diese Weise ein wesentliches

65
Vgl. F. SOLMSEN, Am. J. Phil. 68 (1947) 337-352; A. LA PENNA, a.O. 45

f.



DIE EINHEIT DES HORAZISCHEN LEBENSWERKS 239

Thema von C. III 24 fortgesetzt, wo der Verlust der virtus
beklagt und deren Wiederbelebung gefordert wurde (Vers 53

ff.). Der Mythos von C. III 3 weitet das Thema vom einzelnen
auf den ganzen Staat aus. Die zukünftige Größe Roms wird an

die Bedingung geknüpft, daß es für immer von der Sittenlosig-
keit, Gottlosigkeit und Geldgier läßt, die Troja zugrunde
gerichtet haben. Nach dem Preis einer maßvollen und weisen
Herrschaft in der 4. Ode wendet sich die 5. noch einmal dem
Thema altrömischer Selbstlosigkeit und Tapferkeit zu, und die
6. richtet sich wie auch schon C. III 24 gegen die Sittenlosigkeit
der Zeit und stellt ihr die schlichte, tüchtige Lebensart Altroms
gegenüber.

Die in den Römeroden herausgestellten Werte passen gut zu
dem Erneuerungsstreben des Augustus, der alte römische Werte
wiederbeleben wollte. Aber ein guter Republikaner der letzten
Generation hätte diese Vorstellungen ohne größere Abstriche
ebenfalls unterschreiben können. Horaz sah offenbar in der Zeit
der Römeroden in Augustus vor allem den Wiederhersteller der
römischen Werte, deren Verlust die spätrepublikanische
Zeitkritik beklagt hatte. Der Tugendkatalog der Römeroden ist gewiß
nicht in jeder Hinsicht deckungsgleich mit dem, was der
Privatmann Horaz damals in seinem eigenen Leben zu
verwirklichen suchte. Doch das ist eher ein allgemeines Problem66.

Die Werte Altroms, die man so fraglos schätzte und an denen

man so sehnsüchtig festhielt, paßten im Grunde schon lange
nicht mehr in eine sehr individualistisch gewordene Zeit; aber
nach den schon über ein Jahrhundert währenden
Auflösungserscheinungen in der römischen Gesellschaft erschien eine

Hinwendung zu ihnen wohl als ein Rettungsanker, an den man
sich klammern konnte. So hielt Augustus sie hoch, wie es die

66
Zu solchen Widersprüchen zwischen C. III 1 und 2: A. LA PENNA (wie

Anmerkung 34), 48 f.



240 H.P. SYNDIKUS

Republikaner taten, und auch die augusteischen Dichter glaubten
noch einmal an eine Wiedergeburt der alten römischen Tugenden.

Entsprechend den Veränderungen in der politischen Welt
gibt es in der politischen Dichtung des Horaz gewisse
Verschiebungen in Thematik und Betonung67. Zunächst erwartet
Horaz im Einklang mit seinen Zeitgenossen eine Ausdehnung
der römischen Herrschaft über die ganze Welt, die durch

Eroberungskriege gegen Britannien und das Partherreich

gewonnen werden solle68. Als aber dann Augustus diese Ziele
aufgab, ist Horaz im 4. Odenbuch voll zufrieden, daß der

Respekt vor Augustus auch ohne diese Eroberungen einen
sicheren Frieden garantiert. Überhaupt verschwinden die

Beängstigungen aus dem politischen Bereich. Von außen

drohende Gefahren können Horaz nicht mehr sehr beeindrucken
(C. I 26; II 11), denn Augustus verbürgt ja die Sicherheit (C. III
14, 14-16). Selbst Maecenas wird gemahnt, sich nicht allzu sehr

um die Politik zu sorgen; gegenüber dem Kaiser, der die

Verantwortung trage, sei ja auch er ein Privatmann (C. III 8, 17-
28)69. Am klarsten kommt die Stimmung befreiter Sicherheit
im Saeculargedicht und in C. IV 5 und IV 15 zum Ausdruck:
Die Bevölkerung Italiens, die zu ihrer Schlichtheit und
Rechtlichkeit zurückgefunden hat, verbringe ihre Tage sorglos und
dankbar. Dabei schildert Horaz die Gegenwart fast, wie wenn
die Goldene Zeit, die er einst auf Inseln des Ozeans gesucht

67
Vgl. L. WICKERT, Würzb. Jb. 2 (1947) 158-172 G. BINDER (Hrsg.),

Saeculum Augustum II, Darmstadt 1988, 288-313; G. WILLIAMS, J. Rom. St. 52

(1962) 28-46; E.A. SCHMIDT, Klio 67 (1985) 130-138.
68

C. I 2, 49-52; I 12, 53-60; I 35, 29-32; III 3, 42-48; III 5, 1-4.
M So deutet L. WICKERT (RE s.v. princeps, Sp. 2059) privatus in Vers 26.



DIE EINHEIT DES HORAZISCHEN LEBENSWERKS 241

hatte, in Italien wiedergekommen sei70. Freilich kann man sich

nicht verhehlen, daß die feiernden Landleute der Oden IV 5 und
IV 15 nicht mehr die Römer sind, die Horaz in den Römeroden

zu Tatkraft und alter Tüchtigkeit zurückführen wollte. Es sind
eher dankbare Untertanen, die unter dem Schutz des Kaisers ein

ruhiges Leben genießen können. Unverkennbar bahnt sich hier
eine unpolitische Lebenseinstellung an, die für die kommende
Kaiserzeit typisch wird. Aber man hat nicht den Eindruck, daß

Horaz diese Wendung unsympathisch war. Offenbar fühlte er
sich in dieser, seiner persönlichen Philosophie adäquaten Rolle
mehr zuhause als in der eines unbeugsamen Verfechters der
wahren Tugend (£.11, 17).

*

Es bleibt die Frage, wie es in künstlerischer Hinsicht um die
Einheit des Werkes bestellt ist71. Gewiß, die poetischen Formen
und Stile sind sehr unterschiedlich, aber gewisse ästhetische

Grundüberzeugungen bleiben doch gleich. So hält Horaz in allen
Epochen seines poetischen Schaffens eine mittlere Stilart für
sein Talent am passendsten. Einerseits meidet er die Lässigkeiten
der Satiren des Lucilius und die umgangssprachlichen Wendungen

der kleinen Gedichte der Neoteriker, andererseits hält er sich
auch von den Wortbildungen und Konventionen der hohen

römischen Dichtersprache fern. Am deutlichsten drückt sich sein

Urteil in den sog. recusatio-Gedichten aus, also in den C. I 6, II
12 und IV 2; das Thema taucht aber schon in der S. II 1, 10-15

70 Die wesentlichen Stellen: E. I 12, 28 f.; C.S. 59 f.; C. IV 5, 17-19; IV 15, 4

f. Vgl. St. COMMAGER, The Odes of Horace, New Haven and London 1962,
224-226.
71

Vgl. vor allem: C.O. BRINK, Horace on Poetry. Prolegomena to the Literary
Epistles, Cambridge 21985, 153-271.



242 H.P. SYNDIKUS

auf und wird noch einmal in dem Augustusbrief aufgenommen
(E. II 1, 250-259). Immer argumentiert Horaz, daß das eigene
Talent zu bescheiden für den hohen Stil sei, in dem ein episches
Preisgedicht auf Augustus' Taten geschrieben werden müßte. In
einigen Gedichten erhebt sich bei Horaz der Ton, wie schon

Quintilian bemerkt hatte (X 1,96). Schon die frühe 16. Epode
weist Merkmale bewußt hoher Stilisierung auf, die dem Ernst
des Inhalts angemessen ist. Über den üblichen Odenton
hinausgehoben sind Gedichte wie C. I 2,1 12, II 1, die Römeroden
und einige, in der Stilisierung Pindar nahe Gedichte des 4.

Odenbuchs. Daß sich Horaz aber auch hier seiner Eigenart
bewußt bleibt, zeigen die beiden Oden II 1 und III 3, die Horaz
in höherer Stilisierung geschrieben hat. In beiden Gedichten
bricht er plötzlich mit der Bemerkung ab, daß solch erhabene
Töne nicht zu der schlichten, heiteren Art seiner Dichtung
paßten.

Die Bevorzugung der Mitteltöne in der Dichtung hängt mit
Horazens ganzer Art zusammen. H.J. Mette hat nicht zu Unrecht
eine Verwandtschaft der Vorliebe für ein schlichtes Leben und
der Wahl eines schlichten Stils in der Dichtung angenommen72.
Besonders sprechend erschien ihm die Gegenüberstellung in C.

II 16, 37-40, wo Horaz neben den parva rura den spiritus
Graiae tenuis Camenae als bezeichnend für seine Lebensform
nennt. Aber die Vorliebe für den mittleren poetischen Stil ist
auch aufkallimacheische Maßstäbe und Wertungen zurückzuführen73,

die schon die Neoterikergeneration geleitet hatten. Wenn
er ein nachlässig gearbeitetes Gedicht einem breiten, schmutzigen

Strom vergleicht, stammen Maßstab und sogar Bild von

72 HJ. METTE, Mus. Helv. 18 (1961) 136-139.
73

Vgl. A. ROSTAGN1, a.O. 46 f.; F. WEHRL1, Mus. Helv. 1 (1944) 69-76

Theoria und Humanitas, Zürich 1972, 270-278; F. KLINGNER, Studien, a.O.

432-442; St. COMMAGER, a.O. 20-41.



DIE EINHEIT DES HORAZISCHEN LEBENSWERKS 243

Kallimachos74. Es ist also nicht nur Bescheidenheit, wenn er
sein Talent oder seine Dichtung klein {parvus, tenuis) nennt75:

Dahinter steht das Ideal des bis ins letzte durchgearbeiteten
kleinen Gedichts, das Kallimachos dem lauttönenden Großepos
gegenüberstellte. Kallimacheischen Geist verrät auch die Art,
wie Horaz seine schriftstellerische Tätigkeit beschreibt. Der
nichtsahnende Sklave hatte es ihm noch als Fehler vorgehalten,
daß er wenig schreibe und das Wenige immer wieder verbessere

(S. II 3, 1 f.). Aber in Horazens Augen ist eine solche Arbeit am
Vers nötig. Daß das die altrömischen Dichter nicht getan haben,

war ihr großer Fehler; Talent hätten sie genug besessen76.

Höchst ironisch begegnet er auch zeitgenössischen Dichtern, die
glaubten, sie könnten ohne strenge Arbeit gute Gedichte
schaffen77. Er betont, daß ein Gedicht bis ins letzte
durchgestaltet werden muß, daß es auf die Wahl des passenden
Ausdrucks, ja Wortes ankommt, der Tonfall abschattiert und
alles Gewicht- und Glanzlose ausgeschieden werden muß78:

Vieles im Leben dürfe mittelmäßig sein, aber in der Dichtung ist
Mittelmäßigkeit unverzeihlich (A.P. 367-373). In der Ode IV 2,
27-32 hat Horaz für das mühevolle Schaffen seiner Gedichte
einen treffenden Vergleich gefunden: Er schaffe wie die Biene

74 Hinter dem Vorwurf nachlässiger Vielschreiberei (S. I 4, 9 f.; 14-21; I 9, 23

f.; I 10, 60-64) steht neben dem Aitienprolog wohl auch Catull 22, 3f.; 95, 3.

Das Bild des schmutzigen Stromes (S. 14, 11; I 10, 50 f.; 62 f.) nimmt Call.

Hymn. II, 108 f. auf.
75

S. I 4, 17 f.; II 6, 14 f.; C. I 6, 9; II 16, 38; IV 2, 31; IV 15, 3 f.; E. II 1,

225. Vgl. A.P. 46.
76

S. I 4, 8-13; I 10, 1-6; 50 f.; 64-71; E. II 1, 66-78; 156-176; A.P. 258-274;
289-291.
77

E. I 19, 1-11; II 2, 106-108; A.P. 295-301; 416-418; 553 ff.
78

S. I 10, 9-15; 67-73; E. II 2, 109-125; A.P. 46-59; 268 f.; 291-294; vgl. 438-

452.



244 H.P. SYNDIKUS

seiner Heimat, die mit großer Mühe aus wohlriechenden
Kräutern die letzte Süße des Honigs hole.

In einem wesentlichen Punkt verändert Horaz die kallima-
cheische Position. Kallimachos hielt den Versuch, in seiner Zeit
noch ein großes Epos zu schreiben, für ein unkünstlerisches

Beginnen. Horaz dagegen lehnt das in den recusatio-Gedichten
nur für seine Person ab, die Aufgabe an sich hat in seinen

Augen Größe, und er hält sie auch in seiner Zeit noch für
möglich. So rühmt er in S. I 10, 42-45; C. I 6, 1 f.; II 1, 9-12;
E. II 1, 245-250 seine Dichterfreunde, die Epen und Tragödien,
also Dichtungen im höchsten Stil, schrieben. Auch er selbst
öffnet sich immer mehr Aufgaben, die einen hohen Stil
verlangen. Er behält dabei wie Virgil die strenge kallimacheische
Forderung künstlerischer Vollendung bei, glaubt aber, daß dieses

Ziel auch in Gedichten hohen Stils erreicht werden kann.
Aber schon die Abkehr von den Gattungen der römischen

Kallimacheer der vorangehenden Generation79 und die Wahl
der vorhellenistischen Dichter Archilochos und Alkaios als

Stilvorbild zeigen seine Abkehr von einer strengen Kallimachos-
nachfolge. Ebenso ist die Vorstellung eines vates und Musarum
sacerdos mit dem Anspruch, Lehrer des Volkes oder wenigstens
der Jugend zu sein80, der Dichtungsauffassung des Kallimachos
entgegengesetzt, der weder einen moralischen Anspruch erhob,
noch politisch interessiert war. Noch deutlicher ist die Abkehr
von Kallimachos in der Pindarnähe einiger hochstilisierter Oden.
Und wenn in C. IV 2, 5-8 die Gewalt der Dichtung Pindars mit
der Wucht des über die Ufer getretenen Bergstroms verglichen
wird, ist das nicht mehr der abwertende Stromvergleich des

79 Besonders deutlich wird dies in der recht unfreundlichen Distanzierung von
den Epigonen der Neoteriker in S. I 10, 17-19.
OA

Den hohen Anspruch zeigen vor allem Ep. 16, 66; C. I 1, 35; II 20, 3; III 1,

3; IV 6, 41-44.



DIE EINHEIT DES HORAZISCHEN LEBENSWERKS 245

Kallimachos, sondern allein ein Bild für die Urkraft jenes
Dichtens. Wie sehr Horaz die Bedeutung des Bildsymbols
verändert hat, zeigt E. II 2, 120 f.; hier wird die Sprache gerade
des kunstbewußten Dichters mit einem Strom verglichen, der
zugleich kraftvoll und kristallklar dahinfließt.

In Alexandria war die Dichtung eine Kunstwelt für sich.
Ihre Stoffe waren abgelegen, oft beliebig; was zählte, war die
künstlerische Gestaltung. Durch sie konnte der Dichter die
Überlegenheit des Geistes auch über die sperrigste Materie
beweisen. In Rom war die Beziehung der Dichtung zum Leben
anders, auch in der Kallimachos so sehr verpflichteten Catull-
generation. Wenn Catull seine Gedichte zum Ausdruck seiner

großen Passion macht, ist der Lebensemst, den die Dichtung
dadurch erhält, im Grunde unalexandrinisch. Bei Horaz ist es

nicht mehr die Tiefe der Leidenschaft, die der Dichtung ihr
Gewicht gibt; aber auch für ihn sind die im Leben wichtigen
Dinge auch die entscheidenden Inhalte seiner Dichtung.

Die Dichtung gewinnt durch diese Verankerung im Zentrum
von Horazens Streben Gewicht und Bedeutung, ja sie gewinnt
Wirkungen, die man sonst eher der die Winringen des Lebens
lösenden philosophischen Meditation zuschrieb81: Der Freund
der Musen kann leichthin die Lebensängste verjagen (C. I 26,
1-3 und die Harmonien der Dichtung besänftigen alle Schmerzen

(C. I 32, 14-16). Wenn sie das Leben bestimmt, ist Friede,
und die wilden Leidenschaften verstummen (C. I 17). Sie

schenkt dem von ihrem Geist Erfüllten unbeschwerte Sicherheit,
die ihn über die Bedrohungen hinwegträgt (C. I 22; III 4, 29-
36). Schön wird die Wirkung des musischen Gesangs in C. II 13

deutlich. Zunächst ist das Gedicht von Todesschrecken durchzittert,

aber dann lösen sich in der Phantasie eines Dichterjen-

81
Vgl. F. KLINGNER, Römische Geisteswelt, a.O. 345 ff.; 376 ff.; 394 ff.;

Studien a.O. 325 ff.; vgl. St. COMMAGER, a.O. 336-342; 348-352.



246 H.P. SYNDIKUS

seits alle Erregungen des Gefühls in stiller Ergriffenheit vor der
Schönheit des Gesanges. Das mythische Bild, daß musische
Gottheiten wie einst Orpheus auch die Gewalten der Unterwelt
besänftigen, taucht noch mehrfach auf (C. II 19, 29-32; III 11,
15 f.) — doch wohl, weil die Musenkunst auch die menschlichen

Urängste vor Tod und Vergänglichkeit lindem kann:
minuentur atrae / carmine curae (C. IV 11, 35 f.). Wenn so

Dichtung und philosophische Besinnung in gleicher Weise
wirken, wird ihre innere Nähe bei Horaz sehr deutlich. Was in
der hellenistischen Zeit getrennte Lebensmächte waren, ist bei
ihm verschmolzen, ein Beispiel dafür, wie bei ihm überhaupt
Motive und Traditionen, die vorher den unterschiedlichsten
Bereichen angehörten, zu einer Einheit geworden sind.



DISCUSSION

M. Fuhrmann: Unzweifelhaft hatte Horaz wieder ein unbefangenes
Verhältnis zu den grossen Gattungen, im Unterschied zu Kallimachos
und den Neoterikern; hierbei verdient indes Beachtung, dass das

Gemeinsame das Trennende bei weitem überwog: die augusteischen
Dichter vermieden zwar das manieristische Übermass, das die
Neoteriker bisweilen erkennen lassen. Das kallimacheische Ideal der

Formstrenge jedoch blieb unvermindert gültig.
Meine zweite Frage gilt den Göttern, die in den Oden eine

erhebliche, in den übrigen Werken eine geringe Rolle spielen. Was soll
man von dieser Diskrepanz halten? Sind die Satiren und die Episteln
massgeblich: hieraus würde sich ergeben, dass die Götter der Oden

nichts als literarische Konvention sind. Oder soll man die Oden ernst
nehmen: darf man meinen, dass Horaz auf der Höhe seines Lebens das

Bedürfnis hatte, seinen Glauben an Mächte zu bekunden, die dem
Menschen nicht verfügbar sind — im Unterschied zur Arbeit an der

eigenen sittlichen Vervollkommnung
Gewiss hat der Wechsel der Gattung, der Übergang von den

Epoden und Satiren zu den Oden, mit Notwendgkeit die Folge, dass

auch andere Motive zur Sprache kommen: insoweit sind diese Motive
— bei den Oden z.B. die Welt der Götter — etwas Literarisches,
'Fiktionales', und insoweit ist es nicht zulässig, die jeweils
verwendeten Motive als Ausdruck persönlicher Überzeugungen des

Dichters zu deuten. Andererseits beruht der Wechsel der Gattung auf
einer persönlichen Entscheidung des Dichters: insofern haben die

jeweils verwendeten Motive durchaus etwas mit der Person, der

Individualität des Dichters zu tun.



248 DISCUSSION

Es besteht also eine Interdependenz zwischen der historischen
Person des Dichters und der jeweils durch die Gattungswahl von ihm

angenommenen Rolle — wo jeweils das Autobiographisch-Bekenntnishafte

aufhört und das Rollenhafte beginnt, ist schwer auszumachen.

M. Syndikus: Zu dem ersten Punkt: Ich stimme voll mit Ihnen
überein. Um das Verhältnis des Horaz zur Catullgeneration zu

bestimmen, ist es wenig förderlich, den unfreundlichen Vers (5. I 10,

19) gegen die Nachbeter des Calvus und Catull zu zitieren. Wichtiger
ist, wie ich ja in meinem Vortrag betonte, die Aufnahme der von den

Neoterikern übernommenen kallimacheischen Massstäbe und Forderungen

von den Satiren bis zu den Literaturbriefen zu verfolgen. Darüber
kann es eigentlich seit dem Aufsatz von F. Wehrli (in MH 1 [1944],
69-76) keine Differenz mehr geben. Entscheidend für die Frage ist
auch, dass sich Horaz im Augustusbriefkeinesweg von den Neoterikern
absetzt, sondern von den altrömischen Dichtern, die nach den

kallimacheischen Massstäben zu formlos geschrieben haben.

Und nun zu Ihrem zweiten Anliegen: Ich würde nicht sagen, dass

die Götter der Oden nichts als literarische Konvention sind, deren Preis

Horaz mit der neuen Gattung notwendiger Weise übernehmen musste.
Wenn man überlegt, welche Gottheiten es sind, die Horaz feiert, wird
man schnell gewahr, dass sie für ihn auch eine existenzielle Bedeutung
hatten. Es sind einmal die musischen Gottheiten, neben den Musen und

Apollo auch der Bacchus der Oden II 19 und III 25. Sie sind Horaz als

Bilder der Verwandlung und Überhöhung der Welt in der Dichtung
teuer. Und die Macht der Venus als Verkörperung der Überwältigung
durch die Liebe hat er ja nicht nur einmal dargestellt. Auch in der
Fortuna von C. I 35 wird ihm eine Wirklichkeit bewusst, auf die der
Mensch keinen Einfluss nehmen kann und der jedes Menschenleben
und auch das Glück der Staaten unterworfen ist. Ob nun freilich Horaz
in seinen Göttern in der Welt wirkende Mächte gesehen hat oder
Tatsachen der Welt mit mythologischen Namen benannt hat, weiss ich
nicht. Zwei Dinge möchte ich aber ziemlich sicher ausschliessen: Ein
Mensch von der Geistesart des Horaz und seiner philosophischen
Bildung konnte schwerlich an anthropomorphe Gottheiten glauben, wie
sie Homer auf dem Olymp hausen lässt. Es deutet aber auch nichts



DIE EINHEIT DES HORAZISCHEN LEBENSWERKS 249

darauf hin, dass Atomtheorie und das materialistische Weltbild
Epikurs, wie es Lukrez vertreten hat, sein Denken, das metaphysischen
Fragen überhaupt wenig zugewandt war, sehr bewegt hätte.

M. Tränkle: Sie haben die thematische und gedankliche
Konsistenz des horazischen Lebenswerks sehr eindrucksvoll herausgestellt.
Eher knapp sind Ihre Bemerkungen zur Wahl der verschiedenen

Dichtgattungen ausgefallen, obwohl gerade darin besondere Probleme
stecken. Es ist m.E. vor allem ein Punkt, der in diesem Zusammenhang
Aufmerksamkeit verdient: Der Übergang von der Epoden- zur
CWendichtung und derjenige von den Satiren zu den Episteln entbehren
in gewissem Sinn nicht der Folgerichtigkeit. Wie aber kam Horaz,
wenn seine dichterische Botschaft doch so einheitlich ist, in seiner

Jugend überhaupt dazu, in verschiedenen Gattungen zu dichten, noch
dazu ziemlich gleichzeitig und in zweien, die auf den ersten Blick doch
recht verschieden erscheinen, Iambus und Satire Für antike Verhältnisse

ist das keineswegs selbstverständlich.

M. Syndikus: Darf ich mit Ihrer zweiten Frage beginnen Warum
Horaz zu Beginn seiner schriftstellerischen Tätigkeit gerade das Genos
des Jambus und das der Satire wählte, ist leicht nachzuvollziehen. Er
selbst beschreibt in der Epistel II 2 seine damalige Lage so (50-52):

decisis humilem pennis inopemque paterni
et Laris et fundi paupertas impulit audax
ut versus facerem; [...]

Wenn auch der Begriff paupertas zu relativieren ist — Horaz besass

immerhin genug Mittel, sich in die angesehene Stellung eines scriba
quaestorius einzukaufen — bedeutete Horazens Lage nach Philippi
gegenüber der Studienzeit in Athen und der Stellung eines
Militärtribunen einen gesellschaftlichen Absturz. Dass er damals in einer

Stimmung war, Gedichtformen zu wählen, in denen sich Unmut und

Agressivität äussern konnten, ist also verständlich.
Dass sich Horaz aber gleichzeitig in zwei verschiedenen genera

versuchte, scheint mir nicht ungewönlich zu sein. In der Generation



250 DISCUSSION

zuvor schrieben Catull und überhaupt die Neoteriker in den
verschiedensten Formen, Catull offenbar ziemlich gleichzeitig kleine
Gedichte in lyrischen und jambischen Massen, Epigramme und

grössere Gedichte; und diese grösseren Gedichte verfasste er teils in

lyrischen Versen, teils in Hexametern, teils im elegischen Mass.
Dasselbe Bild bieten die alexandrinischen Dichter. Verschiedene
Formen zu versuchen, bedeutete offenbar für einen von der hellenistischen

Dichtung beeinflussten Poeten einen ästhetischen Reiz.
Ich möchte noch kurz auf den Übergang zur Odendichtung und

dann von der Odendichtung zu den Episteln eingehen: Die späten

Epoden und Satiren zeigen, dass der Übergang wohl vorbereitet war
und sich ganz natürlich vollzog. Die 13. Epode ist eigentlich schon
eine im Epodenversmass geschriebene Ode, vgl. C. I 7. Und in der
Satire II 6 preisen die Verse 65 ff. das Glück, das Horaz durch sein

Sabinum zuteil geworden ist, in geradezu hymnischen Tönen.
Andererseits nimmt die lange Meditation in C. III 29, 29-64 ein Thema
und die Art der Gedankenführung der Episteln fast vorweg.

M. Ludwig: C. I 34 sollte, wie Sie bemerkten, sicherlich nicht
nach dem christlichen Muster einer persönlichen Bekehrung des Horaz

interpretiert werden. Es hat den Anschein, dass das dichterische Ich,
das dem Epikuräismus nahestand, an die Wirklichkeit der

Interventionsmöglichkeit einer indefiniten Gottheit in die Vorgänge der
Natur und menschlichen Geschichte erinnert wird. Horaz selbst, der

gewiss dem Epikuräismus nahestand, scheint die philosophische
Auffassung der Epikuräer in Hinsicht auf den Status der Götter zur
Kenntnis genommen, aber nicht streng und sicher nicht dauerhaft

nachvollzogen zu hahen. Er verband wichtige Elemente der epikuräi-
scher Ethik anscheinend mit dem verbreiteten menschlichen Gefühl, in
überraschenden äusseren Vorgängen das Wirken einer Gottheit zu
entdecken. Es braucht nicht angenommen zu werden, dass Horazens

persönliche Auffassung sich zum Zeitpunkt der Abfassung von C. I 34

änderte, da die eben skizzierte Einstellung vor und nach der
Abfassungszeit bestanden zu haben scheint und das Gedicht, absichtlich

vor die Fortuna-Ode gesetzt, sicher die Funktion hat, sie vorzubereiten.



DIE EINHEIT DES HORAZISCHEN LEBENSWERKS 251

M. Schrijvers: A propos de notre discussion relative aux Odes I
34 et I 35, je voudrais signaler la fonction pragmatique que ddtient
1 'Ode I 34, ä mon avis, par rapport ä VOde I 35. UOde I 35 renferme

une critique trös amfere sur l'infidelite des hommes confronts aux
caprices de la Fortune. Or, on connait l'habitude d'Horace de
contrebalancer la critique d'autrui par l'autocritique ä l'intörieur du

meme poöme. Dans la composition du recueil, V Ode I 34 peut avoir
cette meme fonction par rapport ä I 35.

En ce qui concerne la 'religiosity ' d'Horace, il faut distinguer, je
crois, entre la religion comme institution culturelle ou comme
ensemble de doctrines concernant les dieux, et le sentiment religieux,
qui, loin d'etre Ii6 aux rites, est un etat plus flou, suscitd par tous les

ph6nom£nes en quelque sorte hors de la portde humaine. Je tiens ä

mon interpretation selon laquelle les dieux, dans les Odes, figurent
surtout la contingence, qui est aussi ambivalente que les Amotions

provoquees par eile.

M. Cremona: Ho ascoltato con vivo interesse quanto b stato

riferito dai signori Fuhrmann, Syndikus, Ludwig, Schrijvers suIV Ode

I 34 e sul dibattuto problema della religiositä di Orazio.
Certamente — a mio avviso — espressioni come di, dei, deus,

rientrano nell'armamentario — diro cosi — della tradizione letteraria
e di/dei non sono solo la somma dei singoli dei, ma corrispondono al

concetto di divinitä e deus va inteso come ästrazione generica piü che

con riferimento a un dio personale, come del resto giä in Omero.
Ma a un certo punto il poeta attribuisce a Mercurio, a Fauno, alle

Muse la salvezza in circostanze critiche della propria vita (la battaglia
di Filippi, la caduta dell'albero, l'avventura marinare di capo Palinuro).
Ci domandiamo: Orazio sentiva la presenza di una forza misteriosa
dietro a quei nomi? E quando egli dichiara: di me tuentur, dis Pietas

mea / et Musa cordi est Qui non si puö parlare di tradizione
letteraria nü di motivazioni estetiche.

Per venire al C. I 34 — tralasciando le molte interpretazioni e

soltanto accennando a quella ironico-parodistica ripresa dal Sig.

Syndikus, intesa a significare una svolta nell'itinerario poetico di
Orazio — una cosa mi pare certa: nella seconda e terza strofa 6



252 DISCUSSION

smentita la concezione casualistica epicurea e, a farlo apposto, con

immagini che ci riconducano a Lucrezio (la folgore che fa tremare la

terra, V 1218). Sicuramente, dietro l'allegoria del fulmine, Orazio ha

avvertito la presenza di una mano misteriosa che si fa sentire nelle
manifestazioni piü imprevedibili della vita umana. E' la presenza del

divino, TÖ Getov. Dunque non b il caso a governare il mondo. Resta

tuttavia da rilevare come la professione epicurea di 5. I 5, 101, di

ispirazione lucreziana namque deos didici securum agere aevum, non
si ripeterä piü nella poesia oraziana, mentre si ripeterä, non solo nelle
Odi ma anche nelle Epistole, il motivo contrario che gli dei o un dio

opera nella vita dell'uomo, ma esclusivanente nella vita fisica e

fisiologica e nell'ämbito dei beni esterni e quasi sempre senza ricorso
a cliches letterari. Entro questi precisi limiti si potrebbe parlare di
conversione religiosa, riconoscendo cioe che nella sfera della coscienza
Orazio si sente padrone di se e non debitore alia divinitä. Sotto questo
profilo Orazio b rimasto sempre lo stesso dal tempo della composizio-
ne delle Satire a quello delle Epistole, e proprio per questo sarebbe

sbagliato non voler parlare di conversione a proposito della nostra ode
— come ho affermato nel mio libro, pp. 169-74 n. 19, dove il
problema della religiositä del poeta b ampiamente discusso — solo

perchö negli ultimi componimenti ricorrono principi epicurei pertinenti
alia sfera etica personale.

M. Harrison-. The presentation of divine action in C. I 34 is not
an expression of renewed religious fervour on the part of Horace. It
rather stresses his status of vates, the divine poet, a status which
belongs to the Odes and not to the other genres of Horatian poetry.
Horace's self-presentation as poet varies between the genres in which
he wrote, and is not uniform.

M. Syndikus: Sie haben ich zu meinen Ausführungen zu C. I 34
und Horazens Ansicht über die Götter sehr verschieden geäussert.
Wenn ich mit Mr. Harrisons Beitrag beginnen darf, so scheint mir
seine Feststellung, dass die verschiedene Rolle der Götter in den

einzelnen Genera von der Eigenart und den Gesetzen dieser Genera

abhängt, für den Unterschied zwischen Oden und Sermonen in diesem



DIE EINHEIT DES HORAZISCHEN LEBENSWERKS 253

Punkt entscheidend zu sein. Ich möchte auch in Erinnerung rufen, was
Herr Schrijvers in seinem Vortrag zu dem Begriff persona gesagt hat.

Mit der Position Herrn Ludwigs stimme ich im wesentlichen überein,
wenn ich mir auch nicht so sicher bin, ob Horaz an göttliche Kräfte
geglaubt hat, die sinnvoll in der Welt wirken und über dem Menschenleben

stehen; ich erinnere an das, was ich vorhin anlässlich Herrn
Fuhrmanns Beitrag gesagt habe. In dem Diskussionsbeitrag von Herrn
Schrijvers scheint mir die Betonung der engen Verbindung von C. I 34

und I 35 wichtig zu sein; aber ist "critique tr£s amfere sur l'infiddlitd
des hommes" nicht etwas überbetont? Wie ich glaube, ist in C. I 35,
22 [seil. Fides] nec comitem abnegat mit comes nicht Fortuna gemeint,
sondern der ins Unglück geratene Freund, den eine treue Gesinnung
nicht verlässt. Gegenüber der allgemeinen Untreue bei einem
Glückswechsel gibt es also durchaus bei wenigen {rara eine Treue, die den
Freund auch im Unglück nicht verlässt.

Ihre Deutung der Religiosität des Horaz, Signor Cremona, ist mir
aus Ihrem Buch La poesia civile di Orazio sehr wohl bekannt. Ich
habe Ihr Buch mit viel Vergnügen und mit weitgehender Zustimmung
gelesen, aber im Punkte Horazens Religiosität bin ich etwas skeptischer.

Ich versuche meine Auffassung mit einer Parallele in der

neueren Literatur zu erklären. Horaz fühlt sich, wie er mehrmals sagt
(C. I 22; III 4, 21-36 u.ö.), im Schutze musischer Gottheiten sicher.
Das kann man als den Schutz freundlich wirkender Götter deuten, die
ihrem Liebling nichts zustossen lassen wollen. Aber nun lesen wir bei
Goethe in Wanderers Sturmlied:

"Wen du nicht verlässest, Genius,
Nicht der Regen, nicht der Sturm
haucht ihm Schauer übers Herz

[]"
Dieses "Wen du nicht verlässest, Genius" wiederholt Goethe dann
mehrfach zu Beginn der nächsten Strophen, wobei immer neue

Widrigkeiten, die dem Dichter nicht das mindeste anhaben können,
aufgeführt werden. Ist das nun Religiosität? Ist das ein Schutz von
aussen? Oder wohnt dieser Genius nicht im eigenen Herzen? Eine



254 DISCUSSION

bemerkenswerte Deutung der Gedichte, in denen Horaz sich im Schutz
musischer Gottheiten sicher weiss, findet sich bei G. Davis, Polyhymnia.

The Rhetoric ofHoratian Lyric Discourse (University of California

Press 1991). Davis interpretiert diese Gedichte sehr überzeugend
als "autobiographische Mythen", durch die Horaz seine Dichterberufung

bekräftigen will.

M. Ludwig: Ich habe eine gewisse Reserve gegenüber der

Verwendung des zur Zeit beliebten Begriffs persona, sofern dadurch
die dichterische Aussage total von der Person des Dichters selbst

getrennt wird. Sicher muss man sich bewusst sein, dass das Ego des

Dichters im Gedicht und das Ego von Horaz als historischer Person

nicht identisch sind. Aber sie stehen doch auch in einer engen und
unauflöslichen Beziehung, auch wenn sie im Detail für den Leser nicht
bestimmbar bleibt. Das historische Ich hätte sich gewiss nicht
entschlossen, das dichterische Ich in den Oden sichtbar zu machen,

wenn es damit nicht auch etwas von dem historischen Ich dem Leser
verrmitteln wollte. Dies gilt auch, wenn das dichterische Ich Erlebnisse
schildert, die das historische Ich nicht real erlebte.

M. Schrijvers: Malgrd l'h6terog£n£itd des domaines de la vie, on

trouve, je crois, chez Horace quelques principes de base qui font
l'unite de sa pensöe morale (notion du juste milieu, du decorum, de
V humanitas, importance des biens internes et externes, etc.). Que ces
notions proviennent de traditions difförentes ne diminue aucunement
cette unite, qui met en evidence les talents de synthase et d'integration
de notre pobte. Les recherches diachroniques sur les sources de sa

pens£e ont justenent obscurci cette integration! Par ailleurs, du point
de vue moral, la vie amoureuse des jeunes gens (non maries) est le
seul domaine qui se distingue des autres (vie conjugale, sociale, cercle
des amis) pour ce qui concerne la valeur accordee ä la fides (cf. C. II
8).

Quant ä notre discussion sur la notion de 'personnalite', je
n'accepte pas la notion kantienne de Vindividuum, mentionnee par M.
Fuhrmann. L'individu est pour moi l'ensemble de ses personae,
montrees dans la vie reelle et dans la vie litteraire. Quelles sont pour



DIE EINHEIT DES HORAZISCHEN LEBENSWERKS 255

vous les implications de la formule "in aufgeklärter Pose" que vous
avez utilisöe ä propos des vers 97-103 de S. I 5

M. Syndikus: Der Begriffpersona scheint mir insofern nützlich zu
sein, als bei einem antiken Dichter, von dessen Lebensumständen wir
sehr wenig wissen, mit keinem Mittel zu eruieren ist, ob das Ich, das

in einem Gedicht spricht, die Stimme des Dichters in einer ganz
bestimmten realen Lebenssituation ist oder ob sich der Dichter in eine
Situation hineingedacht oder hineingeträumt hat, die er so niemals
erlebt hat. Dass aber das poetische Ich, das in den Gedichten des

Horaz spricht, oft nicht allzu weit von dem gelebten Dasein eben
dieses Horaz entfernt ist, glaube ich ebenso wie Herr Ludwig. Zu
diesem Punkt möchte ich an das Buch von J. Griffin, Latin Poets and
Roman Life (London 1985), erinnern. Griffin hat gegenüber
Interpretationen, die bei Horaz überhaupt nur noch poetische Topoi sahen,
denen jede Lebensrealität abgeht, betont, dass es Gelage, wie sie

Gegenstand horazischer Dichtungen sind, in Rom ja tatsächlich

gegeben hat und dass Mädchen mit griechischen Namen, wie sie von
Horaz zu solchen Gelagen eingeladen werden, damals tatsächlich in
Rom lebten.

Zu Ihrer letzten Frage, Herr Schrijvers: Meine Worte "in
aufgeklärter Pose" haben keine besondere Bedeutung. Ich meinte nur,
dass sich Horaz in der zitierten Partie von S. I 5 sehr deutlich als

aufgeklärter Philosoph von den Aberglauben der Menge distanzieren
wollte.



a=»Äö£ 33K

js «sfe Jds^>äi|»tfcte*t;-»*>?

.sl» f*» £i-<p-fie ££{-. -,^k • :',-'?HVa^i^ flf Ctü&v-
A» t&» äw-- - - • f*wf'ii&ium «aswiS l*f
-tub; .ttjl 49fe der jss &&»& <ife«».< tm .««aar« ffe®« Sjö?

äräs tsnis si m^wO $s»& *üijiüä sab »ahmt* Jshii»ö -nsma «•
3sai?i^

Mfc-!baMlirt> ss&w- ^aHi .<*&! M !a*i fcfcfcs

'»9(feM»it^3 «aBtofe:-?-'sish--sssss.*^:ss«wfe«cBÄä-i3BäswB(at Mas&ttmßifmi&H
<sä£- *$#!&&'mW*&**&: thirnksibp
4&ym&j9fä*&0ß}&fcil w*-1ka4t> «ifc-** -&g~

Mtft;:*& .•ijn.s^w» - jes^^öfearxlis <£5&?ftaa*tsfi

ksmti «4 sfc'4*a«nij»*»{

^r^v^tlaa &**§& äilitotoMi*) j^.jsmwä
' ,-hrefc (^KSMte^-s^.aii*at^A

s-ssgiteO sjs syrsoH

iiüdal msS
rn" OiWSBäbsaWfc, *& <3*

iwMfceMNri
ldtato*aft*S *»üeili$ <«&«* äSa*d&-.-4a«5#4ä»

'tempi® m tr3idifk>«$ dH&feata* mäuttem s*-
40M j&r#*sd#&?& %s 5ste& <& 9y«-;>* «i 4%*4gSB6efc

ÄÄ^V&if ?-M &&&&&* d»K*^*fae» aar te* •**»«»* d* m
$&&&, -timmA *» s#«®«?,. ö» 9^2«
& •>*» »<• «was**»« tie* lew»* g&* <«« tm k
49«! &mm* fäü- s« iSttfcf»£*e de* äu&ss '{*»9 «stsajsgsl*: *ed&* teerM

$* i^n» ^f. «r-msi ,?ast«ti»e t* vakw «m#4ib'* iÄfeM £. tt
#}?•-•"- Jakajc'"'. ;-.* " r-"». ^
;;-.^pfi^ ^ *•* #»«««» SS- 'ifc.«SBS0Ä &* ?pj*>!6»SSW%-^

IH"-'*"" aoöe*'fc»«&li»<M&t >rÄ#dÄM*. i8cfe$&wm ptr 3&.
-T* jiripfej." £$4sä«J$ä «f fMIK «$» r^ss^r.^® 4» mr*mm;

I» *« «t'^w«: hi y» '^>e^ ses*.f*sar


	Die Einheit des horazischen Lebenswerks

