Zeitschrift: Entretiens sur I'Antiquité classique
Herausgeber: Fondation Hardt pour I'étude de I'Antiquité classique
Band: 39 (1993)

Artikel: Amicus liber et dulcis : Horace moraliste
Autor: Schrijvers, P.H.
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-661096

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-661096
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

II

P.H. SCHRIJVERS

Amicus liber et dulcis

HORACE MORALISTE

Progress comes not from the teaching of an abstract law
but by leading the friend, or child, or loved one — by a
word, by a story, by an image — to see some new aspect
of the concrete case at hand, to see it as this or that. Giving
a 'tip’ is to give a gentle hint about how one might see.

Martha C. Nussbaum in Finely Aware and Richly Respon-

sible: Literature and the Moral Imagination, 184.!

Le dépouillement des sources a fragmenté et obscurci quelque
peu I’image que nous avions d’un Horace moraliste. Dans son
étude sur le stoicisme chez les auteurs romains, Marcia Colish
énumere les différentes idées que I’on s’est faites au cours du
19° et du 20° siecle sur la position philosophique du poete: un
Horace stoicien cdtoyant un Horace épicurien, parfois réunis

'La préparation de cet exposé a été largement facilitée par un séjour sabbatique
au NIAS (Netherlands Institute for Advanced Study in the Humanities and
Social Sciences, Wassenaar) pendant 1’année 1991-1992.



42 P.H. SCHRIJVERS

grace a une conversion présumée de 1’épicurien au stoicisme, ou
un Horace éclectique, choisissant a sa convenance parmi les
idées de 1’épicurisme et de la Stoa, d’ Aristote, de Panétius et de
la philosophie populaire de la diatribe cynique®. Les recherches
de ce genre, fondées sur des fragments isolés de son ceuvre, ont
abouti a des vues d’ensemble incomplétes et contradictoires. Ce
qui plaide en tout cas pour ces recherches, c’est qu’elles ont pris
au sérieux l’intérét porté par le poete aux problemes de la
morale et de I’art de vivre. Une opinion moderne, dite littéraire,
selon laquelle Horace aurait été en premier lieu un poéte qui ne
s’est intéressé ni profondément ni d’une fagon cohérente aux
questions éthiques, est démentie par I’ensemble de ses ouvrages
et peut €tre considérée comme une tentative artificielle d’inscrire
le poéte romain dans une conception moderne de la poésie
s’opposant a tout message €thique.

Dans ce cadre, il nous a paru utile de chercher a décrire plus
systématiquement la philosophie morale d’Horace en reléguant
au second plan les influences exercées par les philosophes grecs
— conformément a 1’approche pragmatique d’Horace-pere (S.
I 4,115-116). Pour élaborer ce projet, nous avons tiré profit des
études et des discussions poursuivies par plusieurs philosophes
américains et anglais modernes, qui dés les années 70 se sont
plongés dans 1’étude des problemes de normes et de valeurs au
cours de leurs recherches "after virtue", et dont les points de
départ nous ont paru féconds pour déterminer la position
d’Horace en tant que moraliste’. Ces experts anglo-américains

>ML. COLISH, The Stoic Tradition from Antiquity to the Early Middle Ages I:
Stoicism in Classical Latin Literature (Leiden 1985), 160 sqq.
3 A. MACINTYRE, After Virtue, A Study in Moral Theory (London 1985)

J. KEKES, Moral Tradition and Individuality (Princeton 1989)

D. L. NORTON, Personal Destinies. A Philosophy of Ethical Individualism
(Princeton 1976) :

M. C. NUSSBAUM, The Fragility of Goodness. Luck and Ethics in Greek



HORACE MORALISTE 43

en philosophie morale se concentrent — de méme qu’Horace
— sur la morale pratique de I’individu concret et empirique
qui, dans le courant de sa vie, doit & tout moment arréter des
choix. Cette concentration sur la morale pratique a entrainé et
entraine toujours une redécouverte et une revalorisation positive
des Ethica Nicomachea d’Aristote, ce qui, du point de vue
historique également, ne fait qu’accentuer la pertinence de ces
discussions modernes par rapport a notre étude sur Horace, ce
dernier ayant propagé la conception aristotélicienne de I’ &petn
(virtus) comme le juste milieu entre deux exces dans tous les
domaines de la vie‘. Ce qui ajoute encore 2 la fécondité pour
notre projet de ces recherches modernes, c’est que, conformé-
ment 2 leur disposition pragmatique, ces philosophes anglopho-
nes ne se bornent pas a des analyses du discours théorique de la
philosophie morale, mais préferent souvent soumettre les
ouvrages littéraires & une analyse éthique, parce qu’ils sont
fermement convaincus — a bondroit — du fait que "literature,
in the fullness of qualities which it (re)presents, is itself a form
of moral imagination... the imaginative dimension of literature

Tragedy (Cambridge 1986)

id. , "‘Finely Aware and Richly Responsible’: Literature and the Moral
Imagination", in Literature and the Question of Philosophy, ed. and introd. by
A. J. Cascardi (Baltimore-London 1987), 167-191.

A. OKSENBERG RORTY, Mind in Action. Essays in the Philosophy of Mind
(Boston 198R).
‘4cE WU OATES, "Horace and the Doctrine of the Mean", in Classsical
Studies presented to Capps (Princeton 1936),260-267; sur la notion de la
mediocritas chez Cicéron, voir M. J. McGANN, Studies in Horace’s First Book
of Epistles, coll. Latomus 100 (Bruxelles 1969), 13, 21 et n. 3; C. J. CLASSEN,
"Die Peripatetiker in Cicero’s Tuskulanen", in Cicero’s Knowledge of the
Peripatos, ed. by W. W. Fortenbaugh-P. Steinmetz, Rutgers Univ. Stud. in
Class. Hum. 4 (New Brunswich 1989), 195, cf. I’étude de W. GORLER, "Cicero
und die ‘Schule des Aristoteles’ ", dans le méme recueil, ol (248) Kratippos de
Pergamon est mentionné comme maitre d’Horace (et du fils de Cicéron).



44 P.H. SCHRIJVERS

is an essential component of the moral life"’, conviction qu’a

notre avis le poeéte-moraliste Horace a entierement partagée.
Dans nos efforts pour décrire plus systématiquement le mora-
lisme d’Horace, nous devons beaucoup a la récente monographie
du philosophe américain John Kekes, intitulée Moral Tradition
and Individuality, dont I’exposé trés clair se termine par le
chapitre "Living in the World: Montaigne’s Solution”. Montai-
gne, "cet Horace frangais"!

Nous avons tiré de la monographie de Kekes, en les résu-
mant, un certain nombre de propositions et de classifications,
afin de les utiliser comme questions & poser au texte d’Horace.
Aussi bien pour Kekes que pour Horace le probléme crucial de
la vie est le suivant: comment réaliser une existence accom-
plie ? ¢ Tous deux ont approfondi ce sujet en partant de
I’existence concrete, ici, sur terre, sans se réfugier dans des
principes métaphysiques ou religieux. Le probléme et les
réponses proposées tombent sous ce que ’on peut appeler un
‘eudémonisme pragmatique’. Voici une liste des onze proposi-
tions et/ou classifications qui se trouvent a la base de nos
propres réflexions sur Horace:

1. Une existence accomplie dépend de la satisfaction person-
nelle que la vie nous donne, et de la qualité morale de notre vie.
Une existence accomplie est le résultat d’un équilibre optimal
entre ces deux aspects.

3 Literature and the Question of Philosophy, 168.

Scr.oW. MACLEOD, "The Poetry of Ethics: Horace, Epistles I", in JRS 69
(1979), 16; apres les études récentes, mentionnées dans la note 2, on ne peut
plus affirmer: "it seems that the scope of morality has narrowed since ancient
times" (MACLEOD, ibid.).



HORACE MORALISTE 45

2. C’est A l'individu de juger, en fin de compte, de la
satisfaction personnelle; le jugement d’une vie selon des critéres
moraux, lui, se fait indépendamment de la satisfaction personnel-
le.

3. Il existe des conditions minimales (sine quibus non) pour
le bien-étre de I’homme: exigences/limites, possibilités/ impossi-
bilités, dépendant du corps humain, de la personnalité, de la
position sociale.

4. L’éthique sociale releéve du domaine du comportement
humain vis-a-vis d’autrui; 1’éthique personnelle releéve du
domaine de I’individu dans sa vie privée.

5. L’éthique sociale de I’eudémonisme pragmatique est
fondée sur la décence (un des aspects de la notion ancienne de
decorum), a définir comme 1’effort soutenu de ne pas faire tort
aux membres de sa collectivité sociale’.

6. La maintenance d’une morale sociale implique la nécessité
de prendre des mesures: éducation morale, louanges -—
récompenses — critiques — punitions de la part des parents,
des amis, des colleégues... de la société, du gouvernement (sous
la forme d’une législation)®.

7. Une partie importante de I’éducation morale consiste a
enseigner les meeurs aux enfants. Les conventions ont introduit

7 Cf. OKSENBERG RORTY, op. cit. (n. 3), 328: "Isn’t that what ethics is
supposed to be about, to define appropriateness ?"

8 Cf. 1a liste dressée par Sext. Emp. (PH 111) et discutée par J. ANNAS:
"lifestyle, customs, laws, mythical beliefs, dogmatic conceptions” ("Doing
without objective values: ancient and modern strategies”, in The Norms of
Nature, Studies in Hellenistic Ethics, ed. by M. Schofield and Gisela Striker
[Cambridge-Paris 1986}, 4 sqq.).



46 P.H. SCHRIJVERS

un idiome (un lexique) moral de termes faisant la distinction
entre bon/mauvais, plaisant/vexant, approuver/ désapprouver
etc...

8. Il est possible de dresser une liste spécifique des instances
qui ont pour tiche d’enseigner, de critiquer ou de récompenser:
I’individu lui-méme, les parents (la famille), les amis, I’école, le
professeur de philosophie, le poete, la société, I’Etat ...

9. Les différents biens (bona) qui exercent dans leur ensem-
ble une influence positive sur notre vie sont a partager en:

biens internes, la satisfaction dépend de notre propre
conception d’une existence accomplie;

biens externes, (par ex. sécurité, gloire, prestige),
accordés ou réalisés par autrui;

biens naturels, dépendant de la contingence et nous
revenant indépendamment de nous-mémes.

biens moraux, dépendant de nous-mémes’.

10. Notre vie se divise en un certain nombre de vies ou de
mondes spécifiques: 1’opposition vie privée/vie publique
(sociale); mais aussi a l'intérieur d’'une méme vie, la vie
familiale, amoureuse, professionnelle, politique, littéraire,
religieuse, économique, etc.

® Pour la discussion entre Peripatos et Stoa sur la valeur des bona externa et des
bona corporis, voir e.a. GORLER, art. cit. (n. 4), 248, n. 3.



HORACE MORALISTE 47

11. A P’intérieur d’'une méme vie humaine, on distingue des
segments d’évolution bio-psychologique: I’enfance, 1’adolescen-
ce, I’age adulte, la vieillesse.

L’application de toutes ces propositions et distinctions a
I’ceuvre d’Horace tout entiere dépasserait sans doute le cadre
restreint de cet exposé. Nous avons choisi un extrait de son
ceuvre qui réunit un grand nombre des distinctions mentionnées
ci-dessus et qui peut en outre servir de fil conducteur pour
I’ceuvre tout entiére, & savoir le passage qui termine la 4°™
Satire du livre 1 (103-143), qui contient toute la description
commentée de I’éducation morale qu’Horace a lui-méme regue
de son pere, éducation qui a eu pour conséquence sa constante
disposition & s’éduquer lui-méme et a éduquer autrui.

Le témoignage autobiographique sur la méthode pédagogique
de son pére occupe dans la Satire I 4 une fonction rhétorique et
apologétique: il s’efforce de justifier ses poémes satiriques et
d’obtenir I’indulgence (venia) de son public pour leur franchise,
parfois trop grande (liberius), et leur gaité, parfois trop bouf-
fonne (iocosius 103-105). Sa propre autocritique morale
s’accomplit par la critique des défauts d’autrui (aliena opprobria
128). Il s’agit 1a d’une démarche qui lui a été€ transmise par son
pere (insuevit pater optimus hoc me 105). Sa seule faute, et a
ses yeux elle est vénielle, c’est de formuler ces réflexions
critiques de maniére ludique et satirique, et de les porter a la
connaissance du public (illudo chartis 139)'°. Cette apologie
souleve deux questions: pourquoi écrit-il ? et quand et pourquoi

19 0n remarquera la composition asymétrique, c’est-a-dire rhétorique, de cette
partie: 22 vers (105-126) sur la patria potestas, autorité généralement reconnue
dans la société romaine, 13 vers (126-138) sur sa propre conduite, qui en est la
conséquence, I’ensemble préparant le pardon demandé aux lecteurs.



48 P.H. SCHRIJVERS

des défauts moyennement graves (mediocria vitia 139-140) sont-
ils pardonnables ?

Dans le témoignage sur son pere, Horace ne parle pas de son
besoin personnel d’écrire; cependant, on trouve dans ses satires
une autre scéne entre ‘pere et fils’'! qui traite uniquement du
métier d’écrivain, a savoir la satire II 1: le dialogue entre le
vieux jurisconsulte Trébatius, appelé par Horace pater optime
(12), et le jeune poete a qui Trébatius s’adresse paternellement
par le mot o puer (60). Répondant aux admonitions de Trébatius
I'incitant a cesser cette fagon d’écrire, Horace dit: "L’un aime
a danser, I’autre se plait aux chevaux ou au pugilat, mon plaisir
a moi, c’est d’enfermer des mots dans les pieds d’un vers, 2 la
fagon de Lucilius (me pedibus delectat claudere verba 28-29):
autant de tétes de vivants, autant de gofits, par milliers (quot
capitum vivunt, totidem studiorum milia 27-28). La méme idée
selon laquelle les individus de I’espéce humaine différent les uns
des autres dans leur nature, leurs gofits et leurs aspirations se
retrouve encore a la fin de son ceuvre dans Ep. II 2, 180 sqq.
(scit Genius... naturae deus humanae... vultu mutabilis). C’est le
méme théme qui ouvre le recueil des Odes (I 1): en dépit de la
désapprobation d’autrui, un tel n’a qu’un désir: participer a la
course de chars, tel autre aspire a2 mener une carriére politique,
a faire du commerce, la guerre ou la chasse, ou encore a
s’étendre dans I’herbe. Et moi ? Je ne demande pas mieux que
d’écrire des vers | Autrement dit, pour le bonheur d’Horace,
pour sa satisfaction personnelle, exprimée en termes tels que
iuvat me, dulce est, libet, le fait d’€tre poéte est une conditio
sine qua non; c’est un bien interne dont résulte une satisfaction
ayant rapport avec 1’'idée qu’il se fait d’une existence accomplie.

' Les scenes de ce genre refletent le rble du pere dans I’éducation des jeunes

Romains en général (cf. aussi par ex. les traités de Caton ou de Cicéron adressés
a leurs fils).



HORACE MORALISTE 49

A la fin de cette ode, il parle du bien externe que procure la
poésie: la gloire et le prestige accordés par Méceéne. La combi-
naison de ces deux biens, internes et externes, c’est-a-dire des
aspects individuels et sociaux, liés aux actions humaines,
s’avérera caractéristique de sa pensée équilibrée et surtout
réaliste en matiere de morale pratique'.

Du point de vue social, I’état de poete n’est pas dépourvu de
quelques petits défauts: comme il ’admet lui-méme, un poete
satirique = moraliste court le risque de blesser quelques-uns de
ses lecteurs par sa franchise et ses plaisanteries (mais il y a un
bon nombre de précédents poétiques qui viennent A son secours;
141-142). Dans les Odes il cite encore d’autres défauts inhérents
aux poetes: comme Bacchus, ils sont plus aptes a la danse, aux
rires, aux jeux qu’au combat (C. II 19, 25-27)"; tout comme
Archiloque, Horace a perdu son bouclier (C. II 7); par ailleurs,
les poetes préferent généralement la solitude et se montrent de
ce fait parfois peu sociables (cf. I’avertissement donné dans E.
118, 40-47). Toutefois, ces défauts sont pardonnables, car le don
naturel et ’amour de la poésie tombent €galement sous le
principe essentiel et universel suivant: personne ne nait sans
défauts, le meilleur est celui sur qui pésent les moins graves (S.

12 Cf. V. POSCHL, Kunst und Wirklichkeitserfahrung in der Dichtung, Abh. und
Aufs. zur romischen Poesie, Kleine Schriften 1, éd. par W.-L. Liebermann
(Heidelberg 1979), 138 sur "die zwei philosophischen Anschauungen die als
zwei Verhaltensweisen ihm (Horaz) in gleicher Weise natiirlich und urspriinglich
waren (aktiv-passiv, publica-privata, ‘sowohl als auch’)", OKSENBERG RORTY,
op. cit. (n. 3), 43: "A person is a unit of agency, a unit that is a. capable of
being directed by its conception of its own identity and by what is important to
that identity, b. and capable of acting with others, in a common world. A person
is an interactive member of a community, reflexively sensitive to the contexts
of her activity".

3 Cf. V. POSCHL, Kleine Schriften 1, 229: "Die siebente Strophe aber wirkt

beinahe wie ein verstecktes Selbstportriit des Horaz, Er, Der Dichter der imbellis
Musa" (C. 16, 10).



50 P.H. SCHRIJVERS

I 3, 68-69). Si les vertus I’emportent par leur nombre sur les
défauts, fruits de la négligence, d’'une mauvaise habitude ou
échappés a la faiblesse de notre nature, et que ces derniers ne
sont pas trop graves (mediocria), I'indulgence (ignoscere,
concedere, veniam dare) est de regle. Comme Horace en
témoigne a maintes reprises, les défauts inhérents a 1’état de
poete sont largement compensés par les avantages de la poésie,
de sa fonction éducatrice et sociale'’. Bien qu’il préfere lui
aussi la solitude de la campagne, Horace n’en demeure pas
moins épistolier praesens-absens, concerné par la vie sociale
dans ses poémes de circonstance'’. Dans son Art Poétique (297
sqq., 453 sqq.), il rejette explicitement le manque de sociabilité
et I’égotisme de certains poétes en les caricaturant. Dans la zone
de tension entre la Charybde d’un individualisme exacerbé et la
Scylla d’une adaptation sociale poussée a I’extréme, il a cherché
et trouvé, a titre de compromis, la vie médiane, caractéristique
de toute sa vie et de toute sa pensée.

Nos réflexions préliminaires sur Horace en tant que poete
faisaient suite a la fonction apologétique du témoignage sur la
méthode pédagogique de son pere dans la Satire I 4. La valeur
de ce témoignage est quelque peu mise en doute par E.W.
Leach, qui, dans le but de minimiser la description horatienne,
la qualifie de "fictional", et signale encore une fois que le
portrait du pere correspond étroitement a une scéne de la

14 Cf. les textes réunis par J. TATE, "Horace and the Moral Function of Poetry",
in CQ 22 (1928), 65-72.

5 Pour I’'importance sociale de ce genre de poémes, cf. E. GOFFMAN,
Interaction Ritual. Essays in Face-to-Face Behavior (Chicago 1967), 41, sur
"ceremonies of greeting and farewell", KEKES, op. cit. (n. 3), 66, sur "behavioral
clues, rituals, ceremonies and the sense of belongingness enhanced by the
rituals" (2 1’occasion’ d’une naissance, d’un mariage ou d’un déces, d’un
anniversaire, d’une arrivée ou d’un départ etc.).



HORACE MORALISTE 51

comédie Adelphoe de Térence (414-6)'°. La ressemblance entre
le pere d’Horace et le pere de la comédie ne diminue aucune-
ment I’importance du témoignage autobiographique, puisqu’aux
yeux d’Horace la vie réelle et la comédie se reflétent 1’une
I’autre. Ce n’est pas seulement la littérature qui doit représenter
la vie si elle veut étre utile aux hommes, comme il le dit a
plusieurs reprises dans son Art Poétique; parfois la vie elle-
méme est pour Horace un miroir et une réplique de la comédie,
par exemple dans le contexte de la Satire 1 4, 48-56, lorsque
Pomponius pourrait entendre de la part de son pere, si celui-ci
était encore en vie, un langage aussi sévere que celui prononcé
sur la scéne par le personatus pater (cf. aussi S. I 2, 20-22 ol
un certain Fufidius est comparé a pater ille, Terenti fabula quem...indu-
cit). Dans la S. IT 5 Tirésias donne a Ulysse ses conseils sur la
maniere de devenir héritier (90 sqq.), des indications qui ont un
rapport direct avec la comédie (Davus sis comicus). En outre,
Horace compare plus d’une fois des ‘sceénes’ tirées de la vie
quotidienne a des spectacles (ludi): le diner de Nasidiénus, qui
a été un fiasco (S. II 8,79 nullos his mallem ludos spectasse), le
public de I’amphithéatre, spectacle que Démocrite aurait observé
d’un ceil plus attentif que les jeux eux-mémes (E. II 1, 194-
198). Dans I’importante lettre qui ouvre le livre I des Epistulae,
Horace fait son adieu aux vers lyriques et aux vains amusements
de ce genre en se comparant a un vieux gladiateur, ainsi qu’a un
cheval de course vieillissant (1-10), deux images empruntées au
monde des spectacles, et qui nous montrent a quel point Horace
a ressenti la vie comme un spectacle a jouer devant un public.
Cette comparaison, dans E. I 1, implique pour le domaine de la
morale pratique deux éléments essentiels, directement li€s I’'un
a ’autre: dans la vie réelle tout aussi bien que dans la représen-

Spow LEACH, "Horace’s PATER OPTIMUS and Terence’s Demea: Autobio-
graphical Fiction and Comedy in Sermo, I, 4", in AJPh 92 (1971), 616-632.



52 P.H. SCHRIJVERS

tation littéraire de cette vie, chaque homme se doit de jouer le
réle qui convient a son age, a sa fonction et & sa situation (cf.
a coté du terme partes dans A.P. 177, 315, aussi E. I 17, 29); au
théatre de la vie ce sont les concitoyens qui constituent le
public, qui applaudira ou sifflera le spectacle donné par chaque
individu. Il ne fait pas de doute qu’Horace s’est inspiré ici de la
doctrine du decorum et des personae de Panétius, telle que
Cicéron I’a rendue au livre I de son De officiis (95-151,
paralleéle entre ’art de vivre et I’art du théédtre au paragraphe
114)",

Une raison supplémentaire et encore plus impérieuse de
prendre au plus grand sérieux la sincérité du témoignage
autobiographique de la S. I 4, est constituée par la densité des
images de son pere et du pere en général qu’Horace nous
présente tout au long de son ceuvre. Deux émouvants témoigna-
ges suffisent déja en eux-mémes: le test décisif formulé dans la
S. 16, 93-97: "Si la nature nous donnait I’ordre, au bout d’un
certain nombre d’années, de remonter le temps écoulé et de nous
choisir d’autres parents... je me contenterais des miens”, et un
des derniers vers qu’il ait écrit (A.P. 471): "Le comble de la
démence c’est d’uriner sur les cendres de son pere". L’influence
morale et le pouvoir du pere se retrouvent partout dans I’ceuvre
d’Horace. A c6té de la scéne entre ’pere’ et 'fils’ que nous
venons de signaler a propos de la S. I 1 (Trébatius-Horace), on
rencontre une sceéne comparable dans la S. II 3, 168 sqq.: les
admonitions adressées sur son lit de mort par Servius Oppidius
a ses deux fils (un cas de mandata morientis, cf. aussi le

17 Cf. M. FUHRMANN, "Persona. Ein rémischer Rollenbegriff”, in Poetik und
Hermeneutik 8(1979), 97-102; C. GILL, "Personhood and Personality: The Four-
Personae Theory in Cicero, De Officiis 1", in Oxf. Stud. Anc. Philos. 6(1988),
169-199; E. GOFFMAN, The Presentation of Self in Everyday Life (New York
1959), passim.



HORACE MORALISTE 53

discours d’Ofellus adressé aux pueri a la fin de la S. II 2). Le
pere punissant est cité dans deux récits mythologiques des Odes
(III 11, 45; III 27, 34 et 57). Dans I’Art Poétique, les rapports
entre le pere Pison et ses fils sont soulignés plus d’une fois.
Tuer son peére est présenté comme le comble de la criminalité
(E. 116, 37, C.1I 13, 5). Ce qui caractérise le nuancement et la
maturité de la pensée d’Horace, c’est qu’il ne considére pas le
role du pére en tant qu’instance morale et critique comme un
absolu; il existe des situations ol le point de vue paternel doit
étre rejeté (C. III 11, 34-5 periurum fuit in parentem splendide
mendax, E. 11 1, 81 sur le conservatisme littéraire de cuncti
paene parentes). Sur le plan religieux, le réle dominant du pére
s’exprime par 1’appellation Pater, qui désigne Jupiter dans
plusieurs poemes. Cette désignation trouve son écho sur le plan
politique dans le nom de pater accordé a Auguste (cf. C. I 2, 2-
4 Pater...terruit urbem... C. 1 2, 50 ames dici pater atque
princeps). Celui qui parviendra a mettre un terme a la corruption
des moeurs, mérite de voir au pied de sa statue le titre de Pere
des Villes (C. Il 24, 27 pater urbium). Auguste n’a pas été
seulement Pater Patriae grice a sa législation dans le domaine
de la moralité; pour sa propre famille, il s’est également montré
un éducateur exemplaire (C. IV 4, 27-28: Augusti paternus in
pueros animus Nerones).

Cette tendance pratiquement obsessionnelle a soumettre
constamment ses propres actions a un examen moral (S. 14, 133
consilium proprium) et a éduquer ou a sermonner, comme un
liber amicus (Ibid. 132), ses semblables lui vient sans doute de
son pere. Deux facteurs essentiels ressortent de la pédagogie
paternelle: le peére formait son fils lorsque 1’enfant était encore
malléable (120-121: sic me formabat puerum dictis; cf. 128:
teneros animos); le pere lui enseignait la tradition morale
(traditum ab antiquis morem: 117) en I’entrainant et en 1’accou-
tumant (insuevit pater optimus hoc me: 105) dés la plus tendre



54 P.H. SCHRIJVERS

enfance aux normes et aux valeurs de la société, lui apprenant
a discerner les écueils des buts a atteindre. Il parvint ainsi a lui
insuffler une noblesse et une disposition morales: 1) T6LkN
aperTr, qui, comme Aristote 1’a défini dans ses Ethica Nicoma-
chea (II 1, 1), ¢ €0ovg meprylveton, 86ev xal tobvopa
Eoynke'.

Que la famille constitue la clé de voite de la société en tant
que lieu d’apprentissage moral pour une nouvelle génération,
c’est 12 une conviction exprimée a plusieurs reprises dans les
Odes d’Horace; c’est également le leitmotiv du programme de
réforme morale des odes dites romaines (C. III 1-6). Des le
début de ce cycle de poemes (III 1, 1-4), le poete, qui se
désigne comme prétre sacré des Muses, s’adresse sans détours
au public qu’il vise; les enfants, par qui tout changement de
mentalité doit prendre son départ (virginibus puerisque canto).
De la méme fagon, au début de la 2°™ ode romaine, il cite
I’enfant comme le premier objet de la formation éthique (III 2,
1-3: angustam amice pauperiem pati/robustus acri militia puer
condiscat). Dans le courant de la 6™ ode du livre III, vers 8,
Horace impute le désastre militaire menacant la ville de Rome
(Hesperiae mala luctuosae) a la corruption du mariage et de la
vie familiale (17-20). Cette dégénérescence a commencé selon
Horace par le relaichement de la vie sexuelle de 1a mere, deés la
plus tendre enfance (24 de tenero ungui), et qu’elle a poursuivi
dans sa vie de femme mariée non sine conscio marito (29-30).
Il oppose ensuite ce couple de parents dégénérés aux parents
d’autrefois qui formaient leurs enfants selon les traditions
anciennes (37-40; cf. le terme docta 38 en opposition avec le
contenu du doceri aux vers 21-4). Ce sont les enfants de ces
parents-ancien style qui ont combattu a I’époque les Carthagi-

18 Cf. Th. J. TRACY S.J., Physiological Theory and the Doctrine of the Mean
in Plato and Aristotle, Studies in Philosophy 17 (The Hague 1969), 228.



HORACE MORALISTE 55

nois, Pyrrhus, Antiochus et Hannibal (33-36). L’ode III 6 se
termine par la constatation sombre et pessimiste que la corrup-
tion morale (mais également la désorganisation socio-politique
et militaire qui en découle), est au sens littéral du mot une dé-
génération, du fait qu’elle s’accroit a chaque génération, les
parents ne donnant plus a leurs enfants une bonne formation de
base dans le domaine de la morale pratique. L’idée selon
laquelle le désordre général de la vie politique et sociale ne peut
pas étre sans rapport avec la corruption morale de I’individu, se
retrouve dans C. III 4, sur le plan symbolique de la mythologie
ot le chaos social est représenté par le combat des Titans contre
les dieux de I’Olympe, alors que vers la fin le poete cite Orion,
Tityus et Périthous comme exemples de ceux dont la force ne
médite qu’actions défendues, et plus particulierement comme
criminels ayant fait offense a la pudeur de la vierge Diane, de
la mere Léto et de la femme mariée Perséphone (C. III 4, 69-
80).

La conviction selon laquelle il revient a la génération des
peres de constituer le modele idéal a suivre (car une génération
corrompue par de mauvaises habitudes est irrémédiablement
dénaturée et c’est pourquoi les odes romaines s’adressent aux
jeunes), est le theéme de la 5°™ ode romaine, dite ode de
Régulus. Les soldats vaincus de Crassus, devenus maris et
beaux-fils dégradés des Parthes, ont assimilé de mauvaises
habitudes (conversi mores, consenuit 7-8) et sont de ce fait aussi
dégénérés que la jeunesse captive (captiva pubes 18), indigne de
pitié, qui s’est confiée aux ennemis perfides (les Puniques). Pour
Régulus, cette génération doit étre éliminée, car elle est corrom-
pue pour toujours; racheter cette jeunesse pour la réintégrer dans
la société romaine serait une erreur fatale pour I’avenir (15-16).
Par sa conduite, Régulus devient lui-méme un exemple positif,
qui affermit les peres chancelants dans leur décision de sacrifier
cette génération corrompue, décision qui implique aussi la mort
de I’auctor du conseil, qui sait faire passer 1’intérét de sa patrie



56 P.H. SCHRIJVERS

avant les liens qui I’unissent a sa femme, a ses enfants et a ses
amis (41-56).

On retrouve les mémes themes et le méme programme de
réforme éthique dans la grande ode moraliste III 24. La situation
intolérable de la société (impias caedis et rabiem civicam, 25-
26) est liée ici aussi a une licence indomptée (indomita licentia)
qui se manifeste par la convoitise effrénée des membres de la
société, entrainant avec elle la violation de la fidélité conjugale
(castitas, 23). Ici aussi, Horace exhorte & un programme encore
plus sévere de formation (asperioribus studiis, 53-54) pour la
jeunesse (cf. ingenuus puer, 55); ’enfant de libre naissance ne
sait plus se tenir a cheval, a peur de la chasse, mieux instruit
(doctior, 56) qu’il est a jouer soit au cerceau grec, soit aux dés
proscrits par la loi. Ce dernier exemple de conduite dépravée
provient, selon Horace, du mauvais exemple qu’un pere avide
donne a son fils (periura patris fides, 59).

Alors que le r6le des parents est largement souligné dans la
formation morale des jeunes, la fonction de I’école ne tient pas
grand place ici. A vrai dire, le pere d’Horace a justement
protégé son fils contre I'influence néfaste de 1’école dans le
domaine sexuel (S. I 6, 81-84)"°. Un passage bien connu de
I’Art Poétique (325-332) impute 1’absence d’une poésie de
qualité chez les Romains a un systeme scolaire mettant, dans
son programme d’études, 1’accent sur 1’économie et 1’arithmé-
tique comme matiéres principales; comme Horace nous le dit,
une fois que ce sordide intérét a infecté les jeunes esprits, on ne
peut plus espérer voir éclore des vers de qualité. Le verbe
imbuere®™, utilisé dans ce passage (A.P. 331), est synonyme du

R Cf. N. RUDD, "Horace. Satire 1, 6", in Phoenix 15 (1961), 203-204.

20 of. E. 12, 69-70 et B. STENUIT, "Horace et Iécole”, in Latomus 37 (1978),
S50etn. 17.



HORACE MORALISTE 57

mot 'accoutumer’ (insuescere) qui désigne la méthode pédagogi-
que du pere d’Horace dans la Satire I 4.

Jusqu’ici nous avons parlé du contexte littéraire de la fin de
la Satire 1 4 et de son caractere apologétique, ainsi que de la
situation pédagogique dans laquelle Horace accorde un role
primordial & son peére et aux parents en général. Nous allons
faire maintenant une analyse plus détaillée (en fonction des onze
propositions et classifications mentionnées plus haut) des mots
qu’il a mis dans la bouche de son pére, et de son propre
commentaire. Les admonitions paternelles concernent tout
d’abord deux secteurs concrets de 1’existence humaine, qui
constituent également deux thémes principaux de son ceuvre: la
vie matérielle et la vie sexuelle (S. I 4, 105-119).

Comme Heinze I'indique dans son commentaire, Albius (S.
I 4, 28 et 109), qui avait la passion des bronzes antiques, et
Baius (I 4, 109) sont deux exemples de fils que la dissipation
des biens paternels a réduits a la mendicité. Le pere d’Horace
condamne leur conduite par un qualificatif & double sens du
point de vue éthique: male vivatr: celui qui vit dans des circons-
tances misérables (inops) ressent lui-méme son existence comme
peu satisfaisante, car elle ne satisfait pas aux conditions minima-
les du bien-étre humain; par ailleurs, lorsque I’on doit sa
pauvreté a son propre gaspillage, on vit accablé du jugement
moral et social d’autrui. Ces deux aspects, satisfaction person-
nelle et mérite/culpabilité moraux, se retrouvent dans la remar-
que finale qu’Horace fait dire a son pere: vitam famamque
tueri... possum. (118 "conserver la vie et la réputation"). Son
propre commentaire montre la méme ambiguité, ou plutdt la
réunion de ces deux criteres: satisfaction personnelle — mérite
moral (125-130, cf. I’ambiguité du terme perniciem au vers
130).

La fagon de mener sa vie dans le domaine matériel est
discutée a maintes reprises dans I’ceuvre d’Horace. Prenons a
titre d’exemple la scéne entre pere et fils de la Satire 1I 3, ou le



58 P.H. SCHRIJVERS

pere Oppidius caractérise son fils Aulus comme un gaspilleur et
son autre fils, Tibérius, comme un avare virtuel, pour finir par

les avertir (177-178):

tu cave ne minuas, tu ne maius facias id
quod satis esse putat pater et natura coercet.

Ici aussi, le pere Oppidius (finalement le poéte lui-méme)
conseille de garder un cours moyen entre le ‘trop’ et le ‘trop
peu’; le pére juge raisonnable de rester dans les bornes de la
nature (cf. S. I 1, 50 vivre intra naturae finis)*..

En ce qui concerne la vie sexuelle, le pere d’Horace donne
a son fils une regle pratique qui représente le juste milieu entre
deux extrémes du vice en unissant la satisfaction personnelle a
I’estime morale et sociale. L’assouvissement des désirs sexuels
(venere uti 113) est une conditio sine qua non du bien-€tre
humain, mais la conduite sexuelle doit mener a un plaisir permis
(concessa), aux yeux d’autrui et de la loi ; donc ’bas les pattes’
quand il s’agit de prostituées (meretrix), car une liaison avec une
telle femme est abjecte (111 turpis, terme du lexique moral),
mais également quand il s’agit de femmes mariées (moechae —
femmes adultéres), car la réputation et le sort des adultéres pris
en flagrant délit ne sont pas a envier (114 non bella), — cf. la
description avec force détails dans la Satire I 2 — . Dans les
reégles pratiques qu’énonce son pere, Horace fait transparaitre,
non sans une savante ironie, la conception aristotélicienne de
I’&eperf/virtus comme le juste milieu entre deux extrémes. Cette
conformité aux doctrines théoriques des philosophes grecs est
suggérée des le moment o Horace préte a son pére des paroles

21 Cf. NORTON, op. cit. (n. 3), 340: "The finitude of persons disallows the claim
to an unlimited ‘more’, authorizing only the claim to ‘enough’. ‘Enough’ is the
amount that can maximally be utilized".



HORACE MORALISTE 59

propres au jargon de la philosophie savante: sapiens, vitatu
quidque petitu sit melius, causas reddet tibi (115-116; les regles
restent les mémes; les savants ne font que fournir des arguments
a leur appui!). Une telle union entre I’éthique populaire
(‘Vulgarethik’) et le discours savant de la philosophie est
également suggérée dans la question du pere formulée en jargon
technique: an hoc inhonestum et inutile factu necne sit addubites
(124-125). La tournure de la question évoque la doctrine
théorique des devoirs, élaborée par Panétius-Cicéron dans le De
officiis, mais la réponse est donnée par la morale pratique de la
rue (flagret rumore malo cum hic atque ille 125-126)*. Cette
maniere de combiner I’éthique populaire avec les doctrines
philosophiques et la tradition morale des Romains (traditum ab
antiquis morem) caractérise le moralisme tout entier de 1’ceuvre
horatienne. La synthése est donc déja indiquée dans 1’esquisse
autobiographique de la Satire 1 4, qui, du point de vue éthique,
fonctionne comme pi¢ce programmatique.

L’expression ‘éthique populaire’ (‘Vulgirethik’), que nous
venons d’utiliser, ne doit pas étre prise en premier lieu comme
terme sociologique désignant ’ensemble des normes et des
reégles admises par le peuple: elle prend ici le sens de collection
de simples dictons d’ordre pratique, a2 I’opposé des doctrines
systématiques et largement démontrées par les professeurs de
I’art philosophique, les sapientes. Toutefois, nous trouvons dans
I’exposé attribué a son pere un grand nombre de termes
désignant un jugement négatif exprimé par autrui (male, turpis,
non bella fama etc.) et la question se pose: bien ou mal, mais
aux yeux de qui ? De soi-méme ? D’autrui ? De quels hom-
mes 7 Du point de vue sociologique, on peut dresser une
tripartition d’instances morales de la fagon suivante: la société

2¢E ALK PENNA, Orazio e la morale mondana europea (Firenze 1969), 9:
"Orazio sottolinea il fondo elementare, popolare, rustico della sua saggezza".



60 P.H. SCHRIJVERS

en général (le peuple — populus/ vulgus), le cercle plus intime
de la famille et des amis, le ‘moi’.

Aux yeux d’Horace, le peuple constitue une instance morale
de qualité pour le moins douteuse: il est perfide (C. I 35, 25),
malveillant(C. II 16, 39-40), profane (C. III 1, 1); il confere
souvent, dans sa déraison, les charges de I’Etat & des individus
indignes et se fait sottement 1’esclave de la renommée (populo-
qui stultus honores saepe, dat indignis, S. 16, 15-16). L’emploi
du mot saepe, ‘souvent’, donc ‘pas toujours’, caractérise la
pensée nuancée d’Horace. La constatation exprimée dans E. II
1, 63 vaut aussi bien pour des questions d’ordre éthique que
littéraire: parfois le vulgaire voit juste, mais parfois il se trompe
(interdum vulgus rectum videt, est ubi peccat). Quand le peuple
reste aveugle aux qualités morales de gens de bien et ne forme
son jugement que d’aprés les titres ou les apparences, il est
stupide (S. I 6, 10 sqq.). Une bonne partie de ’humanité se
laisse séduire par une avidité trompeuse, disant: "On n’a jamais
assez, car I’estime se mesure a ce qu’on possede” (8.1 1, 61-
62). Cependant, un Harpagon, ladre et riche, est a juste titre
sifflé par le public; s’il s’applaudit* en contemplant les écus
dans son coffre-fort, il ne correspond pourtant en aucune fagon,
que ce soit du point de vue moral ou social, ou bien encore du
point de vue de la satisfaction personnelle, 2 I'image que
I’homme se fait du bien-€tre, car il souffre le supplice de
Tantale et est délaissé de sa famille et de ses amis (S. I 1, 65
$qq.).

Horace ne rejette pas de but en blanc une origine noble et
une grande richesse, pas davantage que la gloire et une bonne
réputation (cf. gratia, fama sur la liste des biens dans E. I 4,
10), mais ces biens-1a doivent s’accompagner de vrais mérites
moraux. Le généreux Proculeius est bien connu a juste titre pour

% Remarquez la terminologie dramatique au vers 66 (sibilat, plaudo).



HORACE MORALISTE 61

I’affection paternelle qu’il porte a ses freres (C. II 2, 6-8), un
candidat politique peut €tre supérieur par ses vertus et sa
réputation (C. Il 1, 12 moribus hic meliorque fama); conformé-
ment a la tradition, la chasse, " exercice de tout temps en
honneur chez les Romains", contribue a une bonne réputation
(E. 118, 49)**. Horace lui-méme se réjouit de ce que Rome ait
finalement reconnu ses mérites (C. IV 3). La gloire de I’empire
romain est justifiée, car elle se fonde sur les meoeurs antiques (C.
IV 15, 12 veteres artes = mores antiqui). L’ affection et I’estime
du peuple pour Auguste et Mécéne sont légitimes, puisque
ceux-ci remplissent leur rdle politique et social de fagon
exemplaire (cf. C. IV 14; 1 20, E. 1 16, 27-29). Toutefois, ce
peuple éclairé (sapiens et iustus) qui a raison de préférer
Auguste a tous les héros, ne fait pas toujours preuve de cette
méme raison ni de cette méme mesure (cetera nequaquam, plus
spécialement ici dans ses jugements littéraires, E. II 1, 18-20).
C’est & juste titre selon Horace que I’homme adultére et
I’habitué des meretrices, stigmatisés aussi bien par le pere
d’Horace que par la société romaine en général, perdent leur
réputation. Aussi bien du point de vue de 1’éthique sociale que
de la satisfaction finale, une telle vie est mauvaise (S. II 7, 66-
67: I’adultére fera perdre a un mari en délire tout son bien, sa
vie, sa réputation; S. I 2, 61-62 — a propos de I’habitué des
maisons de prostitution — : "ruiner sa bonne réputation,
dilapider son patrimoine, c’est, en tout cas, un mal").

Des gens comme Horace se doivent de garder une distance
critique vis-a-vis de l'instance pour le moins suspecte que
constitue le peuple, ce monstre a cent té€tes (E. I 1, 71-76 belua

24 Cf. 1. AYMARD, Essai sur les chasses romaines des origines a la fin du siécle
des Antonins (Paris 1951), 91-98.



62 P.H. SCHRIJVERS

multorum es capitum: non ut porticibus sic iudiciis fruar
isdem)®. C’est pourquoi il contraste parfois le jugement de ce
peuple a celui de ses amis qui connaissent la vraie valeur d’une
personne (cf. S. 1 6, 97-98 demens iudicio vulgi, sanus fortasse
tuo = Mécene). Confronté a la jalousie et a la malveillance du
peuple, Horace souligne qu’il a su plaire a ce que Rome compte
de plus illustre en fait de guerriers et de magistrats (E. I 20, 23,
cf. la fin de S. II 1). Alors que le jeune Horace continuait a
entendre le peuple demander: "Quel homme est-ce ? De quel
pére est-il né 7", ses amis, Virgile et Varius ont su dire a
Meécene ce qu’il était (optimus olim Vergilius, post hunc Varius
dixere qui essem, S.1 6, 29 et 54-55).

Comme il ressort de 1’opposition audire-esse/dicere-esse, le
probleme du bien-€tre humain est considéré également par
Horace comme une question d’analyse sémantique du juste
emploi des deux termes bonus et beatus. En dissociant ces deux
mots, le peuple fait trop souvent un mauvais emploi du terme
beatus (cf. C. II 2, 17-21). La question de savoir quel est le
juste emploi et qui est le juste usager de ce mot, trouve une
réponse définitive dans un passage-clé de 1’Epitre 1 16, piece
maitresse, comme [’a qualifiée Courbaud®. Les vers 17-23
renferment en quelque sorte la conclusion finale de la philoso-
phie morale d’Horace. Une existence accomplie consiste en un
effort soutenu pour atteindre le bonheur. La formulation curas
esse, au lieu de la forme plus simple es, souligne sa propre
opinion, selon laquelle la réalisation du bonheur parfait n’est pas
de ce monde et peut €tre mise en doute. Etre heureux (beatus

5 Pour I'interprétation du vers S. 1 6, 17-18 quid oportet nos facere a volgo
longe longeque remotos, nous préférons suivre le commentaire de HEINZE ad
loc. (contra N. RUDD, The Satires of Horace, Cambridge 1966, 38-39).

¥ g, COURBAUD, Horace, sa vie et sa pensée a I’époque des Epitres. Etude sur
le premier livre (Paris 1914), 168.



HORACE MORALISTE 63

esse) est identique a €tre bon (bonus esse), tant au point de vue
de la satisfaction personnelle que du jugement moral d’autrui.
Pour déterminer ce bien-€tre, il faut de la sagesse (sapientia).
Une fois qu’on est sage (sapiens), on ne dépend plus des
jugements d’autrui, on a atteint 1’autonomie morale et on peut
faire confiance au jugement que l’on porte sur son propre
bonheur (sibi credere). Dans la partie programmatique de la
Satire 1 4, c’est I’introspection qui, apres I’ami sincére, est citée
comme derniere instance critique. Cette synthése d’une éthique
cognitive (socratique), prenant pour critéres la satisfaction
personnelle et le mérite moral et social avec pour but final
I’autonomie du ‘moi’, réunit ainsi des él€éments de la philosophie
éthique des Grecs (plus spécialement 1’épicurisme et la Stoa) et
la tradition morale des Romains?’.

Dans I’esquisse autobiographique de la Satire I 4, on trouve
la phrase suivante (121-123):

et sive (pater) iubebat
ut facerem quid, 'habes auctorem quo facias hoc’;
unum ex iudicibus selectis obiciebat.

Comme 1’écrit Cicéron (Pro Cluentio 121), les préteurs romains
avaient le devoir de choisir pour iudex les meilleurs citoyens
parmi les trois classes supérieures. Le juré, considéré générale-
ment dans la société romaine comme modele idéal du comporte-
ment humain, recevra la pleine estime d’Horace tout au long de
sa vie et de son ceuvre, tout comme la pratique de la 1égislation,
la juridiction et la condamnation. Dans E. I 16, 42, il cite la
définition commune d’un vir bonus comme entre autres celui

TCEV POSCHL, Kleine Schriften 1, 186: "Beide philosophische Richtungen
sind nétig um dem romischen Leben in seinem ganzen Umfang eine theoretische
Basis zu geben".



64 P.H. SCHRIJVERS

quo multae magnaeque secantur iudice lites. L’ Ode IV 9 fait
I’éloge de Lollius comme juge honnéte et loyal; I’utilité est en
quelque sorte la mere de la justice et de I’équité (S. I 3, 98), une
tribu barbare 1’est par son ignorance de la loi latine (C. IV 14,
7). Parmi les grands mérites civilisateurs de la poésie, il
mentionne notamment le fait d’avoir réprimé le relachement des
meeurs, d’avoir tracé les devoirs des époux et d’avoir gravé des
lois sur le chéne (A.P. 398-399). Quand Horace renvoie directe-
ment ou en termes généraux, mais toujours élogieux, a la
législation ancienne ou contemporaine sur la moralité, les
domaines en question (relations extra-conjugales, luxuria, cf. C.
IT 15, 18; III 24; C.S. 17-20) sont les mémes que les deux
exemples concrets de mauvaise conduite qu’il avait mis dans la
bouche de son pere: le pater familias et le pater patriae forment
un front commun?®®. Prenant conscience du fait que les lois ne
servent a rien sans le soutien des mceurs (C. III 24, 35), il loue
les mérites d’ Auguste qui orne 1’Italie de bonnes mceurs et la
corrige par ses lois (E. II 1, 2-3). C’est grace a I’empereur que
dans le domaine de la morale conjugale, la coutume et la loi (C.
IV 5, 22 mos et lex) ont eu raison des souillures criminelles;
dans le méme contexte, Horace souligne 1’utilité et la nécessité
de punir les délinquants (poena, cf. C. IIl 24, 34 supplicium).
Sur le fond de ce principe de ‘law and order’, exprimé dans les
Odes, il est a remarquer que dans E. I 16, en quelque sorte le
point culminant du développement de sa pensée morale, il
préconise 1’autonomie morale de [’individu, en critiquant
I’homme qui n’est bonus — ou plutdt ne se montre tel que sous
les yeux du Forum et de tous les tribunaux (57). Comme Horace
nous le dit, si 'on ne s’abstient du crime que par crainte du
chatiment (formidine poenae 53), on ne différe pas dans son
comportement d’un esclave; en revanche, chez I’homme de bien,

T ha coopération est conforme aux idées d’Aristote (cf. EN X 9, 8-14).



HORACE MORALISTE 65

la haine du vice vient de 1’amour de la vertu (oderunt peccare
boni virtutis amore 52).

11 est remarquable que dans I’esquisse autobiographique de la
Satire 1 4, Horace ne souffle mot de Dieu ou des dieux comme
instances morales. Son pere ne manque pas de lui indiquer tel
ou tel juré, mais il ne le conduit pas dans les temples. Le récit
sur sa formation, essentiellement profane, correspond a ce qu’il
nous raconte a ce sujet a la fin de la Satire I 5 (100 sqq.):

non ego: namque deos didici securum agere aevum
nec si quid miri faciat natura, deos id
tristis ex alto caeli demittere tecto.

Cette position profane souleve la question de savoir quelle a été
la fonction du Dieu (ou des dieux) et de la religion (par exemple
le culte et la priere) dans son ceuvre tout entiére, surtout dans
les odes peuplées par des dieux différents auxquels le poete
s’adresse dans ses prieres et ses hymnes. Pour mettre un peu
d’ordre dans ses renvois aux dieux et a leur culte, nous pour-
rions nous servir de la tripartition varronienne, dite theologia
tripartita, et faire une distinction entre les aspects socio-politi-
ques, philosophiques et littéraires de la religion et du mythe.
L’enchevétrement de ces différents aspects apparait clairement
dans le Chant Séculaire. 11 s’agit ici d’une cérémonie officielle
de la communauté et de méme qu’Horace s’adresse explicite-
ment aux enfants (pueri-virgines) dans ses odes romaines, il est
I’auteur du texte chanté par les jeunes (C.S. 1-8 virgines lectas
puerosque castos) a 1’occasion de cette priere rituelle collective.
Ils prient pour que les dieux protegent les nouveau-nés et
accordent de nombreux enfants, des terres fertiles et une eére de
prospérité et de succés militaires, bref des biens réalisant le
bonheur de la collectivité romaine a laquelle appartient Horace;
a ses yeux, ce bonheur est lié aux vertus du peuple. Cela est
apparu clairement dans le passé, lorsqu’Enée, qualifié de castus,



66 P.H. SCHRIJVERS

sauva, sine fraude, de la ville de Troie en flammes les quelques
survivants promis a un avenir meilleur (41-45). Maintenant
aussi, les Romains ont rempli dans une large mesure les
conditions morales de la prospérité: il existe une législation
concernant le mariage et la progéniture (17-20); la Bonne Foi,
la Paix, I’Honneur, la Pudeur d’autrefois et la Vertu délaissée
osent revenir (57-60), et si la jeunesse est vertueuse et le reste,
la nouvelle génération, tout comme son auteur, a toutes raisons
d’espérer que Jupiter et tous les dieux exauceront leur priere
(derniere strophe 73-76). Bien siir, du point de vue social et
fonctionnel, on peut considérer cet hymne rituel comme une
‘facon de dire’ et souligner l'utilité sociale de la religion:
I’hymne constitue ainsi un éloge indirect de la politique de
réforme morale d’Auguste et une exhortation a accepter
pleinement les regles officielles de conduite individuelle.
L’invocation, adressée plus spécialement a2 Phébus et a Diane,
contient des éléments divers tirés de la mythologie grecque et de
la religion romaine (une preuve de plus des talents du poéte a
réaliser une synthése); I’hymne est également une ‘facon de
dire’ littéraire. Néanmoins, la question philosophique reste
ouverte: pourquoi ces ‘fagons de dire’ ? Pourquoi une priere aux
dieux, non pas seulement a 1’occasion des Ludi Saeculares, mais
encore et a plus d’une reprise dans la collection des Odes ? Une
premiere réponse nous est fournie dans la derniere strophe du
Chant Séculaire : une fois les conditions morales remplies, a
savoir tout ce qui dépend de nos propres décisions et de nos
propres actions, on peut rentrer chez soi avec 1’espoir ferme et
heureux (C.S. 74: spem bonam certamque domum reporto) que
la collectivité romaine recueillera les biens permettant d’attein-
dre le bonheur. C’est ce que fait le poéte, sans pour autant en
avoir la complete certitude!

Dans la collection des Odes, on trouve une priére ol le poete
prie exclusivement pour son propre bonheur (C. I 31). Ici aussi,
il s’agit d’une priere (d’un poeéme) de circonstance, en ce sens



HORACE MORALISTE 67

qu'un événement rituel (I’inauguration du nouveau temple
d’Apollon) fournit 1’occasion d’une priere personnelle. Dans
’Ode 1 31, le poete prie pour qu’il puisse jouir des biens acquis
(frui paratis)®, d’une bonne santé, de facultés intactes, d’une
vieillesse en toute dignité (nec turpem), réalisable s’il conserve
sa créativité poétique (nec cithara carentem 17-20) — 1’ordre
parataxique renferme un lien logique — . Si nous rangeons les
différents éléments de cette priere d’aprés la classification des
bona, dressée au début de cet article, nous constatons qu’Horace
prie en fait pour la réalisation des conditions minimales du bien-
étre humain en général: frui paratis, expression lapidaire dési-
gnant I’acquisition dans la vie matérielle des biens qui suffisent
et qui sont disponibles (I’expression frui paratis est en opposi-
tion avec la vie dangeureuse du marchand bravant I’océan); une
bonne santé de corps et d’esprit, biens indispensables a la
satisfaction personnelle; il prie pour une vieillesse digne de
I’estime d’autrui (implication du mot turpis)®, donc un bien
externe. Ce dernier élément dépend toutefois du maintien de son
talent de poete, qui constitue un bien entiérement personnel
dérivant de sa propre nature et de sa propre conception d’une
existence accomplie. Il ne prie que pour des biens dépendant
plus ou moins de la contingence; qui nous reviennent, plus ou
moins, sans que nous n’y puissions rien, chaque vie humaine
s’accompagnant d’une certaine marge de ’fragilité de bonheur’.
C’est ainsi qu’il célebre tous les premiers mars le fait de ne pas
avoir été tué par la chute d’un arbre (C. III 8, 6-8). Du point de

2 On connait I’importance des notions de frui/uti/paratum-parabilis dans la
pensée morale d’Horace.

3 Le lien logique entre les parties différentes de la priere implique que le mot
turpis a ici un sens moral, 1ié a la gloire et & la réputation, non pas un sens
esthétique (contra NISBET-HUBBARD ad loc., cf. V. POSCHL. Kleine Schriften
I, 200).



68 P.H. SCHRIJVERS

vue moral, il n’y a rien a faire contre un arbre qui tombe, ni
contre un naufrage ou un accident de la route qui nous surprend.
On en est réduit & espérer et a craindre et, une fois sauvé
(miraculeusement)®’, a s’en féliciter, se montrer reconnaissant,
et exprimer ses sentiments, par exemple dans une priére ou un
poéme (et avec un bon flacon).

Si, a l'intérieur du Panthéon évoqué dans la collection des
Odes, on veut faire abstraction des dieux qui, situés dans un
contexte politique (euhémériste) ressortissent de la theologia
politica et possédent, de méme que les exemples mythologiques,
une fonction protreptique ou allégorique, et que I’on fait valoir
également les conventions littéraires du genre concernant
I’emploi d’ornements mythiques, il reste un nombre réduit de
dieux représentant la contingence dans la vie humaine: Jupiter
et/ou Fortuna, Apollon, Diane, Bacchus, Vénus, Mercure, la (les)
Muse(s), Faunus et Pluton (Orcus). Tous (sauf Pluton qui ne
représente qu’un malum naturel) sont caractérisés, dans I’ensem-
ble des Odes, comme des étres ambivalents qui, grace a leurs
dons (prospérité, guérison, joie, sauvetage, inspiration — dans
le cas des poetes — ) nous procurent le bonheur indépendam-
ment de nous-mémes, bonheur qui est toujours contingent,
inattendu, de durée imprévisible; ils sont par ailleurs également
en état de nous 1’6ter et de nous plonger dans le malheur.

I1 va de soi que I’homme peut restreindre la portée de cette
contingence existentielle en se contentant des conditions
minimales du bien-étre humain (bene est, cui deus obtulit parca
quod satis est manu, C. III 16, 43-44), en retenant ses désirs et
ses aspirations dans les limites de ses possibilités individuelles
(nihil supra deos lacesso, C. 11 18, 11-12), en évitant autant que
possible toute action comportant des risques (celui qui, comme
Horace, a une santé faible, peut quitter en été la ville malsaine

31 Voir surtout C. 111 4, 25-28.



HORACE MORALISTE 69

sans pour autant devoir prier; on peut réduire au maximum les
traversées en mer, on peut chérir autant que possible la solitude,
propice a la créativité artistique). Toutefois, puisque I’on doit effec-
tuer cette traversée qu’est la vie en elle-méme™®, cette simple
constatation reste en vigueur (C. II 13, 13-14):

quod quisque vitet numquam homini satis
cautum est in horas.

Cette notion de la contingence régnant sur la vie humaine,
fondée sans doute sur sa propre expérience (Philippes, naufrage,
la chute de 1’arbre), imprégne les odes et se trouve a la base de
plusieurs conseils et maximes pratiques. Comprendre que ni le
bonheur ni le malheur ne sont éternels (non semper), aboutit
dans notre fagon de vivre mais surtout dans nos réactions
personnelles par rapport au bien ou au mal qui nous reviennent,
a la regle de 'aurea mediocritas (cf. C. II 9; II 10): "when
winter comes, spring is not far away" ; cette prise de conscience
nous exhorte également a saisir le bonheur tant qu’il dure (dum
licet, cf. E.. 1 11, 20). Il a raison de s’emparer du titre de
beatus, celui qui, a coté de ses mérites moraux et sociaux (C. IV
9, 49-52), est passé maitre dans I’art de faire bon usage des
présents accordés par les dieux (deorum muneribus sapienter uti
callet, IV 9, 47-48): "c’est le printemps" (informis hiemes
reducit luppiter, idem summovet, C. II 10, 15-16). Comme
Jupiter régle par la variété des saisons la mer, la terre et le ciel
(mare et terras variisque mundum temperat horis, C. 1 12, 14-
16), 1l ne reste plus & I’homme qu’a vivre conformément a cette
temperatio (cf. C. II 16, 25-28).

2 Crest de I’'image de la mer (Adriatique) que le poete se sert le plus souvent
pour exprimer la variabilité de la vie.



70 P.H. SCHRIJVERS

Comme Horace le souligne a plusieurs reprises, a coté de
cette diversité des circonstances de la vie, fruit de la contin-
gence, la nature de ’homme se change en elle-méme. Cette
pensée se trouve déja dans ’esquisse autobiographique de la
Satire 1 4, au moment ot Horace parle du développement de
I’enfant et de I’influence du temps sur ses défauts moyennement
graves et pardonnables (fortassis et istinc largiter abstuleri
longa aetas, liber amicus, consilium proprium, 131-133). 1l
existe donc des défauts (des traits de caractere négatifs et les
mauvaises actions qui en résultent); ils s’usent avec le temps.
Etant donné le caractére autobiographique de ce texte, Horace
renvoie sans doute ici a son tempérament vif, coléreux et
irritable, qu’il signale lui-méme dans la sphragis par laquelle se
termine le livre I des Epistulae (irasci celerem, tamen ut
placabilis essem 25). 1l consideére donc ses poémes de jeunesse,
les Epodes, comme le produit d’une certaine ferveur d’esprit, qui
sera remplacée autant que possible, dans la phase plus tardive
des Odes, par un tempérament (et une poésie) plus doux et plus
calme (cf. C. 116, 22-26). L’emploi du verbe quaerere aux vers
25-26 (nunc ego mitibus mutare quaero tristia) est de nouveau
caractéristique de sa pensée: il cherche a changer sa nature, mais
un retour accidentel au tempérament antérieur reste toujours
possible (la perfection n’est pas de ce monde !). L’influence de
I’age sur son caractére irritable apparait également dans la
strophe finale de I’Ode 111 14 (25-28): lenit albescens animos
capillus...

La pensée selon laquelle certains traits de caracteére sont liés
aux différents groupes d’age, a été élaborée par Horace dans les
vers célebres de I’Art Poétique (156 sqq.)”. La grande impor-

3 Cf. Fr. BOLL, "Die Lebensalter” (1913), in Kleine Schriften zur Sternkunde
des Altertums (Leipzig 1950), 156 sqq.; E. EYBEN, De jonge Romein volgens de
literaire bronnen der periode 200 v. Chr. — 500 n. Chr (Brussel 1977), 7 sqq.;



HORACE MORALISTE 71

tance qu’il attache a cette constatation ressort non seulement de
ses descriptions détaillées, mais aussi du fait qu’a I’opposé de
son exemple, Aristote, qui lui s’était borné & décrire les trois
groupes d’dge d’importance pour la pratique rhétorique (la
jeunesse, la vieillesse avec 1I’dge adulte comme sommet —
Gkpfi, — au milieu, Rh. II 12-14), Horace caractérise également
I’enfant (puer), bien que celui-ci ne joue aucun réle dans la
pratique littéraire de I’épopée et de la tragédie. L’instabilité
émotionnelle et I’irascibilité, mentionnées comme traits typiques
de I’enfance (iram colligit ac ponit temere et mutatur in horas,
A.P. 159-160), sont des traits de caractére puérils que le poete
se voit obligé de constater sur sa propre personne a un age plus
avancé. Cette altérabilité d’esprit et ces pdles opposés (la
constance et la rigidit€) se retrouvent comme traits caractéristi-
ques dans la description des trois autres catégories: 1’adolescent
(imberbus iuvenis) est sublimis cupidusque et amata relinquere
pernix (A.P. 165), I’age viril (aetas virilis) "mesure ses démar-
ches pour ne pas avoir a s’en repentir un jour" (A.P. 168), et le
vieillard (senex), tremblant pour I’avenir et apologiste du bon
vieux temps, a perdu sa souplesse et est devenu rigide (A.P.
170-174).

Horace constate une transformation et un développement
similaires chez des étres collectifs tels que le peuple grec ou le
peuple romain, dont les occupations et les golits ont montré, au
fil des ans, un retour a une culture de jeunesse (E. II 1, 93-110):
la Grece, déposant les armes, s’abandonna aux amusements, se
passionna tantdt pour les athletes, tantdt pour les courses de
chevaux (traits caractéristiques de 1’adolescence, cf. A.P. 162),

P. HOHNEN, "Zeugnisse der Altersreflexion bei Horaz", in Gymnasium 95(1988),
154-172. On trouve une discussion récente de I’importance que cette partition
de la vie poss¢de du point de vue moral, dans NORTON, op. cit. (n. 3), 158 sqq.
(chap. intitulé ‘The Stages of Life: Childhood, Adolescence, Maturation, Old
Age’).



2 P.H. SCHRIJVERS

tantot pour une joueuse de fliite ou un tragédien (E. II 1, 93-98).
Le caractere infantile de ce développement régressif est souligné
avec insistance dans la comparaison qui termine ce petit
morceau de 1’histoire culturelle et morale de la Gréce (99-101
puella velut si luderet infans, quod cupide petiit, mature plena
reliquir). Aux yeux d’Horace, I’histoire des moeurs du peuple
romain fait preuve d’une rechute comparable: dans le passé,
Rome a eu longtemps des préoccupations adultes (E. II 1, 103-
107), mais 1’esprit de ce peuple inconstant a changé: alors
qu’autrefois les adultes enseignaient aux jeunes a accroitre leur
fortune et 2 modérer leurs passions juvéniles, aujourd’hui les
peres séveres partagent les occupations puériles de leurs fils:
jeunes gens et graves vieillards, le front ceint de couronnes,
récitent des vers a table (pueri patresque severi fronde comas
vincti cenant et carmina dictant, 108-110). Cette instabilité et ce
retour & une phase antérieure, Horace les constate méme chez
lui: faire des vers convient 2 la jeunesse (iuventus) et bien qu’il
assure le contraire, il réclame pourtant chaque matin son pupitre,
une plume et du papier (111-113).

La regle selon laquelle on doit tenir le réle qui convient a
I’age que I’on a, constitue un theme essentiel des odes érotiques,
mais Horace, devenu senex, est obligé d’admettre que, malgré
I’abandon de I’amour (et de la poésie amoureuse), il est retombé
une fois de plus dans les passions du passé (C. IV 1). Dans la
premiere Epitre du livre I, il décrit ses efforts laborieux pour
arriver a la stabilité et a la constance de 1’dge adulte. Une fois
encore, Méceéne tente de le ramener aux jeux de la jeunesse
(antiquus ludus 3)*, mais ses gofits ont changé avec 1’Age (non
eadem est aetas, non mens 4). L’étude et la recherche du vrai et

 Pour un apercu des jugements romains sur I’adolescence et I’indulgence vis-a-
vis des vitiae aetatis, cf. EYBEN, op. cit. (n. 33), 62 sqq.



HORACE MORALISTE 73

du convenable 1’occuperont désormais (11)*’; une solution fixe
et dogmatique ne se présente pas en ce moment: il s’abandonne
au caprice des vents pour aborder la ol ils le ménent (nunc
agilis fio et mersor civilibus undis — préférence pour la Stoa
— , nunc in Aristippi furtim praecepta relabor 16-18). Les
verbes utilisés dans ce contexte (me rapit, deferor, fio, mersor,
relabor) soulignent son instabilité et son manque de maturité.
C’est pourquoi il s’efforce de rester maitre des circonstances au
lieu d’y étre soumis (et mihi res, non rebus subjungere conor
19). 11 est toutefois forcé de constater, méme a 1’age adulte des
Epistulae, son propre manque de constance (E. I 1, 97-99). Ce
ne sont pas uniquement les circonstances de la vie qui varient du
fait de leur caractére contingent comme la surface de la mer
Adriatique: sa propre personne connait, elle aussi, la continuelle
alternance du flux et du reflux (aestuat 99). La nature, la vie
humaine, le langage littéraire et la civilisation partagent tous
cette mobilité et cette variabilité permanentes, comme Horace le
fait apparaitre dans la célebre comparaison de 1’Art Poétique (60
sqq.), ou il juxtapose ces différents domaines: ut silvae foliis
pronos mutantur in annos... La progression entamée dans les
Epodes se poursuit dans les Odes, puis dans les Epistulae et elle
constitue dans sa totalité un "Bildungsroman”, un récit de son
"éducation sentimentale" dans lequel il décrit son laborieux trajet
vers la stabilité émotionnelle et morale. Ici encore, la perfection
n’est pas de ce monde, mais faisons au moins quelques pas, s’il
ne nous est pas donné d’aller plus loin (est quadam prodire
tenus, si non datur ultra, E. 1 1, 32).

Cependant, sur un seul point il nous conseille de ne jamais
répudier I’enfance au cours des années. Etant donné que les

B propos du vers 7, ol Horace se présente comme ‘Socrate écoutant son
démon’ (PREAUX, comm. ad loc.), il est utile de comparer NORTON, op.
cit.(n. 3), chap. 1: "The Ethical Priority of Self-Actualization”.



74 P.H. SCHRIJVERS

circonstances de la vie passent et changent si vite, imitons le
jeune écolier qui, devant les cinq jours de la féte de Minerve, se
hate de jouir d’un temps court et agréable (E. II 2, 197-198). Le
temps (aetas) est jaloux, intraitable (C. 111, 7; II 5, 13), il court
et nous mene finalement au bouleversement irrévocable qui nous
attend: la mort.

Le caractére qu’il donne ici a la vie humaine et & sa propre
vie nous conduit aux racines de sa personnalité et de sa créativi-
té: la ferveur d’esprit, c’est-a-dire la disposition a réagir devant
les circonstances changeantes de la vie a chaque instant, une
capacité négative, selon la formule de John Keates (’negative
capability’), un don paradoxal, ressenti comme un doux péril (cf.
dulce periculum, C. 111 25, 18), parfois comme une malédiction,
comme horror ac divina voluptas. Pour Horace également,
valent les mots dits & propos de la sensibilité d’un autre poete
(Rilke): "Vielleicht entsann er sich dabei der alten Sehnsucht,
Arzt, Heiler, Helfer zu werden alsob damit erst die eigne Hilfe
auch an ihm gewdhrleistet sei... Geborgensein heisst ihm hier,
dass es ihm selbst erst auf dem Umweg uber diejenigen
zukommt, denen er es bringt"®: Sic teneros animos aliena
opprobria saepe absterrent vitiis (S. I 4, 128-129).

Dans la partie programmatique de la Satire I 4, Horace cite
également 1’ami franc et sincére (liber amicus)”’ comme
instance critique lors de la formation morale de 1’individu. Par

3 Cf. V. POSCHL. Kleine Schriften 1, 138: "Die Lehren, die der Dichter erteilt,
die Weisheit, zu deren Fiirsprecher er sich macht, ist eine Weisheit, die er selber
bendtigt"; voir pour la terminologie médicale chez Horace, H. B. JAFFEE,
Horace. An Essay in Poetic Therapy (diss. Chicago 1944). La poésie d"Horace
n’est pas discutée dans M. C. NUSSBAUM (ed.), The Poetics of Therapy =
Apeiron 23,4 (1990).

%7 Cf. W. J. N. RUDD, "Libertas and Facetus, with special reference to Horace,
Serm. I ,4 and I,10", in Mnemosyne 10(1957), 326: "Needless to say, Horace
was always quite as ready to dispense such helpful criticism as to receive it".



HORACE MORALISTE 75

ailleurs et dans le méme contexte, dans le cadre de sa propre
introspection, i1l compte parmi ses propres exigences 1’effort
soutenu de se rendre cher a ses amis (sic dulcis amicis occurram
135-136)*. Etre aimable et sincere, gentil et A la fois critique
peut &tre source de tensions qu’il faut savoir résoudre par une
synthése qu’Horace veut également retrouver dans |’ceuvre
littéraire (et sa propre poésie): I’'union de l'utile et du dulce,
plaire et instruire en méme temps™.

A notre avis, ce probleme-la peut étre abordé de la maniére
la plus fructueuse en faisant appel a cette partie de la linguisti-
que moderne qui étudie I’interaction verbale et 1’ensemble des
performatifs: la "pragmatique” linguistique. C’est dans cette
discipline moderne que 1’on a étudié la politesse en tant que
phénomeéne universel dans I’emploi du langage, et des rapports
existant entre le langage et le tact®. Conseiller, avertir, criti-
quer, etc. sont autant d’actions verbales que 1’on a appelées dans
la pragmatique linguistique des ‘FTA’ (‘face-threatening act’).
Tous les membres d’une collectivité possédent (et ils en sont
parfaitement conscients) cette "face, the public self-image that

8 Cf. E. GOFFMAN, Interaction Ritual,33: "There is no occasion of talk so
trivial as not to require each participant to show serious concern with the way
in which he handles himself and the others present...(36) By repeatedly and
automatically asking himself the question ’If I do or do not act in this way, will
I or others lose face?’ he decides at each moment, consciously or unconsciously,
how to behave".

Rt 1, 128-129 praeceptis format amicis, "un portrait du poete dont plus
d’un trait peut curieusement convenir a lui-méme" (B. STENUIT, art. cit. [n. 20],
57 et n. 47). L’interprétation de Brink: "H’s amicis highlights his own approach”
est préférable a celle que N. Rudd a proposée dans son nouveau commentaire
(Cambridge 1989): "precepts for living on friendly terms with one’s fellows".
40 Cf. P. BROWN-S. C. LEVINSON, Politeness. Some Universals in Language
Usage (Cambridge 1978, 1987); G. N. LEECH, Principles of Pragmatics
(London-New York 1983); id.,"Language and Tact", in Explorations in
Semantics and Pragmatics (Amsterdam 1980), 79 sqq.



76 P.H. SCHRIJVERS

every member wants to claim for himself, consisting in two
related aspects”:

a. negative face: the basic claim to territories, personal
preserves, rights to non-distraction — 1i.e. to freedom of action
and freedom from imposition.

b. positive face: the positive consistent self-image or ‘perso-
nality’ (crucially including the desire that this self-image be
appreciated and approved of) claimed by interactants®'.

Un conseil, un avertissement, une réprimande ou une critique
sont toujours des menaces potentielles pour I’image (‘négative’
et ‘positive’) de ceux a qui ils s’adressent, et pour I’image
‘positive’ du conseiller lui-méme. Les performatifs de ce genre
courent le risque d’€tre ressentis comme ‘intruding’, arrogants,
pédants, bref désagréables. Horace lui-méme s’en est fort bien
rendu compte, cela apparait entre autres dans sa fagon de
caractériser 1’adolescent (A.P. 163): cereus in vitium flecti,
monitoribus asper. La Satire 1 3 dans son ensemble traite de la
maniere de réagir aux défauts de ses semblables et plus particu-
licrement de ses amis. L’attitude consistant a2 pardonner et a
relativiser les défauts sans trop d’importance est la meilleure
maniere de nouer et de préserver les liens de I’amitié (et iungit
iunctos et servat amicos 54). Si, durant une interaction verbale
quelconque, un conseil ou une admonition risque de gater les
bons rapports, le danger se trouve encore accru du fait de
I’inégalité des positions sociales et des situations de force réelles
des interlocuteurs. Horace est et reste, comme il s’en est bien
rendu compte tout au long de sa vie, le fils d’un affranchi* et
le client des grands seigneurs, de sorte qu’il lui faut surveiller
ses paroles. C’est ce que Trébatius souligne sans équivoque dans

4 BROWN-LEVINSON, op. cit., 61; cf. en général E. GOFFMAN, Interaction
Ritual. Essays in Face-to-Face Behavior (Chicago 1967).

*2 Cf. G. HIGHET, "Libertino patre natus", in AJPh 94 (1973), 268-281.



HORACE MORALISTE 77

la Satire II 1. Le nombre de stratégies de politesse et de tact a
I’intérieur des différentes Odes et Epitres correspond aux risques
de commettre un FTA®. Ces stratégies ont été étudiées par des
linguistes et des anthropologues modernes et elles sont dans le
fond identiques a ce que la rhétorique ancienne a résumé dans
ses traités sous les rubriques ethos et captatio benevolentiae.
L’ethos en tant que qualité rhétorique a ét€ décrite par Quintilien
au livre VI de son Institution Oratoire (2, 13-14)*. Cette
qualité de 1’ethos, nécessaire au succes de I’interaction verbale
et soulignant le iucundum et humanum, la nature des choses et
des hommes, les rapports entre coniunctae personae, la dérision
légere et ’ironie, s’applique si parfaitement aux Odes et aux
Epitres que 1’on pourrait se demander si en définissant 1’ ethos
rhétorique, Quintilien n’a pas pensé, non seulement a Ménandre-
Térence, mais aussi & Horace®, Remarquons que notre poete
a comparé la vie et sa propre poésie a la comédie et que
Quintilien qualifie justement cet ethos de comoediae magis
simile (VI 2, 20).

Dans le systtme de la rhétorique ancienne, le tact est
essentiellement trait€é au sujet de 1’exorde et de la captatio
benevolentiae. Sur ce point, on opere une distinction, selon que

® Voire.a. E. 11 1 sqq. et C. 11 1, 7-16, ot tous les titres honorifiques de Pollion
sont diiment cités aprés le conseil indirect (11-12 grande munus Cecropio
repetes coturno), cf. GOFFMAN, Interaction Ritual, 56 sqq.: "Deferential pledges
are frequently conveyed through spoken forms of address involving status-
identifiers".

# Ethos, quod intellegimus quodque a dicentibus desideramus, id erit quod ante
omnia bonitate commendabitur, non solum mite ac placidum, sed plerumque
blandum et humanum et audientibus amabile atque iucundum, in quo exprimendo
summa virtus ea est, ut fluere omnia ex natura rerum hominumgque videatur, quo
mores dicentis ex oratione perluceant et quodam modo agnoscantur...

¥ ¢f. son jugement (X 1, 94) multum est tersior ac purus magis Horatius et,
nisi labor eius amore, praecipuus.



78 P.H. SCHRIJVERS

I’opinion de !’orateur est conforme ou non a celle de son
audience (elle peut étre soit endoxus, soit paradoxus ; si la
conformité n’est pas claire, on parle d’un rapport amphidoxus).
Des conseils ou des exhortations visant a2 un changement
d’opinion et de conduite tombent pour le moins sous la catégo-
rie de 1’amphidoxus, sinon du paradoxus*®. Pour tous ces cas,
les anciens rhétoriciens prescrivent d’utiliser la technique de
I’insinuatio, définie par Cicéron en ces termes (De inventione
I 15, 20): oratio quadam dissimulatione et circumitione obscure
subiens auditoris animum®. Ce précepte de la rhétorique
ancienne ne différe finalement pas de la maxime de tact,
résumée en ces mots par un linguiste moderne "If you must
cause offence, at least do so in a way which doesn’t overtly
conflict with the Politeness Principle, but allows the hearer to
arrive at the offensive point of your remark indirectly by way of
implicature"*,

La méthode indirecte, pleine de tact et d’élégance pédago-
giques, est déja démontrée par le pere d’Horace, qui choisit
d’éduquer son fils non pas directement et avec brusquerie, mais
par I’intermédiaire d’exemples. Les deux dialogues satiriques du
livre II des Satires (II 3 Damasippe-Horace, II 7 Dave-Horace),
montrent les effets contraires d’un enseignement moral indélicat

6 Les rapports paradoxus et amphidoxus coincident avec les actions verbales
qualifiées de 'compétitives’ (par ex. ’commander’, ’demander’) et de ’conflicti-
ves’ (par ex. ‘'menacer’, "accuser’, ’critiquer’) dans la classification de LEECH
(Principles of Pragmatics, 101).

7 Voir pour une application de ce précepte, P. H. SCHRUUVERS, "Douleur, ol
est ta victoire ? A propos de la lettre 78 de Séneque", in Mnemosyne
43(1990),375 sqq. Remarquez la phrase dans la Vita Horati: ac primo
Maecenati, mox Augusto insinuatus non mediocrem in amborum amicitia locum
tenuit. Dans son jugement négatif sur Suétone, E. FRAENKEL, Horace (Oxford
1957), 16, néglige le sens rhétorique (et le coté positif) du terme insinuari.

*® LEECH, Principles of Pragmatics, 82.



HORACE MORALISTE 79

et grossier. Damasippe est caractéris€ comme un moraliste barbu
et extrémiste (II 3, 16-17), qui passe d’un exces a ’autre: apres
avoir été un gaspilleur, comparé a un léthargique, il s’avere étre
un sermonneur brusque et désagréable, et finalement naif (tel un
pugiliste se jettant sur son médecin, 30), qui se lance directe-
ment in medias res: "Tu es fou, toi, et presque tous les hommes
sont des fous" (insanis et tu stultique prope omnes, 32). Dans le
fond, Horace est d’accord avec le contenu des mots de ce
sermonneur, mais pas avec la facon dont il les présente (‘the
medium is the message’). Lorsque, & la fin, Damasippe critique
Horace sans méacher ses mots: ...mille puellarum, puerorum mille
furores (307-325), c’est le moraliste de ce genre, et le pédago-
gue plus encore, qui se montre encore le plus fou (326). Horace
aura sans doute également été d’accord avec I’ensemble du
contenu des mots pleins de franchise de son esclave Dave, mais,
ici aussi, la méthode brusque et sans délicatesse produit un effet
inverse et la Satire 11 7 se termine par une vraie scéne de
comédie (116-118 unde mihi lapidem...).

C’est un ton empreint d’humanité et de civilité, plein de tact
et d’humour, bref, plein d’ethos, qui convient aux conseils ou
méme aux reproches adressés aux familiares*, comme Horace
nous I’enseigne, entre autres, dans I’épode 14°°. Mécene
reproche 2 Horace son énervante paresse (mollis inertia) et le
poéte lui répond: "je suis amoureux". La phrase "un dieu, un
dieu me défend de conduire au but le poéme promis" implique
que, du point de vue moral, il n’est pas responsable de cette

49 Cf. 1a formulation "to speak the truth in love", utilisée par G. NUSSBAUM
dans "Sympathy and Empathy in Horace", in ANRW II 31, 3(1981), 2109. Pour
I’urbanitas d’Horace, E. S. RAMAGE renvoie a Aristote, EN IV, 1126 b 6, 1128
a 8 (Urbanitas. Ancient Sophistication and Refinement [Oklahoma 1973], 78).
% Pour une analyse plus détaillée de cette épode, voir P. H. SCHRIJVERS, "Op
Receptie bij Horatius", in De Mens als Toeschouwer. Essays over Romeinse
Literatuur en Westeuropese Tradities (Amsterdam-Baarn 1986), 125-141.



80 P.H. SCHRIJVERS

négligence, d’autant moins qu’il est dans la nature des poetes
d’étre embrasés par la passion d’amour, cf. le précédent créé par
Anacréon, épris de son Bathylle. Grace a cette référence a
Bathylle, Horace renvoie subtilement la balle 28 Mécene, Bathylle
étant aussi le nom de ’acteur dont Mécene s’est épris (cf.
Tacite, Ann. 1 54, 31 Maecenati effuso in amorem Bathylli).
L’Epode 14 se termine ainsi:

ureris ipse miser: quodsi non pulchrior ignis
accendit obsessam Ilion.

gaude sorte tua; me libertina neque uno
contenta Phryne macerat.

Ce n’est pas I'identification historique de cette ‘flamme’ qui
est importante ici, mais c’est la référence indirecte, par le
truchement de la comparaison avec la belle Hélene, qui doit
porter Mécéne a la réflexion. Une telle flamme a déja causé la
chute de Troie et, dans les années 32-31, date de la rédaction de
I’épode, Mécene est le préfet urbain de Rome... De plus, le
renvoi a Hélene évoque irrésistiblement le role de Paris,
archétype de I’homme adultere et efféminé (de méme que, pour
Séneque, Mécene est I’exemple typique d’un mollis). La réponse
d’Horace, sa technique d’insinuatio, est pleine d’insinuations (au
sens moderne du mot). Dans le cas (improbable d’ailleurs), ol
Mécene serait blessé par cette épode, 1’ami a inséré a la fin du
poeme une sorte de sédatif, plein de tact. Il est bien connu que,
lorsqu’Horace se permet de critiquer un ami ou de se moquer de
lui, il tente d’éviter de le blesser en se présentant lui-méme dans
toute son imperfection et sans aucune pédanterie ni supériorité.
De cette fagon il contrebalance la moquerie par I’ironie envers
sa propre personne. Rien d’humain ne nous est étranger et
errare humanum est vaut aussi bien pour toi que pour moi.

Dans le cas d’un ‘FTA’ potentiel en tant que demande,
conseil ou admonition, une approche indirecte contribue



HORACE MORALISTE 81

beaucoup au processus du ‘face saving’ des deux interlocuteurs
durant I’interaction verbale. Cette approche indirecte peut se
faire en ne donnant pas au performatif, par exemple celui de
demander ou de critiquer, sa forme directement reconnaissable
et explicite (dans le cas d’une demande: la forme directe d’une
question ‘veux-tu... 7’ ou d’une phrase au verbe performatif: ‘je
te demande de...’; dans le cas d’une admonition: ’emploi d’un
impératif ou d’une phrase au verbe performatif: je t’avertis de...,
je te conseille de...). Selon la terminologie de la pragmatique
moderne, une locution (proposition) peut se trouver a la base de
plusieurs illocutions, et a I’inverse une illocution peut &tre
formulée de fagons différentes (explicite: ‘je t’avertis qu’il y a
un chien dans le jardin’, non-explicite: ‘il y a un chien dans le
jardin’, commande directe et autoritaire: ‘faites partir le chien’,
indirecte et polie: ‘pourriez-vous faire partir le chien’ etc.). Afin
d’illustrer cette stratégie, nous voudrions faire un petit commen-
taire pragmatique sur une des Epitres les plus délicates, la
quatrieme du livre I, adressée a Albius, que 1’on a généralement
identifié avec le poete Albius Tibullus, déja sermonné dans
1’Ode 1 33 par ces mots: Albi, ne doleas plus nimio.

Une Epitre s’ouvre habituellement par une interpellation —
ici par le vocatif Albi. Quelle est la fonction pragmatique du
reste du premier vers: Albius, juge loyal de mes causeries ?
Quelles sont les implications: "Albius, tu as toujours été un juge
loyal de mes sermones, et garde cette méme attitude pour le
sermo qui suit" ou bien, "Albius, tu as toujours été mon iudex,
permets-moi maintenant d’étre ton iudex..."? Aux vers 2-5,
Horace fait transparaitre dans la question (quid nunc te dicam
facere...) un veeu, un désir ou méme un conseil. La simple
phrase non tu corpus eras sine pectore (6) est tout de méme
ambigué quant a ses implications pragmatiques: "autrefois, tu
n’étais pas un corps sans ame, et maintenant ce n’est plus le
cas" (performatif: encouragement, compliment), ou bien
"autrefois, tu n’étais pas un corps sans ame, mais maintenant tu



82 P.H. SCHRIJVERS

I’es" (reproche voil€). Dans 1’assertion di....fruendi (6-7), I’'idée
de I’art de jouir comme un don divin nous parait problématique
dans le cadre de la pensée morale d’Horace, mais la tendance est
claire : ‘jouis de tes richesses’. Jusqu’ici, c’était I’auteur lui-
méme qui avait servi de porte-parole direct, mais le point de vue
(en termes narratologiques: la focalisation) est par la suite laissé
a la nourrice qui — comme toutes les nourrices — énumere les
biens naturels et moraux de son poulain et le porte aux nues. De
cette fagon, Horace se protége d’une éventuelle irritation de la
part de son ami, en introduisant la nourrice comme focalisateur.
Apres toutes ces préparations psychologiques, c’est-a-dire apres
toute cette démarche d’insinuatio, Horace fait suivre explicite-
ment le conseil qu’il donne: crede... (12-14). L’invitation a
rendre visite 8 Horace prend la forme indirecte d’une proposition
conditionnelle (15-16), et comme dans I’ Epode que nous venons
de citer, Horace finit par sa propre caricature, qui remplit la
condition exprimée... quand tu voudras rire... Cette caricature,
pleine d’ironie envers lui-méme, renvoie dans sa formulation
aux critiques et aux demandes voilées dans la partie antérieure
de I’Epitre (cf. bene curata cute et 5 curantem, 1’écho corpus-
porcum, le verbe reptare, applicable aux hommes et aux bétes).

Le caractere indirect, qui permet le tact et ’esprit de finesse
dans le rapport locution — illocution, se retrouve également dans
les trois relations du processus de communication: texte — porte-
parole, texte — destinataire et enfin texte — réalité.

a. texte — porte-parole

De méme que, dans I’Epitre 1 4, le poéte rejette la responsa-
bilité directe en donnant la focalisation a la nourrice, il peut
esquiver les risques d’un ‘FTA’ en cédant sa place de porte-
parole. Si le programme pédagogique et politique des Odes
romaines peut agacer quelque peu dans la bouche du fils d’un
affranchi, il provoquera moins d’irritation venant d’un autre



HORACE MORALISTE 83

personnage, qui se charge de la responsabilité premiere; ainsi,
dans ce cycle de po¢mes, la parole est donnée a Junon (III 3),
a Régulus (III 5, cf. Hannibal dans 1’Ode IV 4). Dans I’ Ode 111
4, ce sont tout d’abord les Muses qui conseillent Auguste. Les
vers 37-80 de cette ode montrent plusieurs stratégies de tact; la
quantité est liée au fait que le poete s’adresse au détenteur
supréme du pouvoir. L’introduction (37-40) vos Caesarem...Pie-
rio recreatis antro est pour ce qui est de sa locution une
assertion, mais I’illocution est sans aucun doute un souhait ou
méme un conseil voilé, adressé a 1I’empereur, de se laisser
détendre par les Muses (et donc finalement par le poete).
L’assertion qui suit: vos lene consilium et datis et dato gaudetis
almae, fonctionne également comme une mise en valeur de ce
conseil et comme un souhait voilé de voir I’empereur le suivre,
car ce n’est qu’a ce prix que les Muses "se réjouiront de 1’avoir
donné". Le conseil est présenté sous la forme d’un récit mytho-
logique (le combat de Jupiter contre les Titans), présentation
indirecte comparable a la mise en scéne mythique de I’ Ode III 3
(le discours de Junon) et historique (Régulus, Hannibal, III 5,
IV 4). Ce n’est qu’a la fin de 1’Ode 1II 4 que le poéte prend
explicitement sa responsabilité e persona sua cf. vos... vos =
Muses aux vers 37, 41 et ’expression testis mearum sententia-
rum aux vers 69-70).

Ailleurs également, pour les mémes raisons stratégiques,
I’auteur donne la parole & d’autres personnages, par exemple
dans la Satire II 6. La préférence, peut-étre un peu blessante
pour Mécene, qu’Horace accorde a la vie a la campagne, est
enrobée par la forme indirecte et amusante de la fable du rat des
champs et du rat des villes*'. De plus, Horace met la fable avec

31 Cf. 1e début de cette satire, o Mercure, et non pas Mécéne, est invoqué
comme bienfaiteur (‘Ausdruck der Dezenz’, W. D. LEBEK dans "Horaz und
Maecenas", in ANRW II 31, 3(1981), 1996.



84 P.H. SCHRIJVERS

un sourire de dédain dans la bouche d’un certain Cervius: haec
inter vicinus garrit anilis ex re fabellas (77-78, ces simples
récits sont tout de méme ex re: ‘to the point’). On retrouve
I’application de cette méme stratégie dans les Satires I 3 et I 7
que nous avons déja citées: la vérité est formulée dans toute sa
brutalité et dans tout son désagrément, mais elle est mise dans
la bouche de Damasippe et Dave, et ce sont eux qui, en tant que
porte-parole, sont critiqués et ridiculisés. De plus, ces porte-
parole ne ménagent pas Horace lui-méme, de sorte que critique
et autocritique se contrebalancent une fois encore.

b. texte — destinataire

Les Odes et les Epitres sont explicitement adressées a des
individus. Le fait que les destinataires masculins sont dans la
plupart des cas des personnages dont I’existence historique est
bien attestée, alors que 1’on peut avoir des doutes sur I’identité
(fictive ou réelle) des destinataires féminins (I’emploi de
pseudonymes fait également partie de la stratégie du tact), est
sans importance pour la fonction et I’ambiguité pragmatiques,
inhérentes 2 la destination de ces poémes. Le poete les présente
comme adressés a un destinataire spécifique, mais, comme il
exprime clairement ses aspirations a une survie glorieuse de sa
poésie, il vise & ce que ses poemes soient lus par autrui. Grice
a leur destination spécifique, exprimée dans le texte, il évite a
un autre lecteur (plus tardif) de perdre la face en lui épargnant
de se prendre pour le destinataire (de me fabula non est). C’est
la marge d’évasion et de ‘face saving’ que le poéte accorde a
ses lecteurs et a soi-méme.

Lorsque le destinataire reste ambigu, le caractére performatif
réalisé par le poe¢me reste parfois difficile a définir. En voici
deux exemples: Dans I’Ode 11 7, Horace décrit ses faits et gestes
durant la bataille de Philippes en termes voilés et a 1’aide
d’allusions: sed me per hostis... Mercurius celer... (13, euphé-



HORACE MORALISTE 85

misme désignant la fuite), relicta non bene parmula (10,
allusion a la tradition poétique — chez Archiloque et chez
d’autres — de la perte du bouclier). L’allusion implique que les
poetes n’ont jamais été des guerriers, et elle constitue une
demande implicite 2 1’adresse du premier destinataire, le
batailleur Pompée, de pardonner ce défaut et d’accepter I’invita-
tion. A supposer — non sans raison — que ce poéme soit lu
par Auguste et ses adhérents*, I’illocution consiste alors plut6t
a minimiser le réle d’Horace lors de cette bataille. L’Ode 1 30
est en premier lieu une priere adressée a la déesse Vénus. De
méme que les conseils et les admonitions sont préparées en cas
de besoin par une insinuatio psychologique, ce n’est qu’au vers
4 que la requéte est formulée: transfer in aedem Glycerae...
apres ’arétalogie polie et complimenteuse a 1’adresse de la
déesse. Le poete la prie d’emmener entre autres la Jeunesse "qui
sans toi n’a plus son charme, et Mercure" (parum comis sine te
iuventas Mecuriusque, 7-9). Dans le texte méme la qualification
parum comis sine te sert tout d’abord a persuader Vénus de
combler par sa visite la priere de Glycéra (2 premiére vue il
s’agit donc, de la part d’Horace, d’une priere altruiste en faveur
de Glycéra). Tout jeune lecteur a la liberté d’interpréter cette
qualification comme un conseil de jouir de I’amour tant que
dure la jeunesse. Si I’on admet que c’est le poéte en personne
qui se cache derrieére le masque de Mercure, le dieu de la lyre
et de la plaisanterie et dieu protecteur d’Horace®, qui sans
I’amour perd tout son charme, la priere peut étre également prise
pour un tres élégant exemple de ‘Werbende Dichtung’, adressé
indirectement a Glycéra: le poete ne peut €tre heureux sans
I’amour de Glycéra et tout comme les Graces, il est prét a

%2 Ainsi K. QUINN, comm. ad loc.
>3 Contra K. QUINN, comm. ad loc., qui prend Mercure ici pour un ’divine
pimp’.



86 P.H. SCHRIJVERS

dénouer sa ceinture. Faire la cour a quelqu’un est toujours un
‘FTA’ en puissance; une suggestion élégante épargne aux deux
parties concernées de perdre la face et de se trouver dans
I’embarras™.

c. texte — réalité

Lors de la discussion des deux premieres catégories, nous
avons déja souligné qu’un déguisement mythologique ou une
mise en sceéne historique de la demande ou de 1I’admonition
factuelles sont des stratégies qui permettent, grice a leur
caractere indirect, de présenter les choses avec tact. Ce méme
but, poursuivi a un niveau supérieur, dans le genre des odes, au
moyen d’exemples mythiques et historiques, se retrouve au
niveau inférieur de la satire et de la lettre dans I’insertion
d’anecdotes conternporaines ou de fables. L’utilisation qu’Ho-
race fait des fables dans ces deux derniers genres® est ici trés
significative parce que c’est justement cette combinaison de
I'utile et du dulce (a savoir le cmovdonoyérolov, cf. la formule
horatienne ridentem dicere verum) a laquelle Phedre aspire par
ses fables (I prol. 3-4 quod risum movet, et quod prudenti vitam
consilio monet). Phedre nous offre une explication socio-
pragmatique de la geneése du genre de la fable qui correspond
totalement aux maximes de tact de nos linguistes-anthropologues
modernes et aux stratégies d’Horace (Phedre, III prol. 34-37):

el I’é1égance de 1’Ode 111 7 et surtout des vers 13-18 (et peccare docentis
fallax historias movet).

% Cf. F. DELLA CORTE, "Orazio Favolista", in Cultura e Scuola 25 (1986), 87-
93.



HORACE MORALISTE 87

servitus obnoxia,
quia quae volebat non audebat dicere,
affectus proprios in fabellas transtulit,
calumniamque fictis elusit iocis™.

Dans les Guépes d’Aristophane (1250-1261), Bdélycléon
incite son ami Philocléon a prendre une bonne cuite; celui-ci
refuse tout d’abord, puisque "du vin résultent portes cassées,
coups donnés, pierres lancées et ensuite |’argent a payer."
Bdélycléon lui répond:

- - k] o -~ -~
ovk, M évrfls ¥ ardpact kahois Te kayafols. .
) yap wapnricarro Tor mwemovfoira,
- 4 b d > A b ] ~r
) Adyor éAefas avros doTetdr Twa,

L) - ’

Alcwmwor yéhowr 3 SvBapirikoy,
or éuales ér 1@ cupTociw: kar és yélwy
o éuales €r T TUUTOTLR® Kd Y

~ 7 ’ it O
T0 npayn érpeyras, Gor apels o amoixeratn

La stratégie décrite par Aristophane est analogue, dans sa mise
en scéne également, a celle de 1’Ode 1 27 natum in usum
laetitiae scyphis pugnare Thracum est. Sauvegardant la paix,
Horace supprime le caractére embarrassant de sa question
concernant 1’identité de la bien-aimée du frére de Mégille et en
garde le secret par I’emploi dans le texte de noms empruntés a
la mythologie (Charybdis, Pegasus, Chimaera).

Si certaines théories modernes de la littérature, plus spéciale-
ment la théorie de la réception, attribuent a juste titre 1’attraction
esthétique entre autres a la présence de lieux vides (’Leerstel-

St 7. CHRISTES, "Reflexe erlebter Unfreiheit in den Sentenzen des Publilius

Syrus und den Fabeln des Phaedrus. Zur Problematik ihrer Verifizierung", in
Hermes 107 (1979), 199-220.



88 P.H. SCHRIJVERS

len’) dans le texte littéraire et a la fascination due au déguise-
ment, chez Horace on assiste & la fusion de I’aspect éthique
(tact, esprit de finesse, protection d’autrui mais aussi de soi-
méme) et de I’aspect esthétique des Odes et des Epitres, du fait
de I’ambiguité et du caractére insaisissable de ces poemes; ces
deux aspects se rejoignent dans 1’ethos, dans le decorum, dans
I’humanum, terme désignant aussi bien le spirituel, 1’aimable,
I’humain. L’art de la poésie et ’art de vivre deviennent identi-
ques chez Horace®, et ne sont plus que deux catégories de Iart
de plaire et d’instruire dans 1’interaction humaine®,

Des stratégies telles que I’ironie, I’euphémisme, 1’hyperbole,
I’allusion, la métaphore et la comparaison, notamment celles qui
sont empruntées a la vie des animaux, ressortissent elles aussi
a I’approche indirecte de I’insinuatio. Un des exemples les plus
tendres de I’emploi de I’euphémisme, plein d’affection, se
rencontre dans la Satire I 3 (vers 19 sqq.), texte crucial a notre
avis, qui traite des réactions vis-a-vis des défauts de nos amis.
Il nous conseille de ne pas avoir une vue aussi pergante que
celle de 'aigle quand il s’agit des défauts d’autrui alors que
dans le méme temps, nous restons aveugles & nos propres vices
(25-27). La perfection n’est pas de ce monde; prenons plutot
exemple sur cet amant aveugle aux difformités de sa bien-aimée,
ou sur ce pere — son propre pére 7 — qui nomme —
nommait ? — son fils, ridiculement petit, ‘poulet’, ou encore
‘poussin’ (pullus), et non pas ‘moutard’ (male parvus 45-46).
Horace voudrait qu’une telle erreur linguistique obtint un nom

TR W MACLEOD, "The Poet, The Critic, and The Moralist. Horace,
Epistles I, 19", in CQ 27(1977), 367: "The poet’s craft is a way of life".

B CE e jugement du littérateur francais D’ Aguesseau (1716) a propos de la
poésie d’Horace: "On y apprend non seulement a bien parler, mais a bien penser,
a juger sainement de ce qui doit plaire ou déplaire dans ceux avec qui nous
vivons... et & connaitre tout ce qui peut former ’honnéte homme, ’homme
aimable dans le commerce de la société".



HORACE MORALISTE 89

honorable et vertueux (41), car c’est ainsi que se noue et que se
conserve le lien de 1’amitié et de ’amour”. Voila I’attitude
éthique (au sens moral qui est identique au sens rhétorique) qu’il
nous montre et nous enseigne par I’exemple de son ceuvre et de
sa vie, attitude qu’il réclame également pour lui-méme dans
I’autoportrait qu’il nous fait dans ce contexte (S. I 3, 29-34)%:

iracundior est paulo, minus aptus acutis

naribus horum hominum, rideri possit eo quod
rusticius tonso toga defluit et male laxus

in pede calceus haeret: at est bonus, ut melior vir

non alius quisquam, at tibi amicus, at ingenium ingens
inculto latet hoc sub corpore.

C’est cette attitude qui a fait que tant de lecteurs d’Horace
ont su ’apprécier et I’aimer comme amicus, liber et dulcis.

Post Scriptum

Dans sa monographie Moral Tradition and Individuality, John
Kekes présente trois tests pour déterminer une existence
accomplie (p. 214 sqq.):

% Voir aussi R. L. HUNTER, "Horace on Friendship and Free Speech (Epistles
I, 18 and Satires I, 4", in Hermes 113 (1985), 490, renvoyant a Plutarque (De
adul. 32, 71 D-E), qui mentionne 1’ami, le pére et le maitre comme instances
morales, et en général W. S. MAGUINESS, "Friends and the Philosophy of
Friendship in Horace", in Hermathena 51 (1938), 29-47.

“ef RS W HAWTREY, "The Poet as Example: Horace’s Use of Himself",
in Studies in Latin Literature and Roman History 1, ed. by C. Deroux, coll.
Latomus 164 (Bruxelles 1979), 250-251.



90 P.H. SCHRIJVERS

1. "We possess to a sufficient extent the character traits
required for succesfull self-direction”.

2. "We would wish it to go on without essential changes".
3. "We possess the external and internal goods we seek".

Bien que Kekes et d’autres philosophes anglophones que nous
avons cités soumettent un grand nombre d’ouvrages littéraires a
une analyse éthique, ils semblent ne pas connaitre Horace.
Cependant, sa vie telle qu’elle se reflete dans sa poésie, et
surtout dans son ‘Spitwerk’, passe avec succes ces trois
épreuves. Dans le cas ol les biens externes lui feraient défaut,
il s’enveloppe, tout comme Montaigne, de ses qualités morales
(cf. C. III 29, 54-55 mea virtute me involvo). L’ actualité de son
ceuvre est bien illustrée par les mots d’Iris Murdoch: "Moral
philosophy is the examination of the most important of all
human activities... The examination of this activity should be
realistic. Ethics should be a hypothesis about good conduct and
about how this can be achieved"®.

$1 1. MURDOCH, The Sovereignty of Good (London 1970), 78.



DISCUSSION

M. Syndikus: Sie haben sehr viele Stellen des Horaz auf interessante
Weise beleuchtet, aber in einem Punkt habe ich Schwierigkeiten.
Obwohl mein Thema hier die Einheit des horazischen Werkes sein
wird, kann ich an eine Einheitlichkeit seiner ethischen Position nicht
recht glauben: Seine private Ethik und die Biirgermoral, die er
verkiindet, kommen aus zu verschiedenen Lebenswelten. Die Biirger-
moral vertritt die Position des mos maiorum, so wie sie in der
praefatio des Livius und bei Sallust vertreten wird. Aber die personli-
chen ethischen Vorstellungen entstammen einer ganz anderen Tradi-
tion, die in letzter Zeit wohl am besten von Pierre Hadot (Philosophie
als Lebensform [Berlin 1991]) verfolgt wurde. Diese Lebensphiloso-
phie, wenn man so sagen kann, kommt von den verschiedensten
philosophischen Richtungen her, hat aber keinerlei Interesse mehr an
den metaphysischen Grundlagen der Systeme. Sie will dem Menschen
die Mittel in die Hand geben, ein gutes Leben zu fiihren. Er soll
erkennen, was im Leben wichtig und unwichtig ist und so eine
Befreiung von seinen Angsten und Begierden erreichen. Eben dieses
Streben nach einer inneren Freiheit findet man immer wieder bei
Horaz. Er glaubt, wenn er nicht nach dusseren Giitern wie Reichtum
und Ehren strebt und sich nicht darum &ngstigt, was der morgige Tag
bringen kann, ein relatives Gliick erreichen zu kdnnen. Die, wenn man
so sagen darf, soziale Komponente an diesem Gliick ist, dass er auch
seinen Freunden zu diesem Lebensweg rdat und die gliickliche
Gegenwart mit ihnen teilen mochte.

M. Cremona: Sulle due diverse radici della concezione etica
oraziana, delle filosofie ellenistiche e del mos maiorum, sono piena-



92 DISCUSSION

mente convinto e per altro cio risulta in maniera molto chiara dalla mia
esposizione. Ma cid0 nonostante non va dimenticato che per una
rifondazione della coscienza civile della comunita, sono sufficienti le
norme che disciplinano il comportamento individuale, come si deduce
in modo irrefutabile dalle Odi III 1 e III 3.

Nella sua lucida esposizione in cui I’autore ha fatto parlare Orazio,
ricavando dal di dentro i principi cardine della sua moralita, & stata
citata a proposito la preghiera del carmen saeculare in cui il coro
chiede onesti costumi alla docile gioventl, pace alla mite vecchiaia,
prosperita per il popolo romano, prole e ogni sorta di gloria. E’ stata
po citata I’Ode 1II 29, della Fortuna, in cui il poeta dice che se essa
fugge da lui, egli le restituisce tutto quanto ha da lei avuto e si avvolge
nel mantello della propria Virth.

Io mi permetto di suggerire i due versi finali dell’E. I 18, dove &
detto che basta pregare Giove per quanto dona e toglie: dia la vita, dia
le risorse per vivere (opes); ma la serenita dell’animo pensera lui, il
poeta, a procurarsela. Qui si ribadisce un concetto fondamentale
oraziano, presente nelle filosofie postsocratiche, quello dell’autonomia
della morale. Il saggio si sente come un dio padrone di s¢. Religione
e morale per i Greci sono due aree separate, provenienti da due radici
diverse.

M. Fuhrmann: Auch ich halte es fiir zweifelhaft, dass sich Horazens
ethische Maximen zu einem in sich widerspruchsfreien System
zusammenfiigen lassen. Mir hat eingeleuchtet, was W. Wili in seinem
Horazbuch schreibt (in Anwendung der panaitisch-ciceronischen Lehre
von den personae, De officiis I): dass Augustus und seine Helfer
zweierlei Rollen spielten, dass sie einerseits eine nach aussen sich
richtende offizielle und andererseits eine interne, private Sprache
verwendeten: die offizielle Sprache verkiindete in hohem Ton
Grundsitze der Staatsmoral, die interne diente dem ungezwungenen
freundschaftlichen Umgang.

Ich habe dariiber hinaus Zweilel, in welchem Masse es von Vorteil
ist, einen durch moderne Systeme philosophischer oder sonstiger
Provenienz vorgegebenen Raster auf die Werke des Horaz zu ap-
plizieren. Gewiss lassen sich aus ihnen zahlreiche ethische Maximen



HORACE MORALISTE 93

herausdestillieren, wie das in Spruchsammilungen schon immer
geschehen ist. Ich befiirchte indes, dass bei diesem Vorgehen allzu viel
verloren geht. Ich bin nach wie vor geneigt, eine Betrachtungsweise
vorzuziehen, die jedes einzelne Stiick, sei es eine Ode, eine Satire oder
eine Epistel, als unvergleichliche individuelle Schépfung gelten lédsst;
ich abstrahiere ungern von den Unterschieden, die durch die jeweilige
Gattung, durch die biographisch und historisch bedingte Situation der
Entstehung verursacht sind, sowie von dem unnachahmlichen Zauber
der jeweiligen Form. Mir scheint, dass die Konzentration auf einen
bestimmten Aspekt eines Kunstwerks nicht die vollige Hintansetzung
aller iibrigen mit sich bringen sollte. Die Verwendung einzelner
moderner Begriffe als heuristischer Instrumente fiir die Erschliessung
des Inhalts halte ich nicht fiir unangemessen (ich habe selber derartiges
in meiner Einfiihrung in die antike Dichtungstheorie versucht); das
Unternehmen indes, ein bis ins einzelne ausgearbeitetes Fiachersystem
eines modernen wissenschaftlichen Werkes mit antiker Dichtung, ja
iiberhaupt mit Dichtwerken in Deckung zu bringen, scheint mir von
allzu stark nivellierender Wirkung zu sein.

M. Schrijvers: Un sujet tel que "Horace moraliste" trouve sa place
dans deux domaines: philologie classique et philosophie morale. Les
recherches linguistiques, littéraires et historiques des dix ou vingt
derniéres années sur des matieres anciennes ont beaucoup profité d’une
approche interdisciplinaire appliquant des conceptions et des méthodes
modernes sans pour autant négliger la méticulosité philologique. C’est
ce que j’ai essayé de faire aussi pour mon "Horace moraliste".
Evidemment, une pareille application — qui n’est d’ailleurs pas
tellement technique ou théorique dans mon cas — se justifie par sa
fécondité. Je ne conteste pas que I’interprétation d’un seul poeme doit
8tre aussi exhaustive que possible; cependant, elle aussi se fonde, entre
autres, sur des paralleles, sur des notions et des méthodes (souvent non
explicitées) d’une certaine époque et d’une certaine tradition nationale.
Comme vous 1’avez signalé vous-méme, il y a un peu d’anti-Fuhrmann
dans Fuhrmann, tension salutaire et que je partage d’ailleurs.



94 DISCUSSION

M. Trdnkle: Ich frage mich, ob Sie nicht etwas zu viel in den
Zusammenhang Ihres zweifellos fiir Horaz grundlegend wichtigen
Themas gezogen haben und ob nicht manches von dem Angefiihrten
eher auf kiinstlerischen Erwigungen beruht. So hat E. I 1, 15-19 m.E.
die Funktion, den Leser des Buches darauf einzustimmen, dass sich
Horaz dort im Bereich verschiedener philosophischer Richtungen
bewegen wird. Gerade die Erwdhnung Aristipps scheint mir dafiir
bezeichnend (vgl. E. 1 17, 13 ff.). Und wenn Horaz seine Botschaft in
Serm. II 3 und II 7 in Saturnalienauftritte zweier aufdringlich ge-
schwiitziger Gesellen kleidet, so ist hier wohl das Streben nach variatio
gegeniiber der Art, wie solche Themen im ersten Satirenbuch behandelt
waren, im Spiel.

M. Harrison: It is important to remember that an application of
pragmatic moral philosophy, and indeed of any consistent didactic
programme of philosophy, is much more appropriate to the Sermons
with their overtly didactic purposes than to the lyric poetry of the
Odes.

M. Schrijvers: A mon avis, I'unité de I’ceuvre d’Horace a été
obscurcie par la tendance a isoler les différents corpora. Les Odes,
elles aussi, se prétent a une analyse éthique, que leur caractére
complexe rend peut-étre plus difficile, plus risquée, mais non pas
moins appropriée. La pensée morale imprégne I’ceuvre tout entiére
d’Horace, y compris les Odes.

Mme Thill: Les différences dans I’énonciation n’excluent pas I’ unité
de la morale horatienne. Elles sont fonction de la distinction des genres
(sermones / carmina lyrica) et des rbles (personae). Horace, homme
privé, ne se confond pas avec Horace chantre officiel (vates). "Le
maire et Montaigne ont toujours été deux".



	Amicus liber et dulcis : Horace moraliste

