
Zeitschrift: Entretiens sur l'Antiquité classique

Herausgeber: Fondation Hardt pour l'étude de l'Antiquité classique

Band: 39 (1993)

Artikel: Amicus liber et dulcis : Horace moraliste

Autor: Schrijvers, P.H.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-661096

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-661096
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


II

P.H. SCHRIJVERS

Amicus liber et dulcis

HORACE MORALISTE

Progress comes not from the teaching of an abstract law
but by leading the friend, or child, or loved one — by a

word, by a story, by an image — to see some new aspect
of the concrete case at hand, to see it as this or that. Giving
a 'tip' is to give a gentle hint about how one might see.

Martha C. Nussbaum in Finely Aware and Richly Responsible:

Literature and the Moral Imagination, 184.1

Le d6pouillement des sources a fragment^ et obscurci quelque
peu l'image que nous avions d'un Horace moraliste. Dans son
£tude sur le stoicisme chez les auteurs romains, Marcia Colish
6num£re les difffirentes id6es que Ton s'est faites au cours du
19e et du 20e sieicle sur la position philosophique du po£te: un
Horace stoi'cien cotoyant un Horace öpicurien, parfois r6unis

1

La preparation de cet exposd a largement facility par un s6jour sabbatique

au NIAS (Netherlands Institute for Advanced Study in the Humanities and

Social Sciences, Wassenaar) pendant l'annde 1991-1992.



42 P.H. SCHRIJVERS

grace ä une conversion prösumee de l'öpicurien au stoi'cisme, ou
un Horace eclectique, choisissant ä sa convenance parmi les
idees de l'öpicurisme et de la Stoa, d'Aristote, de Panötius et de
la philosophie populaire de la diatribe cynique2. Les recherches
de ce genre, fondles sur des fragments isolös de son oeuvre, ont
abouti ä des vues d'ensemble incompletes et contradictoires. Ce

qui plaide en tout cas pour ces recherches, c'est qu'elles ont pris
au sörieux l'intöret porte par le poöte aux problömes de la
morale et de l'art de vivre. Une opinion moderne, dite litteraire,
selon laquelle Horace aurait ete en premier lieu un poöte qui ne
s'est interesse ni profondement ni d'une fa<;on cohörente aux
questions ethiques, est dementie par 1'ensemble de ses ouvrages
et peut etre consideree comme une tentative artificielle d'inscrire
le poete romain dans une conception moderne de la poösie
s'opposant ä tout message ethique.

Dans ce cadre, il nous a paru utile de chercher ä döcrire plus
systömatiquement la philosophie morale d'Horace en relöguant
au second plan les influences exercöes par les philosophes grecs
— conformement ä l'approche pragmatique d'Horace-pöre (5.
I 4,115-116). Pour elaborer ce projet, nous avons tirö profit des

etudes et des discussions poursuivies par plusieurs philosophes
amöricains et anglais modernes, qui des les annöes 70 se sont
plongös dans l'ötude des problömes de normes et de valeurs au

cours de leurs recherches "after virtue", et dont les points de

depart nous ont paru föconds pour determiner la position
d'Horace en tant que moraliste3. Ces experts anglo-amöricains

2 M.L. COLISH, The Stoic Tradition from Antiquity to the Early Middle Ages I:
Stoicism in Classical Latin Literature (Leiden 1985), 160 sqq.
3 A. MACINTYRE, After Virtue, A Study in Moral Theory (London 1985)

J. KEKES, Moral Tradition and Individuality (Princeton 1989)
D. L. NORTON, Personal Destinies. A Philosophy ofEthical Individualism

(Princeton 1976)
M. C. NUSSBAUM, The Fragility of Goodness. Luck and Ethics in Greek



HORACE MORALISTE 43

en philosophie morale se concentrent — de meme qu'Horace
— sur la morale pratique de l'individu concret et empirique

qui, dans le courant de sa vie, doit ä tout moment arreter des

choix. Cette concentration sur la morale pratique a entrain^ et
entrame toujours une red6couverte et une revalorisation positive
des Ethica Nicomachea d'Aristote, ce qui, du point de vue
historique 6galement, ne fait qu'accentuer la pertinence de ces
discussions modernes par rapport ä notre 6tude sur Horace, ce
demier ayant propage la conception aristot61icienne de l'öcpexf|
(virtus) comme le juste milieu entre deux exc&s dans tous les

domaines de la vie4. Ce qui ajoute encore ä la f6condit6 pour
notre projet de ces recherches modernes, c'est que, conform6-
ment ä leur disposition pragmatique, ces philosophes anglopho-
nes ne se bornent pas ä des analyses du discours th6orique de la
philosophie morale, mais pr6ferent souvent soumettre les

ouvrages litteraires ä une analyse 6thique, parce qu'ils sont
fermement convaincus — äbon droit — du fait que "literature,
in the fullness of qualities which it (re)presents, is itself a form
of moral imagination... the imaginative dimension of literature

Tragedy (Cambridge 1986)

id., "'Finely Aware and Richly Responsible': Literature and the Moral
Imagination", in Literature and the Question of Philosophy, ed. and introd. by
A. J. Cascardi (Baltimore-London 1987), 167-191.

A. OKSENBERG RORTY, Mind in Action. Essays in the Philosophy ofMind
(Boston 1988).
4 4 Cf. W. J. OATES, "Horace and the Doctrine of the Mean", in Classsical

Studies presented to Capps (Princeton 1936),260-267; sur la notion de la
mediocritas chez Cicdron, voir M. J. McGANN, Studies in Horace's First Book

of Epistles, coll. Latomus 100 (Bruxelles 1969), 13, 21 et n. 3; C. J. CLASSEN,

"Die Peripatetiker in Cicero's Tuskulanen", in Cicero's Knowledge of the

Peripatos, ed. by W. W. Fortenbaugh-P. Steinmetz, Rutgers Univ. Stud, in
Class. Hum. 4 (New Brunswich 1989), 195, cf. l'6tude de W. GÖRLER, "Cicero
und die 'Schule des Aristoteles' ", dans le meme recueil, oü (248) Kratippos de

Pergamon est mentionn£ comme maitre d'Horace (et du fils de Cic6ron).



44 P.H. SCHRIJVERS

is an essential component of the moral life"5, conviction qu'ä
notre avis le po£te-moraliste Horace a entterement partag^e.
Dans nos efforts pour dcrire plus systfimatiquement le mora-
lisme d'Horace, nous devons beaucoup ä la r6cente monographie
du philosophe anSricain John Kekes, intitule Moral Tradition
and Individuality, dont l'expos6 tr&s clair se termine par le
chapitre "Living in the World: Montaigne's Solution". Montaigne,

"cet Horace fran5ais"!
Nous avons tir6 de la monographie de Kekes, en les r£su-

mant, un certain nombre de propositions et de classifications,
afin de les utiliser comme questions ä poser au texte d'Horace.
Aussi bien pour Kekes que pour Horace le probSme crucial de

la vie est le suivant: comment rdaliser une existence accom-
plie 6 Tous deux ont approfondi ce sujet en partant de

l'existence concrete, ici, sur terre, sans se räfugier dans des

principes metaphysiques ou religieux. Le probteme et les

rdponses proposes tombent sous ce que Ton peut appeler un
'eud6monisme pragmatique'. Voici une liste des onze propositions

et/ou classifications qui se trouvent ä la base de nos

propres reflexions sur Horace:

1. Une existence accomplie depend de la satisfaction personnels

que la vie nous donne, et de la quality morale de notre vie.
Une existence accomplie est le r6sultat d'un 6quilibre optimal
entre ces deux aspects.

5 Literature and the Question of Philosophy, 168.
6 Cf. C. W. MACLEOD, "The Poetry of Ethics: Horace, Epistles I", in JRS 69

(1979), 16; aprfes les dtudes rdcentes, mentionndes dans la note 2, on ne peut
plus affirmer: "it seems that the scope of morality has narrowed since ancient
times" (MACLEOD, ibid.).



HORACE MORALISTE 45

2. C'est ä l'individu de juger, en fin de compte, de la
satisfaction personnelle; le jugement d'une vie selon des entires
moraux, lui, se fait indypendamment de la satisfaction personnelle.

3. II existe des conditions minimales (sine quibus non) pour
le bien-etre de l'homme: exigences/limites, possibility/ impossibility,

dependant du corps humain, de la personnalitä, de la
position sociale.

4. L'fithique sociale relive du domaine du comportement
humain vis-ä-vis d'autrui; l'ythique personnelle relive du
domaine de l'individu dans sa vie priv6e.

5. L'ethique sociale de l'eudömonisme pragmatique est
fondle sur la d6cence (un des aspects de la notion ancienne de

decorum), ä döfinir comme l'effort soutenu de ne pas faire tort
aux membres de sa collectivity sociale7.

6. La maintenance d'une morale sociale implique la necessity
de prendre des mesures: yducation morale, louanges —

rycompenses — critiques — punitions de la part des parents,
des amis, des collogues... de la sociyty, du gouvernement (sous
la forme d'une lygislation)8.

7. Une partie importante de l'yducation morale consiste ä

enseigner les moeurs aux enfants. Les conventions ont introduit

7
Cf. OKSENBERG RORTY, op. cit. (n. 3), 328: "Isn't that what ethics is

supposed to be about, to define appropriateness ?"
8 Cf. la liste dressde par Sext. Emp. (PH 111) et discutde par J. ANNAS:

"lifestyle, customs, laws, mythical beliefs, dogmatic conceptions" ("Doing
without objective values: ancient and modern strategies", in The Norms of
Nature, Studies in Hellenistic Ethics, ed. by M. Schofield and Gisela Striker
[Cambridge-Paris 1986], 4 sqq.).



46 P.H. SCHRIJVERS

un idiome (un lexique) moral de termes faisant la distinction
entre bon/mauvais, plaisant/vexant, approuver/ ddsapprouver
etc...

8. II est possible de dresser une liste sptscifique des instances

qui ont pour täche d'enseigner, de critiquer ou de r^compenser:
l'individu lui-meme, les parents (la famille), les amis, l'6cole, le

professeur de philosophic, le po&te, la soci6t6, l'Etat

9. Les difförents biens (bona) qui exercent dans leur ensemble

une influence positive sur notre vie sont ä partager en:

biens internes, la satisfaction depend de notre propre
conception d'une existence accomplie;

biens externes, (par ex. s6curit6, gloire, prestige),
accord6s ou r6alis6s par autrui;

biens naturels, dependant de la contingence et nous
revenant ind£pendamment de nous-memes.

biens moraux, dependant de nous-memes9.

10. Notre vie se divise en un certain nombre de vies ou de
mondes spcifiques: l'opposition vie priv£e/vie publique
(sociale); mais aussi ä l'int^rieur d'une meme vie, la vie
familiale, amoureuse, professionnelle, politique, littöraire,
religieuse, economique, etc.

Q
Pour la discussion entre Peripatos et Stoa sur la valeur des bona externa et des

bona corporis, voir e.a. GÖRLER, art. cit. (n. 4), 248, n. 3.



HORACE MORALISTE 47

11. A l'interieur d'une meme vie humaine, on distingue des

segments devolution bio-psychologique: l'enfance, l'adolescen-
ce, l'age adulte, la vieillesse.

L'application de toutes ces propositions et distinctions ä

l'oeuvre d'Horace tout entiere depasserait sans doute le cadre
restreint de cet expose. Nous avons choisi un extrait de son

oeuvre qui reunit un grand nombre des distinctions mentionnees
ci-dessus et qui peut en outre servir de fil conducteur pour
l'oeuvre tout entire, ä savoir le passage qui termine la 46me

Satire du livre I (103-143), qui contient toute la description
commence de 1'education morale qu'Horace a lui-meme re?ue
de son p&re, education qui a eu pour consequence sa constante
disposition ä s'6duquer lui-meme et ä eduquer autmi.

Le temoignage autobiographique sur la m£thode pedagogique
de son peire occupe dans la Satire I 4 une fonction rhetorique et

apologetique: il s'efforce de justifier ses poemes satiriques et
d'obtenir l'indulgence (venia) de son public pour leur franchise,
parfois trop grande (liberius), et leur gaite, parfois trop bouf-
fonne (iocosius 103-105). Sa propre autocritique morale

s'accomplit par la critique des defauts d'autrui (aliena opprobria
128). II s'agit lä d'une demarche qui lui a ete transmise par son
pfere (insuevit pater optimus hoc me 105). Sa seule faute, et ä

ses yeux eile est venielle, c'est de formuler ces reflexions
critiques de manure ludique et satirique, et de les porter ä la
connaissance du public (illudo chartis 139)10. Cette apologie
souleve deux questions: pourquoi ecrit-il et quand et pourquoi

10
On remarquera la composition asymdtrique, c'est-ä-dire rhdtorique, de cette

partie: 22 vers (105-126) sur la patria potestas, autoritd gdndralement reconnue
dans la soci6td romaine, 13 vers (126-138) sur sa propre conduite, qui en est la

consdquence, l'ensemble prdparant le pardon demandd aux lecteurs.



48 RH. SCHRIJVERS

des defauts moyennement graves (mediocria vitia 139-140) sont-
ils pardonnables

Dans le timoignage sur son pere, Horace ne parle pas de son
besoin personnel d'ecrire; cependant, on trouve dans ses satires

une autre scene entre 'pbre et fils'11 qui traite uniquement du

mitier d'icrivain, ä savoir la satire II 1: le dialogue entre le
vieux jurisconsulte Tribatius, appeli par Horace pater optime
(12), et le jeune poite ä qui Tribatius s'adresse paternellement
par le mot o puer (60). Repondant aux admonitions de Tribatius
l'incitant ä cesser cette fa<jon d'icrire, Horace dit: "L'un aime
ä danser, l'autre se plait aux chevaux ou au pugilat, mon plaisir
ä moi, c'est d'enfermer des mots dans les pieds d'un vers, ä la
fa?on de Lucilius (me pedibus delectat claudere verba 28-29):
autant de tetes de vivants, autant de goüts, par milliers (quot
capitum vivunt, totidem studiorum milia 27-28). La meme idie
selon laquelle les individus de l'esp&ce humaine different les uns
des autres dans leur nature, leurs goüts et leurs aspirations se

retrouve encore ä la fin de son oeuvre dans Ep. II 2, 180 sqq.
{seit Genius... naturae deus humanae... vultu mutabilis). C'est le
meme theme qui ouvre le recueil des Odes (I 1): en dipit de la

disapprobation d'autrui, un tel n'a qu'un disir: participer ä la
course de chars, tel autre aspire ä mener une carriire politique,
ä faire du commerce, la guerre ou la chasse, ou encore ä

s'etendre dans l'herbe. Et moi Je ne demande pas mieux que
d'icrire des vers Autrement dit, pour le bonheur d'Horace,
pour sa satisfaction personnelle, exprimie en termes tels que
iuvat me, dulce est, libet, le fait d'etre po&te est une conditio
sine qua non; c'est un bien interne dont risulte une satisfaction
ayant rapport avec l'idee qu'il se fait d'une existence accomplie.

11
Les scenes de ce genre refl&tent le röle du piire dans l'dducation des jeunes

Romains en g£n£ral (cf. aussi par ex. les traitds de Caton ou de Cic£ron adressds
ä leurs fils).



HORACE MORALISTE 49

A la fin de cette ode, il parle du bien externe que procure la
pctesie: la gloire et le prestige accordds par M&tene. La combi-
naison de ces deux biens, internes et externes, c'est-ä-dire des

aspects individuels et sociaux, li6s aux actions humaines,
s'avörera caracteristique de sa pensee equilibrde et surtout
itealiste en mattere de morale pratique12.

Du point de vue social, l'6tat de pctete n'est pas döpourvu de

quelques petits d6fauts: comme il l'admet lui-meme, un pctete

satirique moraliste court le risque de blesser quelques-uns de

ses lecteurs par sa franchise et ses plaisanteries (mais il y a un
bon nombre de pitecddents pctetiques qui viennent ä son secours;
141-142). Dans les Odes il cite encore d'autres d£fauts inlterents
aux pontes: comme Bacchus, ils sont plus aptes ä la danse, aux
rires, aux jeux qu'au combat (C. II 19, 25-27)13; tout comme
Archiloque, Horace a perdu son bouclier (C. II 7); par ailleurs,
les pontes pteterent generalement la solitude et se montrent de

ce fait parfois peu sociables (cf. l'avertissement donrte dans E.
1 18,40-47). Toutefois, ces defauts sont pardonnables, car le don
naturel et 1'amour de la poesie tombent egalement sous le

principe essentiel et universel suivant: personne ne nait sans

defauts, le meilleur est celui sur qui päsent les moins graves (S.

12 Cf. V. PÖSCHL, Kunst und Wirklichkeitserfahrung in der Dichtung, Abh. und

Aufs, zur römischen Poesie, Kleine Schriften I, 6d. par W.-L. Liebermann

(Heidelberg 1979), 138 sur "die zwei philosophischen Anschauungen die als

zwei Verhaltensweisen ihm (Horaz) in gleicherweise natürlich und ursprünglich
waren (aktiv-passiv, publica-privata, 'sowohl als auch')", OSSENBERG RORTY,

op. cit. (n. 3), 43: "A person is a unit of agency, a unit that is a. capable of
being directed by its conception of its own identity and by what is important to
that identity, b. and capable of acting with others, in a common world. A person
is an interactive member of a community, reflexively sensitive to the contexts
of her activity".
13 Cf. V. PÖSCHL, Kleine Schriften I, 229: "Die siebente Strophe aber wirkt
beinahe wie ein verstecktes Selbstporträt des Horaz, Er, Der Dichter der imbellis
Musa" (C. I 6, 10).



50 P.H. SCHRIJVERS

I 3, 68-69). Si les vertus 1'emportent par leur nombre sur les

ddfauts, fruits de la negligence, d'une mauvaise habitude ou
echappes ä la faiblesse de notre nature, et que ces derniers ne
sont pas trop graves (mediocria), 1'indulgence (ignoscere,
concedere, veniam dare) est de r&gle. Comme Horace en

temoigne ä maintes reprises, les ddfauts inh£rents ä l'etat de

poete sont largement compenses par les avantages de la po6sie,
de sa fonction educatrice et sociale14. Bien qu'il pre fere lui
aussi la solitude de la campagne, Horace n'en demeure pas
moins epistolier praesens-absens, concernd par la vie sociale
dans ses poemes de circonstance15. Dans son Art Poetique (297

sqq., 453 sqq.), il rejette explicitement le manque de sociabilite
et l'egotisme de certains poetes en les caricaturant. Dans la zone
de tension entre la Charybde d'un individualisme exacerbe et la

Scylla d'une adaptation sociale poussee ä l'extreme, il a cherche
et trouve, ä titre de compromis, la vie mediane, caracteristique
de toute sa vie et de toute sa pensee.

Nos reflexions preiiminaires sur Horace en tant que po&te
faisaient suite ä la fonction apologetique du temoignage sur la
methode pedagogique de son pere dans la Satire I 4. La valeur
de ce temoignage est quelque peu mise en doute par E.W.
Leach, qui, dans le but de minimiser la description horatienne,
la qualifie de "fictional", et signale encore une fois que le

portrait du p£re correspond etroitement ä une sc&ne de la

14 Cf. les textes röunis par J. TATE, "Horace and the Moral Function of Poetry",
in CQ 22 (1928), 65-72.
15

Pour l'importance sociale de ce genre de poümes, cf. E. GOFFMAN,
Interaction Ritual. Essays in Face-to-Face Behavior (Chicago 1967), 41, sur
"ceremonies of greeting and farewell", KEKES, op. cit. (n. 3), 66, sur "behavioral
clues, rituals, ceremonies and the sense of belongingness enhanced by the

rituals" (ä l'occasion' d'une naissance, d'un mariage ou d'un ddcfes, d'un
anniversaire, d'une arrivde ou d'un depart etc.).



HORACE MORALISTE 51

comedie Adelphoe de Terence (414-6)16. La ressemblance entre
le p&re d'Horace et le p&re de la com6die ne diminue aucune-
ment l'importance du t6moignage autobiographique, puisqu'aux
yeux d'Horace la vie reelle et la com6die se refl&tent 1'une

l'autre. Ce n'est pas seulement la literature qui doit representer
la vie si eile veut Stre utile aux homines, corame il le dit ä

plusieurs reprises dans son Art Poetique\ parfois la vie elle-
meme est pour Horace un miroir et une r6plique de la comedie,

par exemple dans le contexte de la Satire I 4, 48-56, lorsque
Pomponius pourrait entendre de la part de son p£re, si celui-ci
etait encore en vie, un langage aussi s£v£re que celui prononc6
sur la scene par le personatus pater (cf. aussi S. I 2, 20-22 oü

un certain Fufidius est compar6 äpater ille, Terentifabula quern...indu-

cit). Dans la S. II 5 Tiresias donne ä Ulysse ses conseils sur la
maniöre de devenir heritier (90 sqq.), des indications qui ont un

rapport direct avec la comedie (Davus sis comicus). En outre,
Horace compare plus d'une fois des 'scenes' tiroes de la vie
quotidienne ä des spectacles (ludi): le diner de Nasidi£nus, qui
a 6te un fiasco (S. II 8,79 nullos his mallem ludos spectasse), le

public de 1'amphitheatre, spectacle que D6mocrite aurait observe
d'un oeil plus attentif que les jeux eux-memes (E. II 1, 194-

198). Dans l'importante lettre qui ouvre le livre I des Epistulae,
Horace fait son adieu aux vers lyriques et aux vains amusements
de ce genre en se comparant ä un vieux gladiateur, ainsi qu'ä un
cheval de course vieillissant (1-10), deux images empruntees au
monde des spectacles, et qui nous montrent ä quel point Horace
a ressenti la vie comme un spectacle ä jouer devant un public.
Cette comparaison, dans £.11, implique pour le domaine de la
morale pratique deux elements essentiels, directement li£s l'un
ä l'autre: dans la vie reelle tout aussi bien que dans la reprSsen-

16
E. W. LEACH, "Horace's PATER OPTIMUS and Terence's Demea:

Autobiographical Fiction and Comedy in Sermo, I, 4", in AJPh 92 (1971), 616-632.



52 P.H. SCHRIJVERS

tation litteraire de cette vie, chaque homme se doit de jouer le

role qui convient ä son äge, ä sa fonction et ä sa situation (cf.
ä cote du terme partes dans A.P. Ill, 315, aussi E. I 17, 29); au

theatre de la vie ce sont les concitoyens qui constituent le

public, qui applaudira ou sifflera le spectacle donnt par chaque
individu. II ne fait pas de doute qu'Horace s'est inspire ici de la
doctrine du decorum et des personae de Panttius, telle que
Cictron l'a rendue au livre I de son De officiis (95-151,
parallele entre l'art de vivre et l'art du theatre au paragraphe
114)17.

Une raison supplementaire et encore plus imptrieuse de

prendre au plus grand serieux la sinctritt du ttmoignage
autobiographique de la S. I 4, est constitute par la densite des

images de son ptre et du ptre en gentral qu'Horace nous

presente tout au long de son ceuvre. Deux emouvants temoigna-
ges suffisent dejä en eux-memes: le test dtcisif formult dans la
S. I 6, 93-97: "Si la nature nous donnait l'ordre, au bout d'un
certain nombre d'annees, de remonter le temps ecoule et de nous
choisir d'autres parents... je me contenterais des miens", et un
des derniers vers qu'il ait tcrit (A.P. 471): "Le comble de la
dtmence c'est d'uriner sur les cendres de son ptre". L'influence
morale et le pouvoir du ptre se retrouvent partout dans l'ceuvre
d'Horace. A cott de la sctne entre 'ptre' et 'fils' que nous
venons de signaler ä propos de la S. II 1 (Trtbatius-Horace), on
rencontre une sctne comparable dans la S. II 3, 168 sqq.: les

admonitions adressees sur son lit de mort par Servius Oppidius
ä ses deux fils (un cas de mandata morientis, cf. aussi le

17
Cf. M. FUHRMANN, "Persona. Ein römischer Rollenbegriff', in Poetik und

Hermeneutik 8(1979), 97-102; C. GILL, "Personhood and Personality: The Four-
Personae Theory in Cicero, De Officiis I", in Oxf. Stud. Anc. Philos. 6(1988),
169-199; E. GOFFMAN, The Presentation of Self in Everyday Life (New York
1959), passim.



HORACE MORALISTE 53

discours d'Ofellus adress6 aux pueri ä la fin de la S. II 2). Le
p£re punissant est cite dans deux recits mythologiques des Odes

(III 11, 45; III 27, 34 et 57). Dans YArt Poetique, les rapports
entre le pere Pison et ses fills sont soulignes plus d'une fois.
Tuer son ptire est präsente corame le comble de la criminality
(E. 116, 37, C. II 13, 5). Ce qui caract6rise le nuancement et la
maturite de la pensee d'Horace, c'est qu'il ne considere pas le
role du pere en tant qu'instance morale et critique comme un
absolu; il existe des situations oü le point de vue paternel doit
etre rejete (C. Ill 11, 34-5 periurum fuit in parentem splendide
mendax, E. II 1, 81 sur le conservatisme littyraire de cuncti

paene parentes). Sur le plan religieux, le role dominant du pyre
s'exprime par l'appellation Pater, qui dysigne Jupiter dans

plusieurs poemes. Cette designation trouve son ycho sur le plan
politique dans le nom de pater accordy ä Auguste (cf. C. I 2, 2-
4 Pater...terruit urbem... C. I 2, 50 ames dici pater atque
princeps). Celui qui parviendra ä mettre un terme ä la corruption
des moeurs, merite de voir au pied de sa statue le titre de Pfere

des Villes (C. Ill 24, 27 pater urbium). Auguste n'a pas yty
seulement Pater Patriae grace ä sa lygislation dans le domaine
de la morality; pour sa propre famille, il s'est ygalement montry
un educateur exemplaire (C. IV 4, 27-28: Augusti paternus in

pueros animus Nerones).
Cette tendance pratiquement obsessionnelle ä soumettre

constamment ses propres actions ä un examen moral (S. 14, 133

consilium proprium) et ä yduquer ou ä sermonner, comme un
liber amicus {Ibid. 132), ses semblables lui vient sans doute de

son pere. Deux facteurs essentiels ressortent de la pydagogie
paternelle: le pyre formait son fils lorsque l'enfant ytait encore
malleable (120-121: sic me formabat puerum dietis; cf. 128:

teneros animos); le pyre lui enseignait la tradition morale
(traditum ab antiquis morem: 117) en l'entrainant et en l'accou-
tumant (insuevit pater optimus hoc me: 105) dys la plus tendre



54 P.H. SCHRIJVERS

enfance aux normes et aux valeurs de la soci£t£, lui apprenant
ä discerner les ecueils des buts ä atteindre. II parvint ainsi ä lui
insuffler une noblesse et une disposition morales: f] f]0iKT)

Öpexf|, qui, comme Aristote l'a defini dans ses Ethica Nicoma-
chea (II 1, 1), ££, £0ooq Trepiytvexai, Ö0ev Kai xobvopa
§o%r|Ke18.

Que la famille constitue la cl6 de voute de la soci6t6 en tant

que lieu d'apprentissage moral pour une nouvelle generation,
c'est lä une conviction exprim£e ä plusieurs reprises dans les

Odes d'Horace; c'est egalement le leitmotiv du programme de

reforme morale des odes dites romaines (C. Ill 1-6). D£s le
debut de ce cycle de poürnes (III 1, 1-4), le podte, qui se

designe comme pretre sacre des Muses, s'adresse sans detours

au public qu'il vise; les enfants, par qui tout changement de

mentalite doit prendre son depart (virginibus puerisque canto).
De la meme fagon, au debut de la 2ime ode romaine, il cite
1'enfant comme le premier objet de la formation ethique (III 2,
1-3: angustam amice pauperiem pati/robustus acri militia puer
condiscat). Dans le courant de la 6ime ode du Iivre III, vers 8,

Horace impute le desastre militaire menagant la ville de Rome
(Hesperiae mala luctuosae) k la corruption du mariage et de la
vie familiale (17-20). Cette degenerescence a commence selon
Horace par le relächement de la vie sexuelle de la mfere, des la
plus tendre enfance (24 de tenero ungui), et qu'elle a poursuivi
dans sa vie de femme mariee non sine conscio marito (29-30).
II oppose ensuite ce couple de parents deg6n6r£s aux parents
d'autrefois qui formaient leurs enfants selon les traditions
anciennes (37-40; cf. le terme docta 38 en opposition avec le

contenu du doceri aux vers 21-4). Ce sont les enfants de ces

parents-ancien style qui ont combattu ä l'epoque les Carthagi-

1R
Cf. Th. J. TRACY S.J., Physiological Theory and the Doctrine of the Mean

in Plato and Aristotle, Studies in Philosophy 17 (The Hague 1969), 228.



HORACE MORALISTE 55

nois, Pyrrhus, Antiochus et Hannibal (33-36). L'ode III 6 se

termine par la constatation sombre et pessimiste que la corruption

morale (mais 6galement la disorganisation socio-politique
et militaire qui en decoule), est au sens littiral du mot une
degeneration, du fait qu'elle s'accroit ä chaque generation, les

parents ne donnant plus ä leurs enfants une bonne formation de

base dans le domaine de la morale pratique. L'idee selon

laquelle le desordre general de la vie politique et sociale ne peut
pas etre sans rapport avec la corruption morale de l'individu, se

retrouve dans C. Ill 4, sur le plan symbolique de la mythologie
oü le chaos social est represents par le combat des Titans contre
les dieux de l'Olympe, alors que vers la fin le poite cite Orion,
Tityus et PSrithous comme exemples de ceux dont la force ne
medite qu'actions defendues, et plus particuliSrement comme
criminels ayant fait offense ä la pudeur de la vierge Diane, de

la mere L6to et de la femme mariie Persephone (C. Ill 4, 69-
80).

La conviction selon laquelle il revient ä la generation des

pires de constituer le modele ideal ä suivre (car une generation

corrompue par de mauvaises habitudes est irrimidiablement
dSnaturee et c'est pourquoi les odes romaines s'adressent aux
jeunes), est le theme de la 54me ode romaine, dite ode de

Regulus. Les soldats vaincus de Crassus, devenus maris et
beaux-fils degrades des Parthes, ont assimili de mauvaises
habitudes (conversi mores, consenuit 7-8) et sont de ce fait aussi

degeneres que la jeunesse captive (captiva pubes 18), indigne de

pitiS, qui s'est confiee aux ennemis perfides (les Puniques). Pour
RSgulus, cette generation doit etre eliminSe, car elle est corrompue

pour toujours; racheter cette jeunesse pour la rSintSgrer dans
la sociSte romaine serait une erreur fatale pour l'avenir (15-16).
Par sa conduite, R6gulus devient lui-meme un exemple positif,
qui affermit les p&res chancelants dans leur decision de sacrifier
cette generation corrompue, decision qui implique aussi la mort
de 1 'auctor du conseil, qui sait faire passer l'interet de sa patrie



56 P.H. SCHRIJVERS

avant les liens qui l'unissent ä sa femme, ä ses enfants et ä ses

amis (41-56).
On retrouve les memes thömes et le meme programme de

r6forme ethique dans la grande ode moraliste III 24. La situation
intolerable de la soci6te (impias caedis et rabiem civicam, 25-

26) est liee ici aussi ä une licence indompt6e (indomita licentia)
qui se manifeste par la convoitise effrenee des membres de la

societe, entramant avec elle la violation de la fid61it6 conjugale
(castitas, 23). Ici aussi, Horace exhorte ä un programme encore
plus s£v£re de formation (asperioribus studiis, 53-54) pour la
jeunesse (cf. ingenuus puer, 55); l'enfant de libre naissance ne
sait plus se tenir ä cheval, a peur de la chasse, mieux instruit
(idoctior, 56) qu'il est ä jouer soit au cerceau grec, soit aux d£s

proscrits par la loi. Ce demier exemple de conduite deprav£e
provient, selon Horace, du mauvais exemple qu'un p£re avide
donne ä son fils (periura patris fides, 59).

Alors que le role des parents est largement souligne dans la
formation morale des jeunes, la fonction de l'ecole ne tient pas
grand place ici. A vrai dire, le p£re d'Horace a justement
protege son fils contre 1'influence nöfaste de l'öcole dans le
domaine sexuel (S. I 6, 81-84)19. Un passage bien connu de

YArt Poetique (325-332) impute l'absence d'une po£sie de

quality chez les Romains ä un systfeme scolaire mettant, dans

son programme d'Etudes, l'accent sur l'6conomie et l'arithmä-
tique comme mati&res principales; comme Horace nous le dit,
une fois que ce sordide intöret a infectö les jeunes esprits, on ne

peut plus esperer voir 6clore des vers de quality. Le verbe
imbuere20, utilise dans ce passage (A.P. 331), est synonyme du

19
Cf. N. Rudd, "Horace. Satire I, 6", in Phoenix 15 (1961), 203-204.

20 Cf. E. I 2, 69-70 et B. STENUIT, "Horace et l'6cole", in Latomus 37 (1978),
50 et n. 17.



HORACE MORALISTE 57

mot 'accoutumer' (insuescere) qui d£signe la ntethode pödagogi-
que du päre d'Horace dans la Satire I 4.

Jusqu'ici nous avons parld du contexte litteraire de la fin de

la Satire I 4 et de son caractüre apolog6tique, ainsi que de la
situation pedagogique dans laquelle Horace accorde un role
primordial ä son p£re et aux parents en general. Nous allons
faire maintenant une analyse plus ddtailtee (en fonction des onze
propositions et classifications mentionnöes plus haut) des mots

qu'il a mis dans la bouche de son p£re, et de son propre
commentaire. Les admonitions paternelles concernent tout
d'abord deux secteurs concrets de l'existence humaine, qui
constituent egalement deux themes principaux de son oeuvre: la
vie materielle et la vie sexuelle (S. I 4, 105-119).

Comme Heinze l'indique dans son commentaire, Albius (S.

I 4, 28 et 109), qui avait la passion des bronzes antiques, et
Baius (I 4, 109) sont deux exemples de fils que la dissipation
des biens paternels a reduits ä la mendicite. Le p&re d'Horace
condamne leur conduite par un qualificatif ä double sens du

point de vue ethique: male vivat: celui qui vit dans des circons-
tances miserables (inops) ressent lui-meme son existence comme
peu satisfaisante, car eile ne satisfait pas aux conditions minimales

du bien-etre humain; par ailleurs, lorsque Ton doit sa

pauvrete ä son propre gaspillage, on vit accabte du jugement
moral et social d'autrui. Ces deux aspects, satisfaction person-
nelle et merite/culpabilite moraux, se retrouvent dans la remar-
que finale qu'Horace fait dire ä son p&re: vitam famamque
tueri... possum. (118 "conserver la vie et la reputation"). Son

propre commentaire montre la meme ambiguite, ou plutot la
reunion de ces deux criteres: satisfaction personnelle — nterite
moral (125-130, cf. 1'ambiguite du terme perniciem au vers
130).

La fa?on de mener sa vie dans le domaine materiel est
discutee ä maintes reprises dans l'oeuvre d'Horace. Prenons ä

titre d'exemple la scene entre p£re et fils de la Satire II 3, oü le



58 P.H. SCHRIJVERS

pfere Oppidius caractdrise son fils Aulus comme un gaspilleur et

son autre fils, Tiberius, comme un avare virtuel, pour finir par
les avertir (177-178):

tu cave ne minuas, tu ne maius facias id
quod satis esse putat pater et natura coercet.

Ici aussi, le pere Oppidius (finalement le po&te lui-meme)
conseille de garder un cours moyen entre le 'trop' et le 'trop
peu'; le pere juge raisonnable de rester dans les bornes de la
nature (cf. S. I 1, 50 vivre intra naturae finis)21.

En ce qui concerne la vie sexuelle, le p£re d'Horace donne
ä son fils une r&gle pratique qui represente le juste milieu entre
deux extremes du vice en unissant la satisfaction personnelle ä

l'estime morale et sociale. L'assouvissement des ddsirs sexuels

(venere uti 113) est une conditio sine qua non du bien-etre
humain, mais la conduite sexuelle doit mener ä un plaisir permis
(concessa), aux yeux d'autrui et de la loi ; done 'bas les pattes'
quand il s'agit de prostitutes (meretrix), car une liaison avec une
telle femme est abjecte (111 turpis, terme du lexique moral),
mais egalement quand il s'agit de femmes marines (moechae —

femmes adult&res), car la reputation et le sort des adulteres pris
en flagrant delit ne sont pas ä envier (114 non bella), — cf. la
description avec force dttails dans la Satire 12—. Dans les

rtgles pratiques qu'tnonce son ptre, Horace fait transparaitre,
non sans une savante ironie, la conception aristottlicienne de

Vö.f>EVf\/virtus comme le juste milieu entre deux extremes. Cette
conformity aux doctrines thtoriques des philosophes grecs est

suggeree dts le moment oü Horace prete ä son ptre des paroles

21
Cf. NORTON, op. cit. (n. 3), 340: "The finitude of persons disallows the claim

to an unlimited 'more', authorizing only the claim to 'enough'. 'Enough' is the

amount that can maximally be utilized".



HORACE MORALISTE 59

propres au jargon de la philosophic savante: sapiens, vitatu
quidque petitu sit melius, causas reddet tibi (115-116; les regies
restent les memes; les savants ne font que fournir des arguments
ä leur appui Une telle union entre l'6thique populaire
('Vulgarethik') et le discours savant de la philosophic est

egalement suggeree dans la question du pere formulae en jargon
technique: an hoc inhonestum et inutile factu necne sit addubites
(124-125). La tournure de la question £voque la doctrine
th6orique des devoirs, elaboree par Panetius-Cic6ron dans le De

officiis, mais la rdponse est donnde par la morale pratique de la
rue (flagret rumore malo cum hie atque ille 125-126)22. Cette
mani&re de combiner l'6thique populaire avec les doctrines

philosophiques et la tradition morale des Romains (traditum ab

antiquis morem) caracterise le moralisme tout entier de l'oeuvre
horatienne. La synthase est done dejä indiqu6e dans l'esquisse
autobiographique de la Satire I 4, qui, du point de vue dthique,
fonctionne comme pi&ce programmatique.

L'expression 'ethique populaire' ('Vulgärethik'), que nous
venons d'utiliser, ne doit pas etre prise en premier lieu comme
terme sociologique designant l'ensemble des normes et des

regies admises par le peuple: elle prend ici le sens de collection
de simples dictons d'ordre pratique, ä l'opposd des doctrines
systematiques et largement d£montrees par les professeurs de

l'art philosophique, les sapientes. Toutefois, nous trouvons dans

l'expose attribue ä son p&re un grand nombre de termes
designant un jugement n£gatif exprim£ par autrui (male, turpis,
non bella fama etc.) et la question se pose: bien ou mal, mais

aux yeux de qui De soi-meme D'autrui De quels homines

Du point de vue sociologique, on peut dresser une
tripartition d'instances morales de la fa?on suivante: la socidte

22 Cf. A. LA PENNA, Orazio e la morale mondana europea (Firenze 1969), 9:

"Orazio sottolinea il fondo elementare, popolare, rustico della sua saggezza".



60 P.H. SCHRIJVERS

en general (le peuple — populus/ vulgus), le cercle plus intime
de la famille et des amis, le 'moi'.

Aux yeux d'Horace, le peuple constitue une instance morale
de quality pour le moins douteuse: il est perfide (C. I 35, 25),
malveillant(C. II 16, 39-40), profane (C. III 1, 1); il confere

souvent, dans sa deraison, les charges de l'Etat ä des individus
indignes et se fait sottement l'esclave de la renomm6e (populo-
qui stultus honores saepe, dat indignis, S. I 6, 15-16). L'emploi
du mot saepe, 'souvent', done 'pas toujours', caracterise la

pensee nuancee d'Horace. La constatation exprimee dans E. II
1, 63 vaut aussi bien pour des questions d'ordre 6thique que
litteraire: parfois le vulgaire voit juste, mais parfois il se trompe
(interdum vulgus rectum videt, est ubi peccat). Quand le peuple
reste aveugle aux qualites morales de gens de bien et ne forme
son jugement que d'aprös les titres ou les apparences, il est

stupide (S. I 6, 10 sqq.). Une bonne partie de 1'humanity se

laisse seduire par une avidite trompeuse, disant: "On n'a jamais
assez, car l'estime se mesure ä ce qu'on poss&de" (S. I 1, 61-
62). Cependant, un Harpagon, ladre et riche, est ä juste titre
siffle par le public; s'il s'applaudit23 en contemplant les 6cus
dans son coffre-fort, il ne correspond pourtant en aucune fa?on,

que ce soit du point de vue moral ou social, ou bien encore du

point de vue de la satisfaction personnelle, ä 1'image que
l'homme se fait du bien-etre, car il souffre le supplice de
Tantale et est delaisse de sa famille et de ses amis (S. I 1, 65

sqq.).
Horace ne rejette pas de but en blanc une origine noble et

une grande richesse, pas davantage que la gloire et une bonne

reputation (cf. gratia, fama sur la liste des biens dans E. I 4,
10), mais ces biens-lä doivent s'accompagner de vrais merites
moraux. Le genereux Proculeius est bien connu ä juste titre pour

23
Remarquez la terminologie dramatique au vers 66 (sibilat, plaudo).



HORACE MORALISTE 61

l'affection paternelle qu'il porte ä ses freres (C. II 2, 6-8), un
candidat politique peut etre superieur par ses vertus et sa

reputation (C. III 1, 12 moribus hie meliorque fama); conforme-
ment ä la tradition, la chasse, " exercice de tout temps en
honneur chez les Romains", contribue ä une bonne reputation
(E. 1 18, 49)24. Horace lui-meme se rejouit de ce que Rome ait
finalement reconnu ses merites (C. IV 3). La gloire de l'empire
romain est justifiee, car eile se fonde sur les moeurs antiques (C.
IV 15, 12 veteres artes mores antiqui). L'affection et l'estime
du peuple pour Auguste et M6c£ne sont legitimes, puisque
ceux-ci remplissent leur role politique et social de fa?on
exemplaire (cf. C. IV 14; I 20, E. I 16, 27-29). Toutefois, ce

peuple 6claire (sapiens et iustus) qui a raison de pr6f6rer
Auguste ä tous les h6ros, ne fait pas toujours preuve de cette

meme raison ni de cette meme mesure (cetera nequaquam, plus
sp6cialement ici dans ses jugements litt6raires, E. II 1, 18-20).
C'est ä juste titre selon Horace que l'homme adult^re et
1'habitue des meretrices, stigmatises aussi bien par le p£re
d'Horace que par la societe romaine en general, perdent leur
reputation. Aussi bien du point de vue de l'ethique sociale que
de la satisfaction finale, une telle vie est mauvaise (S. II 7, 66-
67: l'adult&re fera perdre ä un mari en d61ire tout son bien, sa

vie, sa reputation; S. I 2, 61-62 — ä propos de 1'habitue des

maisons de prostitution — : "ruiner sa bonne reputation,
dilapider son patrimoine, c'est, en tout cas, un mal").

Des gens comme Horace se doivent de garder une distance

critique vis-ä-vis de 1'instance pour le moins suspecte que
constitue le peuple, ce monstre ä cent tetes (E. I 1, 71-76 belua

24 Cf. J. AYMARD, Essai sur les chasses romaines des origines ä la fin du siecle

des Antonias (Paris 1951), 91-98.



62 P.H. SCHRIJVERS

multorum es capitum: non ut porticibus sic iudiciis fruar
isdem)25. C'est pourquoi il contraste parfois le jugement de ce

peuple ä celui de ses amis qui connaissent la vraie valeur d'une

personne (cf. S. I 6, 97-98 demens iudicio vulgi, sanus fortasse
tuo Mecene). Confront^ ä la jalousie et ä la malveillance du

peuple, Horace souligne qu'il a su plaire ä ce que Rome compte
de plus illustre en fait de guerriers et de magistrats (E. I 20, 23,
cf. la fin de 5. II 1). Alors que le jeune Horace continuait ä

entendre le peuple demander: "Quel homme est-ce De quel
pere est-il ne ?", ses amis, Virgile et Varius ont su dire ä

Mecüne ce qu'il etait (optimus olim Vergilius, post hunc Varius
dixere qui essern, S. I 6, 29 et 54-55).

Comme il ressort de 1'opposition audire-esse/dicere-esse, le
problfeme du bien-etre humain est consider^ 6galement par
Horace comme une question d'analyse s£mantique du juste
emploi des deux termes bonus et beatus. En dissociant ces deux

mots, le peuple fait trop souvent un mauvais emploi du terme
beatus (cf. C. II 2, 17-21). La question de savoir quel est le

juste emploi et qui est le juste usager de ce mot, trouve une
rgponse definitive dans un passage-cie de YEpitre I 16, pi&ce
maitresse, comme l'a qualifiee Courbaud26. Les vers 17-23
renferment en quelque sorte la conclusion finale de la philosophic

morale d'Horace. Une existence accomplie consiste en un
effort soutenu pour atteindre le bonheur. La formulation curas
esse, au lieu de la forme plus simple es, souligne sa propre
opinion, selon laquelle la realisation du bonheur parfait n'est pas
de ce monde et peut etre mise en doute. Etre heureux (beatus

25 Pour r interpretation du vers S. I 6, 17-18 quid oportet nos facere a volgo
longe longeque remotos, nous pr£f£rons suivre le commentaire de HE1NZE ad
loc. (contra N. RUDD, The Satires of Horace, Cambridge 1966, 38-39).
26

E. COURBAUD, Horace, sa vie et sa pensee ä l'epoque des Epitres. Etude sur
le premier livre (Paris 1914), 168.



HORACE MORALISTE 63

esse) est identique ä etre bon (bonus esse), tant au point de vue
de la satisfaction personnelle que du jugement moral d'autrui.
Pour determiner ce bien-etre, il faut de la sagesse (sapientia).
Une fois qu'on est sage (sapiens), on ne depend plus des

jugements d'autrui, on a atteint l'autonomie morale et on peut
faire confiance au jugement que l'on porte sur son propre
bonheur (sibi credere). Dans la partie programmatique de la
Satire I 4, c'est 1'introspection qui, apr£s l'ami sincere, est citee

comme derniere instance critique. Cette synthase d'une ethique
cognitive (socratique), prenant pour entires la satisfaction
personnelle et le merite moral et social avec pour but final
l'autonomie du 'moi', reunit ainsi des Elements de la philosophic
ethique des Grecs (plus specialement l'epicurisme et la Stoa) et
la tradition morale des Romains27.

Dans l'esquisse autobiographique de la Satire I 4, on trouve
la phrase suivante (121-123):

et sive (pater) iubebat
ut facerem quid, 'habes auctorem quo facias hoc';
unum ex iudicibus selectis obiciebat.

Comme l'ecrit Ciceron (Pro Cluentio 121), les preteurs romains
avaient le devoir de choisir pour iudex les meilleurs citoyens
parmi les trois classes superieures. Le jure, consider^ generale-
ment dans la societe romaine comme modele id£al du comporte-
ment humain, recevra la pleine estime d'Horace tout au long de

sa vie et de son oeuvre, tout comme la pratique de la legislation,
la juridiction et la condamnation. Dans E. I 16, 42, il cite la
definition commune d'un vir bonus comme entre autres celui

"77
Cf. V. POSCHL, Kleine Schriften 1, 186: "Beide philosophische Richtungen

sind nötig um dem römischen Leben in seinem ganzen Umfang eine theoretische
Basis zu geben".



64 P.H. SCHRIJVERS

quo multae magnaeque secantur iudice lites. L'Ode IV 9 fait
l'eloge de Lollius comme juge honnete et loyal; Futility est en

quelque sorte la mfere de la justice et de l'equit6 (5.1 3, 98), une
tribu barbare l'est par son ignorance de la loi latine (C. IV 14,

7). Parmi les grands merites civilisateurs de la poesie, il
mentionne notamment le fait d'avoir reprimd le relächement des

moeurs, d'avoir trace les devoirs des 6poux et d'avoir grav6 des

lois sur le chene (A.P. 398-399). Quand Horace renvoie directe-
ment ou en termes generaux, mais toujours elogieux, ä la
legislation ancienne ou contemporaine sur la moralit6, les

domaines en question (relations extra-conjugales, luxuria, cf. C.

II 15, 18; III 24; C.S. 17-20) sont les memes que les deux
exemples concrets de mauvaise conduite qu'il avait mis dans la
bouche de son pere: le paterfamilias et le pater patriae forment
un front commun28. Prenant conscience du fait que les lois ne
servent ä rien sans le soutien des moeurs (C. Ill 24, 35), il loue
les merites d'Auguste qui orne l'Italie de bonnes moeurs et la

corrige par ses lois (E. II 1, 2-3). C'est grace ä l'empereur que
dans le domaine de la morale conjugale, la coutume et la loi (C.
IV 5, 22 mos et lex) ont eu raison des souillures criminelles;
dans le meme contexte, Horace souligne Futility et la n^cessite
de punir les delinquants (poena, cf. C. Ill 24, 34 supplicium).
Sur le fond de ce principe de 'law and order', exprimd dans les

Odes, il est ä remarquer que dans £.1 16, en quelque sorte le
point culminant du däveloppement de sa pens£e morale, il
preconise l'autonomie morale de l'individu, en critiquant
l'homme qui n'est bonus — ou plutot ne se montre tel que sous
les yeux du Forum et de tous les tribunaux (57). Comme Horace
nous le dit, si l'on ne s'abstient du crime que par crainte du
chätiment (formidine poenae 53), on ne diffüre pas dans son

comportement d'un esclave; en revanche, chez l'homme de bien,

28 La cooperation est conforme aux id£es d'Aristote (cf. EN X 9, 8-14).



HORACE MORALISTE 65

la haine du vice vient de l'amour de la vertu (oderunt peccare
boni virtutis amore 52).

II est remarquable que dans l'esquisse autobiographique de la
Satire I 4, Horace ne souffle mot de Dieu ou des dieux comme
instances morales. Son p£re ne manque pas de lui indiquer tel
ou tel jure, mais il ne le conduit pas dans les temples. Le r£cit
sur sa formation, essentiellement profane, correspond ä ce qu'il
nous raconte ä ce sujet ä la fin de la Satire I 5 (100 sqq.):

non ego: namque deos didici securum agere aevum
nec si quid miri faciat natura, deos id
tristis ex alto caeli demittere tecto.

Cette position profane soul&ve la question de savoir quelle a ete

la fonction du Dieu (ou des dieux) et de la religion (par exemple
le culte et la pri&re) dans son oeuvre tout enti&re, surtout dans
les odes peuplees par des dieux differents auxquels le poete
s'adresse dans ses priores et ses hymnes. Pour mettre un peu
d'ordre dans ses renvois aux dieux et ä leur culte, nous pour-
rions nous servir de la tripartition varronienne, dite theologia
tripartita, et faire une distinction entre les aspects socio-politi-
ques, philosophiques et litteraires de la religion et du mythe.
L'enchevetrement de ces differents aspects apparait clairement
dans le Chant Seculaire. II s'agit ici d'une cdremonie officielle
de la communaute et de meme qu'Horace s'adresse explicite-
ment aux enfants (pueri-virgines) dans ses odes romaines, il est

l'auteur du texte chante par les jeunes (C.S. 1-8 virgines lectas

puerosque castos) ä l'occasion de cette priere rituelle collective.
Us prient pour que les dieux protügent les nouveau-n£s et
accordent de nombreux enfants, des terres fertiles et une tire de

prosperity et de succös militaires, bref des biens r6alisant le
bonheur de la collectivity romaine ä laquelle appartient Horace;
ä ses yeux, ce bonheur est lid aux vertus du peuple. Cela est

apparu clairement dans le passe, lorsqu'Ende, qualifiö de castus,



66 P.H. SCHRIJVERS

sauva, sine fraude, de la ville de Troie en flammes les quelques
survivants promis ä un avenir meilleur (41-45). Maintenant
aussi, les Romains ont rempli dans une large mesure les

conditions morales de la prosperity: il existe une legislation
concernant le mariage et la prog£niture (17-20); la Bonne Foi,
la Paix, l'Honneur, la Pudeur d'autrefois et la Vertu delaiss6e

osent revenir (57-60), et si la jeunesse est vertueuse et le reste,
la nouvelle generation, tout comme son auteur, a toutes raisons

d'esperer que Jupiter et tous les dieux exauceront leur prifere

(derniere strophe 73-76). Bien sür, du point de vue social et

fonctionnel, on peut considerer cet hymne rituel comme une
'fagon de dire' et souligner Futility sociale de la religion:
l'hymne constitue ainsi un eloge indirect de la politique de

reforme morale d'Auguste et une exhortation ä accepter
pleinement les rägles officielles de conduite individuelle.
L'invocation, adressye plus spycialement ä Phybus et ä Diane,
contient des elements divers tirys de la mythologie grecque et de

la religion romaine (une preuve de plus des talents du poyte ä

realiser une synthese); l'hymne est ygalement une 'fagon de

dire' litteraire. Neanmoins, la question philosophique reste

ouverte: pourquoi ces 'fagons de dire' Pourquoi une priere aux
dieux, non pas seulement ä l'occasion des Ludi Saeculares, mais

encore et ä plus d'une reprise dans la collection des Odes Une

premiere reponse nous est fournie dans la derniere strophe du
Chant Seculaire : une fois les conditions morales remplies, ä

savoir tout ce qui dypend de nos propres dydsions et de nos

propres actions, on peut rentrer chez soi avec l'espoir ferme et
heureux (C.S. 74: spem bonam certamque domum reporto) que
la collectivite romaine recueillera les biens permettant d'attein-
dre le bonheur. C'est ce que fait le poyte, sans pour autant en
avoir la compiyte certitude!

Dans la collection des Odes, on trouve une priyre ou le poyte
prie exclusivement pour son propre bonheur (C. I 31). Ici aussi,
il s'agit d'une priere (d'un poyme) de circonstance, en ce sens



HORACE MORALISTE 67

qu'un evenement rituel (1'inauguration du nouveau temple
d'Apollon) fournit l'occasion d'une pri£re personnelle. Dans
I'Ode I 31, le po&te prie pour qu'il puisse jouir des biens acquis
(frui paratis)29, d'une bonne sant6, de facultas intactes, d'une
vieillesse en toute dignity (nec turpem), realisable s'il conserve
sa creativite poetique (nec cithara carentem 17-20) — l'ordre
parataxique renferme un lien logique — Si nous rangeons les
differents elements de cette pri£re d'apr&s la classification des

bona, dress£e au debut de cet article, nous constatons qu'Horace
prie en fait pour la realisation des conditions minimales du bien-
etre humain en general: frui paratis, expression lapidaire d6si-

gnant l'acquisition dans la vie materielle des biens qui suffisent
et qui sont disponibles (l'expression frui paratis est en opposition

avec la vie dangeureuse du marchand bravant l'ocean); une
bonne sante de corps et d'esprit, biens indispensables ä la
satisfaction personnelle; il prie pour une vieillesse digne de

l'estime d'autrui (implication du mot turpis)30, done un bien
externe. Ce dernier 616ment depend toutefois du maintien de son
talent de poete, qui constitue un bien enti&rement personnel
derivant de sa propre nature et de sa propre conception d'une
existence accomplie. II ne prie que pour des biens dependant
plus ou moins de la contingence; qui nous reviennent, plus ou
moins, sans que nous n'y puissions rien, chaque vie humaine
s'accompagnant d'une certaine marge de 'fragility de bonheur'.
C'est ainsi qu'il c£l£bre tous les premiers mars le fait de ne pas
avoir ete tue par la chute d'un arbre (C. Ill 8, 6-8). Du point de

29
On connait l'importance des notions de frui/uti/paratum-parabilis dans la

pensde morale d'Horace.
30 Le lien logique entre les parties diffdrentes de la pridre implique que le mot

turpis a ici un sens moral, lid ä la gloire et ä la reputation, non pas un sens

esthdtique (contra NISBET-HUBBARD ad loc., cf. V. PÖSCHL. Kleine Schriften
I, 200).



68 P.H. SCHRIJVERS

vue moral, il n'y a rien ä faire contre un arbre qui tombe, ni
contre un naufrage ou un accident de la route qui nous surprend.
On en est reduit ä esperer et ä craindre et, une fois sauv6

(miraculeusement)31, ä s'en feliciter, se montrer reconnaissant,
et exprimer ses sentiments, par exemple dans une pri&re ou un
po£me (et avec un bon flacon).

Si, ä l'interieur du Pantheon evoque dans la collection des

Odes, on veut faire abstraction des dieux qui, situds dans un
contexte politique (euhemeriste) ressortissent de la theologia
politica et possedent, de meme que les exemples mythologiques,
une fonction protreptique ou allegorique, et que Ton fait valoir
egalement les conventions litteraires du genre concernant

l'emploi d'ornements mythiques, il reste un nombre rfiduit de

dieux representant la contingence dans la vie humaine: Jupiter
et/ou Fortuna, Apollon, Diane, Bacchus, Venus, Mercure, la (les)
Muse(s), Faunus et Pluton (Orcus). Tous (sauf Pluton qui ne

represente qu'un malum naturel) sont caracteris6s, dans l'ensem-
ble des Odes, comme des etres ambivalents qui, grace ä leurs
dons (prosperity, guerison, joie, sauvetage, inspiration — dans

le cas des pontes — nous procurent le bonheur ind6pendam-
ment de nous-memes, bonheur qui est toujours contingent,
inattendu, de duree imprevisible; ils sont par ailleurs 6galement
en etat de nous l'öter et de nous plonger dans le malheur.

II va de soi que l'homme peut restreindre la port£e de cette
contingence existentielle en se contentant des conditions
minimales du bien-etre humain (bene est, cui deus obtulit parca
quod satis est manu, C. III 16, 43-44), en retenant ses d£sirs et

ses aspirations dans les limites de ses possibilit6s individuelles
(nihil supra deos lacesso, C. II 18, 11-12), en 6vitant autant que
possible toute action comportant des risques (celui qui, comme
Horace, a une sant£ faible, peut quitter en 6t la ville malsaine

31 Voir surtout C. III 4, 25-28.



HORACE MORALISTE 69

sans pour autant devoir prier; on peut reduire au maximum les

traversees en mer, on peut cherir autant que possible la solitude,
propice ä la creativity artistique). Toutefois, puisque Ton doit effec-
tuer cette traversee qu'est la vie en elle-meme32, cette simple
constatation reste en vigueur (C. II 13, 13-14):

quod quisque vitet numquam homini satis
cautum est in horas.

Cette notion de la contingence r6gnant sur la vie humaine,
fondle sans doute sur sa propre experience (Philippes, naufrage,
la chute de l'arbre), imprögne les odes et se trouve ä la base de

plusieurs conseils et maximes pratiques. Comprendre que ni le

bonheur ni le malheur ne sont eternels (non semper), aboutit
dans notre faijon de vivre mais surtout dans nos reactions
personnelles par rapport au bien ou au mal qui nous reviennent,
ä la regle de Yaurea mediocritas (cf. C. II 9; II 10): "when
winter comes, spring is not far away" ; cette prise de conscience

nous exhorte egalement ä saisir le bonheur tant qu'il dure (dum
licet, cf. E.. Ill, 20). II a raison de s'emparer du titre de

beatus, celui qui, ä cote de ses merites moraux et sociaux (C. IV
9, 49-52), est passe maitre dans l'art de faire bon usage des

presents accordes par les dieux (deorum muneribus sapienter uti
callet, IV 9, 47-48): "c'est le printemps" (informis hiemes
reducit Iuppiter, idem summovet, C. II 10, 15-16). Comme
Jupiter rfegle par la variety des saisons la mer, la terre et le ciel
(mare et terras variisque mundum temperat horis, C. I 12, 14-

16), il ne reste plus ä l'homme qu'ä vivre conformement ä cette

temperatio (cf. C. II 16, 25-28).

32 C'est de l'image de la mer (Adriatique) que le po£te se sert le plus souvent

pour exprimer la variability de la vie.



70 P.H. SCHRIJVERS

Comme Horace le souligne ä plusieurs reprises, ä cote de

cette diversite des circonstances de la vie, fruit de la contin-

gence, la nature de l'homme se change en elle-meme. Cette

pensee se trouve dejä dans l'esquisse autobiographique de la
Satire I 4, au moment ou Horace parle du ddveloppement de

l'enfant et de l'influence du temps sur ses defauts moyennement
graves et pardonnables (fortassis et istinc largiter abstuleri
longa aetas, liber amicus, consilium proprium, 131-133). II
existe done des defauts (des traits de caractere nögatifs et les
mauvaises actions qui en räsultent); ils s'usent avec le temps.
Etant donne le caractere autobiographique de ce texte, Horace
renvoie sans doute ici ä son temperament vif, col6reux et

irritable, qu'il signale lui-meme dans la sphragis par laquelle se

termine le livre I des Epistulae (irasci celerem, tarnen ut
placabilis essem 25). II considere done ses po&mes de jeunesse,
les Epodes, comme le produit d'une certaine ferveur d'esprit, qui
sera remplacee autant que possible, dans la phase plus tardive
des Odes, par un temperament (et une po6sie) plus doux et plus
calme (cf. C. I 16, 22-26). L'emploi du verbe quaerere aux vers
25-26 {nunc ego mitibus mutare quaero tristia) est de nouveau
caracteristique de sa pensee: il cherche ä changer sa nature, mais

un retour accidentel au temperament ant6rieur reste toujours
possible (la perfection n'est pas de ce monde L'influence de

l'äge sur son caractere irritable apparait 6galement dans la
strophe finale de Vöde III 14 (25-28): lenit albescens animos

capillus...
La pensee selon laquelle certains traits de caractäre sont li£s

aux differents groupes d'äge, a ete elaboree par Horace dans les

vers celebres de VArt Poetique (156 sqq.)33. La grande impor-

33
Cf. Fr. BOLL, "Die Lebensalter" (1913), in Kleine Schriften zur Sternkunde

des Altertums (Leipzig 1950), 156 sqq.; E. EYBEN, Dejonge Romein volgens de

literaire bronnen der periode 200 v. Chr. — 500 n. Chr (Brüssel 1977), 7 sqq.;



HORACE MORALISTE 71

tance qu'il attache ä cette constatation ressort non seulement de

ses descriptions detaillees, mais aussi du fait qu'ä 1'oppose de

son exemple, Aristote, qui lui s'tkait borne ä ddcrire les trois

groupes d'äge d'importance pour la pratique rhdtorique (la
jeunesse, la vieillesse avec l'age adulte comme sommet —

&Kpf| — au milieu, Rh. II12-14), Horace caract6rise egalement
l'enfant ipuer), bien que celui-ci ne joue aucun role dans la

pratique litteraire de l'epop£e et de la tragddie. L'instability
emotionnelle et l'irascibilite, mentionnees comme traits typiques
de l'enfance (iram colligit ac ponit temere et mutatur in horas,
A.P. 159-160), sont des traits de caractere pu6rils que le pofete

se voit oblige de constater sur sa propre personne ä un age plus
avance. Cette alterabilite d'esprit et ces poles opposes (la
constance et la rigiditd) se retrouvent comme traits caract6risti-

ques dans la description des trois autres categories: l'adolescent
(,imberbus iuvenis) est sublimis cupidusque et amata relinquere
pernix (A.P. 165), l'äge viril (aetas virilis) "mesure ses demarches

pour ne pas avoir ä s'en repentir un jour" (A.P. 168), et le
vieillard (senex), tremblant pour l'avenir et apologiste du bon
vieux temps, a perdu sa souplesse et est devenu rigide (A.P.
170-174).

Horace constate une transformation et un developpement
similaires chez des 6tres collectifs tels que le peuple grec ou le

peuple romain, dont les occupations et les gouts ont montrd, au

fil des ans, un retour ä une culture de jeunesse (E. II 1, 93-110):
la Grfece, deposant les armes, s'abandonna aux amusements, se

passionna tantot pour les athletes, tantot pour les courses de
chevaux (traits caracteristiques de l'adolescence, cf. A.P. 162),

P. HÖHNEN, "Zeugnisse der Altersreflexion bei Horaz", in Gymnasium 95(1988),
154-172. On trouve une discussion rdcente de l'importance que cette partition
de la vie possfede du point de vue moral, dans NORTON, op. cit. (n. 3), 158 sqq.
(chap, intituld 'The Stages of Life: Childhood, Adolescence, Maturation, Old

Age').



72 P.H. SCHRIJVERS

tantot pour une joueuse de flute ou un tragedien (E. II 1, 93-98).
Le caractere infantile de ce developpement rdgressif est soulign6
avec insistance dans la comparaison qui termine ce petit
morceau de l'histoire culturelle et morale de la Gräce (99-101
puella velut si luderet infans, quod cupide petiit, mature plena
reliquit). Aux yeux d'Horace, l'histoire des moeurs du peuple
romain fait preuve d'une rechute comparable: dans le pass6,
Rome a eu longtemps des preoccupations adultes (E. II 1, 103-

107), mais l'esprit de ce peuple inconstant a change: alors

qu'autrefois les adultes enseignaient aux jeunes ä accroitre leur
fortune et ä moderer leurs passions juveniles, aujourd'hui les

p&res sevferes partagent les occupations pueriles de leurs fils:
jeunes gens et graves vieillards, le front ceint de couronnes,
recitent des vers ä table (pueri patresque severi fronde comas
vincti cenant et carmina dictant, 108-110). Cette instabilite et ce
retour ä une phase anterieure, Horace les constate meme chez

lui: faire des vers convient ä la jeunesse (iuventus) et bien qu'il
assure le contraire, il reclame pourtant chaque matin son pupitre,
une plume et du papier (111-113).

La rögle selon laquelle on doit tenir le röle qui convient ä

l'äge que l'on a, constitue un th&me essentiel des odes drotiques,
mais Horace, devenu senex, est obligö d'admettre que, malgrd
l'abandon de l'amour (et de la po6sie amoureuse), il est retombe

une fois de plus dans les passions du passd (C. IV 1). Dans la

premiere Epitre du livre I, il decrit ses efforts laborieux pour
arriver ä la stability et ä la constance de l'äge adulte. Une fois
encore, Möcene tente de le ramener aux jeux de la jeunesse
(antiquus ludus 3)34, mais ses goüts ont chang6 avec l'äge (non
eadem est aetas, non mens 4). L'6tude et la recherche du vrai et

34 Pour un aperfu des jugements romains sur l'adolescence et l'indulgence vis-ä-
vis des vitiae aetatis, cf. EYBEN, op. cit. (n. 33), 62 sqq.



HORACE MORALISTE 73

du convenable l'occuperont d6sormais (ll)35; une solution fixe
et dogmatique ne se präsente pas en ce moment: il s'abandonne

au caprice des vents pour aborder lä oü ils le mfenent (nunc
agilis fio et mersor civilibus undis — preference pour la Stoa
— nunc in Aristippi fiirtim praecepta relabor 16-18). Les

verbes utilises dans ce contexte (me rapit, deferor, fio, mersor,
relabor) soulignent son instability et son manque de maturity.
C'est pourquoi il s'efforce de rester maitre des circonstances au
lieu d'y etre soumis (et mihi res, non rebus subjungere conor
19). II est toutefois forcy de constater, meme ä l'äge adulte des

Epistulae, son propre manque de Constance (E. I 1, 97-99). Ce

ne sont pas uniquement les circonstances de la vie qui varient du
fait de leur caractere contingent comme la surface de la mer
Adriatique: sa propre personne connait, eile aussi, la continuelle
alternance du flux et du reflux (aestuat 99). La nature, la vie
humaine, le langage litteraire et la civilisation partagent tous
cette mobilite et cette variability permanentes, comme Horace le
fait apparaitre dans la celebre comparaison de VArt Poetique (60
sqq.), oü il juxtapose ces diffyrents domaines: ut silvae foliis
pronos mutantur in annos... La progression entarte dans les

Epodes se poursuit dans les Odes, puis dans les Epistulae et eile
constitue dans sa totality un "Bildungsroman", un rycit de son
"education sentimentale" dans lequel il dycrit son laborieux trajet
vers la stability emotionnelle et morale. Ici encore, la perfection
n'est pas de ce monde, mais faisons au moins quelques pas, s'il
ne nous est pas donne d'aller plus loin (est quadam prodire
tenus, si non datur ultra, £.11, 32).

Cependant, sur un seul point il nous conseille de ne jamais
repudier l'enfance au cours des annyes. Etant donny que les

35 A propos du vers 7, oü Horace se prdsente comme 'Socrate 6coutant son

ddmon' (PREAUX, comm. ad loc.), il est utile de comparer NORTON, op.
cit.(n. 3), chap. 1: "The Ethical Priority of Self-Actualization".



74 P.H. SCHRIJVERS

circonstances de la vie passent et changent si vite, imitons le

jeune £colier qui, devant les cinq jours de la fete de Minerve, se

häte de jouir d'un temps court et agröable (E. II 2, 197-198). Le

temps (aetas) est jaloux, intraitable (C. 111, 7; II 5, 13), il court
et nous meine finalement au bouleversement irrevocable qui nous
attend: la mort.

Le caract&re qu'il donne ici ä la vie humaine et ä sa propre
vie nous conduit aux racines de sa personnalit£ et de sa creativity:

la ferveur d'esprit, c'est-ä-dire la disposition ä röagir devant
les circonstances changeantes de la vie ä chaque instant, une
capacite negative, selon la formule de John Keates ('negative
capability'), un don paradoxal, ressenti comme un doux peril (cf.
dulce periculum, C. Ill 25, 18), parfois comme une malediction,
comme horror ac divina voluptas. Pour Horace egalement,
valent les mots dits ä propos de la sensibility d'un autre po£te
(Rilke): "Vielleicht entsann er sich dabei der alten Sehnsucht,
Arzt, Heiler, Helfer zu werden alsob damit erst die eigne Hilfe
auch an ihm gewährleistet sei... Geborgensein heisst ihm hier,
dass es ihm selbst erst auf dem Umweg über diejenigen
zukommt, denen er es bringt"36: Sic teneros animos aliena
opprobria saepe absterrent vitiis (S. I 4, 128-129).

Dans la partie programmatique de la Satire I 4, Horace cite
egalement l'ami franc et sincere (liber amicus)31 comme
instance critique lors de la formation morale de l'individu. Par

36 Cf. V. PÖSCHL. Kleine Schriften I, 138: "Die Lehren, die der Dichter erteilt,
die Weisheit, zu deren Fürsprecher er sich macht, ist eine Weisheit, die er selber

benötigt"; voir pour la terminologie mödicale chez Horace, H. B. JAFFEE,
Horace. An Essay in Poetic Therapy (diss. Chicago 1944). La podsie d'Horace
n'est pas discutäe dans M. C. NUSSBAUM (ed.), The Poetics of Therapy
Apeiron 23,4 (1990).
37 Cf. W. J. N. RUDD, "Liberias and Facetus, with special reference to Horace,
Serm. I ,4 and 1,10", in Mnemosyne 10(1957), 326: "Needless to say, Horace
was always quite as ready to dispense such helpful criticism as to receive it".



HORACE MORALISTE 75

ailleurs et dans le merae contexte, dans le cadre de sa propre
introspection, il compte parmi ses propres exigences 1'effort
soutenu de se rendre eher ä ses amis (sic dulcis amicis occurram
135-136)38. Etre aimable et sincere, gentil et ä la fois critique
peut etre source de tensions qu'il faut savoir rösoudre par une
synthese qu'Horace veut 6galement retrouver dans l'oeuvre
littöraire (et sa propre poesie): l'union de Vutile et du dulce,
plaire et instruire en meme temps39.

A notre avis, ce problfeme-lä peut etre abordö de la manifere

la plus fructueuse en faisant appel ä cette partie de la linguisti-
que moderne qui etudie 1'interaction verbale et 1'ensemble des

performatifs: la "pragmatique" linguistique. C'est dans cette
discipline moderne que Ton a 6tudie la politesse en tant que
phönomöne universel dans l'emploi du langage, et des rapports
existant entre le langage et le tact40. Conseiller, avertir, criti-
quer, etc. sont autant d'actions verbales que Ton a appel6es dans
la pragmatique linguistique des 'FTA' ('face-threatening act').
Tous les membres d'une collectivity possddent (et ils en sont
parfaitement conscients) cette "face, the public self-image that

jo
Cf. E. GOFFMAN, Interaction Ritual,33: "There is no occasion of talk so

trivial as not to require each participant to show serious concern with the way
in which he handles himself and the others present...(36) By repeatedly and

automatically asking himself the question 'If I do or do not act in this way, will
I or others lose face?' he decides at each moment, consciously or unconsciously,
how to behave".
39 Cf. E. II 1, 128-129 praeceptis format amicis, "un portrait du po£te dont plus
d'un trait peut curieusement convenir ä lui-meme" (B. STENUIT, art. cit. [n. 20],
57 et n. 47). L'interpretation de Brink: "H's amicis highlights his own approach"
est preferable ä celle que N. Rudd a proposde dans son nouveau commentaire

(Cambridge 1989): "precepts for living on friendly terms with one's fellows".
40 Cf. P. BROWN-S. C. LEVINSON, Politeness. Some Universals in Language
Usage (Cambridge 1978, 1987); G. N. LEECH, Principles of Pragmatics
(London-New York 1983); id.,"Language and Tact", in Explorations in
Semantics and Pragmatics (Amsterdam 1980), 79 sqq.



76 P.H. SCHRIJVERS

every member wants to claim for himself, consisting in two
related aspects":

a. negative face: the basic claim to territories, personal

preserves, rights to non-distraction — i.e. to freedom of action
and freedom from imposition.

b. positive face: the positive consistent self-image or 'personality'

(crucially including the desire that this self-image be

appreciated and approved of) claimed by interactants41.

Un conseil, un avertissement, une r6primande ou une critique
sont toujours des menaces potentielles pour l'image ('negative'
et 'positive') de ceux ä qui ils s'adressent, et pour l'image
'positive' du conseiller lui-meme. Les performatifs de ce genre
courent le risque d'etre ressentis comme 'intruding', arrogants,
pedants, bref desagreables. Horace lui-meme s'en est fort bien
rendu compte, cela apparait entre autres dans sa fafon de

caracteriser l'adolescent (A.P. 163): cereus in vitium flecti,
monitoribus asper. La Satire I 3 dans son ensemble traite de la
maniere de reagir aux defauts de ses semblables et plus particu-
li&rement de ses amis. L'attitude consistant ä pardonner et ä

relativiser les defauts sans trop d'importance est la meilleure
maniere de nouer et de preserver les liens de 1'amitie (et iungit
iunctos et servat amicos 54). Si, durant une interaction verbale
quelconque, un conseil ou une admonition risque de gäter les
bons rapports, le danger se trouve encore accru du fait de

l'inögalite des positions sociales et des situations de force reelles
des interlocuteurs. Horace est et reste, comme il s'en est bien
rendu compte tout au long de sa vie, le fils d'un affranchi42 et
le client des grands seigneurs, de sorte qu'il lui faut surveiller
ses paroles. C'est ce que Trebatius souligne sans equivoque dans

41
BROWN-LEVINSON, op. cit., 61; cf. en gönöral E. GOFFMAN, Interaction

Ritual. Essays in Face-to-Face Behavior (Chicago 1967).
42 Cf. G. HlGHET, "Libertino patre natus", in AJPh 94 (1973), 268-281.



HORACE MORALISTE 77

la Satire II 1. Le nombre de strategies de politesse et de tact ä

l'interieur des differentes Odes et Epitres correspond aux risques
de commettre un FTA43. Ces strategies ont fetfe fetudifees par des

linguistes et des anthropologics modernes et elles sont dans le
fond identiques ä ce que la rhetorique ancienne a resume dans

ses traites sous les rubriques ethos et captatio benevolentiae.
L'ethos en tant que quality rhetorique a ete decrite par Quintilien
au livre VI de son Institution Oratoire (2, 13-14)44. Cette

qualite de Vethos, necessaire au succfes de l'interaction verbale
et soulignant le iucundum et humanuni, la nature des choses et
des hommes, les rapports entre coniunctae personae, la derision
lfegfere et l'ironie, s'applique si parfaitement aux Odes et aux
Epitres que l'on pourrait se demander si en definissant Vethos

rhetorique, Quintilien n'a pas pense, non seulement ä Menandre-
Terence, mais aussi ä Horace45. Remarquons que notre pofete

a compare la vie et sa propre poesie ä la comedie et que
Quintilien qualifie justement cet ethos de comoediae magis
simile (VI 2, 20).

Dans le Systeme de la rhetorique ancienne, le tact est
essentiellement traite au sujet de l'exorde et de la captatio
benevolentiae. Sur ce point, on opfere une distinction, selon que

43 Voir e.a. E. II 1 sqq. et C. II 1, 7-16, oü tous les titres honorifiques de Pollion
sont düment cit6s aprfes le conseil indirect (11-12 grande munus Cecropio
repetes coturno), cf. GOFFMAN, Interaction Ritual, 56 sqq.: "Deferential pledges
are frequently conveyed through spoken forms of address involving status-
identifiers".
44

Ethos, quod intellegimus quodque a dicentibus desideramus, id erit quod ante
omnia bonitate commendabitur, non solum mite ac placidum, sed plerumque
blandum et humanum et audientibus amabile atque iucundum, in quo exprimendo
summa virtus ea est, utfluere omnia ex natura rerum hominumque videatur, quo
mores dicentis ex oratione perluceant et quodam modo agnoscantur...
45

Cf. son jugement (X 1, 94) multum est tersior ac purus magis Horatius et,

nisi labor eius amore, praecipuus.



78 P.H. SCHRIJVERS

l'opinion de l'orateur est conforme ou non ä celle de son
audience (eile peut etre soit endoxus, soit paradoxus ; si la
conformite n'est pas claire, on parle d'un rapport amphidoxus).
Des conseils ou des exhortations visant ä un changement
d'opinion et de conduite tombent pour le moins sous la catego-
rie de Vamphidoxus, sinon du paradoxus46. Pour tous ces cas,
les anciens rhetoriciens prescrivent d'utiliser la technique de

\'insinuatio, definie par Ciceron en ces termes (De inventione
115, 20): oratio quadam dissimulatione et circumitione obscure
subiens auditoris animum"1. Ce precepte de la rhetorique
ancienne ne difftre finalement pas de la maxime de tact,
resumee en ces mots par un linguiste moderne "If you must
cause offence, at least do so in a way which doesn't overtly
conflict with the Politeness Principle, but allows the hearer to
arrive at the offensive point of your remark indirectly by way of
implicature"48.

La methode indirecte, pleine de tact et d'616gance p6dago-
giques, est d6jä d6montr6e par le p&re d'Horace, qui choisit
d'6duquer son fils non pas directement et avec brusquerie, mais

par 1'intermediate d'exemples. Les deux dialogues satiriques du
livre II des Satires (II 3 Damasippe-Horace, II 7 Dave-Horace),
montrent les effets contraires d'un enseignement moral indelicat

46 Les rapports paradoxus et amphidoxus coincident avec les actions verbales

qualifies de 'comp6titives' (par ex. 'commander', 'demander') et de 'conflicti-
ves' (par ex. 'menacer', 'accuser', 'critiquer') dans la classification de LEECH

{Principles of Pragmatics, 101).
47 Voir pour une application de ce prdcepte, P. H. SCHRIJVERS, "Douleur, oü

est ta victoire A propos de la lettre 78 de S6n&que", in Mnemosyne
43(1990),375 sqq. Remarquez la phrase dans la Vita Horati: ac primo
Maecenati, mox Augusto insinuatus non mediocrem in amborum amicitia locum
tenuit. Dans son jugement ndgatif sur Sudtone, E. FRAENKEL, Horace (Oxford
1957), 16, neglige le sens rhetorique (et le cote positif) du terme insinuari.
48

LEECH, Principles of Pragmatics, 82.



HORACE MORALISTE 79

et grossier. Damasippe est caracterise comme un moraliste barbu

et extremiste (II 3, 16-17), qui passe d'un exc&s ä l'autre: apres
avoir 6t6 un gaspilleur, compare ä un lethargique, il s'av&re etre

un sermonneur brusque et desagr6able, et finalement naif (tel un

pugiliste se jettant sur son medecin, 30), qui se lance directe-
ment in medias res: "Tu es fou, toi, et presque tous les hommes
sont des fous" (insanis et tu stultique prope omnes, 32). Dans le
fond, Horace est d'accord avec le contenu des mots de ce

sermonneur, mais pas avec la fagon dont il les präsente ('the
medium is the message'). Lorsque, ä la fin, Damasippe critique
Horace sans mächer ses mots: ...mille puellarum, puerorum miile
furores (307-325), c'est le moraliste de ce genre, et le pedagogue

plus encore, qui se montre encore le plus fou (326). Horace

aura sans doute egalement 6te d'accord avec l'ensemble du
contenu des mots pleins de franchise de son esclave Dave, mais,
ici aussi, la methode brusque et sans delicatesse produit un effet
inverse et la Satire II 7 se termine par une vraie scene de

comedie (116-118 unde mihi lapidem...).
C'est un ton empreint d'humanite et de civility, plein de tact

et d'humour, bref, plein d'ethos, qui convient aux conseils ou

meme aux reproches adresses aux familiäres49, comme Horace
nous l'enseigne, entre autres, dans l'epode 1450. M6c£ne

reproche ä Horace son enervante paresse (mollis inertia) et le

po£te lui repond: "je suis amoureux". La phrase "un dieu, un
dieu me defend de conduire au but le po&me promis" implique
que, du point de vue moral, il n'est pas responsable de cette

49 Cf. la formulation "to speak the truth in love", utilisde par G. NUSSBAUM

dans "Sympathy and Empathy in Horace", in ANRWII 31, 3(1981), 2109. Pour
l'urbanitas d'Horace, E. S. RAMAGE renvoie ä Aristote, EN IV, 1126 b 6, 1128

a 8 (Urbanitas. Ancient Sophistication and Refinement [Oklahoma 1973], 78).
50

Pour une analyse plus ddtaillde de cette dpode, voir P. H. SCHRIJVERS, "Op

Receptie bij Horatius", in De Mens als Toeschouwer. Essays over Romeinse

Literatuur en Westeuropese Tradities (Amsterdam-Baarn 1986), 125-141.



80 P.H. SCHRIJVERS

negligence, d'autant moins qu'il est dans la nature des pontes
d'etre embrases par la passion d'amour, cf. le pr£c£dent cr66 par
Anacreon, 6pris de son Bathylle. Grace ä cette reference ä

Bathylle, Horace renvoie subtilement la balle ä M6c£ne, Bathylle
etant aussi le nom de l'acteur dont Mec£ne s'est epris (cf.
Tacite, Ann. I 54, 31 Maecenati ejfuso in amorem Bathylli).
L'Epode 14 se termine ainsi:

ureris ipse miser: quodsi non pulchrior ignis
accendit obsessam Ilion.

gaude sorte tua; me libertina neque uno
contenta Phryne macerat.

Ce n'est pas 1'identification historique de cette 'flamme' qui
est importante ici, mais c'est la reference indirecte, par le
truchement de la comparaison avec la belle H£l£ne, qui doit
porter Mecene ä la reflexion. Une telle flamme a dejä caus£ la
chute de Troie et, dans les ann£es 32-31, date de la redaction de

l'6pode, Mec&ne est le pr&fet urbain de Rome... De plus, le
renvoi ä Helfene evoque irr£sistiblement le role de Paris,
archetype de l'homme adultere et eff£mine (de meme que, pour
Seneque, Mecene est 1'exemple typique d'un mollis). La r£ponse
d'Horace, sa technique d'insinuatio, est pleine d'insinuations (au
sens moderne du mot). Dans le cas (improbable d'ailleurs), ou
Mecene serait blesse par cette epode, l'ami a insure ä la fin du

poeme une sorte de sedatif, plein de tact. II est bien connu que,
lorsqu'Horace se permet de critiquer un ami ou de se moquer de

lui, il tente d'eviter de le blesser en se presentant lui-meme dans

toute son imperfection et sans aucune p6danterie ni superiority.
De cette fa9on il contrebalance la moquerie par l'ironie envers
sa propre personne. Rien d'humain ne nous est etranger et

errare humanum est vaut aussi bien pour toi que pour moi.
Dans le cas d'un 'FTA' potentiel en tant que demande,

conseil ou admonition, une approche indirecte contribue



HORACE MORALISTE 81

beaucoup au processus du 'face saving' des deux interlocuteurs
durant 1'interaction verbale. Cette approche indirecte peut se

faire en ne donnant pas au performatif, par exemple celui de

demander ou de critiquer, sa forme directement reconnaissable
et explicite (dans le cas d'une demande: la forme directe d'une
question 'veux-tu... ?' ou d'une phrase au verbe performatif: 'je
te demande de...'; dans le cas d'une admonition: l'emploi d'un
imperatif ou d'une phrase au verbe performatif: je t'avertis de...,

je te conseille de...). Selon la terminologie de la pragmatique
moderne, une locution (proposition) peut se trouver ä la base de

plusieurs illocutions, et ä l'inverse une illocution peut etre
formulee de fa?ons differentes (explicite: 'je t'avertis qu'il y a

un chien dans le jardin', non-explicite: 'il y a un chien dans le

jardin', commande directe et autoritaire: 'faites partir le chien',
indirecte et polie: 'pourriez-vous faire partir le chien' etc.). Afin
d'illustrer cette Strategie, nous voudrions faire un petit commen-
taire pragmatique sur une des Epitres les plus delicates, la
quatrieme du livre I, adressee ä Albius, que l'on a g£neralement
identifie avec le po&te Albius Tibullus, dejä sermonne dans
1 'Ode I 33 par ces mots: Albi, ne doleas plus nimio.

Une Epitre s'ouvre habituellement par une interpellation —

ici par le vocatif Albi. Quelle est la fonction pragmatique du

reste du premier vers: Albius, juge loyal de mes causeries

Quelles sont les implications: "Albius, tu as toujours 6te un juge
loyal de mes sermones, et garde cette meme attitude pour le

sermo qui suit" ou bien, "Albius, tu as toujours 6i6 mon iudex,

permets-moi maintenant d'etre ton iudex..."! Aux vers 2-5,
Horace fait transparaitre dans la question (quid nunc te dicam

facere...) un vceu, un d6sir ou meme un conseil. La simple
phrase non tu corpus eras sine pectore (6) est tout de meme
ambigue quant ä ses implications pragmatiques: "autrefois, tu
n'etais pas un corps sans äme, et maintenant ce n'est plus le

cas" (performatif: encouragement, compliment), ou bien
"autrefois, tu n'etais pas un corps sans äme, mais maintenant tu



82 P.H. SCHRIJVERS

l'es" (reproche voile). Dans l'assertion di....fruendi (6-7), l'idee
de l'art de jouir corame un don divin nous paraft problematique
dans le cadre de la pensee morale d'Horace, mais la tendance est
claire : 'jouis de tes richesses'. Jusqu'ici, c'Etait l'auteur lui-
meme qui avait servi de porte-parole direct, mais le point de vue
(en termes narratologiques: la focalisation) est par la suite laissE
ä la nourrice qui — comme toutes les nourrices — EnumEre les
biens naturels et moraux de son poulain et le porte aux nues. De
cette fa?on, Horace se protege d'une Eventuelle irritation de la
part de son ami, en introduisant la nourrice comme focalisateur.
Apres toutes ces preparations psychologiques, c'est-ä-dire apres
toute cette demarche d'insinuatio, Horace fait suivre explicite-
ment le conseil qu'il donne: crede... (12-14). L'invitation ä

rendre visite ä Horace prend la forme indirecte d'une proposition
conditionnelle (15-16), et comme dans YEpode que nous venons
de citer, Horace finit par sa propre caricature, qui remplit la
condition exprimee... quand tu voudras rire... Cette caricature,
pleine d'ironie envers lui-meme, renvoie dans sa formulation
aux critiques et aux demandes voilees dans la partie antErieure
de YEpitre (cf. bene curata cute et 5 curantem, l'Echo corpus-
porcum, le verbe reptare, applicable aux hommes et aux betes).

Le caractere indirect, qui permet le tact et l'esprit de finesse
dans le rapport locution — illocution, se retrouve Egalement dans
les trois relations du processus de communication: texte — porte-
parole, texte — destinataire et enfin texte — rEalitE.

a. texte — porte-parole

De meme que, dans YEpitre I 4, le poEte rejette la responsa-
bilitE directe en donnant la focalisation ä la nourrice, il peut
esquiver les risques d'un 'FTA' en cEdant sa place de porte-
parole. Si le programme pEdagogique et politique des Odes
romaines peut agacer quelque peu dans la bouche du fils d'un
affranchi, il provoquera moins d'irritation venant d'un autre



HORACE MORALISTE 83

personnage, qui se charge de la responsabilitd premiere; ainsi,
dans ce cycle de poämes, la parole est donn£e ä Junon (III 3),
ä R6gulus (III 5, cf. Hannibal dans Y Ode IV 4). Dans YOde III
4, ce sont tout d'abord les Muses qui conseillent Auguste. Les
vers 37-80 de cette ode montrent plusieurs strategies de tact; la
quantite est liee au fait que le po&te s'adresse au detenteur

supreme du pouvoir. L'introduction (37-40) vos Caesarem...Pie-
rio recreatis antro est pour ce qui est de sa locution une
assertion, mais l'illocution est sans aucun doute un souhait ou
meme un conseil voile, adresse ä l'empereur, de se laisser
detendre par les Muses (et done finalement par le poäte).
L'assertion qui suit: vos lene consilium et datis et dato gaudetis
almae, fonctionne egalement comme une mise en valeur de ce
conseil et comme un souhait voile de voir l'empereur le suivre,
car ce n'est qu'ä ce prix que les Muses "se rejouiront de l'avoir
donne". Le conseil est presente sous la forme d'un r6cit mytho-
logique (le combat de Jupiter contre les Titans), presentation
indirecte comparable ä la mise en sc£ne mythique de V Ode III 3

(le discours de Junon) et historique (Regulus, Hannibal, III 5,
IV 4). Ce n'est qu'ä la fin de YOde III 4 que le po&te prend
explicitement sa responsabilite e persona sua cf. vos... vos
Muses aux vers 37, 41 et l'expression testis mearum sententia-

rum aux vers 69-70).
Ailleurs egalement, pour les memes raisons strategiques,

l'auteur donne la parole ä d'autres personnages, par exemple
dans la Satire II 6. La preference, peut-etre un peu blessante

pour M6cäne, qu'Horace accorde ä la vie ä la campagne, est
enrobee par la forme indirecte et amüsante de la fable du rat des

champs et du rat des villes51. De plus, Horace met la fable avec

51 Cf. le ddbut de cette satire, oü Mercure, et non pas Mdcfene, est invoqud
comme bienfaiteur ('Ausdruck der Dezenz', W. D. LEBEK dans "Horaz und

Maecenas", in AAftWII 31, 3(1981), 1996.



84 P.H. SCHRIJVERS

un sourire de dedain dans la bouche d'un certain Cervius: haec

inter vicinus garrit anilis ex re fabellas (77-78, ces simples
rdcits sont tout de meme ex re: 'to the point'). On retrouve
1'application de cette meme Strategie dans les Satires II 3 et II 7

que nous avons dejä citees: la verity est formulae dans toute sa

brutalite et dans tout son desagrement, mais elle est mise dans

la bouche de Damasippe et Dave, et ce sont eux qui, en tant que
porte-parole, sont critiques et ridiculisds. De plus, ces porte-
parole ne mdnagent pas Horace lui-meme, de sorte que critique
et autocritique se contrebalancent une fois encore.

b. texte — destinataire

Les Odes et les Epitres sont explicitement adressees ä des

individus. Le fait que les destinataires masculins sont dans la

plupart des cas des personnages dont 1'existence historique est
bien attestee, alors que Ton peut avoir des doutes sur l'identite
(fictive ou reelle) des destinataires föminins (l'emploi de

Pseudonymes fait dgalement partie de la Strategie du tact), est

sans importance pour la fonction et l'ambiguitd pragmatiques,
inherentes k la destination de ces podmes. Le po£te les prdsente
comme adressös ä un destinataire specifique, mais, comme il
exprime clairement ses aspirations ä une survie glorieuse de sa

poesie, il vise ä ce que ses poämes soient lus par autrui. Grace
ä leur destination specifique, exprimee dans le texte, il 6vite ä

un autre lecteur (plus tardif) de perdre la face en lui dpargnant
de se prendre pour le destinataire (de mefabula non est). C'est
la marge d'evasion et de 'face saving' que le poete accorde ä

ses lecteurs et ä soi-meme.

Lorsque le destinataire reste ambigu, le caractfere performatif
r6alisd par le podme reste parfois difficile ä ddfinir. En voici
deux exemples: Dans 1 'Ode II 7, Horace ddcrit ses faits et gestes
durant la bataille de Philippes en termes voiles et ä l'aide
d'allusions: sed me per hostis... Mercurius celer... (13, euphe-



HORACE MORALISTE 85

misme designant la fuite), relicta non bene parmula (10,
allusion ä la tradition poetique — chez Archiloque et chez
d'autres — de la perte du bouclier). L'allusion implique que les

poetes n'ont jamais ete des guerriers, et eile constitue une
demande implicite ä l'adresse du premier destinataire, le
batailleur Pompee, de pardonner ce d6faut et d'accepter l'invita-
tion. A supposer — non sans raison — que ce po&me soit lu

par Auguste et ses adherents52, l'illocution consiste alors plutöt
ä minimiser le role d'Horace lors de cette bataille. L'Ode I 30
est en premier lieu une prifere adressöe ä la d£esse V6nus. De

meme que les conseils et les admonitions sont pr£par£es en cas
de besoin par une insinuatio psychologique, ce n'est qu'au vers
4 que la requete est formulae: transfer in aedem Glycerae...
apräs l'aretalogie polie et complimenteuse ä l'adresse de la
deesse. Le poete la prie d'emmener entre autres la Jeunesse "qui
sans toi n'a plus son charme, et Mercure" (parum comis sine te
iuventas Mecuriusque, 7-9). Dans le texte meme la qualification
parum comis sine te sert tout d'abord ä persuader V6nus de

combler par sa visite la priöre de Glyc6ra (ä premiere vue il
s'agit done, de la part d'Horace, d'une pritSre altruiste en faveur
de Glycera). Tout jeune lecteur a la liberty d'interpreter cette
qualification comme un conseil de jouir de l'amour tant que
dure la jeunesse. Si l'on admet que e'est le po£te en personne
qui se cache derriere le masque de Mercure, le dieu de la lyre
et de la plaisanterie et dieu protecteur d'Horace53, qui sans
l'amour perd tout son charme, la pri&re peut etre dgalement prise

pour un tres Elegant exemple de 'Werbende Dichtung', adresse

indirectement ä Glyc6ra: le po^te ne peut etre heureux sans

l'amour de Glycera et tout comme les Graces, il est pret ä

52 Ainsi K. QUINN, comm. ad loc.
53

Contra K. QUINN, comm. ad loc., qui prend Mercure ici pour un 'divine
pimp'.



86 P.H. SCHRIJVERS

d£nouer sa ceinture. Faire la cour ä quelqu'un est toujours un
'FTA' en puissance; une suggestion 616gante £pargne aux deux

parties concern£es de perdre la face et de se trouver dans
l'embarras54.

c. texte — realite

Lors de la discussion des deux premieres categories, nous
avons dejä souligne qu'un d£guisement mythologique ou une
mise en sc&ne historique de la demande ou de l'admonition
factuelles sont des strategies qui permettent, grace ä leur
caractere indirect, de presenter les choses avec tact. Ce meme
but, poursuivi ä un niveau sup£rieur, dans le genre des odes, au

moyen d'exemples mythiques et historiques, se retrouve au
niveau inferieur de la satire et de la lettre dans 1'insertion
d'anecdotes conternporaines ou de fables. L'utilisation qu'Ho-
race fait des fables dans ces deux derniers genres55 est ici tr£s

significative parce que c'est justement cette combinaison de
Y utile et du dulce (ä savoir le onot)8aioyfeXoiov, cf. la formule
horatienne ridentem dicere verum) ä laquelle Ph&dre aspire par
ses fables (I prol. 3-4 quod risum movet, et quod prudenti vitam
consilio monet). Phedre nous offre une explication socio-

pragmatique de la genese du genre de la fable qui correspond
totalement aux maximes de tact de nos linguistes-anthropologues
modernes et aux strategies d'Horace (Ph£dre, III prol. 34-37):

54 Cf. l'616gance de V Ode III 7 et surtout des vers 13-18 (et peccare docentis

falktx historias movet).
55 Cf. F. DELLA CORTE, "Orazio Favolista", in Cultura e Scuola 25 (1986), 87-

93.



HORACE MORALISTE 87

servitus obnoxia,
quia quae volebat non audebat dicere,
affectus proprios in fabellas transtulit,
calumniamque fictis elusit iocis56.

Dans les Guepes d'Aristophane (1250-1261), Bdelycl6on
incite son ami Philocleon ä prendre une bonne cuite; celui-ci
refuse tout d'abord, puisque "du vin rösultent portes cassees,

coups donnas, pierres 1ancles et ensuite l'argent ä payer."
Bd61ycleon lui röpond:

ovk, £vrf)i y iirbpacri KaXols re xayadoTs.

?/ yap ~apr/Tp(Tai'TO ror ircnovdoTa,

p Xoyov (Xe£as avrbs u<tt(l6v rwa,
AIctco-lkov yeXoiov 7/ —vßapiTLKOv,

ihv (pades ft- r<S trvpirouLui- kclt is yeXwv

to TTpayp' erpexpas, ukjt' afpeis a a.TToC\(rai.

La Strategie d6crite par Aristophane est analogue, dans sa mise

en scfcne 6galement, ä celle de YOde I 27 natum in usum
laetitiae scyphis pugnare Thracum est. Sauvegardant la paix,
Horace supprime le caracröre embarrassant de sa question
concernant 1'identity de la bien-aim6e du fröre de M6gille et en

garde le secret par l'emploi dans le texte de noms emprunrös ä

la mythologie (Charybdis, Pegasus, Chimaera).
Si certaines theories modernes de la literature, plus sp£ciale-

ment la theorie de la röception, attribuent ä juste titre l'attraction
esth6tique entre autres ä la presence de lieux vides ('Leerstel-

56 Cf. J. CHRISTES, "Reflexe erlebter Unfreiheit in den Sentenzen des Publilius

Syrus und den Fabeln des Phaedrus. Zur Problematik ihrer Verifizierung", in
Hermes 107 (1979), 199-220.



88 P.H. SCHRIJVERS

len') dans le texte litt6raire et ä la fascination due au deguise-
ment, chez Horace on assiste ä la fusion de l'aspect 6thique
(tact, esprit de finesse, protection d'autrui mais aussi de soi-

meme) et de l'aspect esthdtique des Odes et des Epitres, du fait
de l'ambiguitö et du caractöre insaisissable de ces po&mes; ces
deux aspects se rejoignent dans Vethos, dans le decorum, dans

Yhumanum, terme d6signant aussi bien le spirituel, l'aimable,
1'humain. L'art de la po6sie et l'art de vivre deviennent identi-

ques chez Horace57, et ne sont plus que deux categories de l'art
de plaire et d'instruire dans l'interaction humaine58.

Des strategies telles que l'ironie, l'euphemisme, l'hyperbole,
l'allusion, la metaphore et la comparaison, notamment celles qui
sont empruntees ä la vie des animaux, ressortissent elles aussi
ä l'approche indirecte de Yinsinuatio. Un des exemples les plus
tendres de l'emploi de l'euphemisme, plein d'affection, se

rencontre dans la Satire I 3 (vers 19 sqq.), texte crucial ä notre
avis, qui traite des reactions vis-ä-vis des defauts de nos amis.
II nous conseille de ne pas avoir une vue aussi per?ante que
celle de l'aigle quand il s'agit des defauts d'autrui alors que
dans le meme temps, nous restons aveugles ä nos propres vices

(25-27). La perfection n'est pas de ce monde; prenons plutot
exemple sur cet amant aveugle aux difformites de sa bien-aimee,
ou sur ce pere — son propre p&re — qui nomme —

nommait — son fils, ridiculement petit, 'poulet', ou encore
'poussin' (pullus), et non pas 'moutard' (male parvus 45-46).
Horace voudrait qu'une telle erreur linguistique obtint un nom

57 Cf. C. W. MACLEOD, "The Poet, The Critic, and The Moralist. Horace,

Epistles I, 19", in CQ 27(1977), 367: "The poet's craft is a way of life".
58 Cf. le jugement du litterateur franfais D'Aguesseau (1716) ä propos de la

podsie d'Horace: "On y apprend non seulement ä bien parier, mais ä bien penser,
ä juger sainement de ce qui doit plaire ou ddplaire dans ceux avec qui nous
vivons... et ä connaitre tout ce qui peut former l'honnete homme, l'homme
aimable dans le commerce de la soci£te".



HORACE MORALISTE 89

honorable et vertueux (41), car c'est ainsi que se noue et que se

conserve le lien de l'amitie et de l'amour59. Voilä l'attitude
£thique (au sens moral qui est identique au sens rh^torique) qu'il
nous montre et nous enseigne par l'exemple de son oeuvre et de

sa vie, attitude qu'il reclame dgalement pour lui-meme dans

l'autoportrait qu'il nous fait dans ce contexte (5. I 3, 29-34)60:

iracundior est paulo, minus aptus acutis
naribus horum hominum; rideri possit eo quod
rusticius tonso toga defluit et male laxus
in pede calceus haeret: at est bonus, ut melior vir
non alius quisquam, at tibi amicus, at ingenium ingens
inculto latet hoc sub corpore.

C'est cette attitude qui a fait que tant de lecteurs d'Horace
ont su l'apprecier et 1'aimer comme amicus, liber et dulcis.

Post Scriptum

Dans sa monographic Moral Tradition and Individuality, John
Kekes presente trois tests pour determiner une existence

accomplie (p. 214 sqq.):

Voir aussi R. L. HUNTER, "Horace on Friendship and Free Speech (Epistles
I, 18 and Satires I, 4", in Hermes 113 (1985), 490, renvoyant ä Plutarque (De
adul. 32, 71 D-E), qui mentionne l'ami, le pfere et le maTtre comme instances

morales, et en gdndral W. S. MAGUINESS, "Friends and the Philosophy of
Friendship in Horace", in Hermathena 51 (1938), 29-47.
60 Cf. R. S. W. HAWTREY, "The Poet as Example: Horace's Use of Himself',
in Studies in Latin Literature and Roman History I, ed. by C. Deroux, coll.
Latomus 164 (Bruxelles 1979), 250-251.



90 P.H. SCHRIJVERS

1. "We possess to a sufficient extent the character traits
required for succesfull self-direction".
2. "We would wish it to go on without essential changes".
3. "We possess the external and internal goods we seek".

Bien que Kekes et d'autres philosophes anglophones que nous
avons cit6s soumettent un grand nombre d'ouvrages littdraires ä

une analyse 6thique, ils semblent ne pas connaitre Horace.

Cependant, sa vie telle qu'elle se reflate dans sa poesie, et
surtout dans son 'Spätwerk', passe avec succäs ces trois
6preuves. Dans le cas oü les biens externes lui feraient d6faut,
il s'enveloppe, tout comme Montaigne, de ses qualit£s morales

(cf. C. Ill 29, 54-55 mea virtute me involvo). L'actualit6 de son

oeuvre est bien illustree par les mots d'Iris Murdoch: "Moral
philosophy is the examination of the most important of all
human activities... The examination of this activity should be
realistic. Ethics should be a hypothesis about good conduct and
about how this can be achieved"61.

61
I. MURDOCH, The Sovereignty of Good (London 1970), 78.



DISCUSSION

M. Syndikus: Sie haben sehr viele Stellen des Horaz auf interessante
Weise beleuchtet, aber in einem Punkt habe ich Schwierigkeiten.
Obwohl mein Thema hier die Einheit des horazischen Werkes sein

wird, kann ich an eine Einheitlichkeit seiner ethischen Position nicht
recht glauben: Seine private Ethik und die Bürgermoral, die er
verkündet, kommen aus zu verschiedenen Lebenswelten. Die Bürgermoral

vertritt die Position des mos maiorum, so wie sie in der

praefatio des Livius und bei Sallust vertreten wird. Aber die persönlichen

ethischen Vorstellungen entstammen einer ganz anderen Tradition,

die in letzter Zeit wohl am besten von Pierre Hadot (Philosophie
als Lebensform [Berlin 1991]) verfolgt wurde. Diese Lebensphilosophie,

wenn man so sagen kann, kommt von den verschiedensten

philosophischen Richtungen her, hat aber keinerlei Interesse mehr an

den metaphysischen Grundlagen der Systeme. Sie will dem Menschen
die Mittel in die Hand geben, ein gutes Leben zu führen. Er soll
erkennen, was im Leben wichtig und unwichtig ist und so eine

Befreiung von seinen Ängsten und Begierden erreichen. Eben dieses

Streben nach einer inneren Freiheit findet man immer wieder bei

Horaz. Er glaubt, wenn er nicht nach äusseren Gütern wie Reichtum
und Ehren strebt und sich nicht darum ängstigt, was der morgige Tag
bringen kann, ein relatives Glück erreichen zu können. Die, wenn man
so sagen darf, soziale Komponente an diesem Glück ist, dass er auch

seinen Freunden zu diesem Lebensweg rät und die glückliche
Gegenwart mit ihnen teilen möchte.

M. Cremona: Sülle due diverse radici della concezione etica
oraziana, delle filosofie ellenistiche e del mos maiorum, sono piena-



92 DISCUSSION

mente convinto e per altro cid risulta in maniera molto chiara dalla mia
esposizione. Ma cid nonostante non va dimenticato che per una
rifondazione della coscienza civile della comunitä, sono sufficienti le

norme che disciplinano il comportamento individuale, come si deduce

in modo irrefutabile dalle Odi III 1 e III 3.

Nella sua lucida esposizione in cui l'autore ha fatto parlare Orazio,
ricavando dal di dentro i principi cardine della sua moralitä, e stata
citata a proposito la preghiera del carmen saeculare in cui il coro
chiede onesti costumi alia docile gioventü, pace alia mite vecchiaia,
prosperitä per il popolo romano, prole e ogni sorta di gloria. E' stata

po citata 1 'Ode III 29, della Fortuna, in cui il poeta dice che se essa

fugge da lui, egli le restituisce tutto quanto ha da lei avuto e si avvolge
nel mantello della propria Virtü.

Io mi permetto di suggerire i due versi finali dell'£. I 18, dove t
detto che basta pregare Giove per quanto dona e toglie: dia la vita, dia
le risorse per vivere (opes); ma la serenitä dell'animo penserä lui, il
poeta, a procurarsela. Qui si ribadisce un concetto fondamentale
oraziano, presente nelle filosofie postsocratiche, quello dell'autonomia
della morale. II saggio si sente come un dio padrone di sfe. Religione
e morale per i Greci sono due aree separate, provenienti da due radici
diverse.

M. Fuhrmann: Auch ich halte es für zweifelhaft, dass sich Horazens
ethische Maximen zu einem in sich widerspruchsfreien System
zusammenfügen lassen. Mir hat eingeleuchtet, was W. Wili in seinem
Horazbuch schreibt (in Anwendung der panaitisch-ciceronischen Lehre

von den personae, De officiis I): dass Augustus und seine Helfer
zweierlei Rollen spielten, dass sie einerseits eine nach aussen sich
richtende offizielle und andererseits eine interne, private Sprache
verwendeten: die offizielle Sprache verkündete in hohem Ton
Grundsätze der Staatsmoral, die interne diente dem ungezwungenen
freundschaftlichen Umgang.

Ich habe darüber hinaus Zweilei, in welchem Masse es von Vorteil
ist, einen durch moderne Systeme philosophischer oder sonstiger
Provenienz vorgegebenen Raster auf die Werke des Horaz zu
applizieren. Gewiss lassen sich aus ihnen zahlreiche ethische Maximen



HORACE MORALISTE 93

herausdestillieren, wie das in Spruchsammlungen schon immer
geschehen ist. Ich befürchte indes, dass bei diesem Vorgehen allzu viel
verloren geht. Ich bin nach wie vor geneigt, eine Betrachtungsweise
vorzuziehen, die jedes einzelne Stück, sei es eine Ode, eine Satire oder
eine Epistel, als unvergleichliche individuelle Schöpfung gelten lässt;
ich abstrahiere ungern von den Unterschieden, die durch die jeweilige
Gattung, durch die biographisch und historisch bedingte Situation der

Entstehung verursacht sind, sowie von dem unnachahmlichen Zauber
der jeweiligen Form. Mir scheint, dass die Konzentration auf einen
bestimmten Aspekt eines Kunstwerks nicht die völlige Hintansetzung
aller übrigen mit sich bringen sollte. Die Verwendung einzelner
moderner Begriffe als heuristischer Instrumente für die Erschliessung
des Inhalts halte ich nicht für unangemessen (ich habe selber derartiges
in meiner Einführung in die antike Dichtungstheorie versucht); das

Unternehmen indes, ein bis ins einzelne ausgearbeitetes Fächersystem
eines modernen wissenschaftlichen Werkes mit antiker Dichtung, ja
überhaupt mit Dichtwerken in Deckung zu bringen, scheint mir von
allzu stark nivellierender Wirkung zu sein.

M. Schrijvers: Un sujet tel que "Horace moraliste" trouve sa place
dans deux domaines: philologie classique et philosophic morale. Les

recherches linguistiques, litteraires et historiques des dix ou vingt
derniöres annees sur des matteres anciennes ont beaucoup profitö d'une

approche interdisciplinaire appliquant des conceptions et des methodes
modernes sans pour autant ndgliger la nteticulositd philologique. C'est
ce que j'ai essayö de faire aussi pour mon "Horace moraliste".
Evidemment, une pareille application — qui n'est d'ailleurs pas
tellement technique ou theorique dans mon cas — se justifie par sa

fdconditö. Je ne conteste pas que 1'interpretation d'un seul poöme doit
etre aussi exhaustive que possible; cependant, eile aussi se fonde, entre
autres, sur des paralleles, sur des notions et des ntethodes (souvent non

explicitdes) d'une certaine öpoque et d'une certaine tradition nationale.
Comme vous l'avez Signale vous-meme, il y a un peu d'anti-Fuhrmann
dans Fuhrmann, tension salutaire et que je partage d'ailleurs.



94 DISCUSSION

M. Tränkle: Ich frage mich, ob Sie nicht etwas zu viel in den

Zusammenhang Ihres zweifellos für Horaz grundlegend wichtigen
Themas gezogen haben und ob nicht manches von dem Angeführten
eher auf künstlerischen Erwägungen beruht. So hat £.11, 15-19 m.E.
die Funktion, den Leser des Buches darauf einzustimmen, dass sich
Horaz dort im Bereich verschiedener philosophischer Richtungen
bewegen wird. Gerade die Erwähnung Aristipps scheint mir dafür
bezeichnend (vgl. £.1 17, 13 ff.). Und wenn Horaz seine Botschaft in
Serm. II 3 und II 7 in Saturnalienauftritte zweier aufdringlich
geschwätziger Gesellen kleidet, so ist hier wohl das Streben nach variatio
gegenüber der Art, wie solche Themen im ersten Sarirenbuch behandelt

waren, im Spiel.

M. Harrison: It is important to remember that an application of
pragmatic moral philosophy, and indeed of any consistent didactic

programme of philosophy, is much more appropriate to the Sermons

with their overtly didactic purposes than to the lyric poetry of the
Odes.

M. Schrijvers: A mon avis, l'unitd de l'ceuvre d'Horace a 6l6
obscurcie par la tendance ä isoler les diffdrents corpora. Les Odes,
elles aussi, se pretent ä une analyse dthique, que leur caractfcre

complexe rend peut-etre plus difficile, plus risqude, mais non pas
moins appropriee. La pensde morale imprbgne l'ceuvre tout entiüre
d'Horace, y compris les Odes.

Mme Thill: Les differences dans l'dnonciation n'excluent pas l'unitd
de la morale horatienne. Elles sont fonction de la distinction des genres
(sermones / carmina lyrica) et des roles (personae). Horace, homme
privd, ne se confond pas avec Horace chantre officiel (vates). "Le
maire et Montaigne ont toujours dtd deux".


	Amicus liber et dulcis : Horace moraliste

