
Zeitschrift: Entretiens sur l'Antiquité classique

Herausgeber: Fondation Hardt pour l'étude de l'Antiquité classique

Band: 38 (1993)

Artikel: Aristophanes und die Intellektuellen

Autor: Zimmermann, Bernhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-660938

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-660938
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


VII

Bernhard Zimmermann

ARISTOPHANES UND DIE INTELLEKTUELLEN

I

Zum typischen Personal des europäischen Lustspiels, der
komischen Oper und Operette bis hin zur Hollywood-
Komödie des 20. Jahrhunderts gehört der Gelehrte, der
Intellektuelle, der weltfremde, leicht vertrottelte Professor einer
oft abstrusen Wissenschaft. In der Aristophanischen Komödie
können wir einen Blick in die Geburtsstunde des komischen
Intellektuellen werfen und gleichsam seine Metamorphose von
der realen Persönlichkeit des ausgehenden 5. Jahrhunderts v.
Chr. zum Typen verfolgen. Kenneth Dover hat in seinem
Kommentar zu den Wolken1 gezeigt, wie in diesem Stück

Aristophanes die stadtbekannte Person des Sokrates dazu

einsetzt, Prototyp des (Natur-)Philosophen zu sein, wobei es

dem Dichter nicht darum ging, ja gar nicht darum gehen
konnte, Sokratisches und Unsokratisches zu trennen2. Die

' K.J. DOVER (ed.), Aristophanes. Clouds (Oxford 1968), XXX1I-LVII; vgl.
auch dens., Anstophamc Comedy (Berkeley/Los Angeles 1972), 116-120.

2 Vgl. auch P. PuCCI, «Saggio sulle Nuvole», in Maia N.S. 12 (1960), 3-42,
106-129, besonders 23 f.; V. EHRENBERG, Aristophanes und das Volk von



256 B. ZIMMERMANN

Argumente und Gegenargumente zu 'Aristophanes und sein
Sokrates'3 sind durch zahlreiche Arbeiten hinreichend bekannt.
Es kann hier nicht darum gehen, diese Argumente neu
aufzurollen, zumal kaum Neues beigebracht werden könnte. So

soll im Vordergrund der folgenden Überlegungen die Frage
stehen, was die Funktion des Intellektuellen in den Komödien
des Aristophanes ist, mit welcher dramatischer Absicht sie

Aristophanes in seinen Stücken einsetzt und wie sich sein Bild
des Intellektuellen in den Zusammenhang seines Werkes
einfügt4.

Das geeignete Stück, um sich unserem Thema anzunähern,
sind sicherlich die Wolken. Der lernbegierige Strepsiades, von
einem Schüler des Sokrates in die Mysterien der Wissenschaft

eingeführt, erfährt unter anderem, wie der Meister kürzlich um
einen grossartigen Gedanken kam (Nub. 171-174): «Nacht war's!
Des Mondes Bahn und Wechsel eben / Erforschend, sah er auf
mit offnem Mund. / Da scheisst vom Dach herab auf ihn das

Tierchen. — Str. Ein lustig Tierchen! — scheisst auf Sokrates!»5

Athen (Zürich/Stuttgart 1968), 276-278. Vgl. auch W. SCHMID, Geschichte

der griechischen Literatur I 4 (München 1946; 21980), 263 f.; H.-J.
NEWIGER, Metapher und Allegorie. Studien zu Aristophanes (München
1957), 153-155.

3 So Th. GELZER, «Aristophanes und sein Sokrates», in MH 13 (1956),
65-93. Vgl. dazu zusammenfassend Th. GELZER, «Aristophanes der
Komiker», in RE Suppl.-Bd. XII (Stuttgart 1970), 1441-1445. Eine
Diskussion der 'Sokrates-Problematik' der Wolken findet sich auch bei
W.K.C. GUTHRIE, Socrates (Cambridge 1971), 41 ff.

4 Zur dramatischen Funktion der verschiedenen Typen in der

Aristophanischen Komödie vgl. zuletzt auch M. Silk, «The People of
Aristophanes», in Characterization and Individuality in Greek Literature,
ed. by Chr. PELLING (Oxford 1990), 150-173, besonders 160 (zu Sokrates).

5 Übersetzung nach L. SEEGER (Antike Komödien. Aristophanes, hrsg. und
mit Einleit. und einem Nachwort versehen von H.-J. NEWIGER und
P. Rau [München 1968]). Zur Stelle vgl. K.J. DOVER, Clouds, 116 f.

(insbesondere zu dem 'Tierchen' äaxaXaßco-uri;).



ARISTOPHANES UND DIE INTELLEKTUELLEN 257

Der in die Luft schauende Philosoph, der in seiner
theoretischen Versunkenheit durch die Hindernisse und
Unbilden, die ihm das gemeine Leben in den Weg legt, auf mehr
oder weniger drastische Art und Weise gestört wird oder gar zu
Fall kommt: dass für die Sokrates-Geschichte die bekannte
Thales-Anekdote Pate gestanden hat, ist offensichtlich und
erfährt durch die Erwähnung des milesischen Philosophen
einige Verse weiter (180) seine Bestätigung.

Hans Blumenberg hat in seiner Studie «Der Sturz des Proto-
philosophen. Zur Komik der reinen Theorie — anhand einer
Rezeptionsgeschichte der Thales-Anekdote»6 die Komik dieser
in Piatons Theaitetos erzählten (174 a 4-b 6)7, auf Asop
zurückgehenden Geschichte herausgearbeitet: Die Komik des

Intellektuellenschicksals, wie es paradigmatisch an Sokrates vorgeführt
wird, liege in dem unvereinbaren Zusammenstoss von
Wirklichkeitsbegriffen: in dem Aufeinenderprallen der reinen Theorie
mit der Realität des Nächstliegenden und dem Mutterwitz, dem

common sense8 der thrakischen Magd. «Die Lächerlichkeit des

reinen Theoretikers beruht nicht so sehr darauf, dass er es nicht
mit 'der Realität' zu tun hätte, sondern dass er die Konkurrenz
der Realitäten nicht wahrnimmt oder nicht wahrhaben will.
Komik entsteht in der Interferenz einer Lebenswelt mit einer
anderen und ihrer 'Rücksichtslosigkeit' gegeneinander.»9
Komisch kann demnach nicht die Theorie sein, sondern komisch
ist der Theoretiker, ist die Auflösung oder Destruktion der

6 In W. PreiSENDANZ/R. Warning (Hrsg.), Das Komische, Poetik und
Hermeneutik VII (München 1976), 11-64.

7 Vgl. dazu auch M.L. NEVOLA, «Aristoph. Nub. 135-139 (apud Plat.
Theaet. 161 e)>», in MCr 23/24 (1988/1989), 227-231.

' Zur Theorie des common sense vgl. C. GEERTZ, Dichte Beschreibungen

(Frankfurt/M. 1987), 261-288 («Common sense als kulturelles System»).

' H. BLUMENBERG, in op. cit., 23. Vgl. dazu auch Piaton, Theaet. 173 c 6-

174 a 2, zur Weltfremdheit des Philosophen.



258 B. ZIMMERMANN

Theorie, wenn sie mit der Lebenswelt konfrontiert wird, wie
dies im Lachen der thrakischen Magd oder in den Kommentaren

des Strepsiades zu den Äusserungen des Sokrates-Schülers
und nachher im Dialog zwischen Sokrates und Strepsiades
geschieht. Diese Konfrontation mit der Realität droht natürlich
stets von Komik in Tragik umzuschlagen. Hängt es doch
entscheidend davon ab, durch welches Requisit der Lebenswelt der
Theoretiker zu Fall kommt und wie gross die tatsächliche
'Fallhöhe'10 — in wörtlicher und übertragener Bedeutung — ist.
Szenerie — die Ursache des Falls — und Wirkungsabsicht hängen
also ursächlich miteinander zusammen".

Die Wurzeln der Komik und des Spottes sind in dem gemeinsamen

Vorurteil zu suchen, das — jedensfalls in den Komödien
der ersten Periode des Aristophanischen Werks — von den
Protagonisten und vom Chor ausgedrückt wird12. Im Lachen mit
dem komischen Helden über die verspotteten Charaktere —
Politiker, Sykophanten, Parasiten und eben auch Intellektuelle
wie Philosophen und Dichter — kann sich die gemeinsame
Schadenfreude der geschlossenen Gesellschaft entfalten13. In einer
politischen Komödie wie der Aristophanischen kann häufig im
Spott über gewisse Personen eine Kritik an ihnen oder an den

Tendenzen, die sie vertreten, enthalten sein und gleichzeitig eine

10 'Fallhöhe' wird von K W. RAMLER in seiner 1774 erschienenen Über¬

setzung des Traktats Tratte de la poesie dramatique von Ch. BATTEUX im
Sinne der Standeklausel verstanden: Je hoher die soziale Stellung eines
Helden, desto tiefer auch sein Fall.

" M. FUHRMANN, «Fallhohe, einmal wörtlich genommen», in Das Komische

(siehe oben Anm. 5), 432-435
12 Vgl. dazu Th Gelzer, «Aristophanes», in G.A. Seeck (Hrsg.), Das

griechische Drama (Darmstadt 1979), 273.
11 Vgl. St. HALLIWELL, «Aristophamc Satire», in C.J. RAWSON (Ed.),

English Satire and the Satiric Tradition (Oxford 1984), 6-20, bes. 13-15

The Yearbook of English Studies 14, 1984).



ARISTOPHANES UND DIE INTELLEKTUELLEN 259

Analyse der Gesellschaft und der Umstände geboten werden,
die solche Personen wie die auf der Bühne verspotteten und
kritisierten sich entfalten Hessen.

Diese kritische Komponente, die die Darstellung von
Intellektuellen aufweisen kann, beruht darauf, dass, wie F. Dürrenmatt

in den 21 Punkten zu den Physikern betont, es nicht
möglich sei, wissenschaftliche Theorien dramatisch umzusetzen.

Ein Drama über Physiker könne, so Dürrenmatt in Punkt
15, nicht den Inhalt der Physik darstellen, sondern nur ihre
Auswirkungen sowohl auf die, die sich mit ihr beschäftigen, als auch
auf die anderen Menschen, die unter ihren Folgen zu leiden
haben. Und gerade die Darstellung der Folgen einer Theorie
oder einer Wissenschaft öffnet dem Komischen die Dimension
der Kritik eben an der Wissenschaft und ihren Vertretern14.

Im weiteren sollen nun folgende Punkte besprochen werden:

1. Zunächst soll kurz definiert werden, welchen Personenkreis

man in der Aristophanischen Komödie unter der Bezeichnung

'Intellektuelle' zusammenfassen kann. Gleichzeitig soll
ein ebenso kurzer Blick auf die uferlose, zeitgenössische
Diskussion zum Begriff des Intellektuellen geworfen werden,
wobei besonders die Berührungspunkte mit dem Aristophanischen

Verständnis herausgegriffen werden sollen.

2. Dann soll in einem Uberblick geprüft werden, in welchen
Komödien bzw. in welchen Passagen Intellektuelle vorkommen

und wie sie eingeführt und behandelt werden.

u Im Hinblick auf die Aristophanische Komodie muss Dürrenmatts
Äusserung allerdings dahingehend präzisiert werden, dass zwar eine

unmittelbare dramatische Umsetzung einer wissenschaftlichen Theorie
auf der Bühne nicht gut möglich ist; die Kunst des Aristophanes besteht

jedoch gerade darin, abstrakte Sachverhalte in Bilder, in Metaphern
umzusetzen und so gleichsam die Sprache zu inszenieren; vgl. dazu insgesamt

H.-J. NtWIGER, Metapher (siehe oben Anm. 2).



260 B. ZIMMERMANN

3. Sodann soll diskutiert werden, was an ihnen verspottet und
kritisiert wird und dies anhand von zwei Beispielen (Meton
und Kinesias in den Vögeln) illustriert werden.

4. Abschliessend soll die Aristophanische Intellektuellen-Kritik
in das Gesamtbild seiner Kritik an der athenischen Gesellschaft

eingeordnet werden.

II

In der auf die Parodos der Wolken folgenden Einweihung in
die sokratischen Mysterien (vgl. Nub. 258 f.), die Strepsiades
zuteil wird, führt der Meister den begriffsstutzigen Alten in das

Wesen seiner Gottheiten, der Wolken, ein (Nub. 314-318)15:

2t. rcpo«; xoü Aiö?, ävxißoXcö ce, cppaaov, tive? da', co 2d>xpaxt?,
auxai

od cpGey^aptvai xoüxo xo aspvöv; pwv rjpäjvat xiv£? daiv;

2w. rjxiax', aXX' oupaviat NecpeXat, peyaXai 0eai avSpaaiv äpyoi?,

atTtep yvd)(xr]v xai SiaXeijtv xai voüv r)p.iv Ttape^ouaiv
xod xepaxsiav xai 7xep£Xe§iv xai xpoüatv xai xaxdXr]c|HV.

Str.: Ich beschwöre dich bei dem allmächtigen Zeus, wer sind sie

denn, Sokrates, die da,

Die so prächtig singen, so furchtbar schön? Halbgöttinnen,
sollte man glauben!

So.: Bewahre, die himmlischen Wolken sind's, der Müssigen
göttliche Mächte,

Die Gedanken, Ideen, Begriffe, die uns Dialektik verleihen
und Logik

Und den Zauber des Worts und den blauen Dunst, Uber-
tölplung, Floskeln und Blendwerk.

" Text nach K.J. Dover, Clouds.



ARISTOPHANES UND DIE INTELLEKTUELLEN 261

Und wenig später präzisiert Sokrates noch das Wesen seiner

Schutzgottheiten (Nub. 329-334):

So. xauxa? pivxot au Geap oü'aap oüx rjSsu; oü8' EvopiCep;

Ex. pa At', äXX' optxXrjv xal Spoaov auxap f]youpr]v xal xattvov
elvat.

Ew. oü yap pa At' otaG' öxtr] 7tXetaxou? auxat ßöaxouat aocptaxap,
©ouptopavxtip, iaxpoxeyvai;, a9payt8ovux<xpyoxopf|xa(;-
xuxXtwv xe x°P<£v aapaxoxapttxap, avSpa? p£X£wpo9£vaxap,
ou8£v Spwvxap ßoaxoua' äpyou?, öxt xaüxap pouaoTtotoüatv

So.: Und du wusstest es nicht, und du glaubtest es nicht, dass

sie Göttinnen sind und unsterblich?

Str.: Meiner Seel, ich sah sie mein Lebtag an für Tau und Nebel
und Dünste.

So.: Soso? Und du weisst also nicht, dass sie die Sophisten, die

vielen, ernähren,
Quacksalber, Propheten echt thurischen Stamms, brillant-

ringfingrige Stutzer,
Dithyrambische Schnörkelverdrechsler zuhauf,

sternschnuppenbeguckende Gaukler:
Sie füttern sie alle, das müssige Volk, das ihnen zu Ehren

lobsinget.

Die wenigen Verse aus den Wolken geben gleichsam eine Definition

des 'Intellektuellen', des aoiptaxfi?16, aus der Sicht des

Durchschnittsatheners — dass diese Definition aus dem Munde des

Sokrates selbst kommt, entbehrt nicht einer gewissen Ironie!

Zum Begriff aocpiaxfi? an dieser Stelle vgl. K.J. DOVER, Clouds, 144, vgl.
auch A.H. SOMMERSTEIN (ed.), The Comedies of Aristophanes, Vol.
3: Clouds (Warminster 1982), 178.



262 B. ZIMMERMANN

Zunächst — und das dürfte das wichtigste Element sein — sind
sie dpyoi, sie sind Nichtstuer17, die eindeutig dem sophistischen
Kreis zuzuordnen sind (317 f.18, vor allem 331). Die Verse 331-334

enthalten dann eine Auffächerung der Intellektuellen nach

Berufsgruppen: Seher, Arzte und Dithyrambikerl9, dazu noch
die a9paYt8ovuxapyoxofi,f|xai;, 'brillantringfingrige Stutzer'20.

Gemeinsames Merkmal dieser Gruppe ist ihre dpyt'a (316, 332,

334). All diese Personen bewegen sich im Dunstkreis sophistischer

Rhetorik (316 ff.) und beschäftigen sich mit 'luftigen', der

Sphäre des normalen Lebens entrückten Gegenständen (333

/jterecopotpivaxaq; vgl. auch 228)2'. Die negative Beurteilung der

gesamten Gruppe der modernen Intellektuellen ist von Anfang
an vorgegeben: Sie sind verwahrloste Aufschneider (102 ocXaCövei;)

und Hungerleider, die als einziges Ziel verfolgen, dem normalen
Menschen ein X für ein U vorzumachen (vgl. 333 -cpevaxap)22.

17 Vgl. K.J. DovtR, Clouds, 142 (zu V. 316 «Ar. makes Socrates speak out of
character from the stand-point of the Attic farmer, to whom work is necessarily

physical»). G. MASTROMARCO (Commedie dt Aristofane I [Torino
1983], 355) ubersetzt dvSpdaiv dpYot; geradezu mit «intellettuah»; vgl.
jedoch E. DKjANI, «Appunti per una traduzione delle Nuvole aristofa-

nee», in Eikasmos 1 (1990), 125.

18 Zu den abstrakten Begriffen vgl. K.J. Dover, Clouds, 142 f.; vgl. auch H.-J.

NEWIGER, Metapher (siehe oben Anm. 2), 55.

" Zu den Berufsgruppen vgl. K.J. Dover, Clouds, 144 f.; A.H. SOMMIR

STEIN, Clouds, 178; E. Degani, «Appunti», 126.

20 Zum Neologismus und den Möglichkeiten des Verständnisses vgl. K.J.
DOVER, Clouds, 145; vgl. auch die Ubersetzung von A.H. SOMMERSlllN
{Clouds, 43): «long-haired do-nothings with onyx signet-rings» oder G.
MASTROMARCO (op. cit., 357): «sfaccendati con anelli, unghie e capelli
lunghi».

21 Vgl. dazu H.-J. NEWIGER, Metapher (siehe oben Anm. 2), 55-59.
22 Vgl. dazu auch R.K. FISHER, Aristophanes Clouds. Purpose and Technique

(Amsterdam 1984), 70-78; zum äXa(ü>v auch P. THItRCY, Aristophane.
Fiction et dramaturgic (Paris 1986), 187.



ARISTOPHANES UND DIE INTELLEKTUELLEN 263

Die aristophanische 'Definition' der Intellektuellen berührt
sich in vielen Punkten, teilweise sogar in dieser Krassheit, mit
modernen Auffassungen dieser Gruppe23: Es scheint so zu sein,
dass man unter Intellektuellen Zeitgenossen zusammenfasst, die
selbst den Anspruch erheben, zu dieser Gruppe zu gehören.
Künstler, Dichter, Wissenschaftler der Vergangenheit werden
normalerweise, jedenfalls in deutschsprachigen Abhandlungen,
nicht unter der Bezeichnung 'Intellektuelle' verstanden. Ich
zitiere exempli gratia aus dem Lexikon der Philosophie24 s.v.

Intelligenz: «Mit 'Intelligenz' bezeichnet man auch die geistig
führende Schicht eines Volkes. [...] Die I. ist die Schicht der
Vorurteilslosen und Duldsamen, sie ist deshalb geistig beweglicher,
unberechenbarer und politisch schwieriger zu lenken als andere

Schichten, aber auch labiler, instinktärmer, vital gefährdeter. Die
I. steht der Gruppe der Künstler nahe, ist aber in ihrem Habitus
weniger emotional bestimmt als diese.»

P. Bourdieu weist in seinem Homo academicus25 darauf hin,
dass Intellektuelle dazu neigen, Schulen zu bilden. Die
Aufnahme könne in gewissen Fällen geradezu einen religiösen,
mystischen Charakter annehmen. Wie Aristophanes in den Wolken,

spricht auch Bourdieu von der «Weihe», durch die erst die

Zugehörigkeit zur Gruppe möglich werde.

Aus der Vielzahl der Definitionen oder besser Definitions-

21 In negativem Sinne kreiert wurde der Begriff im Zusammenhang mit der

Dreyfuss-Affaire von M. Barres, um die Gruppe der Dreyfuss-Verteidiger
zu diskreditieren; vgl. auch AW. GOULDNER, Die Intelligenz als neue
Klasse. 16 Thesen zur Zukunft der Intellektuellen und der technischen Intelligenz

(Frankfurt/New York 1980), 104.

24 Lexikon der Philosophie. Begründet von H. SCHMIDT (Stuttgart 1974),
303.

25 Paris 1984, zitiert nach der deutschen Ausgabe Frankfurt am Main 1988,
173.



264 B. ZIMMERMANN

versuche26 zum Begriff 'Intellektuelle' möchte ich nur den

Ansatz herausgreifen, der sich mit Aristophanes am nächsten
berührt. J. Schumpeter definiert in seinem Werk Capitalism,
Socialism, and Democracy (New York 1942)27 den Intellektuellen

folgendermassen:
«Intellektuelle sind in der Tat Leute, die die Macht des

gesprochenen und des geschriebenen Wortes handhaben, und eine

Eigentümlichkeit, die sie von anderen Leuten, die das gleiche

tun, unterscheidet, ist das Fehlen einer direkten Verantwortlichkeit

für praktische Dinge.»28 Und mit Bezug auf die Wolken des

Aristophanes könnte man den Gedanken fortführen: sie
übernehmen auch nicht die Verantwortung für die Folgen ihrer
Worte und ihrer Theorien.

Auffallend ist bei dem Aristophanischen Verständnis vom
Intellektuellen wie bei den modernen Definitionsversuchen die

Ubereinstimmung in drei Punkten:

1. Die Gruppe der Intellektuellen, der aocpiaxou (Nub. 331), neigt
zur Bildung einer Kaste, aus der alle ausgeschlossen sind,
denen die Aufnahmeweihen nicht zuteil wurden.

2. Die Kritik an den Intellektuellen kommt, um noch einmal
einen modernen Theoretiker zu zitieren, von jener Bodenfläche

des Bürgertums, «die noch nicht in den Besitz der
Intellektuellen übergegangen ist»29. Diejenigen, die aus der

Gruppe ausgeschlossen sind, legen ihre Abgeschlossenheit als

Arroganz aus.

26 Den besten Überblick über die verschiedenen Ansätze findet man bei
E.R. WlEHN, Intellektuelle in Politik und Gesellschaft (Stuttgart 1971).

27 Zitiert nach der deutschen Ausgabe Bern 1946, 237.
28 Vgl. dazu auch E.R. WlEHN, op. cit., 58.
29 W. KRAUS, Derfünfte Stand. Aufbruch der Intellektuellen in West und Ost

(München 1969), 43.



ARISTOPHANES UND DIE INTELLEKTUELLEN 265

3. Der Begriff des 'Intellektuellen', wie der des 00910x^5, wird
im Gegensatz etwa zu dem des Wissenschaftlers nie wertneutral

verwendet, sondern positiv von denen, die sich dem
Kreis zugehörig fühlen, und negativ von denen, die aus ihm
ausgeschlossen sind.

Die Wolken sind die Komödie des Aristophanes, in der die
moderne Intelligenz im Mittelpunkt steht und die negativen
Folgen, die die Intellektuellen auf das Leben ausüben, am
Beispiel von Strepsiades und seinem Sohn Pheidippides vorgeführt
werden. Die verderblichen Auswirkungen der sophistischen
Erziehung, die in den Wolken im privaten Bereich beleuchtet
werden, wobei allerdings im Agon auch die politische Dimension

einbezogen wird (985 ff.), werden in den Fröschen im
musischen Bereich und in seiner Verflechtung mit dem öffentlichen
Leben diskutiert. Euripides entstammt, wie der Agon der
Frösche zeigt, dem sophistisch-sokratischen Ambiente. Das
letzte Chorlied der Komödie bringt dann auch in eindeutiger
negativer Wertung Sokrates und Euripides, den Verderber der

tragischen Dichtkunst, zusammen, weist dem Dichter ebenfalls
die Eigenschaft der apyi'oc und der sophistischen Phrasendrescherei

zu (1491-1499) und setzt den Vertreter der Gegenwart von
Aischylos als dem Vertreter der guten alten Zeit ab:

Xaptev ouv pf] Ecoxpaxet

7iapaxa0f)[X£vov XaXeiv,

<x7toßaXovxa pouatxf)v

xa xe. uiytaxa napaXurovxa

xfjs xpaycpStxfj? xiyyr\q.
xo 8' ercl aepvoTatv Xoyotai
xai axapicprjapolai Xf|pcov

8taxpißf]v txpyöv 7toiEia0ai,

7tapa9povoövxo<; avSpo?.



266 B. ZIMMERMANN

Schande, wer bei Sokrates
Sitzen mag und schwatzen mag
Und die schöne Kunst verliert
Und vom Grössen ab sich wendet,
Was die trag'sche Muse fand!
In gespreizten, leeren Phrasen,
Tüfteleien, Quackeleien,
Faulgeschäftig sich zu üben,
Ist für hohle Köpfe nur!

In den Thesmophoriazusen rücken sowohl in der Agathon- als

auch in der Euripides-Parodie die poetischen, ästhetischen

Auswirkungen, die auf die Modernen zurückgehen, in den Vordergrund.

Die Parodien enthüllen in beissendem Spott, wie dies ja
auch in den Fröschen geschieht, die stilistischen, musikalischen
und inhaltlichen Charakteristika der modernen tragischen Dichtung.

Im Gegensatz zu den Fröschen bleibt in den Thesmophoriazusen

der Aspekt der Paideia und des Polis-Bezugs ausgeblendet.
Neben diesen Komödien, in denen die modernen Intellektuellen

und ihre Errungenschaften im Mittelpunkt stehen,
finden sich in vielen anderen Stücken Szenen oder Chorlieder, in
denen Intellektuelle verspottet werden: so z.B. die Euripides-
Parodie der Acharner (396 ff.), die Meton- und die Kinesias-
Szene der Vögel (992 ff., 1372 ff.) oder die Spottlieder auf Chaire-
phon und Sokrates und auf Gorgias und Philippos ebenfalls in
den Vögeln (1553 ff., 1694 ff.).

Die komischen Mittel, mit denen Intellektuelle verspottet
werden, sind vorwiegend die Parodie, falls der Intellektuelle in
einer ganzen Szene erscheint und durch dieses Mittel näher
charakterisiert werden soll30, und das övofraaxl xcopicpSeTv in

30 Vgl. dazu P. Rau, Paratragodia. Untersuchungen einer komischen Form
des Aristophanes (München 1967); M.G. BONANNO, «n<xpaxpayco8£a in
Aristofane», in Dioniso 57 (1987), 135-167.



ARISTOPHANES UND DIE INTELLEKTUELLEN 267

Chorliedern oder bei der Erwähnung eines Intellektuellen en

passantil.

III

Im folgenden sollen zwei Szenen interpretiert werden, in
denen Intellektuelle im Sinne der in Wolken 331-334 gegebenen
Definition erscheinen, die Meton- und die Kinesias-Szene der

Vögel.
Die erste Gruppe der Abfertigungsszenen der Vögel32 wird

von einer Gruppe von Typen gebildet, die ihre Fähigkeiten und
die Produkte ihrer Techne der neugegründeten Stadt und ihrem
Gründer anbieten: ein Dichter (904 ff.), ein Wahrsager (959 ff.),
der Geometer Meton (992 ff.), ein Aufseher (Episkopos) (1021

ff.) und ein Psephismaverkäufer (1035 ff.) erscheinen nacheinander

in staccatoartig sich verkürzenden Szenen. Als einzige mit
einem Namen versehene Persönlichkeit ragt Meton aus dieser

sonst anonymen Gruppe heraus33. Gestelzt in tragischem

" Zur Technik des övopaa-ti xcopciiSetv vgl. St. HALLIWELL, «Notes on Some

Aristophanic Jokes», in LCM7 (1982), 153 f.; dens., «Ancient Interpretations

of ovopacrci xwpaiSetv in Aristophanes», in CQ N.S. 34 (1984), 83-88;
E. DEGANI, «Insulto ed escrologia in Aristofane», in Dioniso 57 (1987),
31-47.

32 Zur besonderen Struktur des zweiten Teils der Vögel nach der Parabase

vgl. H.-J. NEW1GER, «Die 'Vögel' und ihre Stellung im Gesamtwerk des

Aristophanes», in H.-J. NEWIGER (Hrsg.), Aristophanes und die Alte
Komödie (Darmstadt 1975), 266-282.

33 Zur Szene und zur Einzelerklärung vgl. A.H. SOMMERSTEIN (ed.), The
Comedies of Aristophanes, Vol. 6: Birds (Warminster 1987), 264-266;
G. ZANETTO (ed.), Aristofane. Gli Uccelli, Fondazione Lorenzo Valla

(Milano 1987), 258-260; vgl. auch M.J. ALINK, De Vogels van
Aristophanes. Een structuuranalyse en mterpretatie (Diss. Amsterdam 1983),
115 ff.



268 B. ZIMMERMANN

Kothurn (994)34, ausgestattet mit den Abzeichen seiner Kunst,
dem Zirkel und Lineal, bietet er sich an, den Himmel zu
vermessen35, und nach Strassenzügen einzuteilen (996 SieXeiv xe

xaxä äyuiäi;)36. Als einziger der Eindringlinge verfolgt er keinen
materiellen Nutzen; sein Anliegen besteht allein darin, seine

Theorie der Stadtplanung in Nephelokokkygia in die Praxis
umzusetzen37. Er entspricht dem Bild des Naturphilosophen,
das Piaton im Tkeaitetos entwirft (173 e 5 f.): nererai xaxa
IEvSapov xä? xe yäp Ü7t£vsp0£ xat xa etutceSoc yecoptexpoiJaa, oüpavoö
9' forep darpovoptovaa xxX. Daher auch sein indignierter Ausruf
auf die Frage des Peisetairos (997 f.): au 8' et xtp ävSpcöv; — öaxip

Eip' eyco; Mextov / öv oiBev 'EXXap x" KoXwvop38.

Unverzüglich holt er zu einer Erklärung der Vermessung des

backofenförmigen Himmels39 aus und entwirft den Plan einer

kreisförmigen Stadt mit radial vom Mittelpunkt der Agora
auslaufenden Strassenzügen40. Ob die Verse 1001-1004 mathema-

34 Seine Eröffnungsworte (rixco 7tap' tifiä?) in tragischer Diktion passen zum
Auftritt. Die Schuhe, die normalerweise von Frauen getragen werden,
lassen ihn zudem — wie Agathon in den Thesmophonazusen — effeminiert
erscheinen; vgl. A.H. SOMMERSTEIN, Birds, 263 f.

33 In einem komischen Adynaton kündet er sein Vorhaben an (995):
yecopexprjaai ßouXopai xöv äipa.

56 Zum Text vgl. J.A. Davison, «Ox. Pap. 2322.17 and Aristophanes, Birds

996», in CR N.S. 11 (1961), 202 f.; A.H. SOMMERSTEIN, Birds, 264.
37 Vgl. auch L. MUMFORD, The City in History (Harmondsworth 1966),

201.
38 Auch in dem in demselben Jahr wie die Vögel aufgeführten Monotropos

des Phrynichos kommt Meton vor (fr. 21 K/22 KA); auf dem Kolonos
befand sich eine Sternwarte (vgl. Aristoph. Daitales fr. 227 KA), so dass

Metons Verbindung mit diesem Ort nicht weiter erstaunt.
39 Zu diesem Vergleich vgl. Nub. 95-97; K.J. Dover, Clouds, 106 f.; A.H.

Sommerstein, Birds, 265; G. Zanetto, op. cit., 259.
40 Vgl. R.E. WYCHERLEY, «Aristophanes, Birds, 995-1009», in CQ 31 (1937),

26-28; A.H. Sommerstein, Birds, 266.



ARISTOPHANES UND DIE INTELLEKTUELLEN 269

tisch nachvollziehbar sind oder ob Aristophanes, wie der Scholiast

zur Stelle meint, Meton Unsinn reden lässt41, bleibe
dahingestellt. Hier soll die Frage erörtert werden, wo die Komik der
Szene liegt und wie die Aristophanische Charakterisierung
Metons ausfällt.

Die Szene zeigt in nuce das Aufeinanderprallen von zwei
grundverschiedenen Lebenshaltungen, der wissenschaftlichen

Begeisterung oder Begeisterungsfähigkeit eines Meton und der
trockenen, praxisbezogenen Einstellung eines Peisetairos, und
führt die unüberbrückbare Kluft vor, die zwischen den beiden
Welten herrscht. Diese Kontrastierung schlägt sich auch strukturell

in der Zweiteilung der Szene nieder. In den Versen
995-1008 hat Meton das Sagen; ohne dass Peisetairos auch nur
ein Wort versteht (1003 pavGaveii;; — oü pavGavw), spult er seine

mit Fachtermini bestückte Theorie herunter42. In Vers 1009

dreht Peisetairos den Spiess um. Nun versteht Meton nicht, was
der komische Held ihm mitteilen will, und erst, als Peisetairos
überdeutlich wird, wird ihm klar, dass er sich besser entfernen
sollte. Eine Kommunikation zwischen den beiden Welten ist
nicht möglich.

Indem Peisetairos den Gelehrten ohne Respekt abblitzen
lässt und ihn vom hohen Sockel seiner Kothurne herabholt43,
wird vorgeführt, wie der athenische Mutterwitz, der common
sense des Athener Bürgers sich durchsetzt und den Anspruch der

41 'EtuttjBei; ä8iav6r;-ca; als sinnvoll interpretiert die Stelle B. GLADIGOW,
«Thaies und der AIABHTHS», in Hermes 96 (1968), 264-275. G.
ZANETTO [op. at., 259) nimmt an, dass durch paradoxe und absichtlich
unklare Formulierungen auf tatsächlich diskutierte mathematische
Probleme angespielt werde. Ich neige mit Sommerstein [Birds, 265) eher der

Meinung des Scholiasten zu.
42 Zur Parodie von Fachsprachen vgl. J.D. DENNISTON, «Technical Terms

in Aristophanes», in CQ 21 (1927), 113-121.

43 Vgl. G. ZANETTO, op. at., 258.



270 B. ZIMMERMANN

Wissenschaft und die Einbildung ihrer Vertreter als hohle
Phrasendrescherei und Aufgeblasenheit, als äkaCoveta (1016),
entlarvt.

Indem Peisetairos den angesehenen, durch die Kalenderreform

bekannten Mathematiker und Astronomen unter Prügeln
aus seinem Reich verjagt, wird — wie im Finale der Wolken —

der bewunderte, mit aussergewöhnlichen Fähigkeiten begabte
Vertreter der intellektuellen high society zu Fall gebracht,
gedemütigt und herabgesetzt. «Die Komik der Herabsetzung schert
sich nicht um Würde und Verdienst einer Person [...]. In dieser

flagranten Unmoral der Situationskomik verrät sich die Lust an
der Umkehrung von hierarchischen Positionen und Symbolen
der Macht (sc. auch des Geistes", B.2.).» Die Versetzung angesehener

Persönlichkeiten in derartige Situationen «löst den Bann
der admirativen Identifikation und lässt den lachenden Betrachter

einen Moment der Überlegenheit und Unbetroffenheit»
gegenüber dem ihm sonst Überlegenen gemessen45. Mit Peisetairos

lacht der Zuschauer über den vertriebenen Meton46. In
schadenfrohem Gelächter schliesst er ihn zusammen mit dem komischen

Helden aus Nephelokokkygia aus47.

Vergleichbar der Meton- ist die Kinesias-Szene in der zweiten

Gruppe von Abfertigungsszenen der Vögel (1372 ff.)48: Wie

44 Zur 'geistigen Macht des Intellektuellen' vgl. R BOURDIEU, Die feinen
Unterschiede. Kritik der gesellschaftlichen Urteilskraft (Frankfurt am M.
1987).

45 Vgl. H.R. JAUSS, «Uber den Grund des Vergnügens am komischen
Helden», in Das Komische (siehe oben Anm. 5), 106.

46 H.R. JAUSS, art. cit., 109.

47 Vgl. dazu auch St. HALLIWELL, «Aristophanic Satire» (siehe oben Anm.
13).

48 Zur Kinesias-Szene vgl. A.H. SOMMERSTEIN, Birds, 290-292; G.
ZaneTTO, op. cit., 290-293; M.J. ALINK, op. cit. (siehe oben Anm. 33),
183 ff.; B. ZIMMERMANN, Untersuchungen zur Form und dramatischen



ARISTOPHANES UND DIE INTELLEKTUELLEN 271

Meton durch Zirkel und Lineal seine Techne sowie durch den

tragischen Kothurn und die tragische Diktion seinen Dünkel zu
erkennen gibt, so führt sich Kinesias als Wortkünstler mit einer
Kostprobe seiner Kunst, der BtOupapßixf] xexVTl ein (1372 f.).
Auch in dieser Szene wird der Anspruch der Besonderheit und
der Aussergewöhnlichkeit, den Kinesias für sich erhebt, von
dem komischen Helden in seiner Unangemessenheit blossge-
stellt. Der Lächerlichkeit seiner Dichtung entspricht die abstos-
sende Gestalt des Dichters, die gleichsam seine Kompositionen
widerspiegelt49. Den lyrischen Ergüssen des Dithyrambikers
setzt Peisetairos ein despektierliches prosaisches 'Halt' entgegen,
ohne allerdings Gehör zu finden. Wie Meton kann auch Kinesias

sich aus der luftigen Sphäre seiner Techne nicht auf ein
normales Niveau herablassen.

Die Kinesias-Passage ist in diesem Zusammenhang von
besonderem Interesse, da der Dithyrambiker in ihr nicht nur ein

Potpourri seiner Kunst, sondern in den Versen 1382-1390 auch

Technik der Aristophanischen Komödien II (Königstein/Ts. 1985), 58-60;
dens., Dithyramhos. Geschichte einer Gattung (Göttingen 1992), 119 f.

49 Dies wird vor allem durch den mehrdeutigen V. 1379 geleistet (tt Seüpo

7co8a au xuXXöv <xvöc xuxXov xuxXet?). Zunächst nimmt Peisetairos mit der

poetischen Periphrase 7108a xuxXeTv den gestelzten Stil des Kinesias auf;
mit xtixXov spielt er auf dessen Metier an, auf die Tatsache, dass Kinesias
ein xuxXioStSaaxaXo? ist, wobei durch den Klangeffekt, die Alliteration in
xuXXöv xuxXov xuxXtü; eine klangliche Besonderheit der modernen

Dithyrambendichtung herausgegriffen wird. Schliesslich ist xuXXö? terminus

techntcus für 'klumpfüssig', wie die im Corpus Hippocraticum überlieferte

Schrift De articulis (c. 62) belegt. Der Spott ist in erster Linie wohl
darauf gerichtet, dass Kinesias sich in Tanzschritten Peisetairos nähert,
die von einem Klumpfüssigen stammen könnten. Sodann ist trau? metrischer

terminus technicus-, durch das Epitheton xuXXö? wird demnach auch

ausgedrückt, dass die metrische, d.h. rhythmische und musikalische

Komposition des Kinesias nicht 'normal geht', sondern — ganz im Stil
der Modernen — völlig verquer, 'klumpfüssig' ist.



272 B. ZIMMERMANN

eine Beschreibung der SiGupapßixri xiyyt) bietet. Auf die Aufforderung

des Peisetairos, nun mit dem Gesang aufzuhören und in
Prosa zu sagen, was er wolle (1381 xaüaai pieXwSwv, äXX' ö xt
Xeyeu;, tini [tot), antwortet Kinesias:

K. urcö aoü xxepwGeli; ßouXopat pexapaio?
ava7tx6p.£vo<; ex xwv vecpeXwv xaivai; Xaßeiv

<x£po8ovf|xou<; xal vitpoßoXoui; ävaßoXas.

II. ex xöv vecpeXcöv yap av xi? ävaßoXas Xaßoi;

K. xpipaxat piv ouv evxeüöev rjfjtööv f] xe^vr).
xä>v SiGupapßoov yap xa Xap.7tpa yiyvexai
aepia xat axoxetva xal xuavauyea
xat 7txepo86vT)xa' au 8s xXucov siast xdya.

K. Von dir beflügelt, möcht ich hoch mich schwingen
Und aus den Wolken mir schneeflockenduft'ge,
Windsbrautumsauste Dithyramben holen.

P. Wer wird sich aus den Wolken Lieder (dvaßoXd?)50 holen?

K. An diese knüpft sich unsre ganze Kunst!
Ein Dithyramb, ein glänzender, muss luftig,
recht dunkel, neblig nachtblauglänzend sein

und fittichgeschüttelt — etwa so — vernimm!

Die Kunst der Dithyrambiker hat, da sie in den Wolken zu
Hause ist, auch alle Eigenschaften der sie nährenden Heimat
(vgl. Nub. 333 f.). Wie die Wolken ist auch die 8tGupafJtßtxf| xs^vt]
ungreifbar, luftig und über dem Boden schwebend, manchmal
dunkel und schwer zu durchschauen, manchmal frostig und
kalt.

50 Zur ävaßoXri vgl. G. COMOTTI, «L'anabole e il ditirambo», in QUCC
N.S. 31 (1989), 107-117.



ARISTOPHANES UND DIE INTELLEKTUELLEN 273

H.-J. Newiger hat in Metapher und Allegorie (58 f.)51

eindrücklich herausgearbeitet, wie in den Wolken Aristophanes
den Chor dazu einsetzt, um die 'dünne Luft der Spekulation' zu
symbolisieren; die Wolken sind die Schutzgottheiten vor allem
der Sophisten und Redelehrer und all derer, die mit ihrer Kunst
den Leuten 'blauen Dunst' vormachen52. Die Berührung
zwischen windigen Rhetoren und ebenso windigen Dithyrambi-
kern lässt sich bis in die in den Wolken und Vögeln verwendeten

Metaphern nachvollziehen: Sokrates geht, in der Luft schwebend,

seinen Überlegungen nach (Nub. 225). Der Dithyrambi-
ker lässt sich in denselben Regionen zu seinen Dichtungen (äva-
ßoXou) inspirieren. Dementsprechend windig, ungreifbar und
unsolide, über der Erde schwebend sind seine Dichtungen.
Auch in der Eigenschaft der Dunkelheit der Dithyramben (axo-
TEtva) wird die Wolkenmetaphorik aufrechterhalten. Wie die

Wolken dunkel und undurchschaubar sein können, kann der
Inhalt der Dithyramben Undurchschaubares, Unverständliches
enthalten53. Die Dithyramben eines Kinesias sind «vom Schnee

gepeitscht» (vupoßoXo?), d.h. sie sind kalt und frostig und strahlen
kein wirkliches Leben aus54. Schliesslich sind sie «neu» (xaivo?),
wobei in dem Adjektiv xatvo? ein eindeutig negativer Klang
mitschwingt55.

" Siehe oben Anm. 2.

52 H.-J. Nt'WIGER, Metapher (siehe oben Anm. 2), 74.

53 Zu axoxe.iv6< in dieser Bedeutung vgl. LSJ s.v. axoretvö? II.
iJ NupoßoLo? enthält natürlich einerseits wieder die Komponente des Windi¬

gen; andrerseits die der Kälte; der Begriff ist die poetische Umschreibung
des prosaischen terminus technicus (jiuxpö?; vgl. LSJ s.v. 4>uxp6? II 4 «of flat,
lifeless, insipid productions».

" Vgl. M.G. BONANNO, «Aristoph. fr. 198 K. (övopara xatvä)», in MCr 18

(1983), 61-70; dies., «Note ai Banchettanti di Aristofane», in MCr 19/20

(1984/85), 87-97.



274 B. ZIMMERMANN

Meton und Kinesias treffen sich, um bei Aristophanischen
Metaphern zu bleiben, in ihrer Windigkeit: Meton vermisst den
Luftraum und will Peisetairos blauen Dunst vormachen, indem
er den Himmel mit einem Backofen vergleicht. Gerade dieser

Vergleich scheint für Aristophanes der treffendste Ausdruck der
Absurditäten zu sein, zu denen die Naturphilosophen sich
versteigen. Kinesias schöpft — wie sein Kollege Ion im Frieden
(828 ff.) — seine Inspirationen in demselben windigen Raum, in
dem Meton seine Theorien in die Tat umsetzen will. Gerade das

Element der Erdenthobenheit (pexewpoi;)56, die Meton und
Kinesias für sich beanspruchen, entpuppt sich letztlich in beiden
Fällen als pure äkodjovtta.

Es ist auffallend, dass sowohl Meton als auch Kinesias in
einer Reihe von anonymen Typen die einzigen realen Personen
sind. Dies lässt den Schluss zu, dass man sie einerseits durchaus
auch als Typen des öffentlichen Lebens wie die anderen fassen

kann. Wie im Falle des Sokrates der Wolken geht es auch in den

Vögeln Aristophanes nicht darum, einen realistischen Meton
oder Kinesias auftreten und Authentisches von ihnen vortragen
zu lassen — der Vergleich des Himmels mit einem Backofen

stammt von Hippon57. Vielmehr lässt er eine besonders
herausragende Persönlichkeit der jeweiligen Zunft die gesamte Gruppe
vertreten. Meton ist der athenische Mathematiker und Astronom,

der athenische Thaies (1009), Kinesias der athenische

Dithyrambiker58 — und insofern eine Ausnahme, da Dithyram-
biker normalerweise nicht Athener waren. Bezeichnenderweise
bleibt der fahrende Dichter in der ersten Gruppe der Neuan-

56 Vgl. H.-J. NEWIGER, Metapher (siehe oben Anm. 2), 63-65.

" Vgl. Cratinus, Panoptai fr. 167 KA mit den Anm. von R. KASSEL und
C. Austin.

58 Der Komiker Strattis benennt sogar eine Komodie nach ihm (fr. 14-22

KA).



ARISTOPHANES UND DIE INTELLEKTUELLEN 275

kömmlinge als typischer Chorlyriker alter Prägung a la Simonides

und Pindar namenlos. Und ebenso bezeichnend ist es, dass

er als Repräsentant der alten traditionellen Chorlyrik besser

wegkommt als all die anderen Neuankömmlinge und erhält,
worum er bittet59.

IV

Oe. co? r]Su xaivoT? upaypaaiv xai S&ijioi? öptiXeTv

xai xcöv xaGeaxcoxcov vopcov Ü7te.pcppov£iv SüvaaGai.

eyco yap öxe pev Erc7uxfj xov voüv povr| itpoaetxov,
oü8' av xpt' £i7i£iv pfjpaG' oTo? x' rjv 7tpiv eijapapxav
vuvl 8', £7r£t8r| p' oüxoai xouxcov Euauaev aüxo?,

yvcopai? 8e Xenxai? xai Xoyoi? ljuveipt xai pepipvai?,
olpai 8i8a?£tv co? Sixaiov xov rcaxepa xoXd^tv.

Wohl ist's ein Glück, vertraut zu sein mit dem System des Tages,

Und hoch herabzusehen auf den Quark der alten Sitte:

Solang ich die Gedanken nur auf Ross und Wagen lenkte,
Vermocht ich ohne Anstoss nicht drei Worte vorzubringen.
Seit mich mein Vater selbst von all den Possen abgezogen,
Und ich mir Dialektik und Rhetorik angeeignet,
Da zeig ich klar: der Sohn hat recht, der seinen Vater prügelt!

{Nub. 1399-1405)

Ein Drama über Erziehung kann nicht den Inhalt der Erziehung

zum Ziele haben, sondern nur ihre Auswirkungen, ein
Drama über Intellektuelle nicht die Theorien dieser Gruppe,

" Vgl. B. ZIMMERMANN, Dithyrambos (siehe oben Anm. 48), 118. Der
Dichter ist eben kein typischer Athener wie die anderen (so jedoch B.

ZANNINI QuiRINI, Nepbelokokkygia. La prospettiva mitica degli Uccelh di
Anstofane [Roma 1987], 86).



276 B. ZIMMERMANN

sondern nur die Auswirkungen ihrer Theorien auf die Gesellschaft:

so in Abwandlung, auf Aristophanes' Wolken bezogen,
Dürrenmatts 15. Punkt zu den Physikern. Indem Aristophanes
in den Wolken die Auswirkungen der sophistischen Erziehung,
die zu einer gänzlichen Aushöhlung und Verachtung der
xaöeaxwxE«; vöpot (1400) führt60, darstellt, analysiert er in diesem
Stück die athenische Gesellschaft und die Krise, in der sich diese

Gesellschaft unter dem Einfluss sophistischer Theorien befindet,

unter dem Gesichtspunkt der Paideia. Die Annäherungen
an das Phänomen der Krise Athens sind je nach Stück verschieden.

Politik, Dichtung — Tragödie und Dithyrambos —, Musik
und Erziehung stehen, in verschiedenen Querverbindungen,
entsprechend der kritischen Idee61 der Komödie, im Vordergrund.

Die kritische Methode, die Aristophanes anwendet, ist
auf den ersten Blick verblüffend einfach. Das Alte (apxoüa) wird
als Ideal dem Neuen (xaiva) entgegengestellt: die apyaia raxiSeia

(Nub. 961) der xatvf] 7taiSeuoii; (Nub. 936 f.), Politiker wie Aristei-
des und Miltiades einem Demagogen wie Kleon [Eq. 1371 ff.),
die Dichtung eines Aischylos der eines Euripides {Ran) — mit
einem Wort: die Zeit der glorreichen Marathonkämpfer der
desolaten und dekadenten Gegenwart62.

Doch man sollte sich hüten, dieses auf den ersten Blick
einleuchtende Schwarz-Weiss-Muster sofort für bare Münze zu
nehmen. Werden doch in den Stücken diese Urteile von den
handelnden Personen abgegeben; sie sind also nicht aus einer

60 Zur Nomos-Physis-Antithese vgl. zusammenfassend W.K.C. GUTHRIE,
The Sophists (Cambridge 1971), 55 ff.

61 Vgl. K.-D. KOCH, Kritische Idee und Komisches Thema. Untersuchungen

zur Dramaturgie und zum Ethos der Aristophanischen Komödie (Bremen
21968).

62 Zu diesem retrospektiven Charakter der Aristophanischen Komödie vgl.
W. KASSIES, Aristophanes' Traditionalisme (Amsterdam 1963).



ARISTOPHANES UND DIE INTELLEKTUELLEN 277

höheren Warte, gleichsam ex cathedra des Gesellschaftskritikers
gesprochen. Kenneth Dover hat in seiner Interpretation der

Argumente des Kpaiiwv Aöyo? im Agon der Wolken deutlich
nachgewiesen, wie die Argumente des Vertreters der guten alten
Zeit ständig relativiert werden63, und ob die rohe Gewalt, mit
der Strepsiades am Ende des Stücks seiner Verzweiflung über
sein Fehlverhalten Luft macht, der richtige Lösungsweg ist,
bleibt wohl eher fraglich. Ferner prägte Kratinos sein Bonmot
des eupwttSapiaTOtpavi^cov (inc. fab. fr. 307 K/342 KA) völlig zu
Recht64, verwendet doch Aristophanes in vielen, vor allem
lyrischen Passagen ohne parodische Absicht die Errungenschaften
der Neuen Musik — erinnert sei besonders an die Kompositionen

der Vögel6 5.

Die Kunst der Aristophanischen Komödie liegt darin — und
damit haben ihre Interpreten ständig zu kämpfen —, dass sie

eine plakative, eindeutige Aussage zu vermeiden sucht, wie ja
auch die Gesellschaft, die Aristophanes im Spiegel seiner Komödie

reflektiert, nicht in eindeutiger Schwarz-Weiss-Malerei zu
beschreiben ist. Auffallend ist, dass nur der Demos, jedenfalls in
den Stücken der ersten Periode, positiv gewertet wird bzw. dass

ihm die Fähigkeit zur Wandlung zum Besseren, zur Rückbesinnung

auf die Werte der Perserkriegszeit, nie abgesprochen
wird66.

" Clouds, LVII-LXVI.
64 Bemerkenswert ist, dass tüpimSapiatocpavi'Ccov in der Kombination von

rhetorisch-sophistischen Termini erscheint (imdkcKidkoqoc,, yvcopu-
8tcox-tTi<;); vgl. die Anm. von R Kassel und C. AUSTIN zur Stelle.

65 Vgl. dazu B. ZIMMERMANN, «Comedy's Criticism of Music» (erscheint
in DRAMA 2 [1993]).

66 Besonders deutlich in der plötzlichen Offenbarung des tatsächlichen
Wesens des Herrn Demos in Eq. 1111 ff. Vgl. dazu B. ZIMMERMANN,

Untersuchungen zur Form und dramatischen Technik der Aristophanischen
Komodien I (Konigstein/Ts. 21985), 200-203.



278 B. ZIMMERMANN

Eindeutiger wird Aristophanes erst am Höhepunkt der
politischen Krise, am Vorabend der athenischen Niederlage. Der
heilige Chor der Mysten ruft in einem beschwörenden Appell
die Bürger in der Parabase der Frösche (686 ff.) zur Harmonie im
Innern der Stadt auf67. Dieser Aufruf der Ode ist verbunden mit
der Aufforderung der Antode (718 ff.), die xaXol xayaGol in ihre
alten Rechte wiedereinzusetzen, besonders eindringlich und
bezeichnend in der Kombination der verwendeten Epitheta in
den Versen 727-729. Wie Cicero in der Krise des res publica
Romana eine Neudefinition der Optimi auf moralischer Basis

versucht, so stellt Aristophanes die xaXol xöcyaGot, die ihm
vorschweben, auf eine ideale, moralisch und intellektuell unangreifbare

Basis:

xcöv TtoAtxtüv 9' oü<; jjtev i'apev eüyevü? xal au>9pova?
avSpap övxocp xal Sixatou? xal xaXouq xe xayaGoup
xal xpacpevxa«; fv TtaXataxpai.^ xal yopoL; xal piouaixf) xxX.

Bürger, die wir kennen, edel von Geburt und einsichtsvoll,
Männer redlichen Charakters, makellos, gerecht und gut,
Wohlgeübt im Kampf, in Chören und in jeder Musenkunst...

In diesen wenigen Versen wird die unmittelbare Beziehung
zwischen musischer Paideia und Politik bzw. dem Leben als

Polis-Bürger ganz deutlich. Die 'sophistische' Dichtung eines

Euripides lehrt die Bürger, alles und jedes zu analysieren und zu
hinterfragen {Ran. 973-975) und vor allem ihre Privatangelegenheiten

besser zu verwalten als zuvor (976-979). Das heisst: sie

lehrt den Zuschauer, seinen eigenen Vorteil zu beachten, und
indem sie ihm auf der Bühne Privatangelegenheiten vorführt
(959), bereitet sie den Rückzug aus der Polis ins Privatleben vor.

67 Zur Beziehung der Parabasen-Mahnung zum Schluss des Stücks vgl. H.-J.
NEWIGER, «Zum Text der 'Frösche' des Aristophanes», in Hermes 113

(1985), 429-448.



ARISTOPHANES UND DIE INTELLEKTUELLEN 279

Ganz im Gegensatz dazu steht die Aischyleische Tragödie für
die Tugend des Polis-Bürgers — und zwar des Bürgers, der die
Perser geschlagen hat.

Indem Aristophanes in den Fröschen die alte und die neue

Dichtung in ihren Hauptvertretern Aischylos und Euripides
gegeneinander antreten lässt, sie in all ihren Aspekten — Metrik,
Musik, Struktur und Inhalt sowie der unterschiedlichen politischen

Funktion — analysiert und gleichzeitig die Trias der
klassischen Tragiker kreiert, gibt er im klaren Bewusstsein der
Epochenschwelle, an der er steht, zu erkennen, dass mit dem politischen

Ende Athens auch das Ende der Gattung erreicht ist, die
ihre Wurzeln im demokratischen Athen hatte68.

Die Ursache des Niedergangs ist in der 'intellektuellen
Revolution' zu suchen, die die vopoi in jedem Bereich in Frage stellte,
im menschlichen Zusammenleben ebensogut wie in der Musik
und Dichtung. Die Folgen der Auflösung und Verachtung der
xaOeatööxei; vopot werden aus verschiedenen Perspektiven mit
unterschiedlichen Schwerpunkten in den einzelnen Komödien
geboten: die Berührungspunkte mit der Thukydideischen
Pathologie (III 82) oder Piatons Analyse der Folgen der Nomoi-
Verachtung in den Gesetzen (III 700 a 7 ff.) springen ins Auge.
Thukydides fängt das Widersinnige der Realität im sprachlichen
Paradox auf, Aristophanes im Paradox der Komik. Oder, um
mit Dürrenmatt zu schliessen (21 Punkte zu den Physikern):

19

Im Paradoxen erscheint die Wirklichkeit.
20

Wer dem Paradoxen gegenübersteht, setzt sich der Wirklichkeit

aus.

68 Vgl. B. ZIMMERMANN, «Gattungsmischung, Manierismus, Archaismus»,
in Lexis 3 (1989), 25-36.



280 B. ZIMMERMANN

21

Die Dramatik kann den Zuschauer überlisten, sich der
Wirklichkeit auszusetzen, aber nicht zwingen, ihr standzuhalten
oder sie gar zu bewältigen.



DISCUSSION

M. Dover: Ridicule of intellectuals in Aristophanes seems to me a particular

case of a 'socio-psychological' phenomenon: hostility, at any rate in the

West, to analytical thinking. Two examples, one fictional, one actual. In The

Deer Hunter there is a scene in which one character utters an unconventional

analytical reflection, and another reacts by saying, «Whaddya mean? You a

faggot, or sump'n?» The second example is more subtle; I heard an Italian

farmer's wife, apologizing for difficulty in writing down a telephone message,

say «Siamo gente alia buona» in the sense «We lack education». But a lack —

why alia buona}

M. Zimmermann: Das von Ihnen angeführte Beispiel aus The Deer Hunter
lässt sich besonders gut mit der Meton-Parodie der Vögel vergleichen:

Logisches oder Pseudo-Logisches wird durch eine despektierliche Bemerkung
lächerlich gemacht.

M. Handley: I was very impressed by your treatment of Meton and other

classes of intellectuals relatively remote (one would think) from the public
consciousness alongside the professional teachers of rhetoric who, with their

pupils and their products — the speeches they wrote or helped to write for

the assembly and the courts — must have been much more in the public eye.

I suppose Meton is usable as a comic figure above all because of his capacity

as a town-planner. Is there any distinction to be made between the prominent
and the non-prominent?

M. Zimmermann-, Die Auffächerung der Gruppe der 00910x011 in Nub.

331-333 in verschiedene Subgenera (Seher, Arzte, Dithyrambiker) beweist,



282 DISCUSSION

dass es Aristophanes darum ging, die verschiedenen Technai unter ihrem

Hauptaspekt zusammenzufassen: ihrer rhetorischen Gewandtheit, mit der

die acxpicrrai ihre Techne an den Mann zu bringen versuchen. Beispiele dafür

haben wir ja besonders im 2. Teil der Vögel. Dass die Gruppe der Arzte dazu

gehört, braucht nicht zu erstaunen, da auch sie ihre Kunst in der Form
sophistischer ijciSeiijis vorzustellen pflegte. Sicher war es für Aristophanes bei der

Konzeption seiner Komödien von Bedeutung, ob er für seine kritische

Haltung einer Techne gegenüber einen prominenten Vertreter zur Verfügung

hatte wie im Falle des Sokrates, Meton oder Kinesias. In diesen Fällen

konnte er die Techne-Kritik mit övopacrei xcopcoSeTv verbinden. In Fällen, wo

er keinen prominenten Vertreter hatte oder wo eine bestimmte Persönlichkeit

von der Handlung des Stücks nicht gebraucht werden konnte, findet

man pure Techne-Kritik wie in Ach. 1174 ff. (medizinische Fachsprache).

M. Bremer-. At Nub. 334 I wonder why Aristophanes has written ouSev

8pa>vta; instead of oiSev 7toioüvxa?. Non-intellectuals often consider intellectuals

as not producing and delivering a recognizable product: they do not
produce bread, olives, shoes etc. I admit that at Nub. 331-334 it is Socrates

who is speaking himself about intellectuals, but the choice of words betrays

that it is Aristophanes axdsnttov we are listening to here, not Socrates praising.

Could it be that Aristophanes, being himself an intellectual 'making
poetry', chose for that reason Sptovxai; which is more directed at idleness than at

non-productivity

M. Zimmermann: Dies ist eine sehr feinsinnige Interpretation der Stelle,

der ich durchaus zustimmen würde. 'Apyoü<; in unmittelbarer Nähe (334)

stützt die Deutung. Aber — um ganz banal zu sein — metri causa konnte

Aristophanes eben nur Sptovra;, nicht itoioüvxa? schreiben.

M. Handley: Are äpyoi' sometimes to be thought of as (XTtpäypove?, that

highly-charged epithet which we all remember from Thucydides II 40, 2,

jxovot yap t8v pr]8£v rcovSe pexexovxa oüx ömpaypova, äXX' äypeiov vopuijopev?

M. Zimmermann: Der Gedanke, äpyo? und dc7tpäy|icov in Beziehung zu

setzen, ist verlockend. Eine Stütze für die Hypothese, ömpaypojv in das



ARISTOPHANES UND DIE INTELLEKTUELLEN 283

sophistische Ambiente einzuordnen, lasst sich in Av. 44 finden, wo der

durchaus mit sophistischen, rhetorischen Fähigkeiten ausgestattete Peisetai-

ros auf die Suche nach einem xouov dtTtpaypova eingeführt wird Wichtig ist,
dass äitpaypcov — aus der Sicht des demokratischen Atheners — ein eindeutig

negativ besetzter Begriff ist.

M Deganv Continuo a chiedermi come tradurre l'äpyoü; dl Nub. 316, per
non far torto ne al contesto (positivo) ne alia ovvia ironia socratica: «den

Mussigen» e unilaterale, «intellettuali» (G. Mastromarco) mi pare inoltre

troppo moderno. Avevo pensato a «per chi non e costretto a lavorare»; che

ne dici'

Mme Loraux• Pour appuyer la traduction qui vient d'etre proposee, j'evo-

querai deux passages ou tpya et epyaCopai denotent le travail dans le sens oü

ll ne laisse pas le loisir necessaire a la pensee autant qu'ä une politique active.

1) Dans l'epitaphios de Pericles (1 hue. II 40, 2), une distinction tres forte

est faite entre deux groupes d'Atheniens: ceux qui, du meme mouvement,

prennent a la fois en charge leurs propres affaires (gestion d'un domaine, etc.)

et Celles de la cite, et ceux, designes comme «l'autre groupe» (exepoii;), qui, bien

que «tournes vers le travail» (npoptpya xexpappevou;), n'en sont pas moins capa-

bles de prendre des decisions «d'une maniere qui ne laisse pas ä desirer».

Entendons qu'ä ce dernier groupe la necessite de travailler ne laisse que le

temps de voter aux assemblies.

2) En V 78, evoquant l'excellence de 1'toiyfopiTi, Herodote constate que les

Atheniens ne manifesterem vraiement leur valeur qu'une fois debarrasses des

tyrans: auparavant, dit-il, lis se conduisirent volontairement en laches, «dans

l'idee qu'ils travaillaient pour un maitre» (<ü? Setnxoxr] ipyaCipevoi). Fafon de

souligner un travail soumis ä une contrainte exterieure.

M. Zimmermann-. Dies ist eine wichtige Frage, die die Interpretation des

gesamten Stuckes betrifft. 1) Zunächst zum Ubersetzungsproblem - Ich denke

auch, dass man die Verse möglichst wertneutral ubersetzen sollte; wenn man

'intellettuali' in diesem Zusammenhang bringt, wurde ich damit aotpiaxa;

(331) übersetzen. — 2) Ich glaube nicht, wie Dover in seinem Kommentar zur



284 DISCUSSION

Einweihungsszene schreibt, dass Sokrates «out of character» spricht Wie
ich ausgeführt habe, ist der Begriff des Intellektuellen wie der des acxpiaxfi?

je nachdem, ob er von den zur Gruppe Gehörenden oder von den

Ausgeschlossenen verwendet wird, positiv oder negativ zu fassen Sokrates will
hier sich und seinen Kreis anpreisen, d h er kann an sieht nicht negativ
reden, jedenfalls im unmittelbaren Kontext Er betont gerade durch V 334

die völlige Hingabe der Gruppe der aocpiaxai an die Wolken Dass allerdings
durch die eindeutig negative Charakterisierung des Sokrates in 94 ff die

Verse 331 ff doppeldeutig sind und vom Zuschauer mit der negativen
Bewertung in Verbindung gebracht werden, ist Absicht und belegt den

«sophisticated character» des Stucks

M Geizer Wenn wir drei sehr ähnliche Stellen, deren Ähnlichkeit an

sich schon immer bekannt war, unter dem Gesichtspunkt des sprachlichen
Ausdrucks betrachten, in dem das Gleiche mit den gleichen Wortern
bezeichnet wird, so bieten sie eine sehr prägnante Illustration fur das, was

Herr Zimmermann gesagt hat Sokrates stellt sich in den Wolken vor mit
den Worten (225) äEpoßa-ucö xoh 7tEpi9povco töv tjXlov, Meton in den Vögeln

(995) ysiopetpfjaai ßoüXopica -cöv ä£pa, und Kinesias singt (Av 1392) ontavxa

yäp 8£etpu aot -uöv äepa Alle drei brauchen also nicht nur dieselben Vorstel

lungen fur ihre Tätigkeit 'in der Luft', sondern fur den zentralen Begriff
dasselbe Wort Kinesias will zudem (Av 1384-1385) ex tcüv veqiekcöv xatvoc?

XaßeTv / äepo8ovr|TOUi; xai vtipoßoXou; ävaßoXai; Auch die veipeXca, die Gotter
des Sokrates, gehören also dazu, obschon hier die Vogel und die Flügel das

Bild des Luftraums bestimmen Interessant sind in unserem Zusammenhang

diese Wortgleichungen deshalb, weil ja die drei, die mit ihnen zu einer

Gruppe zusammengefasst werden, jeder fur sich ganz verschiedene
Tätigkeiten ausüben Gemeinsam ist ihnen nur, von denen aus gesehen, die mit
ihnen diese Luft-Vorstellung verbinden, dass sie alle etwas Unverständliches

tun, also gleichermassen in das gleiche piuatripiov eingeweiht sind Sie gehören

also — von aussen und aus der Perspektive des 'gemeinen Menschenverstandes'

betrachtet — zu einer und derselben esoterischen Gruppe von

pEtetopoipEvaxE?, in der ein gemischter Salat von sehr disparatem
Unverständlichen zusammengefasst ist mit den gleichen Wortern



ARISTOPHANES UND DIE INTELLEKTUELLEN 285

M. Handley: We should mention Euripides at Ach. 398 ff., 6 vou; piv eljco

i;uXX£-|f<ov eituXXia, xxX

M Dover On the idea that poets are petecopoi: do you think that Ana-

kreon's ctva7t£xopat Ttpöi; "OXuputov actually contributed to the formation of
the idea'

M. Bremer: Possibly Bacchyhdes' proud eagle (V 16 ff.) ßaöuv / 8'ou0£pa

xapvcov, paradigma of the poet being elevated high into the open space and

free to choose whichever path of praise he thinks best (31 ff.), has also contributed

to the widespread image of poets roaming through the sky?

M Zimmermann: Unbestritten setzt hier Aristophanes ein aus der Lyrik
bekanntes Bild um. In dem Kinesias-Vers (1372) hegt der unmittelbare

Anakreon-Bezug vor. Piaton ubernimmt das Bild in Tht. 173 e 5 itexexai xarä

nivSapov xxX.

Mme Loraux. A propos de l'air et du grand ciel libre, espace ouvert et

objet pour toute pexecopoXo-pta: au vers 316 des Nuees, Socrate, designant les

nuees comme oüpavioa, 'demythologise' a l'evidence ce quahficatif, qui n'indi-

que plus aucune genealogie rattachee a l'Ouranos hesiodique. Tout cela evo-

que l'operation platomcienne du Banquet et Piaton, utilisateur assidu d'Ari-

stophane: faire d'Aphrodite Ourania une 'Celeste', detachee des liens terre-

stres et du corps, c'est effacer toute trace de sa naissance hesiodique, a partir
du sperme d'Ouranos emascule. Le 'ciel' est libere d'Ouranos.

M. Degam: Metone e Cinesia: due emblematici casi dl ovopauxl xcopcpSeTv.

Puro axüppa fine a se' stesso? O non affiora, dietro l'elemento faceto, anche

un aspetto seno?

M. Zimmermann: Im övopaaxi xiopcoSeiv muss man m.E. jeweils

unterscheiden, wie die Dominante aussieht, ob es mehr auf die komische Absicht

ankommt oder ob man den Spott in einen grösseren Rahmen einordnen

muss. In der Meton-Szene steht die komische Absicht im Vordergrund; bei



286 DISCUSSION

Kinesias öffnet sich eine weitere Dimension Die Kinesias-Parodie kann mit
der Agathon-Parodie in Thesm. 101 ff. und den Parodien der Frosche verglichen

werden Aristophanes zeigt in der Parodie, wie die Modernen die

xa0£axcoxE<; vopoi in der Komposition und Dichtung auflosen. Aus dem Agon
der Frosche und vor allem auch durch Piatons Analyse in den Gesetzen (III
700 a) wird deutlich, wie nach Piaton und Aristophanes die Auflosung der

Nomoi in der musischen Paideia zur Auflosung der Nomoi in der Polls fuhrt.
Das heisst- die Parodie, der Spott hat in diesem Fall eine politische Dimension.

M Geizer-. Eine hübsche Anschauung vom Reichtum der dramatischen

Phantasie des Aristophanes geben die verschiedenen Mittel, mit denen er
dieselben Metaphern fur die als Luft-Laufer und [tEXEcopoepEvaxti; bezeichneten

'Intellektuellen' in Szene setzt in den Wolken als Anhänger und Eingeweihte

in die Luftreligion der NeqjeXoci, in den Vögeln als nach Teilhabe am Luftreich
der "Opvi0E(; Suchende, und im Frieden als Seelen und Sternschnuppen im
Bericht, den Trygaios seinem Sklaven gibt über den langen Weg, den er

zurückgelegt hat bei seiner Ruckkehr vom Himmel herab auf die Erde auf

dessen Frage: aXXov xiv' eiBep ävBpa xaxoc xov ä£pa / TtXavtopevov 7tXf)v aauxöv,

{Pax 827 f).

M. Handley: In answering the question «How is elevation presented on

stage?», I should want to begin from a classification something like this: (l)

it can be literal, with the use of the crane, as with Socrates and the basket at

Clouds 223 ff.; (u) it can be indicated by a token, as when Peisetairos and Euel-

pides appear with wings at Birds 801 ff.; (in) it can be indicated in words

reinforced by actions, and/or description, as with Kinesias at Birds 1373-1374

ävcOTExopuxi 8f] 7xpo<; "OXuputov ttxEpuyEaai X0Ü90UC;, xxX., while he sings and dances

in some comically appropriate way, and is described by (piXupivo? «light as

limewood», instead of the appropriate musical epithet; (iv) or finally, words

alone may serve, as with o vou? fiiv e?co ^uXXtycov tttuXXia, xxX. of Euripides

at Ach 398: arranged in this way, the passages have the appearance of what

we might call a reverse Newiger series, a technical term which I trust will last

no longer than this sentence


	Aristophanes und die Intellektuellen

