
Zeitschrift: Entretiens sur l'Antiquité classique

Herausgeber: Fondation Hardt pour l'étude de l'Antiquité classique

Band: 38 (1993)

Artikel: Feste Strukturen in der Komödie des Aristophanes

Autor: Gelzer, Thomas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-660787

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-660787
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


II

Thomas Gelzer

FESTE STRUKTUREN
IN DER KOMÖDIE DES ARISTOPHANES

An erster Stelle möchte ich den Veranstaltern dieser Entre-
tiens danken für ihre freundliche Einladung, unter dem

Gesichtspunkt der festen Strukturen zu unserer gemeinsamen
Betrachtung des Aristophanes beitragen zu dürfen. Mit diesem
Thema habe ich mich, wie Sie wissen, schon lange beschäftigt,
und so kann es nicht ausbleiben, dass ich hier einiges
wiederhole, was ich schon anderswo ausgeführt habe1. Einiges
sehe ich jetzt aber auch anders als früher, und das möchte ich
hier zur Diskussion stellen.

Feste Strukturen gehören heute zum selbstverständlichen
Bestand dessen, womit sich die Erklärung der Aristophanischen
Komödien auseinanderzusetzen hat. So ist es immerhin
überraschend, wenn wir feststellen, wie spät man begonnen hat, sich

systematisch damit zu beschäftigen. Dazu führte zunächst die

Beschreibung gewisser Formen, die sich nur in der Alten

Der epirrhematische Agon bei Aristophanes. Untersuchungen zur Struktur
der attischen Alten Komödie, Zetemata H. 23 (München 1960);

«Aristophanes» (Nachträge), in RESuppl.-Bd. XII (1970), 1392-1569, dort
Sp. 1511 ff., 1518 ff., 1544 f.; «Some Aspects of Aristophanes' Dramatic
Art in the Birds», in BICS 23 (1976), 1-14.



52 T. GELZER

Komödie finden, und die deshalb als spezifische formale
Eigentümlichkeiten dieser Gattung erkannt wurden. Die Beobachtungen,

die dazu führten, liegen im Bereich der dafür zuständigen
Spezialdisziplin, der Metrik. Der Beitrag, den die antiken
Grammatiker damit zur Feststellung typischer fester Strukturen der
Alten Komödie zu leisten vermochten, ist allerdings recht
bescheiden. Sie haben von den für die Alte Komödie typischen
Formen nur eine als solche erkannt und beschrieben, die der
Parabase2, und diese offenbar auch nur deshalb, weil auf sie in
den Texten selber ausdrücklich hingewiesen wird, während sie

auf andere, uns ebenso geläufige wie etwa die des epirrhemati-
schen Agons, wo das nicht der Fall ist, nicht aufmerksam geworden

sind.
Zu grundsätzlich neuen, das Verständnis der festen Strukturen

der Alten Komödie erschliessenden Einsichten in die Funktion

solcher Formen, verbunden mit einer systematischen
Ausweitung ihrer Beobachtung, gelangte die Forschung erst von der
zweiten Hälfte des 19. Jh. an, ebenfalls zunächst von der Metrik
her. In ihrer Griechischen Metrik3 beschrieben erstmals 1856

August Rossbach und Rudolph Westphal den epirrhematischen
Agon als «antisyntagmatische Form» mit ihrem typischen
Inhalt, und stellten ihr Auftreten «an einer für die Ökonomie
der Komödie charakteristischen Stelle» fest. Entscheidend ist die

Beobachtung des funktionalen Zusammenhangs zwischen der
festen Form, ihrem Inhalt und ihrer Stellung in der «Ökonomie»
der Komödie. Damit eröffneten sie den Weg zur weiteren Er-

2 Vgl. Hephaestio, n. rioiT][i.c(Tcov 8, p. 72, 11 ss. Consbruch (mit Sammlung
der Stellen der Scholien); Alfred KÖRTE, «Komödie (griechische)», in RE
XI 1 (1921), 1242.

3 Es ist wohl kein Zufall, dass Rossbach und Westphal einen funktionalen
Zusammenhang von Form, Inhalt und Verwendung in der Handlung
fanden. Sie haben die Metrik nicht als isolierte Disziplin behandelt, sondern
als Teil ihres umfassenden Unternehmens zur «Theorie der musischen
Künste der Griechen».



FESTE STRUKTUREN IN DER KOMODIE 53

kundung dessen, was wir heute im Zusammenwirken verschiedener

Faktoren als dramatische Technik bezeichnen. Von
solchen Beobachtungen ausgehend trieb dann vor allem Thaddäus
Zielinski die Untersuchung der Gliederung der altattischen
Komödie (Leipzig 1885)4 energisch voran, mit dem zusätzlichen
Ziel, in der allgemeiner gefassten «epirrhematischen Komposition»

ein prinzipielles formales Unterscheidungsmerkmal der
Komödie gegenüber der Tragödie dingfest machen zu können.
Die typische Gestaltungsweise der Alten Komödie betrifft aber,
wie seither immer deutlicher geworden ist, nicht nur die
epirrhematischen, sondern gleicherweise auch eine grosse Anzahl anderer

Formen und Kompositionstypen. Heute verfügen wir mit
den drei Bänden der Unterschungen zur Form und dramatischen
Technik der Aristophanischen Komödien von Bernhard Zimmermann5

über ein ausgezeichnetes Arbeitsinstrument, in dem die

ganze frühere Forschung sorgfältig aufgearbeitet ist.
Feste Strukturen — oder sagen wir jetzt besser: feste strukturelle

Elemente — sind nicht nur auf der Ebene der Formen,
sondern auch auf derjenigen der dramatischen «Ökonomie» zu
beobachten. Schon am Anfang unseres Jahrhunderts hat Paul

Mazon sehr anregend, mit freiem Blick für das Theaterwirksame
und vertraut mit den volkstümlichen Gebräuchen des

Jahrmarkttheaters in seinem Essai sur la composition des comedies

d'Aristophane (Paris 1904)6 typische Komponenten der Struktur

J Von Zielinski stammt auch weitgehend die heute gebrauchliche Termino¬

logie; vgl. dazu Der epirrhematische Agon (oben Anm. 1), 2 f.
s Beiträge zur klassischen Philologie, Hefte 154, 166, 178: Bd. 1: Parodos

und Amoibaion (1984), Bd. 2: Die anderen lyrischen Partien (1985), Bd. 3:
Metrische Analysen (1987).

6 Zusammenfassung S. 170-181: «La structure typique de la comedie

ancienne». Vor Mazon hatte schon gute Beobachtungen zur Struktur des

zweiten Teils gemacht: Joseph POPPELREUTER, De comoediae Atticaepn-
mordns particulae duae (Diss. Berlin 1893), 23 ff. Er hat im Spielführer,
der die Szenenreihen zusammenhält, eine «Kasperle-Figur» erkannt.



54 T. GELZER

der komischen Handlung herausgearbeitet. So hat er, um nur
diese zu nennen, Szenentypen wie die des in eine «parade», einen

«recit-prologue» und den sofort folgenden Einsatz der Handlung
dreigeteilten Prologs, die «scene de bataille», die «scene de debat»

und die «scene de transition» vor der Parabase im ersten Teil in
ihrer dramatischen Funktion und in ihrer Verbindung mit den

zugehörigen Formen charakterisiert, und dagegen den ganz
anders gearteten zweiten Teil mit seiner «succession de tableaux»
als «revue» mit einer «conclusion bruyante, assez semblable ä un

xwpo?» abgehoben.
Seither ist im Hinblick auf die damit angesprochenen

Probleme der dramatischen Technik des Aristophanes ständig weiter
gearbeitet worden, und wir müssen es hier bei diesen wenigen
Hinweisen auf die Entwicklung der Fragestellungen bewenden

lassen, die nach und nach zu einer genaueren Beobachtung fester

struktureller Elemente und ihrer Funktion in der Dramaturgie
des Aristophanes geführt haben.

Dazu, was es braucht um ein umfassendes Bild von der
dramatischen Kunst des Aristophanes zu entwerfen, gehört natürlich
noch viel anderes, und auch die dramatische Technik im engeren
Sinn ist nicht allein durch die festen strukturellen Elemente

bedingt. Sie gehören aber zu den Komponenten, die spezifisch der
Alten Komödie eigentümlich sind. Die Beobachtung ihrer
Verwendung durch unseren Dichter kann also auch dazu beitragen,
den spezifischen Kunstcharakter der Alten Komödie im Gegensatz

etwa zur Tragödie und zur Neuen Komödie klarer sichtbar

zu machen. Wir wollen also im Folgenden die Verwendung fester

struktureller Elemente unter dem Aspekt ihrer Bedeutung für die
dramatische Technik unseres Dichters betrachten.

I

Feste strukturelle Elemente finden sich auf verschiedenen Ebenen

der dramatischen Gestaltung, und sie treten auf verschiedene



FESTE STRUKTUREN IN DER KOMÖDIE 55

Weise in Erscheinung. Als derselben Kategorie zugehörig erweisen

sich diese äusserlich so verschiedenen Phänomene also nicht
aufgrund der Gleichartigkeit ihrer materiellen Erscheinungsform,

sondern aufgrund gemeinsamer Eigenschaften, die sich in
einer Reihe analoger Auswirkungen auf die dramatische Technik

manifestieren. Dazu gehören insbesondere ihr regelmässiges
Auftreten in derselben Funktion an dafür typischen Stellen im
Stück und mit ebenfalls typischen Begleiterscheinungen. Besser
als durch eine umständliche theoretische Definition lässt sich
ihre Bedeutung durch die Beobachtung der Praxis ihrer Verwendung

bei unserem Dichter erfassen. Wir wollen zu diesem
Zweck seinen Einsatz verschiedener fester struktureller
Elemente anhand einiger Beispiele veranschaulichen und werden
dabei auf eine Reihe mit ihnen verbundener dramatischer Mittel
stossen.

Was wir als Ergebnis dieser Betrachtung erwarten, ist aber
nicht nur eine präzisere Vorstellung von den festen strukturellen

Elementen selber und ihres Gebrauchs im Rahmen der
dramatischen Technik des Aristophanes, gewissermassen also eine

genauere technische Beschreibung der Mechanik ihres Funktionierens,

sondern wir möchten zugleich den Sinn der Verwendung

solcher Mittel durch Aristophanes besser verstehen: wie er
sie benutzt, wie er mit ihnen spielt, um die dramatischen Effekte
zu erreichen, mit denen er bei seinem Publikum auf Erfolg
zählen kann. Darauf hat er es ja ganz offensichtlich abgesehen.
Zunächst scheint es doch erstaunlich, beinahe paradox, dass ein
Dichter mit solchen Mitteln Erfolg gehabt haben könne, deren
wesentliches Characteristicum in der ständigen, oft gleichen
Wiederholung längst bekannter fester Cliches besteht. Zeugt das

nicht eher für eine dramatische Einfallslosigkeit, für eine

Unfähigkeit zu neuen Erfindungen? Hätte er nicht viel mehr

von den Neuerungen der Tragödie lernen sollen, wie das später
andere taten? — Nun: Mangel an dramatischen Einfällen wird
man Aristophanes im Ernst nicht vorwerfen wollen. Und sie



56 T. GELZER

verwendete er gerade auch darauf, das Spiel mit den altbekannten

festen Elementen so zu gestalten, dass er damit bei seinem
Publikum Erfolg hatte. Wie und warum das möglich war, und
worauf er es dabei anlegte, verstehen wir besser, wenn wir uns
die spezifischen Voraussetzungen vergegenwärtigen, die es dazu

brauchte, dass er gerade damit Erfolg haben konnte.
Fest sind, zum einen, diese Elemente nicht in dem Sinne, dass

sie eine starre unveränderliche Form haben, die nur eine immer
genau gleiche Anwendung zulässt von der Art eines festgelegten
Formulars, das jedesmal wieder nach dem gleichen Schema
ausgefüllt werden muss. Solcherart fixierte Elemente wären nicht
verwendbar für die phantasievolle, erfindungsreiche
Gestaltungsweise des Aristophanes. Ihre relative Flexibilität ist eine
der notwendigen Voraussetzungen dafür, dass er sie für seine
Zwecke brauchen kann.

Fest sind sie, zum andern aber, in der mit ihrer Struktur
verbundenen dramatischen Funktion und, im Hinblick auf die

Ausprägung ihrer Form, wenigstens so weit immer ähnlich, dass

sie auch bei im Einzelnen verschiedener Ausgestaltung dem
Publikum als solche wiedererkennbar bleiben. Und grade das,
dass sie nämlich dem Publikum bekannt und im Verlauf der
dramatischen Handlung unmittelbar und sofort wiedererkennbar
sind, ist die andere Voraussetzung dafür, dass Aristophanes sie

für die Gestaltung seines Spiels verwenden kann. Aristophanes
und die Dichter der Alten Komödie wenden sich an ein Publikum

von Kennern. Der Erfolg ihres Spiels hängt davon ab, dass

sie mit den ihrem Publikum bekannten Elementen so spielen
können, dass sie damit nach dem Urteil dieser Kenner ihre
Konkurrenten übertreffen.

Dass mindestens ein grosser Teil des Publikums wirklich
Kenner waren und von den Dichtern als solche behandelt wurden,

geht unzweideutig hervor aus vielerlei Zeugnissen, die das

direkt oder indirekt bestätigen. Die Athener sassen nicht nur
regelmässig an den Festen der Polis als Zuschauer im Theater,



FESTE STRUKTUREN IN DER KOMÖDIE 57

sondern viele von ihnen hatten selber als Choreuten an
Aufführungen mitgewirkt. Zieht man die Chöre, die an denselben
Festen unter gleichen Bedingungen an Wettbewerben
teilnahmen, mit in Rechnung, so waren es allein an den Dionysien
jedes Jahr 1165 Choreuten, davon 500 bereits im Knabenalter7.
Vor der Aufführung wurden sie mehrere Monate lang vom
XopoStSaaxakoi; vorbereitet, und Aufführungen von Komödien,
Tragödien und andern Chören gab es auch an den Lenäen und
an zahlreichen weiteren Festen in der Stadt und in den Demen8.

Aristophanes setzt ohne weiteres voraus, dass sein Publikum
über alle technischen und administrativen Dinge, die mit den

Aufführungen zusammenhängen — von der Zuteilung eines

Chors an den Dichter durch den Archon, über die Mechaniker
des Bühnenkrans und die Schiedsrichter bis zum Mahl, das der

Chorege dem Chor nach der Aufführung anzubieten hatte —

genau Bescheid wusste, und kann dazu seine Glossen und Witze
machen. Vor allem aber spricht er die Zuschauer in den Paraba-

sen und anderswo in seinen Stücken auch ständig als Kunstkenner

an. Er qualifiziert seine Oeaxdi; als Se^iou? und aocpoüs und sich
selber als 7totr|Tr]v S&ljiöv und ao9Öv und appelliert an ihre Urteilskraft

nicht nur, wenn er ein günstiges Urteil von ihnen erbittet,
sondern auch, wenn er sie dafür tadelt, dass sie ihn — wie im Fall
der Wolken — mit einem besonders guten Stück im Stich gelassen

hätten (Nub. 575 ff.; Vesp. 1015 ff.)9.

7 Vgl. dazu T.B.L. WEBSTER, A thenian Culture and Society (London 1973),
49.

8 Vgl. dazu A.W. PlCKARD-CAMBRIDGE, The Dramatic Festivals ofAthens,
2d ed. rev. by John GOULD and D.M. Lewis (Oxford 1986), 47 ff.; David
Whitehead, The Demes ofAttica 508/7 ca. 250 B.C. A Political and
Social Study (Princeton 1986), 215 ff.

9 Zu den Aussagen des Aristophanes zur komischen Dichtung s. J.M.
Bremer, unten S. 125-165.



58 T. GELZER

Ihre Kenntnis der Komödie und der zu ihrer Gestaltung
benötigten dramatischen Technik war aber wohl kaum theoretisch

begründet. Ob sie für die verschiedenen, nach unsern
Beobachtungen als feste strukturelle Elemente deklarierten
Phänomene überhaupt Namen oder technische Beschreibungen
hatten, ist nicht bekannt, es ist aber auch nicht wahrscheinlich.
Ihre Kenntnis beruhte auf einer sozusagen handwerklichpraktischen

Erfahrung im Umgang mit dem Theater, sei es als

Teilnehmer an den Aufführungen und an ihrer Vorbereitung,
oder als regelmässige Zuschauer.

Wieviele von ihnen damals selber lesen und schreiben konnten,

ist eine vieldiskutierte und schwer zu beurteilende Frage,
sicher jedenfalls nicht alle' °. Hingegen hatten sie ein ausgezeichnetes

Gedächtnis dafür, was sie einmal gehört und gesehen
hatten, was wiederum die Witze bezeugen, die Aristophanes
und andere Komiker damit machen können, so etwa mit dem

einmaligen lapsus linguae eines Schauspielers, dem berüchtigen
ix xupaxwv yap auGu; au yaArjv 6pä> des Hegelochos (Ran. 304)".
Das setzt, neben einer angespannten Aufmerksamkeit während
der Aufführung und einem guten Gedächtnis, weniger detaillierte

technische Einzelkenntnisse als ein sehr waches Bewusst-
sein des Publikums für das Theaterwesen voraus. Die Zuschauer
wissen, wer die Rolle des Orest spielt, und beurteilen seine

schauspielerische Leistung. Ein solches Publikum, mit einer

10 Einen Witz macht Aristophanes mit der Mühe mit dem Schreiben, die

a. 411 ein Athener hat, Thesm. 780 f. (der Verwandte des Euripides); zur
vieldiskutierten Frage der Mündlichkeit und Schriftlichkeit im 5. Jh. jetzt
eine gute Literaturübersicht bei Zs. RlTOÖK, «Alkidamas über die Sophisten»,

in Pbilologus 135 (1991), 157-163, besonders 157 f.
11 Eur. Or. 279 (aufgeführt a. 408); ausser Aristophanes spotten auch Sanny-

rion und Strattis über diesen Fehler des Hegelochos; s. das Material bei

J.B. O'CONNOR, Chapters in the History ofActors and Acting in Ancient
Greece (Chicago 1908), 97 f.



FESTE STRUKTUREN IN DER KOMÖDIE 59

Theaterkenntnis dieser Art, ist durchaus keine Selbstverständlichkeit.

Das gab es nicht immer und überall, aber im Athen der
Zeit der Alten Komödie.

In den Rahmen dieser Kenntnis der Theaterpraxis gehört
auch die Kenntnis der festen strukturellen Elemente. Sie ist eine
der wesentlichen Voraussetzungen dafür, dass und wie der Dichter

sie für die Gestaltung seines komischen Spiels verwenden
kann. Mit ihnen verbinden sich beim Zuschauer bestimmte

Erwartungen über den Verlauf der so gestalteten Rede, Handlung

oder Darstellung. Aristophanes kann sie verwenden, um
mit ihnen die entsprechenden Erwartungen zu wecken, zu

steuern, nach Belieben überraschend zu erfüllen oder in die Irre
zu führen. Das Spiel mit ihnen ist ein Spiel mit den Erwartungen
des Publikums.

Wir werden sehen, dass sich bei der Durchführung dieses

Spiels auch der regelmässige Einsatz einer Reihe vom Publikum
klar identifizierbarer, zur Steuerung seiner Erwartungen
bestimmter Mittel beobachten lässt. Diese Feststellung bestätigt
uns auch, dass Aristophanes tatsächlich dabei eine bewusst und
planmässig gehandhabte Technik verwendet, dass es sich bei
dem Spiel mit festen strukturellen Elementen wirklich um eine

für die Alte Komödie typische Erscheinung handelt. Wir
werden also, um es besser als solches verstehen zu können, unser
besonderes Augenmerk darauf richten, wie und mit welchen
Mitteln es Aristophanes seinem Publikum kundtut.

II

Verhältnismässig einfach ist der Zugang zur Beobachtung
dieses Spiels und seiner Regeln von den festen Formen jener
epirrhematischen Kompositionen her. Feste Strukturen und
damit verbundene dramatische Funktionen sind in diesem
Bereich schon lange erkannt, klar verifizierbar und leicht zu



60 T. GELZER

veranschaulichen. Ihre Verwendung ist an spezifische Bedingungen

gebunden.
An diesen Formen, die normalerweise im ersten Teil der

Komödie stehen, ist immer der Chor beteiligt, mit Gesang und
Tanz in gesungenen Versen und, wenn er spricht, in
Tetrametern. Die Beteiligung des Chors scheint eines ihrer wesentlichen

funktionalen Merkmale zu sein. Die Sprechverse auch der

Schauspieler sind immer Tetrameter. Die Verwendung von
Tetrametern in diesen Partien hat aber offensichtlich mehr als

eine rein formale Bedeutung. Sie ist das formale Kennzeichen
der gesprochenen Partien dieses aus gesungenen und gesprochenen

Teilen bestehenden Kompositionstyps, das heisst: die Tetrameter

sind als ein Bestandteil (wie alle übrigen Teile der
Gesamtstruktur) an die Beteiligung des Chors gebunden, und umgekehrt.

Wenn Schauspieler im ersten Teil der Komödie mit dem
Chor reden, so sprechen sie in Tetrametern. So geht etwa Try-
gaios im ersten Teil des Friedens, wenn er zum Chor spricht,
mehrmals von Trimetern in Tetrameter über (383 ff., 425 f.),
einmal sogar mitten im Satz seiner Rede (552 ff.). In den Kompositionen

epirrhematischen Typs sind funktional miteinander
verbunden: die Beteiligung des Chors und die Tetrameter als

formales Merkmal. Das gilt für den Agon wie für die Parabase

und andere epirrhematische Formen. Dieses formale Merkmal
kann das Publikum als solches erkennen, und der Dichter kann
es benützen für sein Spiel.

Der epirrhematische Agon ist eine der wenigen von diesen

Kompositionen, die Aristophanes auch in den zwei spätesten
Stücken noch verwendet. In den Ekklesiazusen lässt er, nachdem
in der Volksversammlung der als Mann verkleideten Praxagora
die Macht übergeben worden ist, und nachdem sie die Männerkleider

wieder ausgezogen hat, den Chor sie in anapästischen
Tetrametern anreden (514 ff.) mit der Aufforderung, die Frauen
jetzt zu belehren (BiSaaxetv). Praxagora nimmt diese Aufforderung

sofort an und fängt, ebenfalls in Tetrametern, zu reden an



FESTE STRUKTUREN IN DER KOMÖDIE 61

(517 ff.). Aber, schon nach drei Versen wird sie durch eine
unvorhergesehene Überraschung unterbrochen. Ihr Mann,
Blepyros, kommt herbei, und sie muss ihm in einer Trimeter-
szene etwas vorflunkern zur Begründung, warum sie bis jetzt
mit seinen Kleidern ausser Hauses geblieben ist (520 ff.). Erst
nach diesem Intermezzo kann sie im epirrhematischen Agon,
eben in anapästischen Tetrametern, ihre grosse Rede halten,
die sie einleitet mit xptiaxoc SiSaljco (583 ff.). An jener vorhergehenden

Stelle (514 ff.) wird also von Aristophanes die Erwartung

des Publikums mit dem Gebrauch der Tetrameter —

zuerst des Chors und dann der Praxagora — und mit dem
entsprechenden Signalwort (SiSaaxeiv) darauf hin gerichtet, es

folge jetzt auf die einleitenden Worte des Chors die grosse
erwartete Programmrede — aber die Erwartung wird überraschend

enttäuscht. Umso grösser ist nach dieser Verzögerung
die Spannung, was Praxagora nun wirklich sagen werde.
Quasi als Quittung dafür lässt er beim zweiten Anlauf — im
Agon — den Chor im Katakeleusmos sagen, Praxagora solle

jetzt nicht mehr zögern, denn den Zuschauern liege besonders
daran, dass schnell gemacht werde (xaxüvsiv 582 f.). Aristophanes

macht den Scherz mit einem festen strukturellen Element,
macht das Publikum mit einem Signal darauf aufmerksam,
und kommentiert ihn dann noch mit einer Durchbrechung
der dramatischen Illusion (582 ff.). So dürfte ihn jeder
Zuschauer verstanden haben.

Analoge Voraussetzungen erlauben es Aristophanes,
ähnliche Scherze vor dem Beginn der Parabase zu treiben. Am Ende
der Übergangsszene in Trimetern ziehen sich jeweils die
Schauspieler ostentativ in ein Haus zurück. Im Kommation, das

entweder eine eigene Form hat oder die der Verse der Parabase,
verabschiedet der Chorführer den Schauspieler, der zuletzt
hineingeht, gewöhnlich mit der solennen Formel aXX' Ith x°dpwv
(Eq. 498; Nub. 510; Pax 229 ~ Vesp. 1009) und leitet damit über

zu seiner Parabasenrede in anapästischen Tetrametern. Damit



62 T. GELZER

spielt Aristophanes in den Vögeln. Nachdem der Epops seine

beiden Besucher, bereits mit einigen Retardationen, dazu

gebracht hat, dass sie einwilligen in seine Wohnung zu kommen
(etalwfXEv), und Peishetairos befohlen hat, ihr Gepäck
hineinzutragen (656 f.), erwartet das Publikum den Beginn der Para-
base. Es bekommt auch sogleich die anapästischen Tetrameter
zu hören vom Chorführer (658 ff.). Aber der verabschiedet den

Epops, der zuletzt hineingehen wird nicht nur, indem er ihm
ein gutes Frühstück mit seinen Gästen wünscht, sondern er ruft
ihn zurück mit der Bitte, den draussen wartenden Vögeln seine

Nachtigall (vgl. 223 ff.) zum Spiel zu überlassen. Man erwartet
jetzt also eine hübsche Variante des Beginns der Parabase: nach
dem Abgang des Wiedehopfs wird die Nachtigall
herauskommen und die ävcbtataxoi einleiten, was sie dann ja auch tut
(684) — aber nicht sogleich. Hier kommt die überraschende

Unterbrechung durch eine Trimeterszene nach vier Tetrametern

(661 ff.). Die beiden Gäste kommen nochmals heraus, schäkern

anstatt der Vögel mit der Nachtigall — einem Mädchen,
dem auch noch für einen Kuss die Maske ausgezogen wird, —
bevor sie nun endgültig hineingehen mit dem Stichwort l'copev

(675). Jetzt erst kommt der Chor zum Zug mit einem ganz
besonderen Kommation (676 ff.), das nicht an die Schauspieler
gerichtet ist, sondern an die Nachtigall und endlich zu der mit
Spannung erwarteten Parabase — ebenfalls mit besonderem
Inhalt (685 ff.) — überleitet. Auch hier arbeitet er mit einem

Signalwort (icopsv 647, 656, 675), einer bestätigenden Erklärung
am Schluss (töv äva7tataxwv 684) und mit Durchbrechung der
dramatischen Illusion beim Einsatz des festen formalen
Elements.

Das Durchbrechen der dramatischen Illusion stört diese Kenner

des Theaters nicht, im Gegenteil. Dass es den Schwebekran
auf der Bühne gab, wussten die antiken Grammatiker offenbar

nur deshalb, weil die Komiker ausdrücklich davon redeten bei



FESTE STRUKTUREN IN DER KOMÖDIE 63

der Parodie der Tragödie12, natürlich um das Publikum damit
zu amüsieren wie etwa Aristophanes, wenn er den Trygaios-
Bellerophontes auf dem Mistkäfer-Pegasos in seiner Angst den
Maschinisten anrufen lässt (Pax 174 f.)13. Beide: das offene
Durchbrechen der dramatischen Illusion und die Parodie14,

gehören zu den für die Alte Komödie typischen festen strukturellen

Elementen. Aristophanes verwendet, um ihre dramatische

Wirkung zu steigern, jeweils mehrere von ihnen in Kombination

miteinander.
Dazu gehören auch feste Motive der Handlung. Ein gutes

Beispiel ist dafür die, jeweils im zweiten Abschnitt des Prologs
— Mazons «recit-prologue» — mit abrupter Durchbrechung der
dramatischen Illusion gegebene schmucklose Darlegung des

Themas, des Xoyo?, der Komödie. Dabei reden zwar meist die

Schauspieler einander, gleichzeitig aber auch aus dem Stück hinaus

die Zuschauer an, immer mit ähnlichen Formeln wie etwa:

cpepe vüv, xaxetnco xoT? (kaxat? xov Xoyov... (Vesp. 54; vgl. Eq. 36,
Pax 50-52, Av. 30 f.). Auf dieses Signal hin wird dann eine durch-

12 Der Bühnenkran (yepavop, |X7)xavr|, xpaSr] bei den Komikern): Pax 79 ff.;
Av. 1199 ff.; z.B. auch bei Cratinus, Senphioi fr. 207 K/222 KA (und fr.
*74 CGFP); Strattis, Atalantos fr. 4 KA: Stellen der Grammatiker gesammelt

zu Aristoph., Gerytades fr. 160 KA (vgl. Daidalos fr. 188 K/192 KA);
s. dazu H.-J. Newiger, «Ekkyklema e mediane nella messa in scena del

dramma greco», in Dioniso 59 (1989), 173-185, bes. 174 ff.; D.J. MASTRO-

NARDE, «Actors on High: The Skene Roof, the Crane, and the Gods in
Attic Drama», in ClAnt 9 (1990), 247-294, bes. 268 ff., 286 ff.

13 Zur Parodie des Bellerophontes s. P. Rau, Paratragodia. Untersuchungen

einer komischen Form des Aristophanes, Zetemata H. 45 (München 1967),
89 ff.

14 Parodiert wird nicht nur die Tragödie, sondern alles, was den Athenern
vertraut ist, Dichtung von Homer an, Prosa, Institutionen wie
Volksversammlung und Gericht, religiöse Rituale etc. Voraussetzung dafür, dass

die Komiker etwas parodieren und damit spielen können, ist nur, dass das

Parodierte dem Publikum bekannt ist.



64 T. GELZER

aus 'technische' Information über den Inhalt und seine Darstellung

geboten.
Ein ungemein beliebtes, oft und in einigen Stücken sogar

mehrfach verwendetes szenisches Motiv ist das der
Türöffnungsszene. Sie hat einen von der Sache her ziemlich fest

programmierten Handlungsverlauf mit Ankunft vor der Türe,
Anklopfen, Offnen, Heraustreten einer Person und mit formelhaften

Stichwörtern für das Herausrufen und die Begrüssung,
und ist gleichzeitig in jeder Einzelheit sehr flexibel. Sie kann also

mit unzähligen Varianten gespielt werden1S, die geeignet sind,
Neugier und Spannung beim Publikum zu erregen, Uber-
raschungen herbeizuführen und durch Kommentare darüber,
was man von denen drinnen will, was man hört oder nicht hört,
und was dann geschieht, die Erwartungen des Publikums zu
steuern und mit ihnen zu spielen. Sie hat eine für den Aufbau
der komischen Handlung typische, aber nicht wie beim «recit-

prologue» an eine einzige Stelle im Stück gebundene dramatische
Funktion: Durch sie wird eine neue Person eingeführt, die der

Handlung eine neue Wendung gibt, die es oft überhaupt erst

möglich macht, dass die Haupthandlung in Gang gesetzt oder
durchgeführt wird. Das kann der Beginn der Haupthandlung im
dritten Abschnitt des Prologs sein (Nub. 131 ff.; Pax 179 ff.; Av.
53 ff.; Ran. 35 ff.), eine wichtige Etappe ihrer Durchführung
nach der Parodos (Ach. 395 ff.; Eq. 7Tb ff.), oder auch noch eine
harmlose Posse im zweiten Teil (Eccl. 976 ff.; Plu. 960 ff.). Auch
sie verwendet Aristophanes oft in Kombination mit andern

" Aristophanes spielt auch mit überraschenden Umkehrungen wie z.B.
dem Versuch, in eine verschlossene Tür einzudringen (Lys. 424 ff.), oder
aus einem verschlossenen Haus zu entweichen (Vesp. 136 ff., 175 ff.), oder
dem unaufgeforderten Erscheinen eines Dieners aus der Tür, während
sein Herr auf dem Ekkyklema kommt (Thesm. 39 ff.); das Erscheinen
einer neuen Person aus einer Tür spielt natürlich auch in der Tragödie
eine Rolle, und Aristophanes parodiert auch das z.B. Av. 92 ff.



FESTE STRUKTUREN IN DER KOMÖDIE 65

bereits genannten festen strukturellen Elementen oder mit
weiteren wie etwa der Verkleidungsszene und dem Spiel des

Theaters im Theater.
Eine andere Gruppe fester struktureller Elemente der

Handlungsführung umfasst nicht nur je eine Szene, sondern verbindet
jeweils mehrere miteinander. Ein sinnfälliges Beispiel dafür ist
das Spiel mit Parallelszenen, ebenfalls sehr beliebt und häufig
verwendet. Was in der jeweils zweiten — parallelen — Szene

gespielt wird, erhält einen speziellen Sinn und eine gesteigerte
komische Wirkung durch den in allen möglichen Einzelheiten
herausgearbeiteten imitativen oder konträren Bezug auf die

erste. Auch das kann natürlich mit andern Elementen ad libitum
kombiniert werden wie etwa mit dem der Türöffnungsszene
(z.B. Av. 53 ff. ~ 92 ff.). Von den Acharnern bis zum Plutos gibt
es kein Stück, in dem Aristophanes nicht mit Parallelszenen

spielt. Wir werden gleich auf einige Beispiele ihrer Verwendung
stossen.

III

Feste strukturelle Elemente von der Art, die mehrere Szenen
und grössere Abschnitte der komischen Handlung umfassen,
finden sich in starker Häufung namentlich im zweiten Teil der
Komödie. Auf ihnen beruht jene auffallende Gleichförmigkeit,
die Paul Mazon zu der abschätzigen Bemerkung bewog: «La
seconde partie d'une comedie grecque presente infiniment moins
d'interet que la premiere.» Diese, zunächst sehr naiv anmutende

Gleichförmigkeit ist wohl tatsächlich der Grund dafür, dass die

Dramaturgie der zweiten Teile weniger Beachtung fand. Aber sie

ist den Komikern vorgegeben. Geht man von den pertinenten
Feststellungen aus, die grade Mazon auch zum zweiten Teil
machte, so darf die Beobachtung der dramatischen Technik, die

Aristophanes darauf verwendete, um diese Auflagen zu seinem
Vorteil zu nutzen, doch auch ein gewisses Interesse bean-



66 T. GELZER

spruchen. Die strukturell immer ähnliche Organisation der
zweiten Teile ist, so gesehen, prädestiniert für dramatische
Effekte, deren Vorbereitung und Entfaltung sich über grössere
Abschnitte der Elandlung verteilen. Sie erfordern vom Publikum

der Kenner zum Nachvollzug der intendierten komischen

Wirkungen eine länger andauernde, verschiedene Signale
kombinierend erfassende Aufmerksamkeit.

Typisch für die gleichförmige Struktur des zweiten Teils ist
der Charakter der revue. In Reihen meist ohne ausgesprochene
dramatische Begründung aneinander gehängter Szenen treten
verschiedene Personen auf oder werden spezielle Probleme
behandelt. Die Handlung wird zusammengehalten durch die

Person des Spielführers — Poppelreuters «Kasperlefigur» —, der
nacheinander alle andern abfertigt oder die gestellten Probleme

bewältigt. Zwischen den Szenen werden vom Chor, der an der

Handlung nicht mehr aktiv beteiligt ist, gelegentlich zusammen
mit dem Spielführer, kleine Liedchen gesungen.

Als Paradigma zur Demonstration der Technik, mit der

Aristophanes die zugehörigen festen strukturellen Elemente für seine

Zwecke gewinnbringend einsetzt, eignet sich aus verschiedenen
Gründen besonders gut der zweite Teil der Vögel. Sie bieten
besonders reiches und durchsichtig organisiertes Material zur
Beobachtung dafür, wie er seine Effekte im Verlauf der Handlung
vorbereitet und zur Wirkung bringt. Wir müssen es uns versagen,
auf all die lustigen Dinge einzugehen, die er in der Fülle dieser

Szenen geschehen lässt, und uns darauf konzentrieren, wie und

wo er dem Publikum die Hilfen gibt, damit es sein Spiel mit den

ihm bekannten Elementen verstehen kann.
Von der Anschauung ausgehend, die wir am Beispiel der

Vögel gewinnen, wollen wir dann unter demselben Aspekt noch
einen Blick auf die zweiten Teile einiger anderer Stücke werfen.
In ihnen lassen sich von Aristophanes zu den spezifischen
Voraussetzungen jedes einzelnen Stücks passend gestaltete Variationen

desselben Kompositionstyps erkennen.



FESTE STRUKTUREN IN DER KOMÖDIE 67

Das ganze Spiel im zweiten Teil der Vögel ist mit konventionellen

und daher dem Publikum ohne weiteres zugänglichen
Mitteln sehr sorgfältig organisiert. Der zweite Teil (801-1705)
hebt sich formal und inhaltlich deutlich ab von der vorhergehenden

Parabase (676-800) und der folgenden Exodos

(1706-1765). Er ist zudem gegliedert in vier Szenenreihen

(851-1057, 1118-1268, 1269-1469, 1470-1705). Zwischen die erste
und die zweite ist die Nebenparabase eingelegt (1058-1117), vor
der ersten steht eine Szene (801-850), deren Funktion wir gleich
besprechen werden. Das Spiel mit den Erwartungen des Publikums

wird zum einen von langer Hand vorbereitet, zum andern
wird das Publikum jeweils in dem Moment, wo jeder Effekt zur
Wirkung kommen soll, darauf aufmerksam gemacht mit Signalen

von der Art, wie wir sie vorher beschrieben haben.

Darauf, was es vom zweiten Teil als ganzem zu erwarten hat,
wird es im ersten Teil vorbereitet. Er wird der Ausführung des

Projekts gelten, das von Peishetairos ausführlich vorgestellt
worden ist: der Gründung und Befestigung einer Stadt in der
Luft (550 ff.) zum Zweck der Wiederherstellung der uralten
ßaatkeia der Vögel (466 ff., 548 f.) über Götter und Menschen

(481 ff., 571 ff.), die von Zeus zurückgefordert, notfalls in einem
Eepö? 7t6kefjiO(; erobert werden soll (554 ff.) unter der Leitung des

Peishetairos (637 f.). Damit ist der Rahmen gegeben. Das Publikum,

das die Struktur der zweiten Teile kennt, ist weniger
gespannt darauf, was geschieht, als darauf, wie der Dichter dieses

Projekt für seine Scherze ausnützen wird.
Die Übergangsszene zur Parabase (639-674) bringt dann zwei

speziellere Hinweise, die seine Erwartungen wecken, aber noch
nichts Wesentliches preisgeben, nämlich dass jetzt schnell etwas

getan werden müsse (639-641), und dass die beiden Athener Flügel

erhalten werden, um mit den Vögeln leben zu können
(648-655). Sofort nach der Parabase wird denn auch das Spiel in
Gang gesetzt in einer typischen Szene von besonderer Bedeutung,

die den vier Szenenreihen vorangeht (801-850). Hier



68 T. GELZER

erhalten die Zuschauer in einer Art zweitem Prolog eine
sorgfältig dosierte Orientierung über den Plan zur Durchführung
des ihnen schon bekannten Projekts und über die Grundlagen
der Handlung des zweiten Teils. Die Flügel sind den beiden
inzwischen gewachsen (801-808), und Peishetairos nimmt
sogleich seine grosse Aufgabe energisch in die Hand. Er
bestimmt Namen und Stadtgott der neuen Stadt (809-836).
Dann erteilt er Euelpides Aufträge und sagt, was er selber tun
wird. Das ist der entscheidende Abschnitt. Aristophanes geht
mit seiner gewohnten Technik vor: er arbeitet mit dem Publikum

bekannten Stichwörtern, die er als Signale benutzt. Hier
nimmt er Stichwörter aus der Darstellung des Projektes im
ersten Teil auf, die er dann am entsprechenden Ort bei der

Durchführung wieder verwendet. Euelpides wird weggeschickt
mit Aufträgen für den Mauerbau in der Luft (837 f.; vgl. 550 ff.,
1199 ff.), die Grenzwachen (841 f.; vgl. 560 f., 1169 ff., 1212 ff.)
und je einen Herold zu den Göttern (843; vgl. 554, 1706 ff.) und

zu den Menschen (844; vgl. 561 ff., 1271 ff.), der von dort
zurückkommen soll (845), und das tut er ja dann auch (1269 ff.).
Das ist eine selektive Programmvorschau mit Hinweisen auf
das, was nachher (von der zweiten Szenenreihe 1118 ff. an)

geschehen wird, die aber auch, namentlich gegen den Schluss zu,
viel Raum lässt für Vermutungen, wie Peishetairos das
vorgesehene Ziel schliesslich erreicht. Was unmittelbar bevorsteht,
erfährt es aber erst ganz am Schluss. Peishetairos geht einen Priester

holen für das Gründungsopfer (848-850), und während er
das tut, beginnt der Chor mit einer Liedstrophe die erste Szenenreihe

(851-858).
Auch die technischen Voraussetzungen des geplanten Spiels

werden in der Orientierungsszene klargemacht. Spielführer ist
Peishetairos (er bleibt es für alle vier Szenenreihen). Nachdem
der Epops schon vor der Parabase verschwunden und jetzt auch

Euelpides weggeschickt worden ist (842-847), bleibt er allein

übrig. Die andern Schauspieler sind jetzt frei, die sukzessiven



FESTE STRUKTUREN IN DER KOMÖDIE 69

Personen der Revue zu übernehmen. Ort der Handlung ist von
jetzt an (ebenfalls bis zum Schluss) der Vorplatz vor dem Haus
des Peishetairos in der neuen Stadt. Bemerkenswert ist schliesslich,

wo und mit welcher Kürze die entscheidende Information
mitgeteilt wird: in 8 Versen der Aufträge an Euelpides plus 3 der

Ansage des Peishetairos, im ganzen 11 am Ende der Szene von
50 Versen. Die Zuschauer müssen also sehr aufmerksam sein
und genau wissen, wo sie aufpassen müssen um nichts zu verpassen

von dem, was sie brauchen um das Spiel zu verstehen. Und
das gilt nicht nur hier.

Zu jeder der vier Szenenreihen erhalten sie Hinweise auf das

Handlungsmotiv durch Voranzeigen, die beim Beginn und beim
Abschluss der Reihe, meistens vom Spielführer, bestätigt werden,

ebenfalls in ganz wenigen Versen. Zur ersten Reihe: das

Opfer, Voranzeige (848-850), Beginn (863), Abschluss (1056 f.

vor und 1118 nach der Nebenparabase); zur zweiten:
Stadtbefestigung in der Luft, Voranzeige (837 ff.), Beginn (1119 f.),
Abschluss (1262 f. Chor); zur dritten: Menschen, Voranzeige
(849 f.), Beginn (1269 f.), Abschluss (1469); zur vierten: Götter,
Voranzeige (843; vgl. 1230-1233), Beginn (1531 ff.), Abschluss

(1686-1692).
Schliesslich werden noch in jeder einzelnen Szene die jeweiligen

Neuankömmlinge in einem der ersten Verse vorgestellt. Sie

sagen selber, oder werden befragt, wer sie sind und was sie

wollen, im ganzen 17 Personen.
Das ist also ein Informationssystem, das alle Teile von der

grössten bis zur kleinsten Einheit, vom Programm des ganzen
zweiten Teils über die Szenenreihen bis zur einzelnen Szene

umfasst. Diese Informationen braucht das Publikum um das

Spiel zu verstehen. Sie werden ihm in typischen, immer
ähnlichen und daher als solche erkennbaren Formen der Mitteilung
angeboten. Der Kenner sucht und findet sie an den gewohnten
Stellen. Wo der Dichter sie hinauszögert, spielt er mit den

Erwartungen des Publikums (vgl. z.B. 992 ff., 1304 ff., 1337 ff.,



70 T. GELZER

1410 ff., 1496 ff.) offensichtlich immer mehr gegen den Schluss

zu, um damit die Spannung und die Überraschungseffekte zu
steigern.

Auf eine andere Weise dienen der erkennbaren Gliederung
des Spiels im zweiten Teil die Liedchen des Chors in der Form
respondierender Strophen. Auch sie sind ein relativ flexibles
festes strukturelles Element. Die respondierenden Strophen
können einander entweder unmittelbar (1313-1334, 1470-1493)
oder auf Distanz folgen, und sie können auch zu einem Amoi-
baion von Chor und Spielführer erweitert werden (1313 ff.).
Jede dieser Strophen wird zu einer eigenen Melodie gesungen.
Daran ist ihre Zusammengehörigkeit zu erkennen, auch wenn
sie auf Distanz respondieren. Dazu kommt, dass jede der vier
Szenenreihen eine andere, nur ihr zugehörige Strophe und
Melodie hat. Auch diese Strophen erfüllen mit ihren Melodien
die Funktion einer laufenden, akustischen, Orientierung des

Publikums darüber, wo es sich in der Folge der Szenenreihen
des zweiten Teils befindet — wieder eine andere Art von Signalen

für Kenner. Jede Szenenreihe hat nicht nur ein eigenes

Handlungsmotiv und eine Gruppe dazu assortierter Personen,
sondern sie ist auch durch ihre eigene Strophe musikalisch als

'Akt' definiert.
Mit diesen Strophen kann Aristophanes spielen. Ihre

Stellung innerhalb der Szenenreihe ist frei wie auch die Anzahl der

Responsionen. Umgekehrt muss nicht jede einzelne Szene von
der folgenden durch eine Strophe getrennt werden. Er hat also
die Wahl, wo er solche Strophen einsetzen will und zu welchem
dramatischen Zweck. Er rahmt einzelne Szenen mit einem
Strophenpaar ein und hebt sie damit vor andern hervor. In der

ersten Reihe ist es die erste Szene mit dem Opfer (851-858
895-902), in der zweiten die letzte mit Iris (1188-1195 1262-

1268). Inhalt dieser Strophen ist ein Kommentar des Chors zur
Szene, der ihre Bedeutung erklärt, wobei jeweils die zweite Strophe

Erwartungen über den Fortgang der Handlung erweckt, die



FESTE STRUKTUREN IN DER KOMÖDIE 71

dann überraschend anders weitergeht. In der dritten Reihe steht
das Strophenpaar in der Mitte zwischen der ersten und den

folgenden Szenen (1313-1323 1324-1334). Durch die Intervention

des Peishetairos in der Strophe (1317) wird das Amoibaion
von einem Kommentar des Chors (1313-1316) umfunktioniert
zur Teilnahme an der Pantomime mit dem faulen Manes, der die

Flügel zu langsam herbeischafft, die in den folgenden Szenen

gebraucht werden. In allen diesen Fällen sind die Strophen
vollständig in die Handlung des Stücks integriert. Diejenigen
Szenen, die nicht durch Strophen voneinander getrennt sind,
sollen sich dagegen ohne Unterbrechung Schlag auf Schlag

folgen. Das sind jeweils Personen von ähnlicher Art: in der ersten
Reihe (904-1057) molesti, in der zweiten (1118-1187) Boten, in
der dritten (1337-1469) Flügelliebhaber. Anders geht er vor in
der vierten Reihe. Diese leitet er ein mit einem Strophenpaar
(1470-1481 1482-1492), trennt dann die erste von der zweiten
Szene (1553-1564) und schliesst die Reihe wieder ab (1694-1705)
mit je einer weiteren Antistrophe. Der Inhalt dieser vier
Strophen — Spott auf Aktualitäten — ist hier nur durch eine feine

Spielerei mit der dramatischen Illusion scheinbar mit der Handlung

verknüpft, die gerade hier ihren Höhepunkt erreicht. Die
Vögel, die doch die ganze Zeit dagestanden sind, erzählen, was
sie angeblich beim Uberfliegen der Erde Unerhörtes gesehen
haben (1470-1472). Die bewusst angewandte dramatische Technik

beim Einsatz dieser Strophen, mit einer Steigerung von den
einfacheren zu raffinierteren Effekten gegen das Ende zu, ist
nicht zu verkennen.

Diese Tendenz lässt sich, wie bereits deutlich geworden ist,
auf verschiedenen Ebenen der dramatischen Gestaltung
beobachten. Wir können hier aber längst nicht alles besprechen,
was Aristophanes mit den festen strukturellen Elementen
gemacht hat, und wollen nur noch einige Beispiele herausgreifen
dafür, wie er seine Mittel einsetzt, um das Spiel mit ihnen über
die längeren Strecken der Szenenreihen und des ganzen über-



72 T. GELZER

langen zweiten Teils hin für seine Theaterkenner bis zum
Schluss spannend und überraschend zu gestalten. Im Hinblick
auf die Struktur der Handlung — der Revue mit den Szenenreihen

— und der einzelnen Szenen — mit den Personen, die der

Spielführer abfertigt — muss die Erwartung des Publikums nicht
erst neu geschaffen werden. Sie gehört im Gegenteil zu den

festen Elementen, die es kennt, und die Aufgabe des Dichters
besteht darin, diese vorgegebenen Elemente für sein Spiel zu
benutzen. Das ist keine geringe Herausforderung. Es ist klar,
dass gerade diese Struktur die Gefahr mit sich bringt, durch
Repetition Langeweile zu erzeugen. Wir sehen auch, wie Aristophanes

sie vermeidet. Die gegebene Lösung ist das Spiel mit
Variationen. Zu diesem Zweck setzt er die verschiedenen festen
strukturellen Elemente in verschiedenen Kombinationen ein,
jedes einzelne von ihnen in Variationen. Von besonderer

Bedeutung für die Variation der Handlungsführung in den

Szenen ist das Spiel mit Parallelszenen. Ihm begegnet man denn
auch im zweiten Teil auf Schritt und Tritt.

Handlungsmotiv der ersten Reihe ist das Gründungsopfer.
Das Publikum weiss, dass aus dem Opfer nichts wird. Nie wird
ein Opfer auf der Bühne wirklich dargebracht. Wie geht es also

weiter, nachdem der Priester weggeschickt ist und Peishetairos

behauptet, er werde selber opfern (889-894)? Sowie er sich dazu

anschickt, wird er unterbrochen (903; vgl. 1065 f., 1118). Nun
folgen einander fünf Personen, die sich ihm aufdrängen, um von
der Stadtgründung zu profitieren. Die Themen dessen, was sie

anbieten wollen, entfernen sich zusehends vom Opfer: der
Dichter (917 ff.), der Orakelpriester (964 ff.), Meton (1004 ff.),
der Inspektor (1023 ff.), der Volksbeschlusshändler (1048 ff.). Da
ist also schon vom Inhalt her für Überraschungen gesorgt. Das
ist aber noch ein kunstloses Spiel.

Nun aber zur Technik: Alle diese Szenen sind ihrer Struktur
nach Parallelszenen. Variation, mit einer Steigerung der szenischen

Bewegung, bringt Aristophanes einmal in der Abfertig-



FESTE STRUKTUREN IN DER KOMÖDIE 73

ung der molesti durch den Spielführer: der Priester wird einfach

weggeschickt (893), der Dichter erhält statt des erwarteten Mantels

einen windigen Chiton (946 ff.), dem Orakelpriester wird
mit Prügeln gedroht (990 f.), Meton erhält sie 'freundschaftlich'

gewarnt (1010 ff.), der Aufseher anstelle der erwarteten
Bestechung (1025 ff.), der Volksbeschlusshändler ohne weitere
Umstände (1044 f.). Der Steigerung der Bewegung entspricht
eine Beschleunigung: Die erste Szene hat lange Prosagebete, die

zweite 52 Verse, die dritte 35, die vierte 28, die fünfte 13, die
sechste 10. Dann wird, als Höhepunkt der ganzen Reihe, noch
ein unerwartetes Supplement angehängt. Die beiden letzten
kommen nochmals zurück und werden zusammen weggeprügelt,

in nur 9 Versen (1046-1055).
Nun kontrolliert Peishetairos die Ausführung seiner

Aufträge (837-845). Damit setzt er die Handlung in Gang in der
zweiten Reihe. Auch sie besteht aus Parallelszenen: es kommen
drei geflügelte Boten. Der erste wird erwartet (1119 f.). Er
berichtet stolz und redselig über den Bau der Mauer und ihre

Bewachung (1121-1167); aber der Erfolg wird sogleich widerlegt.

Unerwartet meldet der zweite, kurz und verstört, einen

Eindringling, der bereits die Wachen durchflogen hat. Ein Gott
ist im Anzug, mit Flügeln (vgl. 572-575), Alarm zur Nahverteidigung

(1168-1187). Der angekündigte Krieg (556) ist ausgebrochen

(Strophe 1188-1196), doch es kommt eine Frau (vgl. 1253

ff.), Iris, die Botin des Zeus, auf der Flugmaschine mit einer
Botschaft nicht für die Vögel, sondern für die Menschen: den

Göttern wieder zu opfern. Peishetairos kündigt den Angriff der

Vögel an und prügelt sie weg (1258), zurück in die Luft
(1196-1261). Die Opferblockade (561 ff.) ist erreicht (Antistro-
phe 1262-1268). Das sind andere Variationen als in der ersten
Reihe. Sie spielen mit Erwartungen, die vorher erweckt worden
sind. Man erwartet jetzt, dass es so weitergeht, dass der angekündigte

Erfolg (508 f., 554 ff.) eintritt. Der kommt auch — aber

nicht sogleich.



74 T. GELZER

Jetzt wirkt die Variation durch Kontrast. War die zweite
Reihe auf Beschleunigung angelegt, so die dritte auf Retardierung.

Peishetairos hat ja noch zwei weitere Aufträge erteilt: die
beiden Herolde. Er erwartet nun den, der von den Menschen

zurückkommt, einen weiteren Boten (1269 f.). Seine Botschaft
ist ein pocxocpiapoi; des Gründers der neuen Stadt, dem sie einen
Ehrenkranz schicken (1271-1278). Erst nach längerem
Geschwätz mit Spott aus dem Stück heraus (1279-1303) sagt er,
wie es weitergeht: mehr als 10.000 sind schon unterwegs und
wollen Flügel erhalten. Peishetairos gibt sofort die Aufträge
(1304-1312). Nach der nochmals retardierenden Pantomime mit
Manes (Amoibaion 1313-1333) kommen dann — drei. Wer in
der Parabase aufgepasst hat, weiss, dass der Vatermörder seine

Flügel kriegen wird (1347 f.; vgl. 757-759). Mit dem Dichter
Kinesias an zweiter Stelle (1372 ff.; vgl. 904 ff.) und dem

'Politiker', dem Sykophanten (1410 ff.; vgl. 1021 ff.), ist die
Reihe analog (doch verkürzt) aufgebaut wie die erste, wobei das

Motiv der 'Beflügelung' eine geistreiche Variation der Diskussion

und der Abfertigungen durch den Spielführer erlaubt.
Die Variationen der vierten Reihe bestehen weitgehend in

der Umkehrung von bereits verwendeten Handlungsmotiven.
Als Höhepunkt der geplanten Projektausführung ist sie gleichzeitig

dramatisch kohärenter als die drei vorhergehenden gestaltet.

Man erwartet jetzt den zweiten der beiden Herolde, den
Peishetairos an die Götter hatte schicken lassen (554 ff., 843). An
seiner Stelle kommen tatsächlich nochmals ein Bote, in
Umkehrung zu Iris (1202 ff.) ein Uberläufer im Krieg mit den

Göttern, ihr heimlicher Feind (1547 ff.), der Menschenfreund (1546
f., zu den Vögeln!) Prometheus. Seine prologartige Funktion ist
wie die des Herolds von den Menschen (1304-1307; 1513

1304), dem Publikum die Erklärungen zum Verständnis der
bevorstehenden Handlung zu liefern, nur viel ausführlicher.
Grade am Schluss darf keine Pointe verlorengehen. Das geplante
(562 ff., 1230 ff.) Druckmittel der Opfersperre hat gewirkt, die



FESTE STRUKTUREN IN DER KOMÖDIE 75

Götter hungern (1513 ff.). Es geht nicht mehr um den Krieg,
sondern um den Friedensvertrag. Angekündigt wird dann das

Kommen von Göttern, nicht 10.000 (1305) sondern einer
Gesandtschaft (1532 f.). Erklärt wird, was verlangt werden soll
(1524 f.), wer die Basileia (1536 ff.), und wer die Götter von den
Triballern (1525 ff.) sind. Basileia — das ist neu — soll Peishetai-

ros zur Frau bekommen (1536; vgl. 1720 ff.). Nach der zweiten
Antistrophe (1553-1564) kommen drei Götter (1581 f.) wie vorher

drei Menschen (1337 ff.), aber nicht in Revue nacheinander
sondern zusammen als Gesandtschaft (1587 f.). Mit dem spärlichen,

aber entscheidenden Lallen, das er dem Triballer zuteilt
(1615, 1622 f., 1678 f.), macht Aristophanes aus der Not, dass er
dafür einen vierten Schauspieler braucht, eine Tugend. Ihren
Hunger lässt er Peishetairos als durchschlagendes Argument
gegen Herakles einsetzen. Anstelle der ausgebliebenen Opfer
dient dazu der Bratenduft von verurteilten antidemokratischen
Vögeln (1538 ff.; vgl. 1688 f.); aber auch dieses Mahl wird sowenig

wie vorher das Gründungsopfer (1056 f.) dem Ausgehungerten
auf der Bühne gegönnt (1689 ff.). Peishetairos schickt nicht

eine Armee von Raubvögeln zur Zerstörung von Zeus' Haus
aus (1246 ff.), sondern er wird von den Göttern selber zum
Abholen seiner Braut zur Hochzeit in den Himmel geführt
(1686 ff.). Mit dem Exangelos zur Exodos kommt dann noch ein
letzer Bote, der sechste, der anstelle des Herolds zu den Göttern
mit einem paxaptapoi; den Triumph des Peishetairos verkündet
(1708 ff.). Damit ist noch ganz am Schluss die Reihenfolge
effektvoll umgekehrt gegenüber der dritten Szenenreihe, wo der
Herold am Anfang auftrat. Schon vorher war der 'Götterbote'
Prometheus am Anfang der vierten Reihe gekommen gegenüber
Iris am Ende der zweiten.

Da lassen sich also vom Dichter mit einer sehr bewusst

gehandhabten Technik sorgfältig auskalkulierte Effekte erkennen

— alles andere als naiv. Der hohe Grad an Bewusstheit, mit
dem auf der andern Seite das Publikum dieses Spiel als Theater



76 T. GELZER

geniesst, ist schon von daher gegeben, dass die dramatische
Fiktion der Handlung — anders als in der Tragödie und in der
Neuen Komödie — ihre besondere Bedeutung hat als Vehikel
zur Erfüllung einer ausserhalb ihrer selbst liegenden Funktion.
Sie bietet den Anlass für den ständig die Fiktion durchbrechenden

Spott auf die ausserhalb des Theaters liegende Realität, und
diese Funktion tritt gerade in den Szenenreihen des zweiten
Teils besonders stark in Erscheinung. Sie wird auch als solche

nicht ernst genommen, sondern sie dient als Material für das

Spiel mit dem Absurden — einem weiteren festen strukturellen
Element — in den Vögeln etwa mit dem Luftreich (z.B. 837 ff.,
1205 ff.) und mit den neuen Vogelgöttern (z.B. 889 ff., 1223 ff.,
1688 ff.).

IV

Wir wollen nun, was wir an den Vögeln festgestellt haben,
noch mit den zweiten Teilen anderer Komödien vergleichen, in
denen wir Aristophanes beim gleichen Spiel in verschieden

angelegten Handlungen beobachten können, wobei wir zuerst
ein Beispiel ansehen, bei dem die Struktur sehr offen zutage tritt,
und dann einige weitere heranziehen, wo sie aus verschiedenen
Gründen stärker verdeckt ist. Sie erweisen sich als jeweils besonderen

Bedürfnissen entsprechend gestaltete Variationen
derselben Grundstruktur.

Sehr einfach liegen die Dinge im Frieden. Aristophanes hat
offenbar das Stück, nachdem der Frieden erst kurz vor der
Aufführung beschlossen worden war16, sehr rasch den veränderten

16 Den in Einzelheiten nicht ganz eindeutigen chronologischen Angaben
des Thukydides (V 17,2; 19,1; 20,1) kann wohl entnommen werden, dass

der Waffenstillstand am Tag nach dem Ende der Dionysien 421 in Kraft
trat und der Frieden zehn Tage später formell beschlossen wurde; s. dazu



FESTE STRUKTUREN IN DER KOMÖDIE 77

Voraussetzungen anpassen müssen, und dabei ist der zweite Teil
sehr konventionell herausgekommen. Er bringt auch wenig
Überraschungen bei der Durchführung. Das Material dazu
verwendet Aristophanes schon im ersten Teil. Zusammen mit dem
Frieden werden Opora und Theoria aus der Höhle gezogen
(523 ff.), und Eirene bleibt nun als Statue auf der Bühne. In der
Übergangsszene (657-728) wird schon viel von der Orientierung
vorweggenommen: das Gespräch mit dem Götterbild (657 ff.;
vgl. 922 ff., 976 ff.), dass Trygaios nun nicht mehr von ihr lassen

wird (705), Opora zur Frau (706 f.) und Theoria für den Rat

(713 ff.) bekommt; zum Schluss ein kleines Spiel mit dem

Absurden: die drei gehen zu Fuss auf die Erde hinunter, ohne
den Mistkäfer (718-728). Am Ende der Orientierungsszene (819-
855) kann dann als Programmvorschau nur noch mitgeteilt werden,

dass Opora für das Ehebett vorbereitet wird (842-845), was
auf die dritte Szenenreihe und die Exodos vorausweist, und dass

Trygaios Theoria dem Rat übergibt (846), womit die Handlung
in der ersten beginnt. Spielführer ist Trygaios, Ort der Handlung

der Platz vor seinem Haus, wo auch die Statue der Eirene
steht. Die zwei ersten Szenenreihen sind sehr schematisch aufgebaut.

Beide bestehen aus je zwei Szenen, die jede mit einer Strophe

eingeleitet werden (alles Amoibaia 856-867 909-921; 939-

955 1023-1038). In der ersten Szene wird Theoria dem Rat

zugeführt (868-908), in der zweiten das Opfer an Eirene vorbereitet

(922-938). Das gibt das — konventionelle — Handlungsmotiv

für die zweite Szenenreihe ab, die nun allerdings auch

ohne Überraschung mit einer Opferszene beginnt (956-1022).

A.W. GOMME, A Historical Commentary on Thucydides, Vol. Ill, Books

IV - V24 (Oxford 1956; repr. 1962 etc.), 678, 711 ff., 721, dort auch 656

ff. zu den Friedenserwartungen, die in Aristoph. Pax (261 ff., 665 ff.) und

in andern Komödien nach der Schlacht bei Amphipolis vom Herbst 422

an ausgedrückt sind.



78 T. GELZER

Auch hier wird das Opfer nicht auf der Bühne geschlachtet, was
wenigstens zu einem Scherz mit Durchbrechung der dramatischen

Illusion verwendet wird: damit spart der Chorege das

Schaf (1022). Gebraten wird aber dann doch in der zweiten
Szene (1039-1126), und das zieht einen molestus (1058) an, den

Orakelpriester Hierokles, der am Schluss weggeprügelt wird
(1119 ff.). Diese Szenen werden erstaunlich kunstlos aneinandergereiht,

ohne Spiel mit Parallelszenen. In der dritten Szenenreihe,

nach der Nebenparabase (1127-1159), kommt aber auch
diese Technik noch zum Einsatz. Bei ihrem Beginn ist das

Hochzeitsmahl schon im Gang (1191-1196). Die Personen, die
sich nun als Revue folgen, sind Besucher des Trygaios oder
Hochzeitsgäste. In zwei Paaren von Parallelszenen werden
einander Friedensfreunde und Friedensgegner gegenübergestellt,
Händler mit entsprechenden Waren (1197-1264) und Knaben,
die der Uberzeugung ihrer Väter entsprechende Lieder singen
(1265-1384). Diese Reihe enthält aber kein Strophenlied des

Chors, und die Exodos (1305-1336) beginnt unmittelbar
anschliessend, ohne Ubergang an das Hochzeitsmahl
angeschlossen. Das bedeutet nicht, dass nicht auch der Frieden
ausgezeichnete szenische Einfälle enthielte, und dass Aristophanes
nicht auch hier mit festen strukturellen Elementen spielte, vom
Anfang bis zum Ende etwa mit glänzenden Parodien. Aber der

Vergleich mit andern Stücken macht doch deutlich, wie einfach
und anspruchslos, unter dem Gesichtspunkt der dramatischen
Technik betrachtet, der zweite Teil gebaut ist.

In den Wespen, mit nur zwei Szenenreihen im zweiten Teil
(1450-1473 + 1292-1449, 1474-1515), geht es raffinierter zu. Dass

Aristophanes hier auch mit Neuerungen überraschen will, sagt
er ganz am Schluss (1536 f.). Die Vorbereitung im ersten Teil
nennt das Ziel, das im zweiten Teil erreicht werden soll, lässt
aber viel Raum für Vermutungen, wie es erreicht werden soll:
Philokieon soll durch seinen Sohn Bdelykleon von der Richtwut

geheilt werden. Der Sohn bringt es so weit, dass der Alte



FESTE STRUKTUREN IN DER KOMÖDIE 79

nicht mehr mit seinen Freunden ins Gericht gehen kann. Darauf,

was nun zu seiner Heilung geschehen soll, erhält das

Publikum schrittweise deutlichere Hinweise. Sein Sohn bietet
ihm anstelle des Gerichts ein gutes Leben an, das er aber
zunächst ablehnt (340 f.). Die Ubergangsszene zur Parabase

(760-1008) ist stark erweitert durch einen ersten Versuch, der

scheitert, den privaten Hundeprozess im Haus (760-994, Theater

im Theater). Zwei parallele Handlungen, in denen Philo-
kleon im Schmerz zusammenbricht nach dem Agon (725-759)
und nach dem Hundeprozess (995-1007), bieten die Gelegenheit,

das Angebot des Bdelykleon und damit die Erwartungen
des Publikums zu präzisieren: Er verspricht zuerst, ihn
auszurüsten mit allem, was einem alten Mann Freude machen kann
(737-740), und dann auch noch, ihn mitzunehmen an Mähler,
Symposien und Feste (1003-1006). Erst in der Orientierungsszene

(1122-1246) erfährt das Publikum, wie das dem Philo-
kleon versprochene gute Leben aussehen soll. Er hat sich
dafür seinem Sohn anvertraut (1129 f.), und damit der ihn zu
seinen Freunden mitnimmt, muss sich der alte Knacker in
einem Intensivkurs zu einem gesellschaftsfähigen feinen
Herrn umschulen lassen. Wie er sich dabei benimmt, lässt

nichts Gutes ahnen für die spätere Bewährung seiner neu
gelernten Künste (1122-1248). Dass der Test sogleich beginnt,
wird am Schluss angezeigt (1249-1264): Bdelykleon nimmt
ihn mit zum Mahl und, gegen seine ausdrückliche Warnung
(1259 ff.) zum Trunk; den Sinn der Belehrung hat er ganz
anders verstanden (1249, 1262 f.). Ein Sklave trägt ihren
Beitrag zu Mahl mit (1251). Ort der Handlung bleibt der Platz

vor dem Haus der beiden, Spielführer — einstweilen noch —

Bdelykleon.
In den zwei Szenenreihen des zweiten Teils benutzt Aristophanes

das Ergebnis dieses Heilungsversuchs zu einem sehr
effektvollen Spiel der Parallelszenen mit Umkehrung der Motive

und gegenläufiger Handlungsführung. Die erste leitet er



80 T. GELZER

ein mit einem Strophenpaar (1450-1461 1462-1473)17, in dem
die Erwartungen auf die Demonstration verstärkt werden durch
den Preis des Glücks des Alten mit seiner Wandlung zum guten
Leben (1450 ff.) und der Vaterlandsliebe des Sohns, der den

Vater zu Höherem gebracht habe (1462 ff.), nicht ohne Erinnerung

daran, dass der Alte sich vielleicht doch nicht mehr ändern
wolle (1456 ff.; vgl. 341 f., 750 ff., 1122 ff.). Die drei kommen
nacheinander zurück vom Symposion: voraus der Sklave18 mit
einem Botenbericht, wie Philokieon im Rausch herumgehüpft
ist (1304 ff.), alle beleidigt (1311 ff.) und sich auf dem Heimweg
(1322 ff.) geprügelt hat (1292-1325), als zweiter Philokieon mit
einer Flötenspielerin, gefolgt von einem Zechgenossen, der ihm
einen Prozess anhängen will (1331-1334), weil er sie den andern
entführt hat. Mit ihr will er sich der Aufsicht seines Sohns

17 Die Umstellung scheint mir unumgänglich. Das Chorlied 1450-1473
schliesst gut an 1003-1006 und 1122-1264 an (sehr ähnlich der Preis des

Glücks des Trygaios zur Eröffnung der ersten Szenenreihe Pax 856 ff.),
der Hinweis auf die <pu<jt? (1475 ff.) ist Vorausdeutung auf das

Bevorstehende (vgl. Thesm. 1129 f.), beides hätte keinen Sinn und keine Pointe
nach der ersten Szenenreihe (1292-1449). Umgekehrt folgt die Nebenpa-
rabase (1265-1291, verstümmelt) sonst nie schon nach einer einzigen
Szene auf die Parabase; zur Begründung der Umstellung schon sehr früh
in der Uberlieferung s. C.F. RUSSO, Aristofane autore dl teatro (Firenze
1962; 2. erw. Aufl. 1984), 201, 207, und mit ausführlicher Diskussion
früherer Argumente pro und contra derselbe in Belfagor 23 (1968), 317 ff.
(davon deutsche Ubersetzung in Aristophanes und die Alte Komödie, hrsg.

von H.-J. Newiger [Darmstadt 1975], 212-224).
18 Der Sklave, der 1292 ff. zurückkommt, ist wohl derselbe, der 1249 zum

Mitbringen des Essens aufgefordert und 1264 zum BeTttvov mitgenommen
wurde. Er heisst Xpüaos (Xpuae. in allen Hss., vgl. A.H. SOMMERSTEIN

[ed.], The Comedies ofAristophanes, Vol. 4, Wasps [Warminster 1983], 230
ad Vesp. 1252); zum Akzent (vgl. rXaüxo?, EoöOo?) s. A. FlCK, Die griechischen

Personennamen (Göttingen 21894), 22 ff. und F. BECHTEL, Die
historischen Personennamen des Griechischen (Halle a.d.S. 1917), 472, 495

(Namen mit xPutJ_)-



FESTE STRUKTUREN IN DER KOMÖDIE 81

entziehen (1326-1363). Bdelykleon kommt erst als dritter hinterher

und versucht den Schaden zu begrenzen. Er bringt die

Flötenspielerin ins Haus (1364-1387) und muss dem Alten gegen
eine Frau (1388-1414) und einen Mann (1415-1441) beistehen,
die mit Zeugen kommen, um gegen ihn gerichtlich vorzugehen.
Doch der lässt sich nicht helfen und, um ihn vor weiteren zu
bewahren, schleppt ihn der Sohn ins Haus (1442-1449). Der
Erfolg der Heilung: Die Richtwut ist ins Gegenteil, Verachtung
des Gerichts, umgeschlagen (1335 ff., 1367, 1421 ff.), und was er
gelernt hat, braucht Philokieon zur Abfertigung der molesti

(1393 ff., 1427 ff.), zu denen jetzt auch Bdelykleon zählt (1381

ff., 1446 ff.). Philokieon ist wieder ins Haus gesperrt wie am
Anfang (67 ff.). Die zweite Reihe nach der Nebenparabase
(1265-1291) führt mit der Umkehrung zum unerwarteten
Schlusseffekt. Sie beginnt wieder mit einem Botenbericht des

Sklaven, der diesmal aus dem Haus kommt (1474-1481; vgl. 1292

ff.). Philokieon hat weiter getrunken (vgl. 1300 ff.), das Flötenspiel

gehört (die Flötenspielerin 1379 ff.) und will die neuesten

Tragödientänzer zum Wettkampf fordern (1478 ff.; vgl. 1301

ff.). Er befreit sich diesmal selber aus dem Haus. Er lässt sich die

Tür aufschliessen und beginnt einen rasenden Tanz (1482-1495).
Nun verfolgt ihn niemand mehr (gegen 1326 ff., 1360 ff.),
sondern er ruft selber andere herbei, und es kommen nochmals drei,
die Söhne des Karkinos (1496-1515). Die Exodos (1516-1537)
nimmt Aristophanes in die Szenenreihe hinein, hier singt der
Chor sein Strophenpaar zu ihrem Tanz (1518-1522

1523-1528), und als letzte Überraschung führen sie den Chor der
alten Richter tanzend hinaus (1535-1537) — statt der Richtwut
jetzt die Tanzwut, und Bdelykleon hat gänzlich abgewirtschaftet

als Spielführer. In den Wespen verwendet Aristophanes
also für die Variationen der Revue sehr ähnliche Kunstmittel
wie in den Vögeln.

Sehr ähnlich, aber mit einem anderen Typus von Variationen,

sind sich in ihrem Aufbau die zweiten Teile der Ritter und



82 T. GELZER

der Frösche. In beiden wird ein Wettstreit zwischen denselben
Kontrahenten in mehreren Gängen fortlaufend durch den

ganzen zweiten Teil hindurch durchgeführt. Der Sinn des

nach jedem Gang wieder verlängerten Zweikampfs ist in beiden

Fällen derselbe. Ein prominenter Zeitgenosse — Kleon in
den Rittern, Euripides in den Fröschen — soll in jedem Gang
unter einem andern Aspekt verspottet werden. Es folgen sich
deshalb in den sukzessiven Gängen nicht verschiedene molesti
in Revue, sondern verschiedene Themen des Wettstreits unter
denselben Personen. Beidemal hat Aristophanes den epirrhe-
matischen Agon {Eq. 756-940; Ran. 895-1098), der sich
entsprechend seiner traditionellen Verwendung als Diskussionsszene

für einen solchen Wettstreit besonders gut eignet, in die
Sukzession der Gänge eingegliedert und in den zweiten Teil
nach der Parabase {Eq. 498-610; Ran. 674-737) hinübergenommen.

Beidemal wird das Publikum in einer ersten prologartigen
Szene nach der Parabase über den Streit orientiert {Eq.

626-682; Ran. 738-813), dann treten die Streitenden und der
Schiedsrichter auf in einer Szene, die zum Agon überleitet
{Eq. 691-755; Ran. 830-874), und beidemal erscheinen hier
auch schon vor dem Agon die respondierenden Chorstrophen
{Eq. 616-623 683-690; Ran. 814-829 vier Strophen). In den
Rittern lässt Aristophanes den Streit sogar schon im ersten
Agon nach der Parodos beginnen (303-460), allerdings noch
ohne den Schiedsrichter. Diese Variationen zeigen auch gut,
wie flexibel die festen strukturellen Elemente in ihrer
Handhabung sind.

Ihre Flexibilität nützt Aristophanes mit bewundernswertem
Geschick aus bei der Gestaltung der ausgelassenen Posse in den
drei Szenenreihen des zweiten Teils der Thesmophoriazusen
(846-946, 1001-1135, 1160-1226). Unter dem Gesichtspunkt der
dramatischen Technik ist vor allem bemerkenswert, wie er hier
den Einsatz aller andern festen strukturellen Elemente der einen

Hauptaufgabe unterordnet, die stärksten komischen Effekte mit



FESTE STRUKTUREN IN DER KOMODIE 83

der Tragödienparodie zu erreichen19. So treten diejenigen
Elemente in den Vordergrund, die sich mit ihr besonders effektvoll
kombinieren lassen, wie das Spiel mit dem Theater im Theater,
mit Verkleidungen, mit der Durchbrechung der dramatischen
Illusion und mit dem Absurden, während er anderes wie etwa
die respondierenden Strophen, die er dazu nicht brauchen kann,
beiseiteschiebt20. Damit hat dieser zweite Teil ein Aussehen

erhalten, das ihn auffällig stark von andern unterscheidet. Dass
aber auch ihm die gleiche Gesamtstruktur zugrundeliegt, das

ermöglicht Aristophanes auch hier ein analoges Spiel mit
Parallelszenen und Variationen der Handlungsführung wie in den
andern Stücken. Auch hier wird das Publikum schrittweise
vorbereitet darauf, was es im zweiten Teil zu erwarten hat. Schon
im Prolog werden die wichtigsten Stichwörter genannt. Euripides

hat Schwierigkeiten mit den Frauen. Weil er sie in seinen

Tragödien ausspielt und schlecht von ihnen redet (85), wollen
sie am Thesmophorienfest über seinen Tod beschliessen (82-84).

" S. zum Einzelnen die sehr gründliche und die dramatische Technik sehr

gut berücksichtigende Untersuchung der Parodien in den Thesmophona-

zusen bei P. Rau, op cit. (oben Anm. 13), 50 ff.
20 Die Athener Frauen am Thesmophorienfest (Thesm. 879 f., 887 f., 899 f.)

kann Aristophanes nicht brauchen fur die Textparodien, die er durch
Euripides und seinen Verwandten produzieren lasst. Deshalb lasst er die

respondierenden Strophen in den Szenenreihen (846-946 Helena,
1001-1135 Andromeda, 1160-1225 'Artemisia' [s. 1200 f., 1213 ff.], auch

765-784 Palamedes) weg Dafür bezieht er die Parabase (785-845) und die

zwei Chorlieder des zweiten Teils als Hymnen (947-1000, 1136-1159 je

mit zwei respondierenden Strophen; s dazu B. ZIMMERMANN, opcit.
[oben Anm. 5], II 192-203) in die Thematik der Frauen und des Thesmo-

phorienfestes ein und stellt sie als Trenner zwischen die Parodien. Die
Behandlung des Chors tragt am meisten zum besonderen Aussehen des

Stucks bei. Es hat auch keine Parodos, keinen epirrhematischen Agon
und keine richtige Exodos. Der zweite Teil mit den Tragodienparodien
ist beinahe ein eigenes Stuck, ahnlich wie der zweite Teil der Wespen.



84 T. GELZER

Seine Aktionen sind eingebettet in eine parodierte Rettungsintrige,

[xr)xavi]v, «nach dem Charakter» des Euripides (93 f): Zu
seiner Verteidigung schickt er einen als Frau verkleideten Mann
in die Frauenversammlung (90 ff). Wie sein Verwandter verkleidet

ist, muss Euripides ihm, damit er dorthin geht, eidlich
versprechen ihn zu retten (auaaco^stv 270), wenn er in Not komme
(264-279). Der Fall tritt ein, nachdem der Verwandte entdeckt ist

(574-654), bewacht wird (652 f.), und vergeblich versucht hat sich
selbst zu helfen (689-764). Jetzt muss ihn Euripides befreien. Wie
er seine p.r]xavf|v acoxr]ptoc<; (765 f.) im zweiten Teil durchführen
wird (vgl. 927, 946, 1014, 1130 f.), erfährt das Publikum erst in
der folgenden Orientierungsszene (765-784). Euripides tritt als

'Spielführer' in Rollen seiner Tragödien wieder in die Handlung
ein. Dass schon die Intrige selber eine Farce war, lässt Aristophanes

dann am Ende erkennen. Nachdem Euripides das am
Anfang abgelehnt hatte (188-192), geht er schliesslich selber zu
den Frauen, mit denen er in wenigen Versen handelseinig wird
(1160-1170). Anstatt nun gleich mit dem Verwandten wegzulaufen,

wie er es nachher tut (1202 ff.), weckt er zuerst noch den
schlafenden Skythen, um auch mit ihm nochmals eine prjxavfiv
durchzuführen (1131 f.). Hätte er beides sogleich getan, so hätten
alle Scherze gar nicht stattgefunden. Die Intrige dient also zum
einen als Aufhänger für die Tragödienparodien, und zum andern
führt sie die Idee der Euripideischen Rettungsintrige selber ad
absurdum.-. Nachdem die (j.rixavf|(i.axa der Tragödien versagt
haben, führt er noch eine durch, die der ßapßocpo? cpuai? des

Skythen entspricht (1129). Nur diese ist wirksam (1202); aber sie war
unnötig.

Die Tragödienparodien in den zwei ersten Szenenreihen
erfordern die Anpassung einiger traditioneller Elemente an den

speziellen Zweck. Das Publikum braucht zum Verständnis der
Witze entsprechende Informationen, die nicht wie bei der
üblichen Revue die einander folgenden Personen identifizieren,
sondern das Parodierte, zumal Aristophanes mit seinen Parodien,



FESTE STRUKTUREN IN DER KOMÖDIE 85

wie Eric Handley am Beispiel der Helena herausgearbeitet hat21,

nicht einfach den Vorbildern folgt, sondern diese selber kunstvoll

für sein Spiel zurecht macht. Die parodierten Stücke werden

mit ihrem Namen angezeigt: Palamedes (790), Helena (850),
Andromeda (1012), jede der gespielten Rollen wird vorgestellt:
Helena (850), Menelaos (867), Andromeda (1012), Perseus (1011,

1102), die unsichtbare Echo mit einem kleinen Vorstellungsgespräch

(1056-1064). Die einzelnen parodierten Partien werden
mit wörtlichen Zitaten der Anfangsverse gekennzeichnet22. Für
das Spiel mit dem Absurden sind die exotischen Spielplätze

genannt: Ägypten (855 ff.), der Felsen der gefesselten Andromeda

(1001 ff., 1032 f.) im Barbarenlande (1108), Echo Iv avxpot?
(1019), der fliegende Perseus, der zu Fuss aus dem Versteck
herauskommt (1011, 1082 ff.). Als molesti sind naive Rüpel
verwendet, die den absurden Dialog ermöglichen, die Alte in der

ersten (852 ff.) und der Skythe in der zweiten Szenenreihe (1001

ff.). Das Spiel mit den Parallelszenen ist auch hier auf eine
zunehmende Steigerung der komischen Effekte hin angelegt.
Dazu nur soviel: Die zweite Szenenreihe ist für die Befreiungshandlung

unnötig. Sie bietet aber Gelegenheit zum Anhängen
einer zweiten Parodie. Zur Steigerung der Effekte gegenüber der

ersten dienen die Ablösung der Alten durch den Skythen, die

Fesselung des Verwandten an den Pfahl als Andromeda-Felsen
(1001 ff.) und das retardierende Spiel mit dem Absurden: Der
Skythe geht weg, um sich die Matte zu holen, doch Euripides
bindet nun nicht etwa den Verwandten los, sondern er lässt ihn

21 Deshalb lassen sich verlorene Tragödien nicht ohne weiteres aus den

Parodien des Aristophanes rekonstruieren; s. dazu E.W. HANDLEY and

J. Rea, The Telephus of Euripides, BICS Suppl. No. 5 (1957), 23 f. und
P. Rau, op. cit. (oben Anm. 13), 64 f.

22 Die entsprechenden Anfangsverse aus Euripides zitiert z.B. Thesm.

776 ff., 855 ff., 1015 ff., 1065 ff., 1098 ff.; s. dazu P. Rau, op. cit., 201 f.



86 T. GELZER

zuerst den Part der Andromeda in der Einsamkeit spielen (1016

ff.), antwortet dann als Echo aus dem Versteck (1056 ff.), bis der

Skythe wieder da ist (1082 ff.) und er selber noch als Perseus

auftreten kann (1098 ff.). In der dritten Reihe spielt Aristophanes
auch diesmal mit der Umkehrung der Motive. Nach dem
Scheitern in seinen eigenen Rollen lässt er Euripides als alte

Kupplerin zum dritten Mal verkleidet, nochmals mit einem
Rollennamen (1201 ff.) und mit pittoreskem Hilfspersonal (1172

ff.) die saftige Posse mit dem Skythen spielen, zu der jetzt sogar
der Chor hilft (1217 ff.), und zum Schluss lässt er alle
Schauspieler in verschiedenen Richtungen davonlaufen (1203 ff., 1222

ff.) und schickt den Chor, wieder mit einer andern Variation der

Exodos, still nach Hause (1227-1231).
Die Thesmophoriazusen sind also geradezu ein Musterbeispiel

des virtuosen Spiels unseres Dichters mit den festen strukturellen

Elementen der Alten Komödie für ein Publikum von
Kennern, bei dem er ein präzises Gedächtnis für das, was es früher

gesehen und gehört hat, und ein hellwaches Bewusstsein für
alles, was mit dem Theater zusammenhängt23, voraussetzen
kann, und das imstande ist die Kunst seiner dramatischen Technik

zu erkennen und zu würdigen.

21 Direkt angesprochen wird die Erinnerung der Zuschauer an «die neue
Helena» (850) und an Echo, die «letztes Jahr» dem Euripides im
Wettkampf half (1060). Das Spiel mit dem Flugkran des Perseus, an den nur
erinnert wird (1098 ff., vgl. oben Anm. 12), mit der ständigen Durchbrechung

der dramatischen Illusion auf den zwei Ebenen des Theaters im
Theater (z.B. 1018 ff.) und aus dem Stück heraus (z.B. 1059 ff.) und mit
technischen Ausdrücken wie povtoBfjaoa (1077) bezeugt das Interesse am
technischen Aspekt der Theaterproduktion.



FESTE STRUKTUREN IN DER KOMÖDIE 87

V

Die Beobachtung dieser notwendigerweise beschränkten
Auswahl von Beispielen der Verwendung fester struktureller
Elemente sollte uns Anschauungsmaterial liefern, das zur
deutlicheren Charakterisierung eines bestimmten Aspekts der
dramatischen Technik des Aristophanes dienen kann. Versuchen

wir also in diesem Sinne einige der Einsichten zusammenzufassen,

die sich dabei ergeben.
Die festen strukturellen Elemente, mit denen Aristophanes

arbeitet, sind materiell von verschiedener Art. Dazu gehören
Formen, Typen des Aufbaus einzelner Szenen und ganzer Teile
der Komödien, dramatische Motive, das Spiel mit Parallelszenen,

Parodie, Durchbrechung der dramatischen Illusion, Theater

im Theater und manches andere. Entsprechend finden sie

ihre Anwendung auf verschiedenen Ebenen der dramatischen

Gestaltung, einzeln oder meist in Kombination miteinander.
Gemeisam ist ihnen allen, dass sie zwar immer eine im Prinzip
gleiche und als solche erkennbare Grundstruktur haben und
dass sie immer wieder in gleicher oder ähnlicher Funktion im
Stück verwendet werden, während anderseits ihre
Erscheinungsform doch nicht in allen Einzelheiten starr und unveränderlich

festgelegt ist. Ihre relative Flexibilität ist die notwendige
Voraussetzung dafür, dass der Dichter mit ihnen sein auf Uber-
raschungen hin angelegtes Spiel treiben kann. Ihre Anwendung
wird vor dem Publikum keinesweg schamvoll versteckt,
sondern es wird im Gegenteil jeweils am erwarteten Ort darauf
aufmerksam gemacht durch immer ähnliche Signale, die zusammen

ein weitgehend formalisiertes Informationssystem bilden.

Voraussetzung für ihre dramatische Wirksamkeit ist, dass das

Publikum die festen strukturellen Elemente und ihre
Einsatzmöglichkeiten kennt, und dass es damit bestimmte Erwartungen

verbindet, die der Dichter in jeweils überraschender
Weise erfüllen oder irreführen kann, die er zur Erregung von



88 T. GELZER

Spannung und, in unvorhergesehenen Kombinationen, zur
Steigerung der Wirkungen bei deren Lösung einsetzt. Zur
Steuerung der Erwartungen benutzt er die dem Publikum
bekannten Signale. Ein wesentliches Erfordernis für den Erfolg
des Dichters ist, dass er seinem Publikum jedesmal etwas Neues
bietet. Zu diesem Zweck spielt er zwar immer wieder mit den

gleichen festen strukturellen Elementen; aber er spielt mit
Variationen. Das Neue, mit dem er sein Publikum überraschen
kann, sind die neuen Variationen, deren Qualität eben gerade
der Kenner als solche zu schätzen befähigt ist.

So erweist sich als Characteristicum seiner dramatischen
Kunst unter diesem Aspekt gesehen: das Spiel für Kenner mit
ihnen bekannten dramatischen Elementen. Damit ist natürlich
keineswegs die ganze Kunst des Aristophanes erfasst. Aber unter
diesem Gesichtspunkt betrachtet wird seine dramatische Kunst
auch vergleichbar mit derjenigen anderer dramatischer Dichter.
Erstaunlich wenig können wir dazu sagen im Vergleich mit
denen, die ihm am nächsten stehen, seinen Zeitgenossen der
Alten Komödie, weil uns dafür von ihnen zu wenig erhalten ist.
Was wir von ihnen wissen, deutet immerhin — wie Sir Kenneth
Dover gezeigt hat24 — darauf hin, dass sie unter den gleichen
Voraussetzungen, auf den Erfolg beim gleichen Publikum
angewiesen, mit analogen Mitteln analoge Wirkungen erstrebt und
erreicht haben.

Anders steht es um die attische Tragödie. Von ihr ist uns viel
mehr erhalten, und daraus ist ersichtlich, dass bei ihrer dramatischen

Gestaltung feste strukturelle Elemente vergleichbarer Art,
wenn auch mit ganz anderer Wirkungsabsicht, in analoger Weise

zur Geltung kommen. Das ist nicht überraschend, wurden doch
die Tragödien unter den gleichen Voraussetzungen und für das

gleiche Publikum gedichtet wie die Komödie. Einen Vergleich im
Einzelnen durchzuführen ist aber hier nicht der Ort.

24 Aristophanic Comedy (London 1972), 212-218: «Individual and Genre».



FESTE STRUKTUREN IN DER KOMÖDIE 89

Das Spiel mit bekannten traditionellen Elementen und mit
deren Variation für ein Publikum von Kennern ist als solches
aber auch nicht auf Athen, und nicht auf das Theater
beschränkt. Doch die Voraussetzung für seinen Erfolg ist immer
dieselbe: ein Publikum von Kennern. Halten wir uns, um beim
unmittelbar Vergleichbaren zu bleiben, an das Theater, so
stellen wir fest, dass andere Dichter zu andern Zeiten auch die

gleichen Mittel eingesetzt haben wie Aristophanes. Erinnern
wir uns nur etwa an die berühmte Posse von Pyramus und
Thisbe im fünften Akte des Sommernachtstraums25. Da finden
wir auch das Spiel mit Verkleidung, mit Theater im Theater,
mit der Durchbrechung der dramatischen Illusion, mit Rüpeln,
mit Parodie eines bekannten Mythos und geläufiger Formen (in
Vers und Prosa), und auch Shakespeare bereitet sein Publikum
sorgfältig vor auf diese Szene und gibt ihm im Dialog die nötigen
Hilfen, die es braucht zum Verständnis seiner Scherze. Besonders

nahe kommt der Alten Komödie in ihrer Gestaltungsweise
die Nummernoper. Sie setzt ein Publikum von Kennern voraus,
das weiss, was es zu erwarten hat von festen traditionellen
Formen wie Rezitativ, Arie, Gesangsszene, Ensemble mit Chor und
Orchester, Ouvertüre und Finale. Auch sie erreicht ihre Effekte
mit Variationen fester struktureller Elemente. Die Alte Komödie

mit ihrem weitgehend festgelegten Gesamtaufbau, mit ihren
festen Formen für Chor und Schauspieler, mit ihren vorgegebenen

typischen Szenen und Szenenreihen ist im Hinblick auf ihre
Gestaltungs- und Wirkungsmöglichekeiten der Nummernoper
tatsächlich sehr ähnlich.

25 William Shakespeare, The Complete Works, edd. S. WELLS and G. Tay¬

lor (Oxford 1986), A Midsummer Night's Dream-. Aufführung der

Parodie, Act 5, Scene 1, Vv. 106-355; Orientierung des Publikums im
Vorgespräch Vv. 32-105; Vorbereitung der Erwartungen des Publikums

vom 1. Akt an in den Szenen 1.2, 3.1, 4.2.



90 T. GELZER

Ein wesentlicher Unterschied besteht allerdings in der
Konstitution des Publikums und in der Begründung seiner Kennerschaft,

die dieses Spiel im einen und im andern Fall ermöglichen.
Handelt es sich beim Publikum in den genannten Beispielen aus

dem Theater der Neuzeit um einen speziell zum Verständnis
dieses Spiels qualifizierten Teil der jeweiligen Gesellschaft, dessen

Kennerschaft auf einer besonders kultivierten ästhetischen

— literarischen und musikalischen — Bildung beruht, so stützt
sich Aristophanes für sein Spiel auf Kenntnisse, die er im Prinzip

bei jedem seiner Mitbürger als Angehörigem des Demos von
Athen voraussetzen kann. Als solche sind seine Zuschauer Kenner

der traditionellen Theaterpraxis, in der überwiegenden
Mehrzahl wohl ohne ein theoretisch formuliertes Wissen
davon, womit der Dichter spielt — im Gegensatz etwa zu dem
im Sommernachtstraum angesprochenen Publikum. Wohl grade
deshalb sind die festen strukturellen Elemente der Alten Komödie

und das Spiel, das Aristophanes mit ihnen treibt, zunächst
auch weniger leicht erkennbar, und das macht ihre Beobachtung
wohl schwieriger, dafür aber auch umso faszinierender.

Unter diesem Aspekt betrachtet darf man jedenfalls Aristophanes

zu den grossen Meistern der dramatischen Kunst zählen.



DISCUSSION

M. Hundley: It seems to me a very interesting question which has been

raised about the familiarity of audiences with the patterns of comedy; and

in particular the point that large numbers of people in the audience are likely
to have taken part in rehearsals for comedies. Can we add that though some

of the technical terms we use are modern, others are used in a way which

suggests that they were indeed familiar: for instance avoOTaia-uoi as at Ach. 627,

Birds 684 and elsewhere; the word Ttapaßrjvou in its technical sense of come

forward to deliver aparabasis (for instance Knights 508, Thesm. 785), dmoSuvai

of taking off one's cloak to do this (Ach. 627; and see the commentators on
Peace 729 ff.). On the other hand, admittedly in a rather special situation,
Socrates in the Clouds (641 ff.), is made to find Strepsiades too dim to know
the difference between a trimeter and a tetrameter.

M. Geizer: Ganz abgesehen von der technischen Terminologie zur

Bezeichnung der musikalischen, rhythmischen und theatertechnischen

Bestandteile der Tragödie, die Aristophanes zur Belustigung der gebildeten
Sachkenner besonders in den Fröschen zur Anwendung bringt, war gewiss

auch eine einfachere Bezeichnungsweise nötig bei der Instruktion der Kinder

durch ihre Lehrer oder dann derjenigen, die keine solche musische Jugendbildung

genossen hatten, durch den xopo^SdaxaXo? als Choreuten, und das

nicht nur an den grossen Festen in der Stadt, sondern auch für die Aufführungen

in den ländlichen Dementheatern. Einer der letzten, der die alte Praxis

noch kannte und in seine theoretischen Erörterungen einbeziehen konnte,

war wohl Aristoxenos von Tarent. Die alexandrinischen Grammatiker

vernachlässigten die Musik und den Tanz und schufen als Ersatzdisziplin zur
Beschreibung der Verse die reine Metrik, die auch eine neue Terminologie



92 DISCUSSION

zur Bezeichnung ihrer Grundeinheiten und Versmasse hervorbrachte. Vorher

aber wurde der Rhythmus, wie Aristoxenos weiss, anhand der xiviyjii;

acopaxcxfi, das heisst der Körperbewegungen des Tanzes festgestellt. Aus der

Sprache der Beschreibung des Tanzes und seiner Instruktion stammt jedenfalls

auch der Terminus itoü? für eine rhythmische Einheit. Sie hat ja nichts

mit einem — metrischen — Versmass zu tun. Aristophanes macht auch Witze

damit, dass er auffällige neuartige rhythmische 'Füsse' mit den konkreten

physischen Füssen der Vortragenden vergleicht (Ran. 1323 f. öpä? xöv 7108a

xoüxov;Av. 1379 xi Seüpo tioBa aü xuXXöv ävä xüxXov xuxXei?;). Tanzen mussten

die Choreuten auch können.

Aristophanes war sich aber bewusst, dass sein Publikum nicht nur aus

Gebildeten (ösaxal Beijioi oder 00901') bestand; als er mit seinen ersten

Wolken durchgefallen war, musste er besonders schmerzlich erkennen,
dass er sich auf sie allein nicht verlassen konnte (Nub. 519 ff.). Er musste

Witze machen, über die auch die ipopxtxoi lachen konnten; aber er beschuldigt

seine Konkurrenten, dass sie damit ihre Effekte erzielten, und macht

sich auch lustig über den schwächlichen Aestheten Dionysos, der behauptet,

er könne die derberen Witze, £9 'ol? cce.1 yeXaiaiv 01 0E.copE.voi nicht ertragen

(Ran. 1-34).

M. Dover-, I would be reluctant to infer solely from xo xptpexpov f; xo

xexpäpexpov in Clouds that the audience was familiar with metrical terms

(after all, Clouds was a failure — too intellectual!), but I would be happy to
draw the inference from Ran. 1133 Ttpo? xpuriv iapßeünct, because there the

metrical term is not the focus of the joke, but merely incidental.

M. Zimmermann: Ich denke, ein gutes Beispiel um das Problem der

Terminologie zu illustrieren, ist der Begriff tcoö?, der von Aristophanes

gleichzeitig sowohl in wörtlicher als auch übertragener Bedeutung als Versfuss

verwendet wird (Av. 1379; Ran. 1323). Wir stehen hier wohl am Ubergang

von wirklicher zu terminologischer Bedeutung. Das Verbindungsglied
dürfte die Aufführungspraxis, der Tanz und Rhythmos, sein, wo es darauf

ankam, den 'Fuss' richtig, dem Rhythmos und Versmass entsprechend, zu

setzen.



FESTE STRUKTUREN IN DER KOMODIE 93

M Bremer You argued convincingly that Aristophanes in so many ways
fulfils and crosses the expectations of his audience they knew in considerable

detail what a comedy could or should be You went on to observe that many
members of the audience, having been cboreutae themselves, had kept in
mind — although illiterate — the outlines and probably even striking passages

from many earlier plays I wonder at what moment literacy began to be

important, and refer in the first place to Ran 1114 ßißXiov x' ex<ov e'xaaxoi;

pav0avet xa Seijta

M Geizer Wieviele Athener wirklich lesen und schreiben konnten, ist

schwer zu beurteilen Fur eine etwas frühere Zeit versucht man Indizien zu

gewinnen aus den Stimmsteinen fur einen Ostrakismos des Themistokles, die

man auf der Agora gefunden hat Ausser ganz wenigen, mit einer hilflosen

Orthographie in ungelenker Schrift Geschriebenen sind alle übrigen von

einer Hand Das kann man so interpretieren, dass beschriebene Scherben an

solche verteilt werden mussten, die selber nicht schreiben konnten, oder

aber, dass möglichst viele Scherben vorsorglich mit dem richtigen Namen

beschrieben und dann an die Leute verteilt wurden, damit niemand von
ihnen auf den Gedanken komme, etwa einen falschen Namen auf seine

Scherbe zu schreiben Zur Zeit des Aristophanes konnte man sicher Bucher

auf dem Markt kaufen Ein wie grosser Teil der Bevölkerung das aber tat,

wissen wir nicht Die Witze, die Aristophanes mit dem Lesen von Buchern

(Dionysos, in Ran 52 ff) und überhaupt mit Buchern in den Vögeln (974 ff.,
1288) und in den Fröschen (943, 1114, 1409) macht, können aber auch so

verstanden werden, dass das damals noch etwas Besonderes war

M Dover The interesting feature of Ran 1109-1118 is that while it
professes to be an encouragement to the two tragic poets its function is to reassure

the audience «Don't worry, you are atxpot, you'll understand this next
scene'» I would interpret ßtßldov x' i'xtuv exaaxo? as «He's got a bookl-»,

assuming that ownership of a book was still rare But it was rapidly becoming

commoner at precisely the time of Frogs (as Sir Eric Turner explained many

years ago, in Athenian Books m the fifth and fourth centuries BC [London

1951, 21977]) — the occurrence of ßißXiOTtcoXrii; in comedy, the reference in
Plato's Apology, etc



94 DISCUSSION

M Handley: It may be that, as in some modern societies, we should

distinguish different kinds of literacy. The Sausage-Seller in Knights has

enough practical know-how to run his business and do (I suppose) the attendant

accounting: he learnt his alphabet, xat taüxa pivtoi xaxä xaxü? (189), but

somehow one does not see him settling down at home with a copy of Euripides,

let us say.

M. Dover: People who can read books don't necessarily wish to do so.

Within the last two weeks I have encountered a skilled fitter of secondary

glazing who boasted «I haven't opened a book since I left school» and an

equally skilled controller of insect pests in woodwork who said complacently
«I can never sit down with a book». Of course they can read technical instructions

and write receipts, but books play no part at all in their lives.

M, Geizer: Leute ohne spezifische Fachkenntnis können sich doch

praktische Kenntnisse grösserer musikalischen Werke erwerben z.B. durch wiederholte

Mitwirkung an der Auffuhrung von Oratorien im Chor. Sie wissen

dann nicht im technischen Sinn, wie und nach was für Regeln das Werk

komponiert ist; aber sie kennen mit der Zeit grosse Teile davon auswendig und

können Entsprechendes in andern Werken identifizieren: Choräle, Arien,
Soli, Ensemblenummern u.a. Analog verhält es sich auch mit regelmassigen

Besuchern etwa des Balletts, die verschiedene Tänze wie Walzer oder verschiedene

Nummern wie einen pas de deux etc. unterscheiden und wiedererkennen

können, ohne eine fachliche Ausbildung zu haben. So darf man sich doch

wohl auch die durch die Beteiligung als Choreut an Auffuhrungen und als

Zuschauer des Theaters erworbenen 'praktischen' Kenntnisse der Athener

vorstellen.

M. Handley. In talking of the pattern of the latter parts of comedies, I
wonder if we can see any development in the Plutus. Perhaps we need not

reopen here the question of what kind of choral performance (if any) was given,
and where between the sequence of scenes such performances came. What I
have in mind is that the removal from the script of songs which are thought
of as an essential part of the play must have some effect in compressing the



FESTE STRUKTUREN IN DER KOMODIE 95

sequence in such a way as to make it grow near to an act That does not of

course rule out the balance given by parallel scenes within an act, but it may
mark an interesting stage in Comedy's evolution

M Geizer Man kann tatsächlich beobachten, wie Aristophanes im Plu

tos, wo er keine Wirkungen mehr mit dem Gesang einzelner oder des Chors

erzielen kann (wie noch in den Ekklesiazusen) bestrebt ist, diesen Mangel
durch andere technische Mittel (der Szenenfuhrung, der variierenden

Anwendung fester Strukturelemente, die ohne Gesang auskommen) zu

kompensieren Um zu verstehen, wie er dabei vorgeht, muss man versuchen zu

beobachten, wo in der Praxis der alteren Komodien solche musikalischen

Mittel eingesetzt werden, und wie er ihr Fehlen im Plutos von Fall zu Fall

durch den Einsatz eines anderen Mittels ausgleicht Man kommt dabei gewis-

sermassen auf eine Technik der 'Ubersetzung' von erforderten Wirkungen
aus einem Medium (musikalische Mittel) in ein anderes (Technik der Gestaltung

von Sprechszenen) Ich habe entsprechendes Material gesammelt, aber

seine Darstellung und die Beschreibung der angenommenen Kompensations-
techmk wurden viel zu viel Zeit und Raum erfordern als dass sie im Rahmen

dieses Referats hatten durchgeführt werden können Es wurde sich lohnen,
das in einer eigenen Untersuchung durchzufuhren, die dann auch einen

Beitrag zum Verständnis des Ubergangs von der Alten zur Mittleren Komödie

bringen wurde

M Bremer You emphasize the fact that the choral intermezzos which

were used to so much effect to articulate the four sequences of scenes in the

Aves, are lacking in Eccl But surely Aristophanes has found musical substitu

tes for that in the two duets, one sung by the old woman (893 ff 906 ff) and

the girl (900 f, 911 ff), the other by the girl (952 ff) and the young lover

(960 ff)

M Geizer Weil der Chor im Plutos fast gar nichts zu singen hat (auch

die Ode vor dem epirrhematischen Agon 487 ff fehlt im Gegensatz zu Eccl

571-580), hat Domenico Comparetti (in der Einleitung und den Noten zur
italienischen Ubersetzung von A Franchetti [Citta dl Castello 1900]) ange-



96 DISCUSSION

nommen, auch in der Parodie des Dithyrambus KuxXcocJ) f| TaXa-raa des

Philoxenos, die Karion und der Chor im Wechselgesang anstelle eines Liedes

der Parodos vortragen (Plu. 290-321), habe nicht der ganze Chor gesungen,
sondern nur der Chorführer, und es ist fraglich, ob der Chor überhaupt als

ganzer irgendwo in den Szenen gesungen hat (zu den Dochmien 637, 639 f.

siehe P. Rau, Paratragodia. Untersuchung einer komischen Form des Aristophanes

[München 1967], 148).


	Feste Strukturen in der Komödie des Aristophanes

