
Zeitschrift: Entretiens sur l'Antiquité classique

Herausgeber: Fondation Hardt pour l'étude de l'Antiquité classique

Band: 37 (1992)

Artikel: Autels et sacrifices

Autor: Etienne, Roland

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-660851

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-660851
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


VII

Roland Etienne

AUTELS ET SACRIFICES

Le theme que l'on m'a demande de traiter a fait l'objet recem-
ment de publications importantes. S'est tenu ä Lyon en 1988 un
colloque sur «L'espace sacrificiel dans les civilisations du Bassin

mediterraneen»', ou il a ete beaucoup question d'autels et un

peu du sacrifice. Par ailleurs, des livres recents ont renouvele

l'approche du sacrifice grec: un Entretien de la Fondation Hardt
a ete consacre en 1980 au sacrifice2; en 1986, Robin Hägg a reuni
un colloque a l'Institut suedois d'Athenes pour traiter certains

aspects du sanctuaire et, comme il se doit, il y fut aussi question
d'autel et de sacrifice3. Enfin des livres comme celui de J.-L.
Durand prolongent les recherches pionnieres de J.-P. Vernant et
du centre de recherches comparees sur les societes anciennes4. A
cause du caractere recent de cette bibliographie, il me semble que
ma contribution doit plutöt faire le point sur l'etat de nos

1 Ce colloque est cite ci-dessous: L'espace sacrificiel (ed. R. ETIENNE-

M.Th. Le Dinahet [Lyon 1991]).
2 Le sacrifice dans l'Antiquite, Entretiens Hardt, 27 (Vandceuvres 1981).
3 Early Greek Cult Practice, edd. R. Hagg, N. MARINATOS, G.C. NORD-

QUIST (Stockholm 1988).
4 La cuisine du sacrifice en pays grec (Paris 1979); J.-L. DURAND, Sacrifice et

labour en Grece ancienne (Paris 1986) Sacrifice et labour).



292 ROLAND ETIENNE

connaissances et mettre en valeur les problemes en suspens. Ii
n'est pas possible de faire le tour de toutes les questions, mais Celles

que je souhaite aborder sont bien mises en valeur par la lon-

gue description que Pausanias donne des autels de l'Altis.

1. Pausanias et les autels de l'Altis
{Description de la Grece, V 13-15)

Le Periegete se lance tout d'abord dans une description detail-
lee du celebre autel de cendres de l'Altis: ce dernier comprend
deux parties, un socle construit en dur — crepis ou prothysis —
de 37 m de pourtour, et, au-dessus, le corps proprement dit de

l'autel, un amas de cendres formant une ellipse de 9,50 m ä la
base pour une hauteur totale de 6,50 m (fig. 1). A la difference
de Delos, oü il est clair maintenant que l'autel de cornes a ete
inclus dans une architecture5, l'autel n'a refu aucune forme
architecturale particuliere; on montait au sommet par des marches

taillees ä meme la cendre; cette cendre avait ete traitee de

fafon speciale, puisqu'on l'avait melangee ä l'eau de l'Alphee
pour obtenir «miraculeusement» une veritable argile. Ce n'est

pas le seul caractere extraordinaire de cet autel: les milans n'ont
pas coutume de venir voler les parts de victime, depuis un celebre

sacrifice d'Heracles ä Zeus «qui chasse les milans» (si jamais
l'un de ces oiseaux touche aux victimes, c'est alors un presage
defavorable). Pausanias signale aussi qu'il n'est fait usage que du

peuplier blanc comme bois du bücher. Quant au sacrifice

proprement dit, deux details meritent attention: les betes sont sacri-

5 En attendant la publication definitive du monument a abside par Ph. Bru-
neau et Ph. Fraisse, on trouvera une mise au point sur les discussions con-
cernant l'autel des Cornes (Keraton) dans Ph. Bruneau & J. DUCAT,
Guide de Delos3 (Paris 1983), 42 (cite desormais GD).



AUTELS ET SACRIFICES 293

fiees (thuein) sur la crepis, et Ton fait ensuite brüler (katagizein)
les parties devolues au dieu au sommet de la construction. A ce

sommet les femmes — qui sont par ailleurs admises ä Olympie
— n'ont pas acces.

Ce recit met en valeur plusieurs points qui interessent l'autel
et notre propos:

— le monument d'Olympie fait partie en tant que tel des mira-
bilia. II a un interet en soi et n'a pas seulement une valeur reli-
gieuse. Pausanias lui oppose l'autel de Samos, pas plus interessant,

dit-il, que les autels — escharai — que les Atheniens
appellent «autoschedoi», c'est-ä-dire improvises, ä la fois gros-
siers et faits a la häte. Des le IIe s. de notre ere, il y a done

une classification des autels en fonction de leurs qualites
techniques;

— Pausanias lie a l'autel une serie de mythes qui expliquent
eventuellement sa nature (cendre et eau de l'Alphee), mais

qui, surtout, mettent en place le paysage religieux et les

elements du rituel;

— ainsi, ce sont des oiseaux qui determinent ce qui est ou qui
n'est pas aisios, et le bois de sacrifice fait aussi l'objet d'inter-
dit, puisqu'on ne peut utiliser que le peuplier blanc apporte
par Heracles de l'Acheron en Thesprotide. Le monde animal

— sauvage — et le monde vegetal sont soigneusement
conjoints dans le rituel sacrificiel;

— enfin, la repartition des roles entre les hommes et les femmes
introduit la dimension sociale de la thysia.

Pourtant l'interet du passage n'est pas tant de mettre en
valeur ces faits: on en connait ailleurs de comparables. Par

contre, les indications contenues dans le chapitre 14 (4) sont
exceptionnelles. Par un vigoureux cpeps 8rj Pausanias invite ses

lecteurs a le suivre dans une longue tournee des autels de l'Altis:



294 ROLAND ETIENNE

«mon discours suivra Pordre selon lequel les Eleens ont coutume
de sacrifier sur les autels», et, un peu plus loin, il precise que les

Eleens sacrifient tous les mois dpyoüov xtva tpo7cov, c'est-ä-dire

d'une fafon ancienne, traduisons, non-sanglante: ils font bruler de

l'encens sur les autels en meme temps que des galettes de ble

melangees a du miel; ils mettent sur l'autel des branches d'olivier
et font des libations de vin. Pourtant le vin est exclu sur les autels
des Nymphes, des Despoines et sur l'autel de tous les dieux.

Meme si l'on ne connait pas parfaitement la topographie des

autels de l'Altis, le texte permet de reconstituer avec une precision

süffisante l'itineraire de la pompe et donne meme des indications

sur l'organisation de la procession: la liste des pretres que
cite Pausanias (15, 10) pourrait bien en effet reproduire l'ordre
hierarchique du cortege, avec, en tete, le theekolos mensuel, les

manteis, les spondophores, l'exegete, Yaulete et le xyleus, celui qui
a la charge de fournir le bois. Ce cortege faisait le tour des 69

ou 70 autels de l'Altis en partant d'un autel d'Hestia, different
de celui du Prytanee, qui devait se trouver dans le sanctuaire6

(fig. 2). Il sacrifie ensuite sur l'autel de Zeus Olympien qui est

situe avec precision dans le naos. Jusqu'au paragraphe 9, les pretres

restent apparemment a l'interieur du temenos; puis ils pas-
sent au stade pour allumer le feu sur les autels d'Hermes Enago-
nios et de Kairos7; immediatement apres est cite un autel

6 Le plan de la fig. 2 se contente de replacer les 'stations' du cortege devant
les autels qui ont ete reperes par rapport a des monuments connus. Ces

stations sont numerotees conformement ä l'ordre d'exposition de Pausanias

dans son expose, qui, rappelons-le, suit le cheminement du cortege.
Lorsque les reperes topographiques ne sont pas sürs, on a ajoute un point
d'interrogation a cote du chiffre.

' Ce sacrifice pratique dans le stade donne l'occasion de nuancer les propos
de B. BERGQUIST, The Archaic Greek Temenos (Lund 1967), 40: le stade

n'est pas «en dehors du sanctuaire». D'une part, sa position a varie: ä l'ori-
gine, la ligne de depart etait proche de l'autel de cendre; enfin, le stade

a toujours ete integre dans l'espace sacre par le parcours de la pompe.



AUTELS ET SACRIFICES 295

d'Heracles pres du tresor de Sicyone, c'est-a-dire sur la plate-
forme au Nord de l'Altis; on retourne pres du «grand autel»

pour honorer Zeus Katabaites; enfin c'est le Pelopion qui est

pris comme reference. Le cortege sort a nouveau du temenos

pour sacrifier sur les autels de l'atelier de Phidias, il passe devant
le Leonidaion et rentre ä nouveau par l'entree des processions,
avant de se dinger-«en dehors de l'Altis et ä droite du
Leonidaion» vers l'autel d'Artemis Agoraia; il se rend ensuite ä l'Hip-
podrome. Jusque-la, le parcours s'est deroule d'une fa^on assez
coherente et a ete effectue en sens inverse des aiguilles d'une

montre — quel que soit le point de depart. Le cortege rentre une
nouvelle fois dans l'Altis, puis revient vers l'Ouest, passe par le

Theekoleon et acheve son parcours au Prytanee devant l'autel
d'Hestia.

L'interet de ce passage est de nous faire suivre une pompe. Le

parcours repond surement a des necessites rituelles que revelent

au moins deux details: les celebrants vont d'un autel d'Hestia ä

l'autre8 et empruntent une pone qui est privilegiee pour l'entree
des processions (pompike eisodos). Pourtant, les raisons qui orga-
nisent plus precisement le deroulement de l'itineraire echappent
totalement a notre connaissance, mais elles ne relevent pas, en

tout cas, d'une logique simple qui aurait pu se soumettre a la

topographie. Les pretres cheminent en decrivant un cercle com-
plet autour du sanctuaire et en liant concretement par un sacrifice

egalitaire, reserve aux seuls dieux grecs, les membres disparates

d'un pantheon et les panies eclatees d'un espace monumental.

Dans ce pantheon, il n'y a vraiment pas de grandes surprises,
comme il est naturel pour un centre du panhellenisme. Tous les

8 Sur le role central d'Hestia, cf. J.-P. VERNANT, «Hestia-Hermes: sur
l'expression religieuse de l'espace et du mouvement chez les Grecs», in
Mythe et pensee chez les Grecs I (Paris 1965), 97-143.



296 ROLAND ETIENNE

dieux sont representes: Zeus est cite treize fois, Artemis dispose
de cinq autels, Apollon en a quatre, alors que, pour Hera, il n'est
fait etat que de deux, moins que Pan qui dispose de trois bbmoi.
Les Eleens ont soin d'honorer tous les dieux et meme ceux dont
on ignore le nom, les agnostoi theoi. Pausanias mentionne aussi
des autels de Zeus Ammon, d'Hera Ammonia et d'Hermes
Parammon; mais ces lieux de cultes etrangers ne sont pas desser-

vis par le cortege mensuel, qui ne visite que les dieux grecs (de

meme les heros sont kisses en dehors de cette celebration). Cer-
taines de ces divinites relevent de la mythologie locale comme
l'Alphee et le Cladeos, ou les plus enigmatiques Despoines9; de

nombreuses eplicleses ont rapport avec les concours et avec les

chevaux; ainsi, a l'entree du Stade, on sacrifiait sur les autels
d'Hermes Enagönios et de Kairos.

Quant aux autels eux-memes, Pausanias est, comme a l'accou-

tumee, avare de details: un autel d'Artemis est dit -cexpaycovo?

avfixwv ripsfjia e? uc|>o<;; doit-on entendre par la que la table paralle-
lipipedique etait «surelevee» sur une crepis ou qu'elle etait «plus
haute» que les autres pour meriter cette mention? L'autel des

Moires etait £7U(rf|;xr)(;, «allonge», ce qui n'est certainement pas
une caracteristique rare au point d'etre signalee dans une perie-
gese. Pausanias note systematiquement les autels de cendre a

cause, sans doute, de leur anciennete, reelle ou supposee (a cote
de celui de Zeus Olympien sont cites ceux d'Hera et de Ge);
inversement, il signale qu'un autel de Dionysos est une consecration

recente. L'autel de Zeus Katabaites est entoure d'une
cloture et celui de Themis se trouve sur le Stomion, sans doute une
faille dans le rocher comme a Delphes. Comme a Delphes aussi,
il y avait un autel dans le temple.

9 Sur les Despoines de l'Arcadie, cf. M. JOST, Sanctuaires et cultes d'Arcadie
(Paris 1985), s.v. Despoma.



AUTELS ET SACRIFICES 297

Ces descriptions sont insuffisantes pour que Ton puisse fonder

une typologie des autels qui serait conforme ä celle des utili-
sateurs; le texte de Pausanias permet neanmoins de poser tous
les problemes relatifs aux autels: leur forme, leur place dans

l'espace, leur lien, leur utilisation, les mythes qui y sont lies, les

rituels sanglants ou non dont ils sont le siege. Ce sont certains
de ces problemes que nous aborderons.

2. Typologie des autels

Hormis l'autel de Zeus, le sanctuaire n'offrait guere de bomoi
sortant de l'ordinaire, selon du moins les criteres d'appreciation
de Pausanias: le temps, la forme, l'importance, la situation; c'est

ce que confirme l'archeologie, qui n'a, que je sache, rien mis au

jour d'exceptionnel10. C'est ailleurs, comme ä Tegee, qu'il faut
aller chercher des autels sortant de l'ordinaire dans le Pelopon-

\ i I

nese
Sur les autels grecs, la synthese de Yavis en 1949 est encore

le seul ouvrage d'ensemble12; mais ce livre, souvent cite et fort
utile, meriterait pourtant d'etre aujourd'hui remplace, au moins

pour deux raisons:

— le materiel disponible a beaucoup augmente en quarante ans,

et, ce qui revient au meme, des monuments connus depuis
longtemps ont ete soumis a revision: c'est le cas des autels

10 On ignore jusqu'ä l'emplacement exact de l'autel de cendre: deux nou-
veaux autels d'Artemis ont ete decouverts en 1963-1964, cf. H. GROPEN-

GIESSER, «Two altars of Artemis at Olympia», in Early Greek Cult Practice,

125-126.

" Sur l'autel de Tegee, cf. Paus. VIII 47, 5 et M. JOST, Sanctuaires et cultes

d'Arcadie, 145-146 et 153-154.
12 C.G. Yavis, Greek Altars (St. Louis 1949).



298 ROLAND ETIENNE

de Samos, de Pergame ou de Magnesie, qui sont les tetes de

serie des Monumentalaltäre13.

— plus que l'augmentation du materiel, c'est la methode de clas-

sement qui justifierait une revision du livre. Je me contente
ici de resumer des critiques que j'ai developpees lors du collo-

que de Lyon14. Le classement de Yavis se fait en suivant trois
criteres: l'histoire, la geographie, la typologie. Pourtant la

periodisation est trop lache pour etre vraiment interessante;
les groupements geographiques sont, par ailleurs, mal exploi-
tes, sauf pour Chypre, et la typologie adoptee fait que des

autels de meme epoque et construits sur les memes principes
sont distribues dans des categories differentes.

Depuis le livre de Yavis, quelques etudes d'ensemble sur une
partie du materiel ont ete publiees, mais ce sont, soit des travaux
de seconde main, comme le livre de M.(J. §ahin, soit des recher-
ches qui n'interessent qu'une region, comme celui de D.W.
Rupp15. Je voudrais montrer sur un exemple que l'analyse des

types n'est pas un exercice formel, mais interesse l'histoire de

l'architecture et l'histoire des religions.
Une serie d'autels merite une attention particuliere, parce

que le materiel a ete renouvele recemment. Ce sont des autels

que, sans doute ä tort, j'ai appeles «autels a antes», et que R.
Ginouves prefere qualifier d'«autels a table en pi», sans doute ä

13 Sur Samos, cf. H. KlENAST, in Espace sacnfictel, 99-102; sur Magnesie et

Pergame, cf. W. HOEPFNER, in AA 1989, 601-634; et, pour Pergame, M.
KUNZE, in Espace sacnfictel, 135-140, qui exprime des critiques sur la
restitution precedente.

14 R. ETIENNE et al., Espace sacnfictel, 267-269.

" M.<C §AHIN, Ehe Entwicklung der gnechischen Monumentalaltäre (Bonn
1972); D.W. RUPP, The Greek Altars of the Northeastern Peloponnese

(Diss. Bryn Mawr. Pa. College 1974).



AUTELS ET SACRIFICES 299

juste titre16: en effet l'ante doit etre l'aboutissement marque d'un
mur par epaississement et, de fait, les murs de flanquement de

la table ne remplissent pas toujours cette condition. L'autel
monumental de Tenos permet de degager les caracteristiques de

cette serie (fig. 3)17:

— les murs de flanquement depassent la table vers l'avant (c'est-
a-dire du cote de la prothysis);

— cette table est surbaissee par rapport aux murets qui bordent
le plateau.

Est-ce que ces autels ont ete construits a l'imitation de trones?
C'est ce que soutient N. Stampolidis par les arguments sui-
vants18:

a) une analogie formelle entre ces bätiments du culte et des tro¬
nes ou des exedres;

b) leur decoration (lion, sphinges, volutes ou frises en barriere)
«rappellent une serie de trones dans les reliefs assyriens ou
archaiques ou dans la peinture a figure rouge»;

c) la barriere en forme de Pi se retrouve sur des autels rupestres
qui sont certainement tailles en forme de trone;

d) le fait que ces «autels-trones» soient associes le cas echeant ä

des tables lui semble un bon argument pour en faire un objet
de mobilier.

16 R. GlNOUVES, in Espace sacnficiel, 280.
17 Tenos I: Le sanctuaire de Poseidon et d'Amphitrite, par R. ETIENNE & J.P.

Braun, BEFAR Fasc. 263 (Paris 1986), 107-125; 170-175.

" L'argumentation que nous presentons a ete developpee par N. STAMPO¬

LIDIS, «Bco|xot-9p6voi», in AAA 1985 (publie en 1988), 231-245; mais
l'auteur a compose une trilogie sur ce type d'autel; on ajoutera a Particle
cite: N. STAMPOLIDIS, '0 ßcop6<; toö Atovutrou <JTr)v Kd> (Athenes 1987) et
«Altar Krateutes and Acroteria», in Espace sacnficiel, 291-296.



300 ROLAND ETIENNE

N. Stampolidis tire alors de cette assimilation tröne-autel des

conclusions en matiere d'histoire des religions. Ii signale qu'il y
a depuis les Hittites et les Minoens un culte du «trone-vide»,
comme l'avait vu Ch. Picard. Ii enrichit les mentions de ce culte
du trone en versant au dossier pour l'epoque mycenienne la fete

designee comme thornoegerterion ou thornoekcheuterion.
D'autres temoignages de ce culte sont attestes pour les siecles sui-

vants: ainsi, sur une monnaie d'Ainos, est grave un trone sur
lequel est dresse un Hermes; a l'epoque romaine, les insignes de

l'empereur divinise etaient deposes sur un trone vide; finale-

ment, a l'epoque byzantine, le Metropolite s'asseyait sur le trone
du Christ.

J'ai du developper cette demonstration pour bien mettre en
evidence les dangers du raisonnement et le risque que l'on prend
ä faire intervenir sans critique süffisante ou de fajon naive un
terme comme celui de trone dans une modeste typologie des

autels. Peut-etre N. Stampolidis serait-il pret ä abandonner une
categorie qu'il a sans doute trop vite creee, si j'ai bien compris
ce qu'il en a dit au colloque de Lyon; mais le terme «autel-trone»
risque pourtant de faire son chemin19. Ii n'est done pas inutile
de montrer que cette notion ne repose sur aueune realite materielle

et qu'elle entraine des confusions dangereuses.
Ii est dit (a) que ces autels ressemblent a des trones ou a des

exedres; n'est-ce pas introduire une premiere confusion, car la
reference a l'exedre n'a pas lieu d'etre puisque ce genre de bäti-
ment n'apparait qu'au IVe siecle av. J.-C., alors que le pseudo-
autel-trone existe depuis longtemps. Que les memes ornements

" L'etude de N. Stampolidis est citee sans critique — ni approbation — par
W. HOEPFNER, art. cit. (n. 13), 634. L'archeologue allemand fait intervenir

un nouveau terme, «Prunkaltäre», qui n'est ni plus juste — ni moins
— que les autres (autels «d'apparat»), mais que l'on serait bien venu d'evi-
ter pour ne pas multiplier les fausses categories.



AUTELS ET SACRIFICES 301

se retrouvent sur les trones et les autels ne fait pas avancer la

demonstration, puisque, aussi bien, ce genre de decor est utilise
dans la grande architecture et sur des types d'autels que l'on
ne peut revendiquer comme trones: le decor ne peut done creer
un lien specifique entre les deux series. Qu'ä cela ne tienne:
N. Stampolidis considere qu'avec le temps, la forme ou la

fonction premieres sont oubliees: «With the results that some of
its elements are now missing (the backrest), others remained as

decoration (the armrests or couch endboards) and others acquired

new forms». Si je comprends bien l'auteur, les autels en

simple table sont des derives de l'autel-tröne par suppression du
dossier. N'est-on pas conduit, dans ce cas, a ceder a tous les

mirages du transformisme? Pourquoi ne dirait-on pas, ä ce

titre, qu'un cercueil n'est rien d'autre qu'un petrin sans pieds?

L'argument (c) n'est guere plus recevable, mais, cette fois-ci,

pour des raisons historiques: les «autels-trones» rupestres sont
un type phrygien a haute epoque et rien ne prouve qu'il y ait

un rapport quelconque avec les monuments dont nous discu-

tons; en tout cas, en Grece, ce type d'autel rupestre n'existe pas,
si bien que la chaine qui conduirait du rupestre au monumental
reste ä etablir. Le dernier argument est enfin des plus curieux:
l'autel finit par etre un meuble du type trone parce qu'on lui
adjoint une table. Comment s'en etonner et comment recourir
a un tel argument, alors que la trapeza d'offrande ou de decoupe

accompagne toujours l'autel de sacrifice, quelle que soit sa

forme?
Concluons clairement: les autels «ä table en pi» constituent

une categorie particuliere d'autels, dont la forme s'explique pour
des raisons ä la fois pratiques (proteger le foyer) et esthetiques.
Ce n'est pas parce que l'on peut eventuellement s'asseoir sur un
autel que l'on en fait un trone, pas plus que n'est un fauteuil une
cuisiniere, meme si l'on peut eventuellement l'utiliser en ce sens,

quand elle est eteinte. Cette serie d'autels trouve certainement
son origine en Ionie et comporte une version plus proprement



302 ROLAND ETIENNE

cycladique20. Ii y a peut-etre une valorisation du trdne vide dans
la religion grecque — ce qui reste a mon sens a prouver —, mais,
si c'est le cas, eile est totalement independante de la nature et de

l'histoire de l'autel «ä table en pi». Histoire de l'architecture et
histoire religieuse ne se rejoignent pas autour d'un trone vide ou
d'un autel occupe. La rigueur qui est requise dans l'analyse des

categories d'autels doit s'appliquer aussi a l'etude de ces monuments

dans l'espace.

3. Les autels dans l'espace

Dans son grand livre de 1967, The Archaic Greek Temenos, B.

Bergquist a apporte de la clarte dans l'organisation des sanctuaires

archafques. Toute une partie de son travail concerne la place de

l'autel dans le temenos et sa localisation par rapport, notamment,
au temple et ä l'entree: sur ces deux points, qui me paraissent les

plus importants, je reprends les conclusions de l'ouvrage avant de

les confronter au cas que je connais le mieux, c'est-a-dire ä Delos.

1) Rapport temple-autel

B. Bergquist a etabli que la concordance des axes entre temple
et autel represente le cas le plus frequent: en regle generale, le

temple est Oriente a l'Est et l'autel axe Est-Ouest21.
Si l'autel est dispose parallelement au temple, c'est, en general,

qu'ils ne sont pas dedies a la meme divinite, comme c'est le

cas ä Delos, ä Olympie et ä Kalydon.
Une position perpendiculaire des axes du temple et de l'autel

est due ä une deviation de l'axe du temple, qui doit etre expliquee

par des circonstances locales.

20 Sur cette version cycladique, cf. R. ETIENNE, Tinos II (Paris 1986),
170-175, et Espace sacnficiel (Paris 1986), 75-84.

21 B. BERGQUIST, The Archaic Greek Temenos, 80.



AUTELS ET SACRIFICES 303

2) Rapport entre l'entree du sanctuaire et le couple temple-autel

De faqon generale, l'entree du temenos est situee perpendicu-
lairement ä l'ensemble temple-aütel. Les cas de deviation par
rapport ä la regie s'expliquent par des circonstances locales. De
faqon tout ä fait exceptionnelle, dans le cas de l'Heracleion de

Thasos, l'entree est en face, du cote Ouest de l'autel.

Ces conclusions paraissent encore aujourd'hui globalement
justes, et, en meme temps, l'histoire de l'espace sacrificiel ne se

laisse pas facilement ramener ä des Schemas aussi simples quand
on peut la restituer dans le detail, comme c'est le cas a Delos

(fig-4)-
On doit rendre hommage a B. Bergquist pour la perspicacite

avec laquelle, il y a trente ans, eile a tente d'interpreter les don-

nees archeologiques de Delos. Sans doute aussi, avec la meme
perspicacite, a-t-elle doute qu'il y eüt un temple d'Apollon avant
le milieu du VIe siecle av. J.-C. Je serais volontiers de son avis,

malgre les discussions recentes auxquelles ce premier temple
d'Apollon a donne lieu22. Pourtant, les plans et les conclusions
donnes dans The Archaic Greek Temenos meritent d'etre profon-
dement revises.

Contrairement ä ce qu'indiquent les dessins 9 et 10, il n'y a

pas un seul hieron ä Delos, mais plusieurs sanctuaires: celui
d'Artemis a du etre separe assez tot de celui d'Apollon; le
sanctuaire de Leto ne devait guere etre plus recent. On sait aussi

maintenant ä peu pres sürement, grace aux recherches de Ph.
Bruneau et de Ph. Fraisse, que l'autel d'Apollon est place dans

22 On trouvera un resume commode des debats dans GD 6; il faut sans doute
tirer un trait sur le 'pre-oikos' des Naxiens, car des arguments assez solides

ont ete donnes pour nier l'existence d'un tel batiment; cf. Th.E.
KALPAXIS, «Naxier-Oikos I' und andere Baugerüste», in AA 1990,

149-153.



304 ROLAND ETIENNE

le bätiment ä abside (GD 39)2 3, ce qui condamne l'oikos des

Naxiens (GD 6), bien trop loin, comme temple d'Apollon, et
redonne vraisemblance a une interpretation de ce bätiment
comme salle de banquet. Artemis avait son propre autel, des le

milieu du VIe s., comme nous avons pu le montrer avec Ph.
Fraisse24. Nous pouvons alors tirer des realites deliennes des

conclusions qui enrichissent les Schemas etablis par B. Bergquist.

1) Rapport temple-autel

A Delos, ou que soit le Keratinos Bomos (en GD 39 plutot
qu'en GD 42), sa localisation suffit ä expliquer l'absence d'autels

particuliers pour les trois temples d'Apollon, et l'orientation ä

l'Ouest de ces trois temples.
Des l'epoque archa'ique, des autels ont ete disposes suivant un

axe Nord-Sud, comme le prouvent deux exemples sürs, dont
celui de 1'Artemision: dans ce dernier cas, l'axe du temple est

perpendiculaire ä celui de l'autel; on trouve une disposition
comparable ä l'FIeraion, mais l'autel est plus recent que le temple

de pres d'un siecle25. Dans les Cyclades, une disposition
orthogonale des axes du temple et de l'autel apparait done

comme un mode normal de composition des elements d'un
sanetuaire. La concordance des axes entre le temple et l'autel
n'est attestee que tardivement par rapport aux autres regions de

la Grece.

2! Ces recherches sont encore inedites; sur l'emplacement du Keratinos
Bomos, cf. pour l'instant Guide de Delos3 (1983), 42.

24 R. ETIENNE Sc Ph. FRAISSE, «L'autel archa'ique de l'Artemision de

Delos», in BCH 113 (1989), 451-466.
25 Pour l'Artemision, cf. note 24; sur l'Heraion, cf. A. PLASSART, Les sanc-

tuaires et les cultes du mont Cynthe, Exploration archeologique de Delos
XI (Paris 1928), 145-214.



AUTELS ET SACRIFICES 305

2) Rapport entre l'autel et l'entree du sanctuaire

Les orientations Nord-Sud des autels de Delos s'expliquent
sans doute par la presence d'une entree au Sud, face ä l'autel. On
soulignera une disposition interessante entre un autel et une
entree monumentale: il s'agit du Pylone au Sud-Est du hieron
contre le Prytanee et l'autel (GD 25), oü j'ai quelques raisons de

reconnaitre l'Autel des rois, construit par Antigone le Borgne et
Demetrios Poliorcete a la fin du IVe siecle ou au debut du IIP
siecle26. L'autel se dressait face ä l'entree monumentale. Ii est a

noter que la creation d'un tel «axe sacralisant», unissant une
entree et un autel, a pu exister, des l'epoque archai'que, entre les

Propylees et l'Autel des Cornes, s'il s'agit bien de GD 39. Mais,
dans ce cas, l'evolution des constructions est venue perturber la

clarte du projet initial. Les autels sont bien, en tout cas, les points
forts autour desquels s'organise toute la topographie du hieron
delien.

A la difference de B. Bergquist, je ne pense pas que le couple
temple-autel soit un element primordial — au sens fort — dans

l'amenagement d'un sanctuaire; les elements qu'elle appelle
«secondaires», arbres, sources, sinon meme oikoi, me paraissent
tout aussi importants, rituellement, et ce sont eux qui definissent
l'espace sacre. Pour reprendre l'exemple de Delos, ce qui semble

primordial, ce sont les rites qui concernent l'Autel des Cornes
et qui determinent les parcours sacres: danses des Deliades,
ronde des marins qui se flagellent ou flagellent l'autel avant
d'aller mordre l'olivier de l'Artemision27. Nous n'avons pas la

26 Sur la localisation de cet autel: R. ETIENNE, «Deux notes de topographie
dehenne», in Hommages a G. Roux (Lyon 1989), 45-47.

27 Sur ces rites et leur localisation, Ph. BRUNEAU, Recherches sur les cultes de

Delos a l'epoque hellenistique et a l'epoque imperiale (Paris 1970), 19-38.



306 ROLAND ETIENNE

chance, a Delos, d'avoir un temoignage, comme c'est le cas ä

Olympie, sur le cheminement de la pompe qui allait allumer le

feu sur les autels du sanctuaire; on ne peut douter qu'il en allait
chez Apollon comme chez Zeus et que l'espace sacre tel qu'il
etait vecu dans le rite n'obeissait en rien ä l'esprit de geometrie
et n'etait meme pas strictement circonscrit par des periboles28.
Ii va sans dire que cet esprit de geometrie intervient pour ordon-
ner les Tresors en arc de cercle ou pour donner des angles droits
ä un mur d'enceinte qui n'en comportait pas auparavant; pour-
tant ces tentatives de regularisation ne font que superposer
l'ordre du geometre a l'organisation du sacre, qui n'obeit pas a

la meme rationalite. C'est a une lecture moins formelle de l'ame-

nagement d'un sanctuaire que nous conduit tout l'effort des

anthropologues de la Grece qui se sont interesses aux autels et

aux sacrifices.

4. Autour du Sacrifice

Les elements que nous venons d'evoquer — l'autel et son
environnement — sont conjoints dans le sacrifice. Le sacrifice —

comme acte constitutif de la religion — a toujours retenu l'atten-
tion des savants. Son etude a progresse recemment dans une
triple direction: la mise en ordre des mythes du sacrifice, l'utilisa-
tion des images, l'attention au rituel, gestes et pratiques concer-

28 L'etude de la pompe d'Olympie montre que le parcours sacre traverse le

peribole a plusieurs reprises (fig. 2); le cheminement de la procession n'est

pas defini par un «dedans», le temenos proprement dit, et un «dehors»,
au-dela du peribole. On aurait pu penser, «en bonne logique», que Ton
allumait le feu sur les autels ä l'interieur de l'Altis, puis sur ceux du
dehors. Force est de constater que ce n'est pas l'ordre choisi, et que Ton

ignore tout des raisons qui ont fixe le parcours.



AUTELS ET SACRIFICES 307

nant l'abattage et la preparation des viandes29. Ii est hors de pro-
pos de passer en revue tout l'apport, dans ces dix dernieres

annees, de l'anthropologie, surtout frangaise, mais je voudrais
souligner les acquis les plus importants, et, dans la mesure de

mes competences, indiquer les lacunes qui pourraient fournir
des pistes de recherche ou de discussion.

C'est sur le sacrifice sanglant qu'a porte essentiellement la

recherche, le sacrifice non-sanglant n'etant envisage qu'en
rapport avec le precedent. Des 1'Antiquite, la thusia non-sanglante
est consideree comme un etat anterieur au sacrifice sanglant:
Pausanias parle a Olympie, comme je l'ai indique, d'un palaion
tropon pour l'oblation de l'encens et des gateaux de miel. Ii est

evident qu'il ne s'agit pas la d'un savoir sur l'histoire de la pratique,

mais d'une donnee de l'anthropologie antique de la thusia.

Le sacrifice non-sanglant appartient par ailleurs en propre a des

sectes particulieres qui refusent de faire couler le sang et de manger

la viande, tels les Pythagoriciens dans leur volonte de

differenciation30.
Le rituel du sacrifice comprend trois moments importants, si

l'on neglige la preparation proprement dite, c'est-a-dire l'achat
des betes, la confection des couronnes, la reunion du materiel
(couteau, corbeille, vases). La pompe, la procession, reunit les

participants, fixe leur ordre dans le cortege et decrit un parcours
rituel, comme on l'a vu ä Olympie. II manque une bonne etude
de tous les aspects de cettepompe, que J.L. Durand pourrait nous
reveler. C'est ä lui et ä M. Detienne que l'on doit des etudes

remarquables sur la deuxieme phase du sacrifice, qui se deroule

29 Cf. la bibliographie citee ci-dessus notes 1-4 et particulierement J. SVEN-

BRO, «Bibliographie du sacrifice grec», in La cuisine du sacrifice en pays

grec (Paris 1979), 309-323 (cite Cuisine).
30 M. DETIENNE, «La cuisine de Pythagore», in Archives de sociologie des

religions 29 (1970), 141-162; Cuisine, 13-15.



308 ROLAND ETIENNE

autour de l'autel et sur l'autel. Iis ont minutieusement distingue
les differents moments de la liturgie: rituel du consentement de

la bete, obtenu par l'eau et les graines, abattage, decoupe, separation

des parts pour les dieux et pour les hommes, cuisson des

splanchna en brochettes, alors que les autres parties consomma-
bles sont mises dans le chaudron a bouillir ou mises a la vente;
on connait maintenant parfaitement non seulement le deroule-

ment du rituel, mais la justification des differentes phases de la

liturgie31; G. Berthiaume a ecrit une etude interessante sur un
personnage ä la fois central — mais pourtant pas indispensable

—, le mageiros, sacrificateur, boucher et cuisinier32. Les representations

du sacrifice sur les vases, ioniens ou attiques, rendent
sensible ce que les Grecs tenaient a valoriser dans le processus sacri-
ficiel.

Des differents moments qui viennent d'etre evoques, il n'y
en a qu'un qui soit marque d'un interdit, c'est le temps de l'egor-
gement proprement dit, c'est-a-dire le temps de la violence; on
est avant ou apres. Ce n'est pas peur du sang, puisque ce sang

marque les autels ou coule des blessures ä la guerre. Si Ton
occulte le meurtre, c'est que sa representation mettrait en avant
des valeurs contraires au sens du sacrifice, ou tout tend ä etablir
un equilibre entre hommes et dieux, et ou les betes memes sont
consentantes pour participer a cette juste distribution dont elles

sont comme les vecteurs. Tout est fait dans l'image, ou le rituel,

pour eliminer la violence du meurtre33.

31 M. DETIENNE, «Dionysos orphique et le roti bouilli», in Dionysos mis a

mort (Paris 1977), 161-217; J.-L. Durand, «Betes grecques», in Cuisine,
133-157, et Sacrifice et labour. Sur la difficulte a identifier exactement la

part du pretre, cf. B. Le GUEN-POLLET, in Espace sacrificiel, 13-23.

32 G. BERTHIAUME, Les roles du mageiros. Etude sur la boucherie, la cuisine
et le sacrifice dans la Grece ancienne (Leiden 1982).

33 Cf. notamment J.-L. DURAND, Sacrifice et labour, qui etudie les mythes
non prometheens du sacrifice sanglant.



AUTELS ET SACRIFICES 309

Si elles cachent la violence, les images donnent a voir les

elements fixes — autels et tables — autour desquels s'organise
l'espace du sacrifice, et les elements mobiles ou outils que Ton
introduit dans cet espace34: canoun avec machaira et graines
d'orge melees au sei, chernips pour l'eau, sphageion pour recupe-
rer le sang des victimes; decoupage et cuisines, rotissage des

splanchna evoquent ce qui est le temps fort du rituel, le repas en
commun. Pourtant, la scene du repas elle-meme, ou la distribution

des chairs dans le public, ne sont pas representees. Est-ce

que les scenes de banquets prives, bien souvent figurees sur les

vases, ont epuise le theme des reunions conviviales, ou peut-on,
ä la rigueur, penser que certaines de ces scenes pourraient etre
en rapport avec un sacrifice public?35

Les mythes viennent expliquer le sens des rituels, comme l'a
montre J.-P. Vernant en etudiant Promethee, voleur de feu et
fondateur du sacrifice ou les dieux semblent recevoir la moins
bonne part36. En fait, le processus du sacrifice, qui unit le monde
du vegetal, par les cereales, le monde animal, par la victime,
enfin hommes et dieux sous le signe d'un juste partage, exprime
les conditions requises pour un bon fonctionnement de la com-
munaute civique. D'autres mythes donnent reponse ä ce qui
reste tout de meme un acte de violence fondamental: le meurtre
d'animaux domestiques. J.-L. Durand, qui vient d'etudier ces

recits, en conclut: «La cite grecque est une societe pacifique; le

sacrifice, malgre le sang qui coule, est, comme le labour, un acte

pacifique et le groupe qui se fonde par le boeuf mange et labou-

34 Sur ces elements, J.-L. DURAND, Sacrifice et labour, 103-127, et Espace

sacrificiel, 45-55.
35 C'est une hypothese que se propose d'examiner P. PANTEL-SCHMITT, La

cite du banquet. Histoire des repas publics dans les cites grecques (These ine-
dite Univ. de Lyon II-Lumiere, 1987).

36 J.-P. VERNANT, «Ä la table des hommes», in Cuisine, 37-132.



310 ROLAND ETIENNE

reur ne se fonde pas sur la violence.»37 Ii ne manque pourtant
pas de recits pour exprimer cette violence et la situer en marge
de la cite: mythe orphique des Titans devoreurs de Dionysos
enfant; pratiques de sacrifice aberrantes chez les Scythes; sacrifice

humain chez les Egyptiens, dont Heracles faillit etre la
victime38. Pour comprendre ce qu'est le sacrifice, il faut parcou-
rir toute la chaine des recits qui disent ce qu'il n'est pas. On
aimerait sans doute une etude d'ensemble de tous les mythes en

rapport avec le sacrifice: malgre le desastre de toute une littera-
ture perdue, on pergoit la multiplicity des histoires locales a

Athenes, a Thebes, a Lindos ou ä Chypre39.
Sur les Thesmophories, M. Detienne reclamait aussi une

synthese. La «race» des femmes ne se determine-t-elle pas par
rapport au sacrifice? A Olympie, les femmes accompagnent les

victimes jusqu'a la crepis de l'autel de Zeus, mais elles ne mon-
tent pas au sommet porter les offrandes au dieu. C'est une fafon
d'exprimer leur place a part dans le rituel sanglant, comme l'a
bien souligne M. Detienne en etudiant les recits concernant les

Thesmophories: «il ne s'agit de rien d'autre que de maintenir le

privilege masculin de verser le sang, quand il semble le plus
menace par un ordre rituel, celui des Thesmophories, qui present

a la fois l'eviction des males et l'instauration d'une societe
de femmes, sacrifiant souverainement des victimes animales.»40

Apres avoir evoque les images mentales du sacrifice, par
definition a-historiques, je voudrais, en conclusion, dire un mot

37 J.-L. DURAND, Sacrifice et labour, 195.

38 Sur Dionysos, cf. M. DETIENNE, Dionysos mis a mort; sur les Scythes, Fr.
HARTOG, «Le boeuf 'autocuiseur' et les boissons d'Ares», in Cuisine,
251-269; sur Heracles, J.-L. DURAND, Sacrifice et labour, 118-122.

39 Ce sont ces recits «locaux» qui sont etudies par J.-L. Durand, Sacrifice
et labour.

40 M. DETIENNE, «Violentes 'eugenies'», in Cuisine, 208.



AUTELS ET SACRIFICES 311

d'histoire. L'un des problemes qui restent ouverts est celui de la
mise en place de la thusia grecque, comme banquet communau-
taire ritualise. II est clair, d'un cote, que les textes homeriques
font etat d'un plein epanouissement de la pratique, mais il est
bien difficile de definir dans le temps la societe ä laquelle renvoie
l'epopee. En fait, autour de l'archeologie du sanctuaire, se

renoue, comme on'le voit dans le colloque de 1986, le probleme
de la continuite entre Mycenes et l'Age du Fer, et, autour d'une

question d'autel, risquent encore de s'obscurcir les debats. B.

Bergquist a developpe a 1'occasion de cette reunion des idees fort
interessantes sur la fafon d'interpreter l'archeologie du
sanctuaire de Kato Symi en Crete et d'Apollon Maleatas a

Epidaure41. Je suis d'accord avec notre collegue suedoise sur la
these d'ensemble — la continuite de l'espace sacre entre Mycenes
et l'Age du Fer n'implique pas l'identite des rites — meme si je
n'adhere pas ä tous les aspects de la demonstration. Je me con-
tenterai de souligner trois faits:

a) les sacrifices d'animaux, et meme sans doute des repas plus ou
moins sacres, sont attestes ä l'epoque mycenienne, si, comme
cela semble etre le cas, il y a bien une permanence de lieu
sacre a Kato Symi comme ä Epidaure;

b) comme on ne sait ni qui consomme, ni sous quelle forme, ni
s'il y a partage entre les hommes et les dieux, on ne peut porter

que des jugements hasardeux sur la continuite entre Mycenes

et l'Age du Fer. De meme que les tombes a cremation,
ou l'usage de fer, n'etaient pas inconnus dans le monde myce-
nien, de meme le repas sacrificiel a pu etre pratique. Cela ne

veut pas dire qu'il presentait la meme forme et qu'il revetait
la meme valeur qui furent les siennes au VHP siecle av. J.-C.;

41 B. BERGQUIST, «The Archaeology of Sacrifice: Minoan-Mycenaean ver¬

sus Greek», in Early Greek Cult Practice, 21-34.



312 ROLAND ETIENNE

c) deux elements me paraissent par contre decisifs pour «dater»
le rituel grec: l'apparition d'autels «bien construits», c'est le

terme meme d'Homere, a la fin de l'epoque geometrique a

Kato Symi (je laisse de cote les autels de Samos, dont la
Chronologie est mal assuree), et l'exaltation de la broche ä cuire

qui est consacree dans les sanctuaires ou dans les tombes, de

meme, a la fin du VIIIe siecle42. La presence d'obeloi semble
la preuve indubitable que le rituel est en place. D'aventure
l'archeologie pourrait bien aider ä regier un probleme d'his-
toire, ou se rejoignent les origines de l'autel et du sacrifice.

42 Quelle que soit la signification de certains obeloi, la plupart des broches

trouvees dans les sanctuaires devaient servir pour les repas sacrificiels: cf.
P. COURBIN, «Obeloi d'Argolide et d'ailleurs», in The Greek Renaissance

of the eigth century B.C. Tradition and Innovation (Stockholm 1983),

149-156, et K. KILIAN, «Weihungen aus Eisen und Eisenverarbeitung im
Heiligtum zu Philia (Thessalien)», in op. cit., 131-146.







„,»V,

w

w
_G
Q.
E

<

G
O

-Ö

O





DISCUSSION

Mme Jost: Suppose-t-on pour les autels monumentaux une utilisation par-
ticuliere (mis ä part les cas oü ce sont des monuments de prestige, ils apparais-

sent aussi dans de petits sanctuaires isoles, par exemple Glanitsa d'Arcadie)?

M. Etienne: Je n'ai pas de reponse sure a cette question. U se peut que Ton

ait allume plusieurs foyers pour cuire les brochettes. Ii faudrait retrouver des

autels qui auraient ete abandonnes apres usage pour obtenir des indications

precises, et ce n'est pas jusqu'ä present le cas. Je citerai pourtant deux exem-

ples: ä Cyrene, S. Stucchi a mis en evidence un autel dont la longue table etait

divisee en plusieurs compartiments («L'espace sacrificiel», dans les Civilisations

mediterraneennes, Colloque Lyon 1988 [1991], 175-178.). D'un autre

cote, B. Alroth a emis l'hypothese raisonnable que des figurines votives pou-
vaient se trouver sur l'autel au moment meme de la combustion (Early Greek

Cult Practice [Stockholm 1988], 195-203). Ces exemples n'expliquent pas vrai-

ment les raisons pour lesquelles on construisait des autels 'demesures', mais

suggerent que, dans certains cas, la longue table peut avoir une justification
fonctionnelle.

Mme Bergquist: I remember having seen statements that the sizes of the

really huge altars, e.g. the altar of Hieron at Syrakousai, were due to their
double function, i.e. serving not only the sacrifice but also the subsequent

roasting of the meat for numerous and large groups of worshippers.

M. van Straten: The idea that the size of the altars was increased to
accommodate more participants in the sacrificial ritual perhaps finds support in the

parallel of the 'Opferrinnen' in the Archaic Kerameikos cemetery. These



314 DISCUSSION

indicate that, especially in the 7th century B.C very long pyres were built
next to the grave to allow as many people as possible to cast in their funeral

gifts at the same time

M. Tomhnson• One altar with which I am concerned is that at the Mene-

laion outside Sparta, where Hector Cathing has invited me to study the
architectural material from his excavations there. In my attempt to understand

that monument I have also had to look at Amyklai, where of course you have

a sanctuary which is essentially an altar with appurtenances which was
termed a 'throne' in Antiquity (and which has obvious connections with Ionia

since the architect/sculptor responsible for it was Bathykles of Magnesia). At
the Menelaion it seems the arrangement was of an altar (of which no trace

survives) in front of a shrine building from which architectural material has

now been recovered, and which presumably contained the cult images of
Menelaos and Helen (whether or not these were seated: from the evidence

of votives elsewhere in Lakonia, I rather suspect they were). This was a small

anta building, without columns, fronting the altar. There is, however, also

a surround to the lower part of the mound on which the shrine was built,
with projecting side walls, which is later, and served to enlarge, or perhaps

rather conserve the platform of altar and shrine.

This may well be influenced by the throne of Apollo at Amyklai, though
that is very difficult to elucidate (there have been restorations published

showing it literally as a throne), but which must essentially have consisted of a

colossal cult-statue, standing in the open air with the altar in front. I suspect
that 'throne', with its decoration of relief sculpture, is the popular term given
to the outer surround to all this, rather than the altar itself. (One might compare

the New Testament [Book ofRevelations] name for, probably, the Great

Altar at Pergamum as 'Satan's Seat', which again obviously refers to the

surround, rather than the actual altar.)

M. Etienne: II y a eu plusieurs propositions de restitution du trone d'Amy-
clees, la dermere en date etant celle de R. Martin (in RA 1976, 205-218=R.

MARTIN, Architecture et urbanisme [Rome 1987], 369-387. D'apres le texte de

Pausanias, ll semble bien que le support du vieux xoanon avait une forme de

siege, comme sur la monnaie d'Ainos.



AUTELS ET SACRIFICES 315

M Bingen. Je crois qu'on ne saurait assez insister sur l'madequation du

terme autel-trone comme denomination typologique, sauf ä le reserver pour
Tun ou l'autre cas specifique, hellenique ou non En fait, on identifie un

trone, objet d'adoration, ä l'autel, support de ntuel Dans l'exemple cite de

l'Hermes Perpheraios (cf Call Iamb 197,1 et Diegeseis VII 32 Pfeiffer) des

tetradrachmes d'Arnos, ll ne s'agit m de trone, ni d'autel, mais du siege sur

lequel le vieux xoanon est porte dans la pompe

M. Graf- Mit Ihrer Ablehnung von 'Thronaltaren' gehe ich sehr einig,
insbesondere auch mit der Ablehnung jeder Verbindung mit den phrygischen
Felsthronen Das Entscheidende jener Monumente ist, dass sie aus dem

anstehenden Fels gehauen sind und die Verbindung der MrjTTjp 'Opela mit ihrem

Berg demonstrieren- funktionell gleichwertig ist der chiotische Naiskos auf

der sogenannten 'Daskalopetra', wo die Gottin selber in der Front thront

Mit Altaren hat das alles wenig zu tun
Eine Frage mochte ich an die interessante Klassifikation der Altare an

schhessen Das klassifikatonsche Schema ist offensichtlich rein formal orientiert.

inwieweit uberschneiden sich damit funktionelle Kriterien? Gibt es

auch Formen, die fest bestimmten Funktionen zugeordnet werden können

— etwa Arulae dem blossen Verbrennen von Weihrauch?

M. Etienne. On trouvera dans L'espace sacrificiel (Actes du Colloque de

Lyon, sous presse) une explication de notre typologie des autels. Nous avons

ete guides par des principes strictement constructifs, et nous avons voulu evi-

ter les difficultes de vocabulaire, comme celle que j'ai evoquee

Mme Bergquist-, In opposition to my previous interpretation {The Archaic

Greek temenos. A study ofstructure andfunction, ActaAth-4°, 13 [Lund 1967],

27), you maintain that the structure immediately adjoining the east facade of
the Artemision formed a N.-S.-oriented altar, in relation to which the

entrance was not perpendicular or cross-axial in my terminology I have seen

but not yet seriously studied your article about this in BCH Together with
the relevant, primary literature, I will consider your archaeological re-

mterpretation and the potential consequence of an instance of a non-cross-



316 DISCUSSION

axial relation between altar and entrance If I agree with you, it will not be

the first time, nor will it be the last, that one of my archaeological interpretations

has been superseded. Personally, I am neither surprised nor shocked at

this state of things, in view of the large amount of often very thorny material

that I treated a quarter of a century ago.

You have also advocated a concept of 'espace sacre', which would differ

from my 'sacrificial area' of 1967. As a matter of fact, I have changed my
mind. Today I would rather speak of a much larger 'festal area', in which the

altar is the focus but which also serves various other functions in the cult (see

also G. Kuhn, «Untersuchungen zur Funktion der Säulenhalle in archaischer

und klassischer Zeit», in ]dl 100 [1985], 169-317) This festal area seems to

consist of an 'inner' part west of the altar and of an 'outer' one around the

altar on the other sides.

Since you argue from one particular site and against formal relations, I
would like to emphasize that I deliberately set my concepts (and the schematic

illustrations to them) on a high and very formalized level of abstraction,
because they were intended precisely to abstract from several instances the

generic features of the basic structure of the phenomenon of the temenos (op.

at., 8-12) (incidentally, I have not called sacred trees and springs secondary

elements, cf. op. cit., 9 and 107).

M. Etienne. Pour moi, la notion d"espace sacrificiel' recouvre la disposition

dans l'espace de tout ce qui est mis en jeu par le rituel du sacrifice; le temple,

s'll existe, n'en est qu'un element.

Mme Jost: A quand remontent les premiers autels fixes retrouves dans les

fouilles?

M. Etienne: La serie la mieux representee est celle des autels de Samos, qui
sont anterieurs au grand autel de Rhoikos (milieu du VIe siecle av. J.-C On
date le premier du debut du IXe siecle, mais la Chronologie de ces bätiments

frustes est-elle bien assuree? L'autel, 'bien construit', de Kato Symi est certai-

nement l'un des plus anciens: ll remonte a la fin du VIIIe siecle av. J.-C.; et

l'autel de cendres d'Apollon Maleatas est de la meme epoque.



AUTELS ET SACRIFICES 317

Mme Bergquist: With reference to my contribution to the 1986 symposium

at Athens (Early Greek Cult Practice. Proceedings ofthefifth international

symposium at the Swedish Institute at Athens, June 1986, ActaAth-4°, 38

[Stockholm 1988], 21-34), you bring up the issue of whether there is continuity

or not between the Bronze Age and the Iron Age animal sacrifice. We

seem to be pretty well agreed. There was, in my opinion, no continuity
between the Bronze Age animal sacrifice, the ritual of which we do not know,
and the Iron Age burnt-animal sacrifice, the anomalous ritual of which was

shared only by the Hebrews (see also my forth-coming article, «Bronze Age
sacrificial koine in the eastern Mediterranean? A study of animal sacrifice in
the ancient Near East», in Ritual and sacrifice m the ancient Near East. Proceedings

ofthe International Conference in Leuven, April 1991). For you, the

criteria are the altar structures and the finds of spits. For me, the criterion is

still the altar structures. Spits could have been used for the worshippers'
sacred meals, irrespective of whether, prior to them, animal sacrifices with
an unknown ritual or burnt-animal sacrifices had been performed.

Apropos the utensils for the worshippers' sacred meals, I cannot resist the

temptation to bring up an idea that I have played with for a long time. In
addition to spits, sharp, pointed weapons (swords, spears, lances, arrows,
etc.), which are frequently found in sanctuaries, may also have been used

both for the roasting of splanchna and for the worshippers' meat portions.
Such a usage would have been all the more natural, if the ancient equivalent

to formal or 'evening dress' was to be dressed in full armour (see also my
forth-coming article, «A particular Western Greek cult practice? The significance

of stele-crowned sacrificial deposits», in OpAth 19, ActaAth-4°, 41

[1992], n. 25).

M. Schachter: Professor Bergquist's remarks on the need to distinguish
between animal sacrifice and burnt animal sacrifice, and her statement that

the Greeks of the Early Iron Age and the Hebrews were anomalous in performing

burnt sacrifices, are perceptive and important. I hope that she will pursue

this further. It might be added that the reservation of a portion of the

sacrificed beast for the god and the roasting and eating of the splanchna ought

to be regarded as two separate acts.



318 DISCUSSION

M. Graf-, Das ganze Kontmuitatsproblem ist äusserst komplex — und

auch widersprüchlich. Ubernimmt man die auf Karl Meuli zurückgehende

Vorstellung, dass Form und Ideologie des Tieropfers auf Traditionen jageri-
scher Kulturen zurückgehen, muss man schon dort die Verbindung der drei

konstitutiven Elemente — Tötung eines Lebewesen, gemeinsamer Verzehr,

Stiftung von Gemeinschaft in Akt des Totens und des Verzehrs — eigentlich

voraussezten: dann ist man gezwungen, eine ununterbrochene Kontinuität

seit neolithischer Zeit anzusetzen: das steht in einem gewissen Widerspruch

zur Annhame, konstitutive Elemente des Tieropfers seien aus dem Orient
übernommen worden.

Das andere Problem sind Fragen der Chronologie. Im 8. Jhdt. sieht das

Tieropfer in seinen Elementen bereits vollständig ausgebildet aus (Homer ist

doch wohl Zeuge fur die Religion seiner eigenen Zeit, wenn auch in epischer

Stilisierung); die ersten Kontakte mit dem Orient setzen aber kaum früher
als das spätere 9. Jhdt. ein: das lässt ganz wenig Zeit fur die Ausbreitung eines

so zentralen Rituals in einem zudem noch stark zersplitterten Griechenland.

Die archäologische Demonstration, dass das Tieropfer in der spateren Form
bereits mykenisch ist, wurde von daher nicht uberraschen, sondern zahlreiche

Probleme losen können.

M. van Straten-, We should also keep in mind that any attempt to establish

continuity for elements of ritual from the Bronze Age into the Iron Age is

severely hampered by the fact that our view of Mycenaean religion (and

civilization in general) is a distorted one. The information in the tablets is limited

with regard to scope and social stratum. Mycenaean imagery is largely borrowed

from Minoan, to the effect that in this special case iconography obscures

rather than elucidates typical Mycenaean-Greek ritual.

M. Etienne: Je crois que l'on est amene ä repenser l'ensemble des donnees

du sacrifice en rapport avec les nouveaux acquis et les nouveaux debats qui
concernent le passage de l'Age du Bronze ä l'Age du Fer. II semble clair que
le rituel complexe du sacrifice est en place dans la deuxieme moitie du VIIIe

siecle; c'est du moms ce que semble dire aujourd'hui l'archeologie. Que
certains elements du rituel se retrouvent a Mycenes ou dans d'autres societes



AUTELS ET SACRIFICES 319

ne prouve nullement qu'll y ait continuite ou transfert Le moment que

j'indique comme temps de formation du ntuel est celui aussi de la creation
des premieres cites. A celä nen d'etonnant, puisque la thysia sanglante est jus-

tement Tun des temps forts expnmant la solidante de la communaute civi-

que

Mme Kearns: This is perhaps a side-issue to your paper, but your mention
of bloodless sacrifice as complementary to animal sacrifice, rather than as the

Greeks often thought, as its historical predecessor, prompts me to refer back

to Delos, where this complementarity seems to be illustrated in a particularly

striking way. The literary sources refer chiefly to two altars on Delos,

obviously because they were the most striking and unusual, the Altar of
Horns and the ayvo? ßcopo?. At the second of course animal sacrifice was

forbidden, only bloodless offerings being made. The first seems to express a

divergence from the norm of communal, festive sacrifice in the opposite
direction, in that the fact of the animal's death is expressed in an emphatic
and permanent manner — the altar itself is composed of parts of the sacrificed

animals. Thus the opposition is expressed in a distinction of altars. At Olympia,

on the other hand, the distinction is a temporal one, in that as you showed

the monthly bloodless sacrifices take place at the altars which at other

times (this is certain in at least some of the cases) were the location of the

sacrifice of animals. I wonder if you have a view on the difference between

Delos and Olympia here, or on the role of the altar itself in differentiating
between these major types of sacrifice?

M. Etienne-. Je ne pense pas que l'autel puisse apporter un element de

reponse: les sacrifices, sanglants ou non, se font sur le meme type d'autel

(l'autel des cornes, a Delos, n'est, pour moi, qu'un autel de cendre un peu

particular). Je ne crois pas, par ailleurs, que l'on ait a rapprocher ou ä opposer
les rituels de Delos et d'Olympie; dans la perspective ou vous vous placez,

ll me semble que l'histoire et la fonction des deux rituels sont differents.



.:•> -(V. -'* *+> 5 V ' ' -
>

' : '
-

'

-.}*"* .' .v--c.7fc_ • -/•^iyss.V • •-.>*?' "'**!" " VSp- •

.- _'< -N-gf • <f «» •;•* • '*£' r:1-: -«• ;>'

*V"V &*. f- "--i'-K .'<»0^5 ~-S^4e u% 38*f K •;'• *!!•

TÄ V. St jfe» * MIk *&. - * «NSö^l^y "*£«"-'>" A :*i2«A«!' ;>»

;*$. '.•:gr'j-» gfsj i*v* -.%w!s#;'.,r •

xy -v-f!-. '%• » Aw. ;.<^v*4pfe
fv •><* ^^STR ¥$&&# £?§i- *>±#id*$mr k&*
-'1-iT^n - A*r. ?' ^-&£U*%V

«,-»i«^r '3^Vsj^ss^-v4
' •»***** &&&&&'•***>$ Mm#*«?-

t. _*/ie£-S -A- A -d jr>VM ^"-A -^wrs<»Ä«i ä8ä&<« «£> >»A
•J '^>v?
•.. ^^-5^z*}J4s>Säsä*{»i,
' <«= s/Ai.~.A S^V?!» 15"-5 - •'- ?V.«F-i- »4? £»

...if,, 5#r.». •.* }
'

j£<^
^tevfrfr0>id&*&*&&!*>

1&S&6 at •£-t* -&£**& Mr-ÄWf
kM"|^ ' & a1 ;^3»v. •=>.

IYCÄ.~. ij,

„,..WT. _
^

*?**&£» ;v

i. ä

t£r# -,-^hf^'4i^-.. ' '"

.-Ss^STÄ ate --v: *= ^ .% «/Ä.-r'.-• .V-


	Autels et sacrifices

