Zeitschrift: Entretiens sur I'Antiquité classique
Herausgeber: Fondation Hardt pour I'étude de I'Antiquité classique
Band: 37 (1992)

Artikel: Autels et sacrifices
Autor: Etienne, Roland
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-660851

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-660851
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

VII
ROLAND ETIENNE

AUTELS EL SACRIFICES

Le theme que 'on m’a demandé de traiter a fait I’objet récem-
ment de publications importantes. S’est tenu a Lyon en 1988 un
colloque sur «L’espace sacrificiel dans les civilisations du Bassin
méditerranéen»', ou il a été beaucoup question d’autels et un
peu du sacrifice. Par ailleurs, des livres récents ont renouvelé
’approche du sacrifice grec: un Entretien de la Fondation Hardt
a été consacré en 1980 au sacrifice?; en 1986, Robin Higg a réuni
un colloque a I'Institut suédois d’Athenes pour traiter certains
aspects du sanctuaire et, comme 1l se doit, 1l y fut aussi question
d’autel et de sacrifice®. Enfin des livres comme celui de J.-L.
Durand prolongent les recherches pionnieéres de J.-P. Vernant et
du centre de recherches comparées sur les sociétés anciennes®. A
cause du caracteére récent de cette bibliographie, il me semble que
ma contribution doit plutot faire le point sur I'état de nos

' Ce colloque est cité ci-dessous: L’espace sacrificiel (éd. R. ETIENNE-
M.Th. LE DINAHET [Lyon 1991)).

*  Le sacrifice dans I’Antiguité, Entretiens Hardt, 27 (Vandceuvres 1981).

*  Early Greek Cult Practice, edd. R. HAGG, N. MARINATOS, G.C. NORD-
QUIST (Stockholm 1988).

*  La cuisine du sacrifice en pays grec (Paris 1979); ].-L. DURAND, Sacrifice et
labour en Gréce ancienne (Paris 1986) (= Sacrifice et labour).



292 ROLAND ETIENNE

connaissances et mettre en valeur les problémes en suspens. Il
n’est pas possible de faire le tour de toutes les questions, mais cel-
les que je souhaite aborder sont bien mises en valeur par la lon-
gue description que Pausanias donne des autels de I’Altis.

1. Pausanias et les autels de ’Altis
(Description de la Grece, V 13-15)

Le Périégete se lance tout d’abord dans une description détail-
lée du célebre autel de cendres de I’Altis: ce dernier comprend
deux parties, un socle construit en dur — crépis ou prothysis —

p _ pis ou prothys
de 37 m de pourtour, et, au-dessus, le corps proprement dit de

Ps prop :

I’autel, un amas de cendres formant une ellipse de 9,50 m a la
base pour une hauteur totale de 6,50 m (fig. 1). A la différence

E \ . o . g ? Y
de D¢élos, ou 1l est clair maintenant que ’autel de cornes a été
- . q
inclus dans une architecture®, ’autel n’a recu aucune forme
architecturale particuliére; on montait au sommet par des mar-
ches taillées 2 méme la cendre; cette cendre avait été traitée de
fagon spéciale, puisqu’on I'avait mélangée a I'eau de I’Alphée
pour obtenir «miraculeusement» une véritable argile. Ce n’est
pas le seul caractére extraordinaire de cet autel: les milans n’ont
pas coutume de venir voler les parts de victime, depuis un céle-
bre sacrifice d’'Héraclés a Zeus «qui chasse les milans» (si jamais

. q‘ - J ’

I'un de ces oiseaux touche aux victimes, c’est alors un présage
défavorable). Pausanias signale aussi qu’il n’est fait usage que du

: & . & q
peuplier blanc comme bois du blcher. Quant au sacrifice pro-
prement dit, deux détails méritent attention: les bétes sont sacri-

* Enattendant la publication définitive du monument 2 abside par Ph. Bru-
neau et Ph. Fraisse, on trouvera une mise au point sur les discussions con-
cernant ’autel des Cornes (Kératon) dans Ph. BRUNEAU & ]. DUCAT,
Guide de Delos? (Paris 1983), 42 (cité désormais GD).



AUTELS ET SACRIFICES 293

fies (thuein) sur la crépis, et 'on fait ensuite briler (katagizein)
les parties dévolues au dieu au sommet de la construction. A ce
sommet les femmes — qui sont par ailleurs admises & Olympie
— n’ont pas acces.

Ce récit met en valeur plusieurs points qui intéressent I’autel
et notre propos:

— le monument d’Olympie fait partie en tant que tel des mira-
bilia. Il a un intérét en soi et n’a pas seulement une valeur reli-
gieuse. Pausanias lui oppose ’autel de Samos, pas plus intéres-
sant, dit-il, que les autels — escharai — que les Athéniens
appellent «autoschedoi», c’est-a-dire improvisés, a la fois gros-
siers et faits 3 la hate. Dés le II¢ s. de notre ére, i1l y a donc
une classification des autels en fonction de leurs qualités tech-
niques;

— Pausanias lie a 'autel une série de mythes qui expliquent
éventuellement sa nature (cendre et eau de I’Alphée), mais
qui, surtout, mettent en place le paysage religieux et les élé-
ments du rituel;

— ainsi, ce sont des oiseaux qui déterminent ce qui est ou qui
n’est pas aisios, et le bois de sacrifice fait aussi I'objet d’inter-
dit, puisqu’on ne peut utiliser que le peuplier blanc apporté
par Heracles de I’Achéron en Thesprotide. Le monde animal
— sauvage — et le monde végétal sont soigneusement
conjoints dans le rituel sacrificiel;

— enfin, la répartition des rdles entre les hommes et les femmes
introduit la dimension sociale de la thysia.

Pourtant I'intérét du passage n’est pas tant de mettre en
valeur ces faits: on en connait ailleurs de comparables. Par
contre, les indications contenues dans le chapitre 14 (4) sont
exceptionnelles. Par un vigoureux ¢épe 8% Pausanias invite ses
lecteurs a le suivre dans une longue tournée des autels de I’ Altis:



294 ROLAND ETIENNE

«mon discours suivra 'ordre selon lequel les Eléens ont coutume
de sacrifier sur les autels», et, un peu plus loin, 1l précise que les
Eléens sacrifient tous les mois dpyaiév tva tpémov, c’est-a-dire
d’une fagon ancienne, traduisons, non-sanglante: ils font braler de
'encens sur les autels en méme temps que des galettes de ble
mélangées a du miel; ils mettent sur ’autel des branches d’olivier
et font des libations de vin. Pourtant le vin est exclu sur les autels
des Nymphes, des Despoines et sur l'autel de tous les dieux.

Méme si ’on ne connait pas parfaitement la topographie des
autels de I’Altis, le texte permet de reconstituer avec une préci-
sion suffisante I'itinéraire de la pompe et donne méme des indica-
tions sur ’organisation de la procession: la liste des prétres que
cite Pausanias (15, 10) pourrait bien en effet reproduire I'ordre
hiérarchique du cortége, avec, en téte, le théékolos mensuel, les
manteis, les spondophores, I'exégete, I’auléte et le xyleus, celui qui
a la charge de fournir le bois. Ce cortege faisait le tour des 69
ou 70 autels de I’Altis en partant d’un autel d’Hestia, différent
de celui du Prytanée, qui devait se trouver dans le sanctuaire®
(fig. 2). Il sacrifie ensuite sur 'autel de Zeus Olympien qui est
situé avec précision dans le n4os. Jusqu’au paragraphe 9, les pre-
tres restent apparemment a I'intérieur du téménos; puis 1ls pas-
sent au stade pour allumer le feu sur les autels d’Hermes Enago-
nios et de Kairos’; immeédiatement apres est cité un autel

Le plan de la fig. 2 se contente de replacer les ‘stations’ du cortege devant
les autels qui ont été repérés par rapport a des monuments connus. Ces
stations sont numeérotées conformément a I’ordre d’exposition de Pausa-
nias dans son exposé, qui, rappelons-le, suit le cheminement du cortége.
Lorsque les repéres topographiques ne sont pas strs, on a ajouté un point
d’interrogation a c6té du chiffre.

Ce sacrifice pratiqué dans le stade donne ’occasion de nuancer les propos
de B. BERGQUIST, The Archaic Greek Temenos (Lund 1967), 40: le stade
n’est pas «en dehors du sanctuaire». D’une part, sa position a varié: a l'ori-
gine, la ligne de départ était proche de 'autel de cendre; enfin, le stade
a toujours été intégré dans I’espace sacré par le parcours de la pompe.



AUTELS ET SACRIFICES 295

d’Héracles preés du trésor de Sicyone, c’est-a-dire sur la plate-
forme au Nord de I’Altis; on retourne pres du «grand autel»
pour honorer Zeus Katabaites; enfin c’est le Pélopion qui est
pris comme référence. Le cortége sort 2 nouveau du téménos
pour sacrifier sur les autels de I’atelier de Phidias, il passe devant
le Léeonidaion et rentre a nouveau par l'entrée des processions,
avant de se diriger-«en dehors de ’Altis et a droite du Léoni-
daion» vers ’autel d’Artémis Agorala 1l se rend ensuite a 'Hip-
podrome. Jusque-la, le parcours s’est déroulé d’une fagon assez
cohérente et a été effectué en sens inverse des aiguilles d’une
montre — quel que soit le point de départ. Le cortege rentre une
nouvelle fois dans I’Altis, puis revient vers ’Ouest, passe par le
Théékoléon et achéve son parcours au Prytanée devant |'autel
d’Hestia.

L’intérét de ce passage est de nous faire suivre une pompe. Le
parcours répond slrement a des nécessités rituelles que révelent
au moins deux détails: les célébrants vont d’un autel d’Hestia a
’autre® et empruntent une porte qui est privilégiée pour |’entrée
des processions (pompikeé eisodos). Pourtant, les raisons qui orga-
nisent plus précisément le déroulement de I'itinéraire échappent
totalement a notre connaissance, mais elles ne relévent pas, en
tout cas, d’une logique simple qui aurait pu se soumettre a la
topographie. Les prétres cheminent en décrivant un cercle com-

plet autour du sanctuaire et en liant concrétement par un sacri-
flce égalitaire, réservé aux seuls dieux grecs, les membres dispara-
tes d’un panthéon et les parties éclatées d’un espace monumen-
tal.

Dans ce panthéon, il n’y a vraiment pas de grandes surprises,
comme 1l est naturel pour un centre du panhellénisme. Tous les

® Sur le réle central d’Hestia, cf. J.-P. VERNANT, «Hestia-Hermes: sur

’expression religieuse de ’espace et du mouvement chez les Grecs», in
Mythe et pensée chez les Grecs 1 (Paris 1965), 97-143.



296 ROLAND ETIENNE

dieux sont représentés: Zeus est cité treize fois, Artémis dispose
de cinq autels, Apollon en a quatre, alors que, pour Héra, il n’est
fait état que de deux, moins que Pan qui dispose de trois bomor.
Les Eléens ont soin d’honorer tous les dieux et méme ceux dont
on ignore le nom, les agnostor theoi. Pausanias mentionne aussi
des autels de Zeus Ammon, d’Héra Ammonia et d’Hermeés
Parammon; mais ces lieux de cultes étrangers ne sont pas desser-
vis par le cortege mensuel, qui ne visite que les dieux grecs (de
meéme les héros sont laissés en dehors de cette célébration). Cer-
taines de ces divinités relévent de la mythologie locale comme
’Alphée et le Cladéos, ou les plus énigmatiques Despoines®; de
nombreuses éplicléses ont rapport avec les concours et avec les
chevaux; ainsi, a I’entrée du stade, on sacrifiait sur les autels
d’Hermes Enagonios et de Kairos.

Quant aux autels eux-mémes, Pausanias est, comme a I’accou-
tumeée, avare de détails: un autel d’Artémis est dit tetpdywvoc
dvixwy Npéua é¢ Sdog; doit-on entendre par la que la table parallé-
lipipédique etait «surélevée» sur une crépis ou qu’elle était «plus
haute» que les autres pour mériter cette mention? L’autel des
Moires était émufnng, «allongé», ce qui n’est certainement pas
une caractéristique rare au point d’étre signalée dans une périé-
gese. Pausanias note systématiquement les autels de cendre a
cause, sans doute, de leur ancienneté, réelle ou supposée (2 coté
de celui de Zeus Olympien sont cités ceux d’Héra et de Gé);
inversement, il signale qu’un autel de Dionysos est une consécra-
tion récente. L’autel de Zeus Katabaités est entouré d’une cl6-
ture et celul de Thémis se trouve sur le Stomion, sans doute une
faille dans le rocher comme a Delphes. Comme 2 Delphes aussi,
il y avait un autel dans le temple.

9

Sur les Despoines de I’ Arcadie, cf. M. JOST, Sanctuaires et cultes d’Arcadie
(Paris 1985), s.v. Despoina.



AUTELS ET SACRIFICES 297

Ces descriptions sont insuffisantes pour que ’on puisse fon-
der une typologie des autels qui serait conforme a celle des utili-
sateurs; le texte de Pausanias permet néanmoins de poser tous
les problemes relatifs aux autels: leur forme, leur place dans
I’espace, leur lien, leur utilisation, les mythes qui y sont liés, les
rituels sanglants ou non dont ils sont le siege. Ce sont certains
de ces problémes que nous aborderons.

2. Typologie des autels

Hormis [’autel de Zeus, le sanctuaire n’offrait guére de bomo:
sortant de ’ordinaire, selon du moins les critéres d’appréciation
de Pausanias: le temps, la forme, 'importance, la situation; c’est
ce que confirme I’archéologie, qui n’a, que je sache, rien mis au
jour d’exceptionnel'®. Cest ailleurs, comme a Tégée, qu’il faut
aller chercher des autels sortant de I’ordinaire dans le Pélopon-
nese''.

Sur les autels grecs, la synthése de Yavis en 1949 est encore
le seul ouvrage d’ensemble'?; mais ce livre, souvent cité et fort
utile, mériterait pourtant d’étre aujourd’hui remplacé, au moins
pour deux raisons:

— le matériel disponible a beaucoup augmenté en quarante ans,
et, ce qui revient au méme, des monuments connus depuis
longtemps ont été soumis a révision: c’est le cas des autels

On ignore jusqu’a I"emplacement exact de I’autel de cendre: deux nou-
veaux autels d’Artémis ont été découverts en 1963-1964, cf. H. GROPEN-
GIESSER, «Two altars of Artemis at Olympia», in Early Greek Cult Prac-
tice, 125-126.

't Sur Pautel de Tégée, cf. Paus. VIII 47, 5 et M. JOST, Sanctuaires et cultes
d’Arcadie, 145-146 et 153-154.

12 C.G. YAVIS, Greek Altars (St. Louis 1949).



298

ROLAND ETIENNE

de Samos, de Pergame ou de Magnésie, qui sont les tétes de
série des Monumentalaltire'®.

plus que ’'augmentation du matériel, c’est la méthode de clas-
sement qui justifierait une révision du livre. Je me contente
ici de résumer des critiques que j’ai développées lors du collo-
que de Lyon'“. Le classement de Yavis se fait en suivant trois
critéres: 'histoire, la géographie, la typologie. Pourtant la
périodisation est trop lache pour étre vraiment intéressante;
les groupements géographiques sont, par ailleurs, mal exploi-
tés, sauf pour Chypre, et la typologie adoptée fait que des
autels de méme époque et construits sur les mémes principes
sont distribués dans des catégories différentes.

Depuis le livre de Yavis, quelques études d’ensemble sur une

partie du matériel ont été publiées, mais ce sont, soit des travaux
de seconde main, comme le livre de M.C. Sahin, soit des recher-
ches qui n’intéressent qu’une région, comme celui de D.W.
Rupp'®. Je voudrais montrer sur un exemple que ’analyse des
types n’est pas un exercice formel, mais intéresse ’histoire de
architecture et I’histoire des religions.

Une série d’autels mérite une attention particuliére, parce

que le matériel a été renouvelé récemment. Ce sont des autels
que, sans doute 2 tort, j’ai appelés «autels a antes», et que R.
Ginouves préfere qualifier d’«autels a table en pi», sans doute a

Sur Samos, cf. H. KIENAST, in Espace sacrificiel, 99-102; sur Magnésie et
Pergame, cf. W. HOEPENER, in A4 1989, 601-634; et, pour Pergame, M.
KUNZE, in Espace sacrificiel, 135-140, qui exprime des critiques sur la res-
titution précédente.

R. ETIENNE et al., Espace sacrificiel, 267-269.

M.C. SAHIN, Die Entwicklung der griechischen Monumentalaltire (Bonn
1972); D.W. RurP, The Greek Altars of the Northeastern Peloponnese
(Diss. Bryn Mawr. Pa. College 1974).



AUTELS ET SACRIFIGES 299

juste titre'®: en effet ’ante doit étre ’aboutissement marqué d’un
mur par épaississement et, de fait, les murs de flanquement de
la table ne remplissent pas toujours cette condition. L’autel
monumental de Ténos permet de dégager les caractéristiques de
cette serie (fig. 3)'":

— les murs de flanquement dépassent la table vers ’avant (c’est-
a-dire du coté de la prothysis);

— cette table est surbaissée par rapport aux murets qui bordent
le plateau.

Est-ce que ces autels ont été construits a I’imitation de trones?
C’est ce que soutient N. Stampolidis par les arguments sui-
vants'®:

a) une analogie formelle entre ces batiments du culte et des tro-
nes ou des exedres;

b) leur décoration (lion, sphinges, volutes ou frises en barriére)
«rappellent une série de trones dans les reliefs assyriens ou
archaiques ou dans la peinture a figure rouge»;

c) la barriére en forme de Pi se retrouve sur des autels rupestres
qui sont certainement taillés en forme de trone;

d) le fait que ces «autels-trénes» solent associés le cas échéant a
des tables lui semble un bon argument pour en faire un objet
de mobilier.

‘¢ R. GINOUVES, in Espace sacrificiel, 280.

'7 Ténos I: Le sanctuaire de Poséidon et d’Amphitrite, par R. ETIENNE & ].P.
BRAUN, BEFAR Fasc. 263 (Paris 1986), 107-125; 170-175.

L’argumentation que nous présentons a été développée par N. STAMPO-
LIDIS, «Bewpoi-Bpévor», in AAA 1985 (publié en 1988), 231-245; mais
I’auteur a composé une trilogie sur ce type d’autel; on ajoutera a I’article
cité: N. STAMPOLIDIS, ‘O Bewuodg tob Atovioouv atiy K& (Athénes 1987) et
«Altar Krateutes and Acroteria», in Espace sacrificiel, 291-296.



300 ROLAND ETIENNE

N. Stampolidis tire alors de cette assimilation trone-autel des
conclusions en matiére d’histoire des religions. 1l signale qu’il y
a depuis les Hittites et les Minoens un culte du «trone-vide»,
comme ’avait vu Ch. Picard. Il enrichit les mentions de ce culte
du trone en versant au dossier pour I’époque mycénienne la féte
désignée comme thornoegertérion ou thornoekcheuterion.
D’autres témoignages de ce culte sont attestés pour les siecles sui-
vants: ainsi, sur une monnaie d’Ainos, est gravé un trone sur
lequel est dressé un Hermes; a ’époque romaine, les insignes de
Iempereur divinisé étaient déposés sur un trone vide; finale-
ment, a [’époque byzantine, le Métropolite s’asseyait sur le trone
du Christ.

J’ai du développer cette démonstration pour bien mettre en
évidence les dangers du raisonnement et le risque que I’on prend
a faire intervenir sans critique suffisante ou de fagon naive un
terme comme celui de trone dans une modeste typologie des
autels. Peut-étre N. Stampolidis serait-il prét a abandonner une
catégorie qu’il a sans doute trop vite créée, si j’ai bien compris
ce qu’il en a dit au colloque de Lyon; mais le terme «autel-trone»
risque pourtant de faire son chemin'®. Il n’est donc pas inutile
de montrer que cette notion ne repose sur aucune réalité mate-
rielle et qu’elle entraine des confusions dangereuses.

Il est dit (a) que ces autels ressemblent a des trones ou a des
exédres; n’est-ce pas introduire une premiere confusion, car la
référence a 'exédre n’a pas lieu d’étre puisque ce genre de bati-
ment n’apparait qu'au IVe siecle av. J.-C., alors que le pseudo-
autel-trone existe depuis longtemps. Que les mémes ornements

'*  L’étude de N. Stampolidis est citée sans critique — ni approbation — par

W. HOEPENER, art. cit. (n. 13), 634. L’archéologue allemand fait interve-
nir un nouveau terme, «Prunkaltidre», qui n’est ni plus juste — ni moins
— que les autres (autels «d’apparat»), mais que I’on serait bien venu d’évi-
ter pour ne pas multiplier les fausses catégories.



AUTELS ET SACRIFICES 301

se retrouvent sur les trones et les autels ne fait pas avancer la
démonstration, puisque, aussi bien, ce genre de décor est utilisé
dans la grande architecture et sur des types d’autels que ’'on
ne peut revendiquer comme trones: le décor ne peut donc créer
un lien spécifique entre les deux séries. Qu’a cela ne tienne:
N. Stampolidis considére qu’avec le temps, la forme ou la
fonction premiéres sont oubliées: « With the results that some of
its elements are now missing (the backrest), others remained as
decoration (the armrests or couch endboards) and others acqui-
red new forms». Si je comprends bien 'auteur, les autels en
simple table sont des dérives de ’autel-trone par suppression du
dossier. N’est-on pas conduit, dans ce cas, a céder a tous les
mirages du transformisme? Pourquoi ne dirait-on pas, a ce
titre, qu’un cercueil n’est rien d’autre qu’un pétrin sans pieds?
L’argument (c) n’est guere plus recevable, mais, cette fois-ci,
pour des raisons historiques: les «autels-trones» rupestres sont
un type phrygien a haute époque et rien ne prouve qu’il y ait
un rapport quelconque avec les monuments dont nous discu-
tons; en tout cas, en Grece, ce type d’autel rupestre n’existe pas,
si bien que la chalne qui conduirait du rupestre au monumental
reste a établir. Le dernier argument est enfin des plus curieux:
'autel finit par étre un meuble du type trone parce qu’on lui
adjoint une table. Comment s’en étonner et comment recourir
a un tel argument, alors que la trapeza d’offrande ou de découpe
accompagne toujours 'autel de sacrifice, quelle que soit sa
forme?

Concluons clairement: les autels «a table en pi» constituent
une catégorie particuliére d’autels, dont la forme s’explique pour
des raisons a la fois pratiques (protéger le foyer) et esthétiques.
Ce n’est pas parce que ’on peut éventuellement s’asseoir sur un
autel que I’on en fait un trone, pas plus que n’est un fauteuil une
cuisiniére, méme si ’on peut éventuellement I'utiliser en ce sens,
quand elle est éteinte. Cette série d’autels trouve certainement
son origine en lonie et comporte une version plus proprement



302 ROLAND ETIENNE

cycladique?. Il y a peut-étre une valorisation du trone vide dans
la religion grecque — ce qui reste 2 mon sens a prouver —, mais,
si c’est le cas, elle est totalement indépendante de la nature et de
Ihistoire de I’autel «a table en pi». Histoire de I’architecture et
histoire religieuse ne se rejoignent pas autour d’un trone vide ou
d’un autel occupé. La rigueur qui est requise dans ’analyse des
catégories d’autels doit s’appliquer aussi a I’étude de ces monu-
ments dans I’espace.

3. Les autels dans I’espace

Dans son grand livre de 1967, The Archaic Greek Temenos, B.
Bergquist a apporté de la clarté dans 'organisation des sanctuaires
archaiques. Toute une partie de son travail concerne la place de
I’autel dans le téménos et sa localisation par rapport, notamment,
au temple et a I'entrée: sur ces deux points, qui me paraissent les
plus importants, je reprends les conclusions de I’ouvrage avant de
les confronter au cas que je connais le mieux, c’est-a-dire a Délos.

1) Rapport temple-autel

B. Bergquist a établi que la concordance des axes entre temple
et autel représente le cas le plus fréquent: en régle générale, le
temple est orienté a 'Est et 'autel axé Est-Ouest?'.

Si l'autel est disposé parallélement au temple, c’est, en géné-
ral, qu’ils ne sont pas dédiés a la méme divinité, comme c’est le
cas a Délos, a Olympie et a Kalydon.

Une position perpendiculaire des axes du temple et de 'autel
est due a une déviation de I’axe du temple, qui doit étre expliquée
par des circonstances locales.

20 Sur cette version cycladique, cf. R. ETIENNE, Ténos II (Paris 1986),
170-175, et Espace sacrificiel (Paris 1986), 75-84.

2t B. BERGQUIST, The Archaic Greek Temenos, 80.



AUTELS ET SACRIFICES 303

2) Rapport entre lentrée du sanctuaire et le couple temple-autel

De fagon générale, I'entrée du téménos est située perpendicu-
lairement 4 ’ensemble temple-alitel. Les cas de déviation par rap-
port a la regle s’expliquent par des circonstances locales. De
fagon tout 2 fait exceptionnelle, dans le cas de ’Héracleion de
Thasos, 'entrée est en face, du coté Quest de I'autel.

Ces conclusions paraissent encore aujourd’hui globalement
justes, et, en méme temps, ’histoire de ’espace sacrificiel ne se
laisse pas facilement ramener a des schémas aussi simples quand
on peut la restituer dans le détail, comme c’est le cas a Délos
(fig. 4).

On doit rendre hommage a B. Bergquist pour la perspicacité
avec laquelle, il y a trente ans, elle a tenté d’interpréter les don-
nées archéologiques de Délos. Sans doute aussi, avec la méme
perspicacité, a-t-elle douté qu’il y et un temple d’Apollon avant
le milieu du VI¢ siecle av. J.-C. Je serais volontiers de son avis,
malgré les discussions récentes auxquelles ce premier temple
d’Apollon a donné lieu?”. Pourtant, les plans et les conclusions
donnés dans The Archaic Greek Temenos méritent d’étre profon-
dément révisés.

Contrairement a ce qu'indiquent les dessins 9 et 10, 1l n’y a
pas un seul hiéron a Délos, mais plusieurs sanctuaires: celui
d’Artémis a di étre séparé assez tot de celui d’Apollon; le sanc-
tuaire de Létd ne devait guére étre plus récent. On sait aussi
maintenant a peu prés slirement, grace aux recherches de Ph.
Bruneau et de Ph. Fraisse, que ’autel d’Apollon est place dans

22 On trouvera un résumé commode des débats dans GD 6; il faut sans doute

tirer un trait sur le ‘pré-oikos’ des Naxiens, car des arguments assez soli-
des ont été donnés pour nier 'existence d’un tel batiment; cf. Th.E.
KALPAXIS, «Naxier-Oikos I' und andere Baugeriiste», in A4 1990,
149-153.



304 ROLAND ETIENNE

le batiment a abside (GD 39)*, ce qui condamne 'oikos des
Naxiens (GD 6), bien trop loin, comme temple d’Apollon, et
redonne vraisemblance 3 une interprétation de ce batiment
comme salle de banquet. Artémis avait son propre autel, dés le
milieu du VI¢ 5., comme nous avons pu le montrer avec Ph.
Fraisse?*. Nous pouvons alors tirer des réalités déliennes des con-
clusions qui enrichissent les schémas établis par B. Bergquist.

1) Rapport temple-autel

A Délos, ou que soit le Kératinos Bomos (en GD 39 plutot
qu’en GD 42), sa localisation suffit a expliquer I’absence d’autels
particuliers pour les trois temples d’Apollon, et 'orientation a
’Ouest de ces trois temples.

Des I’époque archaique, des autels ont été disposés suivant un
axe Nord-Sud, comme le prouvent deux exemples siirs, dont
celui de I’Artémision: dans ce dernier cas, I’axe du temple est
perpendiculaire a celui de l'autel; on trouve une disposition
comparable a 'Héraion, mais ’autel est plus récent que le tem-
ple de pres d’un siécle?”. Dans les Cyclades, une disposition
orthogonale des axes du temple et de autel apparait donc
comme un mode normal de composition des éléments d’un
sanctuaire. La concordance des axes entre le temple et I'autel
n’est attestée que tardivement par rapport aux autres régions de
la Grece.

23 Ces recherches sont encore inédites; sur I'emplacement du Kératinos

Bbmos, cf. pour I'instant Guide de Delos® (1983), 42.
24 R. ETIENNE & Ph. FRAISSE, «L’autel archaique de I’Artémision de
Délos», in BCH 113 (1989), 451-466.

35 Pour I’Artémision, cf. note 24; sur ’Héraion, cf. A. PLASSART, Les sanc-

tuaires et les cultes du mont Cynthe, Exploration archéologique de Délos
XI (Paris 1928), 145-214.



AUTELS ET SACRIFICES " 305

2) Rapport entre l'autel et I'entrée du sanctuaire

Les orientations Nord-Sud des autels de Délos s’expliquent
sans doute par la présence d’une entrée au Sud, face a I'autel. On
soulignera une disposition intéressante entre un autel et une
entrée monumentale: il s’agit du Pylone au Sud-Est du hiéron
contre le Prytanée et 'aute] (GD 25), ou j’ai quelques raisons de
reconnaitre I’ Autel des rois, construit par Antigone le Borgne et
Démétrios Poliorcete a la fin du IVe siecle ou au début du III¢
siecle?®. L’autel se dressait face a I'entrée monumentale. Il est 2
noter que la création d’un tel «axe sacralisant», unissant une
entrée et un autel, a pu exister, dés '’époque archaique, entre les
Propylées et I’ Autel des Cornes, s’il s’agit bien de GD 39. Mais,
dans ce cas, I’évolution des constructions est venue perturber la
clarté du projet initial. Les autels sont bien, en tout cas, les points
forts autour desquels s’organise toute la topographie du hiéron
délien.

A la différence de B. Bergquist, je ne pense pas que le couple
temple-autel soit un élément primordial — au sens fort — dans
’'aménagement d’un sanctuaire; les éléments qu’elle appelle
«secondaires», arbres, sources, sinon méme ozkoz, me paraissent
tout aussi importants, rituellement, et ce sont eux qui définissent
espace sacré. Pour reprendre ’exemple de Deélos, ce qui semble
primordial, ce sont les rites qui concernent 1’Autel des Cornes
et qui déterminent les parcours sacrés: danses des Déliades,
ronde des marins qui se flagellent ou flagellent I'autel avant
d’aller mordre I’olivier de I’Artémision?’. Nous n’avons pas la

% Sur la localisation de cet autel: R. ETIENNE, «Deux notes de topographie
délienne», in Hommages @ G. Roux (Lyon 1989), 45-47.

27 Sur ces rites et leur localisation, Ph. BRUNEAU, Recherches sur les cultes de
Delos a ['époque hellénistique et a I’épogue impériale (Paris 1970), 19-38.



306 ROLAND ETIENNE

chance, a Deélos, d’avoir un témoignage, comme c’est le cas a
Olympie, sur le cheminement de la pompe qui allait allumer le
feu sur les autels du sanctuaire; on ne peut douter qu’il en allait
chez Apollon comme chez Zeus et que I’espace sacré tel qu’il
était vécu dans le rite n’obéissait en rien a 'esprit de géométrie
et n’était méme pas strictement circonscrit par des périboles?:.
Il va sans dire que cet esprit de géométrie intervient pour ordon-
ner les Trésors en arc de cercle ou pour donner des angles droits
a un mur d’enceinte qui n’en comportait pas auparavant; pour-
tant ces tentatives de régularisation ne font que superposer
’ordre du géométre a 'organisation du sacré, qui n’obéit pas a
la méme rationalité. C’est a une lecture moins formelle de I’amé-
nagement d’un sanctuaire que nous conduit tout l'effort des
anthropologues de la Grece qui se sont intéressés aux autels et
aux sacrifices.

4. Autour du Sacrifice

Les éléments que nous venons d’évoquer — I’autel et son
environnement — sont conjoints dans le sacrifice. Le sacrifice —
comme acte constitutif de la religion — a toujours retenu I’atten-
tion des savants. Son étude a progressé récemment dans une tri-
ple direction: la mise en ordre des mythes du sacrifice, 'utilisa-
tion des images, ’attention au rituel, gestes et pratiques concer-

28 ’étude de la pompé d’Olympie montre que le parcours sacré traverse le
péribole a plusieurs reprises (fig. 2); le cheminement de la procession n’est
pas défini par un «dedans», le téménos proprement dit, et un «dehors»,
au-dela du péribole. On aurait pu penser, «en bonne logique», que ’on
allumait le feu sur les autels a I'intérieur de I’Altis, puis sur ceux du
dehors. Force est de constater que ce n’est pas I'ordre choisi, et que 'on
ignore tout des raisons qui ont fixé le parcours.



AUTELS ET SACRIFICES 307

nant [’abattage et la préparation des viandes?’. Il est hors de pro-
pos de passer en revue tout 'apport, dans ces dix dernieres
années, de 'anthropologie, surtout frangaise, mais je voudrais
souligner les acquis les plus importants, et, dans la mesure de
mes compétences, indiquer les lacunes qui pourraient fournir
des pistes de recherche ou de discussion.

C’est sur le sacrifice sanglant qu’a porté essentiellement la
recherche, le sacrifice non-sanglant n’étant envisagé qu’en rap-
port avec le précedent. Des I’ Antiquité, la thusia non-sanglante
est considérée comme un état antérieur au sacrifice sanglant:
Pausanias parle a Olympie, comme je ’a1 indiqué, d’un palaion
tropon pour ’oblation de I’encens et des gateaux de miel. Il est
évident qu’il ne s’agit pas la d’un savoir sur ’histoire de la prau-
que, mais d’une donnée de 'anthropologie antique de la thusia.
Le sacrifice non-sanglant appartient par ailleurs en propre a des
sectes particulieres qui refusent de faire couler le sang et de man-
ger la viande, tels les Pythagoriciens dans leur volonté de
différenciation**.

Le rituel du sacrifice comprend trois moments importants, s
I’'on néglige la préparation proprement dite, c’est-a-dire ’achat
des bétes, la confection des couronnes, la réunion du matériel
(couteau, corbeille, vases). La pompe, la procession, réunit les
participants, fixe leur ordre dans le cortege et décrit un parcours
rituel, comme on I’a vu a Olympie. Il manque une bonne étude
de tous les aspects de cette pompe, que ].L. Durand pourrait nous
révéler. Clest 2 lui et 2 M. Détienne que 'on doit des études
remarquables sur la deuxiéme phase du sacrifice, qui se déroule

2 Cf. la bibliographie citée ci-dessus notes 1-4 et particulierement J. SVEN-
BRO, «Bibliographie du sacrifice grec», in La cuisine du sacrifice en pays
grec (Paris 1979), 309-323 (cité Cuisine).

3% M. DETIENNE, «La cuisine de Pythagore», in Archives de sociologie des
religions 29 (1970), 141-162; Cuisine, 13-15.



308 ROLAND ETIENNE

autour de I’autel et sur 'autel. Ils ont minutieusement distingué
les différents moments de la liturgie: rituel du consentement de
la béte, obtenu par ’eau et les graines, abattage, découpe, sépara-
tion des parts pour les dieux et pour les hommes, cuisson des
splanchna en brochettes, alors que les autres parties consomma-
bles sont mises dans le chaudron a bouillir ou mises a la vente;
on connalt maintenant parfaitement non seulement le déroule-
ment du rituel, mais la justification des différentes phases de la
liturgie®'; G. Berthiaume a écrit une étude intéressante sur un
personnage a la fois central — mais pourtant pas indispensable
—, le magetros, sacrificateur, boucher et cuisinier®?. Les représen-
tations du sacrifice sur les vases, ioniens ou attiques, rendent sen-
sible ce que les Grecs tenaient a valoriser dans le processus sacri-
ficiel.

Des différents moments qui viennent d’étre évoqués, il n’y
en a qu’un qui soit marqué d’un interdit, c’est le temps de I’égor-
gement proprement dit, c’est-a-dire le temps de la violence; on
est avant ou apres. Ce n’est pas peur du sang, puisque ce sang
marque les autels ou coule des blessures a la guerre. Si 'on
occulte le meurtre, c’est que sa représentation mettrait en avant
des valeurs contraires au sens du sacrifice, ou tout tend a établir
un équilibre entre hommes et dieux, et ou les bétes mémes sont
consentantes pour participer a cette juste distribution dont elles
sont comme les vecteurs. Tout est fait dans I'image, ou le rituel,
pour éliminer la violence du meurtre®’.

3t M. DETIENNE, «Dionysos orphique et le roti bouilli», in Dionysos mis a
mort (Paris 1977), 161-217; J.-L. DURAND, «Bétes grecques», in Cuisine,
133-157, et Sacrifice et labour. Sur la difficulté a identifier exactement la
part du prétre, cf. B. LE GUEN-POLLET, in Espace sacrificiel, 13-23.

32 G. BERTHIAUME, Les roles du mageiros. Etude sur la boucherie, la cuisine
et le sacrifice dans la Gréce ancienne (Leiden 1982).

3 Cf. notamment J.-L. DURAND, Sacrifice et labour, qui étudie les mythes
non prométhéens du sacrifice sanglant. -



AUTELS ET SACRIFICES 309

Si elles cachent la violence, les images donnent a voir les élé-
ments fixes — autels et tables — autour desquels s’organise
Iespace du sacrifice, et les éléments mobiles ou outils que I’on
introduit dans cet espace®*: canoun avec machaira et graines
d’orge mélées au sel, chernips pour 1’eau, sphageion pour récupé-
rer le sang des victimes; découpage et cuisines, rotissage des
splanchna évoquent ce qui est le temps fort du rituel, le repas en
commun. Pourtant, la scéne du repas elle-méme, ou la distribu-
tion des chairs dans le public, ne sont pas représentées. Est-ce
que les scénes de banquets privés, bien souvent figurées sur les
vases, ont épuisé le theme des réunions conviviales, ou peut-on,
a la rigueur, penser que certaines de ces scénes pourraient étre
en rapport avec un sacrifice public???

Les mythes viennent expliquer le sens des rituels, comme I’a
montré J.-P. Vernant en étudiant Prométhée, voleur de feu et
fondateur du sacrifice ou les dieux semblent recevoir la moins
bonne part*®. En fait, le processus du sacrifice, qui unit le monde
du vegeétal, par les céréales, le monde animal, par la victime,
enfin hommes et dieux sous le signe d’un juste partage, exprime
les conditions requises pour un bon fonctionnement de la com-
munauté civique. D’autres mythes donnent réponse a ce qui
reste tout de méme un acte de violence fondamental: le meurtre
d’animaux domestiques. J.-L. Durand, qui vient d’étudier ces
récits, en conclut: «La cité grecque est une société pacifique; le
sacrifice, malgré le sang qui coule, est, comme le labour, un acte
pacifique et le groupe qui se fonde par le beeuf mangé et labou-

3 Sur ces éléments, J.-L. DURAND, Sacrifice et labour, 103-127, et Espace
sacrificiel, 45-55.
¥ Clest une hypothése que se propose d’examiner P. PANTEL-SCHMITT, La

cité du banquet. Histoire des repas publics dans les cités grecques (These iné-
dite Univ. de Lyon II-Lumiere, 1987).

3¢ J.-P. VERNANT, «A la table des hommes», in Cuisine, 37-132.



310 ROLAND ETIENNE

reur ne se fonde pas sur la violence.»*” Il ne manque pourtant
pas de récits pour exprimer cette violence et la situer en marge
de la cité: mythe orphique des Titans dévoreurs de Dionysos
enfant; pratiques de sacrifice aberrantes chez les Scythes; sacri-
fice humain chez les Egyptiens, dont Héracles faillit étre la
victime®®. Pour comprendre ce qu’est le sacrifice, il faut parcou-
rir toute la chaine des récits qui disent ce qu’il n’est pas. On
aimerait sans doute une étude d’ensemble de tous les mythes en
rapport avec le sacrifice: malgré le désastre de toute une littéra-
ture perdue, on pergoit la multiplicité des histoires locales a
Athénes, a Thebes, & Lindos ou & Chypre?®.

Sur les Thesmophories, M. Détienne réclamait aussi une
synthése. La «race» des femmes ne se détermine-t-elle pas par
rapport au sacrifice? A Olympie, les femmes accompagnent les
victimes jusqu’a la crépis de I’autel de Zeus, mais elles ne mon-
tent pas au sommet porter les offrandes au dieu. C’est une fagon
d’exprimer leur place a part dans le rituel sanglant, comme I’a
bien souligné M. Détienne en étudiant les récits concernant les
Thesmophories: «il ne s’agit de rien d’autre que de maintenir le
privilége masculin de verser le sang, quand il semble le plus
menacé par un ordre rituel, celui des Thesmophories, qui pres-
crit a la fois ’éviction des males et I'instauration d’une société
de femmes, sacrifiant souverainement des victimes animales.»*°

Apres avoir évoqué les images mentales du sacrifice, par défi-
nition a-historiques, je voudrais, en conclusion, dire un mot

37 J.-L. DURAND, Sacrifice et labour, 195.

3% Sur Dionysos, cf. M. DETIENNE, Dionysos mis a mort; sur les Scythes, Fr.

HARTOG, «Le bceuf ‘autocuiseur’ et les boissons d’Ares», in Cuisine,
251-269; sur Héracles, J.-L. DURAND, Sacrifice et labour, 118-122.

Ce sont ces récits «locaux» qui sont étudiés par J.-L. DURAND, Sacrifice
et labour.

‘0 M. DETIENNE, «Violentes ‘eugénies’», in Cuisine, 208.
g

39



AUTELS ET SACRIFICES 311

d’histoire. L’un des problemes qui restent ouverts est celui de la
mise en place de la thusia grecque, comme banquet communau-
taire ritualisé. Il est clair, d’un coté, que les textes homériques
font état d’un plein épanouissement de la pratique, mais il est
bien difficile de définir dans le temps la société a laquelle renvoie
I’épopée. En fait, autour de l’archéologie du sanctuaire, se
renoue, comme on'le voit dans le colloque de 1986, le probléme
de la continuité entre Mycénes et I’Age du Fer, et, autour d’une
question d’autel, risquent encore de s’obscurcir les débats. B.
Bergquist a développé a 'occasion de cette réunion des idées fort
intéressantes sur la fagon d’interpréter I’archéologie du sanc-
tuaire de Kato Symi en Crete et d’Apollon Maléatas 2

Epidaure*'. Je suis d’accord avec notre collégue suédoise sur la
these d’ensemble — la continuité de I’espace sacré entre Mycenes
et I’Age du Fer n’implique pas I'identité des rites — méme si je
n’adhere pas a tous les aspects de la démonstration. Je me con-
tenteral de souligner trois faits:

a) les sacrifices d’animaux, et méme sans doute des repas plus ou
moins sacrés, sont attestés a I’époque mycénienne, si, comme
cela semble étre le cas, il y a bien une permanence de lieu
sacré a Katd Symi comme a Epidaure;

b) comme on ne sait ni qui consomme, ni sous quelle forme, ni
s’1l y a partage entre les hommes et les dieux, on ne peut por-
ter que des jugements hasardeux sur la continuité entre Myce-
nes et I’Age du Fer. De méme que les tombes & crémation,
ou 'usage de fer, n’étaient pas inconnus dans le monde mycé-
nien, de meéme le repas sacrificiel a pu étre pratique. Cela ne
veut pas dire qu’il présentait la méme forme et qu’il revétait
la méme valeur qui furent les siennes au VIII® siecle av. J.-C.;

‘' B. BERGQUIST, «The Archaeology of Sacrifice: Minoan-Mycenaean ver-
sus Greek», in Early Greek Cult Practice, 21-34.



312 ROLAND ETIENNE

¢) deux eléments me paraissent par contre décisifs pour «dater»
le rituel grec: ’apparition d’autels «bien construits», c’est le
terme méme d’Homere, a la fin de I’époque géométrique a
Katd Symi (je laisse de coté les autels de Samos, dont la chro-
nologie est mal assurée), et ’exaltation de la broche a cuire
qui est consacrée dans les sanctuaires ou dans les tombes, de
méme, 2 la fin du VIII® siecle*?. La présence d’obeloi semble
la preuve indubitable que le rituel est en place. D’aventure
’archéologie pourrait bien aider a régler un probleme d’his-
toire, ou se rejoignent les origines de 'autel et du sacrifice.

2 Quelle que soit la signification de certains obeloz, la plupart des broches
trouvées dans les sanctuaires devaient servir pour les repas sacrificiels: cf.
P. COURBIN, «Obéloi d’Argolide et d’ailleurs», in The Greek Renaissance
of the eigth century B.C. Tradition and Innovation (Stockholm 1983),
149-156, et K. KILIAN, «Weihungen aus Eisen und Eisenverarbeitung im
Heiligtum zu Philia (Thessalien)», in op. cit., 131-146.



T

]|||]ll[[|mm”|””mmuqnmr.-”mr

et

-

4+
1
-+
+
4+

ol

10Tm

i

Fig. 1: Olympie, Autel de cendre (Restitution dans N. Papahatsis,
Pausanias, 1979).



"a[[ensuaw aduiod e ap sinodred ‘ordwA[Q) :z Suf

sojd euby p
biiiog

\’.
" COo.ﬂﬂ_—.COQ
i
8wo, :
PoddiH vl i selpiyd ap
£ o > 191|191y
T SN@
= [[uohioraspuy
m 9l®
2 8
3| (eipusd ep uordojag
F [#ny L°€ ‘@11s3|ed
O—<—__ugos
Py eIH | Gi@
opelS _TDED_.._LGD 4 P
autfa g

aseuiy




Fig. 3: Ténos: autel de Poseidon et d’ Ampbhitrite.



‘(€861 ‘soja(T ap apino) saade p) uoJary np uepd 1SO[2(] 15 ‘S1f

~ o
a
q a
E o
/ 2
3 :
o
o
Q
a
a
o
=]
=]
=]
a
= )
s_
" o
# 62 ISy
i kR iR g
..;. o % ﬁ;ﬂu o _.D
’ a hN _ﬂlﬂ
w0l .m._.w.unnn
| 8 R
v s s N

b
Py



DISCUSSION

Mme Jost: Suppose-t-on pour les autels monumentaux une utilisation par-
ticuliére (mis a part les cas ou ce sont des monuments de prestige, ils apparais-
sent aussi dans de petits sanctuaires isolés, par exemple Glanitsa d’Arcadie)?

M. Etienne: Je n’ai pas de réponse sire a cette question. Il se peut que I'on
ait allumé plusieurs foyers pour cuire les brochettes. Il faudrait retrouver des
autels qui auraient été abandonnés apres usage pour obtenir des indications
précises, et ce n’est pas jusqu’a présent le cas. Je citerai pourtant deux exem-
ples: a Cyrene, S. Stucchi a mis en évidence un autel dont la longue table était
divisée en plusieurs compartiments («L’espace sacrificiel», dans les Civilisa-
tions méditerranéennes, Colloque Lyon 1988 [1991], 175-178.). D’un autre
coté, B. Alroth a émis I’hypothése raisonnable que des figurines votives pou-
vaient se trouver sur |’autel au moment méme de la combustion (Early Greek
Cult Practice [Stockholm 1988], 195-203). Ces exemples n’expliquent pas vrai-
ment les raisons pour lesquelles on construisait des autels ‘démesurés’, mais
suggerent que, dans certains cas, la longue table peut avoir une justification

fonctionnelle.

Mme Bergguist: 1 remember having seen statements that the sizes of the
really huge altars, e.g. the altar of Hieron at Syrakousai, were due to their
double function, i.e. serving not only the sacrifice but also the subsequent
roasting of the meat for numerous and large groups of worshippers.

M. van Straten: The idea that the size of the altars was increased to accom-
modate more participants in the sacrificial ritual perhaps finds support in the
parallel of the ‘Opferrinnen’ in the Archaic Kerameikos cemetery. These



314 DISCUSSION

indicate that, especially in the 7th century B.C., very long pyres were built
next to the grave to allow as many people as possible to cast in their funeral
gifts at the same time.

M. Tomlinson: One altar with which I am concerned is that at the Mene-
laion outside Sparta, where Hector Cathing has invited me to study the archi-
tectural material from his excavations there. In my attempt to understand
that monument I have also had to look at Amyklai, where of course you have
a sanctuary which is essentially an altar with appurtenances which was ter-
med a ‘throne’ in Antiquity (and which has obvious connections with Ionia
since the architect/sculptor responsible for it was Bathykles of Magnesia). At
the Menelaion it seems the arrangement was of an altar (of which no trace
survives) in front of a shrine building from which architectural material has
now been recovered, and which presumably contained the cult images of
Menelaos and Helen (whether or not these were seated: from the evidence
of votives elsewhere in Lakonia, I rather suspect they were). This was a small
anta building, without columns, fronting the altar. There is, however, also
a surround to the lower part of the mound on which the shrine was built,
with projecting side walls, which is later, and served to enlarge, or perhaps
rather conserve the platform of altar and shrine.

This may well be influenced by the throne of Apollo at Amyklai, though
that is very difficult to elucidate (there have been restorations published sho-
wing it literally as a throne), but which must essentially have consisted of a
colossal cult-statue, standing in the open air with the altar in front. I suspect
that ‘throne’, with its decoration of relief sculpture, is the popular term given
to the outer surround to all this, rather than the altar itself. (One might com-
pare the New Testament [Book of Revelations] name for, probably, the Great
Altar at Pergamum as ‘Satan’s Seat’, which again obviously refers to the sur-
round, rather than the actual altar.)

M. Etienne: Il y a eu plusieurs propositions de restitution du tréne d’Amy-
clées, la derniére en date étant celle de R. Martin (in R4 1976, 205-218=R.
MARTIN, Architecture et urbanisme [Rome 1987], 369-387. D’apres le texte de
Pausanias, il semble bien que le support du vieux xoanon avait une forme de
siége, comme sur la monnaie d’Ainos.



AUTELS ET SACRIFICES 315

M. Bingen: Je crois qu’on ne saurait assez insister sur 'inadéquation du
terme autel-trone comme dénomination typologique, sauf a le réserver pour
I'un ou l'autre cas spécifique, hellénique ou non. En fait, on identifie un
trone, objet d’adoration, a 'autel, support de rituel. Dans I’exemple cité de
'Hermes Perpheraios (cf. Call. Jamb. 197,1 et Diegeseis VII 32 Pfeiffer) des
tétradrachmes d’Ainos, il ne s’agit ni de tréne, ni d’autel, mais du siége sur

lequel le vieux xoanon est porté dans la pompe.

M. Graf: Mit Threr Ablehnung von ‘Thronaltiren’ gehe ich sehr einig, ins-
besondere auch mit der Ablehnung jeder Verbindung mit den phrygischen
Felsthronen. Das Entscheidende jener Monumente ist, dass sie aus dem anste-
henden Fels gehauen sind und die Verbindung der M#tnp *Opeia mit ihrem
Berg demonstrieren: funktionell gleichwertig ist der chiotische Naiskos auf
der sogenannten ‘Daskalopetra’, wo die Gottin selber in der Front thront.
Mit Altdren hat das alles wenig zu tun.

Eine Frage mochte ich an die interessante Klassifikation der Altire an-
schliessen. Das klassifikatorische Schema ist offensichtlich rein formal orien-
tiert: inwieweit liberschneiden sich damit funktionelle Kriterien? Gibt es
auch Formen, die fest bestimmten Funktionen zugeordnet werden kénnen

— etwa Arulae dem blossen Verbrennen von Weihrauch?

M. Etienne: On trouvera dans L’espace sacrificiel (Actes du Colloque de
Lyon, sous presse) une explication de notre typologie des autels. Nous avons
été guidés par des principes strictement constructifs, et nous avons voulu évi-

ter les difficultés de vocabulaire, comme celle que j’ai évoquee.

Mme Bergguist: In opposition to my previous interpretation (7he Archaic
Greek temenos. A study of structure and function, ActaAth-4°, 13 [Lund 1967],
27), you maintain that the structure immediately adjoining the east fagade of
the Artemision formed a N.-S.-oriented altar, in relation to which the
entrance was not perpendicular or cross-axial in my terminology. I have seen
but not yet seriously studied your article about this in BCH. Together with
the relevant, primary literature, I will consider your archaeological re-
interpretation and the potential consequence of an instance of a non-cross-



316 DISCUSSION

axial relation between altar and entrance. If I agree with you, it will not be
the first time, nor will it be the last, that one of my archaeological interpreta-
tions has been superseded. Personally, I am neither surprised nor shocked at
this state of things, in view of the large amount of often very thorny material
that I treated a quarter of a century ago.

You have also advocated a concept of ‘espace sacré’, which would differ
from my ‘sacrificial area” of 1967. As a matter of fact, I have changed my
mind. Today I would rather speak of a much larger ‘festal area’, in which the
altar is the focus but which also serves various other functions in the cult (see
also G. Kuhn, «Untersuchungen zur Funktion der Siulenhalle in archaischer
und klassischer Zeit», in JdI 100 [1985], 169-317). This festal area seems to
consist of an ‘inner’ part west of the altar and of an ‘outer’ one around the
altar on the other sides.

Since you argue from one particular site and against formal relations, I
would like to emphasize that I deliberately set my concepts (and the schema-
tic illustrations to them) on a high and very formalized level of abstraction,
because they were intended precisely to abstract from several instances the
generic features of the basic structure of the phenomenon of the temenos (op.
cit., 8-12) (incidentally, I have not called sacred trees and springs secondary
elements, cf. op. cit., 9 and 107).

M. Etienne: Pour moi, la notion d’‘espace sacrificiel’ recouvre la disposi-
tion dans I’espace de tout ce qui est mis en jeu par le rituel du sacrifice; le tem-

ple, 1l existe, n’en est qu’un élément.

Mme Jost: A quand remontent les premiers autels fixes retrouvés dans les

fouilles?

M. Etienne: La série la mieux représentée est celle des autels de Samos, qui
sont antérieurs au grand autel de Rhoikos (milieu du VI¢ siécle av. J.-C.). On
date le premier du début du IX¢ siecle, mais la chronologie de ces batiments
frustes est-elle bien assurée? L’autel, ‘bien construit’, de Kat6 Symi est certai-
nement 1'un des plus anciens: il remonte a la fin du VIII® siecle av. ].-C.; et
’autel de cendres d’Apollon Maleatas est de la méme époque.



AUTELS ET SACRIFICES 317

Mme Bergquist: With reference to my contribution to the 1986 sympo-
stum at Athens (Early Greek Cult Practice. Proceedings of the fifth international
symposium at the Swedish Institute at Athens, June 1986, ActaAth-4°, 38
[Stockholm 1988], 21-34), you bring up the issue of whether there is conti-
nuity or not between the Bronze Age and the Iron Age animal sacrifice. We
seem to be pretty well agreed. There was, in my opinion, no continuity bet-
ween the Bronze Age animal sacrifice, the ritual of which we do not know,
and the Iron Age burnt-animal sacrifice, the anomalous ritual of which was
shared only by the Hebrews (see also my forth-coming article, «Bronze Age
sacrificial koine in the eastern Mediterranean? A study of animal sacrifice in
the ancient Near East», in Ritual and sacrifice in the ancient Near East. Procee-
dings of the International Conference in Leuven, April 1991). For you, the cri-
teria are the altar structures and the finds of spits. For me, the criterion is
still the altar structures. Spits could have been used for the worshippers’
sacred meals, irrespective of whether, prior to them, animal sacrifices with
an unknown ritual or burnt-animal sacrifices had been performed.

Apropos the utensils for the worshippers’ sacred meals, I cannot resist the
temptation to bring up an idea that I have played with for a long time. In
addition to spits, sharp, pointed weapons (swords, spears, lances, arrows,
etc.), which are frequently found in sanctuaries, may also have been used
both for the roasting of splanchna and for the worshippers’ meat portions.
Such a usage would have been all the more natural, if the ancient equivalent
to formal or ‘evening dress’ was to be dressed in full armour (see also my
forth-coming article, «A particular Western Greek cult practice? The signifi-
cance of stele-crowned sacrificial deposits», in OpAth 19, ActaAth-4°, 41
[1992], n. 25).

M. Schachter: Professor Bergquist’s remarks on the need to distinguish
between animal sacrifice and burnt animal sacrifice, and her statement that
the Greeks of the Early Iron Age and the Hebrews were anomalous in perfor-
ming burnt sacrifices, are perceptive and important. I hope that she will pur-
sue this further. It might be added that the reservation of a portion of the
sacrificed beast for the god and the roasting and eating of the splanchna ought
to be regarded as two separate acts.



318 DISCUSSION

M. Graf: Das ganze Kontinuitdtsproblem ist dusserst komplex — und
auch widerspriichlich. Ubernimmt man die auf Karl Meuli zuriickgehende
Vorstellung, dass Form und Ideologie des Tieropfers auf Traditionen jageri-
scher Kulturen zuriickgehen, muss man schon dort die Verbindung der drei
konstitutiven Elemente — T6tung eines Lebewesen, gemeinsamer Verzehr,
Stiftung von Gemeinschaft in Akt des T6tens und des Verzehrs — eigentlich
voraussezten: dann ist man gezwungen, eine ununterbrochene Kontinuitit
seit neolithischer Zeit anzusetzen: das steht in einem gewissen Widerspruch
zur Annhame, konstitutive Elemente des Tieropfers seien aus dem Orient
libernommen worden.

Das andere Problem sind Fragen der Chronologie. Im 8. Jhdt. sieht das
Tieropfer in seinen Elementen bereits vollstindig ausgebildet aus (Homer ist
doch wohl Zeuge fiir die Religion seiner eigenen Zeit, wenn auch in epischer
Stilisierung); die ersten Kontakte mit dem Orient setzen aber kaum frither
als das spitere 9. Jhdt. ein: das ldsst ganz wenig Zeit fiir die Ausbreitung eines
so zentralen Rituals in einem zudem noch stark zersplitterten Griechenland.
Die archiologische Demonstration, dass das Tieropfer in der spiteren Form
bereits mykenisch ist, wiirde von daher nicht iberraschen, sondern zahlrei-

che Probleme l6sen konnen.

M. van Straten: We should also keep in mind that any attempt to establish
continuity for elements of ritual from the Bronze Age into the Iron Age is
severely hampered by the fact that our view of Mycenaean religion (and civi-
lization in general) is a distorted one. The information in the tablets is limited
with regard to scope and social stratum. Mycenaean imagery 1s largely borro-
wed from Minoan, to the effect that in this special case iconography obscures
rather than elucidates typical Mycenaean-Greek ritual.

M. Etienne: Je crois que I’on est amené a repenser I’ensemble des données
du sacrifice en rapport avec les nouveaux acquis et les nouveaux débats qui
concernent le passage de I’Age du Bronze 4 I’Age du Fer. Il semble clair que
le rituel complexe du sacrifice est en place dans la deuxieme moitié du VIII
siecle; c’est du moins ce que semble dire aujourd’hui I'archéologie. Que cer-

tains éléments du rituel se retrouvent 3 Mycénes ou dans d’autres sociétés



AUTELS ET SACRIFICES 319

ne prouve nullement qu’il y ait continuité ou transfert. Le moment que
j’indique comme temps de formation du rituel est celui aussi de la création
des premieres cités. A cela rien d’étonnant, puisque la thysia sanglante est jus-
tement J'un des temps forts exprimant la solidarité de la communauté civi-

que.

Mme Kearns: This is perhaps a side-issue to your paper, but your mention
of bloodless sacrifice as complementary to animal sacrifice, rather than as the
Greeks often thought, as its historical predecessor, prompts me to refer back
to Delos, where this complementarity seems to be illustrated in a particularly
striking way. The literary sources refer chiefly to two altars on Delos,
obviously because they were the most striking and unusual: the Altar of
Horns and the dyvog Bwwpée. At the second of course animal sacrifice was for-
bidden, only bloodless offerings being made. The first seems to express a
divergence from the norm of communal, festive sacrifice in the opposite
direction, in that the fact of the animal’s death is expressed in an emphatic
and permanent manner — the altar itself is composed of parts of the sacrificed
animals. Thus the opposition is expressed in a distinction of altars. At Olym-
pia, on the other hand, the distinction is a temporal one, in that as you sho-
wed the monthly bloodless sacrifices take place at the altars which at other
times (this is certain in at least some of the cases) were the location of the
sacrifice of animals. I wonder if you have a view on the difference between
Delos and Olympia here, or on the role of the altar itself in differentiating

between these major types of sacrifice?

M. Etienne: Je ne pense pas que |'autel puisse apporter un élément de
réponse: les sacrifices, sanglants ou non, se font sur le méme type d’autel
(I’autel des cornes, a Délos, n’est, pour moi, qu’un autel de cendre un peu par-
ticulier). Je ne crois pas, par ailleurs, que ’on ait a rapprocher ou a opposer
les rituels de Délos et d’Olympie; dans la perspective ou vous vous placez,
il me semble que I’histoire et la fonction des deux rituels sont différents.



i
B
T

B ER =]
AL ST | %g':*.J

rs

=

e

o St inlaalidy seiEaGay -

*lfl.":‘dl »
s

Enbon artl

TRt

:_; =
fe e S e e
,‘_1 o oo o =]




	Autels et sacrifices

