Zeitschrift: Entretiens sur I'Antiquité classique
Herausgeber: Fondation Hardt pour I'étude de I'Antiquité classique
Band: 37 (1992)

Artikel: Sanctuaires ruraux et sanctuaires urbains en Arcadie
Autor: Jost, Madeleine
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-660751

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-660751
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

v
MADELEINE JOST

SANCTUAIRES RURAUX
ET SANCTUAIRES URBAINS EN ARCADIE

L’étude des sanctuaires ruraux et des sanctuaires urbains'
dans le monde grec permet de dégager quelques traits genéraux
valables en tous lieux? mais se présente en fait de maniére assez
différente selon les régions. En milieu colonial, I’attention des
savants s’est depuis longtemps portée sur la chéra®; I’établisse-
ment de sanctuaires ruraux est congu en termes de «prise de
possession de la terre» par la cité. Dans une region comme

La documentation qui sert de base a cette étude se trouve rassemblee,
jusqu’en 1984, et discutée dans mon ouvrage, M. JOST, Sanctuaires et
cultes d’Arcadie (Paris 1985), abrégé ci-aprés: JOST, Sanctuaires. Afin
d’alléger les notes, je me permettrai d’y renvoyer pour chaque site, en
ajoutant, le cas échéant, la bibliographie postérieure a 1984.

Voir, par exemple, F. DE POLIGNAC, La naissance de la cité grecque.
Cultes, espaces, cités (Paris 1983), dont j’ai rendu compte dans la REA 89
(1987), 178-180. Voir aussi R. OSBORNE, Classical Landscape with Figu-
res. The Ancient Greek City and his Countryside (London 1987), 165-192.

3 Voir, par exemple, les interventions de G. VALLET au VII* congres de
Tarente (La citta e il suo territorio [Napoli 1968], 81-95) et au colloque
de Cortone de 1981 (Modes de contact et processus de transformation dans
les sociétés anciennes [Pise-Rome 1983], 356). Cf. aussi R. MARTIN, dans
Problémes de la terre en Gréce ancienne (Paris-La Haye 1973), 107-108.



206 MADELEINE JOST

Attique en revanche, !’épanouissement de la civilisation
urbaine a longtemps fait négliger le reste du territoire:
n’opposait-on pas, dans 'antiquité déja, la religion de la ville,
celle des gens cultivés, et celle des rustres de la campagne®? La
complexité réelle des rapports entre les sanctuaires d’Athenes et
ceux des démes n’a fait 'objet que d’études partielles’.

- L’Arcadie a son tour présente des conditions particulieres:
'urbanisation y a été tardive et, sauf exception, les cultes les plus
anciens sont localisés dans la chéra, dont le role est essentiel dans
le développement des cités. On remonte ici, comme dans le reste
de la Gréce, aux VIII/VIIe siécles®. Réfléchir sur les sanctuaires
ruraux et les sanctuaires urbains en Arcadie consistera pour
nous, apres une tentative de définition et de classement des don-
nées connues, 2 analyser le mode de complémentarité des deux
types de sanctuaires, dans leur répartition géographique d’abord,
puis dans leur relation a la vie de la cité.

1. Typologie des sanctuaires arcadiens

Le caractére rural de I’Arcadie impose de considérer en pre-
mier la chora. Les sanctuaires y étaient a coup sur trés nom-
breux; malheureusement, beaucoup d’entre eux ne sont connus
que par des documents littéraires laconiques ou déduits de la
représentation d’une divinité sur le monnayage de la cité, sans

¢ Cf. Ph. BORGEAUD, Recherches sur le dieu Pan (Geneve 1979), 258.

5 R. OSBORNE, Demos: the Discovery of Classical Attika (Cambridge 1985),
154-182. D. WHITEHEAD, The Demes of Attika, 508/7-ca. 250 B.C. (Prin-
ceton 1986), 176-222.

Cf. JOST, Sanctuaires, 549; voir aussi I'index sous les noms de «Bassai»,
«Kotilion», «Lousoi», «Orchoméne, Hékatompedon», «Tégée, Aléa
Athéna», «Mavriki», «Manthyreis, sanct. d’Artémis», «(mont) Lyceée»,
«Stavros», «(mont) Boreion», «Pétrovouni», «Glanitsa».



SANCTUAIRES RURAUX ET URBAINS 207

aucune localisation preécise. On s’en tiendra donc aux exemples
les mieux connus.

En ce qui concerne la morphologie des sanctuaires, notons
d’emblée que le paysage religieux de la campagne arcadienne ne
répond guere au premier abord a la réputation de rusticité de ses
habitants. On est frappé, en parcourant la région, par la fré-
quence des temples de plan tout a fait normal qui y furent élevés.
Le temple de Bassai faisait déja I’admiration de Pausanias pour
«la beauté de la pierre et ’harmonie des proportions»’. D’autres
édifices, moins raffinés dans la conception, n’en sont pas moins
remarquables par le soin apporté a la construction: ainsi le tem-
ple de Périvolia, ceux du mont Boreion, du mont Kandréva, du
mont Psili Korphi ou du mont Aphrodision, ceux de Pétro-
vouni, de Divritsa, ou de Bérékla, ceux de Lousoi et de
Lykosoura®. Certains sont plus rudimentaires, comme au lieu-
dit Kotilon®. Ajoutons que huit temples sont explicitement cités

Cf. Paus. VIII 41, 8. L’orientation principale au Nord se retrouve pour
les temples d’Alipheira, du sommet du mont Kotilion, du mont Boreion
et de la colline de Gourtsouli (pente occidentale), la porte percée dans le
long coté se retrouve a Lykosoura et Tégeée (cf. I'index de JOST, Sanctuai-
res, sous les noms cités).

*  Cf. JosT, Sanctuaires, dans I'index sous le nom des sites; voir aussi le
temple récemment découvert pres du village de Ménalon (¢4id., 201 n. 1
bis, et «Chronique des fouilles» du BCH 108 [1984], 768). Aux réferences
indiquées ajouter: pour Lousoi, la note topographique de M. PETRO-
POULOS, dans Horos 3 (1985), 67-72 et les rapports des fouilles récentes
menées par ’Ecole autrichienne (cf. V. MITSOPOULOS-LEON et F. GLA-
SER, «Lousoi 1985/1986» in OJh 57 [1986], Grabungen, 17-22, et ArchRe-
ports 34 [1987/1988], 24); pour le sanctuaire du mont Aphrodision, voir
la publication de Chr. KARDARA, *Agpoditn 'Epuxivn-iepdv xai pavreiov,
Bibl. de la Soc. archéol., n° 106 (Athénes 1988); pour les sanctuaires de
la Mégalopolitide méridionale, voir I. PIKOULAS, ‘H vétic MeyahomoAirt-
x7) xopo (Athénes 1988), 191-198.

*  Cf. JOST, Sanctuaires, 96-97. Voir aussi divers vestiges de sanctuaires
ruraux apparus depuis 1984 a Tripichi et & Gourtsouli en Mantinique,



208 MADELEINE JOST

par Pausanias dans la chora, qui n'ont pas été retrouvés'®.
D’autres édifices du méme type peuvent enfin étre compris dans
la rapide mention que fait le Périégete d’un hiéron campagnard,
surtout lorsqu’il mentionne une statue''. La conclusion
s'impose: en Arcadie, les temples sont loin d’étre réservés aux
villes; disséminés sur le territoire, ils ne sont pas plus associés aux
paysages de plaine qu’a ceux de montagne.

Quand les sanctuaires ruraux ne comportent pas de temple,
il s’agit d’aires consacrées avec un autel: ainsi, sans doute, pour
la majorité des hiéra cités sans autre précision dans la Périégese.
L’autel seul parfois a été retrouvé, comme pour Pan Lykeios
pres de Tégée'? Le sanctuaire de Glanitsa est trés représentatif
de ce type de lieux sacrés. Installé sur le versant d’une colline,
aux confins septentrionaux de la Mégalopolitide, il est limité par
un mur de témenos qui fait souténement a I’Ouest, au Nord et
au Sud; a I'intérieur de ’enclos, un autel bas, de 7 m sur 2,50 m,
construit avec soin, fut pendant longtemps le seul édifice, avant
la construction d’un portique tardif'®.

pres de Kaphyai et prés d’Orchomene: cf. Th. SPYROPOULOS, in Arch-
Delt 37 (1982; paru en 1989), 114-116 et 119.

' Temple d’Apollon Pythios et temple d’'Hermés sur le Cylléne en Phénéa-
tide (Paus. VIII 15, 9 et VIII 17, 1-2), temple d’ Athéna Koria prés de Kleitor
(Paus. VIII 21, 4), de Déméter Erinys et de Déméter Eleusinia en Thelpou-
sie (Paus. VIII 25, 4-7), temple d’Asklépios en Teégéatide (Paus. VIII 54, 5)
et de la Mére des Dieux pres d’Aséa (Paus. VIII 44, 3). Pour les sanctuaires
qui appartiennent a la chéra de Mégalopolis, mais se trouvaient au départ
dans des agglomérations plus tard abandonnées, cf. ci-dessous, pp. 226-227.

Exemples: sanctuaire de Déméter Eleusinia en Thelpousie (cf. Paus. VIII

25, 3 et JOST, Sanctuaires, 69-70); sanctuaire du mont Boreion (cf. Paus.
VIII 44, 6 et ibid., 195-197).

12 Cf. JOST, Sanctuaires, 157.

Cf. JosT, Sanctuaires, 218, avec référence. Voir aussi le sanctuaire de
Lykochia (ibid., 191).



SANCTUAIRES RURAUX ET URBAINS 209

Il arrive, comme souvent dans la campagne grecque, qu’un
lien particulier existe entre la structure d’un sanctuaire et le lieu
ou 1l se trouve. Plusieurs lieux de culte sont associés a I’existence
d’une source'* ou comportent un bois sacré'’. Plus original, le
sanctuaire d’Artémis Kédréatis pres d’Orchomeéne consiste dans
un grand cedre creux, a 'intérieur duquel se trouve placé le xoa-
non'®. D’autres sanctuaires utilisent cette enclave naturelle dans
le paysage qu’est la grotte. Le meilleur exemple est celui de
Démeéter Meélaina, situé d’apres Pausanias au Sud-Ouest de Phi-
galie: 1l s’agit d’une grotte isolée dans la montagne; «un bois
sacré de chénes entoure la caverne, et de I’eau froide jaillit du
sol.» La caverne abrite une statue de Déméter a téte de cheval;
'autel est devant la grotte, comme a I’Antre corycien de Del-
phes'’. Certains paysages d’Arcadie, en Phénéatide, en Mantini-
que et dans la région de Trikolonoi en Mégalopolitide présen-
tent enfin des buttes considérées comme des tombes héroiques,
dont certaines étaient encore honorées a I’époque de Pausanias'®.

Exemples: source des Méliastes et source Alalkoménia en Mantinique (cf.
Paus. VIII 6, 5 et VIII 12, 7); source de Déméter Melaina pres de Phigalie
(cf. Paus. VIII 42, 12).

' Exemples: bois sacré d’Apollon Onkeiatas en Thelpousie (Paus. VIII 25,
9, d’aprés Antimaque); bois sacré de Déméter sur le mont Alésion (cf.
Paus. VIII 10, 1); bois sacré de Despoina dans le sanctuaire suburbain de
Lykosoura (cf. Paus. VIII 37, 10); bois sacré de Pan sur le mont Lycée
(cf. Paus. VIII 38, 5); bois de Déméter «au marais» prés de Mégalopolis
(cf. Paus. VIII 36, 6).

L6 . Cf: Paus: VI 13,2,

‘7 Paus. VIII 42, 4-5; JOST, Sanctuaires, 89 et 92. Pour I'antre corycien, cf.
P. AMANDRY, L’Antre corycien I, BCH Suppl. VII (Paris 1981), 91.

Tombe d’Iphiklés en Phénéatide (monument sur une colline: cf. Paus.
VIII 14, 9); tombe de Pénélope en Mantinique (tertre: cf. Paus. VIII 12,
5); tombe de Kallisto prés de Trikolonoi (tertre: cf. Paus. VIII 35, 8).



210 MADELEINE JOST

Au total, ’apparence des sanctuaires ruraux est éminemment
variable selon I'histoire locale: I'histoire politique qui peut étre
a I’origine d’une construction de prestige, ou I’histoire religieuse
qui, conservatrice, conduit a garder leur forme premiére aux
sanctuaires.

La localisation des sanctuaires dans tel site particulier de la
campagne résulte elle aussi le plus souvent de facteurs impossi-
bles a définir. On peut cependant noter certaines constantes, qui
sont a interpréter en relation avec les divinités honorées dans
chaque type d’endroit.

La distinction adoptée pour les colonies grecques d’Italie
méridionale et de Sicile entre les sanctuaires «suburbains»,
d’intérét local, et les grands sanctuaires «extra-urbains», trés liés
a la vie de la cité'®, ne vaut guére pour I’Arcadie: le sanctuaire
suburbain le plus connu, celui de Poseidon Hippios, prés de
Mantinée, joue précisément le role de sanctuaire poliade?’. On
doit, en revanche, parmi les sanctuaires «extra-urbains», distin-
guer ceux qui sont dans les régions cultivables et ceux qui sont
dans la montagne, en particulier aux eschatiai montagneuses.

Dans les plaines hautes qui peuvent étre mises en culture ou
fournir des paturages, on trouve sur les premieres collines, dans
les fonds de vallées, ou sur les terrasses aménagées le long des
pentes, des sanctuaires consacrés aux divinités qui protégent la
fertilité du sol et la végétation. Elles varient d’une région a
Pautre. En Azanie, Déméter prédomine. Son nom recouvre des
divinités diverses, comme Déméter Kidaria, Déméter Thesmia

' Cf. note 3. Sur la notion de proastion et ses attestations en Grece, cf.
G. AUDRING, Zur Struktur des Territoriums griechischer Poleis in archai-
scher Zeit (Berlin 1989), 15-29.

20 Sur le sanctuaire de Poseidon Hippios, cf. JOST, Sanctuaires, 132-133 et
290-292; Th. Spyropoulos pense avoir retrouvé les vestiges du temple
pres de Mylia (fouille encore inédite). Autres sanctuaires suburbains
essentiels dans la vie de la cité a Lousot et Lykosoura.



SANCTUAIRES RURAUX ET URBAINS 211

en Phénéatide, voire opposées, comme Déméter Erinys et
Démeéter Lousia pres de Thelpousa; mais elles ont en commun
d’étre liées a la nature végétale. Une Déméter Eleusinia issue
d’Eleusis est parfois voisine?'. Dans les secteurs exposés aux
inondations, c’est tantdt Artémis??, tantot Poseidon Hippios, le
maitre des eaux souterraines et le protecteur des chevaux a
Mantinée??, qui sont honorés dans le pédion. Enfin en Mégalo-
politide, a coté de la Déméter Eleusinia de Basilis, héritiére peut-
étre d’une vieille déesse locale, ce sont surtout des couples de
déesses liées a la prospérité de la campagne qui se rencontrent,
a Bathos (Grandes Déesses), sur I’emplacement de I’ancienne
Zoitia (Démeéter et Artémis), au pied de la cité de Lykosoura
(Despoina et Démeter)?*. D’autres divinités apparaissent dans un
role similaire de maniére occasionnelle, comme ce protecteur
local de ’Abondance qu’est Arés Aphneios en Teégéatide?.
Le caractére proprement arcadien de ces sanctuaires liés a Ja
vie productive se manifeste surtout dans les cultes qui y sont
célébrés: I'apparence thériomorphique de Déméter dans le logos
sacré de Thelpousa, les rites de flagellation des «habitants du
monde infernal» en Phénéatide, les danses avec masques d’ani-

21 Sur |’Azanie et les panthéons régionaux, cf. JOST, Sanctuaires, 25-27 et
552. Pour les différents cultes de Déméter, voir le tableau, ibid., 299 et
le chapitre sur cette déesse, 296-355, passim.

22 Cf. Stymphale (Paus. VIII 22, 7-9) et le tableau des cultes d’Artémis,
JOST, Sanctuaires, 393-395.

23 Pour Poseidon, cf. ci-dessus note 20.
24 Basilis: cf. Paus. VIII 29, 5; Zoitia: cf. Paus. VIII 35, 7; Lykosoura: cf.
Paus. VIII 37, 1-12.

Paus. VIII 44, 7-8. Sur la localisation de ce sanctuaire, voir désormais
I. PIKOULAS, dans les Mélanges A. Gritsopoulos (en grec) (Atheénes
1985-1986), 590-592.

25



212 MADELEINE JOST

maux dans le sanctuaire de Despoina, les concours de beauté a
Basilis sont autant de rites originaux?.

Passons aux sanctuaires de montagne. Rarement situés au
sommet précis, trop venteux et inhospitalier, ils sont en général
implantés un peu au-dessous, sur une terrasse naturelle?” ou plus
ou moins aplanie®®. Le hiéron de Zeus Lykaios fait figure
d’exception, avec son autel constitué d’un tertre artificiel greffé
au point le plus élevé du mont Saint-Elie: la personnalité de Zeus
Lykaios, qui est, entre autres aspects, un dieu des phénomeénes
atmosphériques, peut expliquer ce cas?. Un bon nombre des
sanctuaires de montagnes sont sur les pentes, voire sur les con-
treforts des massifs; ainsi le temple de Bassai sur le versant méri-
dional du mont Kotilion, celui de Déméter Mélaina dans une
grotte du mont Elaion ou le sanctuaire de Bérékla sur un des
contreforts Sud du mont Lycée*. Les cols, et en particulier ceux
qui sont a la frontiére entre deux cités, constituent des lieux pri-
vilégiés pour I'installation de sanctuaires qui sont fréquentés par
les gens des deux versants. Pausanias cite plusieurs de ces lieux
sacrés®! et les trouvailles de I’archéologie permettent d’allonger
sensiblement sa liste??,

26 Analyse de ces traditions dans JOST, Sanctuaires, 302-303 (Thelpousa);
319-320 (Phénéos); 332-333 (Lykosoura); 338-339 (Basilis).

27 Exemple: sanctuaire du mont Kandréva (cf. JOST, Sanctuaires, 200-201).

8 Exemple: sanctuaire du mont Psili Korphi, prés de Mavriki (cf. ibid.,
159-161).

2 Cf. JOST, Sanctuaires, 179-183 et 268-269.

30 Bassai: cf. JOST, Sanctuaires, 92-96; sanctuaire de Déméter Mélaina: ibid.
89 et 92; sanctuaire de Bérékla: ibid., 187.

31 Sanctuaire d’Artémis sur le mont Krathis (cf. Paus. VIII 15, 9); sanctuaire
d’Artémis Hymnia dans la chéra d’Orchomeéne (cf. Paus. VIII 13, 1);
sanctuaire d’Athéna Soteira et Poseidon sur le mont Boreion (cf. ci-

dessus, note 11).

32 Sanctuaire du mont Aphrodision (voir ci-dessus, note 8); sanctuaire de



SANCTUAIRES RURAUX ET URBAINS 213

L’étude des offrandes recueillies dans divers sanctuaires de
montagne donnent une idée de leur clientéle et de leur fonction.
A Glanitsa, une feuille de plomb figure un chasseur coiffé du
pilos qui court avec son chien. Dans le sanctuaire de Pan voisin
de Berekla, des statuettes de bronze figurent des bergers coiffés
du pilos et drapés dans de lourds manteaux*. Dans les deux cas,
il s’agit d’objets d’artisanat local, certainement consacrés par les
chasseurs et les bergers de ’endroit. D’autres offrandes, moins
typées, émanent sans doute en partie des habitants de la ville.
Quot qu’il en soit, s1 'on met a part le sanctuaire panarcadien
du mont Lycée et certains sanctuaires de col, il est vraisemblable
que, comme les sanctuaires de la plaine, les sanctuaires de la
montagne avaient pour fonction de favoriser les activités de ceux
qui vivaient la.

C’est ce que montre aussi la liste des divinités concernées.
Mis a part les cas trop particuliers de Zeus Lykaios et de Démé-
ter Mélaina, Artémis, Hermes et Pan sont de loin les divinités
les plus fréquentes. Artémis domine, non pas, comme I’imagine
J. Fossey a propos de I’Argolide®, par 'effet d’une influence
laconienne, mais parce que sa personnalité est a sa juste place
dans les montagnes, a la fois comme déesse du monde animal et
comme déesse des confins; les trouvailles de fouille** confirment
sur ce point ce que suggere la localisation de ses sanctuaires.

la passe d’Anémomilo (cf. JOST, Sanctuaires, 108); sanctuaire sur la route
de I’Echelle entre Argos et Mantinée (ibid., 140).

3 Sanctuaire de Glanitsa: cf. JOST, Sanctuaires, 217-219 (avec référence);
sanctuaire de Bérékla, ibid., 87. Voir aussi au sanctuaire du mont Boreion
des plaques de bronze découpées représentant un berger et une chévre
(cf. ArchEph 1957, 157-158 fig. 51 et 53).

* ]. FOSSEY, «The Cults of Artemis in Argolis», in Euphrosyne 15 (1987),
71-88. Sur la personnalité d’Artémis en Arcadie, cf. JOST, Sanctuaires,
393-425.

% Cf. JOST, Sanctuaires, 304 et tableau des pages 393-395.



214 MADELEINE JOST

Hermeés, présent lui aussi en divers points-frontiéres du
territoire*®, exerce son influence la plus grande en Arcadie du
Nord-Est, principalement a partir de son sanctuaire du mont
Cylléne ou il est honoré en tant que dieu rustique des bergers.
Plusieurs statuettes de bronze le représentent en criophore; il
protege les moutons, béliers et brebis, mais aussi les bovins dans
leur transhumance, comme en témoignent les monnaies de
Phénéos®’. Quant a Pan, dieu arcadien par excellence, il est
omnipreésent dans les montagnes d’Arcadie®®; partiellement thé-
riomorphe lui-méme, il vit au milieu des animaux comme berger
et comme chasseur. Il protege les patres et les troupeaux (les
ovins surtout) en les mettant a ’abri des animaux prédateurs et
il patronne la chasse du petit gibier?’.

La vie paysanne dans les montagnes est ainsi entourée d’un
réseau de protection serré. En revanche, les aspects qui sont liés
a la protection de la cité, défense du territoire ou initiations
rituelles, sont rarement essentiels dans la définition du sanc-
tuaire. Tout au plus pourrait-on citer les relations de I’Apollon
Epikourios de Bassai avec la guerre ou celles d’Athéna Koria de
Kleitor avec les jeunes filles*’. Il est vrai que les tres nombreuses
épicléses toponymiques que portent les divinités dans la chéra
recouvrent sans doute des fonctions multiples qui peuvent
inclure de tels aspects.

¢ Frontieres avec I’Argolide et la Laconie (cf. Paus. II 38, 7 et VIII 30, 6);
avec la Messénie (cf. Paus. VIII 34, 6 et 35, 2). Sur les sanctuaires et les
autres divinités de frontiére, voir en dernier lieu G. DAVERIO ROCCH]I,
Frontiera e confini nella Grecia antica (Roma 1988), 54-57.

7 Pour ’'Hermes du Cyllene, cf. JOST, Sanctuaires, 444-449. Monnaies de
Phénéos: cf. BMC, Peloponnesos, pl. 1 a 6 et 13.

3 Cf. JOST, Sanctuaires, tableau des pp. 457-458.

% Iconographie et activités de Pan, ibid., 464-473.

40

Apollon Epikourios et la guerre: 1bid., 487-488; Athéna Koria et les jeu-
nes filles, ibid., 389-390.



SANCTUAIRES RURAUX ET URBAINS 215

La chora arcadienne contient donc une grande densité de
sanctuaires; ceux-ci sont pour la plupart en rapport avec la vie
de la campagne; néanmoins, il n’y a pas d’opposition typologi-
que radicale a établir avec les sanctuaires urbains.

Sans atteindre a la variété qu’autorisent les paysages du terri-
toire, les sanctuaires de ville offrent a leur tour une diversité de
configurations remarquable.

Certes, le nombre des temples connus par Pausanias, par les
inscriptions et par les fouilles est considérable*'. Le temple
d’Aléa Athéna a Tégée, auquel est attaché le nom de Scopas,
«’emporte de loin, selon le Périégete, sur tous ceux du Pélopon-
nese par sa structure et, en particulier, par sa taille»*2. Une petite
cité comme Héraia ne comporte pas moins de trois temples
répertoriés, Alipheira, deux, et plusieurs des bourgades qui con-
tribuerent a la fondation de Mégalopolis en possédaient au
moins un*. Ils sont établis un peu partout dans la ville, sans pre-
férence affirmée pour le sommet de ’acropole lorsque la ville en
comporte une: ainsi a Orchomene, le temple d’Artémis Méso-
politis occupe une terrasse ameénagée sur la face Sud de I’acropole
et un temple archaique a été retrouvé dans la ville basse*.

Comme dans la campagne, on note Iexistence de hiéra plus
modestes comportant un simple autel; celui-ci peut étre accom-
pagné d’une effigie en plein air, statue ou statue-pilier, une forme

#t 1l dépasse la cinquantaine, ce qui interdit d’en dresser ici la liste; voir
I'index de JOST, Sanctuaires, sous les noms de sites.

12 Paus VI 45, 5.

4 Heéraia: cf. Paus. VIII 26, 1-2; Alipheira: cf. Paus. VIII 28, 6-7. Autres
exemples avec les bourgades de Zoitia (cf. Paus. VIII 35, 7) ou Mainalos
(cf. Paus. VIII 36, 8).

¢ Cf. JOST, Sanctuaires, 117-118 (Orchoméne). On ferait des remarques
analogues pour les temples de Pallantion (ibid., 197-199, et, depuis,
E. @sTBY, in Hellenika 39 [1987], 3-6 et «Chronique des fouilles» du
BCH 109 [1985], 763-764).



216 MADELEINE JOST

que les Arcadiens affectionnent particulierement*’, Des élé-
ments naturels comme les sources*® et les bois sacres*” sont éga-
lement attestés.

Mais le plus frappant dans les villes, c’est la proportion qui
s’établit, pour chaque panthéon local, entre les divinités propre-
ment urbaines et celles dont les fonctions sont liées a la chéra.

La défense de la cité et de son territoire sont aux mains des
divinités habituelles en Grece: divinités éponymes*® et divinités
poliades*’, héros locaux*’, divinités de la guerre®! et divinités du
salut et de la paix*®? auxquelles s’ajoute Tyché, attestée par de
nombreuses monnaies et qui avait un temple a Mégalopolis®®.
L’agglomération urbaine est placée sous I’égide des divinités pro-
pres & protéger la vie politique, celle des groupes humains, la

4 Exemples: le sanctuaire d’Athéna Polias, son autel et sa statue, 3 Tégée
p g

(ibid., 146-147); 'autel et la statue pilier de Zeus Téleios & Tégée (cf. Paus.
VIII 48, 6).

¢ Exemple: a c6té du temple d’Aléa Athéna de Tégée (cf. Paus. VIII 47, 4).

47

Exemple: dans le péribole des Grandes Déesses a Mégalopolis (cf. Paus.
VIII 31, 4).

Il s’agit souvent d’ Artémis, que sa double compétence politique et chasse-
resse rend particuliérement polyvalente: plus de dix cas (cf. le tableau de
JosT, Sanctuaires, 393-395).

Avant tout Athéna, dont la fréquence comme divinité poliade se constate
surtout grace aux monnaies: :id., tableau des pp. 362-363. A 'occasion
Heéra (voir le cas d’Héraia: ibid., 358) et Poseidon 2 Mantinée (ibid., 290-292).
¢ Sur le transfert des os d’Arkas du Ménale a Mantinée, cf. Paus. VIII 9,
3-4 et JOST, Sanctuaires, 536; pour les héros oresthasiens a Phigalie, cf.
ci-dessous, p. 220.
' Ainsi Enyalios et Areés, ibid., 514-517. Pour Arés Gynaikothoinas, ajou-
ter 4 la bibliographie F. GRAF, in ZPE 55 (1984), 245-254, en particulier
251-252.

Ainsi Zeus Soter, Artémis Soteira, Zeus Philios, Homonoia (cf. I'index
de JOST, Sanctuaires, sous les noms cités).

% Cf. Paus. VIII 30,7 (pour Mégalopolis) et JOST, Sanctuaires, 529-530.

48

49

52



SANCTUAIRES RURAUX ET URBAINS 217

santé et le bon développement physique des individus, ajoutons,
pour les cités les plus urbanisées, les techniques et les arts*.

Le culte de ces divinités se conforme généralement aux usages
communs. Notons toutefois une particularité significative: a
Tégee, Apollon Agyieus est célébré par un vieux rite agraire,
avec déploration du héros Sképhros, en relation avec le theme
de la végétation qui meurt®*: un rite rural sert a honorer une
divinité urbaine. Certes, le fait n’est pas unique, et ’on sait la
place des fétes agraires dans le calendrier athénien; mais en Arca-
die, plus qu’ailleurs peut-étre, cité et chora sont complémentai-
res. La ville tire largement sa subsistance de la chéra; aussi abrite-
t-elle intra muros de nombreuses divinités ordinairement atta-
chées a la campagne.

Le phénomene est particulierement net dans les petites agglo-
mérations. Les bourgades antérieures au synoecisme de Mégalo-
polis étaient, comme I’a montré J. Roy*, un peu plus que des
villages et un peu moins que des cités; cela explique sans doute
que Déméter et Artémis a Zoitia, Artémis a Oresthasion et
Lykoa, Pan a Péraitheis, Hermes a Akakésion soient les divinités
majeures’’. A Stymphale, la dépendance materielle de la ville par
rapport aux inondations du lac, lorsque les émissaires sont mal

* Ainsi Zeus Soter, Zeus Téleios, Zeus Patrdos, Zeus Epidotes, Zeus

Pasios, Héra Téleia, Athéna Koria pour la cité et les groupes humains,
Asklépios et Hygie pour la santé, Athéna Ergané pour I'artisanat. Pour
’étude de ces différentes divinités, cf. JOST, Sanctuaires, a partir de
I’index sous les noms cités. D’apres la «Chronique des fouilles» de Kernos
3 (1990), 367, un temple de Zeus «Erkeios» (sic) aurait €té récemment
fouillé 2 Vaklia (territoire de Kleitor).

5 Cf. Paus. VIII 53, 1-3 (analysé dans JOST, Sanctuaires, 483-484).

¢ J. ROY, in ActAntHung 20 (1972), 43-51 et M. JOST, «Villages de I’ Arca-
die antique», in Ktéma 11 (1986; paru 1990), 146-158.

57 Zoitia: cf. Paus. VIII 35, 7; Oresthasion: cf. Paus. VIII 44, 2; Lykoa: cf. Paus.
VIII 36, 7; Péraitheis: cf. Paus. VIII 36, 7; Akakésion: cf. Paus. VIII 36, 10.



218 MADELEINE JOST

entretenus, fait d’Artémis Stymphalia, déesse des eaux stagnan-
tes, la divinité essentielle®®. Ailleurs on est frappé de voir instal-
lées dans un temple — monument qui implique un sanctuaire de
quelque ampleur — Déméter et Koré Karpophores a Tégée, les
Grandes Déesses a Mégalopolis, Artémis a Orchomene, Koré a
Mantinée®’. Il n’est pas jusqu’a Pan, le dieu qui va de montagne
en montagne, qui n’ait un temple & Héraia et une chapelle dans
un des portiques de ’agora de Mégalopolis®®. A I’époque
romaine enfin, de nombreux témoignages mentionnent Diony-
sos dans les villes®'.

La distinction entre dieux des villes et dieux des campagnes
en Arcadie est en réalité assez ténue.

Une fois analysés les différents types de sanctuaires, c’est-a-
dire les composantes du paysage religieux arcadien, on peut exa-
miner comment et selon quel équilibre, différent pour chaque
cité, se sont répartis les sanctuaires entre la ville et la chora.

2. Répartition des sanctuaires entre la chora et la ville

Le réseau de sanctuaires ne peut pas s’expliquer uniquement
en Arcadie par les personnalités divines: on I’a vu, peu d’entre
elles sont uniquement rurales ou uniquement urbaines. Deux
facteurs sont en revanche essentiels: la géographie physique et

¢ Paus. VIII 22, 7-9 et JOST, Sanctuaires, 398-400. Nouvelles recherches et
hypotheéses sur la topographie religieuse de Stymphale: Fl. SEILER, Die
griechische Tholos (Mainz 1986), 120-129; H. WILLIAMS, in Praktika 1985
(1989), 245.

0 Tégée: cf. Paus. VIII 53, 7; Mégalopolis: cf. Paus. VIII 31, 1-7; Orcho-
meéne: BCH 38 (1914), 464-466; Mantinée: IG V 2, 265 et 266.

60 Héraia: cf. Paus. VIII 26, 2; Mégalopolis: cf. Paus. VIII 30, 6.
1 Cf. JOST, Sanctuaires, 425-427.



SANCTUAIRES RURAUX ET URBAINS 219

humaine des régions, qui modele le paysage religieux; I’histoire
des cités (en particulier leur formation par synoecisme) qui le
remodele éventuellement.

La topographie religieuse varie en fonction de la géographie
physique et humaine des territoires: en simplifiant, on peut dis-
tinguer en Arcadie deux ou trois cadres naturels, auxquels cor-
respond une implantation religieuse particuliere. Considérons
d’abord la montagne, je veux dire les cités dont I’essentiel de la
superficie est occupée par des massifs montagneux. Ce sont des
cantons de terres arides et inhospitaliéres, qui connaissent un cli-
mat rigoureux. Certes, il y a toujours un peu de sol arable au
fond des vallées ou sur les terrasses aménagées le long des pentes:
1a s’établit la ville; mais I’agriculture n’occupe qu’une faible par-
tie de la population qui, pour I’essentiel, vit dispersée sur le terri-
toire de I’élevage des brebis, des moutons et des chevres, ainsi
que de la chasse.

L’exemple le plus caractéristique est celu1 de Phigalie. La ville
est installée au bord de la vallée encaissée de la Néda, «sur une
hauteur abrupte presque de tous cotés» (Pausanias)®?, entourée
de massifs montagneux (mont Elaion, mont Kotilion). Plusieurs
points du territoire sont difficiles a atteindre®® et, au total, les
zones cultivables sont rares; Pausanias mentionne comme
offrandes ordinaires 3 Déméter «le produit des arbres cultivés (et
en particulier les raisins), le miel et la laine»®, c’est sans doute
1a I’essentiel des ressources. La culture du blé, évoquée par un
oracle de Delphes rendu aux gens de Phigalie, est donnée pour
précaire, et les Phigaliens sont toujours menacés d’étre réduits
pour leur subsistance aux glands et au gibier®’. On imagine une

62 - Paus: V39,5
63 Paus. VIII 41, 4.
s+ - Paus VHI 42, IE
6 Paus. VIII 42, 5-7.



220 MADELEINE JOST

bonne partie de la population a I'instar du dieu Pan qui vit pres
de Bassai en berger «sous une hutte de branchages» et «chassant
tantOt sur une montagne et tantot sur une autre»®®. La structure
méme de la ville confirme cette dispersion de I’habutat: le tracé
de I’enceinte fortifiée est sans rapport avec la surface habitée; il
inclut une place de refuge ou les populations campagnardes avoi-
sinantes pouvalent trouver protectlon avec leurs troupeaux*’.
Dans ces conditions, il n’est pas étonnant que les sanctuaires
les plus importants se trouvent dans la chora. Dans la ville, on
honore une divinité poliade, sans doute Athéna, Hermes, pro-
tecteur du gymnase de la cite, Asklépios et Hygie, ainsi que
Dionysos Akratophore, dieu de I’orgie que I’on célébre dans des
mysteres et aussi lors de représentations théatrales capables de
regrouper, le temps de Dionysies, tous les Phigaliens; les héros
oresthasiens morts pour Phigalie regoivent des sacrifices
annuels®®. Enfin le sanctuaire d’ Artémis Soteira sert de «point de
départ pour les processions»®. Situé au Sud-Est de la ville, 1l était
le lieu de rassemblement des cortéges vers la chora ou se trou-
valent les sanctuaires essentiels. Vers le Nord-Est du territoire,
a une douzaine de stades au-dessus de la ville, au confluent du
Lymax et de la Néda, Pausanias cite d’abord le sanctuaire
d’Eurynomé, entouré d’une masse serrée de cypres; véneré
depuis une lointaine antiquité, il était ouvert une fois par an,
pour la féte qu’y célébrait la cité. La vieille statue en bois, thério-
morphe, terminée en queue de poisson et retenue par des chalnes
d’or, d’une ancienne maitresse des eaux et de leur faune apparen-

56 Cf. Anthol. Palat. VI 253 et Paus. VIII 42, 3.

67

Cf. les remarques de R. MARTIN, a propos de I’Acarnanie, dans I’ Urba-
nisme dans la Gréce antique (Paris 21974), 37.

Pour leurs sanctuaires, cf. JOST, Sanctuaires, 84-85.
0% Paus. ¥1II 39. 5.

68



SANCTUAIRES RURAUX ET URBAINS 221

tée a Artémis, témoigne de la vocation des sanctuaires les plus
reculés a entretenir Iexistence de divinités archaiques’. Tel est
aussi le cas de Déméter Mélaina, honorée, on I’a vu, dans une
grotte du mont Elaion; le xoanon de cette déesse protectrice de
la végetation avait une téte de cheval avec les cheveux entreméles
de serpents”. Le long de la route qui mene au mont Kotilion,
les citoyens devaient s’arréter au temple de Périvolia, qui semble
avolr fait partie d'un sanctuaire assez vaste, dont le propriétaire
n’est pas encore connu. Sur le mont Kotilion enfin se trouvaient
regroupés plusieurs lieux de culte: le sanctuaire d’Apollon Epi-
kourios, attesté dés le VIII-VII¢ siecle, dont j’ai déja évoqué le
temple classique de Bassay, et, a quelque cent metres sous le som-
met, au lieu-dit Kotilon, deux petits temples plus modestes, dont
I’identification exacte fait probleme: les textes évoquent pour ce
site Aphrodite, Pan, Orthasia, Artémis’% L’importance numeéri-
que des ex-voto trouvés sur le mont Kotilion témoigne de
Pafflux de la clientele vers ces sanctuaires.

Il est clair que pour les Phigaliens les sanctuaires de la chora,
dont les divinités protégeaient la nature végétale et animale,
comme la vie personnelle et la sécurité du territoire, étaient les
centres religieux les plus importants; paysans, bergers et chas-
seurs les honoraient dans le cadre ou ils vivaient, c’est-a-dire dans
la nature sauvage.

Une organisation religieuse similaire, avec prépondérance de
la chora sur la ville, se retrouve dans la plupart des districts mon-
tagneux de ’Azanie, en Arcadie occidentale, avec des variantes
dues a la diversité du paysage naturel: 2 Thelpousa, par exemple,

70 Paus. VIII 41, 4. Pour le sanctuaire et la personnalité de la déesse, cf.
JOsT, Sanctuaires, 89 et 411-414.

Cf. ci-dessus note 17. Pour la statue et la personnalité de Déméter, :bid.,
312-317.

2 Pour les sanctuaires de Périvolia et du mont Kotilion, ibid., 90-97.

71



222 MADELEINE JOST

les lieux de culte essentiels s’égrénent le long des axes de circula-
tion d’'un vaste territoire et sont sans doute d’un acces plus
facile”®, mais le poids relatif de la chéra et de la ville est a nouveau
en faveur de la chora.

La situation est autre dans les hautes plaines d’Arcadie orien-
tale qui impliquent un type de vie différent. L’agriculture y tient
davantage de place dans ’économie. Elle demande des efforts
particuliers, car le sol, calcaire, est couvert d’argile et de limon
imperméables; la mise en culture implique un entretien attentif
des «katavothres», c’est-a-dire des fissures dans le calcaire qui
drainent les eaux de pluie et permettent seules d’éviter 'inonda-
tion des bassins. Si agriculteur veille a I’évacuation des eaux en
curant soigneusement les émissaires, les zones cultivables peu-
vent étre relativement étendues. Les villes, souvent installées —
Mantinée et Tégée mises a part — sur des acropoles, sont généra-
lement placées vers le centre du territoire, les zones cultivables
étant autour des villes. Comme les distances sont rarement
considérables, les propriétaires des champs habitent le plus sou-
vent a la ville, dont ils assurent le fonctionnement politique; ils
laissent ’essentiel du travail de la terre a des esclaves et a des
ouvriers. En Mantinique, quelques villages antérieurs au synoe-
cisme subsistent de plus dans les secteurs ou la culture requiert
un soin particulier, comme I’Argon Pédion’.

Dans des cas comme ceux-la, il est normal que la chéora ne soit
pas nécessairement le lieu des sanctuaires les plus importants ni
méme les plus nombreux. L’exemple de Tégée est significatif.
Avec sa cinquantaine de cultes attestés intra muros et son

7* Etude des sanctuaires de Thelpousie: JOST, Sanctuaires, 60-69; ajouter

M. JosT, in BCH 110 (1986), 633-645.

* Cf. S. et H. HODKINSON, in BSA 76 (1981), 239-296 et M. JOST, art. cit.
(note 56). Sur la vie du citoyen aux champs et 2 la ville, cf. Plut. Philop.
5, 3-4.



SANCTUAIRES RURAUX ET URBAINS 223

sanctuaire d’Aléa Athéna, la ville est le pole essentiel de la vie
religieuse de la cité. Le sanctuaire d’Aléa Athéna est attesté par
I’archéologie a partir des VIII/ VI siécles. Il a d’abord appartenu
au déme des Apheidantes avant le synoecisme de Tégée; puis
celui-ci I’a intégre dans la nouvelle ville de maniére a conforter
sa propre unité’*; des lors, les sanctuaires de la ville furent les
plus importants, méme lorsqu’il s’agissait de protéger la vie
rurale. Tégée représente, il est vrai, une des cités les plus urbani-
sées d’Arcadie; mais ce facteur ne semble pas étre déterminant
a lui seul.

A Mantinée, qui connut elle aussi un réel développement
urbain, le sanctuaire de Poseidon Hippios, sous la protection
duquel la cité s’installa lors de son synoecisme, est resté hors de
’enceinte, a un peu plus d’un kilometre: le dieu se plait davan-
tage au voisinage des bois et des eaux courantes, et ce facteur a
du jouer. En méme temps, Mantinee profitait ainsi de la proxi-
mité du sanctuaire d’une divinité trés populaire et propre a scel-
ler 'union entre les citoyens; le sanctuaire profitait quant a lui
d’un nouveau statut de premier sanctuaire de la cité’®. Au total,
le nombre des cultes attestés dans les murs de Mantinée étant
supérieur a celui de la chora, on peut dire qu’il y existe une sorte
d’équilibre complémentaire entre les sanctuaires de la ville et
ceux de la campagne.

Dans les hautes plaines, les situations sont donc diverses
d’une cité a autre. Une prépondérance du pole religieux urbain
s'observe a Stymphale ou a Orchomene””. Les sanctuaires
ruraux prédominent en revanche a Phénéos: aux portes de cette
petite ville le role de la plaine dans la vie productive se traduit

75 Cf. JOST, Sanctuaires, 145-146 et 151-154.

76 Pour ce sanctuaire, cf. ci-dessus, note 20.

71 Cf. I’étude des sanctuaires de ces cités dans JOST, Sanctuaires, 101-106
(Stymphale) et 113-122 (Orchomene).



224 MADELEINE JOST

par une importance particuliére des sanctuaires de Déméter pro-
ches de la cité; le sanctuaire majeur, celui d’Hermes, est pres de
la frontiére du territoire, sur le mont Cylléne’®. La petite cité de
Kaphyai a aussi une de ses divinités principales, Artémis Knaka-
lésia, sur une hauteur, a ’écart de la ville”®. Mais dans les deux
derniers cas, il y a dans la ville des «doublets» des sanctuaires en
question®’; il faudra voir comment s’articulent alors le pole rural
et le pole urbain dans la vie religieuse de la cité.

Auparavant, un autre type de territoire, qui associe monta-
gnes, plaines, collines et vallées, mérite notre attention: celui de
Meégalopolis. Mais, dans cette région, une organisation en cité
par synoec1sme et une véritable urbanisation ne se sont dévelop-
pées qu’apres 370 av. J.-C.*'. Or s’1l est en réalité assez peu d’évé-
nements historiques qui influent de maniere significative sur la
topographie religieuse d’une région, les synoecismes, par les
déplacements de population qu’ils impliquent, entrainent quant
a eux un remodelage partiel du paysage religieux. Il convient
donc d’étudier, en s’aidant des fouilles et des textes, I'implanta-
tion des sanctuaires sur le territoire de Mégalopolis en relation
avec |’histoire.

Un principe est attesté pour d’autres synoecismes arcadiens
par deux textes épigraphiques du début du IVe siecle av. J.-C.:
celui du respect des cultes locaux. Le traité qui fixe les termes
d’un accord de synoecisme partiel entre Orchomeéne et Euaimon
preécise que «les cérémonies du culte d’Euaimon, chaque mois,
seront célébrées a Euaimon dans la forme accoutumée»®2 De

" Ibid., 27-37.

" Ibid., 111-112.

% Cf. Paus. VIII 14, 10 et VIII 23, 3.

8t Cf. JOST, Sanctuaires, 168 et références.

82

Lignes 6-7; cf. en dernier lieu, L. DUBOIS, Recherches sur le dialecte arca-
dien, 1I: Corpus dialectal (Louvain-la-Neuve 1986), 146-163 (avec la
bibliographie antérieure).



SANCTUAIRES RURAUX ET URBAINS 225

méme, la convention de synoecisme entre Mantinée et Hélisson
laisse certaines prérogatives religieuses a Helisson: «que les sacri-
fices d’Hélisson soient accomplis et que I’on accueille les théo-
ries selon les coutumes ancestrales»®*. Une politique semblable
parait avoir déja été observée par Mantinée et Tégée lors de leur
synoecisme archaique, car une continuité existe dans I’activité de
lieux sacreés de la chéra comme les sanctuaires de Gourtsouli en
Mantinique, d’Haghios Sostis et de Mavriki en Tégéatide, en
dépit de I’éloignement du dernier®*. Une telle vitalite refléte a la
fois I'intérét de la polis pour ces lieux de culte qu’elle entretient
et le respect qu’elle porte aux divinités ancestrales des paysans
des anciens villages et démes.

En Mégalopolitide, la date exacte du synoecisme, entre
371/370 et 368/7, et la liste exacte des participants restent un
sujet de désaccord entre les historiens®’, mais il est sur qu’il con-
cerne une vaste région aux traditions religieuses réputées particu-
lierement anciennes, en Parrhasie surtout; il a pour objectif
unité politique de la nouvelle cité, Megalopolis, et de son terri-
toire, ou subsistent certains villages. Pour adoucir ’obligation
qui était faite a la plupart des Arcadiens de la région de quitter
leur «petite patrie» pour la Grande Ville®¢, les dirigeants de la

¥ Lignes 9-10; cf. G.J.M.J. TE RIELE, «Hélisson entre en syntélie avec
Mantinée: une nouvelle inscription d’Arcadie», in BCH 111 (1987),
167-188.

Sanctuaire de Gourtsouli: cf. JOST, Sanctuaires, 136-137; sanctuaire
d’Haghios Sostis, ibid., 154-155; sanctuaire de Mavriki: ibid., 159-161.
L’abandon du sanctuaire d’Athéna Alalkoménia en Mantinique est sans
doute antérieur au synoecisme et lié a la concurrence d’Aléa (cf. JOST,
Sanctuaires, 387). Sur la naissance comme cités, au début du V¢ siecle, de
Mantinée et de Tégée, cf. L. BURELLI BERGESE, in ASNP 17 (1987),
603-610.

Cf. ci-dessus, note 81.
s¢ Cf. Paus. VIII 28, 1-8.

84

85



226 MADELEINE JOST

cite menerent une veritable politique d’union religieuse, s’effor-
¢ant d’éviter un déracinement total a la fois par le maintien des
vieux sanctuaires de la chora et par des créations urbaines adap-
tées a la population transplantée. Voici quelques traits essentiels
du systeme ainsi obtenu.

Mis a part Lykosoura qui garde son statut de cité «en raison
de son sanctuaire de Despoina»®’, seules quelques aggloméra-
tions demeurent avec le statut de kémai de Mégalopolis; elles
conservent leurs sanctuaires urbains et extra-urbains: 'exemple
le plus intéressant est celui de Gortys, une bourgade qui servait
de defense éloignée a la Cité, ou 'on constate une prospérité
nouvelle des sanctuaires au IV¢ siecle av. J.-C.*. Mais on pourrait
citer aussi Thisoa et son sanctuaire du Grand Dieu, Méthydrion
et le temple suburbain de Pétrovouni, dont I’archéologie atteste
la vitalité religieuse apres le synoecisme®.

Dans les anciennes villes systématiquement dépeuplées lors
du synoecisme, les sanctuaires continuaient souvent a étre entre-
tenus par Mégalopolis, alors méme que le reste de 'agglomeéra-
tion tombait en ruines: Pausanias en témoigne par exemple pour
Basilis, en Parrhasie, dont le culte de Déméter Eleusinia est
encore attesté au II¢ siecle de notre ére, et pour Akakésion, ou
la statue d’Hermes Akakésios était restée en place®. Pris en
charge par la cité, ces sanctuaires changerent seulement de statut,
pour devenir des sanctuaires de la chéra de Mégalopolis, sur le
méme plan désormais que les anciens sanctuaires ruraux. Le cas
de Trapézonte dont les xoana furent transférés dans la capitale

1. € Paus. VI 28 6.

88 Cf. JOST, Sanctuaires, 202-210.

89 Thisoa: ibid., 212; Pétrovouni: ibid., 215.

% Basilis: cf. Paus. VIII 29, 5; Akakésion: cf. Paus. VIII 36, 10. Voir aussi
Trikolonoi: cf. Paus. VIII 35, 6; Zoitia: cf. Paus. VIII 35, 7; Bathos: cf.

Paus. VIII 29,1; Maniai: cf. Paus. VIII 34, 1; Déméter «aux marais»: cf.
Paus. VIII 36, 6. :



SANCTUAIRES RURAUX ET URBAINS . 227

doit étre regardé comme une exception, provoquée par la rébel-
lion de cette cité contre le synoecisme®'.

Les anciens sanctuaires ruraux continuent généralement a
etre honorés. L’archéologie a méme permis de déceler un renou-
veau au IV© siécle pour un petit sanctuaire reculé comme celui
de Glanitsa, aussi bien que pour le grand sanctuaire parrhasien,
celui de Zeus Lykaios, qui devient le lieu de culte majeur de la
Confédération arcadienne®?. Rares sont les lieux de culte qui
furent désertés: si, au sanctuaire de Pan a Bérékla, les témoigna-
ges archéologiques ne vont guére au-dela du Ve siecle, cela
s’explique sans doute par son ¢loignement de Megalopolis, et
d’ailleurs de toute agglomération®?.

Au total, la restructuration religieuse de la chora de Mégalo-
polis consiste davantage dans le changement de statut des anciens
lieux de culte que dans une nouvelle répartition topographique.
La modification essentielle apportée au paysage religieux de la
région réside en fait dans la création de sanctuaires urbains dans
la ville de Meégalopolis. Les uns repondent aux preoccupations
de la ville qui ont éte définies plus haut; les autres reprennent
des cultes de la chora, de maniere a fonder dans la ville un ensem-
ble de type traditionnel le mieux apte a éveiller chez de nou-
veaux citoyens la conscience d’appartenir a une communauté. Il
s’agit tantot de «doublets» des lieux les plus sacrés du territoire,
tantot de cultes syncretiques qui réunissent de vieilles compo-
santes des cultes de la région. L’analyse de ces procédés consti-

*'  Cf. Paus. VIII 28, 6 et VIII 31, 5. Ajoutons le cas de Pan Skoleitas: son
sanctuaire était sur la colline a I'emplacement de la future Mégalopolis;
il fut installé sur ’agora de la ville sous le Portique des archives (cf. Paus.
VIII 30, 7-8).

2 Cf. JOST, Sanctuaires, 218 (Glanitsa) et 184 (mont Lycée); la remarque
vaut aussi pour le sanctuaire du mont Kandréva (ibid., 200).

%3 Ibid., 187. Pour le sanctuaire du mont Boreion, voir ci-dessus, note 11.



228 MADELEINE JOST

tue, avec ’étude des moyens mis en ceuvre par les cités pour
gérer les sanctuaires de la chéra, deux approches essentielles pour
comprendre quelques-uns des rapports complexes qui ont existé
entre sanctuaires ruraux et sanctuaires urbains.

3. Relations entre les sanctuaires de la ville et ceux du
territoire

Le cas de Mégalopolis a permis, grace a la création ex nibilo
d’une cité, de signaler certains traits de politique religieuse parti-
culierement nets. Le moment est venu de replacer les phénome-
nes dans ’ensemble des données arcadiennes et, en méme temps,
d’en préciser les modalités.

Commengons par les «doublets cultuels». D’une maniére
generale, la politique des «doublets cultuels» — souvent signalée
pour I’Attique et ses sanctuaires d ’Eleusis et de Brauron — dérive
apparemment de deux sentiments contradictoires: 1) L’idée que
le sanctuaire principal, lorsqu’il est dans la chora, a des caracteres
propres qui sont liés au lieu ou il se trouve, et qu’il n’est pas pos-
sible de les transposer ailleurs; 2) L’envie d’établir dans la ville
un rappel du sanctuaire rural: il ne s’agit pas de rivaliser avec son
prestige, mais plutot de reconnaitre son importance et le «man-
que» que créerait son absence totale dans la ville. Parler de
«mainmise» de la ville sur les cultes de la chéra parait en tout cas
excessif; c’est ce que je voudrais montrer.

Les cas de Phénéos et de Kaphyai sont malheureusement peu
documentés. A Phénéos, il est clair que le sanctuaire d’Hermes,
sur le mont Cylléne, aux limites de la Phéneatide et de la
Stymphalie, est le lieu de culte qui a connu le plus grand rayon-
nement en Arcadie du Nord-Est. L’ Hymne homérigue a Hermes
mentionne un témenos d’Hermes, Pausanias un temple en rui-
nes. Le culte est rapporté a des temps immémoriaux par le scho-
liaste d’Aristophane; Hygin lattribué, comme le culte du mont



SANCTUAIRES RURAUX ET URBAINS 229

Lycée, a Lykaon. Le xoanon était remarquable par sa taille
(2,40 m) et par sa matiere, le thuya®*. Les Phénéates n’ont jamais
cherché a revendiquer pour leur ville méme la gloire du dieu: né
sur le mont Cyllene, il fut toujours universellement le dieu
«Kyllénios» et, a I’époque de Géminos encore, au I s. ap. J.-C.,
il était honoré d’une procession annuelle et de sacrifices
sanglants®’. Les concours des Hermaia se déroulent, depuis le Ve
51ecle au moins, dans la plaine (peut-étre faute de place sur le
mont Cylléne), mais c’est le dieu Kyllénios qu’ils honorent; le
temple que signale Pausanias a proximité de Phénéos avec une
statue sculptée par Eucheir au III¢ s. av. J.-C. n’est, selon toute
vraisemblance, qu’un «rappel» du mont Cylléne, destiné a maté-
rialiser la présence du dieu lors des jeux et a recevoir les témoi-
gnages de la piété quotidienne. Il n’est pas chargé du passé légen-
daire de la naissance d’Hermes qui auréole le mont Cylléne®®

Kaphyai offrait sans doute un cas de figure analogue. Pausa-
nias cite un sanctuaire d’Artémis Knakalésia consacré par les
gens de Kaphyai et ajoute: «il y a aussi chez eux un mont Knaka-
los ou ils célébrent tous les ans des rites d’initiation en ’honneur
d’Artémis»®’. Il y avait deux lieux de culte distincts dans la cité;
celui de la ville rappelait celui de la montagne, ou était célébrée,
a I’écart des hommes comme il est normal pour une initiation,
la cérémonie essentielle.

L’existence de tels «doublets cultuels» se caractérise par le fait
que la ville n’est que le pole religieux secondaire. Pour Mégalo-
polis, les sources sont plus détaillées. Le «péribole de pierres avec
un sanctuaire de Zeus Lykaios» dont parle Pausanias est particu-

¢ Sur ce sanctuaire, cf. JOST, Sanctuaires, 33-35.

*  Etude du théme de la naissance d’Hermés dans JOST, Sanctuaires,
441-444. Pour le sacrifice du mont Cylléne, cf. ci-dessous, note 111.

% Sur le sanctuaire de Phénéos, cf. JOST, Sanctuaires, 29-30.
*7 "Pans. VHE23, 4.



230 MADELEINE JOST

lierement caractéristique. «On n’y entre pas; aussi bien I'inté-
rieur se laisse-t-il embrasser d’un coup d’ceil: il y a des autels du
dieu, deux tables, des aigles en méme nombre que les tables et
une statue en marbre de Pan. Ce dernier est qualifié de Sinoeis
et cette appellation viendrait du nom de la nymphe Sinoé»®%. La
structure du sanctuaire, les interdits dont il est frappé et les
objets de culte qu’il enferme montrent bien que I’on a affaire a
une transposition du complexe cultuel de Zeus Lykaios sur le
mont Lycée, dont Pausanias donne ailleurs la description®.
L’abaton, ici un enclos a mur bas, est la réplique de celui du
Lycée; des autels remplacent le tertre de cendre du mont Saint-
Elie (et des tables sont réservées aux offrandes); les aigles, sans
doute moins monumentaux que sur le mont Lyceée, rappellent
les deux colonnes couronnées d’aigles qui encadraient la voie
sacrée sur cette montagne. Au total, les principaux éléments du
sanctuaire de Zeus sont présents, adaptés au cadre urbain et
regroupés dans I’espace plus réduit d’un péribole. La présence de
Pan dans cet enclos renvoie elle aussi au mont Lycée ou les deux
divinités avaient des sanctuaires voisins (I’épiclese Sinoeis indi-
que une contamination avec un autre culte sans doute originaire
de la région de Bassai-Phigalie)'°°.

La mise en place de ce «doublet» cultuel, lors du synoecisme,
n’implique donc aucun transfert de culte; il répond au contraire
a la volonté de respecter le berceau du culte de Zeus Lykaios. Le
sanctuaire du mont Lycée connait d’ailleurs au IV siecle une
période de grande prospérité et un afflux de pelerins: loin de
dépouiller le site, comme I’avait cru K. Kourouniotis a propos
des aigles d’or'®!, la cité y dépose de nouveaux ex-voto et fait éle-
ver plusieurs édifices dans le vallon de Kato-Kambos; des

28 Paus VIH 30, 23,

% Paus. VIII 38, 6-7.

100 Cf. JOST, Sanctuaires, 222.

‘9t K. KOUROUNIOTIS, in ArchEph 1904, col. 177.



SANCTUAIRES RURAUX ET URBAINS 231

inscriptions provenant du secteur de ’hippodrome témoignent
par ailleurs du rayonnement des Lykaia dans cette période ou le
sanctuaire de Zeus sur la montagne est devenu le centre religieux
de la nouvelle Confédération arcadienne'®.. A Meégalopolis
méme, il n’est pas question de jeux, et encore moins de ces
«curiosités» du Lycée que reléve Pausanias (perte de son ombre
pour qui pénetre dans I'abaton et rituel de la source Hagno); pas
question non plus de sacrifices humains comme ceux célébrés au
sommet du Lycée'®, dont la pratique semble attachée au carac-
tére d’«ensauvagement» d’un lieu ou violence et cruauté primiti-
ves affleurent d’'une maniére qui ne serait pas en situation dans
la ville.

Bref, il ne faut voir dans le sanctuaire-doublet de Mégalopolis
aucune intention de rivaliser avec le sanctuaire de la chdéra. Au
contraire, la nouvelle cité cherche a se placer sous la protection
du dieu qui, dés I’époque archaique, avait déja su constituer un
centre d’union politique et religieuse pour les Parrhasiens, avant
de symboliser, au Ve siecle, I’aspiration au panarcadisme'®“.

Pour cimenter 'union entre les nouveaux citoyens, Zeus
Lykaios s’imposait donc. Mais il fallait aussi que fussent évo-
quées par les sanctuaires de la cité les légendes régionales. Un
temple d’Hermes Akakésios fut construit sur I’agora de Mégalo-
polis, a 'imitation de celui de la bourgade d’ Akakésion; la statue
originale fut laissée sur place, dans la ville désertée, et une copie
fut exécutée pour Mégalopolis (il n’en restait, a I’époque de Pau-
sanias, que la tortue de marbre rappelant I'invention de la
lyre)'®%. L’importance donnée au dieu a Mégalopolis est tres
caractéristique de la volonté des dirigeants de la Confédération

102 Cf. JOST, Sanctuaires, 184-185.

103 Cf. Paus. VIII 38, 4 et 6-7, et, sur ces rites, JOST, Sanctuaires, 251-267.
104 -Thid., 183.

s Cf Paus. VI 30. 6.



232 MADELEINE JOST

de conforter la nouvelle unité de I’Arcadie du Sud-Ouest en
’appuyant sur des traditions religieuses: faisant fi de la légende
largement répandue en Grece qui situait la naissance d’Hermes
sur le Cylléne, ils voulurent donner force a une version parrha-
sienne; en raison peut-étre d’une ressemblance entre I’epiclese
toponymique du dieu et Iépithéte homérique akakeéta, I’obscur
village d’Akakésion devint dépositaire de la tradition officielle
arcadienne concernant la petite enfance d’Hermes: le dieu aurait
été le fils d’'un Akakos, fils de Lykaon'°. Pas plus que dans le
cas précedent 1l ne s’agit de dépouiller Akakésion; bien au con-
traire le temple de Mégalopolis glorifiait I'importance religieuse
de ce site. _

Reste a considérer la fagon dont les gens de Mégalopolis crée-
rent un sanctuaire qui n’était pas au juste la reproduction d’u#n
lieu sacre de la chora, mais un hiéron rassemblant des cultes qui
rappellent plusieurs sanctuaires de la chéra en méme temps. Le
sanctuaire des Grandes Deéesses illustre cette intention com-
plexe. Le nom des Déesses pourrait venir de Bathos et leur iden-
tification avec Déméter et Koré-Soteira indique un couple peu
banal; leur environnement cultuel (les Dactyles de I'Ida) laisse
imaginer des caracteres indigenes anciens; leur personnalité dif-
fuse — et, a vrai dire mal connue'®” — donnait a chaque citoyen
la liberté de penser a la déesse du bourg qu’il avait laissé. Par ail-
leurs, les rites étaient, selon Pausanias'®, la réplique de ceux
d’Eleusis, une référence qui reparait ailleurs en Arcadie'®® et

106 Cf. Paus. VIII 36, 10.

107

Cf. Paus. VIII 31, 1-7, et, pour la personnalité des Grandes Déesses, cf.
R. STIGLITZ, Dze Grossen Gottinnen Arkadiens (Wien 1967) et JOST,
Sanctuaires, 340-345, e

o8- Pans. VI 31 ,°7. -

109 Cf. les cultes de Démeéter E‘Igusmla de Phénéos (Paus. VIII 15, 1) et Thel-
pousa (Paus. VIII 25, 2).



SANCTUAIRES RURAUX ET URBAINS 253

dont I'influence est indéniable sur la conception des déesses de
Lykosoura''®. «Grandes» comme la nouvelle ville, mais aussi
éclectiques, les Déesses devaient apporter a tout un chacun la
protection dont il avait besoin.

La vénération par les centres urbains des cultes de la chora
tient au caractere particulier de sacralité que revét souvent la
campagne arcadienne, ainsi qu’a la réelle ancienneté des sanctuai-
res qui structurent le territoire le long des grands axes et en mar-
quent les limites. Mais on peut préciser davantage, avec le peu
de données dont on dispose, comment la cité a concrétisé le rat-
tachement cultuel a la ville. Je pense aux processions.

La mobilisation de la population rurale et urbaine pour des
fétes périodiques dans les grands sanctuaires de la campagne était
en Grece, on le sait, un moyen de souder le groupe social par
la démarche commune qu’elle impliquait. En Arcadie, de lon-
gues processions montaient chaque année de Phénéos au mont
Cyllene ou de Phigalie 2 la grotte de Déméter Mélaina et au
mont Kotilion; a Iarrivée, les sacrifices étaient effectués sur
'autel. Sur le Cylléne, des sacrifices sanglants étaient offerts a
Hermes et, nous dit Géminos''!, «lorsqu’au bout d’un an, on
remonte la-haut..., on trouve les os des victimes et les cendres du
foyer dans le méme état qu’on les avaient laissés, sans nulle alté-
ration due aux vents ni aux pluies, parce que les nuages et tous
les états venteux se produisent plus bas que le sommet des mon-
tagnes». A Déméter Mélaina, «ce sont les produits des arbres cul-
tivés, en particulier les raisins, et puis des rayons de miel et des
laines quand elles n’ont encore subi aucune espéce de travail et
restent tout imprégnées de suint, que I’on pose sur ’autel devant
la grotte; apres les avoir posés on les arrose d’huile. Tels sont les

110

Cf. JOST, Sanctuaires, 327, a propos de I'iconographie du groupe cultuel.
"' Gem. Elem. astr. XVII 3.



234 MADELEINE JOST

usages, tant pour les sacrifices individuels que pour le sacrifice
annuel offert par la communauté des Phigaliens»''2.

Un sacrifice offert en Mégalopolitide témoigne tout particu-
lierement de la volonté qu’avait la nouvelle Cité de vivre en
symbiose avec les sanctuaires de la chora. «Lors de la féte
annuelle d’Apollon Parrhasios, rapporte Pausanias, on sacrifie
sur Iagora de Mégalopolis un sanglier 2 Apollon Epikourios;
aussitOt apres, on porte la victime au sanctuaire d’Apollon Par-
rhasios, au son des flltes et en cortege; on lui coupe les cuisses
qu’on fait bruler et on consomme les chairs de la victime sur
place»'"*.» Apollon Parrhasios avait un sanctuaire «dans la par-
tie orientale du massif du Lycée»''*; son épiclése dérive du nom
ancien du territoire ou s’était implantée Mégalopolis, la Parrha-
sie, et ’existence d’un culte annuel témoigne du souci de mainte-
nir les traditions religieuses antérieures au synoecisme, pour ne
pas couper la région de son passé. La cérémonie a un caractére
tout a fait exceptionnel, puisque les différentes phases du sacri-
fice se déroulent dans deux sanctuaires d’Apollon distants de
plusieurs kilometres: ’égorgement de la victime a lieu 2 Mégalo-
polis, le partage des portions entre les dieux et les hommes et le
banquet on lieu dans la chéra. Ainsi se trouvent étroitement
associés un lieu sacré urbain — qui tient lui méme sa sacralité du
sanctuaire rural d’Apollon Epikourios a Bassai, d’ou venait la
statue du dieu''® — et un sanctuaire dont le dieu évoque I’ancien-
neté de la région.

Dans les exemples envisagés, il est clair que la cité finangait
'organisation des fétes annuelles (telle devait étre la regle sur

''2 Paus. VIII 42, 11. Cf. L. BRUIT, «Pausanias a Phigalie. Sacrifices non-
sanglants et discours idéologique», in Métis 1 (1986), 71-96.

113 Paus. VIII 38, 8.
"' Ibid. et cf., pour le sanctuaire, JOST, Sanctuaires, 180 et 186-187.
115 Cf. Paus. VIII 30, 3-4 et JOST, Sanctuaires, 222-223.



SANCTUAIRES RURAUX ET URBAINS 235

’ensemble du territoire, villages exceptés, je vais y venir); sans
doute en allait-il de méme pour P’entretien des lieux sacrés.

Cette charge dépendait normalement de la cité comme le
montre un episode cultuel de Phigalie: les Phigaliens, punis pour
avoir négligé le culte de la grotte de Démeéter Mélaina, consul-
tent la Pythie; a la suite de quoi, ils se montrent assidus envers
la déesse et font venir le sculpteur Onatas pour remplacer la sta-
tue qui avait briilé!''¢. On constate du reste sur plusieurs sites que
les périodes de prospérité de la cité sont aussi celles du dévelop-
pement de 'architecture religieuse: ainsi a Tégée, a Mantinée et
a Mégalopolis au IVe siecle''”.

Le sort de certaines agglomérations secondaires de Mégalopo-
litide est moins clair. Une histoire analogue a celle de Phigalie
concerne Teuthis avant son entrée dans le synoecisme de Méga-
lopolis''®. Ayant été maintenue ensuite comme village, Teuthis
dut conserver, comme les autres kdmai, une large autonomie
religieuse''’. Pour certains établissements de la région, on peut
toutefois se demander si la Cité n’a pas aidé a la réalisation des
programmes architecturaux de leurs sanctuaires.

Dans la petite cité de Lykosoura, les édifices liés au culte de
Despoina revétent, a une époque que l’on est tenté de situer a
la fin du IV¢ ou au début du III¢ siécle avant J.-C., un caractere
monumental '?°. Il n’est pas impossible, 2 mon avis, que Mégalo-
polis, dans son désir de conserver sur place les cultes les plus
prestigieux de l’ancienne Parrhasie, dont Lykosoura faisait

116 Cf. Paus. VIII 42, 5-7.

117 Cf. leur participation a la fondation de Mégalopolis: Paus. VIII 27, 2.
Pour les monuments religieux de ces cités, cf. JOST, Sanctuaires, pre-
miére partie.

18 Cf. Paus. VIII 28, 4-6.

19 Cf. M. JOST, in Ktema 11 (1986), 146-156.

120 Cf. JOST, Sanctuaires, 173-178.



236 i MADELEINE JOST

incontestablement partie, ait contribué a financer les travaux:
leur ampleur étonne au regard de la modestie de Lykosoura; les
analogies certaines qui existent entre le temple de Zeus Soter et
le temple de Lykosoura pourraient d’ailleurs refléter une con-
ception commune'?’,

La méme question se pose a propos de Gortys. Devenue
kome de Mégalopolis et point de défense avancé de la cité a
I’entrée du territoire, elle développe considérablement les instal-
lations consacrées a Asklépios, qui connaissent alors leur apo-
gée'?? L’intérét de Mégalopolis pour cette bourgade est large-
ment stratégique, mais on peut aussi penser que la Grande Ville
souhaitait étre associée a son prestige religieux, dont la notoriété
toucha méme Alexandre le Grand'?*. La encore une aide maté-
rielle n’est pas exclue. Un argument a contrario en faveur d’une
telle intervention est fourni par la brutale décadence et ’aban-
don du sanctuaire du mont Boreion au IVe siecle'?*; il se trouvait
pourtant sur I’axe routier principal entre Mégalopolis et Tégée,
mais il dépendait d’Aséa, dont la politique vis-a-vis du synoe-
cisme fut tres fluctuante; sans doute la bourgade n’avait-elle plus
le dynamisme suffisant pour entretenir elle-méme le sanctuaire
du mont Boreion, et Mégalopolis, dégue par la politique incer-
taine d’Aseéa, ne prit pas le relais'?’.

Concluons. La complémentarité entre sanctuaires ruraux et
sanctuaires urbains va en Arcadie jusqu’a la symbiose. C’est sur
’ensemble de ces lieux sacrés et sur leurs relations que repose la
vie religieuse de chaque cité. Ajoutons que certains sanctuaires
ruraux ont un role qui dépasse le cadre de la cité. Les sanctuaires
de frontiere, en particulier, sont un lieu de contacts et de heurts

w2 Terd., 175
122 Jbid., 202-210.
t23 Cf. Paus. VHI 28; 1.

Pour ce sanctuaire, cf. JOST, Sanctuaires, 195-197.
125 Cf. SI. DUSANIC, Arkadski savez IV veka (Belgrade 1970), 322-323.



SANCTUAIRES RURAUX ET URBAINS 237

entre cités. On sait par Pausanias que le sanctuaire d’Artémis
Hymnia appartenait a la fois aux gens de Mantinée et a ceux
d’Orchomeéne'?¢; un statut identique peut avoir existé plu31eurs
fois, et il n’est pas exclu que le hiéron du mont Aphrodision ait
été a la limite de trois cités'?’. La fréquentation d’un méme site
et la dévotion a une méme divinité créaient des liens entre cités
voisines; et des échanges commerciaux devaient avoir lieu lors
des grandes panégyries. Par ailleurs, la tendance a exprimer la
spécificité de I’ethnos arcadien dans une structure fédérale a con-
duit 2 privilégier le vieux sanctuaire parrhasien de Zeus Lykaios,
comme lieu de culte commun, dés le Ve siécle, d’un groupe de
cités arcadiennes, puis au IVe siecle de la Confédération arca-
dienne. Le choix de ce site tient a des raisons religieuses et a la
personnalité de Zeus, qui figure au droit des monnaies de la Con-
fédération'?®; mais ce n’est pas un hasard s’1l s’ aglt d’un lieu isole
dans la haute montagne, et la procession qui 'atteignait apres
une longue marche était créatrice 2 elle seule d’un élan collectif.

SiI’Attique, comme le dit Plutarque'?’, retient par la «beauté
et la grace inimitable» des monuments élevés pour Athéna sur
I Acropole en Arcadie c’est la campagne plus que la ville qui est
1mpregnee de sacre: le mont Ménale tout entier, qui résonne de
la syrinx de Pan, est consacré a ce dieu'*’, et lorque Pausanias
se rend a Phigalie, c’est avant tout dans I'intention de sacrifier
devant la grotte de Déméter Mélaina sur le mont Elaion'?'. Le
role des centres urbains dans la vie religieuse des cités n’est pas

13 Paus. VIII 13, 1.

‘27 Entre Thelpousa, Psophis et Kleitor: cf. la carte de Chr. KADARA, op.
cit. (note 8), pl. 2.

128 Cf., en dernier lieu, D. GERIN, in Rev. Suisse de Numism. 65 (1986), 13-31.
129 Plyt. Per. 13, 1.

150 Cf. Paus. VIII 36, 8.

131 Cf. Paus. VIII 42, 11.



238 MADELEINE JOST

pour autant négligeable: la ville, a laquelle sont rattaches les sanc-
tuaires de la chéra, est I’élément unificateur, le lieu d’ou partent
les processions vers le territoire. En cela, I’ Arcadie est loin d’étre
unique; mais les particularités religieuses qu'on y connait, le
caractere tres typé des données géographiques et I’évolution sou-
vent tardive de la structure des cités en font un cas privilégié
pour saisir comment s’équilibre entre la campagne et la ville une
vie religieuse aux composantes originales.



EL X -

Rk t‘.

‘. .
- 5

) TOpOgl’aphle de "n‘ = 1500 I
1’ ARCADIE ANTIQUE &

.
.

t

o
AT LT L L L TPy

Lh"
5

0

ru-gunc -
"

a * Pbnorama K"V‘"'
o, IPhoMa) 0@

e Q(,vtdg

(Karnési) . ?
Kiitore " lU"‘“"""P, i

. [» o Kato-Kiitorna s
P LU L (Mazreika] - <.

.-ﬂ’-‘:'-" i
A e N

‘;‘p Tripotama

N Sfymnhom
l’Kgruma K{anm

e w " Lykourias 52

Srevreidy
. . Daphm . .
ovazaina € 3 - ﬂ_ *Oara
" . Xlroklryuml g ~
Vakiia > ! e

Dirnitra °m . = 7,

1058 ¥ A
ey, - 2 ofKarpim
. Amygdaiia
~.(Glanusa)

thari *
P'.

.Gékﬂoua'u
.
Vntlg

n;cnas

Taummur Mllrdam <

: Kalliani ~ s 5
Phanarak: o ” Langadia : psil
.- & -, - .
”"‘"hu i

Valtetsiniko o

Lewd: Ancisia
F: ..r".-u-u-.-" 1758

"WEA!rémuron -

Tempie de o
3 Pétrovoun: B S 2 (Kakouri/~=
: M u6 1ov igss
. Karkalou Bubpio

Pyrgakie Methy » \ e
o R Afomsum.

)
e Nesram

Nto:dvq

Kakoursiha o

- e
°® o fKokorra %ﬁir‘"’ 1624
= g -~
£ priiky .\Eﬂh."". olouks
e Se97
o o

N LereesesenL o
- van
PLLE

\

>Loto,ihe |

b

-b-/;éuqnpmra moga:o

g
s 5.
N
Sesensanes

8Kr andro
F'Jhokg:tro"-n. v

‘120 '-V

.' . .
Hellémko - L (o

: -rmsoa Atsicholo
J . _‘fr{ A, Lavdﬂ

.oTripolis -kambos

‘Lykochia B

Karvumt 2
o

s
d

:._ Haghios-

Paliomiri o ~Sastisie Alra/Lithovounia =10 s
:P 5 _'f".mbenran‘ S
:Hannon 1 TeYEQ @ VoGiokerake + ' im-
I"loo\knv'rlov. Evmdron Alds 3 Z-
oy "2 Z
2

? nul.ll 7
"< Péirvolia D! ‘9"'

‘MEyain MoAig A""‘
OMégalopolis Kato- Aséa

AxaKAGIOV o Psarh e« Rapsomat:
Périvolia. ®-

43 }mxakcm_ ngum

" ‘fP liiza)

‘.'

Véligostie

o
J?l‘fldlsr' -.-Au...'

L

Karyéds s

- yhont | Parn,, o i

I" wre. :.. . -
Cours deeu: —, .~ =l Relief:
P ; ;

e~

o 4 des muunnquu
an PO '
L] Mzu w!h ot baurgld-l antiques, .

1~ theious * | nomsantiquas ASTRAS

Xdrilas noms ac!qgl- Lampeia

noms antiques ' !
MDM' adoptéds dans - 1)"-’” .

e rrac
‘ _..-u--ov it
-.,.-. ve

-. s ll!_‘lﬂtullll‘l dnh\chnm" _

[~

S A ¥ sitesantiques non identifigs |
- byt . e ~ et

‘. -~ localités.modernes .- et "‘l toponymia actuelle” |
, - . . A |
<. - ,.""' % ,&_ e |

o Aséa - gom officiel - e =
. © . e sges  cole daltitude \

o(Kandréva) nom'yguel - L wd v e :
e st o S U T
v s, gt oy :

Ref ‘ond Scénes NASA-LANDSAT 1047 084336 ¢ty 5. 2. 70 et 1118-08384a .6 w7+

(d’apreés M. JOST, Sanctuaires et cultes d’Arcadie, Paris, 1985, pl. A.).



DISCUSSION

M. Etienne: Je voudrais poser une question préalable concernant les sour-
ces. Connait-on pour une cité arcadienne la totalité du panthéon? Et quelle
est la part de Pausanias et de I’archéologie dans la reconstitution de ces pan-
théons?

Mme Jost: Pausanias ne donne que des indications partielles, limitées au II¢
siecle apres J.-C. Elles sont a compléter par les données de I’épigraphie, de la
numismatique et des fouilles. Le panthéon de Tégée, pour lequel on dispose
de ces différents types de données, est, de ce fait, un-des mieux connus. Pour
le reste, il faut tenter de tenir compte de la spécificité de chaque source. Ainsi,
les monnayages classiques privilégient Athéna poliade, presque absente chez
Pausanias, qui montre une prédilection pour Démeéter et pour les cultes étran-
ges. Par ailleurs, la fouille ne permet pas toujours de nommer la divinité a qui
est dédié le sanctuaire. Le tableau est donc forcément partiel, ... comme c’est

partout le cas en Grece.

M. Graf: In Threm Versuch, Gottheiten und Lage der Heiligtiimer in
Arkadien zu einem dreistufigen Schema — Stadt, Kulturland, Wildnis — zu
verstehen, hat mich die fraglose Zuordnung von Artemis und teilweise
Demeter etwas tiberrascht. Aus zwei Griinden: einerseits ist ja Demeter weit
mehr als die Schutzgottheit des Ackerbaus; sie hat ihre Bindung an eine Reihe
anderer Probleme (insbesondere des Madchen- und Frauenlebens); anderseits
ist Artemis’ Verbindung mit See und Sumpf vom Kulturland scharf zu tren-
nen. Miisste man nicht noch stirker die Kulpraktiken heranziehen, um die
gesamte Funktion der Gottheiten zu verstehen, was dann vielleicht die Ein-
teilung doch verschieben wiirde?



SANCTUAIRES RURAUX ET URBAINS 241

Mme Jost: J’a1 limité les indications sur les personnalités divines et les cul-
tes pour m’en tenir au théme des Entretiens: les sanctuaires. Mais il est certain
que, st Déméter est associée a la nature végétale — c’est le point qui m’impor-
tait ici —, 1l est exclu de la réduire a cette fonction (cf. mes Sanctuaires et cultes
d’Arcadie, 297-356, en particulier pour Déméter Kidaria); sa relation avec les
femmes est toutefois peu marquée en Arcadie. En ce qui concerne Artémis,
son lien avec le pédion de Stymphale tient a ce que, sans son intervention
béneéfique, la plaine, inondée, devient sterile (cf. I'épisode rapporté par Pausa-
nias VIII 22, 8-9).

M. Schachter: I am interested in the examples you give of urban sanctuaries
which embody elements more appropriate to a rural setting, namely groves

and springs, and wonder what significance you attach to them.

Mme Jost: Ces éléments «ruraux» dans les villes montrent surtout, 3 mon
avis, qu’il ne faut pas opposer aussi radicalement qu’on le fait parfois paysage
rural et paysage urbain. Les agglomérations arcadiennes, d’ailleurs, devaient
souvent se réduire a un petit nombre de batiments regroupés dans un cadre
de nature.

Pour éviter néanmoins de simplifier les faits, il faut dire aussi que dans cer-
tains cas les éléments «ruraux» préexistaient a 'urbanisation; ils ont été
ensuite inclus dans la ville (par exemple, la fontaine d’Aléa a Tégee). A Méga-
lopolis, I’existence de bois sacrés (entre autres, celui de Zeus Philios) repro-
duit un usage attesté a la fois dans des bourgades dépeuplées (Trikolonoi) et
dans la chéra.

Mme Kearns: What criteria are we to use in order to determine the impor-
tance of a sanctuary? I can see that in one direction it could be the most
unusual and distinctive cults which are the most important, because these
may help in the creation of a sense of a distinctive polis identity, but there
may be other kinds of importance which we could take into account. In the
case of Phigaleia, as you point out, Pausanias actually tells us that the cult of
Demeter Melaina was the chief reason for his visit — and like him, we too
perhaps find this cult and that of Eurynome the most «important» here



242 DISCUSSION

because we attach importance to what appears strange and exceptional. But
still in Phigaleia you mention also for instance an urban cult of Asklepios and
Hygieia — less interesting to us and to Pausanias, no doubt, but which might
very well have interested the Phigaleians. There 1s also the cult of the heroes
from Oresthasion who died in a sort of devotio to save Phigaleia from the
Spartans (Paus. VIII 39, 4-5; 41, 1); we know that their monument was
situated in the agora, which suggests a cult of both civic importance and
urban empbhasis; its role in binding the community together seems clear if we
accept the connexion often made between this particular cult and the
BovBusio weyddn for «the heroes» attested by Harmodios of Lepreon in his
work «On the customs of the Phigaleians» (FGrHist 319 F 1).

Mme Jost: Ce n’est pas I'étrangeté d’un culte qui détermine 'importance
d’un sanctuaire. Est important un sanctuaire qui est fréquenté par une clien-
tele importante. La fréquentation d’un lieu sacré est connue par des textes
(mentions de sacrifices privés et publics périodiques chez Pausanias) ou par

les fouilles (abondance des ex-voto retrouvés dans le sanctuaire).

M. Reverdin: La question que je vais poser n’a probablement pas de
réponse. Je la pose néanmoins. Il y a eu certes, de tout temps, des bergers en
Arcadie. Mais si vous examinez les listes de mercenaires des armées hellénisti-
ques — celles qu’a publiées M. Launey, par exemple —, vous constaterez que
I’Arcadie a été une des régions qui en a fourni le plus grand nombre.

Avez-vous repéré une influence quelconque, dans les sanctuaires que vous
avez étudiés, de ces mercenaires? J'ajouterai que mon pays — la Suisse — a
fourni, du XVI¢ au XIX¢ siecle, des mercenaires en abondance; et que, rentrés
au pays, ces mercenaires en ont fortement influencé la mentalité, non seule-

ment politique et économique, mais aussi culturelle et religieuse.

Mme Jost: Je n’ai pas trouvé en Arcadie de connexion particuliére entre
Iexistence des mercenaires et les pratiques cultuelles. Seul le sanctuaire d’Apol-
lon Epikourios a été mis en relation avec les mercenaires par F.A. Cooper (7he
Temple of Apollo at Bassai [New York/London 1978], 20-28); mais les données
n’autorisent aucune certitude (cf. M. Jost, Sanctuaires, 488).



SANCTUAIRES RURAUX ET URBAINS 243

Mme Bergquist: You stated that the Arcadian, rural sanctuaries were not
rustic, rather advanced instead, e.g. Bassai. To my mind this needs a chrono-
logical qualification. As I see it, Bassai may be advanced as regards finds in
the Archaic period, but architecturally I would not call it advanced before
the Classical period. In other words, I am curious, whether you have made

any chronological distinctions in your study.

Mme Jost: La plupart des temples que j’ai cités pour la chora sont effective-
ment d’époque classique (noter pourtant le temple du mont Boreion, élevé
dans le premier quart du VI siecle avant J.-C.). Mais certains de ces monu-
ments ont sirement été précédés par un édifice archaique (cf. Bassai, Pétro-
vouni). L’existence d’une véritable architecture religieuse dans la chéra arca-

dienne me parait donc assurée dés I'archaisme.

Mme Bergquist: A propos rural sanctuaries being maintained after synoi-
kisms, I am asking you, if the country was literally depopulated after the
synoikisms. Would there not be any people about cultivating the fields and
keeping the herds? If so, it seems to me that it would be 1n their interest that
the rural sanctuaries were maintained and in the interest of the centralized

poleis to keep them maintained.

Mme Jost: Si Pausanias (VIII 27, 1-8) parle d’un réel dépeuplement de la
région a 'occasion de la fondation de Mégalopolis, un récent survey mené par
une équipe d’archéologues des Universités de Sheffield et Swansea conduit
effectivement a penser qu’un habitat rural dispersé a di subsister dans la chora
aprés le synoecisme (cf. Ja communication de ]. Roy, au XI¢ Congres
d’archéologie classique, a paraitre).

M. Tomlinson: With regard to the relationships between city and coun-
tryside in Arcadia, it is important that we have there evidence for the reverse
process to synoikismos, the dismemberment of organised poleis and the
return of the population to the constituent communities, whether these are
to be regarded as villages or towns. There is the instance of Mantinea, broken
up by the Spartans (briefly) in the 4th century B.C., and the eventual disinte-



244 DISCUSSION

gration in the Roman period of Megalopolis. In both instances (particularly,
I think, in the case of Mantinea) it was possible for citizens to return to their
ancestral communities, of which, presumably, they were aware. Religious
continuity, an awareness of local and traditional cults which were par-
ticularly relevant to the various groups must have contributed to this,
irrespective of whether we are talking about the smaller communities, such
as Phigaleia, the more complex synoikised cities or the federal league created
by the Boeotians. It is noticeable that Pausanias is able to describe local cults,
presumably still flourishing, after the collapse of city state order.

Mme Jost: Le dioecisme de Mantinée est effectivement un cas intéressant
de retour de la cité dans la chora; je I'ai étudié dans «Villages de I’ Arcadie anti-
que», in Ktéma 11 (19865 paru en 1990), 146-158.

M. Rudhbardt: 1] est difficile de faire la part entre doublets et syncrétismes
ou méme de postuler leur existence. Plus particuliérement, qu’est-ce qui
pourrait permettre de préciser la figure des Deux Déesses et de dire que cha-

cun pouvait y retrouver son propre couple de déesses?

Mme Jost: Je reconnais que ma formule sur les Deux Déesses de Mégalopo-
lis n’est pas heureuse, car les données qui les concernent se limitent a Pausa-
nias, VIII 31, 1-8. Je renverrai plutot aux conclusions de mon ouvrage (Sanc-
tuaires, 343), ou je dénongais le caractere arbitraire de ce type de construction
(ct., en particulier, R. Stiglitz, Die Grossen Gottinen Arkadiens [Wien 1967]).
Je laissais ouverte la question de I’origine de I’appellation des Déesses comme
de leur nature; je suggérais seulement que, d’apreés le texte de la Périegese, les
Déesses gardent sans doute une vague teinte arcadienne (dont I’appellation
locale de Mégalai Théai ou la présence d’Héraklés-Dactyle a leur coté peut

A . . . . Lt A 4
étre un indice), mais que, par la seule force des rites, elles ont été entrainées

dans la sphere d’Eleusis (cf. VIII.31, 7).

M. Graf: Die sehr schone Analyse der Heiligtimer von Megalopolis hat
eine Struktur aufgezeigt, tiber die zu reflektieren verlockt. Die Verdoppelung

von Heiligtiimer — primires und bedeutendes Temenos des Zeus Lykaios am



SANCTUAIRES RURAUX ET URBAINS 245

Lykaion, sekundires Temenos in der Stadt — und ihre Verbindung durch
eine Prozession erinnert ja an Eleusis und Athen, wie Sie selber hervorhoben.
Zwei Fragen dazu: inwiefern ist die Doppelheit in Athen wirklich vergleich-
bar? Und, wichuger: ldsst sich etwas aussagen tber die Art von Gotthert,
deren Temene verdoppelt werden konnten? Sind es eventuell Gottheiten, in
deren Kult die Opposition von Drinnen-Draussen schon immer eine Rolle
spielte? In Athen hat man ja doch diesen Eindruck, denkt man an Demeter
(Eleusis) und Artemis (Brauron).

Mme Jost: Je suis favorable aux études régionales, parce qu’elles permettent
de dégager, par 'analyse du contexte local, les aspects spécifiques de chaque
contrée. Le phénomeéne des «doublets» en Arcadie ne peut donc pas s’appli-
quer tel quel a I’Attique, dont les conditions historiques sont fondamentale-
ment différentes (ancienneté de la ville d’Athénes, tendance impérialiste de
cette cité et modalités de la célébration des mysteres, avec une procession
d’Eleusis a Atheénes).

Quant au choix des divinités qui ont un «doublet» dans la ville, il me
parait surtout lié, en Arcadie du moins, a ’'ancienneté et au prestige d’un sanc-

tuaire et de ses traditions.

M. Bingen: Au fond, on pourrait, en guise de conclusion, souligner que du
modele si particulier de I’Arcadie, avec son paysage géographique unique, ses
redistributions de population au fil des synécismes ou de leur dilution, se
dégage comme élément universel le role existentiel du sanctuaire, qui apparait
dans le maintien du culte sur place méme apreés I’abandon (lien avec son
espace traditionnel) et dans la création du doublet (lien avec son public tradi-

tionnel au-dela des transferts).



L
e & A vt . Tl 3 il J ;
L n = ik N H
1
3 v —d -
= ¥ B = v -
0 4 3y d - i e ., .
- - = | H N i
o ey A IS e B : g 2 = 2 sl eE T s
- 7 o . 1 i a |
I s - v L “ . ! R - 5 = RiE .
< ¥ | hi=mne B ! ‘ = N = - -
o 1 N
E
B N
- . |
1
! |
e
.
= 4
£
g
E 7 SR GO P, |
. , e e
N |
. eg2e
B L)
SR=C] R e A
. -?.igf-"':"t:'_.'; Vel ﬁ”."?ﬁ,‘; T I|
2 B A -

BT = R R 'y - =
T SRR iy e P e -

: N : E S .
A 3 . R
N |:

i |

) [
SIS

=

i

= EE-;?—E-A’ E*"



	Sanctuaires ruraux et sanctuaires urbains en Arcadie

