Zeitschrift: Entretiens sur I'Antiquité classique
Herausgeber: Fondation Hardt pour I'étude de I'Antiquité classique
Band: 37 (1992)

Artikel: Heiligtum und Ritual : das Beispiel der griechisch-rémischen Asklepieia
Autor: Graf, Fritz
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-660750

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-660750
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

IV
FriTz GRAF

HEILIGTUM UND RITUAL
DAS BEISPIEL DER GRIECHISCH-ROMISCHEN
ASKLEPIEIA

1. Einleitung

Jedes Heiligtum, vom einfachen Temenos bis zum reprisen-
tativen Tempelbezirk oder zur gotischen Kathedrale, ist ein aus-
gegrenzter und durch Menschenhand geformter Raum, welcher
der Verehrung einer oder mehrerer ibermenschlicher Wesen-
heiten geweiht ist; als solches ist jedes Heiligtum Brennpunkt
von Mythen und Ort von Riten. Seine Ausgestaltung hingt mit
der Art der Riten unmittelbar zusammen (etwa damit, ob ein
olympisches Opfer mit Altar oder eines an die Unterirdischen
mit einem Bothros tiblich ist). Doch die Riten ihrerseits fiigen
sich in einen grosseren Zusammenhang ein: denn wie jedes Pro-
dukt menschlichen Schaffens kann der sakrale Raum verstanden
werden als ein Zeichensystem, das etwas dariiber aussagt, wie die
Menschen den hier ablaufenden Kult und seinen Kultempfinger
verstanden. Die Elemente, aus denen sich dieses Zeichensystem
zusammensetzt, sind vielfiltig: am wichtigsten ist die An/age in
ihren einzelnen Teilen, doch bereits die Lage des Heiligtums ist
aussagekriftig (liegt es in der Polis oder in der freien Natur, an
der Grenze des Territoriums oder in seinem politischen und



160 FRITZ GRAF

sakralen Zentrum?).! Und schliesslich kommen dazu eben
Riten und Mythen, die in sich wieder Zeichensysteme sind.

Wie dieser Komplex zusammenwirkt, um einen spezifischen
Typus von Heiligtum zu definieren, mochte ich im Folgenden
fir die antiken Asklepieia niher untersuchen. Die Asklepieia
bieten sich deshalb an, weil sie oft ihre Gestalt erst relativ spat
und unter dem formenden Einfluss besonders von Epidauros er-
hielten: so steht ein vergleichsweise reiches und homogenes, sich
gegenseitig erginzendes Material zur Verfligung. Gegenliufig —
und nicht zu unterschitzen — wirkt sich freilich aus, dass haufig
bereits lokale Ansitze in den Asklepieia fortwirkten, tiber die
wir nur schlecht unterrichtet sind; idealiter konnen sie freilich
zur Kontrolle und als Folie fiir das Gemeinsame dienen?.

2. Das romische Asklepieion «inter duos pontes»

Als Ausgangspunkt fiir unsere Uberlegungen eignet sich die
Einrichtung des Asklepioskultes durch den rémischen

' Arbeiten zu dieser Fragestellung sind selten, vgl. die kritische Ubersicht
zu einem Problemkreis bei David ASHERI, «A propos des sanctuaires
extra-urbains en Sicile et Grande Gréce. Théories et témoignages», in
Marie-Madeleine MACTOUX — Evelyne GENY (Hrsgg.), Mélanges Pierre
Lévégue I (Paris 1988), 1-15; etwas enttduschend John N. COLDSTREAM,
«Greek temples: Why and where?» in P.E. EASTERLING — ].V. MUIR
(Hrsgg.), Greek religion and society (Cambridge 1985), 67-97.

2 Vgl. Emma J. und Ludwig EDELSTEIN, Asclepius. A collection and inter-
pretation of the testimonies (I: Collection of the testimonies; II: Interpre-
tation of the testimonies) (Baltimore 1945); Roland MARTIN — Henri
METZGER, La religion grecque (Paris 1976), 62-109; einen umfassenden,
wenn auch nicht immer befriedigenden Katalog gibt Alessandra SEME-
RIA, «Per un censimento degli Asklepieia della Grecia continentale e
delle isolex, in AnnSNPisa 16 (1986), 931-958; die Bilddenkmaler bei Ber-
nard HOLTZMANN, in LIMC 1I 1 (1984), 863-897.



HEILIGTUM UND RITUAL 161

Staat im Jahre 293; seine Ubernahme von Epidauros ist durch
Livius und spitere Autoren gut bezeugt und in der Forschung
auch ausfiihrlich diskutiert®. Der Gott wurde in der Gestalt sei-
ner heiligen Schlange nach Rom geholt; im Tiber liess diese sich
ins Wasser gleiten und suchte die Insel inter duos pontes auf,
womit der Kultort durch den gottlichen Willen festgelegt war.
Der Kult behielt in Rom seine griechische Form bei, wie Festus
ausdriicklich mitteilt®; andere Informationen, die dies bestitigen
konnten, fehlen zwar, doch haben wir keinen Grund, daran zu
zweifeln: dasselbe Festhalten an der fremden Form bezeugt
Festus fiir die Kulte von Magna Mater und Ceres, wo andere
Quellen die Bestdtigung geben®.

Grabungen haben zwar auf dem Gebiet der Insula und ihres
Asklepieions nie stattfinden konnen: seit dem 12. Jh. steht an
seiner Stelle die Kirche des S. Bartolomeo; Bartholomius gilt

3 Vgl. Maurice BESNIER, L’ile Tibérine dans l'antiguité (Paris 1902), bes.
135-244; Ernst SCHMIDT, Kultibertragungen, RGVV VIII 2 (Giessen
1909); Joél LE GALL, Recherches sur le culte du Tibre (Paris 1953); Mar-
gherita GUARDUCCI, «L’Isola Tiberina e la sua tradizione ospitaliera»,
in Rend.Acc.Linc. 26 (1971), 267-281, repr. in Studi scelti sulla religione
greca e romana e sul cristianesimo (Leiden 1983), 180-197; Paul ROESCH,
«Le culte d’Asclépios 2 Rome», in G. SABBAH (Hrsgg.), Meédecins et
médecine dans I'antiquité, Centre Jean Palerne, Mém. 3 (Saint-Etienne
1982), 171-179.

Fest. p. 268 L.: Peregrina sacra appellantur quae aut evocatis dis in oppug-
nandis urbibus Romam sunt + conata +, aut quae ob quasdam religiones
per pacem sunt petita, ut ex Phrygia Matris Magnae, ex Graecia Cereris, Epi-
dauro Aesculapi: quae coluntur eorum more, a quibus sunt accepta. — Vgl.
M. VAN DOREN, «Peregrina Sacra», in Historia 3 (1954/1955), 488-497.

*  Ceres: Cic. Balb. 55, vgl. Henri LE BONNIEC, Le culte de Céres a Rome.
Des origines a la fin de la Républigue (Paris 1958), 381-399; Magna Mater:
Dion. Hal. II 19, 4; Liv. XXIX 14, 11 (fremde Priester); Serv. in Verg.
Georg. 11 394 (griechische Kultlieder).



162 FRITZ GRAF

seinerseits als Krankenheiler®. Die Elemente des Heiligtums
wenigstens sind bekannt’: ein Tempel, der am 1. Januar 291
dediziert wurde®, mit einer Kultstatue, auf die Ovid anspielt®;
Siulenhallen, in denen sich die Kranken aufhielten'®; wohl eine
heute ausgetrocknete Quelle, jedenfalls stellt ein Relief eine
Quellgottheit dar und ist in S. Bartolomeo vor der Treppe zum
Altarraum ein Brunnenschacht, dessen Wasser eine Inschrift als
gesundbringend empfiehlt'!; schliesslich ein Hain'?: es sind dies
die gingigen Bestandteile eines Asklepieions, die etwa auch in
Epidauros wichtig sind. Wie in Epidauros, im kretischen Lebena
oder in Pergamon wurden auch in Rom wunderbare Heilungen
nach der Inkubation inschriftlich festgehalten'?; wie an vielen
Orten Griechenlands und Italiens dedizierten die Geheilten
Votivbilder der betroffenen Organe: bei der grossen Tiberkor-

¢ Legenda Aurea zum 24. August.

7 M. BESNIER, L’ile (Anm. 3), 184-202; vgl. auch Donatella DEGRASS],
«Interventi edilizi sull’Isola Tiberina nel 1° sec.a.C. Nota sulle testimo-
nianze letterarie, epigrafiche ed archeologiche», in Athenaeum 65 (1987),
521-527.

*  Georg WISSOWA, Religion und Kultus der Rémer (Miinchen 1912), 307.
*  Ov. Met. XV 654-656 (qualis in aede esse solet).

' Liv. II 5, 4: area firma templis quoque ac porticibus sustinendis; vgl. Plut.
Publ. 8, 6.

'' M. BESNIER, L’ile, 200 f., nach F. VON DUHN, in RM 1 (1886), 167-172;
die mittelalterliche Inschrift lautet Qui sitit ad fontem veniat potumque
salubrem bauriat ex vena [...

12 Unten Anm. 107.

'3 Ubersicht iiber die Heilungsberichte mit Lit. bei Margherita GUAR-
DUCCI, Epigrafia Greca. IV. Epigrafi sacre pagane e cristiane (Roma 1978),
143-166, wichtig noch immer Rudolf HERZOG, Die Wunderheilungen
von Epidauros, Philologus Supplbd. 22, 3 (Leipzig 1931); die bisher ein-
zige pergamenische Inschrift ist ausfiihrlich besprochen von Helmut
MULLER, «Ein Heilungsbericht aus dem Asklepieion von Pergamon»,
in Chiron 17 (1987), 193-233. :



HEILIGTUM UND RITUAL 163

rektion 1881-1890 wurden grosse Mengen solcher anatomischer
Votive aus Terrakotta gefunden, die wenigstens zu einem bedeu-
tenden Teil aus dem Asklepiosbezirk auf der Insel stammen
mussen .

Wenn mithin Architektur und Kultpraxis, soweit nachpriif-
bar, sich an jene der grossen Asklepieia Griechenlands, insbe-
sondere des Mutterheiligtums von Epidauros eng anschliessen ',
bleibt doch die Lage auf der Flussinsel isoliert. Die Legende sah
und beantwortete das Problem — und unterstreicht damit
zugleich die Besonderheit: der Wille des Gottes, manifestiert in
der heiligen Schlange, habe sich die Insel ausgelesen; wenigstens
fiir Ovid ist dabei die Schlange identisch mit dem Gott'®. Uber-
fihrung des Kultes durch die Schlange ist nicht ganz selten: nach
Athen und nach Sikyon kommt sie per Wagen'’; nach Epidau-

' Publiziert wurden sie erst jiingst, Patrizio PENSABENE — Maria Anto-
nietta R1ZZO — Maria ROGHI — Emilia TALAMO, Terracotte votive dal
Tevere (Roma 1980); die Probleme bei der Auffindung ebenso wie bei der
Aufbewahrung lassen freilich eine prizise Zuordnung der damaligen
Funde auf einzelne Fundplitze nicht mehr zu. — Zu den anatomischen
Votiven allgemein die (unvollstindigen) Ubersichten von Folkert
T. VAN STRATEN, «Gifts for the gods», in Hendrik S. VERSNEL (Hrsg.),
Faith, hope and worship. Aspects of religious mentality in the ancient world
(Leiden 1981), Appendix 105-151 (zu Griechenland); Mario TABANELLI,
Gli ex-voto poliviscerali etruschi e romana. Storia, ritrovamento, interpreta-
zione (Firenze 1962); vgl. auch die wichtige Ubersicht von Annamaria
COMELLA, «Complessi votivi in Italia in epoca medio- e tardo-
repubblicana», in MEFRA 93 (1981), 717.

Wie Fregellae zeigt, tritt wenigstens in der Architektur neben Epidauros
bald das Vorbild von Kos, Filippo COARELLI, Fregellae 2. Il santuario di
Esculapio (Roma 1986), 7 .

' Ov. Met. XV 655-744; zu Beginn verwandelt sich der Gott in die
Schlange, ohne freilich den Priester zu tduschen («en, deus est, deus est!...»
dixit 677), am Ende wandelt sie sich in den Gott zuriick (specie caeleste
resumpta 743).

"7 Athen: das Telemachos-Monument, das Luigi BESCHI, «Il monumento
di Telemachos, fondatore dell’Asklepieion ateniese», in AnnSAA 29/30



164 FRITZ GRAF

ros Limera wird sie wie nach Rom zu Schiff iber das Meer
gebracht und sucht sich den Ort ihres Altars am Strand'®; auch
in Pergamon wurde eine solche Sage erzihlt'®. Der rémische
Mythos verwendet also ein geliufiges Motiv, um die seltsame
Lokalisation zu erklaren.

Dass bereits die Antike sich tiber die Lage wunderte, erfahren
wir auch sonst; neben der des Mythos stehen andere antike
Erklirungen?®®. Fiir den ilteren Plinius war die Insellage Aus-
druck des Misstrauens der Romer der griechischen Medizin
gegeniiber; das braucht wohl keine Widerlegung?'. Fiir Festus
war das Wasser als Heilmittel ausschlaggebend: das passt eher zu
einer Heilquelle als zum Tiber??. Plutarch schliesslich — der
allerdings bloss die extraurbane Lage problematisiert — verweist
auf die Lage griechischer Asklepieia ausserhalb der Stidte an
gesunden und erhohten Orten?® — wie gesund die Lage im Tiber
war, ist zweifelhaft, besonders erhoht jedenfalls war sie nicht. So
kann keine der antiken Antworten wirklich befriedigen. Weiter
schien erst Joél Le Gall zu kommen, der zwei Griinde
verkniipfte?*: fremde Gotter werden in Rom prinzipiell ausser-

(1967/1968), 381-436 rekonstruiert hat, mit der Inschrift /G 112 4960 +
4961 (Elpis MITROPOULOU, A new interpretation of the Telemachos
monument [Athen 1975], gibt wenig Neues); Sikyon: Paus. II 10, 3.

'8 Paus. III 23, 6 {.; das Elementare bereits be1 Sam WIDE, Lakonische Kulte
(Leipzig 1893; repr. Darmstadt 1973), 189 f.

Paus. II 26, 8 ist zu knapp, Miinzbilder bewahren aber die traditionelle
Form der Legende auf, Louis ROBERT, EFtudes Anatoliennes (Paris 1937),
162 Anm. 7.

20 P. ROESCH, «Le culte d’Asclépios 2 Rome» (Anm. 3), 173.

21 Plin. Nat. XXIX 16.

22 Fest. p. 98 L.: in insula Aesculapio facta aedes fuit, quod aegroti a medicis

aqua maxime sustentur; dasselbe gilt fiir Vitr. I 2, 7, unten Anm. 34.
2 Plut. Quaest. Rom. 94, 286 D, s. unten Anm. 35.
2 J. LE GALL, Le culte (Anm. 3), 103.



HEILIGTUM UND RITUAL 165

halb des Pomerium verehrt, und die Insel lag bis in augusteische
Zeit draussen; dass dabei unter den vielen mdglichen Orten
gerade die Insel gewidhlt wurde, lag daran, dass bereits im 4.
Jh.v.C. auf ihr ein Heilkult, wohl des Tiberinus, bestanden
habe. Diesen Kult, den keine literarischen oder epigraphischen
Quellen kennen, sieht Le Gall durch einige anatomische Votive
belegt, welche dlter als das friihe 3. Jh. sein miissten. Das Argu-
ment Uiberzeugt nicht: die ersten sicher datierten Votive von der
Insel kommen aus dem mittleren 2. Jh.; eine betrachtliche
Hoherdatierung der wenig spezifischen Masse der anatomischen
Votive, die allein aus stilistischen Griinden zu erfolgen hatte, ist
dusserst problematisch. Dazu kommt die Fundproblematik der
Ex-Voto aus dem Tiber?’: die Herkunft auch nur von der Insel
ist fiir kein einziges Stiick gesichert, da die Fundbiicher zwar
Fundorte und allgemeine Charakteristiken verzeichnen, sie aber
nicht mit den uns erhaltenen Stiicken verkntipfen. Umgekehrt
wissen wir gerade dadurch, dass anatomische Ex-Voto auch weit
tiberaufwirts, am Ponte Garibaldi und neben der Engelsburg
(Via di Monte Brianzo) gefunden wurden: an der These von Le
Gall sind alle moglichen Zweifel moglich. Doch selbst wenn er
Recht hitte, erklirt er die Insellage nicht wirklich: unerklart
bleibt, weswegen Asklepios sich nicht an einen andern Heilkult
angeschlossen hat, insbesondere nicht an den des Apollo Medi-
cus, dessen Bezirk sich ja ebenfalls ausserhalb des Pomerium

% Ausfiinrlich dargestellt bei P. PENSABENE — M.A. R1zZO — M. ROGHI
— E. TALAMO, Terracotte (Anm. 14), 5-19. — Aus dem hier prisentier-
ten Material will Joél LE GALL, «Des Romains demandaient au Tibre la
guérison de leurs maux», in Archéologie et médecine. 7es rencontres inter-
nationales d’archéologie et d’histoire d’Antibes (23-24-26 octobre 1986)
(Juan-les-Pins 1987), 531-536, umgekehrt schliessen, dass alle anatomi-
schen Votive vom Tiberufer dem Tiber, nicht dem Asklepios auf der
Insel geweiht waren. Nichts zwingt zu diesem Schluss.



166 FRITZ GRAF

befand?® — doppelt seltsam angesichts der engen Beziehungen,
die nicht bloss den epidaurischen Asklepios mit Apollon ver-
banden.

Die Sache wird noch interessanter, wenn man sich die in
ithrer Ursprungslegende ausgedriickte Besonderheit der Tiberin-
sel klarmacht; Maurice Besnier hat diese Mythologie ausfiihrlich
besprochen?’. Die Insel, so heisst es etwa gleichlautend bei
Livius, Dionysios von Halikarnass und Plutarch?® — nach einer
annalistischen Quelle — sei entstanden, als die Rémer die Tar-
quinier vertrieben und den Landbesitz der Familie auf der Halb-
insel nordlich der Stadt dem Mars geweiht hitten (weswegen
jene Halbinsel hinfort Campus Martius geheissen habe): man
hitte dabei das eben reife Getreide abgeerntet, sich dann aber
nicht getraut, es zu benutzen, da es ja Mars geweiht und damit
menschlichen Zugriff entzogen gewesen se1*’: also habe man die
Getreidegarben in den Fluss geworfen. An einer Untiefe seien
sie hingengeblieben und hitten sich zur Insel geformt, die durch
angeschwemmten Sand und Lehm sich rasch verfestigt hitte*®.

Die Tiberinsel als Resultat einer seltsamen Ernte: das beant-
wortet die Frage nach dem unklaren religiosen Status der Insel:
zwar Teil des Flusses, 1st sie doch Land und mit Briicken an das

26 Vgl. Jean GAGE, Apollon romain. Essai sur le culte d’Apollon et le develop-

pement du «ritus Graecus» a Rome des origines a Auguste (Paris 1955), 27;
99-110.

27 M. BESNIER, L’ile (Amn. 3), 15-31; J. LE GALL, Le culte (Anm. 3), 103
bringt nichts Neues, seine historisierende Lesung des Mythos («il est tres
courant que des 1les naissent de cette maniére») uberzeugt nicht.

28 Liv. II 5, 1-4; Dion. Hal. V 13; Plut. Publ. 8, 1-5.

2 Liv. 115, 3: campi fructum quia religiosum erat consumere, ihnlich Dion.

Hal. V 13, 3 (¢8ayiotov).

Die bei Plut., Lc., mitgeteile Variante, dass das Marsfeld nicht Tarquinius
Superbus, sondern der Vestalin Tarquinia gehért habe, dndert nichts
Grundlegendes.

30



HEILIGTUM UND RITUAL 167

iibrige Land angebunden®'. Der Status des Flusses ist demgegen-
tiber eindeutig: er wird rituell als ein Bereich verstanden, der
ausserhalb menschlicher Verfiigbarkeit steht; der Tiber emp-
fangt, was die Romer aus 1hrer Stadt religios aussondern wollen:
portenta, die man beseitigen muss, den parricida, die purgamina
Vestae, schliesslich die Puppen der Argei*%. Der Mythos schafft
Klarheit: auch die' Insel, entstanden aus den Mars geweihten
Getreidebtindeln, ist ein Bereich jenseits menschlicher Verfiig-
barkeit, genau wie der Fluss.

Die iibrigen Kulte auf der Insel, soweit sie kenntlich sind,
bestdtigen diese Analyse: der Flussgott selber, der ein sacellum
besass, daneben Faunus, der romische Gott des Draussen, der in
keinen urbanen Raum passt®*; unklarer sind die Schwurgétter
Semo Sancus und lupiter Iurarius, die ebenso Kult auf der Insel
hatten.

Aesculapius erhielt in Rom also nicht einfach einen Raum
ausserhalb des Pomerium, sondern einen prononciert aus der
Menschenwelt ausgegliederten Raum. Zu kléren bleibt, ob dies
romische Eigenheit ist, mithin Eigenes aussagt iiber die Rezep-
tion des griechischen Gottes in Rom (Festus’ Nachricht, dass
der griechische Charakter rituell bewusst blieb, kénnte dafiir
sprechen) oder ob schon Asklepios Ansatzpunkte bot dazu,
auch wenn keines der vielen griechischen Asklepieia auf einer

Insel liegt.

' Wiren die pontifices urspriinglich zustindig gewesen fiir die beiden
Briicken zur Insel?

32 J. LE GALL, Le culte (Anm. 3), 83-95.

3 Faunus ist «der deus agrestis schlechtweg», G. WISSOWA, Religion und
Kultus der Romer, 210; mehr Georges DUMEZIL, La religion romaine
archaique (Paris 1966).



168 FRITZ GRAF
3. Die Lage der griechischen Asklepieia

Auskuntt iiber die antike Auffassung, wo Asklepieia liegen
sollten, geben Vitruv und Plutarch. Der romische Architekt
stellt sie daber mit andern Heiligtiimern zusammen: allgemein
gelte, dass Tempel an gesunden Orten (saluberrimae regiones)
und besonders bei guten Quellen (aguarum fontes... idoner) lie-
gen missten; namentlich verweist er dann auf die Tempel von
Aesculapius und anderer Heilgotter, wo diese Lage im Interesse
der dort Genesung Suchenden sei: da wird Griechisches und
Romisches zusammengesehen, die Lage ausserhalb der Stadt
schon deswegen nicht thematisiert, weil Vitruv allgemein von
templa spricht®. Plutarch seinerseits will Antwort gerade auf
die Frage geben, weswegen das romische Asklepieion ausserhalb
der Stadt lag: auch bei den Griechen pflegten diese Heiligtiimer
an reinen und erhohten Orten zu liegen®*,

Die Feststellung Plutarchs, im Fall des romischen Heiligtums
etwas unpassend, hat fiir andere italische Heiligtiimer des Aescu-
lapius durchaus Giiltigkeit, wie die Grabungen in Fregellae
haben zeigen konnen, wo der Bezirk tatsichlich erhoht und
abseits der Siedlung liegt*¢. Und vor allem gilt sie im Ganzen fuir
die griechischen Asklepieia, die in den allermeisten Fillen wenn
vielleicht nicht immer erhoht, so doch extraurban gelegen sind,

¥ Vir. 12,7 naturalis autem decor sic est, si primum omnibus templis saluber-

rimae regiones aquarumgque fontes in iis locis idonei eligentur, in quibus
fana constituantur, deinde maxime Aesculapio, Saluti et eorum deorum,
quorum plurimi medicinis aegri curari videntur. cum enim ex pestilenti in
salubrem locum corpora aegra translata fuerint et e fontibus salubribus
augarum usus subministrabuntur, celerius convalescent.

3% Plut. Quaest. Rom. 94, 286 D. _
¢ Vgl. F. COARELLI, Fregellae 2 (Anm. 15), 11: «il sito... & una altura iso-

lata, esterna ed antistante I’altopiano di Opri su cui si estendeva la colonia
latina di Fregellae»; auch die Lage vor der Stadt ist damit gegeben.



HEILIGTUM UND RITUAL 169

nicht bloss die bekannten grossen Asklepieia von Epidauros,
Kos, Pergamon; insbesondere die Grabungsbefunde, seltener
bereits die meist sehr knappen Angaben des Pausanias®’, belegen
dies. Manche liegen ausserhalb der Siedlung am Meer, teilweise
erhoht 1m Uferhang (Delos®, Paros®®, Lebena*’, Epidauros
Limera*!, Munichia*, vielleicht Antium*?), andere {iber einem
Flussufer (Troizen*4, ein Heiligtum bei Therapne am Eurotas,
ein anderes in Elis tiber dem Alpheios*’, das jiingere Asklepieion
im arkadischen Gortys*¢; landschaftlich besonders eindriicklich
das kleine Asklepieion von Krounoi bei Naupaktos*’), wieder

37

38

39

40

41

42

43

44

45

46

47

Zusitzliche Schwierigkeiten ergeben sich dadurch, dass Pausanias oft
unprizis ist: das korinthische Asklepieion etwa liegt «bei dem Gymna-
sion» (IT 4, 5), erst die Grabungen zeigten, dass es in einiger Distanz zum
Gymnasium direkt an der Stadtmauer liegt; entsprechend kénnen etwa
die wichtigen und rituell seltsamen Asklepieia von Sikyon (II 10, 2) und
Titane (II 11, 5) durchaus wenigstens am Siedlungsrand liegen.

Fernand ROBERT, Trois sanctuaires sur le rivage occidental, Délos, Bd. 20
(Paris 1952), 51-107.

Otto RUBENSOHN, «Paros III. Das Asklepieion», in AM 27 (1902),
199-238.

Luigi PERNIER — Luisa BANTI, Guida degli scavi italiani di Creta (Roma
1947), 68-75.

Paus. III 23, 6 f.

Belege bei A. SEMERIA, in AnnSNPisa 16 (1986) (oben Anm. 2), 943; am
Hafen liegt das Asklepieion auch in Kenchreiai, Paus. II 2, 3.

Val. Max. I 8, 2: auf der Fahrt von Epidauros nach Rom macht die
Asklepios-Schlange in Antium Station.

Gabriel WELTER, Troizen und Kalaureia (Berlin 1941), 25-36.
Zwischen Therapne und Amyklai am Eurotas, Paus. III 19, 7; Elis: VI
21, 4.

Zusammenfassend Madeleine JOST, Sanctuaires et cultes d’Arcadie (Paris
1985), 205-210.

Zusammenfassend Lucien LERAT, Les Locriens de ['Ouest (Paris 1952), I (To-
pographie et ruines) 93 f.; II (Histoire, institutions, prosopographie) 154.



170 FRITZ GRAF

andere im Hang des Burgbergs, ausserhalb der Befestigungen
(das altere Heiligtum in Gortys*®, Aliphera*’, Amphissa®); das
aiginetische Asklepieion, bekannt durch Aristophanes’ Wespen,
liegt beim Bezirk der Aphaia, weitab der Stadt am Berghang®'.
Manchmal ist bloss die Lage am Burgberg, aber nicht ihr Ver-
haltnis zur Stadt klar (Titane’? Phlius und Patrai®?); doch im
Falle des athenischen Asklepieions oberhalb des Dionysosthea-
ters, also innerhalb der Stadt, haben wir gentigend Material, um
zu sehen, dass er in einem liminalen Raum zwischen Stadt und
Burg liegt, wo Pan und die Nymphen, Ge Kourotrophos,
Demeter Chloe zuhause sind**. Archiologisch sind im Innern
der Stadt demgegeniiber bloss die Heiligttimer von Korinth —
freilich direkt an der Mauer des 4. Jahrhunderts®** —, vielleicht
des boiotischen Orchomenos, das am Burgberg, doch in der
Niahe von hellenistischen Hausern liegt*®, und von Messene

“® M. JOST, Sanctuaives (Anm. 46), 202-204.

#  Anastasios K. ORLANDOS, ‘H dpxaduer *Alipetpar xol & pvmuelo Tng
(Athen 1967/1968), vgl. Paul ROESCH, «Le sanctuaire d’Asclépios a Ali-
pheira d’Arcadie», in BSABR 3 (1985), 22-32.

** L. LERAT, Les Locriens (Anm. 47), II 154 {.

*' Ar. Vesp. 122 f.; Gabriel WELTER, Aigina (Berlin 1938), 121; vgl. Chr.
BENEDUM, in JdI 101 (1986), 152.

2 Paus. II 11, 5; das Asklepieion liegt unterhalb des Athena-Heiligtums auf
der Burg, doch vermutlich nicht allzuweit entfernt, wenn die Koronis-
statue im Ritual in das Athenaion hinaufgebracht wird (unten Anm. 66),
vgl. Ernst MEYER, in RE VI A 2 (1937), 1489 {.

3 Phlius: Paus. II 13, 5; Patrai: VII 21, 14.

* Zu den Heiligtiimern des Stidhangs vgl. John TRAVLOS, Bildlexikon zur
Topographie des antiken Athen (Tiibingen 1971), 8 (Ge und Demeter); 138
(Nymphen); 417 (Pan).

s Carl ROEBUCK, The Asklepieion and Lerna, Corinth, Bd. 14 (Princeton
1951).

¢ DE RIDDER, in BCH 19 (1895), 137-144, mit den Korrekturen von



HEILIGTUM UND RITUAL 171

nachgewiesen, dessen Komplex Orlandos ergraben und erst fiir
die Agora gehalten hat®’; in Argos, fiigt Pausanias an, liege ein
Asklepieion nahe bei der Agora®®, im spartanischen Boiai wenig-
stens 1n der Stadt, ebenso in Sparta und Sikyon?®’.

Asklepieia liegen mithin selten im Weichbild einer Stadt, gar
an threm politischen Zentrum, dem Marktplatz; sie liegen vor
der Stadt, oft weitab an der Grenze des Gebiets, am Flussufer,
am Meer, oder hart an der Stadt- oder Burggrenze®®. Als Grund
flir diese extraurbane Lage geben Vitruv und Plutarch tiberein-
stimmend die Suche nach einem gesunden Ort an; und fir das
pergamenische Heiligtum — das auch ausserhalb der Stadt in
einem kleinen Tal liegt — betont Aristeides diese gesunde
Lage®'. Und doch tberzeugt dies nicht, wirkt es vielmehr wie
eine spite Rationalisation. Zum einen sind nicht alle Orte
gesund, wie wir schon im Fall von Rom sahen: das delische
Asklepieion liegt in einer sumpfigen Bucht, und die Gegend von
Troizen galt in der Antike als so ungesund, dass Welter gerade

Albert SCHACHTER, The Cults of Boiotia. 1: Acheloos to Hera, BICS
Suppl. 38, 1 (London 1981), 108 f.

Zusammenfassend Anastasios K. ORLANDOS, «Nedtepat épevvai &v
Mesofvne (1957-1973)», in Ulf JANTZEN (Hrsg.), Neune Forschungen in
griechischen Hetligtiimern (Tiibingen 1976), 9-38.

Argos: Paus. II 21, 2 (ein weiteres neben dem Amphiaraion, II 23, 2). —
Zur Identifizierung Pierre AUGERT, «Pausanias et |’Asclépieion
d’Argos», in BCH 111 (1987), 511-517; allerdings hatten Marcel PIERART
und J.P. THALMANN, in BCH 110 (1986), 764 Anm. 1 gegen eine friihe
Arbeit von Augert, wo dieselbe Identifizierung vertreten wurde (CRAI
1985, 172-174), protestiert; die Frage ist noch unentschieden.

**  Boiai: [1I 22, 13; Sparta: III 14, 2 (in der Nihe der Agora); Sikyon: II 10,

2 (Stadtrand?).

¢  EDELSTEIN (Anm. 2), Il 234 («in reality, the sanctuaries of Asclepius...
were situated in all places which pious reverence considered sacred») ist
zu wenig differenziert.

61 Aristid. Or. XXXIX 4.

57

58



172 FRITZ GRAF

dies als Grund fiir die Notwendigkeit eines Asklepieions
ansah®?; vor allem aber erklirt die antike Theorie die Doppel-
heit von Asklepieia in und ausserhalb der Stidte nicht. Die Lage
vor der Stadt und oft an Grenzen muss mit der Opposition zwi-
schen Drinnen und Draussen, zwischen Polis und agrds zu tun
haben®, und dies ihrerseits muss sich aus der Eigenart des Kults
herleiten.

Ein Ritual, das Pausanias fiir das Asklepieion von Titane
belegt, bestitigt diese Spannung des Asklepioskultes zur Polis:
«wenn man dem Gott Stier, Schaf und Schwein opfert, bringt
man die Koronis ins Heiligtum der Athena hiniiber und verehrt
sie dort; was aber von dem Geopferten (Buopévwy) verbrannt
wird (xaBayiCovat), davon darf man sich auch die Schenkelstiicke
nicht ausschneiden, man verbrennt alles auf der Erde, ausser den
Vogeln, die aber auf dem Altar»®“. Das Opfer, das fiir Asklepios
stattfindet (suovetaurilia), ist umfassend, ein besonders grosses
und bedeutsames Opfer — so, wie beim Eid auf dem Areopag
Suovetaurilia dargebracht werden als besonders wirksam. Pausa-
nias’ Knappheit erlaubt immerhin, zwei Stufen des Opfers zu
unterscheiden: ein Teil der Bvéueva wird als évéyiopa darge-
bracht — der Rest dann wohl im Normalopfer. Die vollstandige
Verbrennung der Tiere auf dem Boden pervertiert das olympi-
sche Opfer, markiert so einen Bruch der normalen Ordnung;
dass das sonst iibliche Ausschneiden der Schenkel verboten ist,

82 G. WELTER, Troizen (Anm. 44), 36.

63 Vgl. (mit Lit.) Jean-Pierre VERNANT, Mythe et pensée chez les Grecs. Etu-
des de psychologie historique 1 (Paris 1965), 156 f.

¢ Paus. IT 11, 7. Martin P. NILSSON, Griechische Feste von religidser Bedeu-
tung mit Ausschluss der attischen (Leipzig 1907), 410 f. hat das mit den
«Jahresfeuern» der Laphrien u.a. verbunden, EDELSTEIN (Anm. 2), II
183 ein Neujahrsritual «with the wish of incurring the god’s benevolence
for the coming year» daraus gemacht; weiter verkiirzend Chr. BENE-

DUM, in JdI 101 (1986), 149.



HEILIGTUM UND RITUAL 173

betont dies noch, und auch Vogelopfer sind ungewohnlich®,
Man spielt also in diesem Ritual eine Ausnahmezeit durch, been-
det sie im Normalopfer; zur Ausnahmezeit gehort auch, dass
Koronis das Heiligtum verldsst und im Athenaion verehrt wird.
Das Athenaheiligtum liegt oben, auf der Burg, das Asklepieion
tiefer, wohl ausserhalb der Mauern; da wird das Spiel der Gegen-
sitze aufgenommen. Athena muss wie anderswo die Stadtgéttin
von Titane sein, die sich so in Opposition zu Asklepios stellt®®.
— Dass diese Opposition nicht hindert, dass Asklepios in man-
chen Stidten — insbesondere in Epidauros — auch von der Polis
als Schutzgott angerufen und zur politischen Propaganda heran-
gezogen werden kann, dndert am Befund nichts®”.

Die Fille, wo demgegentiber ein Asklepieion im Stadtinnern
liegt, sind nicht einheitlich erklarbar. Oft wird man differenzie-
ren miissen zwischen Heiligtiimern, in denen Krankenheilung
durch Inkubation und Wasser praktiziert wurde (meist den lte-
ren einer Siedlung), und den kleineren Schreinen, welche Ein-
zelne oder Gemeinden zu Ehren des Heilgottes in den Stidten
errichteten und in denen zwar Opfer und Dedikationen darge-
bracht, aber keine komplexen Heilungsrituale abgehalten wur-
den — so etwa, wie im sizilischen Scornavacche eine Topfersied-
lung auch einen kleinen religiosen Bezirk enthielt, den eine
Dedikation als Asklepieion auswies®®. Es fallt jedenfalls auf, dass

* Vgl. Walter BURKERT, Griechische Religion der archaischen und klassi-
schen Epoche (Stuttgart 1977), 101.

5  Paus. Il 12, 1 erwihnt das Hieron mit seinem alten, vom Blitz getroffe-
nen Bild; es liegt auf einem Hiigel (Aépog), man bringt die Koronis hieher
hinauf, dvdyovow: das sieht nach der iiblichen Akropolis aus.

7 Vgl. besonders den polemischen Artikel von V.K. LAMBRINOUDAKIS,
«Staatskult und Geschichte der Stadt Epidauros», in Archaiognosia 1
(1980), 39-63.

Antonio D1 VITA, «I yauvvotp{Bove¢ in una dedica ad Asclepio da Scorna-

68



174 FRITZ GRAF

oftmals dort, wo Asklepieia in Stadtzentrum belegt sind, sich
auch draussen vor der Stadt ein Bezirk des Heilgottes findet —
in Pergamon liegt das bekannte Asklepieion vor der Stadt, in der
Stadt drinnen wird derselbe Gott im Gymnasion verehrt®®; im
spartanischen Boiai sah Pausanias neben dem Asklepieion drin-
nen auch ein anderes, «nicht unbeachtliches Heiligtum von
Asklepios und Hygieia»®; in Rom traten in der Kaiserzeit zum
alten Tempel in insula weitere Aesculapius-Heiligtiimer in der
Stadt”".

In andern Fillen fehlen uns Erklirungsmoglichkeiten, gerade
bei den kleineren peloponnesischen Heiligtiimern; angesichts
der schwierigen Friithgeschichte besonders des peloponnesi-
schen Asklepios ist hier vieles noch unklar. Und schliesslich gibt
es den Fall, wo Asklepios tatsichlich nicht im Gegensatz zur
Polis zu stehen und so e contrario unsere Hypothese zu bestiti-
gen scheint. In Messene gruppieren sich um ein Asklepieion im
Innern der Stadt’?, dem Lokalitdten zur Inkubation zu fehlen
scheinen, Institutionen des politischen Lebens, Buleuterion und
Halle des Kaiserkults, sind im von Pausanias hervorgehobenen
reichen Statuenwald Bilder der Polis Theben und des Epamei-
nondas zu finden, deren politische Bedeutung klar ist: sie sind
Dank fiir die Hilfe der Thebaner und des Epameinondas bei der
Befreiung von Sparta und der Griindung der Stadt Messene

vacche», in Aparchai. Nuove ricerche e studi sulla Magna Grecia e la Sicilia
antica in onore di Paolo Enrico Arias (Pisa 1982), 537-545.

 Erwin OHLEMUTZ, Die Kulte und Heiligtiimer der Gétter in Pergamon
(Wiirzburg 1940; repr. Darmstadt 1968), 128-130.

0 Paus I 2215 3.
" RE 1l 2(1896),:1676.

72

Nicht an der Agora, jedenfalls trennt Pausanias die Agora (IV 31, 6) vom
Asklepieion (IV 31, 10).

Paus. IV 31, 10; zur Griindung von Messene durch Epameinondas Diod.
XV 66; Plut. Pelop. 24, 9; Paus. IV 27, 5-8.

73



HEILIGTUM UND RITUAL 175

Nun hat Messene auch seine eigene Asklepiosmythologie, wel-
che im Heiligtum der Messene gemalt war, zusammen mit den
Bildern der messenischen Urkonige; aus Pausanias’ Beschrei-
bung geht nicht deutlich hervor, ob dieser Tempel rdumlich eng
mit dem Asklepieion zusammengehérte; zu vermuten ist es’®,
Jedentalls waren hier neben Leukippos und seinen Schwestern
Hilaeira und Phoibe seine Tochter Arsinoé, deren Sohn Askle-
pios und die Heilheroen Machaon und Podaleirios dargestellt.
Zwar lehnt Pausanias einen messenischen Anspruch auf eine
eigene Genealogie unter Berufung auf ein delphisches Orakel ab
— die Verse Hesiods, wo dieser Mythos sich finde, seien entwe-
der unecht oder von Hesiod selber den Messeniern zuliebe ein-
gelegt worden’®. Das dndert nichts daran, dass die Genealogie in
den hesiodeischen Katalogen bezeugt ist. In vollem Umfang ist
der messenische Mythos nicht mehr zu fassen’¢; entscheidend ist
aber, dass Asklepios eine messenische Deszendenz erhilt, im
Gegensatz zur gelidufigen thessalischen. Arsinoé ist eine blasse
Gestalt, der Name passt jedenfalls in den Hexameter; wichtiger
ist, dass iiber Leukippos Asklepios mit dem Zentrum der politi-
schen Mythologie Messeniens verbunden ist: Leukippos’ Vater,
Perieres, Sohn des Aiolos, ist einer der grossen Urkdnige Messe-
niens’’. Asklepios hat entsprechend nicht bloss in der Stadt Mes-
sene, sondern auch im Grenzgebiet zwischen Lakonien und

- Paus. IV-31, 11

s Paus. II 26, 7; Hes. Fr. 50 M.-W.; Asklepiades Trag. FGrHist 12 F 32.
Martin L. WEST, The Hesiodic catalogue of women. Its nature, structure,
and origins (Oxford 1985), 69-72 zeigt, dass diese Genealogie Teil der
Atalante-Ehote ist und dass (gegen die opinio communis, die ausfiihrlich
Giannina SOLIMANO, Asclepio. Le aree del mito [Genova 1976] verfoch-
ten hat) keine Koronis-Ehoie existieren kann.

76 Vgl. die Ubersicht bei EDELSTEIN, Asclepius (Anm. 2), II 22-53 und vor
allem G. SOLIMANO, Asclepio.

77 Apollod. I 87; Paus. IV 2, 2; vgl. Hes. Fr. 10 M.-W.



176 FRITZ GRAF

Messenien, in Leuktra, das urspriinglich messenisch gewesen
sein soll, zentralen Kult’®. Unsicher ist, ob der Mythos auch,
wie im nahen arkadischen Thelpusa, von der Aussetzung des
Asklepioskindes und seinem Aufwachsen in der Wildnis gespro-
chen hat”?, und ob die Messenier wie ihre unmittelbaren arkadi-
schen Nachbarn von Gortys auch sein Grab zeigten®® — damit
wiirde Asklepios weit mehr zu einem traditionellen Lokalhe-
roen als in der panhellenisch gewordenen thessalischen Tradi-
tion: Mythos und Verehrung an der Agora, im Kontext des
Polis-Kultes, wiirden noch stirker zusammengehen.

Versteht man den Gegensatz zwischen Polis und Draussen 1n
dem Sinn, dass die Asklepieia bewusst das Draussen suchen und
sich absetzen von Heiligtiimern in der Stadt, kann man einige
Besonderheiten dazustellen, welche den Raum des Temenos sel-
ber als ungewohnlich gegeniiber anderen Heiligtiimern kenn-
zeichnen — wobel die Informationen etwas zufillig sind und
nicht beliebig von einem Lokalkult auf einen andern tibertragen
werden konnen; dennoch ergibt sich ein Gesamtbild, lassen
sich gemeinsame oder konvergierende Grundstrukturen aufwei-
sen.

Nicht besonders auffillig ist, dass im Temenos von Epidau-
ros nicht gestattet war zu gebdren oder zu sterben®' — zwar ein
beunruhigendes Paradoxon an einem Ort der Krankenheilung,
das aber gewohnlich ist in griechischen Temene; ungewohnlich
ist hochstens, wenn im Falle von Delos das Verbot auf die

’*  Paus. III 26, 4; Leuktra habe einst zu Messenien gehért, berichtet Paus.

III 26, 6.

7 Paus. VIII 25, 11; auch hier ist Bindung an die politische Mythologie
gegeben, indem Autolaos, ein Sohn des Arkas, das Kind fand und aufzog.

8  Cic. Nat. deor. 111 57.
Bl Pang, 11276



HEILIGTUM UND RITUAL 177

gesamte Insel ausgedehnt wird, die damit wie die Asklepiosinsel
in Rom zur «Heiligen Insel» wird®2

Etwas auffilliger ist, dass es an verschiedenen Orten — Epi-
dauros, Lissos auf Kreta, einem Privatkult in Athen — vorge-
schrieben war, das Opferfleisch im Heiligtum zu verzehren®?.
Diese Vorschrift findet sich in einer ganzen Rethe von Heiligtu-
mern nicht nur des Asklepios, und driickt immer eine erhohte
Sakralitdt aus: das Opferfleisch, das gewohnlich profanem Ver-
zehr ausserhalb des Temenos dienen darf, bleibt hier fest einge-
bunden in den Raum des Temenos®*.

Noch extremer als besonderer Raum wird das Temenos mar-
kiert, wenn zu Boden gefallene Gegenstinde nicht mehr aufge-
hoben werden diirfen, weil sie dem Gott verfallen sind, wie dies
die Pythagoraslegende fiir ein siiditalienisches Asklepieion, viel-
leicht Kroton, erzahlt®’.

Moglicherweise gehoren austiihrliche Reinigungsrituale vor
dem Betreten des Temenos ebenfalls hieher. Belegt sind sie frei-
lich bloss fiir ein Asklepieion in Athen in einer umstrittenen
Stelle von Aristophanes’ Plutos, wo Plutos év 1{j fahdoon gebadet
wird; die natiirliche Auffassung ist, hier das Meer zu verstehen
und das Asklepieion von Munichia anzunehmen, nicht ein
Becken vor dem stadtischen Asklepieion, wo eine solche Instal-

2. Uberblick (einschliesslich den Fall von Delos) bei Robert PARKER,
Miasma. Pollution and purification in early Greek religion (Oxford 1983),
33 {.; zur Insula Tiberina als heiliger Insel M. BESNIER, L’ile (Anm. 3),
1.

¥ Epidauros: Paus. II 27, 1; Athen: LSCG 54, ein Privatkult; Lissos: SEG
XXVIII 750, frithhellenistisch. — Nicht aber in Kos, Herond. IV 92 f.;
freilich handelt es sich um das Dankopfer eines Hahns.

¢ Beispicle: Ada THOMSEN, in ARW 12 (1909), 466-472; W. BURKERT, in
GRBS 7 (1966), 103 Anm. 36; vgl. ders., Religion (Anm. 65), 103.

85 Jambl. VP 126.



178 FRITZ GRAF

lation nicht belegt und dafiir auch kaum Platz 1st®¢. Zahlreiche
weitere Asklepieia liegen am Meer, konnen also solche Rituale
auch dort gekannt haben; so haben die Ausgriber des delischen
Asklepieions aus dem Fehlen von Wasch- und Badeanlagen auf
ein vorbereitendes Lustralbad im Meer geschlossen®’. Das athe-
nische Ritual erinnert an das Bad der Mysten im Meer, mit dem
sie sich auf den Weg nach Eleusis vorbereiten: dieses Bad mar-
kiert (neben andern Riten) die Trennung vom athenischen All-
tag; es muss im Asklepios-Kult eine vergleichbare Trennung
bezeichnet haben.

4. Quelle und Hain

Neben die mogliche Aussagekraft der Lage des Heiligtums
tritt die rituelle und semantische Funktion der konstitutiven
Elemente der Anlage, der Bauten und Kulteinrichtungen als
Teile des Gesamtheiligtums. Fiir einen Teil der Problematik
kann man dabei auf ausfiihrliche Vorarbeiten zuriickgreifen.

Wie insbesondere Roland Martin und Henri Metzger gezeigt
haben, ist das Wasser in allen Asklepieia sehr wichug?®®. Vitruv

% Ar. Plut. 656-658. — Contra, mit Uberblick iiber die Diskussion, René
GINOUVES, Balaneutiké. Recherches sur le bain dans Uantiguité grecque
(Paris 1962), 355-357; vgl. seither Sara B. ALESHIRE, The Athenian Askle-
pieion. The people, their dedications, and the inventories (Amsterdam
1989), 13.

F. ROBERT (oben Anm. 38), 102 f.

% R.MARTIN, H. METZGER, Religion (Anm. 2), 62-109. — Vgl. auch Susan
GUETTEL COLE, «The uses of water in Greek sanctuaries», in Robin
HAGG, Nanno MARINATOS, Gullég C. NORDQUIST (Hrsgg.), Early
Greek cult practice. Proceedings of the fifth international symposium at the
Swedish institute at Athens (26-29 June 1986) (Stockholm-Géteborg 1988),
163; zu den Brunnenbauten die typologische Studie von Franz GLASER,



HEILIGTUM UND RITUAL 579

hatte gute Quellen fiir alle Heiligtiimer als notig erachtet®’; frei-
lich geht er dabei vor allem von Rom aus, wo der rituelle Was-
sergebrauch so eng mit dem Tempel verbunden ist, dass man
delubrum iberhaupt von deluere herleiten kann®’; im griechi-
schen Raum ist die Verbindung lockerer, wenn auch in Grie-
chenland eine rituelle Waschung vor dem Betreten jedes Heilig-
tums ebenfalls iiblich war®'; doch ist die Betonung des Wassers
vor allem auf jene Kulte beschrankt, wo der rituelle Wasserge-
brauch zentral und nicht auf einfache vorbereitende Waschun-
gen beschrinkt ist — das eleusinische Heiligtum etwa, das Kabi-
rion bei Theben, oder eben die Asklepieia.

Wasser konnte hier in ganz verschiedener Weise verwendet
werden — zum einen rituell oder aber medizinisch-
zweckgebunden, zum andern fiir Waschungen, Bader, Trinkku-
ren. Wie im Verlauf des Hellenismus sich manche Asklepieia zu
eigentlichen Thermalzentren entwickelten, ist besonders von
René Ginouveés untersucht worden®?; man muss betonen, dass
dort, wo das Wasser genauer beschrieben ist, es seine besonderen
Qualititen hat, nicht bloss in Kos oder Epidauros, sondern auch
in Troizen®*® oder Paros®*; in Athen lobt wenigstens Sokrates

Antike Brunnenbauten in Griechenland, Denkschriften Wien Bd. 161
(Wien 1983). — Wenig ergiebig Gilbert ARGOUD, «L’utilisation médi-
cale de ’eau en Gréce et le plan des sanctuaires d’ Asclépios», in Archéolo-
gie et médecine. VII® rencontres internationales d’archéologie et d’bistoire

d’Antibes (23-24-25 octobre 1986) (Juan-les-Pins 1987), 531-536.
8 Vitr. I 2, 7, oben Anm. 34.

°*  Cincius, ap. Serv. in Verg. Aen. 11 225: delubrum esse locum ante templum,
ubi aqua currit, e deluendo; G. WISSOWA, RKR, 469.

®t Dazu R. GINOUVES, Balaneutiké (Anm. 86), 299-310.

°2 R. GINOUVES, Balaneutiké (Anm. 86), 360 f.; vgl. auch seine ausfihrliche
Untersuchung L’établissement thermal de Gortys d’Arcadie (Paris 1958).

*3  G. WELTER, Troizen (Anm. 44), 35.
** . RUBENSOHN, in AM 27 (1902), 199-238.



180 FRITZ GRAF

die Wirme des Wassers im Asklepieion®’; auch in Italien kann
sich Aesculapius gelegentlich an Heilquellen einpflanzen,
manchmal im Gefolge Apollons, so im siidetrurischen Vica-
rello, dem antiken Aguae Apollinares®s, in Chiusi®’, vielleicht
auch in einem der rémischen Aesculapius-Bezirke®®. Apollon ist
auch bereits gelegentlich mit griechischen Heilquellen verbun-
den, etwa auf Paros oder in der Lerna bei Korinth, vielleicht
auch schon auf Kos; fester ist die Verbindung des Gottes mit
mantischen Quellen®®. Das bedeutet, dass die Existenz von Heil-
quellen fiir die Anlage von Asklepieia ein wichtiger Faktor war,
freilich nicht der einzige, sonst hitten alle derartigen Quellen
dem Asklepios heilig sein miissen'®’.

Bemerkenswert ist die Art, wie in einigen Asklepieia diese
Quellen gefasst wurden. Im athenischen Asklepieion liegt die
heilige Quelle im Osten der Hauptstoa; von Anfang an war sie
in einer zu einem kreisrunden Raum ausgehauenen, tiberwolb-
ten kiinstlichen Grotte gefasst worden; diese kiinstliche Grotte
war zusammen mit der Haupthalle erbaut worden und von ihr
aus durch eine Tire zuginglich: sie gehorte mithin zum Kern
der ersten Anlage'®'. Vollig kiinstlich war der grottenghnliche

s Xen. Mem. 111 13, 3. — Unklar ist, welches Asklepieion gemeint ist; Plin.
Nat. 11225 ist im Lichte von Schol. ad Ar. Vesp. 1694, und Lys. 913 proble-
matisch.

¢ CIL XI 3294; Jean GAGE, Apollon romain. Essai sur le culte d’Apollon et
le développement du «ritus Graecus» a Rome des origines a Auguste (Paris
1955), 6.

7 CIL XI 2092 {.; Apollo: ibid., 2094.

98

CIL VI 5, Basis des T. Aurelius Augusti libertus Dioscurus, gefunden in
einer Gegend, wo einst eine Heilquelle war.

* Vgl. Susan G. COLE, in Early Greek cult practice (oben Anm. 88), 162 f.
190 R. GINOUVES, Balaneutiké (Anm. 86), 370 f. iibertreibt.

't R. MARTIN, H. METZGER, in BCH 73 (1949), 321-323; nicht zugehérig
ist aber der alte Schopfbrunnen auf der Westterrasse mit eigenem Grenz-



HEILIGTUM UND RITUAL 181

Raum 1n Korinth mit einem Wasserbecken im Sidfliigel der
Halle gegen die Lerna hin, ein schmalrechteckiger, in den anste-
henden Felsen gehauener Raum, in dem sechs Stufen hinab zu
einem Becken fiihrten, das von der Quelle gendhrt wurde'°2 In
einer kiinstlich erweiterten Grotte lag auch in Lebena die Mine-
ralquelle des dortigen Asklepieions, die vor dem Gott bereits
den Nymphen und Acheloos heilig gewesen war'®*. Schliesslich
berichtet Pausanias, dass das Asklepieion im spartanischen
Kyphanta tberhaupt die Form einer Grotte (spelaion) gehabt
habe'®®, und in einer Grotte (mit Hain) bei Pharsalos wurde,
neben den Nymphen, Pan, Hermes, Herakles und Apollon,
auch Asklepios verehrt'®’.

Zur Grotte tritt der Hain, ein Element der Asklepieia, das
wenig beachtet wird, auch wenig fassbar ist: gewohnlich hinter-
lassen Haine kaum archiologisch erkennbare Spuren'®. Am
besten bezeugt ist der epidaurische Hain: Pausanias nennt das
gesamte Temenos innerhalb seiner Grenzsteine o lepov &Aoog

stein, vgl. die jiingste Zusammenfassung von S.B. ALESHIRE, Asklepieion
(Anm. 86), 21-32.

‘o2 C. ROEBUCK, Asklepieion (Anm. 55), 46-50.

103 L. PERNIER, L. BANTI, Guida (Anm. 40), 68 f.; ICr I: XVI Nr. 7; vgl.
Margherita GUARDUCCI, «I predecessori di Asclepio», in SMSR 8 (1932),
215-229.

ted “Paus.4F. 24,2,

105 SEG 1 249, 4. Jh.v.Chr. (Stiftung eines Privatmannes auf Veranlassung
der Nymphen).

¢ Vel. die Ubersicht bei Darice E. BIRGE, Sacred groves in the ancient
Greek world (Diss. Berkeley 1982, Microfilm), 219; Lampsakos (Appen-
dix Nr. 334 = LSAM 8) muss allerdings gestrichen werden, es handelt
sich um die Bereitstellung von Krinzen, die nicht zwingend aus dem

eigenen Hain kommen missen, vgl. die Beispiele bei L. ROBERT, in
BCH 52 (1928), 160 f.



182 FRITZ GRAF

100 'AoxAnmiot'%’; in einem der Wunderberichte der friihhelle-
nistischen Zeit 1st davon die Rede, dass ein Madchen im a/lsos
von einer heiligen Schlange erschreckt und durch den Schock
von angeborener Stummbheit geheilt worden war'%; da im fri-
hen &eidpupa von Epldauros Limera Olbiume wuchsen, der
Olzweig von Isyllos mit dem epidaurischen Asklepios und iiber-
haupt mit dem Gott verbunden wird, mag es sich um einen
Olbaumhain handeln'®. Ebenso gut belegt ist der Hain des
Asklepieions von Kos: die bekannte Lex sacra aus der Mitte des
4. Jh. verbietet hier das Abholzen von Zypressen''®, und als im
Vorfeld von Actium ein Offizier des Antonius sich nicht darum
kiimmerte, richte sich die Gottheit'''. Andere Haine sind belegt
fiir Gortys in Arkadien''?, Titane''?, Epidauros Limera'',
Antium'"® und Athen''s, vielleicht auch Kyparissia''’. In

W EAs N 27, 11 7.

1% Nr. 44 bei R. HERZOG, Wunderbeilungen (oben Anm. 13); ein besserer
Text bei Werner PEEK, «Fiinf Wundergeschichten aus dem Asklepieion
von Epidauros», in Abh. Leipzig, Phil.-hist.Kl. 256, 3 (Berlin 1963), 2;
ebenso die Nrn. 11 und 18, wo von den Biumen im Temenos die Rede
ist.

Epidauros Limera: Paus. III 23, 7; Olbiume in Epidauros: Isyllos, in IG
IV21, 128, 19; in Lampsakos: LSAM 8, 20; Pergamon: LSAM 14, 9; allg.
Liban. Ep. 1303, 2, vgl. Michael BLECH, Studien zum Kranz bei den Grie-
chen (Berlin-New York 1982), 312,

‘e LSCG 150 A (4.Jh.); die Seite B stammt aus dem 3. Jh.v.Chr., zu den
Datierungen Susan SHERWIN-WHITE, Ancient Kos (Gottingen 1978), 55
Anm. 132 und 335 Anm. 397.

1 Val, Max. 1, 19; Bio Cass. LI 8, 3; Lact. Inst. Il 7,:12:

"2 Cic. Nat. deor. III 57: sepulcrum et lucus.

'3 Paus. II 11, 5: Zypressen wie in Kos.

tre. Paus HE 23 7.

'S Val. Max. I 8, 2: Palme und Myrten.

''¢ Telemachosmonument, sowohl das Relief (L. BESCHI, in AnnSAA



HEILIGTUM UND RITUAL 183

Pergamon stand im Zentrum des Heiligtums, neben der ersten
alten Quelle, eine ebenso alte Platane''®; in Rom zeigt ein
Medaillon des Antoninus Pius einen Baum, der aus dem Askle-
pieion auf der Insel ragt, darstellerische Chiffre fiir einen
Hain'".

Baum und Quelle, Hain und Quellgrotte sind Grundbe-
standteile einfach-landlicher Heiligtiimer, wie man sie etwa fiir
Pan und die Nymphen kennt; sie sind Chiffren fiir die unbe-
riihrte, dem Menschen entzogene Welt des Waldes. Apollon, an
den sich der Kult des Asklepios oft anschloss, ist nicht weit, auch
er 1st mit den Nymphen verbunden, auch er hat Heiligtiimer
mit Quelle und Hain; Apollon ebenso wie die Nymphen sind
auch Heiler'?°. Asklepios selber trigt wenigstens in Spuren auch
im Mythos die Ziige eines Wesens aus dem Draussen des Wal-
des. Der durch Pindar bekannte Mythos von der Rettung des
Asklepioskindes aus dem Korper seiner toten Mutter wird kon-
kurrenziert durch einen Aussetzungsmythos vom bekannten
Typos, wo das Entscheidende aber nicht, wie bei den Mythen
von Stadte- und Dynastiengriindern, die Ankunft dessen, der
das Neue bringt, vom Rande her ist, sondern die Bindung des

29/30[1967-1968), 387 Abb. 4) wie die Inschrift /G 112 1460, 28 (Bepflan-
zung des Temenos).

17 . Paus. BV 36, 7.

''* Aristid. Or. XXXIX 6. — Einen Abriss der frithen Baugeschichte gibt
Die Altertiimer von Pergamon XI. Die Anlagen des Asklepieions in hellen:-
stischer und friihromischer Zeit (Berlin 1968), 1975.

119 M. BESNIER, L’ile (Anm. 3), 200, das Bild: 176 Abb. 19.

120 Apollon braucht wohl keine Belege, zu den Nymphen, oben Anm. 103;
vgl. etwa auch Paus. V 5, 10, oder die Inschrift aus Pharsalos SEG I 248,
IV. Jh.v.Chr.; zur Deutung des epidaurischen Reliefs Athen, EM 1426
(Asklepios, seine Schne, Demeter, Nymphen), Chr. BENEDUM, in JdI
101 (1986), 140 Anm. 12.



184 FRITZ GRAF

Asklepios an die Wildnis'?': der Mythos, urspriinglich wohl
arkadisch (oder auch messenisch)'??, wurde auch von Epidauros
ibernommen, wohl auch, um den Makel, der an Koronis’ Tod
hingt, zu vermeiden'?®. Hier erzihlte man, Koronis habe das
Kind auf der Durchreise geboren und in den Hiigeln hinter dem
Heiligtum ausgesetzt, wo es von einer Ziege genihrt und von
einem Hund bewacht worden sei — letzteres aitiologische
Begriindung fiir die Anwesenheit von Hunden im Temenos und
fiir das Verbot, Ziegenfleisch zu essen'?*. Wenn dabei Apollodor
von Athen dazu setzt, Jager hitten das Kind gefunden und gleich
zu Cheiron gebracht, kennt wenigstens er eine spitestens helle-
nistische Version, in der Asklepios bestindig im Wald festgehal-
ten wird'?. Damit hingt die vom Heilgott her unverstindliche
Nachricht zusammen, Asklepios sei von Cheiron in der Jagd,
nicht bloss in der Heilkunde, unterrichtet worden'?¢: Asklepios
ist nicht bloss der Heilheros, er i1st mit dem Draussen des Waldes
fest assoziiert — im Kult kann sich dies dann einmal so nieder-
schlagen, dass im Heiligtum im Pirdus Voropfer unter anderem

‘2! Dazu Gerhard BINDER, Die Aussetzung des Kénigskindes. Kyros und
Romulus (Meisenheim 1964).

122 Vgl. oben Anm. 79.

'23 Vgl. EDELSTEIN (Anm. 2), II 67. — Das (den Edelsteins noch unbe-
kannte) Vasenbild des Meidias-Malers von ca. 420 (LIMC II 868 Nr. 1)
kann keinem Kultort sicher zugeordnet werden.

124 Paus. 1126, 2, dhnlich Theodoret. Graec. aff. cur. VIII 19, nach Apollodor
FGrHist 244 F 118; kaiserzeitliche Miinzbilder (mit Hund) LIMC I, 868
Nr. 4. — Zu den Hunden im Temenos von Epidauros Sanatio Nr. 20,
26, zu den Ziegen Michael WORRLE, in AvP VIII 3, 179 Anm. 57; Fritz
GRAF, Nordionische Kulte. Religionsgeschichtliche und epigraphische
Untersuchungen zu den Kulten von Chios, Erythrai, Klazomenai und
Phokaia (Roma 1985), 256.

125 Apollod. FGrHist 244 F 138.
126 Xen. Cyn. I 1-6; Apollod. III 10, 3, 8; Philostr. Her. 9.



HEILIGTUM UND RITUAL 185

den Hunden und die Kynegetai, die heroischen Hundefiihrer
und Jdger, ausgerichtet werden'?” (als Hundeftihrer werden gele-
gentlich auf Weihreliefs die Sohne abgebildet)'?®; in der Archi-
tektur spiegelt sich das darin, dass der Artemistempel im epidau-
rischen Temenos Hundekopfwasserspeier hat'?”.

Das bringt uns zu Artemis, deren Kult mehrfach mit demje-
nigen des Asklepios verbunden ist, nicht bloss in Epidauros'?°.
Zum Bezirk des Asklepios von Messene gehort ein seltsam quer-
rechteckiger Kultraum fiir Artemis'®'; im Asklepieion von
Sikyon wurde der Eingang von einem Pan- und einem Artemis-
bild flankiert'*?; in Pergamon erhilt unter anderem Artemis (als
Prothyraia und in einer verlorenen Epiklese) das Voropfer vor
der Inkubation'?*?; in Delos wurde eine Dedikation an Artemis
Soteira gefunden'®*; Pausanias belegt die Verbindung auch fiir

121 J8CG21 A 94,

128 Etwa Athen, EM 1426, aus Epidauros, abg. bei Ulrich HAUSMANN,
Kunst und Heiltum. Untersuchungen zu den griechischen Asklepiosreliefs
(Potsdam 1948), Abb. 10 Nr. 85; hundegestaltige Unterweltsdimonen,
wie Sokolowski nach Wilamowitz will, miissen demgegentiber fernblei-
ben.

‘22 Richard STILWELL (Hrsg.), The Princeton Encyclopedia of Classical Sites
(Princeton 1976), 311.

130 Hier ist Artemis seit der Lex LSCG 60 (Ende 5. Jh.) zusammen mit Apol-
lon und Leto belegt; ihr Tempel (Paus. II 27, 5) wurde 330/310 gebaut,

ohne einen Steinvorginger zu haben, Alison BURFORD, The greek temple
builders at Epidauros (Liverpool 1969), 70-72.

31 Ausfihrlich G. DAUX, in BCH 87 (1963), 771-774; wichtig die hexame-
trische Dedikation einer Midchenstatue durch ihre Eltern.

132 Paus. II 10, 2. — Vgl. bereits Per ODELBERG, Sacra Corinthia, Sicyonia,
Phliasia (Uppsala 1906), 97 {.

133 4pP VIII 3, Nr. 161, 4; M. WORRLE mochte in seinem Kommentar die
Prothyraia als Geburstsgottin verstehen, 173 {.

134 F. ROBERT, Trois sanctuaires, Délos, Bd. 20 (Anm. 38), 103.



186 FRITZ GRAF

Sparta und Mantinea'**. Artemis ist nicht einfach als Schwester
Apollons zu dieser Bedeutung gekommen, sondern vor allem als
Heilgottin der Frauen: im Mythos ist sie es, die die schwangere
Koronis auf Apollons Wunsch tétet — doch wer Tod bringen
kann, kann auch heilen, und so ist Artemis auch weibliche Heil-
gottin'*¢. Wenn so die Rolle der Artemis als Gottin des Draus-
sen weniger wichtig scheint, zeigen doch die Hundewasserspeier
von Epidauros, dass auch dieser Aspekt nicht ganz unwichtig ist.

5. Der Inkubationsraum

Neben Quelle und Hain zentral in den Asklepieia ist weiter-
hin der Ort, wo die Inkubation stattfand; die architektonische
Bestimmung dieses Raumes war dabei schwieriger als die Benen-
nung. Die Forschung spricht gewohnlich von «Abaton»; die
Texte und Inschriften {berliefern drei lokal verschiedene
Namen. Rein deskriptiv ist éyxounthprov «der Ort, in dem man
schlift» — so der gewohnliche kaiserzeitliche Terminus in Per-
gamon'?’, der einmal auch in Beroia'*®* und in einem spiten

135 Hypsis in Lakedaimon: Paus. III 24, 8; Mantineia (alle Letoiden): VIII
9, 1; vgl. auch die Inschrift /G V 1, 602 (3.Jh.n.C.).

136 Mythos: Pi. Pyth. IIl 10; Pherecyd. FGrHist 3 F 3a; Paus. III 26, 4; bei
Ovid, der in elegischer Manier Apollon zum affektgeleiteten Liebhaber
macht, totet Apollon in einem Anfall von Eitersucht, den er dann
bereut, Met. II 600-614 (602 animus tumida fervebat ab ira; 612 paenitet
heu sero poenae crudelis amantem). — Artemis als Heilerin: Hippocr.
Virg. 22 (VIII p. 468 Littré) bei Hysterie von jungen Frauen. — Zu Askle-
pios und den Frauen vgl. auch Christa BENEDUM, «Asklepios und
Demeter. Zur Bedeutung weiblicher Gottheiten fiir den frithen Askle-
pioskult», in JdI 101 (1986), 137-157.

137 JyP 264 = LSAM 14; AvP VIII 3, Nr. 161, 11, beide 2.Jh.n.C.
3% BSA 18 (1911/1912), 144,



HEILIGTUM UND RITUAL 187

Text aus Epidauros'® auftaucht; die epidaurischen Sanationes
bezeichnen den Vorgang der Inkubation gewdhnlich als éy-
xafeddewv, gelegentlich éyxotdlew oder éyxowudleadar'*®. Dane-
ben stehen &Batov, das in Epidauros tibliche Wort'*!, und &3v-
tov, das Isyllos fiir Trikka, die lokalen Sanationes fiir Lebena
verwenden'*%

Der Raum, in dem die Inkubation stattfindet, ist also «unzu-
ganglich»: &Batov 1st etwa der Ort, in den der Blitz geschlagen
hat, und der als Ort des Gottes menschlicher Nutzung entzogen
wird'*, oder ein Bereich am Lykaion-Gebirge, der jedem, der
ihn betritt, Mensch und Tier, Tod bringt'**; &3utov ist der
Raum im Tempelinneren, zu dem bloss der Priester Zutritt
hatte — de facto kénnen beide Ausdriicke derartige bloss vom
Priester betretbare Riume bezeichnen'*’. Wie ein Heilungsbe-
richt zeigt, war es bereits eine Beleidung des Gottes, nachts in
das Abaton hineinsehen zu wollen'#¢. Beide Termini stehen also
fiir Riume mit ganz besonderer Sakralitit, die sie aus dem iibri-
gen Temenos-Bereich ausgliedert.

139 e TV2E 1127,
140 gyxortdlew Nr. 12, ¢yxowwdlesBon 49, 65, 67; Plut. Cons. ad Ap. 14, 109 C.
11 JG IV2 1, Index s.v.

142 Tsyll: IGIV2 1, 128, 29; Lebena ICr I: XVI Nr. 9, 1; 15, 7, einmal ady-
ton, 11 b2, ohne Kontext.

'4* F. GRAF, Kulte (Anm. 124), 22.

"4 Die Quellen bei Walter BURKERT, Homo Necans. Interpretationen alt-
griechischer Opferriten und Mythen (Berlin-New York 1972), 99. — Vom
Eumenidenbezirk in Kolonos Soph. OC 167; metaphorisch Plat. Lach.
183 b.

145 Abaton vom Innern des Tempels in Jerusalem Porph. Abst. IV 11.

'46  Sanatio Nr. 11; die Parallelen bei R. HERZOG, Wunderheilungen (Anm.

13), 129 f. — Demeter- und Persephonekult, dgyptische heilige Schlange
— sind bezeichnend.



188 FRITZ GRAF

Entsprechend ist der Zugang dem Einzelnen allein nach aus-
fihrlicher ritueller Vorbereitung moglich. Bestimmte Fastenge-
bote, tiblich fiir manche Inkubationsheiligtiimer'*’, sind fiir
Asklepiosheiligtiimer ausdriicklich nur fiir Pergamon bezeugt:
die Lex von der Hallenstrasse befiehlt dreitdgige Reinhaltung
von Aphrodisia, Ziegenfleisch und Kise, anderes, wohl elemen-
tareres, st verloren'**; weitere Vorschriften gibt eine etwa zeit-
gleiche, weit stirker fragmentierte Lex'*’. Enthaltung von
Aphrodisia — also Ausscheren aus dem normalen Gang men-
schlicher Biologie — ist nicht selten; Enthaltung von Ziegenpro-
dukten — Fleisch und Kise — ist verbreitet im Asklepioskult'?®,

Der Eintritt in den Inkubationsraum erfolgt nach einer lan-
gen Reihe von Opfern; am ausfithrlichsten informiert wieder
die pergamenische Lex von der Hallenstrasse. Doch bereits Ari-
stophanes kennt im Asklepieion von Munichia das Verbrennen
von Opferkuchen und Voropfer (nmémave xal mpofdpate)'*!. In
Pergamon sind es — nach Opfern, die tagstiber an Zeus Apotro-
paios, Zeus Meilichios, Artemis [...], Artemis Prothyraia, Ge
und Asklepios ausgerichtet werden mussten — am Abend,
unmittelbar vor dem Eintritt, Tyche, Mnemosyne und Themis,
die Kuchen erhalten: Tyche tragt in hellenistisch-

47 Vgl. Ludwig DEUBNER, De incubatione capita quattuor (Leipzig 1900),
14-17; P.R. ARBESMANN, Das Fasten bei den Griechen und Rémern,
RGVV 21, 1 (Giessen 1929), 100-103.

148 AuPVIII 3,161 7Z. 11-14; verloren sind frither erwihnte Einzelheiten, die
vielleicht die Reinheit vor dem Eintritt in das Temenos tiberhaupt betra-
fen.

149 LSAM 14; die Ergidnzungen von Sokolowski sind, wie immer, mit gros-

ser Vorsicht zu benutzen; Z.1 ist in keinem Fall zuhalten, es muss vom
Eintritt ins éyxownthplov, nicht allgemein in das Hieron die Rede sein.

15 Oben Anm. 124.

st Ar. Plur. 660 f. — Etwa zeitgleich die Lex LSCG 21 A, die aber nicht
sicher von den Voropfern vor der Inkubation handelt.



HEILIGTUM UND RITUAL 189

kaiserzeitlicher Auffassung entscheidend zu jedem Unterneh-
men bei; Mnemosyne hilft, den Traum nicht zu vergessen; The-
mis soll dafiir sorgen, dass auch bei der kritischen Begegnung
mit der Gottheit die gottliche Ordnung gewahrt bleibt'*2. Alle
dre1 Gottinnen wurden auch in Epidauros verehrt'*?, Mnemo-
syne ist auch sonst ofters mit Asklepios verbunden'*$, Themis
steht auch in Athen nahe beim Asklepieion'**: das Unterneh-
men der Traumsuche lduft nicht ohne vielfachen gottlichen
Schutz ab.

Im Inkubationsraum selber trigt man besondere Kleidung —
ein weisses Gewand und einen Olbaumkranz, keine Ringe, Giir-
tel oder Schuhe; offenes Haar wird man erginzen diirfen: die
ordentlichen Bindungen des Alltags sind gel6st, die Buntheit all-
taglicher Kleider abgelost durch einheitliches Weiss. Fast selbst-
verstandlich ist, dass man nicht auf gewohnlichen Betten ruht,
sondern auf der Stibas, dem Zweiglager, das Draussen und Vor-
zelt assoziiert'’®.

Zwei athenische Weihreliefs klassischer Zeit lassen den Inku-
banten auf einer Tierhaut auf der Kline liegen'*’: das erinnert
an dieselbe Praxis im Amphiaraion von Oropos ebenso wie in
den beiden apulischen Orakeln am Drion, die mit Podaleirios

152 AvP VIII 3, Nr. 161; neben dem Kommentar von M. WORRLE vgl. zu
Themis Marinella CORSANO, Themis. La norma e [’oracolo nella Grecia
antica (Galatina 1988), 107 f. et passim.

153 M. WORRLE, AvP VIII 3, 117.

14 [bid., 117 Anm. 49.

155 M. CORSANO, Themis, 109 Anm.

156 Zur Stibas in der Inkubation Ar. Plut. 663 (Munichia, 389/388); AvP

VIII 3, Nr. 161, 15 (Pergamon, 2.Jh.n.C.); zur Stibas allg. W. BURKERT,
Religion (Anm. 65), 175 f.; F. GRAF, Kulte (Anm. 124), 95.

137 U. HAUSMANN, Kunst und Hetltum (oben Anm. 128), 166 Nr. 1 (LIMC
II, Nr. 105), vom Pirius; 181 Nr. 173 (LIMC II, Nr. 112), aus dem Stadt-
heiligtum.



190 FRITZ GRAF

und Kalchas verbunden werden, wo (wenigstens fiir Ampbhia-
raos und Kalchas) klar gesagt ist, dass das Tier — in beiden Fillen
ein Widder — vor der Inkubation geopfert werden muss; 1m Fall
des Kalchas ist von évéyiopa die Rede, das Tier wird also ganz
verbrannt'*®. Das Schlafen auf der frisch abgezogenen Haut des
Opfertiers stellt den Kontakt zwischen Opferer und Opfer her,
identifiziert beinahe Opferer und Opfer, stellt den Menschen
jedenfalls hinein in den Bereich des Sakralen, den das Opfertier
markiert: auch wenn die attische Praxis vom Ampbhiaraion ange-
regt sein sollte, und sogar, wenn diese Darstellung blosse ikono-
graphische Variante ist, ist sie nicht bedeutungslos.

Der Inkubationsraum ist mithin in dem bereits durch eine
Reihe von Zeichen aus der gewohnten Welt gelosten Temenos
ein Raum von noch grosserer Liminalitit und Sakralitdt, der
Brennpunkt des Heiligtums sozusagen, auf den alles hinzielt.
Der Grund dafiir liegt in der besonderen Art der Begegnung mit
dem Géttlichen, die darin stattfand. In der Inkubation trat der
Einzelne dem Gott gegeniiber, der personlich (wenn auch im
Traum) erschien. Skurril tibertreibend berichtet der Sklave des
Plutos bei Aristophanes von dieser Begegnung: der Gott kam
mit Gefolge und Medizinkasten'*’. Zwar {ibertreibt Aristopha-

158 Amphiaraos: Paus. I 34, 5 (Bbovow xpiév); Podaleirios: Lycophr. 1050 f.;
vgl. Tzetz. ad loc. (kein Opfer erwihnt); Kalchas: Strab. VI 3, 9, p. 284
(évaryiCouat wéhave xpLév). — Verg. Aen. VII 81-95 und Ov. Fast. IV 651-654
berichten dieselbe Praxis (Schafopfer und Inkubation auf ihren Hiuten)
vom Orakel des Faunus; schwer zu entscheiden ist, ob es dichterische
Erfindung nach realer Kultpraxis der Griechen oder Italiker ist (so Franz
BOMER, P. Ovidius Naso. Die Fasten. Band 2: Kommentar [Heidelberg
1958], 265), oder ob tatsichliches Ritual an der Quelle Albunea bei Tibur
(Margherita GUARDUCCI, «Albunaea», in Studi Gino Funaioli [Roma
1955], 120-127) dahintersteht.

159 Ar. Plut. 696-736; dabei agiert er gegeniiber Neokleides als Arzt
(716-725), als Wunderheiler gegeniiber Plutos (726-737); zum Nebenein-
ander beider Heilunsgtypen, die man nicht historisch hintereinanderstel-



HEILIGTUM UND RITUAL 191

nes, doch das Grundsitzliche wird durch die epidaurischen
Wunderberichte bestitigt: immer wieder geht es darum, dass der
Gott personlich erscheint und helfend eingreift; er redet mit den
Kranken, gibt Ratschlige, verschreibt Rezepte oder nimmt
medizinische Handlungen vor, deren Resultate — ein entfernter
Blasenstein, eine Blutlache am Boden'¢® — am Morgenvdann die
Anwesenheit des Gottes bestdtigen konnen. Bedeutsam ist
dabei, dass der Ratsuchende als Vereinzelter der Gottheit begeg-
net, vollstandig losgelSst ist von seinem sozialen Verband, von
Polis, Dorfgemeinschaft oder Familie. Die epidaurischen Iamata
ebenso wie Pausanias bezeichnen die Patienten regelmissig als
ixézar, «rituell Schutz suchende»'®': kann man den Terminus in
seiner vollen Bedeutung nehmen'®? bezeichnet er (wie John
Gould gezeigt hat) jemanden, der sich vollstindig ausserhalb sei-
ner vertrauten sozialen Ordnung befindet und sich in Verkeh-
rung gewohnlichen Verhaltens selbst erniedrigt'®: das Askle-
pieion und insbesondere sein Inkubationsraum sind mithin
Orte ausserhalb der Ordnung, wo alltdgliches Verhalten sich
radikal verkehrt.

Angesichts der besonderen Wichtigkeit des Inkubations-
raums erstaunt vorerst, dass gerade hier die besondere architek-
tonische Form fehlt: das Abaton, Adyton, Enkoimeterion ist
kein Raum, der eine besondere, auffallende Struktur besitzt, wie

len darf, George E. TINKER, Medicine and miracle. A comparison of two
bealing types in the late Hellenistic world (Diss. Berkeley 1983).

160 Stein: Sanatio Nr. 14; Blutlache: Nr. 27 (nach Bauchoperation durch den
Gott, doch s. R. HERZOG, Wunderbeilungen [Anm. 13], 83).

‘¢! Der Terminus ist in den Sanationes geldufig; bei Paus. II 27, 2 (Epidau-
ros) und X 32, 12 (Tithoreia).

162 Wofiir spricht, dass noch Philodem, De ira col. 14, 25, seine Missachtung
als Religionsfrevel wertet.

13 John GOULD, «Hiketeia», in JHS 93 (1973), 74-103.



192 FRITZ GRAF

etwa das Telesterion von Eleusis; gewohnlich, so nimmt man
an, handelt es sich um eine einfache Stoa, einen grossen Raum
mit Saulen an einer Seite, einer Wand und einem Dach dariiber,
um die Schlafenden zu schiitzen; man konnte in Epidauros ins
Abaton schauen, wenigstens wenn man auf einen Baum stieg'®*.
Doch fiigt sich gerade dieses Fehlen einer besonders artikulier-
ten architektonischen Form ins Gesamtbild eines Temenos, das
von Hain und Quelle, also stilisierter wilder Natur, charakteri-
siert ist und das von einer Gottheit bewohnt wird, deren Ziige
als Wesen des Waldes und des Draussen deutlich sind: Ort der
Begegnung ist idealiter die Waldlichtung an der Quelle, wie dies
Vergil und Ovid fiir die Befragung des Faunus durch Aeneas
und Numa darstellen'®’, doch die Notwendigkeit des Heilig-
tumsbetriebs zwingt dann doch zu einer architektonischen For-
mung, wenn auch der einfachsten und gingigsten. Es fiigt sich
dazu, dass tatsichlich mehrere Abaton-Stoen eng mit dem Brun-
nen verbunden sind — am deutlichsten diejenige in Athen, wo
die Brunnengrotte durch eine Tiire in der Hallenriickwand
erreichbar 1st'®®. Doch auch die ionische Stoa in Epidauros
(«portique ionique») ist mit einem alten Brunnen verbunden'’,
und diejenige von Korinth enthilt unter demselben Dach ein als
kiinstliche Grotte gestaltetes Wasserbassin'®®. Es fiigt sich auch

164 Sanatio Nr. 11.

‘5 Verg. Aen. VII 81-91 (Quelle Albunea mit mephitischen Dimpfen,
Hain); Ov. Fast. IV 649-660 (silva vetus nullague din wviolata securi;
Quelle); vgl. auch die Gefangennahme von Faunus und Picus durch
Numa Fast. III 295-299 (lucus... niger umbra; Quelle); Hdt. VIII 138, 3
tont fiir die Befragung des Seilenos durch Midas eine ihnliche, freilich
idyllischere Umgebung an.

166 Roland MARTIN, Henri METZGER, «Recherches d’architecture et de
topographie a I’Asclépieion d’Athenes», in BCH 73 (1949), 321-323.

167 R. MARTIN, H. METZGER, in BCH 66/67 (1942/1943), 328-333.

'8 C. ROEBUCK, Asklepieion (Anm. 55), 42-51.



HEILIGTUM UND RITUAL 193

dazu, dass Tempel in den Asklepieia eine Nebenrolle spielen'®?,
sie sind gewohnlich klein, blosse unpritenticse Behausung des
Kultbildes, das auch im Freien stehen konnte!”’.

6. Rites d’agrégation

Die Begegnung mit dem Géttlichen, deren Ort das Temenos
des Asklepios ist, wird wie jedes vergleichbare religiose Erlebnis
— und, wie Gould zeigte, auch die Hikesie!”" — im Dreischritt
des «rite de passage» vollzogen. Wihrend jedoch die Riten der
Trennung und — wenigstens zum Teil — der Liminalitdt (Inku-
bation) gut bezeugt sind, sind die Informationen fiir die
abschliessenden Riten der Wiedereingliederung in den Alltag
weit sparlicher. Wie die Inkubation beschlossen wird, ist unklar:
die pergamenische Lex von der Hallenstrasse schreibt immerhin
vor, das man den Olkranz, mit dem man wihrend des Heil-
schlafs bekrianzt war, auf der Stibas zuriicklassen solle — Zei-
chen offenbar dafiir, dass die liminale Phase zuriickgelassen, der
kranzlose Alltag wieder erreicht werden soll'"?: das respondiert

der Bekrinzung als Beginn von Ritualen'>.

'6* Der grosse Tempel beim Fluss von Gortys wurde nie vollendet, im

Gegensatz zur grossen Thermenanlage, R. GINOUVES, Balaneutiké
(Anm. 86), 360 f.

In Pellene steht es an der Quelle, Paus. VII 27, 11, in Panopeus in einer
einfachen Kapelle, Paus. X 4, 4.

. GOULD, in JHS 93 (1973), 102 .

172 4oP VIII 3, Nr. 161, 13 {.

173 M. BLECH, Kranz (Anm. 109), 302-307. — Vergleichbar ist der Kranz-
wechsel in gewissen Ritualen, mit dem verschiedene Phasen markiert
werden: in Andania sind die verschiedenen Stufen der Initiation durch

verschiedene Krinze gekennzeichnet (erst die metallene Stlengis, dann
Lorbeer), LSCG 65, 14; wihrend des Festes des Dionysos Aisymnetes 1n

170



194 FRITZ GRAF

Wichtig miissen auch gemeinsame Mahlzeiten gewesen sein,
an denen man das Fleisch der vor der Inkubation dargebrachten
Opfertiere verspeiste: zwar kann man weder die Opferszenen
der Weihreliefs noch die Lex des kretischen Lissos sicher mit sol-
chen Voropfern verbinden, doch weist eine epidaurische Lex auf
solche Voropfer hin'’4, berichtet vor allem Philostrat tiber sol-
che Opfer gleich bei der Ankunft im Asklepieion von Aigai'”’,
und das mehrfache Verbot, Opferfleisch wegzutragen, weist
auch andernorts auf derartige Opfer und darauffolgende Mahl-
zeiten, fiir die in manchen Asklepieia mehrere Speiserdume ein-
gerichtet wurden'’®. Diese Speiserdume liegen oft am Rand des
sakralen Bereichs — in Korinth etwa auf dem Niveau der tiefer
gelegenen und allgemein als Brunnen zuginglichen Lerna, nicht
dem hohergelegenen des Asklepieions, doch waren beide

Patrai ziehen die paides mit einem Ahrenkranz bekrinzt von der Polis
hinaus zum Bezirk der Artemis am Fluss Meilichos; dort lassen sie ihre
Krinze, baden, setzen sich Efeukranze auf und gehen zuriick in das Hei-
ligtum des Dionysos (Paus. VII 20, 1 f.); vgl. M. BLECH, Kranz, 312.

174 LSS 22 (4. Jh.v.Chr.) (Hinweis van Straten); demgegeniiber betrifft
LSCG 60 (Ende 5. Jh.v.Chr.) mit seinen aufwendigen Rinderopfern den
Staatskult; Weihreliefs etwa U. HAUSMANN, Kunst (Anm. 128), Nrn.
142 und 146 (Athen); LIMCII, Nrn. 66; 202; das Problem ist zum einen,
ob es sich um Voropfer oder Dankopfer handelt, zum andern auch — im
Licht der oben Anm. 46 zusammengestellten Reliefs — ob etwa ein Wid-
der, wenn er Voropfer war, nicht etwa ganz verbrannt wurde.

' Philostr. VA 110; zur Quelle Philostrats F. GRAF, «Maximos von Aigal.
Ein Beitrag zur Uberlieferung iiber Apollonios von Tyana», in JbAC
27/28 (1984-1985), 65-73.

176 G.R. TOMLINSON, «Two buildings in sanctuaries of Asklepios», in JHS
89 (1969), 106-112 erweitert die Liste der bekannten Riume um Epidau-
ros und Athen; zu Delos G. ROUX, in BCH 105 (1981), 57-59; allgemein
Ernest WILL, «Banquets et salles de banquet dans les cultes de la Grece
et de 'Empire romain», in Meélanges d’histoire ancienne et d’archéologie
offerts a Paul Collart (Lausanne 1976), 353-362.



HEILIGTUM UND RITUAL 195

Ebenen durch Freitreppen verbunden'”’; in Delos lag der Spei-
seraum gleich neben dem Propylon'’®, in Troizen etwas abge-
setzt im Osten des Bezirks'”®, und dhnlich in Epidauros, wenn
er wirklich mit dem sogenannten Gymnasium zu identifizieren
ist'*°, Die Haufigkeit solcher Bankettraume weist auf die Bedeu-
tung gemeinsamer Mahlzeiten: niher als blosse Bediirfnisse des
Sanatoriumbetriebs, fiir die ausserhalb der Temene mit Pilger-
hiusern gesorgt war, liegt eine rituelle Funktion: schon Carl
Roebuck hatte fiir Korinth vermutet, dass der Besuch des Hei-
ligtums mit einer Mahlzeit abgeschlossen wurde'®’, und tatsich-
lich macht es Sinn, dass eine extrem individuelle Liminalitit, in
welcher der Einzelne allein der Gottheit gegeniibertrat, beendet
wurde mit der gemeinsamen und Gemeinsamkeit stiftenden
Mabhlzeit: man ist an Eleusis erinnert, wo die Tage der Mysteria
mit einem frohen Festmahl endeten'®2

7. Parallelen
Die jetzt aufgezeigten Grundstrukturen sind nicht allein bei

den Asklepieia zu fassen. Lingst ist aufgewiesen, dass sich die
Asklepiosheiligtiimer nicht grundlegend von andern Inkuba-

177 Fiir Athen rekonstruiert G.R. TOMLINSON, in JHS 89 (1969), 112-115
die Speiseriume auf der Westterrasse im ionischen Porticus; er hat sich
freilich damit nicht durchgesetzt, vgl. S.B. ALESHIRE, Asklepieion (Anm.
86), 32 mit Anm. 1.

178 G. ROUX, in BCH 105 (1981), 55-61.
179 G. WELTER, Troizen (Anm. 44), 31-34.

180 G R. TOMLINSON, in JHS 89 (1969), 106-111; eine Ubersicht bei A. BUR-
FORD, Temple builders (Anm. 130), 79.

'8t C. ROEBUCK, Asklepieion, Corinth, Bd. 14 (Anm. 55), 51.

182 Veol, George E. MYLONAS, Eleusis and the Eleusinian Mysteries (Princeton
1961), 279; W. BURKERT, Homo Necans (Anm. 46), 321 f{.



196 FRITZ GRAF

tionsheiligtimern unterscheiden, dem Amphiaraion von Oro-
pos etwa mit Hain, Quelle, xowunthpiov und eng verwandten
Riten'®*: das iiberrascht nicht, zeigt, wie sehr die architektoni-
sche Struktur sich vom Ritual herleitet.

Wichtiger aber ist eine andere Verwandtschaft, diejenige mit
einigen Apollonorakeln, denjenigen von Didyma, Klaros, Gry-
neion. Hain und Quelle sind allen gemeinsam'®, ein dem Inku-
bationsraum vergleichbares Adyton ist in Didyma wie in Klaros
nachgewiesen'®® (Grabungen in Gryneion wurden keine
gemacht, da das Temenos noch nicht sicher lokalisiert ist'®¢):
Zugang hatte jeweilen bloss der Prophet, der durch seine Initia-
tion permanent ausgesondert war'®’. An den Hainen hingt
jeweilen die Topik des Goldenen Zeitalters und des Elysiums,
Signal dafiir, wie anders, ausgesondert aus der Alltagswelt diese

183 Zum Amphiaraion V. Chr. PETRAKOS, ‘O ’Qpwndg xal 6 {epdv 0D
"Apgrapdov (Athen 1968); zum Ritual auch L. DEUBNER, De incubatione
(Anm. 147), 14-28.

'#¢ Didyma: Doppelhain und Quelle Call. Fr. 229; Strab. XIV 1, 5, p. 634.
— Klaros: Hain Nicander, Fr. 31 Schneider; Quelle Iambl. Myst, III 11,
p- 123 (der Priester trinkt daraus). — Gryneion: Hain und Quelle Serv.
in Verg. Ecl. V1 67 arboribus multis iucundus, gramine floribusque variis
omni tempore vestitus, abundans etiam fontibus. — Zum ganzen Komplex
vgl. mein Referat iiber «Bois sacrés et oracles dans I’Asie Mineure», in

den Akten des Kolloquiums Les bois sacrés (Neapel, November 1989) (im
Druck).

185 H.W. PARKE, The oracles of Apollo in Asia Minor (London 1985), 50-52
(Didyma); 138 f. (Klaros).

'8¢ Vgl. Giuseppe RAGONE, «Il tempio di Apollo Gryneios in Eolide. Testi-
monianze antiquarie, fonti antiche, elementi per la ricerca topografica»,
in B. VIRGILIO (Hrsg.), Studi Ellenistici III (Pisa 1990), 9-112; RAGONE

zeigt, dass auch dieses Temenos ausserhalb der Siedlung liegen musste.

187 Zur Initiation des didymeischen Propheten vgl. den Mythos bei Varro,

Rer. divin. fr. 252 Cardauns; Conon, Narr. 44.



HEILIGTUM UND RITUAL 197

Temene empfunden wurden'®®. Diese Sonderstellung erklirt
sich daraus, dass der Hain eben der Ort war, an dem die direkte
Kommunikation zwischen Mensch und Gottheit, zwischen
Apollon und seinem Orakelpriester, stattfand. Dabei orakelt der
klarische Priester nach einem Trunk Wasser aus der heiligen
Quelle — so, wie die Traumsuchenden aus den Quellen der
Asklepieia (oder des Amphiaraion) auch tranken; die didyme-
ische Prophetin taucht ihre Fiisse ein oder atmet den Wasser-
dunst'®.

Diese Beziehung ist strukturell und historisch bedeutsam.
Zum einen zeigt sie, wie funktionell die Struktur des Temenos
ist: der unmittelbare Kontakt mit der Gottheit findet nicht im
Raum der Polis statt, sondern in einem Draussen, das durch
Hain und Quelle als Natur markiert, durch die Topographie
auch fast immer deutlich von der Polis abgesetzt ist: Orakel-
und Inkubationskult, so intim verwandt, dass auch Asklepios als
Orakelgott bezeichnet werden konnte'®®, distanzieren sich so
ganz deutlich vom Kult im Innern der Polis, der die Gemein-
schaft als Ganze und ihre direkten Probleme angeht und wo die
Kommunikation mit dem Géttlichen durch die Vermittlung des
gemeinsam dargebrachten Opfers stattfand.

Die Beziehung zeigt auch, wie die Nihe von Asklepios und
Apollon, die sich ja in vielen Heiligtiimern hat aufweisen lassen
und die im Mythos Apollon zum Vater des Asklepios macht,
auf rituellen Gegebenheiten aufruht: Kulthandlungen und Kon-
zepte des Apollonkultes wurden auf denjenigen des Asklepios

'8 Die Nachweise in meinem oben genannten Referat.

189 Klaros: Tac. Ann. II 54, 3; Iambl. Mysz. III 11 (p. 124, 11). — Didyma:
Iambl. Myst. III 11 (p. 127, 4). — Amphiaraion: Paus. IX 39, 8. — Allg.
zum Wassertrinken bei apollinischen Orakeln: Philostr. VA II 37.

190 Das Material bei Auguste BOUCHE-LECLERQ, Histoire de la divination
dans 'antiguité 111 (Paris 1880), 271 {.



198 FRITZ GRAF

libertragen oder waren in beiden sich so nahe, dass die beiden
Kultempfinger in enge Beziehung gesetzt werden konnten.

8. Schlussbemerkungen

Blickt man abschliessend noch einmal zuriick auf Rom, von
wo wir ausgegangen sind, wird die Lage des ersten Aesculap-
Heiligtums auf der Tiberinsel verstiandlicher. Die Insel, die ihre
Entstehung als Raum jenseits menschlicher Verfiigbarkeit
erklirt hatte, entspricht auch der Lage der meisten griechischen
Asklepieia ausserhalb der Poleis, wie dies ja auch Plutarch festge-
halten hatte; die Anwesenheit des Faunus auf derselben Insel
erinnert an diejenige des Pan in Sikyon'®!. Und doch hat Plu-
tarch nicht scharf genug geschaut: denn die Insellage verschirft
die Lage im Draussen noch, besonders wenn man in Rechnung
stellt, dass im hellenistischen Griechenland der Gott auch in die
Poleis eindrang: in Rom ist er durch den Flussraum radikal von
der Stadt getrennt. Dazu kommt, dass seine Verehrung die
fremde, griechische Form beibehielt, so noch an die Fremdheit
des Gottes erinnerte, nicht anders als im Fall etwa der Magna
Mater. Dahinter steht, dass die individuelle Gotteserfahrung, die
der Heilschlaf brachte, der Religion der republikanischen
Rémer im Ganzen fremd und wohl auch durchaus etwas
suspekt waren: man denke daran, mit welchen Problemen spa-
ter auf der individuellen Gotteserfahrung in der Ekstase beru-
hende Kulte zu kimpfen hatten: die ekstatische Bacchusvereh-
rung wurde zu Beginn des 2. Jh. auf lange Zeit drastisch einge-
schrinkt, der Kult der Magna Mater, die doch als Mater Idaea
Roms Urmutter war, wurde hinter feste Mauern verbannt, und
die dgyptischen Gotter hatten bis in die frithe Kaiserzeit Verbote

191 Pans 110, 2,



HEILIGTUM UND RITUAL 199

zu liberstehen. Eine dhnliche Ambivalenz wie gegeniiber der
Magna Mater spiirt man Aesculapius gegeniiber: zwar rettete er
Rom aus der Pest, zugleich aber wurde sein Kult isoliert auf der
Isola Tiberina.

Im ibrigen ist in den griechischen Asklepieia eine allmahli-
che Entfernung von der radikalen Liminalitdt der Inkubation zu
spiiren. Wie der alte Heilheros seine heroischen Ziige langsam
verliert und sich in Charakter und Ikonographie immer mehr
an Zeus annihert, bis er schliesslich in der Kaiserzeit tiberhaupt
zu Zeus Asklepios verschmilzt, ist lingst gezeigt'®% Das geht
Hand in Hand mit der Entwicklung der Asklepieia: je mehr die
Heiligtiimer zu Biderorten und Sanatorien werden, mit allem,
was zu einem lingeren Aufenthalt gehort, einschliesslich Thea-
ter und Gymnasien, so dass manche kaiserzeitliche Asklepieia
lokale intellektuelle Zentren wurden'®?, desto stirker verliert
sich das Gefiihl eines Heiligtums im Draussen: um Quelle und
Hain entstehen immer aufwendigere Bauten, und schliesslich ist
es auch durchaus moglich, im Inneren der Polis dem Gott Askle-
pios einen Schrein zu errichten.

192 Eine Ubersicht iiber die Ikonographie bei Christa BENEDUM, «Askle-
piosmythos und archiologischer Befund», in Medizinhist. Journal 22
(1987), 48-61.

193 Fiir das kilikische Aigai aufgezeigt von Louis ROBERT, «De Cilicie a

Messine et 2 Plymouth avec deux inscriptions errantes», in JournSav
1973, 183-204.



DISCUSSION

M. Schachter: 1 am struck by the use of the terms &Batov and &3utov to
describe the place where the incubation occurred, and should like to have
your views on this.

(Addendum: The fact that no special facilities were developed for
Asklepieia as such need not surprise us, given the relatively late appearance
of the god on the scene. They simply used the kind of building available and
most appropriate to the purpose.)

M. Graf: Zu &Batov und &3utov: Sie bezeichnen, wie ich zu zeigen ver-
suchte, den Raum, der dem Menschen gewohnlich nicht zuganglich ist — die
etymologische Bedeutung der vélligen Unzuginglichkeit hat sich mithin ver-
schoben zu derjenigen einer Zuginglichkeit, die an rituelle Vorbedingungen
gekntipft ist. Der Priester, der ein &3utov oder &Batov betreten darf, hat einen
Sonderstatus, in den er durch eine Initiation gelangt ist; der Kranke, der bei
Asklepios schlafen mochte, hat sich analog rituell auszusondern. Der Raum,
in dem die Gottheit sich manifestiert, ist eben kein einfach zuginglicher
Raum — extrem wohl im évnidaiov, dem Ort, wo Zeus sich im Blitz mani-
festierte, wodurch der Ort &Batov geworden ist.

Zur Frage der Architektur: Ihr Versuch der historischen Erklirung
ersetzt ja die semantische nicht: es bleibt erklirungsbediirftig, weswegen
gerade der Inkubationsraum nicht architektonisch herausgehoben wurde;
hitte man gewollt, so wire es ja auch moglich gewesen.

M. Tomlinson: It is very noticeable that no special architectural form
developed fot the &Batov building in Greek sanctuaries of Asklepios, despite
the significance of the name. One would surely have expected a closed



HEILIGTUM UND RITUAL 201

building for privacy. Instead an established architectural form, the stoa, was
used. Granted that stoas are general purpose buildings, one would still expect
something more specialised. Could it be because in his early sanctuaries,
those of the 5th and 4th centuries B.C., Asklepios normally takes over the
sanctuary of an established deity; that there is a desire for his sanctuaries not
to differ markedly in their architecture from those of other gods?

M. Graf: Ich teile Thr Erstaunen; ich habe ja auch eine Erklirung vorge-
schlagen. Dass wirklich Asklepios zuerst in den Heiligtiimern anderer Gott-
heiten verehrt wurde, gilt nicht allgemein: es trifft wohl fiir Lebena zu, wo
Acheloos und die Nymphen in einer frithen Inschrift genannt sind, vielleicht
auch in Kos — sicher aber nicht in Epidauros, wo das Temenos des Asklepios
in einiger Distanz von dem des Apollon Maleatas lag, oder in Paros, wo die
beiden Bezirke durch eine hohe Felswand radikal getrennt sind, ganz zu
schweigen von Fillen wie dem athenischen Asklepieion év &otet, wo ich
meine, es sei kein anderer Kult vorangegangen.

Mme Kearns: In addition to the practical reasons which conduce to the
siting of major healing sanctuaries outside towns, and in addition to the struc-
tural connexions of Asklepios himself with outer areas and the wild, there
may perhaps be psychological factors involved in the selection of sites away
from major habitational areas. Patients/worshippers in search of healing
from superhuman sources commonly make great efforts to obtain their
wishes, perhaps in the hope that the greater the effort, the greater the
likelihood of reward, perhaps in order that the cure may be dramatised and
appear more significant. In the modern world, we have the example of
pilgrimages from far afield to such healing shrines as Lourdes and Tinos, and
in the ancient world certainly Epidauros attracted a clientéle from well out-
side the immediate locality. In the case of less well-known extramural sanc-
tuaries, the distance might be more symbolic, but we would still have in
many cases a separation from the location of everyday life.

M. Graf: Ich stimme dem Gedanken véllig zu, dass die Strukturen, die ich
aufgewiesen habe, durch psychologische Faktoren bedingt oder wenigstens



202 DISCUSSION

gestiitzt werden; die modernen Parallelen mégen hier auf allgemeinere Ver-
haltensweisen deuten. Vielleicht kann man auch darauf weisen, dass etwa
Rémer nach Epidauros und v.a. Pergamon pilgerten, obwohl sie ihr Askle-
pieion zuhause hatten. — Nebenbei: wie die Reise nach Lourdes als ekstati-
sches Erlebnis (und das heisst: als Weg in einer andere Welt ohne die Bindun-
gen der Normalitit) aufgefasst werden kann, hat Leonardo Sciscia in Candide
packend dargestellt.

M. Etienne: Je souhaite intervenir sur le probléme de 1’a/sos et de la source.
Je ne pense pas que ce soit 1a un caractére particulier des Asclépieia. En effet,
le Poséidon de Ténos possédait, d’apres Strabon, un alsos, et les fouilles du
sanctuaire ont mis en évidence une fontaine monumentale qui captait les eaux
d’une source (R. Etienne, «Ténos I. Le sanctuaire de Poséidon et d’Amphi-
trite», BEFAR Fasc. 263 [Paris 1987], pp. 73-91). Certes, le Poséidon de Ténos
est dit zatros par Philochore et son sanctuaire s’apparente aux Asclépieia; mais
il n’est pas le seul dieu 2 bénéficier d’un bois et d’une source. Aussi, je doute
que ces deux éléments permettent de situer Asclépios du c6té de la Wildnis.
Mais M. Graf a probablement d’autres arguments, notamment mythologi-
ques, pour appuyer sa démonstration.

M. Graf: Ich bin mir der Problematik um die Zuordnung besonders des
Hains zu einer bestimmten Gottheit bewusst — eines der Ergebnisse des Kol-
loquiums von Neapel iiber «Le bois sacré» war gerade, dass anscheinend jede
Gottheit ihren Hain haben kann. Hain und Quelle allein geniigen also nicht
als Zeichen eines Draussen: immerhin sind manche Quellen des Asklepios als
Grotten konzipiert, was bereits wichtig ist; dazu kommen aber die Indizien
von Ritual und Mythos, um eine prizisere Semantik zu schaffen.

M. van Straten: You have shown that the location of the Asklepieion on
the Tiber island fits into a pattern, insofar as «island» is part of a broader con-
cept. If taken strictly as an island, however, it is unique. The foundation of
a sanctuary, I would suggest, could well be a combination of a unique occur-
rence on the one hand and a standardized ritual on the other. In Athens, for
instance, according to Telemachos’ inscription, Asklepios first came to the



HEILIGTUM UND RITUAL 203

city from Piraeus (of his own accord, apparently, though we can only guess
how he manifested his presence), and only then Telemachos set into motion
the usual procedure of consulting an oracle, having a snake brought from the
sanctuary at Epidauros, etc. Would it be too far fetched to consider the
possibility that in the case of the Roman Asklepieion the story of the snake
slithering overboard has an element of truth in it, and that this incident con-
tributed to the location of the sanctuary?

M. Graf: Sie werfen ein schwieriges Methodenproblem auf: einmalige,
zufillige Ereignisse sind dusserst schwer zu fassen, wenn eine Erzihlung vor-
liegt, die so deutlich mit topo: arbeitet. Nicht bloss die Uberfiihrung der
Schlange ist iiblich in den Berichten iiber epidaurische &gdpbpata, auch die
eigenwillige Landung der Schlange findet sich mehrmals: das sieht nach
Legende aus (was das einmalige Ereignis nicht vollig ausschliesst). Auf der
Gegenseite versuchte ich herauszustellen, dass auch die Insel sich in eine feste
Struktur einfiigt: auch das, scheint mir, macht ein tatsichliches Ereignis
unwahrscheinlich. Aber véllige Sicherheit ist mit unseren Mitteln nie zu
gewinnen. Letztlich ist meine Deutung lediglich die 6konomischste Hypo-
these.



-.J-h-.-"- e

O SR R

il

e

'
g
]
‘




	Heiligtum und Ritual : das Beispiel der griechisch-römischen Asklepieia

