
Zeitschrift: Entretiens sur l'Antiquité classique

Herausgeber: Fondation Hardt pour l'étude de l'Antiquité classique

Band: 37 (1992)

Artikel: Heiligtum und Ritual : das Beispiel der griechisch-römischen Asklepieia

Autor: Graf, Fritz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-660750

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-660750
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


IV

Fritz Graf

HEILIGTUM UND RITUAL
DAS BEISPIEL DER GRIECHISCH-RÖMISCHEN

ASKLEPIEIA

1. Einleitung

Jedes Heiligtum, vom einfachen Temenos bis zum repräsentativen

Tempelbezirk oder zur gotischen Kathedrale, ist ein

ausgegrenzter und durch Menschenhand geformter Raum, welcher
der Verehrung einer oder mehrerer übermenschlicher Wesenheiten

geweiht ist; als solches ist jedes Heiligtum Brennpunkt
von Mythen und Ort von Riten. Seine Ausgestaltung hängt mit
der Art der Riten unmittelbar zusammen (etwa damit, ob ein
olympisches Opfer mit Altar oder eines an die Unterirdischen
mit einem Bothros üblich ist). Doch die Riten ihrerseits fügen
sich in einen grösseren Zusammenhang ein: denn wie jedes
Produkt menschlichen Schaffens kann der sakrale Raum verstanden
werden als ein Zeichensystem, das etwas darüber aussagt, wie die
Menschen den hier ablaufenden Kult und seinen Kultempfänger
verstanden. Die Elemente, aus denen sich dieses Zeichensystem
zusammensetzt, sind vielfältig: am wichtigsten ist die Anlage in
ihren einzelnen Teilen, doch bereits die Lage des Heiligtums ist

aussagekräftig (liegt es in der Polis oder in der freien Natur, an
der Grenze des Territoriums oder in seinem politischen und



160 FRITZ GRAF

sakralen Zentrum?).1 Und schliesslich kommen dazu eben

Riten und Mythen, die in sich wieder Zeichensysteme sind.
Wie dieser Komplex zusammenwirkt, um einen spezifischen

Typus von Heiligtum zu definieren, möchte ich im Folgenden
für die antiken Asklepieia näher untersuchen. Die Asklepieia
bieten sich deshalb an, weil sie oft ihre Gestalt erst relativ spät
und unter dem formenden Einfluss besonders von Epidauros
erhielten: so steht ein vergleichsweise reiches und homogenes, sich

gegenseitig ergänzendes Material zur Verfügung. Gegenläufig —
und nicht zu unterschätzen — wirkt sich freilich aus, dass häufig
bereits lokale Ansätze in den Asklepieia fortwirkten, über die

wir nur schlecht unterrichtet sind; idealiter können sie freilich
zur Kontrolle und als Folie für das Gemeinsame dienen2.

2. Das römische Asklepieion «inter duos pontes»

Als Ausgangspunkt für unsere Überlegungen eignet sich die

Einrichtung des Asklepioskultes durch den römischen

1 Arbeiten zu dieser Fragestellung sind selten, vgl die kritische Ubersicht
zu einem Problemkreis bei David ASHERI, «A propos des sanctuaires
extra-urbains en Sicile et Grande Grece. Theories et temoignages», in
Marie-Madeleine MACTOUX — Evelyne Geny (Hrsgg.), Melanges Pierre

Levequel (Paris 1988), 1-15; etwas enttauschend John N. COLDSTREAM,
«Greek temples- Why and where5» in P.E. EASTERLING — J.V. Muir
(Hrsgg.), Greek religion and society (Cambridge 1985), 67-97.

2 Vgl Emma J und Ludwig EDELSTEIN, Asclepius. A collection and inter¬

pretation of the testimonies (I: Collection of the testimonies; II: Interpretation

of the testimonies) (Baltimore 1945); Roland MARTIN — Henri
METZGER, La religion grecque (Paris 1976), 62-109; einen umfassenden,

wenn auch nicht immer befriedigenden Katalog gibt Alessandra SEME

RIA, «Per un censimento degli Asklepieia della Grecia continentale e

delle isole», in AnnSNPisa 16 (1986), 931-958; die Bilddenkmaler bei
Bernard Holtzmann, in LIMC II 1 (1984), 863-897



HEILIGTUM UND RITUAL 161

Staat im Jahre 293; seine Übernahme von Epidauros ist durch
Livius und spätere Autoren gut bezeugt und in der Forschung
auch ausführlich diskutiert3. Der Gott wurde in der Gestalt
seiner heiligen Schlange nach Rom geholt; im Tiber liess diese sich
ins Wasser gleiten und suchte die Insel inter duos pontes auf,
womit der Kultort durch den göttlichen Willen festgelegt war.
Der Kult behielt in Rom seine griechische Form bei, wie Festus
ausdrücklich mitteilt4; andere Informationen, die dies bestätigen
könnten, fehlen zwar, doch haben wir keinen Grund, daran zu
zweifeln: dasselbe Festhalten an der fremden Form bezeugt
Festus für die Kulte von Magna Mater und Ceres, wo andere

Quellen die Bestätigung geben5.

Grabungen haben zwar auf dem Gebiet der Insula und ihres

Asklepieions nie stattfinden können: seit dem 12. Jh. steht an
seiner Stelle die Kirche des S. Bartolomeo; Bartholomäus gilt

3 Vgl. Maurice BESNIER, L'ile Tiberine dans l'antiquite (Paris 1902), bes.

135-244; Ernst SCHMIDT, Kultubertragungen, RGW VIII 2 (Glessen
1909); Joel Le Gall, Recherches sur le culte du Tibre (Paris 1953); Mar-
gherita GUARDUCCI, «L'Isola Tiberina e la sua tradizione ospitaliera»,
in Rend.Acc.Lmc. 26 (1971), 267-281, repr. in Studi scelti sulla religione

greca e romana e sul cristianesimo (Leiden 1983), 180-197; Paul ROESCH,

«Le culte d'Asclepios ä Rome», in G. Sabbah (Hrsgg.), Medecins et
medecine dans l'antiquite, Centre Jean Palerne, Mem. 3 (Saint-Etienne
1982), 171-179.

4 Fest. p. 268 L.: Peregnna sacra appellantur quae aut evocatis dis in oppug-
nandis urbibus Romam sunt + conata +, aut quae ob quasdam rehgiones

perpacem sunt petita, ut ex Phrygia Matris Magnae, ex Graecia Cererts, Epi-
dauro Aesculapi: quae coluntur eorum more, a quibus sunt accepta. — Vgl.
M. VAN Dören, «Peregrina Sacra», in Historia 3 (1954/1955), 488-497.

5 Ceres: Cic. Balb. 55, vgl. Henri Le BONNIEC, Le culte de Ceres a Rome.
Des ongmes a lafin de la Republique (Pans 1958), 381-399; Magna Mater:
Dion. Hal. II 19, 4; Liv. XXIX 14, 11 (fremde Priester); Serv. in Verg.
Georg. II 394 (griechische Kultheder).



162 FRITZ GRAF

seinerseits als Krankenheiler6. Die Elemente des Heiligtums
wenigstens sind bekannt7: ein Tempel, der am 1. Januar 291

dediziert wurde8, mit einer Kultstatue, auf die Ovid anspielt9;
Säulenhallen, in denen sich die Kranken aufhielten10; wohl eine
heute ausgetrocknete Quelle, jedenfalls stellt ein Relief eine

Quellgottheit dar und ist in S. Bartolomeo vor der Treppe zum
Altarraum ein Brunnenschacht, dessen Wasser eine Inschrift als

gesundbringend empfiehlt11; schliesslich ein Hain12: es sind dies

die gängigen Bestandteile eines Asklepieions, die etwa auch in
Epidauros wichtig sind. Wie in Epidauros, im kretischen Lebena
oder in Pergamon wurden auch in Rom wunderbare Heilungen
nach der Inkubation inschriftlich festgehalten13; wie an vielen
Orten Griechenlands und Italiens dedizierten die Geheilten
Votivbilder der betroffenen Organe: bei der grossen Tiberkor-

6 Legenda Aurea zum 24. August.
7 M. Besnier, L'ile (Anm. 3), 184-202; vgl. auch Donatella DEGRASSI,

«Intervent! edilizi sull'Isola Tiberina nel 1° sec.a.C. Nota sulle testimo-
manze letterarie, epigrafiche ed archeologiche», in Athenaeum 65 (1987),
521-527.

1 Georg WlSSOWA, Religion und Kultus der Romer (München 1912), 307.

' Ov. Met. XV 654-656 (qualis in aede esse solet).
10 Liv. II 5, 4: area firma templis quoque acporticibus sustmendis; vgl. Plut.

Puhl. 8, 6.

" M. Besnier, L'ile, 200 f., nach F. von Duhn, in RM 1 (1886), 167-172;
die mittelalterliche Inschrift lautet Qui sitit ad fontem veniat potumque
salubrem hauriat ex vena [...

12 Unten Anm. 107.
13 Ubersicht über die Heilungsberichte mit Lit. bei Margherita GUAR-

DUCCI, Epigrafia Greca. IV. Epigrafi sacrepagane e cristiane (Roma 1978),
143-166, wichtig noch immer Rudolf HERZOG, Die Wunderhellungen
von Epidauros, Philologus Supplbd. 22, 3 (Leipzig 1931); die bisher
einzige pergamenische Inschrift ist ausführlich besprochen von Helmut
MULLER, «Ein Heilungsbericht aus dem Asklepieion von Pergamon»,
in Chiron 17 (1987), 193-233.



HEILIGTUM UND RITUAL 163

rektion 1881-1890 wurden grosse Mengen solcher anatomischer
Votive aus Terrakotta gefunden, die wenigstens zu einem
bedeutenden Teil aus dem Asklepiosbezirk auf der Insel stammen
müssen14.

Wenn mithin Architektur und Kultpraxis, soweit nachprüfbar,

sich an jene der grossen Asklepieia Griechenlands,
insbesondere des Mutterheiligtums von Epidauros eng anschliessen15,
bleibt doch die Lage auf der Flussinsel isoliert. Die Legende sah

und beantwortete das Problem — und unterstreicht damit
zugleich die Besonderheit: der Wille des Gottes, manifestiert in
der heiligen Schlange, habe sich die Insel ausgelesen; wenigstens
für Ovid ist dabei die Schlange identisch mit dem Gott16.
Uberführung des Kultes durch die Schlange ist nicht ganz selten: nach
Athen und nach Sikyon kommt sie per Wagen17; nach Epidau-

14 Publiziert wurden sie erst jüngst, Patrizio PENSABENE — Maria Anto-
nietta RlZZO — Maria ROGHI — Emilia TALAMO, Terracotte votive dal
Tevere (Roma 1980); die Probleme bei der Auffindung ebenso wie bei der

Aufbewahrung lassen freilich eine präzise Zuordnung der damaligen
Funde auf einzelne Fundplätze nicht mehr zu. — Zu den anatomischen
Votiven allgemein die (unvollständigen) Ubersichten von Folkert
T. van Straten, «Gifts for the gods», in Hendrik S. Versnel (Hrsg.),
Faith, hope and worship. Aspects of religious mentality in the ancient world
(Leiden 1981), Appendix 105-151 (zu Griechenland); Mario TABANELLI,
Gil ex-voto polivtscerali etruschi e romam. Stona, ritrovamento, mterpreta-
zione (Firenze 1962); vgl. auch die wichtige Übersicht von Annamaria
COMELLA, «Complessi votivi in Italia in epoca medio- e tardo-
repubblicana», in MEFRA 93 (1981), 717.

15 Wie Fregellae zeigt, tritt wenigstens in der Architektur neben Epidauros
bald das Vorbild von Kos, Filippo COARELLI, Fregellae 2. Ii santuario dl
Esculapio (Roma 1986), 7 f.

16 Ov. Met. XV 655-744; zu Beginn verwandelt sich der Gott in die

Schlange, ohne freilich den Priester zu täuschen («en, deus est, deus est!...»

dixit 677), am Ende wandelt sie sich in den Gott zurück (specie caeleste

resumpta 743).
17 Athen: das Telemachos-Monument, das Luigi BESCHI, «II monumento

di Telemachos, fondatore dell'Asklepieion ateniese», in AnnSAA 29/30



164 FRITZ GRAF

ros Limera wird sie wie nach Rom zu Schiff über das Meer
gebracht und sucht sich den Ort ihres Altars am Strand18; auch

in Pergamon wurde eine solche Sage erzählt19. Der römische

Mythos verwendet also ein geläufiges Motiv, um die seltsame

Lokalisation zu erklären.
Dass bereits die Antike sich über die Lage wunderte, erfahren

wir auch sonst; neben der des Mythos stehen andere antike
Erklärungen20. Für den älteren Plinius war die Insellage
Ausdruck des Misstrauens der Römer der griechischen Medizin
gegenüber; das braucht wohl keine Widerlegung21. Für Festus

war das Wasser als Heilmittel ausschlaggebend: das passt eher zu
einer Heilquelle als zum Tiber22. Plutarch schliesslich — der

allerdings bloss die extraurbane Lage problematisiert — verweist
auf die Lage griechischer Asklepieia ausserhalb der Städte an
gesunden und erhöhten Orten23 — wie gesund die Lage im Tiber

war, ist zweifelhaft, besonders erhöht jedenfalls war sie nicht. So

kann keine der antiken Antworten wirklich befriedigen. Weiter
schien erst Joel Le Gall zu kommen, der zwei Gründe
verknüpfte24: fremde Götter werden in Rom prinzipiell ausser-

(1967/1968), 381-436 rekonstruiert hat, mit der Inschrift IG II2 4960 +
4961 (Elpis MlTROPOULOU, A new interpretation of the Telemachos

monument [Athen 1975], gibt wenig Neues); Sikyon: Paus. II 10, 3.

" Paus. III 23, 6 f.; das Elementare bereits bei Sam WIDE, Lakonische Kulte
(Leipzig 1893; repr. Darmstadt 1973), 189 f.

19 Paus. II 26, 8 ist zu knapp, Münzbilder bewahren aber die traditionelle
Form der Legende auf, Louis ROBERT, Etudes Anatoliennes (Paris 1937),
162 Anm. 7.

20 P. ROESCH, «Le culte d'Asclepios a Rome» (Anm. 3), 173.
21 Plin. Nat. XXIX 16.

22 Fest. p. 98 L.: m insula Aesculapio facta aedes fmt, quod aegroti a medicis

aqua maxime sustentur; dasselbe gilt für Vitr. I 2, 7, unten Anm. 34.
23 Plut. Quaest. Rom. 94, 286 D, s. unten Anm. 35.

24 J. Le Gall, Le culte (Anm. 3), 103.



HEILIGTUM UND RITUAL 165

halb des Pomerium verehrt, und die Insel lag bis in augusteische
Zeit draussen; dass dabei unter den vielen möglichen Orten
gerade die Insel gewählt wurde, lag daran, dass bereits im 4.

Jh.v.C. auf ihr ein Heilkult, wohl des Tiberinus, bestanden
habe. Diesen Kult, den keine literarischen oder epigraphischen
Quellen kennen, sieht Le Gall durch einige anatomische Votive
belegt, welche älter als das frühe 3. Jh. sein müssten. Das Argument

überzeugt nicht: die ersten sicher datierten Votive von der
Insel kommen aus dem mittleren 2. Jh.; eine beträchtliche
Höherdatierung der wenig spezifischen Masse der anatomischen
Votive, die allein aus stilistischen Gründen zu erfolgen hätte, ist
äusserst problematisch. Dazu kommt die Fundproblematik der
Ex-Voto aus dem Tiber25: die Herkunft auch nur von der Insel
ist für kein einziges Stück gesichert, da die Fundbücher zwar
Fundorte und allgemeine Charakteristiken verzeichnen, sie aber

nicht mit den uns erhaltenen Stücken verknüpfen. Umgekehrt
wissen wir gerade dadurch, dass anatomische Ex-Voto auch weit
tiberaufwärts, am Ponte Garibaldi und neben der Engelsburg
(Via di Monte Brianzo) gefunden wurden: an der These von Le
Gall sind alle möglichen Zweifel möglich. Doch selbst wenn er
Recht hätte, erklärt er die Insellage nicht wirklich: unerklärt
bleibt, weswegen Asklepios sich nicht an einen andern Heilkult
angeschlossen hat, insbesondere nicht an den des Apollo Medi-

cus, dessen Bezirk sich ja ebenfalls ausserhalb des Pomerium

25 Ausführlich dargestellt bei P. PENSABENE — M.A. RlZZO — M. ROGHI

— E. TALAMO, Terracotte (Anm. 14), 5-19. — Aus dem hier präsentierten

Material will Joel Le Gall, «Des Romains demandaient au Tibre la

guerison de leurs maux», in Archeologie et medecine. 7es rencontres
internationales d'archeologie et d'histoire d'Antibes (23-24-26 octobre 1986)

(Juan-les-Pins 1987), 531-536, umgekehrt schliessen, dass alle anatomischen

Votive vom Tiberufer dem Tiber, nicht dem Asklepios auf der
Insel geweiht waren. Nichts zwingt zu diesem Schluss.



166 FRITZ GRAF

befand26 — doppelt seltsam angesichts der engen Beziehungen,
die nicht bloss den epidaurischen Asklepios mit Apollon
verbanden.

Die Sache wird noch interessanter, wenn man sich die in
ihrer Ursprungslegende ausgedrückte Besonderheit der Tiberinsel

klarmacht; Maurice Besnier hat diese Mythologie ausführlich
besprochen27. Die Insel, so heisst es etwa gleichlautend bei

Livius, Dionysios von Halikarnass und Plutarch28 — nach einer
annalistischen Quelle — sei entstanden, als die Römer die Tar-
quinier vertrieben und den Landbesitz der Familie auf der Halbinsel

nördlich der Stadt dem Mars geweiht hätten (weswegen
jene Halbinsel hinfort Campus Martins geheissen habe): man
hätte dabei das eben reife Getreide abgeerntet, sich dann aber
nicht getraut, es zu benutzen, da es ja Mars geweiht und damit
menschlichen Zugriff entzogen gewesen sei29: also habe man die

Getreidegarben in den Fluss geworfen. An einer Untiefe seien

sie hängengeblieben und hätten sich zur Insel geformt, die durch
angeschwemmten Sand und Lehm sich rasch verfestigt hätte30.

Die Tiberinsel als Resultat einer seltsamen Ernte: das

beantwortet die Frage nach dem unklaren religiösen Status der Insel:

zwar Teil des Flusses, ist sie doch Land und mit Brücken an das

26 Vgl. Jean Gage, Apollon romam. Essai sur le culte d'Apollon et le develop-

pement du «ntus Graecus» d Rome des origmes d Auguste (Paris 1955), 27;
99-110.

21 M. Besnier, L'ile (Amn. 3), 15-31; J. Le Gall, Le culte (Anm. 3), 103

bringt nichts Neues, seine historisierende Lesung des Mythos («il est tres
courant que des lies naissent de cette maniere») uberzeugt nicht.

28 Liv. II 5, 1-4; Dion. Hal. V 13; Plut. Puhl. 8, 1-5.

29 Liv. II 5, 3: campi fructum quia religiosum erat consumere, ähnlich Dion.
Hal. V 13, 3 (eijocyicrrav).

30 Die bei Plut., I.e., mitgeteile Variante, dass das Marsfeld nicht Tarquinius
Superbus, sondern der Vestalin Tarquinia gehört habe, ändert nichts
Grundlegendes.



HEILIGTUM UND RITUAL 167

übrige Land angebunden31. Der Status des Flusses ist demgegenüber

eindeutig: er wird rituell als ein Bereich verstanden, der
ausserhalb menschlicher Verfügbarkeit steht; der Tiber
empfängt, was die Römer aus ihrer Stadt religiös aussondern wollen:

portenta, die man beseitigen muss, den parricida, die purgamma
Vestae, schliesslich die Puppen der Argei32. Der Mythos schafft
Klarheit: auch die Insel, entstanden aus den Mars geweihten
Getreidebündeln, ist ein Bereich jenseits menschlicher
Verfügbarkeit, genau wie der Fluss.

Die übrigen Kulte auf der Insel, soweit sie kenntlich sind,
bestätigen diese Analyse: der Flussgott selber, der ein sacellum

besass, daneben Faunus, der römische Gott des Draussen, der in
keinen Urbanen Raum passt33; unklarer sind die Schwurgötter
Semo Sancus und Iupiter Iurarius, die ebenso Kult auf der Insel
hatten.

Aesculapius erhielt in Rom also nicht einfach einen Raum
ausserhalb des Pomerium, sondern einen prononciert aus der
Menschenwelt ausgegliederten Raum. Zu klären bleibt, ob dies

römische Eigenheit ist, mithin Eigenes aussagt über die Rezeption

des griechischen Gottes in Rom (Festus' Nachricht, dass

der griechische Charakter rituell bewusst blieb, könnte dafür
sprechen) oder ob schon Asklepios Ansatzpunkte bot dazu,
auch wenn keines der vielen griechischen Asklepieia auf einer
Insel liegt.

31 Wären die pontißces ursprünglich zuständig gewesen für die beiden
Brücken zur Insel?

32 J. Le Gall, Le culte (Anm. 3), 83-95.
33 Faunus ist «der deus agrestis schlechtweg», G. WlSSOWA, Religion und

Kultus der Römer, 210; mehr Georges DUMEZIL, La religion romame
archaique (Paris 1966).



168 FRITZ GRAF

3. Die Lage der griechischen Asklepieia

Auskunft über die antike Auffassung, wo Asklepieia liegen
sollten, geben Vitruv und Plutarch. Der römische Architekt
stellt sie dabei mit andern Heiligtümern zusammen: allgemein
gelte, dass Tempel an gesunden Orten (saluberrimae regiones)
und besonders bei guten Quellen (aquarum fontes... idonei)
liegen müssten; namentlich verweist er dann auf die Tempel von
Aesculapius und anderer Heilgötter, wo diese Lage im Interesse
der dort Genesung Suchenden sei: da wird Griechisches und
Römisches zusammengesehen, die Lage ausserhalb der Stadt
schon deswegen nicht thematisiert, weil Vitruv allgemein von
templa spricht34. Plutarch seinerseits will Antwort gerade auf
die Frage geben, weswegen das römische Asklepieion ausserhalb
der Stadt lag: auch bei den Griechen pflegten diese Heiligtümer
an reinen und erhöhten Orten zu liegen35.

Die Feststellung Plutarchs, im Fall des römischen Heiligtums
etwas unpassend, hat für andere italische Heiligtümer des Aesculapius

durchaus Gültigkeit, wie die Grabungen in Fregellae
haben zeigen können, wo der Bezirk tatsächlich erhöht und
abseits der Siedlung liegt36. Und vor allem gilt sie im Ganzen für
die griechischen Asklepieia, die in den allermeisten Fällen wenn
vielleicht nicht immer erhöht, so doch extraurban gelegen sind,

34 Vitr. 12,7 naturalis autem decor sic est, si primum omnibus temphs saluber¬

rimae regiones aquarumque fontes in us locis idonei eligentur, in quibus
fana constituantur, demde maxime Aesculapio, Saluti et eorum deorum,

quorum plunmi mediants aegri curan videntur. cum enim ex pestilenti in
salubrem locum corpora aegra translata fuerint et e fontibus salubribus

augarum usus subministrabuntur, celenus convalescent.
33 Plut. Quaest. Rom. 94, 286 D.
36 Vgl. F. COARELLI, Fregellae 2 (Anm. 15), 11: «il sito... e una altura iso-

lata, esterna ed antistante l'altopiano di Opri su cui si estendeva la colonia
latina di Fregellae»; auch die Lage vor der Stadt ist damit gegeben.



HEILIGTUM UND RITUAL 169

nicht bloss die bekannten grossen Asklepieia von Epidauros,
Kos, Pergamon; insbesondere die Grabungsbefunde, seltener
bereits die meist sehr knappen Angaben des Pausanias37, belegen
dies. Manche liegen ausserhalb der Siedlung am Meer, teilweise
erhöht im Uferhang (Delos38, Paros39, Lebena40, Epidauros
Limera41, Munichia42, vielleicht Antium43), andere über einem
Flussufer (Troizen44, ein Heiligtum bei Therapne am Eurotas,
ein anderes in Elis über dem Alpheios45, das jüngere Asklepieion
im arkadischen Gortys46; landschaftlich besonders eindrücklich
das kleine Asklepieion von Krounoi bei Naupaktos47), wieder

37 Zusätzliche Schwierigkeiten ergeben sich dadurch, dass Pausanias oft
unpräzis ist: das korinthische Asklepieion etwa liegt «bei dem Gymna-
sion» (II 4, 5), erst die Grabungen zeigten, dass es in einiger Distanz zum
Gymnasium direkt an der Stadtmauer liegt; entsprechend können etwa
die wichtigen und rituell seltsamen Asklepieia von Sikyon (II 10, 2) und
Titane (II 11, 5) durchaus wenigstens am Siedlungsrand liegen.

38 Fernand ROBERT, Trois sanctuaires sur le nvage occidental, Delos, Bd. 20

(Paris 1952), 51-107.
39 Otto RUBENSOHN, «Paros III. Das Asklepieion», in AM 27 (1902),

199-238.
40 Luigi PERNIER — Luisa Banti, Guida degh scavi italiani dt Creta (Roma

1947), 68-75.
41 Paus. III 23, 6 f.
42 Belege bei A. Semeria, in AnnSNPisa 16 (1986) (oben Anm. 2), 943; am

Hafen liegt das Asklepieion auch in Kenchreiai, Paus. II 2, 3.

43 Val. Max. I 8, 2: auf der Fahrt von Epidauros nach Rom macht die

Asklepios-Schlange in Antium Station.
44 Gabriel WELTER, Troizen und Kalaureia (Berlin 1941), 25-36.
45 Zwischen Therapne und Amyklai am Eurotas, Paus. III 19, 7; Elis: VI

21, 4.

46 Zusammenfassend Madeleine JOST, Sanctuaires et cultes d'Arcadie (Paris
1985), 205-210.

47 Zusammenfassend Lucien LERAT, Les Locrtens de l'Ouest (Paris 1952), I (To¬

pographie et ruines) 93 f.; II (Histoire, institutions, prosopographie) 154.



170 FRITZ GRAF

andere im Hang des Burgbergs, ausserhalb der Befestigungen
(das ältere Heiligtum in Gortys48, Aliphera49, Amphissa50); das

aiginetische Asklepieion, bekannt durch Aristophanes' Wespen,

liegt beim Bezirk der Aphaia, weitab der Stadt am Berghang51.
Manchmal ist bloss die Lage am Burgberg, aber nicht ihr
Verhältnis zur Stadt klar (Titane52, Phlius und Patrai53); doch im
Falle des athenischen Asklepieions oberhalb des Dionysostheaters,

also innerhalb der Stadt, haben wir genügend Material, um
zu sehen, dass er in einem liminalen Raum zwischen Stadt und

Burg liegt, wo Pan und die Nymphen, Ge Kourotrophos,
Demeter Chloe zuhause sind54. Archäologisch sind im Innern
der Stadt demgegenüber bloss die Heiligtümer von Korinth —

freilich direkt an der Mauer des 4. Jahrhunderts55 —, vielleicht
des boiotischen Orchomenos, das am Burgberg, doch in der
Nähe von hellenistischen Häusern liegt56, und von Messene

48 M. JOST, Sanctuaires (Anm. 46), 202-204.
49 Anastasios K. ORLANDOS, 'H dtpxaBtxr] 'AXüpttpa xai xa fxvripieta tt;;

(Athen 1967/1968), vgl. Paul ROESCH, «Le sanctuaire d'Asclepios a Ali-
pheira d'Arcadie», in BSABR 3 (1985), 22-32.

40 L. Lerat, Les Locriens (Anm. 47), II 154 f.

" Ar. Vesp. 122 f.; Gabriel WELTER, Aigtna (Berlin 1938), 121; vgl. Chr.
BENEDUM, in Jdl 101 (1986), 152.

52 Paus. II 11, 5; das Asklepieion liegt unterhalb des Athena-Heiligtums auf
der Burg, doch vermutlich nicht allzuweit entfernt, wenn die Koronis-
statue im Ritual in das Athenaion hinaufgebracht wird (unten Anm. 66),

vgl. Ernst Meyer, in RE VI A 2 (1937), 1489 f.
43 Phlius: Paus. II 13, 5; Patrai: VII 21, 14.

54 Zu den Heiligtümern des Südhangs vgl. John Travlos, Bildlexikon zur
Topographie des antiken (Tübingen 1971), 8 (Ge und Demeter); 138

(Nymphen); 417 (Pan).
55 Carl ROEBUCK, The Asklepieion and Lerna, Corinth, Bd. 14 (Princeton

1951).
56 De RlDDER, in BCH 19 (1895), 137-144, mit den Korrekturen von



HEILIGTUM UND RITUAL 171

nachgewiesen, dessen Komplex Orlandos ergraben und erst für
die Agora gehalten hat"; in Argos, fügt Pausanias an, liege ein

Asklepieion nahe bei der Agora58, im spartanischen Boiai wenigstens

in der Stadt, ebenso in Sparta und Sikyon59.
Asklepieia liegen mithin selten im Weichbild einer Stadt, gar

an ihrem politischen Zentrum, dem Marktplatz; sie liegen vor
der Stadt, oft weitab an der Grenze des Gebiets, am Flussufer,
am Meer, oder hart an der Stadt- oder Burggrenze60. Als Grund
für diese extraurbane Lage geben Vitruv und Plutarch
übereinstimmend die Suche nach einem gesunden Ort an; und für das

pergamenische Heiligtum — das auch ausserhalb der Stadt in
einem kleinen Tal liegt — betont Aristeides diese gesunde
Lage61. Und doch überzeugt dies nicht, wirkt es vielmehr wie
eine späte Rationalisation. Zum einen sind nicht alle Orte
gesund, wie wir schon im Fall von Rom sahen: das delische

Asklepieion liegt in einer sumpfigen Bucht, und die Gegend von
Troizen galt in der Antike als so ungesund, dass Welter gerade

Albert SCHACHTER, The Cults of Bototia. I: Acheloos to Hera, BICS

Suppl. 38, 1 (London 1981), 108 f.
57 Zusammenfassend Anastasios K. ORLANDOS, «Neurcepai epeuvoci iv

MEaaf|vr)i (1957-1973)», in Ulf JANTZEN (Hrsg.), Neue Forschungen in
griechischen Heiligtümern (Tübingen 1976), 9-38.

58 Argos: Paus. II 21, 2 (ein weiteres neben dem Amphiaraion, II 23, 2). —

Zur Identifizierung Pierre AUGERT, «Pausanias et l'Asclepieion
d'Argos», in BCH111 (1987), 511-517; allerdings hatten Marcel PlERART

und J.P. THALMANN, in BCH 110 (1986), 764 Anm. 1 gegen eine frühe
Arbeit von Augert, wo dieselbe Identifizierung vertreten wurde (CRAI
1985, 172-174), protestiert; die Frage ist noch unentschieden.

59 Boiai: III 22, 13; Sparta: III 14, 2 (in der Nähe der Agora); Sikyon: II 10,

2 (Stadtrand?).
60 EDELSTEIN (Anm. 2), II 234 («in reality, the sanctuaries of Asclepius...

were situated in all places which pious reverence considered sacred») ist

zu wenig differenziert.
61 Aristid. Or. XXXIX 4.



172 FRITZ GRAF

dies als Grund für die Notwendigkeit eines Asklepieions
ansah62; vor allem aber erklärt die antike Theorie die Doppel-
heit von Asklepieia in und ausserhalb der Städte nicht. Die Lage

vor der Stadt und oft an Grenzen muss mit der Opposition
zwischen Drinnen und Draussen, zwischen Polis und agros zu tun
haben63, und dies ihrerseits muss sich aus der Eigenart des Kults
herleiten.

Ein Ritual, das Pausanias für das Asklepieion von Titane
belegt, bestätigt diese Spannung des Asklepioskultes zur Polis:

«wenn man dem Gott Stier, Schaf und Schwein opfert, bringt
man die Koronis ins Heiligtum der Athena hinüber und verehrt
sie dort; was aber von dem Geopferten (Guopivcov) verbrannt
wird (xaGayt£ouai), davon darf man sich auch die Schenkelstücke
nicht ausschneiden, man verbrennt alles auf der Erde, ausser den

Vögeln, die aber auf dem Altar»64. Das Opfer, das für Asklepios
stattfindet (suovetaunha), ist umfassend, ein besonders grosses
und bedeutsames Opfer — so, wie beim Eid auf dem Areopag
Suovetaurilia dargebracht werden als besonders wirksam. Pausanias'

Knappheit erlaubt immerhin, zwei Stufen des Opfers zu
unterscheiden: ein Teil der Guopeva wird als evdytapa
dargebracht — der Rest dann wohl im Normalopfer. Die vollständige
Verbrennung der Tiere auf dem Boden pervertiert das olympische

Opfer, markiert so einen Bruch der normalen Ordnung;
dass das sonst übliche Ausschneiden der Schenkel verboten ist,

62 G. Welter, Trotzen (Anm. 44), 36.
63 Vgl. (mit Lit.) Jean-Pierre VERNANT, Mythe et pensee chez les Grecs. Etu¬

des de Psychologie histonque I (Paris 1965), 156 f.
64 Paus. II 11, 7. Martin P. NlLSSON, Griechische Feste von religiöser Bedeu¬

tung mit Ausschluss der attischen (Leipzig 1907), 410 f. hat das mit den

«Jahresfeuern» der Laphrien u.a. verbunden, EDELSTEIN (Anm. 2), II
183 ein Neujahrsritual «with the wish of incurring the god's benevolence
for the coming year» daraus gemacht; weiter verkürzend Chr. BENE-

DUM, in Jdl 101 (1986), 149.



HEILIGTUM UND RITUAL 173

betont dies noch, und auch Vogelopfer sind ungewöhnlich65.
Man spielt also in diesem Ritual eine Ausnahmezeit durch, beendet

sie im Normalopfer; zur Ausnahmezeit gehört auch, dass

Koronis das Heiligtum verlässt und im Athenaion verehrt wird.
Das Athenaheiligtum liegt oben, auf der Burg, das Asklepieion
tiefer, wohl ausserhalb der Mauern; da wird das Spiel der Gegensätze

aufgenommen. Athena muss wie anderswo die Stadtgöttin
von Titane sein, die sich so in Opposition zu Asklepios stellt66.

— Dass diese Opposition nicht hindert, dass Asklepios in manchen

Städten — insbesondere in Epidauros — auch von der Polis
als Schutzgott angerufen und zur politischen Propaganda
herangezogen werden kann, ändert am Befund nichts67.

Die Fälle, wo demgegenüber ein Asklepieion im Stadtinnern
liegt, sind nicht einheitlich erklärbar. Oft wird man differenzieren

müssen zwischen Heiligtümern, in denen Krankenheilung
durch Inkubation und Wasser praktiziert wurde (meist den älteren

einer Siedlung), und den kleineren Schreinen, welche
Einzelne oder Gemeinden zu Ehren des Heilgottes in den Städten
errichteten und in denen zwar Opfer und Dedikationen
dargebracht, aber keine komplexen Heilungsrituale abgehalten wurden

— so etwa, wie im sizilischen Scornavacche eine Töpfersiedlung

auch einen kleinen religiösen Bezirk enthielt, den eine

Dedikation als Asklepieion auswies68. Es fällt jedenfalls auf, dass

65 Vgl. Walter BURKERT, Griechische Religion der archaischen und klassi¬

schen Epoche (Stuttgart 1977), 101.

66 Paus. II 12, 1 erwähnt das Hieron mit seinem alten, vom Blitz getroffe¬
nen Bild; es liegt auf einem Hügel (X6q>o?), man bringt die Koronis hieher
hinauf, ävayouaiv: das sieht nach der üblichen Akropolis aus.

67 Vgl. besonders den polemischen Artikel von V.K. LAMBRINOUDAKIS,
«Staatskult und Geschichte der Stadt Epidauros», in Archaiognosia 1

(1980), 39-63.
68 Antonio Dl VlTA, «I x<wv°tptßovEi; in una dedica ad Asclepio da Scorna-



174 FRITZ GRAF

oftmals dort, wo Asklepieia in Stadtzentrum belegt sind, sich
auch draussen vor der Stadt ein Bezirk des Heilgottes findet —
in Pergamon liegt das bekannte Asklepieion vor der Stadt, in der
Stadt drinnen wird derselbe Gott im Gymnasion verehrt69; im
spartanischen Boiai sah Pausanias neben dem Asklepieion drinnen

auch ein anderes, «nicht unbeachtliches Heiligtum von
Asklepios und Hygieia»70; in Rom traten in der Kaiserzeit zum
alten Tempel in insula weitere Aesculapius-Heiligtümer in der
Stadt71.

In andern Fällen fehlen uns Erklärungsmöglichkeiten, gerade
bei den kleineren peloponnesischen Heiligtümern; angesichts
der schwierigen Frühgeschichte besonders des peloponnesischen

Asklepios ist hier vieles noch unklar. Und schliesslich gibt
es den Fall, wo Asklepios tatsächlich nicht im Gegensatz zur
Polis zu stehen und so e contrario unsere Hypothese zu bestätigen

scheint. In Messene gruppieren sich um ein Asklepieion im
Innern der Stadt72, dem Lokalitäten zur Inkubation zu fehlen
scheinen, Institutionen des politischen Lebens, Buleuterion und
Halle des Kaiserkults, sind im von Pausanias hervorgehobenen
reichen Statuenwald Bilder der Polis Theben und des Epamei-
nondas zu finden, deren politische Bedeutung klar ist: sie sind
Dank für die Hilfe der Thebaner und des Epameinondas bei der

Befreiung von Sparta und der Gründung der Stadt Messene73.

vacche», in Aparchat. Nuove ricerche e studi sulla Magna Grecia e la Siciha

antica in onore di Paolo Enrico Anas (Pisa 1982), 537-545.
69 Erwin OHLEMUTZ, Die Kulte und Heiligtümer der Götter in Pergamon

(Würzburg 1940; repr. Darmstadt 1968), 128-130.

70 Paus. III 22, 1; 3.

" RE II 2 (1896), 1676.

72 Nicht an der Agora, jedenfalls trennt Pausanias die Agora (IV 31, 6) vom
Asklepieion (IV 31, 10).

" Paus. IV 31, 10; zur Gründung von Messene durch Epameinondas Diod.
XV 66; Plut. Pelop. 24, 9; Paus. IV 27, 5-8.



HEILIGTUM UND RITUAL 175

Nun hat Messene auch seine eigene Asklepiosmythologie, welche

im Heiligtum der Messene gemalt war, zusammen mit den
Bildern der messenischen Urkönige; aus Pausanias' Beschreibung

geht nicht deutlich hervor, ob dieser Tempel räumlich eng
mit dem Asklepieion zusammengehörte; zu vermuten ist es74.

Jedenfalls waren hier neben Leukippos und seinen Schwestern
Hilaeira und Phoibe seine Tochter Arsinoe, deren Sohn Askle-
pios und die Heilheroen Machaon und Podaleirios dargestellt.
Zwar lehnt Pausanias einen messenischen Anspruch auf eine

eigene Genealogie unter Berufung auf ein delphisches Orakel ab

— die Verse Hesiods, wo dieser Mythos sich finde, seien entweder

unecht oder von Hesiod selber den Messeniern zuliebe
eingelegt worden75. Das ändert nichts daran, dass die Genealogie in
den hesiodeischen Katalogen bezeugt ist. In vollem Umfang ist
der messenische Mythos nicht mehr zu fassen76; entscheidend ist
aber, dass Asklepios eine messenische Deszendenz erhält, im
Gegensatz zur geläufigen thessalischen. Arsinoe ist eine blasse

Gestalt, der Name passt jedenfalls in den Hexameter; wichtiger
ist, dass über Leukippos Asklepios mit dem Zentrum der politischen

Mythologie Messeniens verbunden ist: Leukippos' Vater,
Perieres, Sohn des Aiolos, ist einer der grossen Urkönige
Messeniens77. Asklepios hat entsprechend nicht bloss in der Stadt

Messene, sondern auch im Grenzgebiet zwischen Lakonien und

74 Paus. IV 31, 11.

75 Paus. II 26, 7; Hes. Fr. 50 M.-W.; Asklepiades Trag. FGrHist 12 F 32.

Martin L. WEST, The Hesiodic catalogue of women. Its nature, structure,
and origins (Oxford 1985), 69-72 zeigt, dass diese Genealogie Teil der
Atalante-Ehoie ist und dass (gegen die opinio communis, die ausführlich
Giannina SOLIMANO, Asclepio. Le aree del mito [Genova 1976] verfochten

hat) keine Koronis-Ehoie existieren kann.
76 Vgl. die Übersicht bei EDELSTEIN, Asclepius (Anm. 2), II 22-53 und vor

allem G. SOLIMANO, Asclepio.
77 Apollod. I 87; Paus. IV 2, 2; vgl. Hes. Fr. 10 M.-W.



176 FRITZ GRAF

Messenien, in Leuktra, das ursprünglich messenisch gewesen
sein soll, zentralen Kult78. Unsicher ist, ob der Mythos auch,
wie im nahen arkadischen Thelpusa, von der Aussetzung des

Asklepioskindes und seinem Aufwachsen in der Wildnis gesprochen

hat79, und ob die Messenier wie ihre unmittelbaren arkadischen

Nachbarn von Gortys auch sein Grab zeigten80 — damit
würde Asklepios weit mehr zu einem traditionellen Lokalheroen

als in der panhellenisch gewordenen thessalischen Tradition:

Mythos und Verehrung an der Agora, im Kontext des

Polis-Kultes, würden noch stärker zusammengehen.
Versteht man den Gegensatz zwischen Polis und Draussen in

dem Sinn, dass die Asklepieia bewusst das Draussen suchen und
sich absetzen von Heiligtümern in der Stadt, kann man einige
Besonderheiten dazustehen, welche den Raum des Temenos
selber als ungewöhnlich gegenüber anderen Heiligtümern
kennzeichnen — wobei die Informationen etwas zufällig sind und
nicht beliebig von einem Lokalkult auf einen andern übertragen
werden können; dennoch ergibt sich ein Gesamtbild, lassen

sich gemeinsame oder konvergierende Grundstrukturen aufweisen.

Nicht besonders auffällig ist, dass im Temenos von Epidau-
ros nicht gestattet war zu gebären oder zu sterben81 — zwar ein

beunruhigendes Paradoxon an einem Ort der Krankenheilung,
das aber gewöhnlich ist in griechischen Temene; ungewöhnlich
ist höchstens, wenn im Falle von Delos das Verbot auf die

78 Paus. III 26, 4; Leuktra habe einst zu Messenien gehört, berichtet Paus.

III 26, 6.

79 Paus. VIII 25, 11; auch hier ist Bindung an die politische Mythologie
gegeben, indem Autolaos, ein Sohn des Arkas, das Kind fand und aufzog.

80 Cic. Nat. deor. III 57.

" Paus. 1127,6.



HEILIGTUM UND RITUAL 177

gesamte Insel ausgedehnt wird, die damit wie die Asklepiosinsel
in Rom zur «Heiligen Insel» wird82.

Etwas auffälliger ist, dass es an verschiedenen Orten — Epi-
dauros, Lissos auf Kreta, einem Privatkult in Athen —
vorgeschrieben war, das Opferfleisch im Heiligtum zu verzehren83.
Diese Vorschrift findet sich in einer ganzen Reihe von Heiligtümern

nicht nur des Asklepios, und drückt immer eine erhöhte
Sakralität aus: das Opferfleisch, das gewöhnlich profanem
Verzehr ausserhalb des Temenos dienen darf, bleibt hier fest
eingebunden in den Raum des Temenos84.

Noch extremer als besonderer Raum wird das Temenos
markiert, wenn zu Boden gefallene Gegenstände nicht mehr
aufgehoben werden dürfen, weil sie dem Gott verfallen sind, wie dies
die Pythagoraslegende für ein süditalienisches Asklepieion,
vielleicht Kroton, erzählt85.

Möglicherweise gehören ausführliche Reinigungsrituale vor
dem Betreten des Temenos ebenfalls hieher. Belegt sind sie freilich

bloss für ein Asklepieion in Athen in einer umstrittenen
Stelle von Aristophanes' Plutos, wo Plutos ev -cfj ÖaAaaar] gebadet
wird; die natürliche Auffassung ist, hier das Meer zu verstehen
und das Asklepieion von Munichia anzunehmen, nicht ein
Becken vor dem städtischen Asklepieion, wo eine solche Instal-

82 Uberblick (einschliesslich den Fall von Delos) bei Robert PARKER,

Miasma. Pollution and purification in early Greek religion (Oxford 1983),
33 f.; zur Insula Tiberina als heiliger Insel M. BESNIER, L'ile (Anm. 3),
11.

83 Epidauros: Paus. II 27, 1; Athen: LSCG 54, ein Privatkult; Lissos: SEG

XXVIII 750, fruhhellenistisch. — Nicht aber in Kos, Herond. IV 92 f.;
freilich handelt es sich um das Dankopfer eines Hahns.

84 Beispiele: Ada ThOMSEN, in ARW 12 (1909), 466-472; W. BURKERT, in
GRBS 7 (1966), 103 Anm. 36; vgl. ders., Religion (Anm. 65), 103.

85 Iambi. VP 126.



178 FRITZ GRAF

lation nicht belegt und dafür auch kaum Platz ist86. Zahlreiche
weitere Asklepieia liegen am Meer, können also solche Rituale
auch dort gekannt haben; so haben die Ausgräber des delischen

Asklepieions aus dem Fehlen von Wasch- und Badeanlagen auf
ein vorbereitendes Lustraibad im Meer geschlossen87. Das
athenische Ritual erinnert an das Bad der Mysten im Meer, mit dem
sie sich auf den Weg nach Eleusis vorbereiten: dieses Bad
markiert (neben andern Riten) die Trennung vom athenischen Alltag;

es muss im Asklepios-Kult eine vergleichbare Trennung
bezeichnet haben.

4. Quelle und Hain

Neben die mögliche Aussagekraft der Lage des Heiligtums
tritt die rituelle und semantische Funktion der konstitutiven
Elemente der Anlage, der Bauten und Kulteinrichtungen als

Teile des Gesamtheiligtums. Für einen Teil der Problematik
kann man dabei auf ausführliche Vorarbeiten zurückgreifen.

Wie insbesondere Roland Martin und Henri Metzger gezeigt
haben, ist das Wasser in allen Asklepieia sehr wichtig88. Vitruv

86 Ar. Plut. 656-658. — Contra, mit Uberblick über die Diskussion, Rene

GlNOUVES, Balaneutike. Recherches sur le bam dans l'antiquite grecque
(Paris 1962), 355-357; vgl. seither Sara B. ALESHIRE, The Athenian Askle-

pieion. The people, their dedications, and the inventories (Amsterdam
1989), 13.

87 F. Robert (oben Anm. 38), 102 f.

88 R. Martin, H. Metzger, Religion (Anm. 2), 62-109. — Vgl. auch Susan

GUETTEL COLE, «The uses of water in Greek sanctuaries», in Robin
HAGG, Nanno MARINATOS, Gullög C. NORDQUIST (Hrsgg.), Early
Greek cult practice. Proceedings of the fifth international symposium at the

Swedish institute at Athens (26-29 June 1986) (Stockholm-Göteborg 1988),
163; zu den Brunnenbauten die typologische Studie von Franz GLASER,



HEILIGTUM UND RITUAL 179

hatte gute Quellen für alle Heiligtümer als nötig erachtet89; freilich

geht er dabei vor allem von Rom aus, wo der rituelle
Wassergebrauch so eng mit dem Tempel verbunden ist, dass man
delubrum überhaupt von deluere herleiten kann90; im griechischen

Raum ist die Verbindung lockerer, wenn auch in
Griechenland eine rituelle Waschung vor dem Betreten jedes Heiligtums

ebenfalls üblich war91; doch ist die Betonung des Wassers

vor allem auf jene Kulte beschränkt, wo der rituelle Wassergebrauch

zentral und nicht auf einfache vorbereitende Waschungen

beschränkt ist — das eleusinische Heiligtum etwa, das Kabi-
rion bei Theben, oder eben die Asklepieia.

Wasser konnte hier in ganz verschiedener Weise verwendet
werden — zum einen rituell oder aber
medizinischzweckgebunden, zum andern für Waschungen, Bäder, Trinkkuren.

Wie im Verlauf des Hellenismus sich manche Asklepieia zu
eigentlichen Thermalzentren entwickelten, ist besonders von
Rene Ginouves untersucht worden92; man muss betonen, dass

dort, wo das Wasser genauer beschrieben ist, es seine besonderen

Qualitäten hat, nicht bloss in Kos oder Epidauros, sondern auch
in Troizen93 oder Paros94; in Athen lobt wenigstens Sokrates

Antike Brunnenbauten in Griechenland, Denkschriften Wien Bd. 161

(Wien 1983). — Wenig ergiebig Gilbert ARGOUD, «L'utilisation medi-
cale de l'eau en Grece et le plan des sanctuaires d'Asclepios», in Archeolo-

gie et medecine. VIIes rencontres internationales d'archeologie et d'histoire
d'Antibes (23-24-25 octobre 1986) (Juan-les-Pins 1987), 531-536.

89 Vitr. I 2, 7, oben Anm. 34.

90 Cincius, ap. Serv. in Verg. Aen. II 225: delubrum esse locum ante templum,
ubi aqua cumt, e deluendo; G. WlSSOWA, RKR, 469.

91 Dazu R. GlNOUVES, Balaneutike (Anm. 86), 299-310.
92 R. GlNOUVES, Balaneutike (Anm. 86), 360 f.; vgl. auch seine ausführliche

Untersuchung L'etablissement thermal de Gortys dArcadie (Paris 1958).

93 G. WELTER, Trotzen (Anm. 44), 35.
94 O. Rubensohn, in AM 27 (1902), 199-238.



180 FRITZ GRAF

die Wärme des Wassers im Asklepieion95; auch in Italien kann
sich Aesculapius gelegentlich an Heilquellen einpflanzen,
manchmal im Gefolge Apollons, so im südetrurischen Vica-
rello, dem antiken Aquae Apollinares96, in Chiusi97, vielleicht
auch in einem der römischen Aesculapius-Bezirke98. Apollon ist
auch bereits gelegentlich mit griechischen Heilquellen verbunden,

etwa auf Paros oder in der Lerna bei Korinth, vielleicht
auch schon auf Kos; fester ist die Verbindung des Gottes mit
mantischen Quellen99. Das bedeutet, dass die Existenz von
Heilquellen für die Anlage von Asklepieia ein wichtiger Faktor war,
freilich nicht der einzige, sonst hätten alle derartigen Quellen
dem Asklepios heilig sein müssen100.

Bemerkenswert ist die Art, wie in einigen Asklepieia diese

Quellen gefasst wurden. Im athenischen Asklepieion liegt die

heilige Quelle im Osten der Hauptstoa; von Anfang an war sie

in einer zu einem kreisrunden Raum ausgehauenen, überwölbten

künstlichen Grotte gefasst worden; diese künstliche Grotte
war zusammen mit der Haupthalle erbaut worden und von ihr
aus durch eine Türe zugänglich: sie gehörte mithin zum Kern
der ersten Anlage101. Völlig künstlich war der grottenähnliche

95 Xen. Mem. III 13, 3. — Unklar ist, welches Asklepieion gemeint ist; Plin.
Nat. II 225 ist im Lichte von Schol. ad Ar. Vesp. 1694, und Lys. 913
problematisch.

96 CIL XI 3294; Jean GAGE, Apollon romam. Essai sur le culte d'Apollon et
le developpement du «ritus Graecus» a Rome des origmes ä Auguste (Paris
1955), 6.

97 CIL XI 2092 f.; Apollo: ibid., 2094.
98 CIL VI 5, Basis des T. Aurelius Augusti libertus Dioscurus, gefunden in

einer Gegend, wo einst eine Pleilquelle war.
99 Vgl. Susan G. COLE, in Early Greek cult practice (oben Anm. 88), 162 f.

100 R. GlNOUVES, Balaneutike (Anm. 86), 370 f. übertreibt.
101 R. MARTIN, H. Metzger, in BGH TS (1949), 321-323; nicht zugehörig

ist aber der alte Schöpfbrunnen auf der Westterrasse mit eigenem Grenz-



HEILIGTUM UND RITUAL 181

Raum in Korinth mit einem Wasserbecken im Südflügel der
Halle gegen die Lerna hin, ein schmalrechteckiger, in den
anstehenden Felsen gehauener Raum, in dem sechs Stufen hinab zu
einem Becken führten, das von der Quelle genährt wurde102. In
einer künstlich erweiterten Grotte lag auch in Lebena die
Mineralquelle des dortigen Asklepieions, die vor dem Gott bereits
den Nymphen und Acheloos heilig gewesen war103. Schliesslich
berichtet Pausanias, dass das Asklepieion im spartanischen
Kyphanta überhaupt die Form einer Grotte (spelaion) gehabt
habe104, und in einer Grotte (mit Hain) bei Pharsalos wurde,
neben den Nymphen, Pan, Hermes, Herakles und Apollon,
auch Asklepios verehrt105.

Zur Grotte tritt der Hain, ein Element der Asklepieia, das

wenig beachtet wird, auch wenig fassbar ist: gewöhnlich hinterlassen

Haine kaum archäologisch erkennbare .Spuren106. Am
besten bezeugt ist der epidaurische Hain: Pausanias nennt das

gesamte Temenos innerhalb seiner Grenzsteine to itpöv aXao?

stein, vgl. die jüngste Zusammenfassung von S.B. ALESHIRE, Asklepieion
(Anm 86), 21-32.

102 C. ROEBUCK, Asklepieion (Anm. 55), 46-50.
103 L. PERNIER, L. BANTI, Guida (Anm. 40), 68 f.; ICr I: XVI Nr. 7; vgl.

Margherita GUARDUCCI, «I predecessori dl Asclepio», in SMSR 8 (1932),
215-229.

,0J Paus. III 24, 2.

105 SEG I 249, 4. Jh.v.Chr. (Stiftung eines Privatmannes auf Veranlassung
der Nymphen).

106 Vgl. die Ubersicht bei Darice E. BlRGE, Sacred groves in the ancient
Greek world (Diss. Berkeley 1982, Microfilm), 219; Lampsakos (Appendix

Nr. 334 LSAM 8) muss allerdings gestrichen werden, es handelt
sich um die Bereitstellung von Kränzen, die nicht zwingend aus dem

eigenen Hain kommen müssen, vgl. die Beispiele bei L ROBERT, in
BCH 52 (1928), 160 f.



182 FRITZ GRAF

xoü 'AaxXrpuoü107; in einem der Wunderberichte der
frühhellenistischen Zeit ist davon die Rede, dass ein Mädchen im alsos

von einer heiligen Schlange erschreckt und durch den Schock

von angeborener Stummheit geheilt worden war108; da im
frühen äcpi'Spupoc von Epidauros Limera Ölbäume wuchsen, der

Ölzweig von Isyllos mit dem epidaurischen Asklepios und
überhaupt mit dem Gott verbunden wird, mag es sich um einen
Ölbaumhain handeln109. Ebenso gut belegt ist der Hain des

Asklepieions von Kos: die bekannte Lex sacra aus der Mitte des

4. Jh. verbietet hier das Abholzen von Zypressen"0, und als im
Vorfeld von Actium ein Offizier des Antonius sich nicht darum
kümmerte, rächte sich die Gottheit11'. Andere Haine sind belegt
für Gortys in Arkadien"2, Titane"3, Epidauros Limera114,
Antium115 und Athen116, vielleicht auch Kyparissia117. In

107 Paus. II 27, 1; 7.

"" Nr. 44 bei R. FlERZOG, Wunderhellungen (oben Anm. 13); ein besserer

Text bei Werner Peek, «Fünf Wundergeschichten aus dem Asklepieion
von Epidauros», in Abb. Leipzig, Phil.-hist.Kl. 256, 3 (Berlin 1963), 2;
ebenso die Nrn. 11 und 18, wo von den Bäumen im Temenos die Rede
ist.

"" Epidauros Limera: Paus. III 23, 7; Ölbäume in Epidauros: Isyllos, in IG
IV2 1, 128, 19; in Lampsakos: LSAM 8, 20; Pergamon: LSAM 14, 9; allg.
Liban. Ep. 1303, 2, vgl. Michael BLECH, Studien zum Kranz bei den Griechen

(Berlin-New York 1982), 312.
110 LSCG 150 A (4.Jh.); die Seite B stammt aus dem 3. Jh.v.Chr., zu den

Datierungen Susan SherWIN-WHITE, Ancient Kos (Güttingen 1978), 55

Anm. 132 und 335 Anm. 397.
111 Val. Max. I 1, 19; Dio Cass. LI 8, 3; Lact. Inst. II 7, 17.

112 Cic. Nat. deor. III 57: sepulcrum et lucus.

111 Paus. II 11, 5: Zypressen wie in Kos.
114 Paus. III 23, 7.

115 Val. Max. I 8, 2: Palme und Myrten.
116 Telemachosmonument, sowohl das Relief (L. BESCHI, in AnnSAA



HEILIGTUM UND RITUAL 183

Pergamon stand im Zentrum des Heiligtums, neben der ersten
alten Quelle, eine ebenso alte Platane"8; in Rom zeigt ein
Medaillon des Antoninus Pius einen Baum, der aus dem Askle-
pieion auf der Insel ragt, darstellerische Chiffre für einen
Hain"9.

Baum und Quelle, Hain und Quellgrotte sind Grundbestandteile

einfach-ländlicher Heiligtümer, wie man sie etwa für
Pan und die Nymphen kennt; sie sind Chiffren für die
unberührte, dem Menschen entzogene Welt des Waldes. Apollon, an
den sich der Kult des Asklepios oft anschloss, ist nicht weit, auch

er ist mit den Nymphen verbunden, auch er hat Heiligtümer
mit Quelle und Hain; Apollon ebenso wie die Nymphen sind
auch Heiler120. Asklepios selber trägt wenigstens in Spuren auch
im Mythos die Züge eines Wesens aus dem Draussen des Waldes.

Der durch Pindar bekannte Mythos von der Rettung des

Asklepioskindes aus dem Körper seiner toten Mutter wird
konkurrenziert durch einen Aussetzungsmythos vom bekannten

Typos, wo das Entscheidende aber nicht, wie bei den Mythen
von Städte- und Dynastiengründern, die Ankunft dessen, der
das Neue bringt, vom Rande her ist, sondern die Bindung des

29/30 [1967-1968], 387 Abb. 4) wie die Inschrift IG II2 1460, 28 (Bepflan-

zung des Temenos).
117 Paus. IV 36, 7.

118 Aristid. Or. XXXIX 6. — Einen Abriss der frühen Baugeschichte gibt
Die Altertümer von Pergamon XI. Die Anlagen des Asklepieions in
hellenistischer und frührömischer Zeit (Berlin 1968), 1975.

"» M. Besnier, L'ile (Anm. 3), 200, das Bild: 176 Abb. 19.

120 Apollon braucht wohl keine Belege, zu den Nymphen, oben Anm. 103;

vgl. etwa auch Paus. V 5, 10, oder die Inschrift aus Pharsalos SEG I 248,
IV. Jh.v.Chr.; zur Deutung des epidaurischen Reliefs Athen, EM 1426

(Asklepios, seine Söhne, Demeter, Nymphen), Chr. BENEDUM, in Jdl
101 (1986), 140 Anm. 12.



184 FRITZ GRAF

Asklepios an die Wildnis121: der Mythos, ursprünglich wohl
arkadisch (oder auch messenisch)122, wurde auch von Epidauros
übernommen, wohl auch, um den Makel, der an Koronis' Tod
hängt, zu vermeiden123. Hier erzählte man, Koronis habe das

Kind auf der Durchreise geboren und in den Hügeln hinter dem

Heiligtum ausgesetzt, wo es von einer Ziege genährt und von
einem Hund bewacht worden sei — letzteres aitiologische
Begründung für die Anwesenheit von Hunden im Temenos und
für das Verbot, Ziegenfleisch zu essen124. Wenn dabei Apollodor
von Athen dazu setzt, Jäger hätten das Kind gefunden und gleich
zu Cheiron gebracht, kennt wenigstens er eine spätestens
hellenistische Version, in der Asklepios beständig im Wald festgehalten

wird125. Damit hängt die vom Heilgott her unverständliche
Nachricht zusammen, Asklepios sei von Cheiron in der Jagd,
nicht bloss in der Heilkunde, unterrichtet worden126: Asklepios
ist nicht bloss der Heilheros, er ist mit dem Draussen des Waldes
fest assoziiert — im Kult kann sich dies dann einmal so
niederschlagen, dass im Heiligtum im Piräus Voropfer unter anderem

121 Dazu Gerhard BINDER, Die Aussetzung des Königskindes. Kyros und
Romulus (Meisenheim 1964).

122 Vgl. oben Anm. 79.
123 Vgl. EDELSTEIN (Anm. 2), II 67. — Das (den Edelsteins noch unbe¬

kannte) Vasenbild des Meidias-Malers von ca. 420 (LIMC II 868 Nr. 1)

kann keinem Kultort sicher zugeordnet werden.
124 Paus. II 26,2, ähnlich Theodoret. Graec. äff. cur. VIII19, nach Apollodor

FGrHist 244 F 118; kaiserzeitliche Münzbilder (mit Hund) LIMC II, 868

Nr. 4. — Zu den Hunden im Temenos von Epidauros Sanatio Nr. 20,
26, zu den Ziegen Michael WORRLE, in AvP VIII 3, 179 Anm. 57; Fritz
GRAF, Nordionische Kulte. Religionsgeschichtliche und epigraphische

Untersuchungen zu den Kulten von Chios, Erythrai, Klazomenai und
Phokaia (Roma 1985), 256.

125 Apollod. FGrHist 244 F 138.

126 Xen. Gyn. I 1-6; Apollod. III 10, 3, 8; Philostr. Her. 9.



HEILIGTUM UND RITUAL 185

den Hunden und die Kynegetai, die heroischen Hundeführer
und Jäger, ausgerichtet werden127 (als Hundeführer werden
gelegentlich auf Weihreliefs die Söhne abgebildet)128; in der Architektur

spiegelt sich das darin, dass der Artemistempel im epidau-
rischen Temenos Hundekopfwasserspeier hat129.

Das bringt uns zu Artemis, deren Kult mehrfach mit demjenigen

des Asklepios verbunden ist, nicht bloss in Epidauros130.
Zum Bezirk des Asklepios von Messene gehört ein seltsam

querrechteckiger Kultraum für Artemis131; im Asklepieion von
Sikyon wurde der Eingang von einem Pan- und einem Artemisbild

flankiert132; in Pergamon erhält unter anderem Artemis (als

Prothyraia und in einer verlorenen Epiklese) das Voropfer vor
der Inkubation133; in Delos wurde eine Dedikation an Artemis
Soteira gefunden134; Pausanias belegt die Verbindung auch für

127 LSCG 21 A 9 f.

I2' Etwa Athen, EM 1426, aus Epidauros, abg. bei Ulrich HAUSMANN,
Kunst und Heiltum. Untersuchungen zu den griechischen Asklepiosrehefs
(Potsdam 1948), Abb. 10 Nr. 85; hundegestaltige Unterweltsdämonen,
wie Sokolowski nach Wilamowitz will, müssen demgegenüber fernbleiben.

125 Richard STILWELL (Hrsg.), The Princeton Encyclopedia of Classical Sites

(Princeton 1976), 311.

'30 Hier ist Artemis seit der Lex LSCG 60 (Ende 5. Jh.) zusammen mit Apol-
lon und Leto belegt; ihr Tempel (Paus. II 27, 5) wurde 330/310 gebaut,
ohne einen Steinvorgänger zu haben, Alison BURFORD, The greek temple
builders at Epidauros (Liverpool 1969), 70-72.

131 Ausführlich G. DAUX, in BCH 87 (1963), 771-774; wichtig die hexame¬

trische Dedikation einer Mädchenstatue durch ihre Eltern.
132 Paus. II 10, 2. — Vgl. bereits Per ODELBERG, Sacra Corinthia, Sicyonia,

Phhasta (Uppsala 1906), 97 f.
133 AvPNlll 3, Nr. 161, 4; M. WORRLE möchte in seinem Kommentar die

Prothyraia als Geburstsgöttin verstehen, 173 f.
134 F. Robert, Trois sanctuaires, Delos, Bd. 20 (Anm. 38), 103.



186 FRITZ GRAF

Sparta und Mantinea135. Artemis ist nicht einfach als Schwester

Apollons zu dieser Bedeutung gekommen, sondern vor allem als

Heilgöttin der Frauen: im Mythos ist sie es, die die schwangere
Koronis auf Apollons Wunsch tötet — doch wer Tod bringen
kann, kann auch heilen, und so ist Artemis auch weibliche
Heilgöttin136. Wenn so die Rolle der Artemis als Göttin des Draus-

sen weniger wichtig scheint, zeigen doch die Hundewasserspeier
von Epidauros, dass auch dieser Aspekt nicht ganz unwichtig ist.

5. Der Inkubationsraum

Neben Quelle und Hain zentral in den Asklepieia ist weiterhin

der Ort, wo die Inkubation stattfand; die architektonische

Bestimmung dieses Raumes war dabei schwieriger als die Benennung.

Die Forschung spricht gewöhnlich von «Abaton»; die
Texte und Inschriften überliefern drei lokal verschiedene

Namen. Rein deskriptiv ist eyxot|j.T]Tr|ptov «der Ort, in dem man
schläft» — so der gewöhnliche kaiserzeitliche Terminus in Per-

gamon137, der einmal auch in Beroia138 und in einem späten

"s Flypsis in Lakedaimon: Paus. III 24, 8; Mantineia (alle Letoiden): VIII
9, 1; vgl. auch die Inschrift IG V 1, 602 (3.Jh.n.C.).

136 Mythos: Pi. Pyth. III 10; Pherecyd. FGrHist 3 F 3a; Paus. III 26, 4; bei

Ovid, der in elegischer Manier Apollon zum affektgeleiteten Liebhaber
macht, tötet Apollon in einem Anfall von Eifersucht, den er dann
bereut, Met. II 600-614 (602 animus tumida fervebat ab ira\ 612 paenitet
heu sero poenae crudelis amantern). — Artemis als Heilerin: Hippoer.
Virg. 22 (VIII p. 468 Littre) bei Hysterie von jungen Frauen. — Zu Askle-

pios und den Frauen vgl. auch Christa BENEDUM, «Asklepios und
Demeter. Zur Bedeutung weiblicher Gottheiten für den frühen Askle-

pioskult», in Jdl 101 (1986), 137-157.
137 IvP 264 LSAM 14; AvP VIII 3, Nr. 161, 11, beide 2.Jh.n.C.
138 BSA 18 (1911/1912), 144.



HEILIGTUM UND RITUAL 187

Text aus Epidauros139 auftaucht; die epidaurischen Sanationes
bezeichnen den Vorgang der Inkubation gewöhnlich als ly-
xaöeuSetv, gelegentlich eyxotxaCetv oder eyxotpa^eaöai140. Daneben

stehen aßaxov, das in Epidauros übliche Wort"", und <x8u-

xov, das Isyllos für Trikka, die lokalen Sanationes für Lebena
verwenden142.

Der Raum, in dem die Inkubation stattfindet, ist also

«unzugänglich»: aßaxov ist etwa der Ort, in den der Blitz geschlagen
hat, und der als Ort des Gottes menschlicher Nutzung entzogen
wird143, oder ein Bereich am Lykaion-Gebirge, der jedem, der
ihn betritt, Mensch und Tier, Tod bringt144; aSuxov ist der
Raum im Tempelinneren, zu dem bloss der Priester Zutritt
hatte — de facto können beide Ausdrücke derartige bloss vom
Priester betretbare Räume bezeichnen145. Wie ein Heilungsbericht

zeigt, war es bereits eine Beleidung des Gottes, nachts in
das Abaton hineinsehen zu wollen146. Beide Termini stehen also

für Räume mit ganz besonderer Sakralität, die sie aus dem übrigen

Temenos-Bereich ausgliedert.

139 IG IV2 1,127.
140 eyxottdCeiv Nr. 12, tyxoipdCeaöoa 49, 65, 67; Plut. Cons. adAp. 14, 109 C.
141 IG IV2 1, Index s.v.
142 Isyll: IG IV2 1, 128, 29; Lebena ICr I: XVI Nr. 9, 1; 15, 7, einmal ady-

ton, 11 b2, ohne Kontext.
143 F. Graf, Kulte (Anm. 124), 22.
144 Die Quellen bei Walter BURKERT, Homo Necans. Interpretationen alt-

gnechischer Opferriten und Mythen (Berlin-New York 1972), 99. — Vom
Eumenidenbezirk in Kolonos Soph. OC 167; metaphorisch Plat. Lach.

183 b.
145 Abaton vom Innern des Tempels in Jerusalem Porph. Abst. IV 11.

146 Sanatio Nr. 11; die Parallelen bei R. HERZOG, Wunderheilungen (Anm.
13), 129 f. — Demeter- und Persephonekult, ägyptische heilige Schlange
— sind bezeichnend.



188 FRITZ GRAF

Entsprechend ist der Zugang dem Einzelnen allein nach
ausführlicher ritueller Vorbereitung möglich. Bestimmte Fastengebote,

üblich für manche Inkubationsheiligtümer147, sind für
Asklepiosheiligtümer ausdrücklich nur für Pergamon bezeugt:
die Lex von der Hallenstrasse befiehlt dreitägige Reinhaltung
von Aphrodisia, Ziegenfleisch und Käse, anderes, wohl elementareres,

ist verloren148; weitere Vorschriften gibt eine etwa zeit-
gleiche, weit stärker fragmentierte Lex149. Enthaltung von
Aphrodisia — also Ausscheren aus dem normalen Gang
menschlicher Biologie — ist nicht selten; Enthaltung von Ziegenprodukten

— Fleisch und Käse — ist verbreitet im Asklepioskult150.
Der Eintritt in den Inkubationsraum erfolgt nach einer langen

Reihe von Opfern; am ausführlichsten informiert wieder
die pergamenische Lex von der Hallenstrasse. Doch bereits
Aristophanes kennt im Asklepieion von Munichia das Verbrennen

von Opferkuchen und Voropfer (nonotva. xai 7tpoöu[j.aTa)m. In
Pergamon sind es — nach Opfern, die tagsüber an Zeus Apotro-
paios, Zeus Meilichios, Artemis [...], Artemis Prothyraia, Ge
und Asklepios ausgerichtet werden mussten — am Abend,
unmittelbar vor dem Eintritt, Tyche, Mnemosyne und Themis,
die Kuchen erhalten: Tyche trägt in hellenistisch-

l4' Vgl. Ludwig DEUBNER, De mcubatione capita quattuor (Leipzig 1900),

14-17; PR. ARBESMANN, Das Fasten bei den Griechen und Romern,
RGW 21, 1 (Glessen 1929), 100-103.

AvPVYQ.'i, 161 Z 11-14; verloren sind früher erwähnte Einzelheiten, die
vielleicht die Reinheit vor dem Eintritt in das Temenos überhaupt betrafen

LSAM 14; die Ergänzungen von Sokolowski sind, wie immer, mit grosser

Vorsicht zu benutzen; Z.l ist in keinem Fall zuhalten, es muss vom
Eintritt ins iyxoi(ar)Tf|piov, nicht allgemein in das Hieron die Rede sein.

150 Oben Anm. 124.
151 Ar. Plut 660 f. — Etwa zeitgleich die Lex LSCG 21 A, die aber nicht

sicher von den Voropfern vor der Inkubation handelt.



HEILIGTUM UND RITUAL 189

kaiserzeitlicher Auffassung entscheidend zu jedem Unternehmen

bei; Mnemosyne hilft, den Traum nicht zu vergessen; Themis

soll dafür sorgen, dass auch bei der kritischen Begegnung
mit der Gottheit die göttliche Ordnung gewahrt bleibt152. Alle
drei Göttinnen wurden auch in Epidauros verehrt153, Mnemosyne

ist auch sonst öfters mit Asklepios verbunden15*, Themis
steht auch in Athen nahe beim Asklepieion155: das Unternehmen

der Traumsuche läuft nicht ohne vielfachen göttlichen
Schutz ab.

Im Inkubationsraum selber trägt man besondere Kleidung —
ein weisses Gewand und einen Ölbaumkranz, keine Ringe, Gürtel

oder Schuhe; offenes Haar wird man ergänzen dürfen: die

ordentlichen Bindungen des Alltags sind gelöst, die Buntheit
alltäglicher Kleider abgelöst durch einheitliches Weiss. Fast
selbstverständlich ist, dass man nicht auf gewöhnlichen Betten ruht,
sondern auf der Stibas, dem Zweiglager, das Draussen und Vorzeit

assoziiert156.

Zwei athenische Weihreliefs klassischer Zeit lassen den Inku-
banten auf einer Tierhaut auf der Kline liegen157: das erinnert
an dieselbe Praxis im Amphiaraion von Oropos ebenso wie in
den beiden apulischen Orakeln am Drion, die mit Podaleirios

152 AvP\'l\\ 3, Nr. 161; neben dem Kommentar von M. WORRLE vgl. zu
Themis Marinella CORSANO, Themis. La norma e l'oracolo nella Grecia

antica (Galatina 1988), 107 f. et passim.
153 M. WORRLE, AvP VIII 3, 117.

154 Ibid., 117 Anm. 49.
155 M. CORSANO, Themis, 109 Anm.
156 Zur Stibas in der Inkubation Ar. Plut. 663 (Munichia, 389/388); AvP

VIII 3, Nr. 161, 15 (Pergamon, 2.Jh.n.C.); zur Stibas allg. W. Burkert,
Religion (Anm. 65), 175 f.; F. GRAF, Kulte (Anm. 124), 95.

U. HAUSMANN, Kunst und Heiltum (oben Anm. 128), 166 Nr. 1 (LIMC
II, Nr. 105), vom Piräus; 181 Nr. 173 (LIMC II, Nr. 112), aus dem Stadt-

heiligtum.



190 FRITZ GRAF

und Kalchas verbunden werden, wo (wenigstens für Amphia-
raos und Kalchas) klar gesagt ist, dass das Tier — in beiden Fällen
ein Widder — vor der Inkubation geopfert werden muss; im Fall
des Kalchas ist von evocytapa die Rede, das Tier wird also ganz
verbrannt158. Das Schlafen auf der frisch abgezogenen Haut des

Opfertiers stellt den Kontakt zwischen Opferer und Opfer her,
identifiziert beinahe Opferer und Opfer, stellt den Menschen
jedenfalls hinein in den Bereich des Sakralen, den das Opfertier
markiert: auch wenn die attische Praxis vom Amphiaraion angeregt

sein sollte, und sogar, wenn diese Darstellung blosse ikono-
graphische Variante ist, ist sie nicht bedeutungslos.

Der Inkubationsraum ist mithin in dem bereits durch eine
Reihe von Zeichen aus der gewohnten Welt gelösten Temenos
ein Raum von noch grösserer Liminalität und Sakralität, der

Brennpunkt des Heiligtums sozusagen, auf den alles hinzielt.
Der Grund dafür liegt in der besonderen Art der Begegnung mit
dem Göttlichen, die darin stattfand. In der Inkubation trat der
Einzelne dem Gott gegenüber, der persönlich (wenn auch im
Traum) erschien. Skurril übertreibend berichtet der Sklave des

Plutos bei Aristophanes von dieser Begegnung: der Gott kam
mit Gefolge und Medizinkasten159. Zwar übertreibt Aristopha-

158 Amphiaraos: Paus. I 34, 5 (Ououaiv xpiov); Podaleirios: Lycophr. 1050 f.;
vgl. Tzetz. ad loc. (kein Opfer erwähnt); Kalchas: Strab. VI 3, 9, p. 284

(evoqaQuai piXavot xpiov). — Verg. Aen. VII81-95 und Ov. Fast. IV 651-654
berichten dieselbe Praxis (Schafopfer und Inkubation auf ihren Häuten)
vom Orakel des Faunus; schwer zu entscheiden ist, ob es dichterische

Erfindung nach realer Kultpraxis der Griechen oder Italiker ist (so Franz
BOMER, P. Ovidius Naso. Die Fasten. Band 2: Kommentar [Heidelberg
1958], 265), oder ob tatsächliches Ritual an der Quelle Albunea bei Tibur
(Margherita GUARDUCCI, «Albunaea», in Studi Gmo Funaioh [Roma
1955], 120-127) dahintersteht.

Ar. Plut. 696-736; dabei agiert er gegenüber Neokleides als Arzt
(716-725), als Wunderheiler gegenüber Plutos (726-737); zum Nebeneinander

beider Heilunsgtypen, die man nicht historisch hintereinanderstel-



HEILIGTUM UND RITUAL 191

nes, doch das Grundsätzliche wird durch die epidaurischen
Wunderberichte bestätigt: immer wieder geht es darum, dass der

Gott persönlich erscheint und helfend eingreift; er redet mit den

Kranken, gibt Ratschläge, verschreibt Rezepte oder nimmt
medizinische Handlungen vor, deren Resultate — ein entfernter
Blasenstein, eine Blutlache am Boden160 — am Morgen'dann die
Anwesenheit des Gottes bestätigen können. Bedeutsam ist
dabei, dass der Ratsuchende als Vereinzelter der Gottheit begegnet,

vollständig losgelöst ist von seinem sozialen Verband, von
Polis, Dorfgemeinschaft oder Familie. Die epidaurischen Iamata
ebenso wie Pausanias bezeichnen die Patienten regelmässig als

[xetou, «rituell Schutz suchende»161: kann man den Terminus in
seiner vollen Bedeutung nehmen162, bezeichnet er (wie John
Gould gezeigt hat) jemanden, der sich vollständig ausserhalb

seiner vertrauten sozialen Ordnung befindet und sich in Verkehrung

gewöhnlichen Verhaltens selbst erniedrigt163: das Askle-

pieion und insbesondere sein Inkubationsraum sind mithin
Orte ausserhalb der Ordnung, wo alltägliches Verhalten sich

radikal verkehrt.
Angesichts der besonderen Wichtigkeit des Inkubationsraums

erstaunt vorerst, dass gerade hier die besondere architektonische

Form fehlt: das Abaton, Adyton, Enkoimeterion ist
kein Raum, der eine besondere, auffallende Struktur besitzt, wie

len darf, George E. TINKER, Medicine and miracle. A comparison of two
healing types in the late Hellenistic world (Diss. Berkeley 1983).

160 Stein: Sanatio Nr. 14; Blutlache: Nr. 27 (nach Bauchoperation durch den

Gott, doch s. R. HERZOG, Wunderheilungen [Anm. 13], 83).
161 Der Terminus ist in den Sanationes geläufig; bei Paus. II 27, 2 (Epidau-

ros) und X 32, 12 (Tithoreia).
162 Wofür spricht, dass noch Philodem, De ira col. 14, 25, seine Missachtung

als Religionsfrevel wertet.
163 John GOULD, «Hiketeia», in JHS 93 (1973), 74-103.



192 FRITZ GRAF

etwa das Telesterion von Eleusis; gewöhnlich, so nimmt man
an, handelt es sich um eine einfache Stoa, einen grossen Raum
mit Säulen an einer Seite, einer Wand und einem Dach darüber,
um die Schlafenden zu schützen; man konnte in Epidauros ins
Abaton schauen, wenigstens wenn man auf einen Baum stieg164.

Doch fügt sich gerade dieses Fehlen einer besonders artikulierten

architektonischen Form ins Gesamtbild eines Temenos, das

von Hain und Quelle, also stilisierter wilder Natur, charakterisiert

ist und das von einer Gottheit bewohnt wird, deren Züge
als Wesen des Waldes und des Draussen deutlich sind: Ort der

Begegnung ist idealiter die Waldlichtung an der Quelle, wie dies

Vergil und Ovid für die Befragung des Faunus durch Aeneas
und Numa darstellen165, doch die Notwendigkeit des

Heiligtumsbetriebs zwingt dann doch zu einer architektonischen

Formung, wenn auch der einfachsten und gängigsten. Es fügt sich

dazu, dass tatsächlich mehrere Abaton-Stoen eng mit dem Brunnen

verbunden sind — am deutlichsten diejenige in Athen, wo
die Brunnengrotte durch eine Türe in der Hallenrückwand
erreichbar ist166. Doch auch die ionische Stoa in Epidauros
(«portique ionique») ist mit einem alten Brunnen verbunden167,
und diejenige von Korinth enthält unter demselben Dach ein als

künstliche Grotte gestaltetes Wasserbassin168. Es fügt sich auch

164 Sanatio Nr. 11.

Verg. Aen. VII 81-91 (Quelle Albunea mit mephitischen Dämpfen,
Hain); Ov. Fast. IV 649-660 (Silva vetus nullaque diu violata securi;
Quelle); vgl. auch die Gefangennahme von Faunus und Picus durch
Numa Fast. III 295-299 (lucus... mger umbra\ Quelle); Hdt. VIII 138, 3

tönt für die Befragung des Seilenos durch Midas eine ähnliche, freilich
idyllischere Umgebung an.

166 Roland Martin, Henri METZGER, «Recherches d'architecture et de

topographie ä l'Asclepieion d'Athenes», in BCH 73 (1949), 321-323.
167 R. Martin, H. Metzger, in BCH 66/67 (1942/1943), 328-333.
168 C. ROEBUCK, Asklepieion (Anm. 55), 42-51.



HEILIGTUM UND RITUAL 193

dazu, dass Tempel in den Asklepieia eine Nebenrolle spielen169,
sie sind gewöhnlich klein, blosse unprätentiöse Behausung des

Kultbildes, das auch im Freien stehen konnte170.

6. Rites d'agregation

Die Begegnung mit dem Göttlichen, deren Ort das Temenos
des Asklepios ist, wird wie jedes vergleichbare religiöse Erlebnis
— und, wie Gould zeigte, auch die Hikesie171 — im Dreischritt
des «rite de passage» vollzogen. Während jedoch die Riten der

Trennung und — wenigstens zum Teil — der Liminalität
(Inkubation) gut bezeugt sind, sind die Informationen für die
abschliessenden Riten der Wiedereingliederung in den Alltag
weit spärlicher. Wie die Inkubation beschlossen wird, ist unklar:
die pergamenische Lex von der Hallenstrasse schreibt immerhin
vor, das man den Ölkranz, mit dem man während des
Heilschlafs bekränzt war, auf der Stibas zurücklassen solle —
Zeichen offenbar dafür, dass die liminale Phase zurückgelassen, der
kranzlose Alltag wieder erreicht werden soll172: das respondiert
der Bekränzung als Beginn von Ritualen173.

169 Der grosse Tempel beim Fluss von Gortys wurde nie vollendet, im
Gegensatz zur grossen Thermenanlage, R. GlNOUVES, Balaneutike

(Anm. 86), 360 f.
170 In Pellene steht es an der Quelle, Paus. VII 27, 11, in Panopeus in einer

einfachen Kapelle, Paus. X 4, 4.

171 J. Gould, in JHS 93 (1973), 102 f.
172 AvP VIII 3, Nr. 161, 13 f.
173 M. Blech, Kranz (Anm. 109), 302-307. — Vergleichbar ist der Kranz¬

wechsel in gewissen Ritualen, mit dem verschiedene Phasen markiert
werden: in Andania sind die verschiedenen Stufen der Initiation durch
verschiedene Kränze gekennzeichnet (erst die metallene Stlengis, dann

Lorbeer), LSCG 65, 14; während des Festes des Dionysos Aisymnetes in



194 FRITZ GRAF

Wichtig müssen auch gemeinsame Mahlzeiten gewesen sein,

an denen man das Fleisch der vor der Inkubation dargebrachten
Opfertiere verspeiste: zwar kann man weder die Opferszenen
der Weihreliefs noch die Lex des kretischen Lissos sicher mit
solchen Voropfern verbinden, doch weist eine epidaurische Lex auf
solche Voropfer hin174, berichtet vor allem Philostrat über solche

Opfer gleich bei der Ankunft im Asklepieion von Aigai175,
und das mehrfache Verbot, Opferfleisch wegzutragen, weist
auch andernorts auf derartige Opfer und darauffolgende
Mahlzeiten, für die in manchen Asklepieia mehrere Speiseräume
eingerichtet wurden176. Diese Speiseräume liegen oft am Rand des

sakralen Bereichs — in Korinth etwa auf dem Niveau der tiefer
gelegenen und allgemein als Brunnen zugänglichen Lerna, nicht
dem höhergelegenen des Asklepieions, doch waren beide

Patrai ziehen die paides mit einem Ährenkranz bekränzt von der Polis
hinaus zum Bezirk der Artemis am Fluss Meilichos; dort lassen sie ihre
Kränze, baden, setzen sich Efeukränze auf und gehen zurück in das

Heiligtum des Dionysos (Paus. VII 20, 1 f.); vgl. M. BLECH, Kranz, 312.
174 LSS 22 (4. Jh.v.Chr.) (Hinweis van Straten); demgegenüber betrifft

LSCG 60 (Ende 5. Jh.v.Chr.) mit seinen aufwendigen Rinderopfern den

Staatskult; Weihreliefs etwa U. HAUSMANN, Kunst (Anm. 128), Nrn.
142 und 146 (Athen); LIMCII, Nrn. 66; 202; das Problem ist zum einen,
ob es sich um Voropfer oder Dankopfer handelt, zum andern auch — im
Licht der oben Anm. 46 zusammengestellten Reliefs — ob etwa ein Widder,

wenn er Voropfer war, nicht etwa ganz verbrannt wurde.
175 Philostr. VA 110; zur Quelle Philostrats F. Graf, «Maximos von Aigai.

Ein Beitrag zur Uberlieferung über Apollonios von Tyana», in JbAC
27/28 (1984-1985), 65-73.

176 G.R. TOMLINSON, «Two buildings in sanctuaries of Asklepios», in JHS
89 (1969), 106-112 erweitert die Liste der bekannten Räume um Epidau-
ros und Athen; zu Delos G. ROUX, in BCH105 (1981), 57-59; allgemein
Ernest Will, «Banquets et salles de banquet dans les cultes de la Grece

et de l'Empire romain», in Melanges d'histoire ancienne et d'archeologie
offerts a Paul Collart (Lausanne 1976), 353-362.



HEILIGTUM UND RITUAL 195

Ebenen durch Freitreppen verbunden177; in Delos lag der
Speiseraum gleich neben dem Propylon178, in Troizen etwas abgesetzt

im Osten des Bezirks179, und ähnlich in Epidauros, wenn
er wirklich mit dem sogenannten Gymnasium zu identifizieren
ist180. Die Häufigkeit solcher Banketträume weist auf die Bedeutung

gemeinsamer Mahlzeiten: näher als blosse Bedürfnisse des

Sanatoriumbetriebs, für die ausserhalb der Temene mit
Pilgerhäusern gesorgt war, liegt eine rituelle Funktion: schon Carl
Roebuck hatte für Korinth vermutet, dass der Besuch des

Heiligtums mit einer Mahlzeit abgeschlossen wurde181, und tatsächlich

macht es Sinn, dass eine extrem individuelle Liminalität, in
welcher der Einzelne allein der Gottheit gegenübertrat, beendet
wurde mit der gemeinsamen und Gemeinsamkeit stiftenden
Mahlzeit: man ist an Eleusis erinnert, wo die Tage der Mysteria
mit einem frohen Festmahl endeten182.

7. Parallelen

Die jetzt aufgezeigten Grundstrukturen sind nicht allein bei
den Asklepieia zu fassen. Längst ist aufgewiesen, dass sich die

Asklepiosheiligtümer nicht grundlegend von andern Inkuba-

117 Lür Athen rekonstruiert G.R. TOMLINSON, in JHS 89 (1969), 112-115

die Speiseräume auf der Westterrasse im ionischen Porticus; er hat sich

freilich damit nicht durchgesetzt, vgl. S.B. Aleshire, Asklepieton (Anm.
86), 32 mit Anm. 1.

178 G. ROUX, in BCH 105 (1981), 55-61.
179 G. WELTER, Trotzen (Anm. 44), 31-34.
180 G.R. TOMLINSON, in JHS 89 (1969), 106-111; eine Übersicht bei A. BUR-

FORD, Temple builders (Anm. 130), 79.

181 C. ROEBUCK, Asklepieton, Corinth, Bd. 14 (Anm. 55), 51.

182 Vgl. George E. MYLONAS, Eleusis and the Eleusinian Mysteries (Princeton
1961), 279; W. BURKERT, Homo Necans (Anm. 46), 321 f.



196 FRITZ GRAF

tionsheiligtümern unterscheiden, dem Amphiaraion von Oro-

pos etwa mit Hain, Quelle, xoiprjxripiov und eng verwandten
Riten183: das überrascht nicht, zeigt, wie sehr die architektonische

Struktur sich vom Ritual herleitet.

Wichtiger aber ist eine andere Verwandtschaft, diejenige mit
einigen Apollonorakeln, denjenigen von Didyma, Klaros, Gry-
neion. Hain und Quelle sind allen gemeinsam184, ein dem
Inkubationsraum vergleichbares Adyton ist in Didyma wie in Klaros
nachgewiesen185 (Grabungen in Gryneion wurden keine

gemacht, da das Temenos noch nicht sicher lokalisiert ist186):

Zugang hatte jeweilen bloss der Prophet, der durch seine Initiation

permanent ausgesondert war187. An den Hainen hängt
jeweilen die Topik des Goldenen Zeitalters und des Elysiums,
Signal dafür, wie anders, ausgesondert aus der Alltagswelt diese

l8! Zum Amphiaraion V. Chr. PETRAKOS, '0 'üpcoitöi; xai tö lepöv xou

'Apupiapaou (Athen 1968); zum Ritual auch L. DEUBNER, De mcubatione

(Anm. 147), 14-28.
184 Didyma: Doppelhain und Quelle Call. Fr. 229; Strab. XIV 1, 5, p. 634.

— Klaros: Hain Nicander, Fr. 31 Schneider; Quelle Iambl. Myst. III 11,

p. 123 (der Priester trinkt daraus). — Gryneion: Hain und Quelle Serv.

in Verg. Eel. VI 67 arbonbus multis tucundus, gramme flonbusque varus
omni tempore vestitus, abundans etiam fontibus. — Zum ganzen Komplex
vgl. mein Referat über «Bois sacres et oracles dans l'Asie Mineure», in
den Akten des Kolloquiums Les bois sacres (Neapel, November 1989) (im
Druck).

185 H.W. PARKE, The oracles ofApollo in Asia Minor (London 1985), 50-52

(Didyma); 138 f. (Klaros).
186 Vgl. Giuseppe RAGONE, «Ii tempio di Apollo Gryneios in Eolide. Testi-

monianze antiquarie, fonti antiche, elementi per la ricerca topografica»,
in B. VlRGILIO (Hrsg.), Studi Ellenistici III (Pisa 1990), 9-112; RAGONE

zeigt, dass auch dieses Temenos ausserhalb der Siedlung liegen musste.
1,7 Zur Initiation des didymeischen Propheten vgl. den Mythos bei Varro,

Rer. divm. fr. 252 Cardauns; Conon, Narr. 44.



HEILIGTUM UND RITUAL 197

Temene empfunden wurden188. Diese Sonderstellung erklärt
sich daraus, dass der Hain eben der Ort war, an dem die direkte
Kommunikation zwischen Mensch und Gottheit, zwischen

Apollon und seinem Orakelpriester, stattfand. Dabei orakelt der
klarische Priester nach einem Trunk Wasser aus der heiligen
Quelle — so, wie die Traumsuchenden aus den Quellen der

Asklepieia (oder des Amphiaraion) auch tranken; die didyme-
ische Prophetin taucht ihre Füsse ein oder atmet den
Wasserdunst189.

Diese Beziehung ist strukturell und historisch bedeutsam.
Zum einen zeigt sie, wie funktionell die Struktur des Temenos
ist: der unmittelbare Kontakt mit der Gottheit findet nicht im
Raum der Polis statt, sondern in einem Draussen, das durch
Hain und Quelle als Natur markiert, durch die Topographie
auch fast immer deutlich von der Polis abgesetzt ist: Orakel-
und Inkubationskult, so intim verwandt, dass auch Asklepios als

Orakelgott bezeichnet werden konnte190, distanzieren sich so

ganz deutlich vom Kult im Innern der Polis, der die Gemeinschaft

als Ganze und ihre direkten Probleme angeht und wo die
Kommunikation mit dem Göttlichen durch die Vermittlung des

gemeinsam dargebrachten Opfers stattfand.
Die Beziehung zeigt auch, wie die Nähe von Asklepios und

Apollon, die sich ja in vielen Heiligtümern hat aufweisen lassen

und die im Mythos Apollon zum Vater des Asklepios macht,
auf rituellen Gegebenheiten aufruht: Kulthandlungen und
Konzepte des Apollonkultes wurden auf denjenigen des Asklepios

188 Die Nachweise in meinem oben genannten Referat.
188 Klaros: Tac. Ann. II 54, 3; Iambl. Myst. III 11 (p. 124, 11). — Didyma:

Iambl. Myst. III 11 (p. 127, 4). — Amphiaraion: Paus. IX 39, 8. — Allg.
zum Wassertrinken bei apollinischen Orakeln: Philostr. VA II 37.

190 Das Material bei Auguste BOUCHE-LECLERQ, Histoire de la divination
dans l'antiquite III (Paris 1880), 271 f.



198 FRITZ GRAF

übertragen oder waren in beiden sich so nahe, dass die beiden

Kultempfänger in enge Beziehung gesetzt werden konnten.

8. Schlussbemerkungen

Blickt man abschliessend noch einmal zurück auf Rom, von
wo wir ausgegangen sind, wird die Lage des ersten Aesculap-
Heiligtums auf der Tiberinsel verständlicher. Die Insel, die ihre
Entstehung als Raum jenseits menschlicher Verfügbarkeit
erklärt hatte, entspricht auch der Lage der meisten griechischen
Asklepieia ausserhalb der Poleis, wie dies ja auch Plutarch
festgehalten hatte; die Anwesenheit des Faunus auf derselben Insel
erinnert an diejenige des Pan in Sikyon191. Und doch hat
Plutarch nicht scharf genug geschaut: denn die Insellage verschärft
die Lage im Draussen noch, besonders wenn man in Rechnung
stellt, dass im hellenistischen Griechenland der Gott auch in die
Poleis eindrang: in Rom ist er durch den Flussraum radikal von
der Stadt getrennt. Dazu kommt, dass seine Verehrung die
fremde, griechische Form beibehielt, so noch an die Fremdheit
des Gottes erinnerte, nicht anders als im Fall etwa der Magna
Mater. Dahinter steht, dass die individuelle Gotteserfahrung, die
der Heilschlaf brachte, der Religion der republikanischen
Römer im Ganzen fremd und wohl auch durchaus etwas
suspekt waren: man denke daran, mit welchen Problemen später

auf der individuellen Gotteserfahrung in der Ekstase
beruhende Kulte zu kämpfen hatten: die ekstatische Bacchusverehrung

wurde zu Beginn des 2. Jh. auf lange Zeit drastisch
eingeschränkt, der Kult der Magna Mater, die doch als Mater Idaea

Roms Urmutter war, wurde hinter feste Mauern verbannt, und
die ägyptischen Götter hatten bis in die frühe Kaiserzeit Verbote

Paus. II 10, 2.



HEILIGTUM UND RITUAL 199

zu überstehen. Eine ähnliche Ambivalenz wie gegenüber der

Magna Mater spürt man Aesculapius gegenüber: zwar rettete er
Rom aus der Pest, zugleich aber wurde sein Kult isoliert auf der
Isola Tiberina.

Im übrigen ist in den griechischen Asklepieia eine allmähliche

Entfernung von der radikalen Liminalität der Inkubation zu
spüren. Wie der alte Heilheros seine heroischen Züge langsam
verliert und sich in Charakter und Ikonographie immer mehr
an Zeus annähert, bis er schliesslich in der Kaiserzeit überhaupt
zu Zeus Asklepios verschmilzt, ist längst gezeigt1®2. Das geht
Hand in Hand mit der Entwicklung der Asklepieia: je mehr die

Heiligtümer zu Bäderorten und Sanatorien werden, mit allem,
was zu einem längeren Aufenthalt gehört, einschliesslich Theater

und Gymnasien, so dass manche kaiserzeitliche Asklepieia
lokale intellektuelle Zentren wurden193, desto stärker verliert
sich das Gefühl eines Heiligtums im Draussen: um Quelle und
Hain entstehen immer aufwendigere Bauten, und schliesslich ist
es auch durchaus möglich, im Inneren der Polis dem Gott Asklepios

einen Schrein zu errichten.

192 Eine Übersicht über die Ikonographie bei Christa BENEDUM, «Askle-

piosmythos und archäologischer Befund», in Medizinhist. Journal 22

(1987), 48-61.
193 Für das kilikische Aigai aufgezeigt von Louis ROBERT, «De Cilicie ä

Messine et ä Plymouth avec deux inscriptions errantes», in JoumSav
1973, 183-204.



DISCUSSION

M. Schachter: I am struck by the use of the terms aßa-rov and aSurov to
describe the place where the incubation occurred, and should like to have

your views on this.

(Addendum: The fact that no special facilities were developed for

Asklepieia as such need not surprise us, given the relatively late appearance
of the god on the scene. They simply used the kind of building available and

most appropriate to the purpose.)

M. Graf: Zu aßaxov und ctSuxov: Sie bezeichnen, wie ich zu zeigen

versuchte, den Raum, der dem Menschen gewöhnlich nicht zugänglich ist — die

etymologische Bedeutung der völligen Unzugänglichkeit hat sich mithin
verschoben zu derjenigen einer Zugänglichkeit, die an rituelle Vorbedingungen

geknüpft ist. Der Priester, der ein aSurov oder äßarov betreten darf, hat einen

Sonderstatus, in den er durch eine Initiation gelangt ist; der Kranke, der bei

Asklepios schlafen möchte, hat sich analog rituell auszusondern. Der Raum,

in dem die Gottheit sich manifestiert, ist eben kein einfach zugänglicher
Raum — extrem wohl im £v7)Xucjiov, dem Ort, wo Zeus sich im Blitz
manifestierte, wodurch der Ort aßa-rov geworden ist.

Zur Frage der Architektur: Ihr Versuch der historischen Erklärung
ersetzt ja die semantische nicht: es bleibt erklärungsbedürftig, weswegen
gerade der Inkubationsraum nicht architektonisch herausgehoben wurde;
hätte man gewollt, so wäre es ja auch möglich gewesen.

M. Tomlinson: It is very noticeable that no special architectural form

developed fot the äßarov building in Greek sanctuaries of Asklepios, despite

the significance of the name. One would surely have expected a closed



HEILIGTUM UND RITUAL 201

building for privacy. Instead an established architectural form, the stoa, was

used. Granted that stoas are general purpose buildings, one would still expect

something more specialised. Could it be because in his early sanctuaries,

those of the 5th and 4th centuries B.C., Asklepios normally takes over the

sanctuary of an established deity; that there is a desire for his sanctuaries not

to differ markedly in their architecture from those of other gods?

M. Graf-. Ich teile Ihr Erstaunen; ich habe ja auch eine Erklärung
vorgeschlagen. Dass wirklich Asklepios zuerst in den Heiligtümern anderer

Gottheiten verehrt wurde, gilt nicht allgemein: es trifft wohl für Lebena zu, wo
Acheloos und die Nymphen in einer frühen Inschrift genannt sind, vielleicht
auch in Kos — sicher aber nicht in Epidauros, wo das Temenos des Asklepios

in einiger Distanz von dem des Apollon Maleatas lag, oder in Paros, wo die

beiden Bezirke durch eine hohe Felswand radikal getrennt sind, ganz zu

schweigen von Fällen wie dem athenischen Asklepieion dv äaxEi, wo ich

meine, es sei kein anderer Kult vorangegangen.

Mme Kearns: In addition to the practical reasons which conduce to the

siting of major healing sanctuaries outside towns, and in addition to the structural

connexions of Asklepios himself with outer areas and the wild, there

may perhaps be psychological factors involved in the selection of sites away
from major habitational areas. Patients/worshippers in search of healing

from superhuman sources commonly make great efforts to obtain their

wishes, perhaps in the hope that the greater the effort, the greater the

likelihood of reward, perhaps in order that the cure may be dramatised and

appear more significant. In the modern world, we have the example of

pilgrimages from far afield to such healing shrines as Lourdes and Tinos, and

in the ancient world certainly Epidauros attracted a clientele from well outside

the immediate locality. In the case of less well-known extramural

sanctuaries, the distance might be more symbolic, but we would still have in

many cases a separation from the location of everyday life.

M. Graf. Ich stimme dem Gedanken völlig zu, dass die Strukturen, die ich

aufgewiesen habe, durch psychologische Faktoren bedingt oder wenigstens



202 DISCUSSION

gestützt werden; die modernen Parallelen mögen hier auf allgemeinere
Verhaltensweisen deuten. Vielleicht kann man auch darauf weisen, dass etwa

Römer nach Epidauros und v.a. Pergamon pilgerten, obwohl sie ihr Askle-

pieion zuhause hatten. — Nebenbei: wie die Reise nach Lourdes als ekstatisches

Erlebnis (und das heisst: als Weg in einer andere Welt ohne die Bindungen

der Normalität) aufgefasst werden kann, hat Leonardo Sciscia in Candide

packend dargestellt.

M. Ettenne-, Je souhaite intervenir sur le probleme de l'alsos et de la source.

Je ne pense pas que ce soit lä un caractere particulier des Asclepieia. En effet,

le Poseidon de Tenos possedait, d'apres Strabon, un alsos, et les fouilles du

sanctuaire ont mis en evidence une fontaine monumentale qui captait les eaux

d'une source (R. Etienne, «Tenos I. Le sanctuaire de Poseidon et d'Amphi-
trite», BEFAR Fase. 263 [Paris 1987], pp. 73-91). Certes, le Poseidon de Tenos

est dit iatros par Philochore et son sanctuaire s'apparente aux Asclepieia; mais

il n'est pas le seul dieu ä beneficier d'un bois et d'une source. Aussi, je doute

que ces deux elements permettent de situer Asclepios du cöte de la Wildnis.

Mais M. Graf a probablement d'autres arguments, notamment mythologi-

ques, pour appuyer sa demonstration.

M. Graf. Ich bin mir der Problematik um die Zuordnung besonders des

Hains zu einer bestimmten Gottheit bewusst — eines der Ergebnisse des

Kolloquiums von Neapel über «Le bois sacre» war gerade, dass anscheinend jede

Gottheit ihren Hain haben kann. Hain und Quelle allein genügen also nicht
als Zeichen eines Draussen: immerhin sind manche Quellen des Asklepios als

Grotten konzipiert, was bereits wichtig ist; dazu kommen aber die Indizien

von Ritual und Mythos, um eine präzisere Semantik zu schaffen.

M. van Straten: You have shown that the location of the Asklepieion on
the Tiber island fits into a pattern, insofar as «island» is part of a broader

concept. If taken strictly as an island, however, it is unique. The foundation of
a sanctuary, I would suggest, could well be a combination of a unique occurrence

on the one hand and a standardized ritual on the other. In Athens, for
instance, according to Telemachos' inscription, Asklepios first came to the



HEILIGTUM UND RITUAL 203

city from Piraeus (of his own accord, apparently, though we can only guess

how he manifested his presence), and only then Telemachos set into motion
the usual procedure of consulting an oracle, having a snake brought from the

sanctuary at Epidauros, etc. Would it be too far fetched to consider the

possibility that in the case of the Roman Asklepieion the story of the snake

slithering overboard has an element of truth in it, and that this incident
contributed to the location of the sanctuary?

M. Graf-. Sie werfen ein schwieriges Methodenproblem auf: einmalige,

zufällige Ereignisse sind äusserst schwer zu fassen, wenn eine Erzählung
vorliegt, die so deutlich mit topoi arbeitet. Nicht bloss die Überführung der

Schlange ist üblich in den Berichten über epidaurische äqnSpüiJuxTot, auch die

eigenwillige Landung der Schlange findet sich mehrmals: das sieht nach

Legende aus (was das einmalige Ereignis nicht völlig ausschliesst). Auf der

Gegenseite versuchte ich herauszustellen, dass auch die Insel sich in eine feste

Struktur einfügt: auch das, scheint mir, macht ein tatsächliches Ereignis

unwahrscheinlich. Aber völlige Sicherheit ist mit unseren Mitteln nie zu

gewinnen. Letztlich ist meine Deutung lediglich die ökonomischste Hypothese.



j r V

-i£.

^si v.' ' «""fe ' - .cN-af^n" :-

V,. _.;S'-Sr '• * v)«i «««SJfc';

^ ,,; %,i« -. -v syr**
J"f!? •'*• i-" S" U"S9ul? 'lVT;5v.,ii<r.>;r_''v ^ 'piv'-> v.yilM^Sf',

,i^ :"6"Ww söi? ysfS'--';- V«;»»es V- !"<*

s\^« -•«- i.

.:,.;,%':rir>.~ ä»,.'wM-•**&&»$!&*
SCi*& - <«• »»4»

«. ii&n&iart <a&v. -Jf?"-

->». i.;f.- w*-sail-»tf-'-i &s *>»iB)h*.-*.*ir

*•*« «*«£-.~.äSs: #ws
®iftäÜ8aS*X

^0fe »SÄ*?fcte4fi8&>. iffe»*--

ö? 1 -%!*$©*=

v^s-

£**Ä i *\ -" r 3S*
••

,:__ & '{ - :" ^
/SM ^-jägE^.:.. m
fi"5 -

£> ^f^sä" - > ?i 3.?; ."iSaft •> tfr^ii..',j^

.^'ä^njär
jffev is.* k s>s -i B%^^ss£g;3

*&i^s? "*" i«-.

"""

p r-rT v-.w.
-p* S£ 1-

>>J&? ^-*r -
Wog

?.V^


	Heiligtum und Ritual : das Beispiel der griechisch-römischen Asklepieia

