
Zeitschrift: Entretiens sur l'Antiquité classique

Herausgeber: Fondation Hardt pour l'étude de l'Antiquité classique

Band: 36 (1991)

Artikel: Senecas Naturales Quaestiones

Autor: Gigon, Olof

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-660752

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-660752
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


VIII

Olof Gigon

SENECAS NATURALES QUAESTIONES

Es ist zweckmässig, zunächst einmal den problemgeschichtlichen
Rahmen abzustecken, in welchem die Naturales Quaestio-

nes Nat.) ihren Platz finden. Wir können uns da an keinen
anderen wenden als an den Philosophen Cicero, der schon in
der Zeit des Augustus der Klassiker der Philosophie in lateinischer

Sprache geworden ist, den Seneca überaus selten nennt
und der doch im philosophischen CEuvre Senecas im Hintergrund

allgegenwärtig ist. An ihn bleibt Seneca gebunden und

gegen ihn muss er sich unablässig behaupten.
Wir halten uns hier an Ciceros ethisches Hauptwerk Defini-

bus. Da werden in sorgfältig auskalkuliertem Aufbau drei
philosophische Systeme geprüft. Begonnen wird mit Epikur. Der Stil
seines Philosophierens ist so ungepflegt und einfach, dass gewis-
sermassen jedes Kind ihn verstehen kann. In der Sache

wiederum ist seine Lehre so bedenklich, dass es unmöglich ist, mit
ihr an die Öffentlichkeit zu treten; kein Magistrat könnte es

wagen zu erklären, er wolle sich in seinem Handeln ausschliesslich

vom Lustprinzip leiten lassen.

Es folgt die Stoa, in der als Methode die Dialektik herrscht,
ein System abstrakter Definitionen, Dihäresen und Syllogismen,
das so spitzfindig ist, dass Cicero gesteht, gewisse Dinge
vermöge er selbst kaum zu verstehen (IV 2). Wichtiger ist eine

etwas spätere Stelle (IV 7), in der er kategorisch erklärt, die-



314 O. GIGON

jenigen, die sich die kleinen spitzen Fragen der Stoiker anhören,
würden innerlich überhaupt nicht berührt, auch wenn sie in der
Sache zustimmen; sie gehen genau gleich weg, wie sie gekommen

waren. In der Sache selbst ist die stoische Lehre so verstiegen,

dass es unmöglich ist, mit ihr an die Öffentlichkeit zu
treten; denn wie kann man einen Freund, dem Vermögenskonfiskation,

Verbannung oder die Hinrichtung droht, verteidigen,
wenn der Satz gilt, dass nur die Tugend ein Gut und alles Übrige
gleichgültig ist?

Gemeinsam ist Epikur und den Stoikern ein gewisses Interesse

an Naturphilosophie, soweit nämlich als sie der ethischen

Erziehung dient. Bei Epikur lehrt sie die Furcht vor dem Tode
und vor den Göttern zu überwinden, in der Stoa zeigt sie dem
Menschen, welches sein Platz in der providentiell geordneten
Welt ist (I 63-64 und III 73).

Diesen beiden Schulen steht nun der Peripatos gegenüber. Er
pflegt einen anspruchsvollen, aber Urbanen Stil ohne Vulgarität
und ohne Künstlichkeit und seine Lehre von den drei Güterklassen

wird den Realitäten des Lebens gerecht. Diese Lehre vermag
das tägliche Handeln nicht nur des Gebildeten, sondern auch des

Staatsmannes, Heerführers und Fürsten philosophisch zu leiten.
Dazu kommt, dass nur der Peripatos der naturwissenschaftlichen

Forschung einen selbständigen Wert zubilligt. Die Natur
kennen zu lernen hat seinen Zweck in sich selber, und Cicero
zitiert ausdrücklich die Reihe der zoologischen Schriften des

Aristoteles, der botanischen Schriften Theophrasts (V 9-11).
Dies ist ein Bereich der erfahrbaren Wirklichkeit, um den sich
die klassische Stoa des Zenon, Kleanthes und Chrysipp genau so

wenig gekümmert hat wie Epikur. Naturphilosophie und
Naturtheologie wurde zwar ausschweifend getrieben, doch die
Welt der Pflanzen und Tiere, der Gewässer und der meteorischen

Erscheinungen im sublunaren Räume interessierte nicht.
Es sei hier einen Augenblick innegehalten und allgemein

formuliert. Unter den Aussagen der menschlichen Sprache haben



SENECAS NATURALES QUAESTIONES 315

wir vor allem zwei Typen grundsätzlich zu unterscheiden. Wir
können sie behelfsmässig Information und Werbung nennen.

Bei der Information geht es ausschliesslich um die Sache, die

begriffen und zur Kenntnis gebracht werden soll, etwa im Sinne
des SiSotaxeiv des platonischen Gorgias. Es muss exakt bestimmt
werden, wovon die Rede ist und es wird ein Optimum an
zwingender, für jedermann einsehbarer Richtigkeit angestrebt. Die
Person dessen, der die Information erteilt, wie dessen, der sie

entgegennimmt, ist gleichgültig und beliebig austauschbar.
Geworben wird dagegen für eine Uberzeugung, die der

Sprechende vertritt und für die der Angeredete gewonnen werden
soll. Dies ist das tttiöeiv des platonischen Gorgias, und ich erinnere

an eine kleine Szene, die Piaton vielleicht aus einer Äusserung

des historischen Gorgias selber übernommen hat (Grg.
456 b). Der Bruder des Gorgias ist Arzt und Gorgias selber

begleitet ihn zuweilen bei seinen Patientenbesuchen. Da wird
der Arzt die Diagnose feststellen und die der Diagnose entsprechende

Therapie bezeichnen. Doch dies genügt nicht. Es muss
ein Anderer, derjenige, den Piaton Rhetor nennt, dazu kommen
und den Kranken davon überzeugen, dass es für ihn gut ist, dem

Arzt zu vertrauen und die von diesem beschriebene Therapie
anzuwenden. Dieses Überzeugen hängt ganz an dem Charakter
und der Autorität der Person, die überzeugen will, und an ihrer
Fähigkeit, an der Person des Partners genau diejenigen
Momente anzusprechen, durch die er ansprechbar ist und

gewonnen werden kann. Da steht ein reiches Arsenal von
Kunstmitteln zur Verfügung, deren Aufgabe nicht das Belehren,
sondern das Beeinflussen ist. Dieser Mittel bedient sich schon

Piaton; und er weiss auch wie später Cicero {Fin. IV 7), dass es

für das Überzeugen zum mindesten eine tödliche Gefahr gibt:
die Langeweile, die durch eine gleichmässig dahinfliessende

pedantische Systematik erzeugt wird. Da wird denn die Variatio
zum Hauptgebot, die Fähigkeit, durch wechselnde
Darstellungsweise und Stilhöhe das Interesse des Partners ununter-



316 O. GIGON

brochen lebendig zu erhalten. Man könnte sogar an einem so

spröden Werk wie dem platonischen Politikers nachweisen, wie
spezialistisch dozierende, weiträumig ausgreifende und einfache

Fragen einfach darlegende Abschnitte auf einander folgen, damit
unter allen Umständen die Atmosphäre einer eintönigen
Schulstunde vermieden wird. Der Gesprächsführer wechselt, dem
tcei6e.lv zuliebe, immer wieder den Ton und die Perspektiven.

Dies führt uns nun zu Senecas Nat., die eingestandenermas-
sen beides zu bieten versuchen, also (um es gleich so scharf als

möglich zu formulieren) sowohl wissenschaftliche Information
über meteorologische Probleme in der Tradition des Peripatos
wie auch ein Werben um den Partner, der angesichts der
Vergänglichkeit, die die ganze sublunare Welt beherrscht, in ein

richtiges Verhältnis zu Leben und Tod gebracht werden soll;
dies ist dann die sokratische Tradition der Seelenführung, die

sowohl von der Stoa wie auch von Epikur uneingeschränkt
aufgenommen worden ist.

Naturales Quaestiones sind Problemata physika.
Wissenschaft als Problemata-Forschung ist von Anfang an im

Peripatos zuhause. Problema als Buchtitel findet sich bei Aristoteles

und Theophrast, und die grossen Problemata-Sammlungen,
die wir haben, gehören ganz und ausschliesslich dem Peripatos
an. Bei Epikur wie bei Zenon erscheint der Begriff Problema nur
am Rande; nur von Chrysipp werden dreimal Oucnxa ZrytrifxaTa
zitiert, alle drei Stellen (SVF II 429; 480; 665) ausgezeichnet
durch eine rücksichtslose Ontologisierung der Phänomene; für
eine distanzierte Observation des Einzelnen, seine Eingliederung

in ein Ganzes und für die daraus ableitbare Aitiologie
bleibt kein Raum.

Der auf Wissen um des Wissens willen bedachte Peripatos
dagegen hat einen eigenen Stil der Problemata-Forschung
entwickelt, an der Masse der Texte unmittelbar abzulesen, auch

wenn es im einzelnen offen bleibt, wieviel Aristoteles und
Theophrast und wieviel dem späteren Peripatos angehört.



SENECAS NATURALES QUAESTIONES 317

Ausgegangen wird immer von einem autonomen Sonderproblem,

das der Erklärung bedürftig erscheint. Der Spielraum ist
fast beliebig gross: Warum beschreibt der Regenbogen nur einen
Halbkreis und nie einen vollen Kreis? Warum bekommen die

Männer meist eine Glatze, die Frauen nie? Warum ist das Wasser

bestimmter Quellen übel schmeckend? usw. Meist werden
mehrere Ursachen genannt, bei Aristoteles formlos mit exi - ext
- exi aufgereiht, von Seneca mit primum - deinde deinde - praete-
rea wiedergegeben.

Dazu kann man bemerken, dass der Peripatos in der Regel
an eine Mehrzahl einander ergänzender Ursachen denkt: sie

ergeben zusammen eine befriedigende Erklärung. Zu bedenken
ist aber auch ein anderer Aspekt. Auch Epikur fragt nach den
Ursachen dieser oder jener Erscheinung. Darin steckt zu einem
kleinen Teil der Einfluss Demokrits, der als erster grundsätzlich
das Wissen als Einsicht in die Ursachen der Phänomene
bestimmt zu haben scheint, und zu einem grossen Teil der
Einfluss der Sokratik, die an Aitiologien nur soweit interessiert ist,
als es notwendig ist, um dem Menschen die Ruhe des Gemütes
zu verschaffen. So pflegt auch Epikur im Rahmen bestimmter
Phänomene eine Vielheit von Ursachen aufzuführen. Doch sie

dienen da nur dem Nachweis, dass man nicht wissen kann, welche

von den angegebenen Ursachen die richtige ist. Man kann

genau so gut die eine oder die andere Ursache annehmen. Dies
wird dann ein Hinweis auf die Beschränktheit unseres Wissens

überhaupt (dass solche Hinweise auch bei Seneca nicht fehlen,
wird sich noch zeigen) oder dann ein Signal, dass solche Dinge,
über deren Ursachen beliebig viele Meinungen möglich sind,
vermutlich auch nicht wissenswert sind. Uber Blitze und
Erdbeben braucht man sich keine Gedanken zu machen; es genügt
zu wissen, dass sie natürliche Ursachen haben, auch wenn wir
nicht angeben können, welches die richtige Ursache ist. Seneca

bleibt hier gegen Epikur im Bereich des Peripatos, der an die

Begreifbarkeit der Naturphänomene glaubt. Lehrreich ist aller-



318 O. GIGON

dings die Behandlung der Erdbeben (VI 5-21). Angeboten werden

vier mögliche Ursachen: Wasser, Feuer, Erde und
Luft/Pneuma. Einige Autoren kombinieren mehrere unter diesen

Ursachen, so Demokrit; andere, wie Epikur, erklären, es sei

möglich, mit einer dieser Ursachen auszukommen oder alle

zusammen wirken zu lassen: die wichtigste Ursache ist indessen
auch für ihn das Pneuma.

Für das Pneuma als entscheidende Ursache optiert auch
Seneca selbst. Damit schliesst er sich teilweise an Poseidonios an

(Fr. 320 Theiler), doch nur teilweise. Denn wenn dieser zwei
Formen der Einwirkung des Pneuma auf die Erdoberfläche
kennt, so fügt Seneca ausdrücklich (Ego et tertium illud existimo,
etc.) eine dritte Form bei, für die ein besonderes lateinisches
Wort zur Verfügung steht, tremor terrae. Dies könnte uns zur
Frage weiterführen, ob ihn in diesem Punkt etwa Varro mit
seiner Darstellung des altlateinischen Sprachgebrauchs angeregt
haben könnte (vgl. dazu V 16, 4; II 56).

Das ist eine Diskussion durchaus in der Art peripatetischer
Wissenschaftlichkeit. Spürbar ist dabei eine diskrete Sympathie
für Epikur und ein auch sonst zu beobachtendes Bestreben, auch
und gerade der eigenen, in diesem Falle durch Poseidonios
vertretenen Schule gegenüber seine Selbständigkeit zu betonen. Die
nostri werden oft genug angeführt, aber nur selten ohne eine
kritische oder geradezu abweisende Stellungnahme (etwa I 8,4; IVb
5, 1; IVb 6, 1; VII 20, 1; VII 22, 1). Flier darf man zweifellos mit
dem unterirdisch wirkenden Einfluss Ciceros rechnen. Seneca

ist zwar kein Akademiker, doch dass er sich Ciceros Anspruch,
an kein Dogma gefesselt zu sein und über Alles frei und
vorurteilslos urteilen zu können (vgl. die eindrucksvolle und entscheidende

Stelle Ac. II 7-9), zu eigen gemacht hat, ohne jemals
Cicero zu nennen, scheint mir evident.

Es ist ja auch bezeichnend, dass er unter den Klassikern der
Stoa nur Zenon und diesen ein einziges Mal nennt (VII 19,1

SVFI 122), und noch bezeichnender ist es, dass von Arnim in



SENECAS NATURALES QUAESTIONES 319

seinen SVFaus dem gesamten Material der Nat. nur gerade diese

eine Stelle aufgenommen hat. Vermutlich stand er unter dem
nicht ganz falschen Eindruck, dass in den Nat. unter den
Stoikern bloss Poseidonios einigermassen ausführlich zu Worte
kommt (ob Theiler in seiner Fragmentsammlung Fr. 318-333
zuviel oder zuwenig aufgenommen hat, ist an dieser Stelle nicht
zu untersuchen), und dass sich im übrigen Seneca (gewiss nicht
ohne einige Anregung durch Poseidonios) in seinen
naturwissenschaftlichen Darlegungen ganz an den Peripatos gehalten hat.
Darauf führt auch die folgende Beobachtung. Während Cicero
bekanntlich in Nat. deor. II die stoische Theologie und ihre

konsequent anthropozentrische Teleologie (angekündigt schon in
I 4) in einem figurenreichen Gemälde dargestellt hat, begnügt
sich Seneca mit erstaunlich sparsamen Hinweisen. Er weist pro-
treptisch nach, wie der Mensch die guten Gaben der Natur
(Spiegel, Winde, auch den Schnee) schändlich zu missbrauchen

pflegt; weiter geht er nicht.
Philosophisch von besonderem Interesse ist darüber hinaus

nur die Auseinandersetzung über die etruskische Blitzlehre (II
32-51). Da wird die primitive etruskische Teleologie (Gott sendet

Blitze und Vögel, um dem Menschen dies oder jenes anzuzeigen)

sozusagen unterlaufen durch die allgemeine These, dass in einem
vollkommen geordneten Kosmos notwendigerweise Alles
zeichengebend sein wird und alles Gegenwärtige auf Künftiges
hinweist. Nicht nur die fünf Planeten, sondern alle Gestirne geben

Zeichen; es ist nur unsere menschliche Unwissenheit, die diese

Zeichen nicht zu lesen versteht. Alles hat irgendeinen Zweck; es

sind nur die Menschen, die bloss wenige dürftige Zwecke
wahrzunehmen vermögen. Zu rechnen ist mit einem Universum, in
dem Alles auf Alles bezogen ist und die kleinliche Teleologie der

Etrusker, aber auch des Stoikers bei Cicero jegliche Bedeutung
verliert. Man wird hier wie dort Poseidonios vermuten; aber ob
und wie dies Alles auf eine widerspruchsfreie Doktrin zurückgeführt

werden kann, ist eine andere Frage.



320 O GIGON

Die Begrenztheit des menschlichen Wissens zu betonen
dürfte kaum ein Anliegen der Stoa gewesen sein; bei Cicero
jedenfalls treten sowohl Cato wie auch Antiochos, der Zögling
der Stoa, äusserst selbstsicher auf. Dies ist eher peripatetischer
und (wenigstens in Sachen der Naturwissenschaft) auch
epikureischer Stil.

Stoisch ist natürlich die Lehre vom Fatum, die Seneca mit der
Blitzlehre der Etrusker konfrontiert. Es bleibt allerdings letzten
Endes offen, wie diese Lehre mit dem Glauben an die Wirkung
der procurationes und expiationes, der auch in der römischen
Religion fest verankert ist, vereinigt werden kann. So kommt es

denn auch zu der Wendung II 38, 3, in der Seneca ausdrücklich
erklärt, die Frage quemadmodum manente fato aliquid sit in
hominis arbitno müsse später einmal diskutiert werden. Dass er
damit auf seine moralis philosophiae libri verweist, die er damals

gleichzeitig plante, ist möglich (so neuestens D. Vottero ad loc),
aber nicht beweisbar. Umgekehrt verführt natürlich der Wortlaut

des Satzes bei Seneca zur Frage, ob etwa in Augustins De
libero arbitno ein Einfluss Senecas nachgewiesen werden
könnte; es versteht sich ja von selbst, dass die christliche Theologie

dieses Problem wie viele andere schon aus älterer Tradition
übernommen und ihren eigenen Gegebenheiten nur angepasst
hat.

Dezidiert gegen Epikur (meist ohne ihn zu nennen) wendet
sich Seneca nur in einem einzigen Punkte. Der Kosmos ist für
ihn natürlich nicht ein durch zufällige Verflechtung der Atome
entstandener Gegenstand, sondern ein durch das Pneuma
gelenktes Lebewesen. Diese fundamental stoische These, an der
Seneca gegen alle naheliegenden und bösartigen Angriffe des

Karneades (die wir aus Cicero und z.T. Sextus Empiricus kennen)

unbeirrbar festhält, erlaubt ihm auch, unbedenklich den
Kosmos als Lebewesen mit den Menschen als Lebewesen zu
vergleichen. Manche kosmische Phänomene lassen sich begreifen,
indem man auf entsprechende, am Menschen zu beobachtende



SENECAS NATURALES QUAESTIONES 321

Phänomene zurückgreift. Auf Einzelheiten gehe ich hier nicht
ein, bemerke aber immerhin, wie nahe Seneca mit seinen Aitio-
logien zuweilen an Thesen der frühen Vorsokratik von Anaxi-
mander an herankommt. Gerade die Nat. zeigen, wie manche
naturwissenschaftliche Probleme, die im 6. Jhdt. v. Chr. formuliert

worden sein müssen, noch für Seneca und seine Zeit ihre
Aktualität behalten haben.

Gegenstand Senecas sind Problemata physika, und so haben

wir nun zu fragen, was hier unter Physika und cpuau; verstanden
werden soll. Damit ist das Problem der Komposition der Nat.
im Ganzen gestellt.

Der Titel selbst zeigt zunächst an, dass wir es nicht mit einem
geschlossenen System, sondern mit einer Reihe von Einzelfragen

zu tun haben. Es sind indessen nicht beliebige Fragen. Wir
sehen auf den ersten Blick, dass auf der einen Seite weder Zoologie

und Botanik noch auf der anderen Seite die Astronomie
berücksichtigt werden. Pedantisch gesagt bewegen wir uns also

im Räume zwischen der Erde und dem Monde, im sublunaren
Raum. Freilich scheint hier wie dort eine Ausnahme vorzuliegen.

Meere, Flüsse, Quellen und vor allem der Nil sind terrestrische

Erscheinungen und von den Kometen betont Seneca

nachdrücklich, dass sie nicht flüchtige Ergebnisse bestimmter
Konfigurationen im meteorologischen Bereich sind, sondern aeterna

opera naturae (VII 22, 1), also den Planeten gleichzuordnen.
Doch einfach liegen die Dinge nicht, und Seneca hat hier wie

immer gewusst, was er tat.
Wir müssen zuerst auf die Gruppierung der Bücher eingehen.

Schon die handschriftliche Uberlieferung zeigt eine
erstaunliche Unsicherheit in der Numerierung. Die Unsicherheit

wurde noch grösser, als nachgewiesen wurde, dass Buch IV
aus zwei heterogenen Teilen besteht, also in IVa und IVb



322 O. GIGON

aufgelöst werden muss. Ich bin, um es kurz zu sagen, überzeugt,
dass die von A. Rehm 1907 entwickelte, dann von W. Theiler
und neuestens auch von D. Vottero gebilligte Hypothese die
allein mögliche und richtige ist. Die Kalamität begann damit,
dass der Archetypus aller Codices schon früh am Anfang und
am Ende mehrere Blätter verloren hatte. Später muss wiederum
der massgebende Codex in der Mitte auseinandergebrochen und
dann falsch wieder zusammengesetzt worden sein. Die
ursprüngliche Reihenfolge ist demnach: IVb, V, VI, VII, I, II, III,
IVa. Dem Inhalt nach ergibt dies: (1) Wolken-Regen, Schnee, (2)

Winde, (3) Erdbeben, hier eingeordnet, weil die Erde als solche

unbeweglich ist und nur durch Einwirkung eines anderen

Elementes, der Luft, in Erschütterung gebracht werden kann, (4)

Kometen, (5) Wetterleuchten und andere Feuererscheinungen
im sublunaren Raum, (6) Blitz und Donner, (7) Gewässer, (8)
der Nil.

Drei Gruppen von Büchern lassen sich unterscheiden. (1),

(2), (3) sind alle samt Erscheinungen und Wirkungen der Luft,
des Pneuma (Seneca verwendet lässig bald aer, bald Spiritus), also

desjenigen Elementes, das nach der stoischen, vor allem in (6)
2-11 skizzierten Lehre das Alles durchdringende. Alles
vereinheitlichende Element ist (im Sinne von SVFll 366-368; 391; 1013)

und insofern weit über das Feuer hinaus das den ganzen Kosmos
beherrschende Element. Angemessen folgt in (4), (5) und (6) die
Reihe der Erscheinungsweisen des Feuers im meteorischen

Raum; vom supralunaren Raum, in dem das Feuer als Aether
eigentlich zuhause ist, ist nur beiläufig die Rede. Es verbleiben (7)
und (8), die es mit dem Ursprung und den Eigentümlichkeiten
der Gewässer auf der Erde zu tun haben. Dass in (8) nur ein

Sonderproblem, das besonders interessant ist, aus dem Zusammenhang

von (7) herausgelöst wurde, sagt Seneca selbst 7, 26, 1.

Doch auch das (7). Buch wirkt wie ein Anhang, näher
verbunden nur mit (3). Dort wurde vorausgesetzt, dass sich im
Erdinneren weite höhlenartige Räume befinden; wenn die Luft,



SENECAS NATURALES QUAESTIONES 323

das Pneuma in diesen Räumen in heftige Bewegung gerät und
unterirdische Stürme entstehen, so bringen diese an bestimmten
Stellen die Erde zum Beben. In jenen unterirdischen Räumen
befindet sich indessen nicht nur Luft, sondern auch Wasser,
ungeheure Flüsse und Seen (auffallend, dass der Mythos des

platonischen Phaidon 109 a ff., der eine ähnliche Anschauung
voraussetzt, nicht berücksichtigt wird). Es sind diese unterirdischen
Gewässer, die unaufhörlich die Flüsse und Meere auf der Erde

speisen. Da ist ein Zusammenhang erkennbar, auch wenn Buch
(7) im ganzen sich mit der Aufreihung von Einzelphänomenen
begnügt (meist wohl aus Theophrasts gelehrtem Werke Ilspi
üSdxwv).

Anders steht es mit Buch (4), das von den Kometen handelt.
Da haben wir eine sehr bemerkenswerte Situation. Seneca stellt
sehr rasch die Frage, ob die Kometen nur flüchtige Feuererscheinungen

im sublunaren Raum sind oder ob sie zu den aeterna

opera naturae gehören (2, 1 und 22, 1). Das Gesamtsystem, dem

er zunächst folgt, versteht die Kometen als Feuererscheinungen
wie die Sonnenhöfe, die Nebensonnen, Wetterleuchten und
Blitz. Das ist die These der meisten Autoritäten, und darum ist
auch das Kometenbuch an der Stelle eingereiht, an der wir es

lesen, zusammen mit (5) und (6). Doch genau diese These

bekämpft Seneca durch das ganze Buch hindurch; wie weit mit
eigenen Argumenten und wie weit gestützt auf Autoritäten, die

wir nicht sicher zu benennen vermögen, bleibe dahin gestellt.
Jedenfalls gehören für ihn die Kometen in die Nähe der Planeten,

also nicht in den sublunaren, sondern in den supralunaren,
astronomischen Raum, den er im übrigen aus seinen Problemata
ausklammert. Er hat die Anordnung, die er übernommen hatte,
nachträglich korrigiert und es dabei in Kauf genommen, dass

damit ein Phänomen zur Sprache kam, das streng genommen
nicht die Meteorologie, sondern die Astronomie anging.

Sehen wir von den Sonderfällen (7)/(8) und (4) ab, so haben

wir ein Ganzes, das trotz der urban lässlichen, an den Stil der



324 O. GIGON

Briefe an Lucilius erinnernden Darstellungsweise seinen Charakter

als ein Stück systematisch abgehandelter Naturwissenschaft

vorwiegend peripatetischer Provenienz nicht verleugnet.
Als ein Gegengewicht zu dieser Wissenschaft sind, wie sich

auf den ersten Blick zeigt, die Prologe und Epiloge der einzelnen
Bücher konzipiert; doch auch sie sind sorgfältig auf einander

abgestimmt.
Es verlohnt sich, gerade unter diesem Gesichtspunkt bei

ihnen zu verweilen. Der erste Prolog, der dem Buch über Wolken,

Schnee und Regen vorausging, ist verloren. Wir dürfen
vermuten, dass er sehr umfangreich war und zwar nicht zuletzt
darum, weil das nachfolgende Buch über die Winde als einziges
ohne einen Prolog beginnt und sofort die Definition des Windes

zur Diskussion stellt. Der Epilog des ersten Buches geht von
derselben sokratischen Frage aus (Kap. 13), die uns im Epilog des

Erdbebenbuches (3), 32 und in demjenigen von Buch (6) über
Blitz und Donner wieder begegnet: Ein Wissen, das bloss
informiert, ist gleichgültig; was wir brauchen, ist ein Wissen, das uns
besser macht und das uns vor allem über die Angst vor dem
Tode hinwegzuhelfen vermag. Allerdings gibt Seneca zuweilen

zu verstehen, dass wir gerade dieses Wissen nur auf dem Weg
über die Erforschung der Natur zu erlangen vermögen. Dabei
ist der Epilog des ersten Buches ein Grenzfall. Von der Aitiolo-
gie des Schnees war die Rede, doch in Kap. 13 kippt der
Gedanke um in die These, nicht die naturwissenschaftliche

Erforschung des Schnees ist wichtig, sondern die ethische

Mahnung, man dürfe den Schnee nicht als ein Instrument zur
Befriedigung unserer kulinarischen Ausschweifungen missbrauchen.
Was folgt, ist ein halb gelehrte medizinische Erörterung der
Tatsache, dass nur ein übersättigter und überreizter Magen das

Bedürfnis haben kann, sich durch die Zufuhr von Schnee einige
Erleichterung zu verschaffen. So mündet das Buch in eine
leidenschaftliche Polemik gegen die hemmungslose Genussucht
der zeitgenössischen römischen Gesellschaft.



SENECAS NATURALES QUAESTIONES 325

Vergleichbar ist der Epilog des (2). Buches über die Winde.
Nur wird hier stärker als zuvor der Gegensatz zwischen dem

von Gott gesetzten Zweck der Winde und dem Missbrauch der
Winde durch den Menschen herausgearbeitet. Denn die Winde
sind es, die es dem Menschen möglich gemacht haben, auf das

Meer hinauszufahren, Flotten auszurüsten und Krieg und
Verwüstung in ferne Länder zu bringen. Es gibt nichts Nützliches,
was der Mensch nicht in sein Gegenteil verkehrt, und den
Schluss bildet das einzige Zitat Piatons in den Nat. ein uns sonst
nicht überliefertes Bonmot, das bis in den Wortlaut hinein an
ein Fragment Heraklits, Vorsokr. 22 B 85, erinnert; wir werden
vielleicht sogar den schwer deutbaren Text Heraklits von dieser
Stelle her interpretieren dürfen: Die Leidenschaften verführen
den Menschen dazu, für Kleinigkeiten ihr Leben (ihre Seele?) zu
verkaufen.

Das nachfolgende Buch beginnt mit einem aktuellen Ereignis,

der Erdbebenkatastrophe, die Campanien wenige Jahre
zuvor heimgesucht hatte. Da steht nicht der Missbrauch der
durch Gott und die Natur geschenkten Güter zur Diskussion,
sondern die ungeheure Angst vor dem Tode, die ein Erdbeben
verbreitet. Geschildert wird zuerst diese Angst, dann sofort
dargelegt, wie man sie überwinden könne (Kap. 1, 4-3, 4). Angeboten

werden nur zwei, untereinander völlig verschiedene
Möglichkeiten. Gegen den Tod als solchen hilft nur der Gedanke,
dass Alle einmal sterben müssen und dass es gleichgültig ist, auf
welche Weise man stirbt: man kann in einem Erdbeben begraben

werden oder bei Tisch an einem Stück Speise ersticken, —
dies kommt schliesslich auf dasselbe hinaus. Von der Perspektive,

die Piaton im Phaidon eröffnet, ist überhaupt nicht, vom
Gedanken Epikurs, dass der Tod auch eine Erholung vom
Ungemach des Lebens bedeuten kann, ist nur am Rande die

Rede, — und dies obschon Seneca zuweilen die Wendung
aufnimmt, der Tod sei die Lösung der Seele vom Körper ((6) 59, 4;
(7) Praef 18); was dies heissen soll, erfahren wir freilich nicht.



326 O. GIGON

Ganz anders ist die Erwägung in Kap. 3, die Erdbeben würden

nicht von den Göttern gesandt, sondern beruhten ganz auf
natürlichen ETrsachen. Gerade darum ist die Naturwissenschaft

wichtig, weil wir durch sie diese Ursachen kennen lernen und
damit zum mindesten von einer bestimmten Angst befreit werden.

Der Epilog wiederholt und vertieft dieselben Gedanken;
merkwürdig epikureisch tönt der Satz, wir werden felices, wenn
wir weder die Menschen noch die Götter noch die Dinge noch
den Zufall fürchten; und wenn wir in der süSocipovia mit den

Göttern wetteifern wollen, so müssen wir einfach jederzeit und
überall auf den Tod vorbereitet sein (Kap. 32, 5).

Betont nüchtern ist dem gegenüber der Eingang des nachfolgenden

Buches über die Kometen. Äusserst knapp wird auf die
Tatsache aufmerksam gemacht, dass auf die Menschen nicht das

Grossartige, sondern nur das Seltene einen Eindruck macht. Zu
solchen seltenen, ebenso erstaunlichen wie schwer zu
erforschenden Erscheinungen gehören die Kometen.

Ich erwähnte schon, dass Seneca hier eine von der opinio
communis abweichende Theorie vorträgt. Dann ist es auch nicht
allzu befremdlich, dass der wissenschaftliche Text mit dem

Eingeständnis schliesst, wir Menschen vermöchten in solchen Dingen

kein sicheres Wissen zu erlangen. Wir wissen kaum etwas
von Gott und nicht viel mehr von der Welt; immerhin darf auf
einen Fortschritt im Wissen gerechnet werden (Kap. 30, 5-6).

Dann aber kippt der Gedanke abermals um ins Ethische: Wie
es mit dem Fortschreiten in der Philosophie steht, ist eine offene

Frage (auf die historisch wichtige Stelle Kap. 32, 2 gehe ich hier
nicht ein); sicher ist aber, dass wir in der sittlichen Verworfenheit

ununterbrochen weiterschreiten. Allerdings: selbst wenn
wir alle Anstrengungen auf die Philosophie richten würden,
würden wir nur zu einem unvollständigen Wissen gelangen: Vix
ad fundum veniretur, in quo Veritas posita est (Kap. 32, 4).

Ein in einem gewissen Masse geschlossenes Ganzes bilden die

Prologe der Bücher (5), (6), (7) und (8). Ich charakterisiere sie der
Reihe nach.



SENECAS NATURALES QUAESTIONES 327

Der erste dieser Prologe ist ein Lob der Kosmologie und der

Erforschung alles dessen, was oberhalb der Menschenwelt ist.

Da verlohnt es sich, einen Augenblick die Position der alten

Sokratik, wie sie etwa durch Xen. Mem. I 1, 11-15 oder Aristip-
pos, Fr. 166 Giannantoni, vertreten wird, zu bedenken. Die
Naturphilosophie ist erstens entweder ein Bereich, über den wir
nichts wissen können oder, wenn wir ihn kennen können, so
entsteht ein Wissen, das nichts zu unserem ethischen Fortschritt
beiträgt; zweitens greifen wir mit solcher Forschung in den

Raum des Übermenschlichen ein und da ist zu vermuten, dass

die Götter ihn uns mit Absicht verschlossen haben. Wer es

dennoch wagt zum Übermenschlichen vorzudringen wie Anaxago-
ras und zu berichten, was er dort erfahren hat, handelt genauso
ruchlos wie der mythische Tantalos (Vorsokr. 59 A 1, 8 und A
20 a).

Von alledem ist bei Seneca nicht die Rede. LJnbedenklich
geht er von der These aus, dass dem Irdischen als dem bloss
Menschlichen das Uberirdische als das Göttliche gegenübersteht
und dass wir zu dieser göttlichen Welt zugelassen sind, weil wir
in unserem innersten Wesen mit der Gottheit verwandt sind.

Wir dürfen also hinausgehen über das, was unsere Augen zeigen,
zu dem, was grösser ist als alles Sichtbare. Da verwandelt sich
die Kosmologie in Theologie, und dreimal wird in Stichworten
eine Reihe von theologischen Problemen berührt, über die
ihrerseits ganze Bücher geschrieben werden könnten: in 3, in
13-14, in 16-17, und der letzte Satz des Prologes ist in der Weise
Senecas eine Pointe, die alles Gesagte zusammenfasst: Der
Naturforscher sieht ein, dass Alles dürftig ist, wenn er einmal
die Dimensionen Gottes begriffen hat.

Dann folgt so unvermittelt der Einstieg in ein begrenztes und
durchaus nicht spektakuläres naturwissenschaftliches Problem,
die verschiedenen Feuererscheinungen in der Zone der Luft und
der Meteora, dass nicht nur Eduard Zeller durch diesen Absturz
aus dem Erhabenen in das vergleichsweise Banale schockiert



328 O. GIGON

war; da ist denn von unüberlegter und flüchtiger Komposition
des Textes die Rede. Ich vermute, dass man gerade umgekehrt
argumentieren muss. Seneca hat selbstverständlich gewusst, dass

zwischen dem letzten Satz des Prologes und dem ersten Satz des

Haupttextes dem Leser ein geradezu absurd grosser Sprung

zugemutet wird. Doch genau dies hat er selbst gewollt, und
gerade der jähe Wechsel zwischen theologischem Tiefsinn und
nüchterner Naturforschung entspricht seiner bewussten
Absicht.

Dazu noch einige Einzelheiten. Die theologischen Probleme
als solche sind, wie angedeutet, von grösstem Gewicht. So

verbirgt sich in der Frage, ob Gott ganz auf sich bezogen bleibt oder
ob er zuweilen uns Menschen zugewandt ist, der Gegensatz, auf
dem Cicero seine Bücher De natura deorum aufgebaut hat: hier
der Gott Epikurs (und des Aristoteles), der ganz bei sich selbst

verweilt oder dort der weltschaffende Gott der Stoa (und des

platonischen Timaios). Dazu tritt in 16 die weitreichende Frage,
ob der schaffende Gott sich sein Material selber schafft (wir
kommen in die Nähe der Creatio ex nihilo..) oder ob er mit
gegebenem Material arbeiten muss, das seinem gestaltenden Willen
nicht selten Widerstand entgegensetzt. Der Naturforscher sieht
die Welt «von oben» (8) und entdeckt sie als einen winzigen
Punkt, wie dies schon Ciceros Somnium Scipioms (Rep. VI 16)

aus alter Tradition angedeutet hatte. An denselben Text wird
man auch erinnert, wenn der Naturforscher aufgefordert wird,
sich vom Körper zu lösen und velut vinculis liberatus zu seinem

Ursprung zurückzukehren (11-12). Allerdings während bei

Cicero die Seele sich in der Tat selbständig macht und als

körperlose und unsterbliche Seele den Rückweg zu ihrem göttlichen

Ursprung findet, bleibt es unklar, was die entsprechenden
Wendungen bei Seneca eigentlich meinen. Denn auch und
gerade in den Nat. wird dem Leser immer wieder eingehämmert,

dass der Tod den ganzen Menschen tötet und dass es gilt,
eben diesem totalen Tode tapfer ins Auge zu blicken. Dann



SENECAS NATURALES QUAESTIONES 329

aber scheinen sich die Äusserungen unseres Prologes zu reinen
Metaphern zu verdünnen.

Eine andere Beobachtung darf man daneben stellen. Die
theologischen Passagen sind, wie ich sagte, problemgeschichtlich
von grösstem Gewicht. Dem steht gegenüber, dass in den Nat.
auf weite Strecken die Begriffe deus, natura, fatum, Providentia
nahezu unterschiedslos neben einander verwendet werden.
Neben äusserst exakten (und insofern philosophisch fruchtbaren)

Formulierungen steht der Versuch einer Synthese verschiedener

Theoreme, der auf den Leser beliebig und beinahe
unverbindlich wirkt; am deutlichsten natürlich in (6) 45, wo in
eminent stoischer Manier Aussagen verschiedenster Provenienz auf
die Gottheit gehäuft werden. Jedenfalls will der erste Prolog dieser

Reihe zeigen, dass nur durch die Naturforschung der Mensch

zur Einsicht in die Nichtigkeit aller irdischen und menschlichen

Dinge gelangen kann.
Vollkommen anders ist der nächste Prolog, (6) 1-11, den W.

Theiler vielleicht etwas gar zu summarisch dem Poseidonios

zugewiesen hat (Fr. 331 Th. mit Kommentar). Betont sachlich
wird die Frage nach dem Ganzen der Welt in die drei grossen
Bereiche aufgeteilt: (I) den Bereich des Supralunaren, also

Astronomischen, wo das Element des Feuers herrscht und die

Gestirne sich bewegen; einige Sonderfragen werden knapp
angedeutet; (II) den Bereich des Sublunaren, also des Meteorischen
im Sinne des Aristoteles, Theophrast und auch des Poseidonios,
also Alles, was sich unter dem Monde und über dem Erdboden
abspielt. Hier ist das herrschende Element die Luft und das

Pneuma. Endlich haben wir (III) den Bereich der Erde selber,
der Gewässer und der Lebewesen auf der Erde.

Zur Auflockerung werden gleich zwei Einzelprobleme
gestreift.

Die Erdbeben gehören nicht etwa dem dritten, sondern dem

zweiten Bereich an, weil die Kraft, die die Erde erschüttert keine
andere ist als die Luft und das Pneuma. Die Frage nach der Erde



330 O. GIGON

im ganzen muss sowohl beim ersten wie auch beim dritten
Bereich behandelt werden. Denn zu fragen ist sowohl nach der
Beschaffenheit der Erde als solcher wie auch nach der Stellung
der Erde im Universum.

Das für Seneca entscheidende Moment wird sofort in Kap.
2 anhand der schon erwähnten stoischen Dreiteilung der
Einheitlichkeiten herausgearbeitet. Einheitlich im strengsten Sinne
des Wortes und darum Alles durchdringend und Alles mit
Allem verbindend ist nur das Element der Luft und das Pneuma;
es erfährt zwar Einwirkungen vom Feuer, das aus dem obersten
Bereich in den Pneuma-Bereich einwirkt, doch es zeigt sich

deutlich, dass das in der Welt und vor allem für den Menschen
weitaus wichtigste Element gerade nicht das Feuer, sondern die
Luft und das Pneuma ist.

Eingeschoben wird in Kap. 3-5 die Distinktion zwischen
«Teil» (fjiipos) und «Material» (u'Xr)); ich gehe auf den z.T.
zerstörten und noch nicht befriedigend wiederhergestellten Text
nicht näher ein. Kap. 6-11 ist eine Schilderung der alles umgreifenden

Aktivität der Luft/Pneuma. Dies ist die Doktrin, die die
Nat. im ganzen beherrscht und den systematischen Zusammenhang

zwischen den einzelnen Problemen herstellt.
Interessant ist hier einmal die These, dass das Universum

genau so durch das Pneuma zusammengehalten wird wie unser
Körper (die Parallele Weltkörper-Menschenkörper zieht sich
durch das ganze Werk hindurch), und sodann (damit
zusammenhängend) die diskrete, aber eindeutige Polemik gegen den

epikureischen Atomismus (Kap. 6, 2-4 und Kap. 7). Von der

Bösartigkeit der Polemik des Poseidonios, von der uns Cicero,
Nat. deor. I 123-124, einen Begriff gibt, ist keine Rede.

In einem augenscheinlich kalkulierten Gegensatz zum
vorangehenden Prolog gibt sich dieser Prolog (6), 11 ausdrücklich als

eine Vorbereitung auf die nachfolgende spezialistische Untersuchung;

von einem Gedankensprung ist gerade hier nicht die
Rede.



SENECAS NATURALES QUAESTIONES 331

Eine Frage, die wir hier nicht verfolgen können, ist die, wie
sich unser Text, der so stark den Vorrang der Luft und des

Pneuma betont, zu Cicero Nat. deor. II im ganzen verhält, das

die Forschung auf weite Strecken hin (die Hinweise auf Klean-
thes eingeschlossen) auf Poseidonios zurückzuführen geneigt ist.
Letzten Endes kennen wir trotz den Anstrengungen Theilers
und von Edelstein-Kidd Poseidonios noch viel zu wenig; die

Rolle, die er in der Philosophie des 2.-1. Jhdts. v. Chr. und
darüber hinaus gespielt hat, ist nach wie vor höchst undurchsichtig.

Abermals anders ist der nächste Prolog, in dem nun Seneca

von sich selber spricht. Er ist sich seines Wagnisses bewusst,

wenn er es nun als senex unternimmt, den Kosmos zu erforschen
und nach dessen Ursachen und Geheimnissen zu fragen. Sein

bisheriges Leben hat er inter vana studia vertan, und was er in
einer aetas male exempta versäumt hat, muss er nun in aller Eile
nachtragen. Da wird plötzlich der Abgrund sichtbar, der Sene-

cas Situation von derjenigen Ciceros trennt. Cicero ist gleich-
mässig beansprucht durch seine Liebe zur Philosophie und
durch seine politische Pflicht als Römer. Er wird nicht müde zu
versichern, dass er niemals die Philosophie aus den Augen verloren,

aber auch niemals seine politische Arbeit zugunsten der

Philosophie vernachlässigt habe; er hat nur so weit philosophiert,

als ihm die politischen Verpflichtungen Zeit dazu Hessen.

Bei Seneca ist dies alles radikal anders. Es gibt keine Politik
mehr. Es gibt nur noch Verwaltung im Dienste des Princeps,
und sie ist nur lästig und zuweilen gefahrvoll. Dergleichen hat
schon Epikur, der Zeitgenosse der ersten hellenistischen

Könige, gesagt. Aber es bleibt doch ein starkes Stück, wie Seneca

die Jahre seiner Tätigkeit als Berater des Princeps einfach als

vana studia abfertigt und den Leser nicht einmal erraten lässt,

was unter diesen studia zu verstehen ist. Seneca schildert seinen

Umgang mit der Philosophie wie das Ergebnis einer
Konversion. Er hat bisher sein Leben in Nichtigkeiten zugebracht
und jetzt erst begriffen, was die Philosophie ist und was sie for-



332 O. GIGON

dert; und jetzt muss er eilen, um die verlorene Zeit
einzuholen.

Das damit berührte Rätsel erhält unzweifelhaft eine geradezu
geschichtsphilosophische Dimension: Wie ist es möglich gewesen,

dass sich die geistige Atmosphäre in einer hochgebildeten
Gesellschaft innerhalb von knapp hundert Jahren so radikal hat
ändern können? Las man doch immer wieder Cicero? War man
sich nicht im klaren darüber, dass die Existenz des Römers im
Jahre 60 n. Chr. mit derjenigen Ciceros überhaupt nichts

gemein hatte? Und fragte man nie nach den Ursachen dieses

totalen nicht nur institutionell äusseren, sondern auch existen-
ziell inneren Untergangs der römischen Republik? Nun, ich
stelle hier nur die Fragen und konstatiere, dass so, wie Seneca in
den ersten Zeilen dieses Prologes spricht, Cicero niemals hätte

sprechen können.
Uberraschend ist auch sodann in 5-9 der scharfe Ausfall

gegen die Historiographie, die nur die Nichtigkeit der
Menschen verewigt, — sein eigenes früheres Leben wäre ja ein

Gegenstand der Geschichtsschreibung gewesen, und eben dieses

Leben verleugnet er heute.

In der Geschichte regiert die Tyche, so 7-9. Wir dürfen nicht
fragen, wie sich dieses mit dem Regiment der Providentia und
des Fatum verträgt. Dann wird mit grossem Pathos ausgeholt zu
der Frage nach der einzigen Sache, auf die es ankommt. Sieben
Mal wird die Frage wiederholt Quid est praecipuum} Es ist die
Herrschaft nicht über die Welt, sondern über sich selber, die
Gelassenheit dem Spiel der Tyche gegenüber, die Verachtung
des Luxus und der menschlichen Schlechtigkeiten. Drei Dinge
leistet die Naturforschung: die Lösung vom
Kleinlichalltäglichen, die Befreiung der Seele vom Körper (ohne dass wir
erfahren, was dies heissen soll), endlich die Einübung im
scharfsinnigen Denken. Wer naturwissenschaftliche Probleme bewältigen

kann, vermag sich auch der Schlechtigkeit der Menschen

zu erwehren.



SENECAS NATURALES QUAESTIONES 333

Dann erfolgt wie nach dem Prolog des (5). Buches der
absurde und doch gewollte Sprung aus der Weite philosophischer

und existenzieller Probleme in eine mehr als nüchterne
Frage: Wie entstehen die Gewässer auf der Erde? Das ganze
Buch befasst sich mit der eminent naturwissenschaftlichen Frage
nach dem Ursprung und der Beschaffenheit der Meere, Seen,
Flüsse und Quellen. Doch da haben wir auch den Eindruck, dass

Seneca selber das Bedürfnis empfand, zur Reihe der Einzeluntersuchungen

ein Gegenstück zu schaffen. Dies ist der auf seine

Weise grandiose Epilog dieses Buches (7) 27-30, ein Gemälde des

Untergangs in der grenzenlosen Überflutung der ganzen Erde
durch das Wasser; dabei ist der Zweck keineswegs der Hinweis
auf die Nichtigkeit des Menschenlebens, sondern die
Vergegenwärtigung des ungeheuren Schauspiels der Sintflut; die komplementäre

Vernichtung der Welt durch das Feuer, die der herakli-
tisierenden Stoa eingentlich näher lag, wird nur beiläufig
gestreift. Der Schluss ist eine Pointe im Geschmack Senecas:

Einmal werden die Wasser sich wieder zurückziehen, die Erde
wird wieder bewohnbar werden, neue, noch unschuldige
Menschen werden entstehen; doch diese Unschuld wird nicht dauern.

Den Weg zur Verworfenheit kennt der Mensch von selbst,
und so werden auf der wieder geschenkten Erde die Menschen

genau wieder so ruchlos werden wie sie es jetzt sind. Und
wiederum dürfen wir weder fragen, was der Sinn des Ganzen sein

kann, wenn Alles nur immer wieder auf dasselbe Ergebnis
hinausläuft, noch auch uns wundern darüber, dass eine Menschheit,
die durch das Fatum und die Providentia gelenkt wird,
unaufhörlich derselben nequitia verfällt.

Es bleibt das letzte Buch, die Studie über den Nil, in dessen

Prolog nun der Adressat des ganzen Werkes in den Mittelpunkt
tritt. Lucilius hat die Provinz Sizilien zu verwalten. Es ist eine

Aufgabe rein administrativen Charakters, gefüllt mit den

Umtrieben von Bürgern, die sich über irgendeinen Nachteil
beschweren oder irgendeinen Vorteil zu erlangen suchen. Von



334 O. GIGON

einer staatspolitischen Dimension, die die Aufgabe im Prinzip
haben könnte und wie sie etwa Ciceros Prokonsulat in Kilikien
hatte, ist keine Rede. Was Lucilius festhält, ist bestenfalls das

Interesse an einer lohnenden Karriere in der Reichsverwaltung,
mehr nicht. Da hat Seneca ein leichtes Spiel, den Freund zum
Verzicht auf jenen Posten aufzufordern und ihm nahezulegen,
sich ganz der Philosophie zu widmen. Ein Lob des Charakters
und der guten Vorsätze des Lucilius fehlt nicht. Ein Zusammen-
stoss mit Caligula, der mindestens zwanzig Jahre zurückliegt,
wird erwähnt, doch mit Politik hat dergleichen nichts mehr zu
tun; es ist der Untertan, der sich zuweilen die Ungnade des Fürsten

zuzieht. Die Provinz Sizilien ist interessant und hat eine
bedeutsame Geschichte, mehr nicht (21-22).

Seneca will Lucilius, wie er es auch in den Briefen tut, ganz
aus der Administration in die Philosophie hinüberziehen. Etwas
künstlich wirkt es freilich, wenn er erklärt, er wolle den Freund
nun auch aus Sizilien in ein anderes Land entführen, eben nach

Ägypten, das Land des Nil.
Da ist es besonders schade, dass wir weder den Epilog dieses

Buches noch den Prolog des ersten Buches kennen. Wir werden

vermuten, dass sowohl im letzten Buch Prolog und Epilog in
einem sorgfältig konstruierten Verhältnis zu einander standen,
und auch in ähnlicher Weise zwischen dem Prolog des ersten
und dem Epilog des letzten Buches eine Beziehung bestanden
haben dürfte. Darüber wissen wir jedoch nichts. Der Prolog des

Nilbuches ist jedenfalls so persönlich gehalten wie keiner der
andern uns erhaltenen Prologe (dazu auch das Lob von Senecas

Bruder Gallio, 10 ff.), hält sich auch von ethischen Betrachtungen

über die Schlechtigkeit der Menschen fast völlig frei. Die
Atmosphäre entspricht im ganzen dem Epilog des vorangehenden

Buches (der Sintflutschilderung), steht aber wie dieser im
schneidenden Gegensatz zum Prolog von (7).

Ich mache zum Abschluss nur noch auf einige besondere
Probleme aufmerksam.



SENECAS NATURALES QUAESTIONES 335

Beachtenswert ist zunächst, wie oft Seneca sich auf
Naturereignisse der vergangenen hundert Jahre vom Tode Caesars an
bezieht. Man könnte eine lange Liste zusammenstellen, die nicht

ganz abzutrennen wäre von den Passagen, in denen Seneca seine

Unabhängigkeit allen Autoritäten, auch und vor allem der Stoa

gegenüber betont. Dies steht in irgendeiner unterirdischen
Beziehung, wie schon bemerkt, zu Ciceros Haltung, besonders
in Ac. II 7-9.

Auch schon kurz berührt wurde die merkwürdige Rolle der

Theologie. Einzelne Stellen berühren Probleme, die man gerne
genauer behandelt sähe, die aber in den Nat. nirgends thematisiert

werden. Dem steht gegenüber die Beliebigkeit, mit der bald

von Gott, bald von der Natur, bald vom Fatum die Rede ist,

augenscheinlich ohne einen Gedanken daran, dass diese Begriffe
der Sache nach gänzlich Verschiedenes, ja, Inkommensurables
meinen.

Dass der Anteil des Poseidonios am gesamten Text noch
einmal überprüft werden müsste, wurde ebenfalls schon gesagt.
Dem Poseidonios steht gegenüber Epikur, zu dem Seneca ähnlich

wie in den Briefen ein spürbar ambivalentes Verhältnis hat.

Die atomistische Kosmologie lehnt er ab ohne Epikur mit
Namen zu nennen. Doch sein Urteil über die luxuria der
Menschen und seihe Aufforderung, den Tod gelassen hinzunehmen,
könnte auch von Epikur formuliert worden sein. Gerade im
Verhältnis zum Tode ist die Nähe zu Epikur ebenso gross wie
die Ferne von Piaton.

Verweilen möchte ich zum Abschluss noch kurz beim
Abschnitt über die etruskische Blitzlehre (6) 32-51. Da liegt es

ihm daran, zwischen der stoischen Lehre vom alles determinierenden

Fatum und der etruskischen Blitzlehre, wie sie in der
Periode der «etruskischen Renaissance» unter Augustus durch
den Etrusker A. Caecina dargestellt worden war, eine Vermittlung

zu finden. Er vermeidet den eleganten Ausweg, den Cicero
in Nat. deor. genommen hatte: hier die beweisende Rationalität,



336 O. GIGON

dort der geschichtlich bewährte Glaube, wobei weder der
Glaube die Forderung nach Beweisen überflüssig macht noch
die Beweise den Glauben zu widerlegen vermögen. Seneca wählt
einen schwierigeren Weg.

Die etruskische Lehre setzt voraus, dass Gott dieses oder
jenes Zeichen sendet, um dies oder jenes zu verkünden, zu
fordern oder zu verbieten. Der Stoiker lehnt dies ab, aber nicht
weil er überhaupt nicht an Zeichen glaubt, sondern sozusagen
aus dem Gegenteil. In dem longus fatorum sequentium ordo ist
Alles ein Zeichen; denn wo es Ordnung gibt, gibt es auch die

Verknüpfung des Gegenwärtigen mit dem Kommenden, und so

gibt es nichts Gegenwärtiges, das nicht auf Kommendes vorauswiese.

Es ist nur der Mensch, der in seiner Schwachheit einige
wenige Zeichen deuten kann, nicht aber die Gesamtheit aller
Zeichen.

Auf eine knappe systematische Aufgliederung (33) folgt das

eigentliche Problem: Kann der Lauf des Fatum durch menschliches

Verhalten beeinflusst und in dieser oder jener Richtung
abgelenkt werden? Entweder regiert das Fatum, oder die in der
Kulttradition verankerten expiationes und procurationes vermögen

tatsächlich etwas auszurichten. In einem ersten Zug bleibt

nur das Fatum bestehen; es ist genau so wenig beeinflussbar wie
etwa die Gottheit Epikurs nach Kupiai Aoijai 1, worauf 35

anzuspielen scheint. Anders formuliert: Gott kann in seinen
Entschlüssen genau so wenig wankend gemacht werden wie der ihm
ebenbürtige Weise (36). Seneca will indessen auch die Gegenposition

zu Worte kommen lassen. Die Wirkung der expiationes
und procurationes kann mit der Allmacht des Fatum verbunden
werden, wenn man das Handeln des Menschen selber als einen
Teil des Fatum interpretiert, und zwar mit dem suggestiven
Beispiel: Der Kranke wird gesund werden, wenn er sich dazu

entschliesst, den Arzt kommen zu lassen; im Fatum vorher
bestimmt ist nicht nur, dass der Kranke gesund werden wird,
sondern auch, dass er sich entschliessen wird, den Arzt zu



SENECAS NATURALES QUAESTIONES 337

rufen. Da ist der Arzt genau wie der Haruspex fati minister
(38,4).

Freilich geht die Rechnung doch nicht ganz auf. Von einer
freien Entscheidung des Menschen ist auch in diesem Falle nicht
die Rede. Das Problem bleibt: Quemadmodum manentefato
aliquid sit in hominis arbitrio (38, 3). Doch dieses Problem will
Seneca auf eine andere Gelegenheit verschieben. Die Frage ist
offen, ob er tatsächlich in einer späteren Schrift auf diesen Punkt
zurückgekommen ist. Eine Antwort ist vorläufig nicht möglich;
wir kennen und besitzen nur einen Teil der Werke Senecas, und
der mögliche Einfluss verlorener Schriften auf spätere erhaltene
Literatur ist noch viel zu wenig erforscht. Sollten sich Gedanken
Senecas etwa im ersten Buch von Augustins De libero arbitrio
finden lassen?

Es folgt eine durchsystematisierte Aufgliederung der Blitze
nach Caecina; dass Seneca an ihr Einiges zu kritisieren hat, wundert

uns nicht. Ein zweites höchst seltsames Stück etruskischer
Doktrin folgt in 41. Dem gegenüber wird Seneca zum rabiaten
Aufklärer; man weiss schliesslich, dass die Angst vor den Göttern

eine Erfindung kluger Männer der Vorzeit ist, denen es klar
war, dass die Menschen in ihrer Schlechtigkeit nur dann zu
zügeln sind, wenn man ihnen Angst vor den Göttern macht.

Eine vertretbare Theologie sieht ganz anders aus, wie das

schon vorhin zitierte Kap. 45 lehrt. Dann wird eine weitere
etruskische Aufteilung erwähnt; ihrer philosophischen
Unzulänglichkeit stellt Seneca die Dihärese jenes Attalos gegenüber,
der in der Zeit des Tiberius es unternommen hatte, die Blitzlehre

in griechischen Kategorien zu interpretieren und damit
dem griechisch gebildeten Römer annehmbar zu machen.

Doch in 49 folgt ein viertes etruskisches System in nicht
weniger als dreizehn Teilen. Ohne Kommentar stellt Seneca

diesem System ein Schema des Attalos gegenüber, das offenbar 48,2

ergänzen soll. Dieses Schema seinerseits ist freilich von beachtlicher

Kompliziertheit. Unterschieden werden als erstes die



338 O. GIGON

Zeichen (a) die etwas anzeigen, was uns Menschen angeht, dann
(b) die etwas anzeigen, was wir nicht zu deuten vermögen, und
(c) die nichts anzeigen. In der ersten Gruppe sind (1) erfreuliche,
(2) widrige, (3) gemischte Zeichen zu unterscheiden oder endlich
(4) solche, die weder erfreulich noch widrig sind. Unter den

widrigen wiederum gibt es solche, die ein unvermeidbares,
andere die ein vermeidbares oder doch reduzierbares Unheil
ankündigen, usw.

Da hat also Seneca sich gestattet, Dihäresen auf einander zu
häufen, ohne sich darum zu kümmern, dass dergleichen in
einem Stil, der ein Gespräch oder einen Brief nachbilden will,
schwer unterzubringen ist. Wesentlich ist offenbar, dass der
Leser den Eindruck erhält, Seneca nehme trotz seinen
philosophischen und naturwissenschaftlichen Vorbehalten die Sache als

solche ernst.
Vor diesem Abschnitt hatte er in 31 einige naturwissenschaftliche

Gaupdaioc, die den Blitz betreffen aufgeführt, nach
diesem Abschnitt kehrt er nochmals in 52-53 zu solchen zurück. Es

sind naturwissenschaftliche Einzelbeobachtungen, wie wir sie

schon in der Tradition der Vorsokratiker in Menge finden;
denn, wie Theophrast einmal erklärt hat [De ventis 59): «Wo
etwas Unerwartetes geschieht (Kapäloyov), fordern wir eine

Erklärung (oct-cta); doch wo etwas geschieht, was man erwartet
hatte (euXoyov), sind die Menschen auch ohne Erklärung und
Angabe von Gründen zufrieden.»

Doch auf solche Gocupaaia will Seneca einmal zurückkommen,

wenn er Zeit dazu hat. Was er nun noch bietet, sind einige
ältere Soljou über Blitz und Donner, Poseidonios, dann der überaus

selten erwähnte Kleidemos, dann Heraklit (54-56). Mit
Emphase folgt in 57 die Frage: Quid ipse existimem, quaeris, und so

bringt er das, was er als seine eigene Theorie verstanden wissen

will, sozusagen als Klimax des Buches (57-58).
Dann endlich lässt er den Freund mit seinem sokratischen

Einwand zu Worte kommen: «Ich will nicht wissen, was der



SENECAS NATURALES QUAESTIONES 339

Blitz ist, sondern vielmehr, warum ich ihn nicht zu fürchten
brauche» (59; vgl. (1) 13 und (3) 32). Die Antwort ist einfach.
Wie sollen nicht fürchten, was jedermann einmal trifft, und bei
dem es gleichgültig ist, welche Art von Tod man erfährt.

Da wird es noch einmal klar, wie sehr Seneca bemüht war,
ein Gleichgewicht zwischen einer Wissenschaft, die gerne bei
allem Wissenswerten verweilt, und einem Erziehertum, das nur
danach fragt, welches die Wege sind, auf denen der Mensch
sokratisch «an seiner Seele besser werden kann», herzustellen.
Natürlich besteht bei ihm, anders als bei Cicero, die eine grosse
Gefahr, dass nämlich sozusagen im luftleeren Raum philosophiert

wird. Die vielen Anspielungen auf aktuelle Ereignisse
können nicht darüber hinwegtäuschen, dass wir über die
Geschichte des Menschen Seneca wie über die Geschichte des

Menschen Lucilius beinahe nichts erfahren. Doch dies ist nicht
die Schuld Senecas, sondern seiner Epoche, also der Epoche des

Neronisprincipatus laetissimus ((4) 21, 3). Ob und wie weit unter
dieser Voraussetzung die Synthese zwischen wissenschaftlicher
Theorie und ethischer Praxis geglückt ist und glücken konnte,
ist eine Frage, die hier offen bleiben mag.

Zugrundegelegt sind die Ausgaben von A. GERCKE (1907, Neudruck
1970), P. OLTRAMARE (1929) und die neueste Ausgabe von D. VOTTERO

(1989), die mir durch die Freundlichkeit von I. Lana zugänglich gemacht
wurde und durch die die beiden älteren Ausgaben überholt sind.

Zitiert wird nach der ursprünglichen Buchfolge, d.h. (1) IVb Gercke,
(2) V, (3) VI, (4) - VII, (5) I, (6) II, (7) III, (8) IVa.



DISCUSSION

M Abel. Ich mochte Sie um eine Stellungnahme zu der Kontroverse über

Senecas wissenschaftliche Gesinnung bitten (mit besonderer Berücksichtigung

der Nat) Es ist ja bekannt, dass Wilamowitz hinsichtlich der

wissenschaftlichen Qualltat unseres Autors keine sonderlich gunstige Meinung
hatte Dass Seneca sich manchen historischen Lapsus zuschulden kommen

lasst (Helv 13, 7; Benef III 37, 3; Ep. 6, 6; Ir III 23, 1 usw), lasst sich nicht

leugnen, braucht aber nicht allzuviel zu besagen. Von sehr kompetenter Seite

ein Urteil in diesem Streitpunkt zu erhalten wurde ich dankbar begrussen

M Gigon Ich teile hier vollständig die Meinung von Herrn Grimal Das

Substrat der Nat stammt weitgehend aus der reichen Problemata-Forschung
der Peripatetiker, zweifellos vereinfacht fur den romischen Leser und dem

Stil eines persönlichen Briefes an Lucilius angepasst Aber dass eine Absicht

naturwissenschaftlicher Information dahintersteht, ist nicht zu bestreiten

M Abel Wenn eine Zusatzfrage gestattet ist? Sie betrifft das Problem

der Behandlung der Nilschwelle (Nat IV a) Scheint sie nicht in besonderer

Weise geeignet, Zweifel an Senecas Wissenschaftlichkeit in naturkundlichen

Fragestellungen zu wecken' Eratosthenes von Kyrene in fruhhellemstischer

Zeit erklart, dass die Frage der Nilschwelle keine Frage mehr sei, seitdem

man in der Zeit Alexanders auf die Veranlassung des Königs durch Augenschein

festgestellt habe, dass die Monsunregen in Abessimen verursachendes

Moment seien (fr. III B, 52 Berger [mit Komm.], ap. Procl In Tl. I p. 120,

6; p 121, 8 Diehl). Nach modernen wissenschaftlichen Begriffen zumindest

hat es wenig Sinn, falsche Erklarungsweisen in der Diskussion mitzuschleppen,

ohne die richtige Erklärung unzweideutig als solche herauszustellen. Am



SENECAS NATURALES QUAESTIONES 341

besten wurde man den unnötigen Ballast über Bord werfen Denn zu zeigen,
dass man auch die Irrwege der Forschung kennt, kann sicherlich unter
Umstanden sinnvoll sein, zumeist ist es sinnlos

M Gigon Was die Behandlung der Nilschwelle angeht, so genügt es

eigentlich, auf Nat VI 8, 3 5 zu verweisen Da zeigt es sich, dass man die

Entdeckungen der Alexanderzeit und des Eratosthenes keineswegs fur endgültig

gehalten hat und es immer noch eine Aufgabe war, die Quellen des Nils

aufzuspüren

M Mazzoli Attendevo con molto Interesse l'esposizione di M Gigon per-
che mi importava confrontare col quadro da lui tracciato della dottrina fisica

senecana l'impostazione da me data al problema, del tutto distinto ma — a

mio avviso — omologo, del giudizio dato dal filosofo sulle funzioni e sugli

obiettivi della poesia Ebbene, mi sembra che l'omologia si confermi M

Gigon ha chiaramente indicato che i <pu<jtxoc di Seneca vertono esclusivamente

sulla meteorologia, quello spazio appunto del sublime (Nat Wpraef 1 s mter-
medio tra cielo e terra, cui deve anche puntare, emancipandosi dall' Sloyov,

l'ispirazione poetica E non mi sembra irrilevante che ll destinatario delle

Nat sia quello stesso Lucilio che Seneca nelle Ep assume come il proficiens

per eccellenza e giusto osservare nuovamente la comunanza di stile episto
lare tra le Lettere e le Nat (perlomeno nelle parti piu compatibili, come le

praefationes) A Lucilio — Lei ben dice — Seneca insegna nelle Nat ll dis-

prezzo del terrestna e mai mostra aperture metafisiche, in direzione dell'esca-

tologia platomca D'altra parte il piano del divino, del caelestia, e nella sua

parte principale extra conspectum (Nat I praef 1) Dunque — cosl mi sembra

che si possa concludere, e desidero la Sua opimone — l'unico spazio davvero

utile aperto alia ncerca resta quello intermedio la regione sublunare per
l'mdagine fisica, del profectus per l'etica, del «sublime» per la poesia

M Gigon Ihre Bemerkung ist jedem Sinne richtig und forderlich Die

Region der sublimia zwischen den terrestna, die man verachten soll, und den

caelestia, die wir nicht erreichen, ist genau die Region, die dem Zustand und



342 DISCUSSION

dem Fortschreiten der proficientes am möglichsten ist, in der er sozusagen
zuhause ist.

M. Hijmans: I am very grateful for the clear and systematic contribution

you have made to our Entretiens. The question I have to ask is how the

originality you detect in Seneca's treatment of the comets is to be understood in

view of e.g. Ep. 64, 7-8 in which Seneca describes himself as a bonus paterfami-
hae guarding and amplifying an inheritance, but at the same time appears to

imply that he has no contributions to make in the sense of additions to the

body of received knowledge.

M. Gtgon: Die Originalität Senecas in philosophischen Dingen ist genau

so relativ wie diejenige Ciceros. Sie wissen beide, dass sie keine «schöpferischen

Philosophen» sind, aber sie bearbeiten das griechische Material mit

grosser Freiheit, wählen aus, gruppieren und formulieren nach ihrem eigenen

Geschmack und nach den Bedürfnissen des römischen Publikums, an das sie

sich wenden.

M. Lana: Circa il riferimento, nelle Nat., ad avvenimenti contemporanei
che danno un carattere personale all'opera, ricordo che la spedizione, voluta
da Nerone e elogiata da Seneca (Nat. VI 8, 3) dei due centurioni che mossero

dall'Egitto alia ricerca delle sorgenti del Nilo, si inquadrava nelle grandi linee

della politica neroniana, la quale si proponeva, verso Oriente, di raggiungere
1eportae Caspiae (attraverso le quali passava il commercio della seta). Ricordo
anche l'importanza, nella direzione delle regioni settentrionali, della via

dell'ambra, al tempo di Nerone.

Se, come sembra, l'esplorazione dei due centurioni va collocato nel 61

(prima del ritiro definitivo di Seneca), si puo vedere anche in essa (come nei

progetti di conquista nella direzione delle portae Caspiae) un segno
dell'influenza del filosofo sul principe: costui avrebbe trasferito, nel terreno

propriamente politico (ed economico), il programma di vita di Seneca, cen-

trato sul tema del quaerere. In questa direzione va cercata — e spiegata — la

ragione della menzione onorifica (ed anche adulatoria) di Nerone nelle Nat.



SENECAS NATURALES QUAESTIONES 343

M. Gigon: On peut certainement admettre que l'expedition envoyee par
Neron en Egypte et en Ethiopie a ete en rapport avec les interets personnels
de Seneque. Neron etait assez cultive pour apprecier ce genre de recherche.

II est aussi possible que cette expedition poursuivait, comme vous le dites, un
but politique; mais est-ce plus qu'une possibihte5

M. Mazzoh Mi sembra che Lopera naturahstica di Seneca costituisca, non

tanto per 1 suoi referenti fisici quanto per le sue motivazioni e finahtä, un

capitolo alquanto anomalo nella stona della cultura tecnica e scientifica

latina, inserita piuttosto — da Catone a Varrone a Plinio ll Vecchio alia tarda

antichita — nei vari solchi dell' «enciclopedia» pratica e teonca. Per cid che

in particolare concerne ll termine di confronto piu vicino, la Naturalis histo-

na phniana, mi pare che si debbano tenere presenti, a fronte del comune
denominatore stoico (o comunque stoicizzante), le diverse prospettive del

morahsta, Seneca, che msegna a supra humana surgere (Nat. I praef. 5), e del

naturalista, Plinio, che organizza l'«inventano del mondo» (la definizione e

di Gianbiagio Conte) in una prospettiva antropocentnca. Vede Lei qualche

convergenza piu accentuata di Seneca con tratti di questo filone culturale e

letterano latino?

M. Gigon- II me semble que par rapport ä Seneque et aux Nat., Varron se

trouve sur un autre plan que Pline l'Ancien. Varron est l'erudit pedant et

systematique pur, un personnage pour lequel Seneque a sans doute eu aussi

pea de Sympathie que Ciceron avant lui. Pour Pline la situation est differente.

II est encyclopedique — mais, au moins dans la premiere decade de ses Naturales

histonae, ll a aussi le souci de la condition humaine, de ses grandeurs et

de ses bassesses — et ceci cree une certaine ressemblance entre Seneque et

Pline.

M Lana- In effetti, almeno nel caso dell'opera enciclopedica di Plinio,

siamo in grado di spiegare perche la Naturalis histona e cosi diversa dalle Nat.

di Seneca. Queste, come dice ll titolo stesso, sono sotto ll segno «senecano»

del quaerere (v. in particolare VII 31-32), mentre al tempo del Flavi ll quaerere

e bandito dalle prospettive del lavoro intellettuale: si veda in particolare Nat.



344 DISCUSSION

II 117-118 e I. Lana, «Scienza e politica in eta imperiale romana (da Augusto
ai Flavi)», nel vol. Tecnologia, economia e societd nel mondo romano (Como
1980), 21-43.

Le direttive di politica culturale di Vespasiano chiedevano agli intellettuali
adesione e collaborazione al suo programma di restaurazione (e di risana-

mento del bilancio dello Stato: v. Suet. Vesp. 16, 3) e, nei fatti, non mcorag-

giavano la ricerca intellettuale: ricordo la dichiarazione del giurista di eta fla-

viana Nerazio Prisco: rationes eorum quae constituuntur mquin non oportet:
alioqmn multa ex bis quae certa sunt subvertuntur (Dig. I 3, 21).

M. Gigon: Vespasien n'etait certainement pas un intellectuel comme

Neron, et dans ce sens, l'atmosphere dans laquelle Pline travaillait n'etait pas

la meme que l'atmosphere intellectuelle dans l'entourage de Neron. Dans ce

sens je suis entierement d'accord avec vous.

M. Gnmal: La remarque de M. Lana sur les intentions politiques possibles

de Seneque dans les Quaestiones naturales me parait tres importante.
L'interet porte au Nil par Seneque doit etre rapproche de l'inscription

OGIS II 666 dans laquelle les habitants de Busiris, pres de Gizeh, font hon-

neur ä l'administration de Neron d'avoir assure «la juste mesure de 1'inonda-

tion du dieu». Neron, comme roi, successeur des pharaons, etait done person-
nellement interesse au phenomene de la crue du Nil. A-t-il voulu connaitre

l'explication scientifique de ces crues? Dans ce cas, le livre des Nat, sur le Nil
irait dans le sens de cette curiosite de l'empereur.

On notera aussi que l'interet porte par Seneque, dans ces memes Nat., aux

cometes, repond ä des preoccupations religieuses contemporaines. II y a le

sidus lulium, mais aussi la comete mentionnee par Tacite (Ann. XIV 22) pour
l'annee 60. Y a-t-il un effort de Seneque pour donner une explication «positi-
viste» ä des phenomenes qui avaient des resonances mystiques?

M. Gigon: Je suis entierement d'accord avec vous; je crois, en effet, que

Seneque, dans un certain besoin d'independance intellectuelle, a prefere les

interpretations «positivistes» aux considerations mystiques.



SENECAS NATURALES QUAESTIONES 345

M. Soubiran: Un mot seulement pour completer les seduisantes perspectives

ouvertes par M. Lana. Seneque et Neron se sont interesses a l'exploration
de regions nordiques (route de l'ambre), orientales (portes Caspiennes) et

meridionales (sources du Nil). Mais ils ont peut-etre songe aussi au quatrieme

point cardinal, l'ouest, c'est-ä-dire l'Ocean, au-dela des cotes hispaniques. Les

vers fameux du choeur de Medee (375-379) evoquent l'etendue d'une ingens tel-

lus, qui sera peut-etre decouverte lorsque venient anms saecula sens. Mais il
n'etait evidemment pas question pour Neron de lancer une flotte dans cette

direction...

M. Gigon: Le desir romain d'explorer la Terre dans ses quatre dimensions

est en lui-meme parfaitement comprehensible: Rome croyait ä la mission

d'apporter l'ordre et la civilisation ä Yorbis terrarum tout entier, et ceci par-
fois dans un sens tres concret. Il est d'autre part caracteristique, pour Seneque

(comme pour Pline), d'esperer qu'un beau jour on aura des connaissances du

monde beaucoup plus süres et plus vastes que celles qu'on avait alors. Le

passage de Medee, que vous citez, en est un indice.

M. Lana-. Vorrei che il prof. Gigon ci dicesse che-cosa pensa della tesi di

D. Vottero (riprasentata nel vol. Quaestiom Naturali di L. Anneo Seneca,

Classici Latini [Torino 1989], 24-39) a proposito delle fonti delle Nat. II
Vottero, una volta ammesso che Seneca si sia servito di un'unica fonte, sostiene

che Seneca si sarebbe basato soprattutto sui placita di fisica raccolti da Ario
Didimo ed a noi noti attraverso epitomi di epitomi.

M. Gigon: Sur ce point je suis assez sceptique. On peut certainement

admettre que Seneque a connu et utilise un «handbook» du genre des vetusta

placita, mais je pense que les hypotheses de M. Giusta sur ce sujet vont beau-

coup trop loin; et, d'ailleurs, on ne gagne pas grand-chose avec une telle hypo-
these. Car celui qui est interessant, n'est pas le redacteur d'un manuel a l'usage

du public cultive, mais bien Yauteur de la doctrine qui est resumee dans le

manuel. Areios Didymos est certes interessant, mais ce que nous voudrions

savoir, c'est chez quels auteurs philosophiques il a trouve les doctrines dont

il parle.



346 DISCUSSION

M Mazzoli: Per megho comprendere e defimre ll tipo di interesse manifes-

tato da Seneca per le Naturales quaestiones, ritiene Lei che sia utile considerare

anche le radici della sua formazione filosofica, nell'alveo della scuola dei Ses-

tn? E' noto che uno dei suoi pnncipah maestri, Papino Fabiano, compose
libri causarum naturalium e de ammahbus (Charisius gramm., I, p 105, 14 e

106, 14 K).

M. Gigon: Ce que vous dites est en principe parfaitement juste, mais notre

connaissance de la philosophie des Sextn et de leur entourage est tellement

mince qu'll est difficile d'en tirer des conclusions precises. Nous connaissons
la philosophie du premier siecle ap. J.-C. beaucoup moms bien que celle des

deux siecles precedents.


	Senecas Naturales Quaestiones

