Zeitschrift: Entretiens sur I'Antiquité classique
Herausgeber: Fondation Hardt pour I'étude de I'Antiquité classique
Band: 36 (1991)

Artikel: Senecas Naturales Quaestiones
Autor: Gigon, Olof
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-660752

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-660752
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

VIII
OLOF GIGON

SENECAS NATURALES QUAESTIONES

Es 1st zweckmissig, zunichst eilnmal den problemgeschichtli-
chen Rahmen abzustecken, in welchem die Naturales Quaestio-
nes (= Nat.) ihren Platz finden. Wir konnen uns da an keinen
anderen wenden als an den Philosophen Cicero, der schon in
der Zeit des Augustus der Klassiker der Philosophie in lateini-
scher Sprache geworden ist, den Seneca iiberaus selten nennt
und der doch im philosophischen (Euvre Senecas im Hinter-
grund allgegenwirtig ist. An ihn bleibt Seneca gebunden und
gegen ihn muss er sich unablissig behaupten.

Wir halten uns hier an Ciceros ethisches Hauptwerk De fini-
bus. Da werden in sorgfiltig auskalkuliertem Aufbau drei philo-
sophische Systeme gepriift. Begonnen wird mit Epikur. Der Stil
seines Philosophierens ist so ungepflegt und einfach, dass gewis-
sermassen jedes Kind ihn verstehen kann. In der Sache wie-
derum ist seine Lehre so bedenklich, dass es unméglich ist, mit
ihr an die Offentlichkeit zu treten; kein Magistrat konnte es
wagen zu erkldren, er wolle sich in seinem Handeln ausschliess-
lich vom Lustprinzip leiten lassen.

Es folgt die Stoa, in der als Methode die Dialektik herrscht,
ein System abstrakter Definitionen, Dihiresen und Syllogismen,
das so spitzfindig ist, dass Cicero gesteht, gewisse Dinge ver-
moge er selbst kaum zu verstehen (IV 2). Wichtiger ist eine
etwas spdtere Stelle (IV 7), in der er kategorisch erklirt, die-



314 O. GIGON

jenigen, die sich die kleinen spitzen Fragen der Stoiker anhoren,
wiirden innerlich tiberhaupt nicht bertihrt, auch wenn sie in der
Sache zustimmeny; sie gehen genau gleich weg, wie sie gekom-
men waren. In der Sache selbst ist die stoische Lehre so verstie-
gen, dass es unmoglich ist, mit ihr an die Offentlichkeit zu tre-
ten; denn wie kann man einen Freund, dem Vermogenskontis-
kation, Verbannung oder die Hinrichtung droht, verteidigen,
wenn der Satz gilt, dass nur die Tugend ein Gut und alles Ubrige
gleichgiilug 1st?

Gemeinsam 1st Epikur und den Stoikern ein gewisses Inter-
esse an Naturphilosophie, soweit nimlich als sie der ethischen
Erziehung dient. Bei Epikur lehrt sie die Furcht vor dem Tode
und vor den Géttern zu tiberwinden, in der Stoa zeigt sie dem
Menschen, welches sein Platz in der providentiell geordneten
Welt ist (I 63-64 und III 73).

Diesen beiden Schulen steht nun der Peripatos gegentiber. Er
ptlegt einen anspruchsvollen, aber urbanen Stil ohne Vulgaritat
und ohne Kiinstlichkeit und seine Lehre von den drei Giiterklas-
sen wird den Realitdten des Lebens gerecht. Diese Lehre vermag
das tagliche Handeln nicht nur des Gebildeten, sondern auch des
Staatsmannes, Heerfiihrers und Fiirsten philosophisch zu leiten.
Dazu kommt, dass nur der Peripatos der naturwissenschaftli-
chen Forschung einen selbstandigen Wert zubilligt. Die Natur
kennen zu lernen hat seinen Zweck in sich selber, und Cicero
zitiert ausdriicklich die Reihe der zoologischen Schriften des
Aristoteles, der botanischen Schriften Theophrasts (V 9-11).
Dies 1st ein Bereich der erfahrbaren Wirklichkeit, um den sich
die klassische Stoa des Zenon, Kleanthes und Chrysipp genau so
wenig gekiimmert hat wie Epikur. Naturphilosophie und
Naturtheologie wurde zwar ausschweifend getrieben, doch die
Welt der Pflanzen und Tiere, der Gewisser und der meteori-
schen Erscheinungen im sublunaren Raume interessierte nicht.

Es se1 hier einen Augenblick innegehalten und allgemein for-
muliert. Unter den Aussagen der menschlichen Sprache haben



SENECAS NATURALES QUAESTIONES 315

wir vor allem zwel Typen grundsitzlich zu unterscheiden. Wir
konnen sie behelfsmissig Information und Werbung nennen.
Bei der Information geht es ausschliesslich um die Sache, die
begriffen und zur Kenntnis gebracht werden soll, etwa im Sinne
des d1ddoxetv des platonischen Gorgias. Es muss exakt bestimmt
werden, wovon die Rede 1st und es wird ein Optimum an zwin-
gender, fiir jedermann einsehbarer Richtigkeit angestrebt. Die
Person dessen, der die Information erteilt, wie dessen, der sie
entgegennimmt, 1st gleichgiiltig und beliebig austauschbar.
Geworben wird dagegen fiir eine Uberzeugung, die der Spre-
chende vertritt und fiir die der Angeredete gewonnen werden
soll. Dies ist das neifew des platonischen Gorgias, und ich erin-
nere an eine kleine Szene, die Platon vielleicht aus einer Ausse-
rung des historischen Gorgias selber iibernommen hat (Grg.
456 b). Der Bruder des Gorgias ist Arzt und Gorgias selber
begleitet thn zuweilen bei seinen Patientenbesuchen. Da wird
der Arzt die Diagnose feststellen und die der Diagnose entspre-
chende Therapie bezeichnen. Doch dies gentigt nicht. Es muss
ein Anderer, derjenige, den Platon Rhetor nennt, dazu kommen
und den Kranken davon tiberzeugen, dass es fiir ihn gut ist, dem
Arzt zu vertrauen und die von diesem beschriebene Therapie
anzuwenden. Dieses Uberzeugen hingt ganz an dem Charakter
und der Autoritit der Person, die iiberzeugen will, und an ihrer
Fihigkeit, an der Person des Partners genau diejenigen
Momente anzusprechen, durch die er ansprechbar ist und
gewonnen werden kann. Da steht ein reiches Arsenal von
Kunstmitteln zur Verfligung, deren Aufgabe nicht das Belehren,
sondern das Beeinflussen ist. Dieser Mittel bedient sich schon
Platon; und er weiss auch wie spiter Cicero (Fin. IV 7), dass es
fiir das Uberzeugen zum mindesten eine tdliche Gefahr gibt:
die Langeweile, die durch eine gleichmissig dahinfliessende
pedantische Systematik erzeugt wird. Da wird denn die Variatio
zum Hauptgebot, die Fahigkeit, durch wechselnde Darstel-
lungsweise und Stilhohe das Interesse des Partners ununter-



316 0. GIGON

brochen lebendig zu erhalten. Man kénnte sogar an einem so
sproden Werk wie dem platonischen Polittkos nachweisen, wie
spezialistisch dozierende, weitrdumig ausgreifende und einfache
Fragen einfach darlegende Abschnitte auf einander folgen, damit
unter allen Umstidnden die Atmosphire einer eintonigen Schul-
stunde vermieden wird. Der Gesprichsfiihrer wechselt, dem
neibew zuliebe, immer wieder den Ton und die Perspektiven.

Dies fiihrt uns nun zu Senecas Nat., die eingestandenermas-
sen beides zu bieten versuchen, also (um es gleich so scharf als
moglich zu formulieren) sowohl wissenschaftliche Information
tiber meteorologische Probleme in der Tradition des Peripatos
wie auch ein Werben um den Partner, der angesichts der Ver-
ganglichkeit, die die ganze sublunare Welt beherrscht, in ein
richtiges Verhiltnis zu Leben und Tod gebracht werden soll;
dies ist dann die sokratische Tradition der Seelenfiihrung, die
sowohl von der Stoa wie auch von Epikur uneingeschrinkt auf-
genommen worden ist.

Naturales Quaestiones sind Problemata physika.

Wissenschaft als Problemata-Forschung ist von Anfang an im
Peripatos zuhause. Problema als Buchtitel findet sich bei Aristo-
teles und Theophrast, und die grossen Problemata-Sammlungen,
die wir haben, gehoren ganz und ausschliesslich dem Peripatos
an. Bei Epikur wie bei Zenon erscheint der Begrift Problema nur
am Rande; nur von Chrysipp werden dreimal ®uoixd ZntAuote
zitiert, alle drei Stellen (SVF II 429; 480; 665) ausgezeichnet
durch eine riicksichtslose Ontologisierung der Phinomene; fiir
eine distanzierte Observation des Einzelnen, seine Eingliede-
rung in ein Ganzes und fiir die daraus ableitbare Aitiologie
bleibt kein Raum.

Der auf Wissen um des Wissens willen bedachte Peripatos
dagegen hat einen eigenen Stil der Problemata-Forschung ent-
wickelt, an der Masse der Texte unmittelbar abzulesen, auch
wenn es im einzelnen offen bleibt, wieviel Aristoteles und Theo-
phrast und wieviel dem spiteren Peripatos angehort.



SENECAS NATURALES QUAESTIONES 317

Ausgegangen wird immer von einem autonomen Sonderpro-
blem, das der Erklarung bediirftig erscheint. Der Spielraum ist
fast beliebig gross: Warum beschreibt der Regenbogen nur einen
Halbkreis und nie einen vollen Kreis? Warum bekommen die
Minner meist eine Glatze, die Frauen nie? Warum ist das Was-
ser bestimmter Quellen tibel schmeckend? usw. Meist werden
mehrere Ursachen genannt, bei Aristoteles formlos mit &z - &
- ¥n aufgereiht, von Seneca mit primum - deinde - deinde - praete-
rea wiedergegeben.

Dazu kann man bemerken, dass der Peripatos in der Regel
an eine Mehrzahl einander erginzender Ursachen denkt: sie
ergeben zusammen eine befriedigende Erklirung. Zu bedenken
ist aber auch ein anderer Aspekt. Auch Epikur fragt nach den
Ursachen dieser oder jener Erscheinung. Darin steckt zu einem
kleinen Teil der Einfluss Demokrits, der als erster grundsatzlich
das Wissen als Einsicht in die Ursachen der Phinomene
bestimmt zu haben scheint, und zu einem grossen Teil der Ein-
fluss der Sokratik, die an Aitiologien nur soweit interessiert ist,
als es notwendig ist, um dem Menschen die Ruhe des Gemiites
zu verschaffen. So pflegt auch Epikur im Rahmen bestimmter
Phinomene eine Vielheit von Ursachen aufzufithren. Doch sie
dienen da nur dem Nachweis, dass man nicht wissen kann, wel-
che von den angegebenen Ursachen die richtige ist. Man kann
genau so gut die eine oder die andere Ursache annehmen. Dies
wird dann ein Hinweis auf die Beschrinktheit unseres Wissens
tiberhaupt (dass solche Hinweise auch bei Seneca nicht fehlen,
wird sich noch zeigen) oder dann ein Signal, dass solche Dinge,
tiber deren Ursachen beliebig viele Meinungen moglich sind,
vermutlich auch nicht wissenswert sind. Uber Blitze und Erd-
beben braucht man sich keine Gedanken zu machen; es gentigt
zu wissen, dass sie natiirliche Ursachen haben, auch wenn wir
nicht angeben konnen, welches die richtige Ursache ist. Seneca
bleibt hier gegen Epikur im Bereich des Peripatos, der an die
Begreitbarkeit der Naturphdnomene glaubt. Lehrreich ist aller-



318 0. GIGON

dings die Behandlung der Erdbeben (VI 5-21). Angeboten wer-
den vier mogliche Ursachen: Wasser, Feuer, Erde und
Luft/Pneuma. Einige Autoren kombinieren mehrere unter die-
sen Ursachen, so Demokrit; andere, wie Epikur, erkliren, es sei
moglich, mit einer dieser Ursachen auszukommen oder alle
zusammen wirken zu lassen: die wichtigste Ursache ist indessen
auch fiir ithn das Pneuma.

Fir das Pneuma als entscheidende Ursache optiert auch
Seneca selbst. Damit schliesst er sich teilweise an Poseidonios an
(Fr. 320 Theiler), doch nur teilweise. Denn wenn dieser zwei
Formen der Einwirkung des Pneuma auf die Erdoberfliche
kennt, so fligt Seneca ausdriicklich (Ego et tertium illud existimo,
etc.) eine dritte Form bei, fiir die ein besonderes lateinisches
Wort zur Verfiigung steht, tremor terrae. Dies konnte uns zur
Frage weiterfiihren, ob ihn in diesem Punkt etwa Varro mit sei-
ner Darstellung des altlateinischen Sprachgebrauchs angeregt
haben konnte (vgl. dazu V 16, 4; 11 56).

Das ist eine Diskussion durchaus in der Art peripatetischer
Wissenschaftlichkeit. Splirbar ist dabei eine diskrete Sympathie
fiir Epikur und ein auch sonst zu beobachtendes Bestreben, auch
und gerade der eigenen, in diesem Falle durch Poseidonios ver-
tretenen Schule gegentiber seine Selbstindigkeit zu betonen. Die
nostri werden oft genug angefiihrt, aber nur selten ohne eine kri-
tische oder geradezu abweisende Stellungnahme (etwal8, 4; IVb
5,1;IVb 6, 1; VII 20, 1; VII 22, 1). Hier darf man zweifellos mit
dem unterirdisch wirkenden Einfluss Ciceros rechnen. Seneca
ist zwar kein Akademiker, doch dass er sich Ciceros Anspruch,
an kein Dogma gefesselt zu sein und iiber Alles frei und vorur-
teilslos urteilen zu kénnen (vgl. die eindrucksvolle und entschei-
dende Stelle Ac. II 7-9), zu eigen gemacht hat, ohne jemals
Cicero zu nennen, scheint mir evident.

Es ist ja auch bezeichnend, dass er unter den Klassikern der
Stoa nur Zenon und diesen ein einziges Mal nennt (VII 19,1 =
SVF 1 122), und noch bezeichnender ist es, dass von Arnim in



SENECAS NATURALES QUAESTIONES 319

seinen SVF aus dem gesamten Material der Naz. nur gerade diese
eine Stelle aufgenommen hat. Vermutlich stand er unter dem
nicht ganz falschen Eindruck, dass in den Nat. unter den Stoi-
kern bloss Poseidonios einigermassen ausfithrlich zu Worte
kommt (ob Theiler in seiner Fragmentsammlung Fr. 318-333
zuviel oder zuwenig aufgenommen hat, ist an dieser Stelle nicht
zu untersuchen), und dass sich im tibrigen Seneca (gewiss nicht
ohne einige Anregung durch Poseidonios) in seinen naturwis-
senschaftlichen Darlegungen ganz an den Peripatos gehalten hat.
Darauf fithrt auch die folgende Beobachtung. Wihrend Cicero
bekanntlich in Nat. deor. 11 die stoische Theologie und ihre kon-
sequent anthropozentrische Teleologie (angekiindigt schon in
[4) in einem figurenreichen Gemilde dargestellt hat, begntigt
sich Seneca mit erstaunlich sparsamen Hinweisen. Er weist pro-
treptisch nach, wie der Mensch die guten Gaben der Natur
(Spiegel, Winde, auch den Schnee) schindlich zu missbrauchen
pflegt; weiter geht er nicht.

Philosophisch von besonderem Interesse ist dartiber hinaus
nur die Auseinandersetzung iiber die etruskische Blitzlehre (II
32-51). Da wird die primitive etruskische Teleologie (Gott sendet
Blitze und Vogel, um dem Menschen dies oder jenes anzuzeigen)
sozusagen unterlaufen durch die allgemeine These, dass in einem
vollkommen geordneten Kosmos notwendigerweise Alles zei-
chengebend sein wird und alles Gegenwirtige auf Kiinftiges hin-
weist. Nicht nur die fiinf Planeten, sondern alle Gestirne geben
Zeichen; es i1st nur unsere menschliche Unwissenheit, die diese
Zeichen nicht zu lesen versteht. Alles hat irgendeinen Zweck; es
sind nur die Menschen, die bloss wenige diirftige Zwecke wahr-
zunehmen vermogen. Zu rechnen ist mit einem Universum, in
dem Alles auf Alles bezogen ist und die kleinliche Teleologie der
Etrusker, aber auch des Stoikers ber Cicero jegliche Bedeutung
verliert. Man wird hier wie dort Poseidonios vermuten; aber ob
und wie dies Alles auf eine widerspruchsfreie Doktrin zurtickge-
fihrt werden kann, ist eine andere Frage.



320 O. GIGON

Die Begrenztheit des menschlichen Wissens zu betonen
diirfte kaum ein Anliegen der Stoa gewesen sein; bei Cicero
jedentalls treten sowohl Cato wie auch Antiochos, der Zogling
der Stoa, dusserst selbstsicher auf. Dies ist eher peripatetischer
und (wenigstens in Sachen der Naturwissenschaft) auch epiku-
reischer Stil.
 Stoisch ist natiirlich die Lehre vom Fatum, die Seneca mit der
Blitzlehre der Etrusker konfrontiert. Es bleibt allerdings letzten
Endes offen, wie diese Lehre mit dem Glauben an die Wirkung
der procurationes und expiationes, der auch in der rémischen
Religion fest verankert ist, vereinigt werden kann. So kommt es
denn auch zu der Wendung II 38, 3, in der Seneca ausdriicklich
erklirt, die Frage quemadmodum manente fato aliquid sit in
hominzis arbitrio misse spater einmal diskutiert werden. Dass er
damit auf seine moralis philosophiae [ibri verweist, die er damals
gleichzeitig plante, ist moglich (so neuestens D. Vottero ad loc.),
aber nicht beweisbar. Umgekehrt verfiihrt natiirlich der Wort-
laut des Satzes bei Seneca zur Frage, ob etwa in Augustins De
libero arbitrio ein Einfluss Senecas nachgewiesen werden
konnte; es versteht sich ja von selbst, dass die christliche Theolo-
gie dieses Problem wie viele andere schon aus ilterer Tradition
ibernommen und ihren eigenen Gegebenheiten nur angepasst
hat.

Dezidiert gegen Epikur (meist ohne ihn zu nennen) wendet
sich Seneca nur in einem einzigen Punkte. Der Kosmos ist fiir
ihn natiirlich nicht ein durch zufillige Verflechtung der Atome
entstandener Gegenstand, sondern ein durch das Pneuma
gelenktes Lebewesen. Diese fundamental stoische These, an der
Seneca gegen alle naheliegenden und bosartigen Angriffe des
Karneades (die wir aus Cicero und z.T. Sextus Empiricus ken-
nen) unbeirrbar festhilt, erlaubt ihm auch, unbedenklich den
Kosmos als Lebewesen mit den Menschen als Lebewesen zu ver-
gleichen. Manche kosmische Phinomene lassen sich begreifen,
indem man auf entsprechende, am Menschen zu beobachtende



SENECAS NATURALES QUAESTIONES 321

Phinomene zuriickgreift. Auf Einzelheiten gehe ich hier nicht
ein, bemerke aber immerhin, wie nahe Seneca mit seinen Aitio-
logien zuweilen an Thesen der frithen Vorsokratik von Anaxi-
mander an herankommt. Gerade die Nat. zeigen, wie manche
naturwissenschaftliche Probleme, die im 6. Jhdt. v. Chr. formu-
liert worden sein miissen, noch fiir Seneca und seine Zeit ihre

Aktualitiat behalten haben.

Gegenstand Senecas sind Problemata physika, und so haben
wir nun zu fragen, was hier unter Physika und @doig verstanden
werden soll. Damit ist das Problem der Komposition der Nat.
im Ganzen gestellt.

Der Titel selbst zeigt zunichst an, dass wir es nicht mit einem
geschlossenen System, sondern mit einer Reihe von Einzelfra-
gen zu tun haben. Es sind indessen nicht beliebige Fragen. Wir
sehen auf den ersten Blick, dass auf der einen Seite weder Zoolo-
gie und Botanik noch auf der anderen Seite die Astronomie
berticksichtigt werden. Pedantisch gesagt bewegen wir uns also
im Raume zwischen der Erde und dem Monde, im sublunaren
Raum. Freilich scheint hier wie dort eine Ausnahme vorzulie-
gen. Meere, Fliisse, Quellen und vor allem der Nil sind terrestri-
sche Erscheinungen und von den Kometen betont Seneca nach-
driicklich, dass sie nicht fliichtige Ergebnisse bestimmter Konfi-
gurationen im meteorologischen Bereich sind, sondern aeterna
opera naturae (VII 22, 1), also den Planeten gleichzuordnen.

Doch einfach liegen die Dinge nicht, und Seneca hat hier wie
Immer gewusst, was er tat.

Wir miissen zuerst auf die Gruppierung der Biicher einge-
hen. Schon die handschriftliche Uberlieferung zeigt eine
erstaunliche Unsicherheit in der Numerierung. Die Unsicher-
heit wurde noch grésser, als nachgewiesen wurde, dass Buch IV
aus zwel heterogenen Teilen besteht, also in IVa und IVb



322 0. GIGON

aufgeldst werden muss. Ich bin, um es kurz zu sagen, tiberzeugt,
dass die von A. Rehm 1907 entwickelte, dann von W. Theiler
und neuestens auch von D. Vottero gebilligte Hypothese die
allein mogliche und richtige ist. Die Kalamitdt begann damit,
dass der Archetypus aller Codices schon frith am Anfang und
am Ende mehrere Blitter verloren hatte. Spiter muss wiederum
der massgebende Codex in der Mitte auseinandergebrochen und
dann falsch wieder zusammengesetzt worden sein. Die
urspriingliche Rethenfolge ist demnach: IVb, V, VI, VIL L, II, I1I,
IVa. Dem Inhalt nach ergibt dies: (1) Wolken-Regen, Schnee, (2)
Winde, (3) Erdbeben, hier eingeordnet, weil die Erde als solche
unbeweglich ist und nur durch Einwirkung eines anderen Ele-
mentes, der Luft, in Erschiitterung gebracht werden kann, (4)
Kometen, (5) Wetterleuchten und andere Feuererscheinungen
im sublunaren Raum, (6) Blitz und Donner, (7) Gewisser, (8)
der Nil.

Drei Gruppen von Biichern lassen sich unterscheiden. (1),
(2), (3) sind alle samt Erscheinungen und Wirkungen der Luft,
des Pneuma (Seneca verwendet lassig bald aer, bald spiritus), also
desjenigen Elementes, das nach der stoischen, vor allem 1n (6)
2-11 skizzierten Lehre das Alles durchdringende. Alles verein-
heitlichende Element ist (im Sinne von SVFII 366-368; 391; 1013)
und insofern weit Uber das Feuer hinaus das den ganzen Kosmos
beherrschende Element. Angemessen folgt in (4), (5) und (6) die
Reihe der Erscheinungsweisen des Feuers im meteorischen
Raum; vom supralunaren Raum, in dem das Feuer als Aether
eigentlich zuhause ist, ist nur beildufig die Rede. Es verbleiben (7)
und (8), die es mit dem Ursprung und den Eigentiimlichkeiten
der Gewisser auf der Erde zu tun haben. Dass in (8) nur ein Son-
derproblem, das besonders interessant ist, aus dem Zusammen-
hang von (7) herausgelost wurde, sagt Seneca selbst 7, 26, 1.

Doch auch das (7). Buch wirkt wie ein Anhang, niher ver-
bunden nur mit (3). Dort wurde vorausgesetzt, dass sich im
Erdinneren weite hohlenartige Raume befinden; wenn die Luft,



SENECAS NATURALES QUAESTIONES 323

das Pneuma in diesen Riumen in heftige Bewegung gerit und
unterirdische Stiirme entstehen, so bringen diese an bestimmten
Stellen die Erde zum Beben. In jenen unterirdischen Riumen
befindet sich indessen nicht nur Luft, sondern auch Wasser,
ungeheure Flisse und Seen (auffallend, dass der Mythos des pla-
tonischen Phaidon 109 a tf., der eine dhnliche Anschauung vor-
aussetzt, nicht bertcksichtigt wird). Es sind diese unterirdischen
Gewisser, die unaufhorlich die Fliisse und Meere auf der Erde
speisen. Da ist ein Zusammenhang erkennbar, auch wenn Buch
(7) im ganzen sich mit der Aufreihung von Einzelphinomenen
begniigt (meist wohl aus Theophrasts gelehrtem Werke ITept
004TWY).

Anders steht es mit Buch (4), das von den Kometen handelt.
Da haben wir eine sehr bemerkenswerte Situation. Seneca stellt
sehr rasch die Frage, ob die Kometen nur fliichtige Feuererschei-
nungen im sublunaren Raum sind oder ob sie zu den aeterna
opera naturae gehoren (2, 1 und 22, 1). Das Gesamtsystem, dem
er zunichst folgt, versteht die Kometen als Feuererscheinungen
wie die Sonnenhofe, die Nebensonnen, Wetterleuchten und
Blitz. Das ist die These der meisten Autorititen, und darum ist
auch das Kometenbuch an der Stelle eingereiht, an der wir es
lesen, zusammen mit (5) und (6). Doch genau diese These
bekdmpft Seneca durch das ganze Buch hindurch; wie weit mit
eigenen Argumenten und wie weit gestlitzt aut Autorititen, die
wir nicht sicher zu benennen vermdogen, bleibe dahin gestellt.
Jedenfalls gehoren fiir ihn die Kometen in die Nihe der Plane-
ten, also nicht in den sublunaren, sondern in den supralunaren,
astronomischen Raum, den er im tibrigen aus seinen Problemata
ausklammert. Er hat die Anordnung, die er iibernommen hatte,
nachtréiglich korrigiert und es dabei in Kauf genommen, dass
damit ein Phdnomen zur Sprache kam, das streng genommen
nicht die Meteorologle sondern die Astronomie anging.

Sehen wir von den Sonderfillen (7)/(8) und (4) ab, so haben

wir ein Ganzes, das trotz der urban lisslichen, an den Stil der



324 O. GIGON

Briefe an Lucilius erinnernden Darstellungsweise seinen Charak-
ter als ein Stiick systematisch abgehandelter Naturwissenschatft
vorwiegend peripatetischer Provenienz nicht verleugnert.

Als ein Gegengewicht zu dieser Wissenschaft sind, wie sich
auf den ersten Blick zeigt, die Prologe und Epiloge der einzelnen
Biicher konzipiert; doch auch sie sind sorgfiltig auf einander
abgestimmt.

Es verlohnt sich, gerade unter diesem Gesichtspunkt bei
ithnen zu verweilen. Der erste Prolog, der dem Buch tiber Wol-
ken, Schnee und Regen vorausging, ist verloren. Wir diirfen ver-
muten, dass er sehr umfangreich war und zwar nicht zuletzt
darum, weil das nachfolgende Buch iiber die Winde als einziges
ohne einen Prolog beginnt und sofort die Definition des Windes
zur Diskussion stellt. Der Epilog des ersten Buches geht von der-
selben sokratischen Frage aus (Kap. 13), die uns im Epilog des
Erdbebenbuches (3), 32 und in demjenigen von Buch (6) tiber
Blitz und Donner wieder begegnet: Ein Wissen, das bloss infor-
miert, ist gleichgiiltig; was wir brauchen, ist ein Wissen, das uns
besser macht und das uns vor allem tiber die Angst vor dem
Tode hinwegzuhelfen vermag. Allerdings gibt Seneca zuweilen
zu verstehen, dass wir gerade dieses Wissen nur auf dem Weg
tiber die Erforschung der Natur zu erlangen vermégen. Dabei
ist der Epilog des ersten Buches ein Grenzfall. Von der Aitiolo-
gie des Schnees war die Rede, doch in Kap. 13 kippt der
Gedanke um in die These, nicht die naturwissenschaftliche
Erforschung des Schnees ist wichtig, sondern die ethische Mah-
nung, man diirfe den Schnee nicht als ein Instrument zur Befrie-
digung unserer kulinarischen Ausschweifungen missbrauchen.
Was folgt, ist ein halb gelehrte medizinische Erorterung der Tat-
sache, dass nur ein Ubersidttigter und Uberreizter Magen das
Bediirfnis haben kann, sich durch die Zutuhr von Schnee einige
Erleichterung zu verschaffen. So miindet das Buch in eine lei-
denschaftliche Polemik gegen die hemmungslose Genussucht
der zeitgenossischen romischen Gesellschatt.



SENECAS NATURALES QUAESTIONES 325

Vergleichbar ist der Epilog des (2). Buches iiber die Winde.
Nur wird hier stirker als zuvor der Gegensatz zwischen dem
von Gott gesetzten Zweck der Winde und dem Missbrauch der
Winde durch den Menschen herausgearbeitet. Denn die Winde
sind es, die es dem Menschen mdoglich gemacht haben, auf das
Meer hinauszufahren, Flotten auszuriisten und Krieg und Ver-
wistung in ferne Lander zu bringen. Es gibt nichts Niitzliches,
was der Mensch nicht in sein Gegenteil verkehrt, und den
Schluss bildet das einzige Zitat Platons in den Nat. ein uns sonst
nicht Uberliefertes Bonmot, das bis in den Wortlaut hinein an
ein Fragment Heraklits, Vorsokr. 22 B 85, erinnert; wir werden
vielleicht sogar den schwer deutbaren Text Heraklits von dieser
Stelle her interpretieren diirfen: Die Leidenschaften verfiihren
den Menschen dazu, fiir Kleinigkeiten ihr Leben (ihre Seele?) zu
verkaufen.

Das nachfolgende Buch beginnt mit einem aktuellen Ereig-
nis, der Erdbebenkatastrophe, die Campanien wenige Jahre
zuvor heimgesucht hatte. Da steht nicht der Missbrauch der
durch Gott und die Natur geschenkten Giiter zur Diskussion,
sondern die ungeheure Angst vor dem Tode, die ein Erdbeben
verbreitet. Geschildert wird zuerst diese Angst, dann sofort dar-
gelegt, wie man sie Uiberwinden konne (Kap. 1, 4-3, 4). Angebo-
ten werden nur zwei, untereinander vollig verschiedene Még-
lichkeiten. Gegen den Tod als solchen hilft nur der Gedanke,
dass Alle einmal sterben miissen und dass es gleichgiiltig ist, auf
welche Weise man stirbt: man kann in einem Erdbeben begra-
ben werden oder bei Tisch an einem Stiick Speise ersticken, —
dies kommt schliesslich auf dasselbe hinaus. Von der Perspek-
tive, die Platon im Phaidon ertifnet, ist iberhaupt nicht, vom
Gedanken Epikurs, dass der Tod auch eine Erholung vom
Ungemach des Lebens bedeuten kann, ist nur am Rande die
Rede, — und dies obschon Seneca zuweilen die Wendung auf-
nimmt, der Tod sei die Losung der Seele vom Korper ((6) 59, 4;
(7) Praef. 18); was dies heissen soll, erfahren wir freilich nicht.



326 O. GIGON

Ganz anders ist die Erwigung in Kap. 3, die Erdbeben wiir-
den nicht von den Géttern gesandt, sondern beruhten ganz auf
natiirlichen Ursachen. Gerade darum ist die Naturwissenschaft
wichtig, weil wir durch sie diese Ursachen kennen lernen und
damit zum mindesten von einer bestimmten Angst befreit wer-
den. Der Epilog wiederholt und vertieft dieselben Gedanken;
merkwiirdig epikureisch tont der Satz, wir werden felices, wenn
wir weder die Menschen noch die Gotter noch die Dinge noch
den Zufall fiirchten; und wenn wir in der edapovio mit den
Gottern wetteifern wollen, so miissen wir einfach jederzeit und
tiberall auf den Tod vorbereitet sein (Kap. 32, 5).

Betont niichtern ist dem gegentiber der Eingang des nachfol-
genden Buches iiber die Kometen. Ausserst knapp wird auf die
Tatsache aufmerksam gemacht, dass auf die Menschen nicht das
Grossartige, sondern nur das Seltene einen Eindruck macht. Zu
solchen seltenen, ebenso erstaunlichen wie schwer zu erfor-
schenden Erscheinungen gehoren die Kometen.

Ich erwihnte schon, dass Seneca hier eine von der opinio
communis abweichende Theorie vortragt. Dann ist es auch nicht
allzu befremdlich, dass der wissenschaftliche Text mit dem Ein-
gestandnis schliesst, wir Menschen verméchten in solchen Din-
gen kein sicheres Wissen zu erlangen. Wir wissen kaum etwas
von Gott und nicht viel mehr von der Welt; immerhin darf auf
einen Fortschritt im Wissen gerechnet werden (Kap. 30, 5-6).
Dann aber kippt der Gedanke abermals um ins Ethische: Wie
es mit dem Fortschreiten in der Philosophie steht, ist eine offene
Frage (auf die historisch wichtige Stelle Kap. 32, 2 gehe ich hier
nicht ein); sicher ist aber, dass wir in der sittlichen Verworfen-
heit ununterbrochen weiterschreiten. Allerdings: selbst wenn
wir alle Anstrengungen auf die Philosophie richten wiirden,
wiirden wir nur zu einem unvollstindigen Wissen gelangen: Vix
ad fundum veniretur, in quo veritas posita est (Kap. 32, 4).

Ein in einem gewissen Masse geschlossenes Ganzes bilden die
Prologe der Biicher (5), (6), (7) und (8). Ich charakterisiere sie der
Reihe nach.



SENECAS NATURALES QUAESTIONES 327

Der erste dieser Prologe ist ein Lob der Kosmologie und der
Erforschung alles dessen, was oberhalb der Menschenwelt ist.
Da verlohnt es sich, einen Augenblick die Position der alten
Sokratik, wie sie etwa durch Xen. Mem. I 1, 11-15 oder Aristip-
pos, Fr. 166 Giannantoni, vertreten wird, zu bedenken. Die
Naturphilosophie ist erstens entweder ein Bereich, iiber den wir
nichts wissen konnen oder, wenn wir thn kennen konnen, so
entsteht ein Wissen, das nichts zu unserem ethischen Fortschritt
beitrdgt; zweitens greifen wir mit solcher Forschung in den
Raum des Ubermenschlichen ein und da ist zu vermuten, dass
die Gotter thn uns mit Absicht verschlossen haben. Wer es den-
noch wagt zum Ubermenschlichen vorzudringen wie Anaxago-
ras und zu berichten, was er dort erfahren hat, handelt genauso
ruchlos wie der mythische Tantalos (Vorsokr. 59 A 1, 8 und A
20 a).

Von alledem ist ber Seneca nicht die Rede. Unbedenklich
geht er von der These aus, dass dem Irdischen als dem bloss
Menschlichen das Uberirdische als das Géttliche gegeniibersteht
und dass wir zu dieser gottlichen Welt zugelassen sind, weil wir
in unserem innersten Wesen mit der Gottheit verwandt sind.
Wir diirfen also hinausgehen tiber das, was unsere Augen zeigen,
zu dem, was grosser ist als alles Sichtbare. Da verwandelt sich
die Kosmologie in Theologie, und dreimal wird in Stichworten
eine Rethe von theologischen Problemen beriihrt, tiber die
threrseits ganze Biicher geschrieben werden kénnten: in 3, in
13-14, in 16-17, und der letzte Satz des Prologes ist in der Weise
Senecas eine Pointe, die alles Gesagte zusammenfasst: Der
Naturforscher sieht ein, dass Alles diirftig ist, wenn er einmal
die Dimensionen Gottes begriffen hat.

Dann folgt so unvermittelt der Einstieg in ein begrenztes und
durchaus nicht spektakulires naturwissenschaftliches Problem,
die verschiedenen Feuererscheinungen in der Zone der Luft und
der Meteora, dass nicht nur Eduard Zeller durch diesen Absturz
aus dem Erhabenen in das vergleichsweise Banale schockiert



328 O. GIGON

war; da ist denn von uniiberlegter und ftliichtiger Komposition
des Textes die Rede. Ich vermute, dass man gerade umgekehrt
argumentieren muss. Seneca hat selbstverstandlich gewusst, dass
zwischen dem letzten Satz des Prologes und dem ersten Satz des
Haupttextes dem Leser ein geradezu absurd grosser Sprung
zugemutet wird. Doch genau dies hat er selbst gewollt, und
gerade der jahe Wechsel zwischen theologischem Tiefsinn und
niichterner Naturforschung entspriclit  seiner bewussten
Absicht.

Dazu noch einige Einzelheiten. Die theologischen Probleme
als solche sind, wie angedeutet, von grosstem Gewicht. So ver-
birgt sich in der Frage, ob Gott ganz auf sich bezogen bleibt oder
ob er zuweilen uns Menschen zugewandt ist, der Gegensatz, auf
dem Cicero seine Biicher De natura deorum autgebaut hat: hier
der Gott Epikurs (und des Aristoteles), der ganz bei sich selbst
verweilt oder dort der weltschaffende Gott der Stoa (und des
platonischen 7imaios). Dazu tritt in 16 die weitreichende Frage,
ob der schaffende Gott sich sein Material selber schatft (wir
kommen in die Nihe der Creatio ex nihilo..) oder ob er mit gege-
benem Material arbeiten muss, das seinem gestaltenden Willen
nicht selten Widerstand entgegensetzt. Der Naturforscher sieht
die Welt «von oben» (8) und entdeckt sie als einen winzigen
Punkt, wie dies schon Ciceros Somnium Scipionis (Rep. VI 16)
aus alter Tradition angedeutet hatte. An denselben Text wird
man auch erinnert, wenn der Naturforscher aufgefordert wird,
sich vom Korper zu 16sen und velut vinculis liberatus zu seinem
Ursprung zuriickzukehren (11-12). Allerdings wihrend be:
Cicero die Seele sich in der Tat selbstandig macht und als kor-
perlose und unsterbliche Seele den Riickweg zu ihrem gottli-
chen Ursprung findet, bleibt es unklar, was die entsprechenden
Wendungen bei Seneca eigentlich meinen. Denn auch und
gerade in den Nat. wird dem Leser immer wieder eingehidm-
mert, dass der Tod den ganzen Menschen totet und dass es gilt,
eben diesem totalen Tode tapfer ins Auge zu blicken. Dann



SENECAS NATURALES QUAESTIONES 329

aber scheinen sich die Ausserungen unseres Prologes zu reinen
Metaphern zu verdiinnen.

Eine andere Beobachtung darf man daneben stellen. Die the-
ologischen Passagen sind, wie ich sagte, problemgeschichtlich
von grosstem Gewicht. Dem steht gegeniiber, dass in den Nat.
auf weite Strecken die Begriffe dewus, natura, fatum, providentia
nahezu unterschiedslos neben einander verwendet werden.
Neben dusserst exakten (und insofern philosophisch fruchtba-
ren) Formulierungen steht der Versuch einer Synthese verschie-
dener Theoreme, der auf den Leser beliebig und beinahe unver-
bindlich wirkt; am deutlichsten natiirlich in (6) 45, wo in emi-
nent stoischer Manier Aussagen verschiedenster Provenienz auf
die Gottheit gehduft werden. Jedenfalls will der erste Prolog die-
ser Reihe zeigen, dass nur durch die Naturforschung der Mensch
zur Einsicht in die Nichtigkeit aller irdischen und menschlichen
Dinge gelangen kann.

Vollkommen anders ist der nichste Prolog, (6) 1-11, den W.
Theiler vielleicht etwas gar zu summarisch dem Poseidonios
zugewiesen hat (Fr. 331 Th. mit Kommentar). Betont sachlich
wird die Frage nach dem Ganzen der Welt in die drei grossen
Bereiche aufgeteilt: (I) den Bereich des Supralunaren, also Astro-
nomischen, wo das Element des Feuers herrscht und die
Gestirne sich bewegen; einige Sonderfragen werden knapp ange-
deutet; (II) den Bereich des Sublunaren, also des Meteorischen
im Sinne des Aristoteles, Theophrast und auch des Poseidonios,
also Alles, was sich unter dem Monde und iiber dem Erdboden
abspielt. Hier ist das herrschende Element die Luft und das
Pneuma. Endlich haben wir (III) den Bereich der Erde selber,
der Gewisser und der Lebewesen auf der Erde.

Zur Auflockerung werden gleich zwei Einzelprobleme
gestreift.

Die Erdbeben gehoren nicht etwa dem dritten, sondern dem
zweiten Bereich an, weil die Kraft, die die Erde erschiittert keine
andere ist als die Luft und das Pneuma. Die Frage nach der Erde



330 0. GIGON

im ganzen muss sowohl beim ersten wie auch beim dritten
Bereich behandelt werden. Denn zu fragen ist sowohl nach der
Beschatfenheit der Erde als solcher wie auch nach der Stellung
der Erde im Universum.

Das fiir Seneca entscheidende Moment wird sofort in Kap.
2 anhand der schon erwihnten stoischen Dreiteilung der Ein-
heitlichkeiten herausgearbeitet. Einheitlich im strengsten Sinne
des Wortes und darum Alles durchdringend und Alles mit
Allem verbindend ist nur das Element der Luft und das Pneuma;
es erfahrt zwar Einwirkungen vom Feuer, das aus dem obersten
Bereich 1n den Pneuma-Bereich einwirkt, doch es zeigt sich
deutlich, dass das in der Welt und vor allem fiir den Menschen
weitaus wichtigste Element gerade nicht das Feuer, sondern die
Luft und das Pneuma ist.

Eingeschoben wird in Kap. 3-5 die Distinktion zwischen
«Teil» (uépoc) und «Material» (§Xn); ich gehe auf den z.T. zer-
storten und noch nicht befriedigend wiederhergestellten Text
nicht naher ein. Kap. 6-11 ist eine Schilderung der alles umgrei-
tenden Aktivitit der Luft/Pneuma. Dies ist die Doktrin, die die
Nat. 1m ganzen beherrscht und den systematischen Zusammen-
hang zwischen den einzelnen Problemen herstellt.

Interessant ist hier einmal die These, dass das Universum
genau so durch das Pneuma zusammengehalten wird wie unser
Korper (die Parallele Weltkorper-Menschenkorper zieht sich
durch das ganze Werk hindurch), und sodann (damit zusam-
menhingend) die diskrete, aber eindeutige Polemik gegen den
epikureischen Atomismus (Kap. 6, 2-4 und Kap. 7). Von der
Bésartigkeit der Polemik des Poseidonios, von der uns Cicero,
Nat. deor. 1 123-124, einen Begrift gibt, ist keine Rede.

In einem augenscheinlich kalkulierten Gegensatz zum voran-
gehenden Prolog gibt sich dieser Prolog (6), 11 ausdriicklich als
eine Vorbereitung auf die nachfolgende spezialistische Untersu-
chung; von einem Gedankensprung ist gerade hier nicht die

Rede.



SENECAS NATURALES QUAESTIONES 331

Eine Frage, die wir hier nicht verfolgen konnen, ist die, wie
sich unser Text, der so stark den Vorrang der Luft und des
Pneuma betont, zu Cicero Nat. deor. Il im ganzen verhilt, das
die Forschung auf weite Strecken hin (die Hinweise auf Klean-
thes eingeschlossen) auf Poseidonios zuriickzufithren geneigt ist.
Letzten Endes kennen wir trotz den Anstrengungen Theilers
und von Edelstein-Kidd Poseidonios noch viel zu wenig; die
Rolle, die er in der Philosophie des 2.-1. Jhdts. v. Chr. und dar-
tiber hinaus gespielt hat, ist nach wie vor héchst undurchsichtig.

Abermals anders ist der nichste Prolog, in dem nun Seneca
von sich selber spricht. Er ist sich seines Wagnisses bewusst,
wenn er es nun als senex unternimmt, den Kosmos zu erforschen
und nach dessen Ursachen und Geheimnissen zu fragen. Sein
bisheriges Leben hat er inter vana studia vertan, und was er in
einer aetas male exempta versaumt hat, muss er nun in aller Eile
nachtragen. Da wird plétzlich der Abgrund sichtbar, der Sene-
cas Situation von derjenigen Ciceros trennt. Cicero ist gleich-
missig beansprucht durch seine Liebe zur Philosophie und
durch seine politische Pflicht als Romer. Er wird nicht miide zu
versichern, dass er niemals die Philosophie aus den Augen verlo-
ren, aber auch niemals seine politische Arbeit zugunsten der
Philosophie vernachlissigt habe; er hat nur so weit philoso-
phiert, als ihm die politischen Verpflichtungen Zeit dazu liessen.
Bei Seneca ist dies alles radikal anders. Es gibt keine Politik
mehr. Es gibt nur noch Verwaltung im Dienste des Princeps,
und sie ist nur ldstig und zuweilen gefahrvoll. Dergleichen hat
schon Epikur, der Zeitgenosse der ersten hellenistischen
Konige, gesagt. Aber es bleibt doch ein starkes Stiick, wie Seneca
die Jahre seiner Titigkeit als Berater des Princeps einfach als
vana studia abfertigt und den Leser nicht einmal erraten ldsst,
was unter diesen studia zu verstehen ist. Seneca schildert seinen
Umgang mit der Philosophie wie das Ergebnis einer Kon-
version. Er hat bisher sein Leben in Nichtigkeiten zugebracht
und jetzt erst begriffen, was die Philosophie ist und was sie for-



332 0. GIGON

dert; und jetzt muss er eilen, um die verlorene Zeit einzu-
holen.

Das damit beriihrte Ritsel erhilt unzweifelhaft eine geradezu
geschichtsphilosophische Dimension: Wie ist es moglich gewe-
sen, dass sich die geistige Atmosphire in einer hochgebildeten
Gesellschaft innerhalb von knapp hundert Jahren so radikal hat
indern konnen? Las man doch immer wieder Cicero? War man
sich nicht im klaren dartiber, dass die Existenz des Romers im
Jahre 60 n. Chr. mit derjenigen Ciceros iiberhaupt nichts
gemein hatte? Und fragte man nie nach den Ursachen dieses
totalen nicht nur institutionell dusseren, sondern auch existen-
ziell inneren Untergangs der romischen Republik? Nun, ich
stelle hier nur die Fragen und konstatiere, dass so, wie Seneca in
den ersten Zeilen dieses Prologes spricht, Cicero niemals hitte
sprechen konnen.

Uberraschend ist auch sodann in 59 der scharfe Ausfall
gegen die Historiographie, die nur die Nichtigkeit der Men-
schen verewigt, — sein eigenes fritheres Leben wire ja ein
Gegenstand der Geschichtsschreibung gewesen, und eben dieses
Leben verleugnet er heute.

In der Geschichte regiert die Tyche, so 7-9. Wir diirfen nicht
fragen, wie sich dieses mit dem Regiment der Providentia und
des Fatum vertrigt. Dann wird mit grossem Pathos ausgeholt zu
der Frage nach der einzigen Sache, auf die es ankommt. Sieben
Mal wird die Frage wiederholt Quid est praecipuum? Es ist die
Herrschaft nicht {iber die Welt, sondern tiber sich selber, die
Gelassenheit dem Spiel der Tyche gegeniiber, die Verachtung
des Luxus und der menschlichen Schlechtigkeiten. Drei Dinge
leistet die Naturforschung: die Losung vom Kleinlich-
alltdglichen, die Befreiung der Seele vom Korper (ohne dass wir
erfahren, was dies heissen soll), endlich die Einiibung im scharf-
sinnigen Denken. Wer naturwissenschaftliche Probleme bewil-
tigen kann, vermag sich auch der Schlechtigkeit der Menschen
zu erwehren.



SENECAS NATURALES QUAESTIONES 333

Dann erfolgt wie nach dem Prolog des (5). Buches der
absurde und doch gewollte Sprung aus der Weite philosophi-
scher und existenzieller Probleme in eine mehr als ntichterne
Frage: Wie entstehen die Gewisser auf der Erde? Das ganze
Buch befasst sich mit der eminent naturwissenschaftlichen Frage
nach dem Ursprung und der Beschaffenheit der Meere, Seen,
Fliisse und Quellen. Doch da haben wir auch den Eindruck, dass
Seneca selber das Bediirfnis empfand, zur Reihe der Einzelunter-
suchungen ein Gegenstlick zu schaffen. Dies ist der auf seine
Weise grandiose Epilog dieses Buches (7) 27-30, ein Gemalde des
Untergangs in der grenzenlosen Uberflutung der ganzen Erde
durch das Wasser; dabei ist der Zweck keineswegs der Hinweis
auf die Nichtigkeit des Menschenlebens, sondern die Vergegen-
wirtigung des ungeheuren Schauspiels der Sintflut; die komple-
mentdre Vernichtung der Welt durch das Feuer, die der herakli-
tisierenden Stoa eingentlich niher lag, wird nur beildufig
gestreift. Der Schluss ist eine Pointe im Geschmack Senecas:
Einmal werden die Wasser sich wieder zuriickziehen, die Erde
wird wieder bewohnbar werden, neue, noch unschuldige Men-
schen werden entstehen; doch diese Unschuld wird nicht dau-
ern. Den Weg zur Verwortenheit kennt der Mensch von selbst,
und so werden auf der wieder geschenkten Erde die Menschen
genau wieder so ruchlos werden wie sie es jetzt sind. Und wie-
derum durfen wir weder fragen, was der Sinn des Ganzen sein
kann, wenn Alles nur immer wieder auf dasselbe Ergebnis hin-
ausliuft, noch auch uns wundern dartiber, dass eine Menschheit,
die durch das Fatum und die Providentia gelenkt wird, unauf-
horlich derselben nequitia verfillt.

Es bleibt das letzte Buch, die Studie tiber den Nil, in dessen
Prolog nun der Adressat des ganzen Werkes in den Mittelpunkt
tritt. Lucilius hat die Provinz Sizilien zu verwalten. Es 1st eine
Aufgabe rein administrativen Charakters, gefiillt mit den
Umtrieben von Biirgern, die sich iiber irgendeinen Nachteil
beschweren oder irgendeinen Vorteil zu erlangen suchen. Von



334 O. GIGON

einer staatspolitischen Dimension, die die Aufgabe im Prinzip
haben konnte und wie sie etwa Ciceros Prokonsulat in Kilikien
hatte, 1st keine Rede. Was Lucilius festhilt, ist bestenfalls das
Interesse an einer lohnenden Karriere in der Reichsverwaltung,
mehr nicht. Da hat Seneca ein leichtes Spiel, den Freund zum
Verzicht auf jenen Posten aufzufordern und ihm nahezulegen,
sich ganz der Philosophie zu widmen. Ein Lob des Charakters
und der guten Vorsitze des Lucilius fehlt nicht. Ein Zusammen-
stoss mit Caligula, der mindestens zwanzig Jahre zurlickliegt,
wird erwihnt, doch mit Politik hat dergleichen nichts mehr zu
tun; es ist der Untertan, der sich zuweilen die Ungnade des Fiir-
sten zuzieht. Die Provinz Sizilien ist interessant und hat eine
bedeutsame Geschichte, mehr nicht (21-22).

Seneca will Lucilius, wie er es auch in den Briefen tut, ganz
aus der Administration in die Philosophie hiniiberziehen. Etwas
kiinstlich wirkt es freilich, wenn er erklirt, er wolle den Freund
nun auch aus Sizilien in ein anderes Land entfiithren, eben nach
Agypten, das Land des Nil.

Da ist es besonders schade, dass wir weder den Epilog dieses
Buches noch den Prolog des ersten Buches kennen. Wir werden
vermuten, dass sowohl im letzten Buch Prolog und Epilog in
einem sorgfaltig konstruierten Verhiltnis zu einander standen,
und auch in dhnlicher Weise zwischen dem Prolog des ersten
und dem Epilog des letzten Buches eine Beziehung bestanden
haben diirfte. Dariiber wissen wir jedoch nichts. Der Prolog des
Nilbuches ist jedenfalls so personlich gehalten wie keiner der
andern uns erhaltenen Prologe (dazu auch das Lob von Senecas
Bruder Gallio, 10 ff.), hilt sich auch von ethischen Betrachtun-
gen Uber die Schlechtigkeit der Menschen fast vollig frei. Die
Atmosphire entspricht im ganzen dem Epilog des vorangehen-
den Buches (der Sintflutschilderung), steht aber wie dieser im
schneidenden Gegensatz zum Prolog von (7).

Ich mache zum Abschluss nur noch auf einige besondere
Probleme aufmerksam.



SENECAS NATURALES QUAESTIONES 335

Beachtenswert ist zunichst, wie oft Seneca sich auf Natur-
ereignisse der vergangenen hundert Jahre vom Tode Caesars an
bezieht. Man konnte eine lange Liste zusammenstellen, die nicht
ganz abzutrennen wire von den Passagen, in denen Seneca seine
Unabhingigkeit allen Autoritdten, auch und vor allem der Stoa
gegeniiber betont. Dies steht in irgendeiner unterirdischen
Beziehung, wie schon bemerkt, zu Ciceros Haltung, besonders
in Ac. II 7-9.

Auch schon kurz beriihrt wurde die merkwiirdige Rolle der
Theologie. Einzelne Stellen bertihren Probleme, die man gerne
genauer behandelt sihe, die aber in den Nat. nirgends themati-
siert werden. Dem steht gegeniiber die Beliebigkeit, mit der bald
von Gott, bald von der Natur, bald vom Fatum die Rede ist,
augenscheinlich ohne einen Gedanken daran, dass diese Begriffe
der Sache nach ginzlich Verschiedenes, ja, Inkommensurables
melinen.

Dass der Anteil des Poseidonios am gesamten Text noch ein-
mal iberpriift werden miisste, wurde ebenfalls schon gesagt.
Dem Poseidonios steht gegeniiber Epikur, zu dem Seneca dhn-
lich wie in den Briefen ein spilirbar ambivalentes Verhiltnis hat.
Die atomistische Kosmologie lehnt er ab ohne Epikur mit
Namen zu nennen. Doch sein Urteil tiber die [uxuria der Men-
schen und seihe Aufforderung, den Tod gelassen hinzunehmen,
konnte auch von Epikur formuliert worden sein. Gerade im
Verhiltnis zum Tode ist die Nahe zu Epikur ebenso gross wie
die Ferne von Platon.

Verweilen mochte ich zum Abschluss noch kurz beim
Abschnitt tiber die etruskische Blitzlehre (6) 32-51. Da liegt es
thm daran, zwischen der stoischen Lehre vom alles determinie-
renden Fatum und der etruskischen Blitzlehre, wie sie in der
Periode der «etruskischen Renaissance» unter Augustus durch
den Etrusker A. Caecina dargestellt worden war, eine Vermitt-
lung zu finden. Er vermeidet den eleganten Ausweg, den Cicero
in Nat. deor. genommen hatte: hier die beweisende Rationalitit,



336 O. GIGON

dort der geschichtlich bewihrte Glaube, wobei weder der
Glaube die Forderung nach Beweisen iiberfliissig macht noch
die Beweise den Glauben zu widerlegen vermogen. Seneca wihlt
einen schwierigeren Weg.

Die etruskische Lehre setzt voraus, dass Gott dieses oder
jenes Zeichen sendet, um dies oder jenes zu verkiinden, zu for-
dern oder zu verbieten. Der Stoiker lehnt dies ab, aber nicht
weil er iberhaupt nicht an Zeichen glaubt, sondern sozusagen
aus dem Gegenteil. In dem longus fatorum sequentium ordo ist
Alles ein Zeichen; denn wo es Ordnung gibt, gibt es auch die
Verkniipfung des Gegenwirtigen mit dem Kommenden, und so
gibt es nichts Gegenwirtiges, das nicht auf Kommendes voraus-
wiese. Es ist nur der Mensch, der in seiner Schwachheit einige
wenige Zeichen deuten kann, nicht aber die Gesamtheit aller
Zeichen.

Auf eine knappe systematische Aufgliederung (33) folgt das
eigentliche Problem: Kann der Lauf des Fatum durch menschli-
ches Verhalten beeinflusst und in dieser oder jener Richtung
abgelenkt werden? Entweder regiert das Fatum, oder die in der
Kulttradition verankerten expiationes und procurationes vermo-
gen tatsichlich etwas auszurichten. In einem ersten Zug bleibt
nur das Fatum bestehen; es ist genau so wenig beeinflussbar wie
etwa die Gottheit Epikurs nach Kupfow Aékor 1, worauf 35 anzu-
spielen scheint. Anders formuliert: Gott kann in seinen Ent-
schliissen genau so wenig wankend gemacht werden wie der thm
ebenbiirtige Weise (36). Seneca will indessen auch die Gegenpo-
sition zu Worte kommen lassen. Die Wirkung der expiationes
und procurationes kann mit der Allmacht des Fatum verbunden
werden, wenn man das Handeln des Menschen selber als einen
Teil des Fatum interpretiert, und zwar mit dem suggestiven
Beispiel: Der Kranke wird gesund werden, wenn er sich dazu
entschliesst, den Arzt kommen zu lassen; im Fatum vorher
bestimmt ist nicht nur, dass der Kranke gesund werden wird,
sondern auch, dass er sich entschliessen wird, den Arzt zu



SENECAS NATURALES QUAESTIONES 337

rufen. Da ist der Arzt genau wie der Haruspex fati minister
(38, 4).

Freilich geht die Rechnung doch nicht ganz auf. Von einer
freien Entscheidung des Menschen ist auch in diesem Falle nicht
die Rede. Das Problem bleibt: Quemadmodum manente fato ali-
guid sit in homainis arbitrio (38, 3). Doch dieses Problem will
Seneca auf eine andere Gelegenheit verschieben. Die Frage ist
offen, ob er tatsichlich in einer spateren Schrift auf diesen Punkt
zuriickgekommen ist. Eine Antwort ist vorldufig nicht moglich;
wir kennen und besitzen nur einen Teil der Werke Senecas, und
der mogliche Einfluss verlorener Schriften auf spitere erhaltene
Literatur ist noch viel zu wenig erforscht. Sollten sich Gedanken
Senecas etwa 1m ersten Buch von Augustins De libero arbitrio
finden lassen?

Es folgt eine durchsystematisierte Aufgliederung der Blitze
nach Caecina; dass Seneca an ihr Einiges zu kritisieren hat, wun-
dert uns nicht. Ein zweites hochst seltsames Stiick etruskischer
Doktrin folgt in 41. Dem gegeniiber wird Seneca zum rabiaten
Aufklirer; man weiss schliesslich, dass die Angst vor den Gét-
tern eine Erfindung kluger Manner der Vorzeit ist, denen es klar
war, dass die Menschen in ihrer Schlechtigkeit nur dann zu
ziigeln sind, wenn man thnen Angst vor den Géttern macht.

Eine vertretbare Theologie sieht ganz anders aus, wie das
schon vorhin zitierte Kap. 45 lehrt. Dann wird eine weitere
etruskische Aufteilung erwihnt; threr philosophischen Unzu-
langlichkeit stellt Seneca die Dihirese jenes Attalos gegeniiber,
der in der Zeit des Tiberius es unternommen hatte, die Blitz-
lehre in griechischen Kategorien zu interpretieren und damit
dem griechisch gebildeten Romer annehmbar zu machen.

Doch in 49 folgt ein viertes etruskisches System in nicht
weniger als dreizehn Teilen. Ohne Kommentar stellt Seneca die-
sem System ein Schema des Attalos gegeniiber, das offenbar 48,2
erginzen soll. Dieses Schema seinerseits ist freilich von beacht-
licher Kompliziertheit. Unterschieden werden als erstes die



338 O. GIGON

Zeichen (a) die etwas anzeigen, was uns Menschen angeht, dann
(b) die etwas anzeigen, was wir nicht zu deuten vermogen, und
(c) die nichts anzeigen. In der ersten Gruppe sind (1) erfreuliche,
(2) widrige, (3) gemischte Zeichen zu unterscheiden oder endlich
(4) solche, die weder erfreulich noch widrig sind. Unter den
widrigen wiederum gibt es solche, die ein unvermeidbares,
andere die ein vermeidbares oder doch reduzierbares Unheil
ankiindigen, usw.

Da hat also Seneca sich gestattet, Dihiresen auf einander zu
hiufen, ohne sich darum zu kiimmern, dass dergleichen in
einem Stil, der ein Gesprich oder einen Brief nachbilden will,
schwer unterzubringen ist. Wesentlich ist offenbar, dass der
Leser den Eindruck erhilt, Seneca nehme trotz seinen philoso-
phischen und naturwissenschaftlichen Vorbehalten die Sache als
solche ernst.

Vor diesem Abschnitt hatte er in 31 einige naturwissen-
schaftliche Oawpdota, die den Blitz betreffen aufgefiihrt, nach die-
sem Abschnitt kehrt er nochmals in 52-53 zu solchen zuriick. Es
sind naturwissenschaftliche Einzelbeobachtungen, wie wir sie
schon in der Tradition der Vorsokratiker in Menge finden;
denn, wie Theophrast einmal erklirt hat (De ventis 59): «Wo
etwas Unerwartetes geschieht (napddoyov), fordern wir eine
Erklirung (aitia); doch wo etwas geschieht, was man erwartet
hatte (eBhoyov), sind die Menschen auch ohne Erklirung und
Angabe von Griinden zufrieden.»

Doch auf solche favpdaia will Seneca einmal zuriickkom-
men, wenn er Zeit dazu hat. Was er nun noch bietet, sind einige
altere d6fa tiber Blitz und Donner, Poseidonios, dann der iiber-
aus selten erwihnte Kleidemos, dann Heraklit (54-56). Mit Em-
phase folgt in 57 die Frage: Quid ipse existimem, quaeris, und so
bringt er das, was er als seine eigene Theorie verstanden wissen
will, sozusagen als Klimax des Buches (57-58).

Dann endlich ldsst er den Freund mit seinem sokratischen
Einwand zu Worte kommen: «Ich will nicht wissen, was der



SENECAS NATURALES QUAESTIONES 339

Blitz ist, sondern vielmehr, warum ich ihn nicht zu fiirchten
brauche» (59; vgl. (1) 13 und (3) 32). Die Antwort ist einfach.
Wie sollen nicht fiirchten, was jedermann einmal trifft, und bei
dem es gleichgiiltig ist, welche Art von Tod man erfihrt.

Da wird es noch einmal klar, wie sehr Seneca bemiiht war,
ein Gleichgewicht zwischen einer Wissenschaft, die gerne bei
allem Wissenswerten verweilt, und einem Erziehertum, das nur
danach fragt, welches die Wege sind, auf denen der Mensch
sokratisch «an seiner Seele besser werden kann», herzustellen.
Natiirlich besteht bei ihm, anders als bei Cicero, die eine grosse
Gefahr, dass nimlich sozusagen im luftleeren Raum philoso-
phiert wird. Die vielen Anspielungen auf aktuelle Ereignisse
konnen nicht darliber hinwegtduschen, dass wir iiber die
Geschichte des Menschen Seneca wie tiber die Geschichte des
Menschen Lucilius beinahe nichts erfahren. Doch dies ist nicht
die Schuld Senecas, sondern seiner Epoche, also der Epoche des
Neronis principatus laetissimus ((4) 21, 3). Ob und wie weit unter
dieser Voraussetzung die Synthese zwischen wissenschaftlicher
Theorie und ethischer Praxis gegliickt ist und gliicken konnte,
ist eine Frage, die hier offen bleiben mag.

Zugrundegelegt sind die Ausgaben von A. GERCKE (1907, Neudruck
1970), P. OLTRAMARE (1929) und die neueste Ausgabe von D. VOTTERO
(1989), die mir durch die Freundlichkeit von I. Lana zuginglich gemacht
wurde und durch die die beiden ilteren Ausgaben tiberholt sind.

Zitiert wird nach der urspriinglichen Buchfolge, d.h. (1) = IVb Gercke,
(2)=V,(3) =VL#4) =VIL(5) =1(6) =11, (7) = I, (8) = IVa.



DISCUSSION

M. Abel: Ich mochte Sie um eine Stellungnahme zu der Kontroverse tiber
Senecas wissenschaftliche Gesinnung bitten (mit besonderer Berticksichti-
gung der Nat.). Es ist ja bekannt, dass Wilamowitz hinsichtlich der wissen-
schaftlichen Qualitdt unseres Autors keine sonderlich glinstige Meinung
hatte. Dass Seneca sich manchen historischen Lapsus zuschulden kommen
lisst (Helv. 13, 7; Benef. 111 37, 3; Ep. 6, 6; Ir. 111 23, 1 usw.), ldsst sich nicht
leugnen, braucht aber nicht allzuviel zu besagen. Von sehr kompetenter Seite

ein Urteil in diesem Streitpunkt zu erhalten wiirde ich dankbar begriissen.

M. Gigon: Ich teile hier vollstindig die Meinung von Herrn Grimal. Das
Substrat der Nar. stammt weitgehend aus der reichen Problemata-Forschung
der Peripatetiker, zweifellos vereinfacht fiir den rémischen Leser und dem
Stil eines personlichen Briefes an Lucilius angepasst. Aber dass eine Absicht

naturwissenschaftlicher Information dahintersteht, ist nicht zu bestreiten.

M. Abel: Wenn eine Zusatzfrage gestattet ist? Sie betrifft das Problem
der Behandlung der Nilschwelle (Nat. IV a). Scheint sie nicht in besonderer
Weise geeignet, Zweifel an Senecas Wissenschaftlichkeit in naturkundlichen
Fragestellungen zu wecken? Eratosthenes von Kyrene in frithhellenistischer
Zeit erklirt, dass die Frage der Nilschwelle keine Frage mehr sei, seitdem
man in der Zeit Alexanders auf die Veranlassung des Konigs durch Augen-
schein festgestellt habe, dass die Monsunregen in Abessinien verursachendes
Moment seien (fr. IIT B, 52 Berger [mit Komm.], ap. Procl. In Ti. I p. 120,
6; p. 121, 8 Diehl). Nach modernen wissenschaftlichen Begriffen zumindest
hat es wenig Sinn, falsche Erklirungsweisen in der Diskussion mitzuschlep-

pen, ohne die richtige Erklarung unzweideutig als solche herauszustellen. Am



SENECAS NATURALES QUAESTIONES 341

besten wiirde man den unnétigen Ballast iiber Bord werfen. Denn zu zeigen,
dass man auch die Irrwege der Forschung kennt, kann sicherlich unter

Umstanden sinnvoll sein; zumeist ist es sinnlos.

M. Gigon: Was die Behandlung der Nilschwelle angeht, so geniigt es
eigentlich, auf Naz. VI 8, 3-5 zu verweisen. Da zeigt es sich, dass man die Ent-
deckungen der Alexanderzeit und des Eratosthenes keineswegs fiir endgiiltig
gehalten hat und es immer noch eine Aufgabe war, die Quellen des Nils auf-

zuspliren.

M. Mazzoli: Attendevo con molto interesse I’esposizione di M. Gigon per-
ché mi importava confrontare col quadro da lui tracciato della dottrina fisica
senecana 'impostazione da me data al problema, del tutto distinto ma — a
mio avviso — omologo, del giudizio dato dal filosofo sulle funzioni e sugli
obiettivi della poesia. Ebbene, mi sembra che ’'omologia si confermi. M.
Gigon ha chiaramente indicato che 1 guawd di Seneca vertono esclusivamente
sulla meteorologia, quello spazio appunto del sublime (Nat. Il praef. 1s.) inter-
medio tra cielo e terra, cui deve anche puntare, emancipandosi dall’ &\ovyov,
I'ispirazione poetica. E non mi sembra irrilevante che il destinatario delle
Nat. sia quello stesso Lucilio che Seneca nelle Ep. assume come 1l proficiens
per eccellenza: é giusto osservare nuovamente la comunanza di stile episto-
lare tra le Lettere e le Nat. (perlomeno nelle parti piu compatibili, come le
praefationes). A Lucilio — Lei ben dice — Seneca insegna nelle Nat. il dis-
prezzo del terrestria e mal mostra aperture metafisiche, in direzione dell’esca-
tologia platonica. D’altra parte il piano del divino, dei caelestia, € nella sua
parte principale extra conspectum (Nat. I praef. 1). Dunque — cosi mi sembra
che si possa concludere, e desidero la Sua opinione — 'unico spazio davvero
utile aperto alla ricerca resta quello intermedio: la regione sublunare per

I'indagine fisica, del profectus per I'etica, del «sublime» per la poesia.

M. Gigon: Thre Bemerkung ist jedem Sinne richtig und férderlich. Die
Region der sublimia zwischen den terrestria, die man verachten soll, und den

caelestia, die wir nicht erreichen, ist genau die Region, die dem Zustand und



342 DISCUSSION

dem Fortschreiten der proficientes am moglichsten ist, in der er sozusagen
zuhause ist.

M. Hijmans: 1 am very grateful for the clear and systematic contribution
you have made to our Entretiens. The question I have to ask is how the origi-
nality you detect in Seneca’s treatment of the comets is to be understood in
view of e.g. Ep. 64, 7-8 in which Seneca describes himself as a bonus pater fami-
liae guarding and amplifying an inheritance, but at the same time appears to
imply that he has no contributions to make in the sense of additions to the
body of received knowledge.

M. Gigon: Die Originalitit Senecas in philosophischen Dingen ist genau
so relativ wie diejenige Ciceros. Sie wissen beide, dass sie keine «schopfer-
ischen Philosophen» sind, aber sie bearbeiten das griechische Material mit
grosser Freiheit, wihlen aus, gruppieren und formulieren nach ithrem eigenen
Geschmack und nach den Bediirfnissen des rémischen Publikums, an das sie
sich wenden.

M. Lana: Circa il riferimento, nelle Nat., ad avvenimenti contemporanei
che danno un carattere personale all’opera, ricordo che la spedizione, voluta
da Nerone e elogiata da Seneca (Nat. VI 8, 3) dei due centurioni che mossero
dall’Egitto alla ricerca delle sorgenti del Nilo, si inquadrava nelle grandi linee
della politica neroniana, la quale si proponeva, verso Oriente, di raggiungere
le portae Caspiae (attraverso le quali passava il commercio della seta). Ricordo
anche I'importanza, nella direzione delle regioni settentrionali, della via
dell’ambra, al tempo di Nerone.

Se, come sembra, 'esplorazione dei due centurioni va collocato nel 61
(prima del ritiro definitivo di Seneca), si puo vedere anche in essa (come nei
progetti di conquista nella direzione delle portae Caspiae) un segno
dell’influenza del filosofo sul principe: costui avrebbe trasferito, nel terreno
propriamente politico (ed economico), il programma di vita di Seneca, cen-
trato sul tema del guaerere. In questa direzione va cercata — e spiegata — la
ragione della menzione onorifica (ed anche adulatoria) di Nerone nelle Nat.



SENECAS NATURALES QUAESTIONES 343

M. Gigon: On peut certainement admettre que I’expédition envoyée par
Neéron en Egypte et en Ethiopie a été en rapport avec les intéréts personnels
de Séneque. Neéron était assez cultivé pour apprécier ce genre de recherche.
Il est aussi possible que cette expédition poursuivait, comme vous le dites, un
but politique; mais est-ce plus qu’une possibilité?

M. Mazzoli: Mi sembra che "opera naturalistica di Seneca costituisca, non
tanto per 1 suoi referenti fisici quanto per le sue motivazioni e finalita, un
capitolo alquanto anomalo nella storia della cultura tecnica e scientifica
latina, inserita piuttosto — da Catone a Varrone a Plinio 1l Vecchio alla tarda
antichitd — nei vari solchi dell’ «enciclopedia» pratica e teorica. Per ci6 che
in particolare concerne il termine di confronto piu vicino, la Naturalis bisto-
ria pliniana, mi pare che si debbano tenere presenti, a fronte del comune
denominatore stoico (o comunque stoicizzante), le diverse prospettive del
moralista, Seneca, che insegna a supra humana surgere (Nat. 1 praef. 5), e del
naturalista, Plinio, che organizza I’«inventario del mondo» (la definizione &
di Gianbiagio Conte) in una prospettiva antropocentrica. Vede Lei qualche
convergenza piu accentuata di Seneca con tratti di questo filone culturale e

letterario latino?

M. Gigon: Il me semble que par rapport a Séneque et aux Nat., Varron se
trouve sur un autre plan que Pline I’Ancien. Varron est I’érudit pédant et
systématique pur, un personnage pour lequel Sénéque a sans doute eu aussi
peu de sympathie que Cicéron avant lui. Pour Pline la situation est différente.
Il est encyclopédique — mais, au moins dans la premiére décade de ses Natura-
les historiae, 1l a aussi le souci de la condition humaine, de ses grandeurs et
de ses bassesses — et ceci crée une certaine ressemblance entre Séneque et

Pline.

M. Lana: In effetti, almeno nel caso dell’opera enciclopedica di Plinio,
siamo in grado di spiegare perché la Naturalis historia ¢ cosi diversa dalle Nat.
di Seneca. Queste, come dice il titolo stesso, sono sotto il segno «senecano»
del guaerere (v. in particolare VII 31-32), mentre al tempo dei Flavi il guaerere
¢ bandito dalle prospettive del lavoro intellettuale: si veda in particolare Nat.



344 DISCUSSION

I 117-118 e I. Lana, «Scienza e politica in eta imperiale romana (da Augusto
ai Flavi)», nel vol. Tecnologié, economia e societa nel mondo romano (Como
1980), 21-43.

Le direttive di politica culturale di Vespasiano chiedevano agli intellettuali
adesione e collaborazione al suo programma di restaurazione (e di risana-
mento del bilancio dello Stato: v. Suet. Vesp. 16, 3) e, nei fatti, non incorag-
giavano la ricerca intellettuale: ricordo la dichiarazione del giurista di eta fla-
viana Nerazio Prisco: rationes eorum quae constituuntur inguiri non oportet:
alioquin multa ex his quae certa sunt subvertuntur (Dig. 1 3, 21).

M. Gigon: Vespasien n’était certainement pas un intellectuel comme
Neéron, et dans ce sens, I'atmosphére dans laquelle Pline travaillait n’était pas
la méme que 'atmosphere intellectuelle dans ’entourage de Néron. Dans ce
sens je suis entierement d’accord avec vous.

M. Grimal: La remarque de M. Lana sur les intentions politiques possibles
de Sénéque dans les Quaestiones naturales me parait trés importante.

L’intérét porté au Nil par Sénéque doit étre rapproché de 'inscription
OGIS 11 666 dans laquelle les habitants de Busiris, prés de Gizeh, font hon-
neur a 'administration de Néron d’avoir assuré «la juste mesure de I'inonda-
tion du dieu». Néron, comme roi, successeur des pharaons, était donc person-
nellement intéressé au phénomene de la crue du Nil. A-t-il voulu connaitre
I’explication scientifique de ces crues? Dans ce cas, le livre des Nat, sur le Nil
irait dans le sens de cette curiosité de I'empereur.

On notera aussi que I'intérét porté par Sénéque, dans ces mémes Nat., aux
cometes, répond a des préoccupations religieuses contemporaines. Il y a le
sidus iulium, mais aussi la cométe mentionnée par Tacite (Ann. XIV 22) pour
'année 60. Y a-t-il un effort de Sénéque pour donner une explication «positi-

viste» a des phénomeénes qui avaient des résonances mystiques?

M. Gigon: Je suis entiérement d’accord avec vous; je crois, en effet, que
Sénéque, dans un certain besoin d’indépendance intellectuelle, a préféré les

Interprétations «positivistes» aux considérations mystiques.



SENECAS NATURALES QUAESTIONES 345

M. Soubiran: Un mot seulement pour compléter les séduisantes perspecti-
’ \ / b ’ ’ \ 3 .
ves ouvertes par M. Lana. Seneque et Néron se sont intéressés a I’exploration
de régions nordiques (route de I"ambre), orientales (portes Caspiennes) et
i el e . .o A ’ . "y
méridionales (sources du Nil). Mais ils ont peut-étre songé aussi au quatriéme
point cardinal, 'ouest, c’est-a-dire I'Océan, au-dela des cotes hispaniques. Les
vers fameux du cheeur de Médée (375-379) évoquent I’étendue d’une ingens tel-
[us, qui sera peut-étre découverte lorsque venient annis saecula seris. Mais il
n’était évidemment pas question pour Néron de lancer une flotte dans cette

direction...

M. Gigon: Le désir romain d’explorer la Terre dans ses quatre dimensions
est en lui-méme parfaitement compréhensible: Rome croyait a la mission
d’apporter I'ordre et la civilisation a l'orbis terrarum tout entier, et ceci par-
fois dans un sens tres concret. Il est d’autre part caractéristique, pour Séneque
(comme pour Pline), d’espérer qu'un beau jour on aura des connaissances du
monde beaucoup plus sires et plus vastes que celles qu’on avait alors. Le pas-

sage de Medee, que vous citez, en est un indice.

M. Lana: Vorrei che il prof. Gigon ci dicesse che-cosa pensa della tesi di
D. Vottero (riprasentata nel vol. Quaestioni Naturali di L. Anneo Seneca,
Classici Latini [Torino 1989], 24-39) a proposito delle fonti delle Naz. II Vot-
tero, una volta ammesso che Seneca si sia servito di un’unica fonte, sostiene
che Seneca si sarebbe basato soprattutto sui placita di fisica raccolti da Ario

Didimo ed a noi noti attraverso epitomi di epitomi.

M. Gigon: Sur ce point je suis assez sceptique. On peut certainement
admettre que Sénéque a connu et utilisé un «handbook» du genre des vetusta
placita, mais je pense que les hypothéses de M. Giusta sur ce sujet vont beau-
coup trop loin; et, d’ailleurs, on ne gagne pas grand-chose avec une telle hypo-
thése. Car celui qui est intéressant, n’est pas le 7édactenr d’'un manuel a I'usage
du public cultivé, mais bien I'autenr de la doctrine qui est résumée dans le
manuel. Areios Didymos est certes intéressant, mais ce que nous voudrions
savoir, c’est chez quels auteurs philosophiques il a trouvé les doctrines dont
1l parle.



346 DISCUSSION

M. Mazzoli: Per meglio comprendere e definire il tipo di interesse manifes-
tato da Seneca per le Naturales quaestiones, ritiene Lei che sia utile considerare
anche le radici della sua formazione filosofica, nell’alveo della scuola dei Ses-
tii? E’ noto che uno dei suoi principali maestri, Papirio Fabiano, compose
libri causarum naturalium e de animalibus (Charisius gramm., I, p. 105, 14 e

106, 14 K.).

M. Gigon: Ce que vous dites est en principe parfaitement juste, mais notre
connaissance de la philosophie des Sextii et de leur entourage est tellement
mince qu’il est difficile d’en tirer des conclusions preécises. Nous connaissons
la philosophie du premier siecle ap. J.-C. beaucoup moins bien que celle des
deux siecles précédents.



	Senecas Naturales Quaestiones

