
Zeitschrift: Entretiens sur l'Antiquité classique

Herausgeber: Fondation Hardt pour l'étude de l'Antiquité classique

Band: 36 (1991)

Artikel: Nature et fonction de la digression dans les œuvres en prose de
Sénèque

Autor: Grimal, Pierre

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-660641

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-660641
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


VI

Pierre Grimal

NATURE ET FONCTION DE LA DIGRESSION
DANS LES CEUVRES EN PROSE DE SENEQUE

Une tradition qui demeura longtemps bien ancree et que se

transmettaient les historiens de la litterature latine voulait que
les ouvrages de Seneque, les Dialogues, les traites comme les

Questions Naturelles et le De beneficiis, ou les Lettre a Lucilius
ne fussent, comme l'affirmait R. Pichon, que des «series de

reflexions enfilees au hasard»1. Opinion extreme, et que nul ne
se hasarderait aujourd'hui ä soutenir, sous cette forme brutale,
mais que l'on retrouve souvent, avec plus de nuances, dans de

nombreuses etudes plus recentes. Ainsi, le livre classique d'E.
Albertini2, s'il distingue trois modes de composition chez Seneque,

reconnait qu'il existe, dans son oeuvre, et pour certains traites,

«un plan forme et annonce d'avance», mais insiste sur les

deux autres categories, dont l'une «est la reunion apres coup de

morceaux qui ont ete confus et ecrits isolement», et l'autre «la

composition par association d'idees», pour laquelle il n'y a «ni
plan preconfu, ni rapprochement volontaire de morceaux
d'abord distincts»3. Et, ajoute E. Albertini, «aucun de ces trois

1 Histoire de la litterature latine (Paris, 1897), 449.
2 La composition dans les ouvrages philosophiques de Seneque (Paris, 1923),

244 et suiv.
3 Ibid., 245.



220 P. GRIMAL

modes n'exclut les digressions, c'est-a-dire la presence de mor-
ceaux qui s'inserent dans un developpement au theme fondamen-
tal duquel ils sont etrangers»4. Et il en conclut: «II est permis
d'estimer que Seneque, en les eliminant, aurait fait preuve d'un

gout plus sur...»5.

Quelques annees plus tard, en 1934, Jean Bayet ecrivait, de

meme, ä propos de Seneque: «La composition ne l'inquiete pas:
il s'y efforce parfois... mais oublie bientot son plan, le grossit de

digressions, l'amplifie ou le mutile. Nulle proportion, par suite,

entre les parties; et des transitions vaille que vaille. L'improvisa-
tion est reine...»6

Un tel etat de choses appelle une explication. Elle etait fournie
des 1898 par Ed. Norden, dans son livre sur la prose d'art
antique7, qui insistait sur l'importance de la rhetorique, et, plus parti-
culierement, de la declamation dans la culture romaine au
premier siecle de notre ere. Cette influence, exercee par les maltres
de la rhetorique, est indeniable, et, peu apres la parution du livre
de Norden, deux auteurs au moins ont cherche ä la preciser et ä

l'expliquer, d'abord en s'appuyant sur le fait que Seneque le Pere

etait grand amateur de rhetorique et que son fils eut avec lui une
evidente intimite intellectuelle8. Le resultat de ces recherches ne
fut pas negligeable. Elles conduisirent, en particulier, a decouvrir
des rapprochements de mots, voire de phrases, montrant que les

lemons du pere ou, plutot, ses conversations avec son fils avaient
laisse des souvenirs precis dans la memoire de celui-ci.

4 Ibid., 246.

' Ibid.
6 J. Bayet, Litterature latine, nouvelle edition, avec la collaboration de

Louis NOUGARET (Paris 1965), 326.
7 Ed. NORDEN, Die antike Kunstprosa, 2 vol. (Leipzig 31928).
8 E. ROLLAND, De l'influence de Seneque le Pere et des rheteurs sur Seneque

le philosophe (Gent 1906). Voir egalement C. PREISENDANZ, «De L.
Annaei Senecae rhetoris apud philosophum filium auctoritate», in Philo-

logus 67 (1908), 68-112.



NATURE ET FONCTION DE LA DIGRESSION 221

Pourtant, ces coincidences pouvaient passer pour superficiales.

Elles ne rendaient pas compte des liens profonds qui ratta-
chent Seneque le philosophe ä l'enseignement et a la pratique des

rheteurs, de la parente qui existe dans le style, les formes de la

pensee, sa tension, son chatoiement, entre une controverse ou
une suasoria et ce que nous lisons dans les traites en prose de

Seneque. Ainsi en jugeait Luigi Castiglioni dans une etude parue
en 19269, suggeree, peut-etre, par le livre d'E. Albertini et le Seneque

prosateur de A. Bourgery, paru en 1922. L. Castiglioni cons-
tatait que, si les rapports entre Seneque le philosophe et les decla-

mateurs avaient ete signales, ä plusieurs reprises, l'etude de ces

rapports n'avait pas ete «poussee ä fond»:
«La realite du fait, ecrivait L. Castiglioni, appartient desor-

mais aux choses jugees... Mais en quoi consiste reellement cette
rhetorique de Seneque, quelles formes precises elle revet, dans

quelle mesure elle influe sur devolution de sa pensee, sur sa

maniere de traiter une question, sur la composition des oeuvres

prises une ä une sont autant de problemes que je ne trouve pas
— je ne dirai pas abordes de front, mais meme formules avec une
süffisante clarte.»10

La raison de cette absence est assez claire; elle reside, sans

doute, dans le parti-pris des historiens de la litterature pour les-

quels parier de rhetorique revient a porter un jugement pejora-
tif, equivalant a une veritable condamnation: ce qui appartient
au domaine de la rhetorique ne saurait etre, pense-t-on, que lan-

gage artificiel, depourvu de sincerite, le contraire meme d'une

pensee authentique et, le plus souvent, empreint de «mauvais

goüt». Et si, de plus, l'auteur qui l'emploie se pique de philo-

9 «Studi intorno a Seneca prosatore e filosofo», in RFIC 52 N.S. 2)

(1924), 350-382, AA.VV., Seneca. Letture cntiche, a cura di A. TRAINA

(Milano 1976), 97-126.
10 Art. cit., 100-101.



222 P. GRIMAL

sophie, le reproche est encore plus grave, puisque ses propos
apparaissent comme dictes par des lois purement formelles, qui
lui seraient imposees de l'exterieur. On admet done, assez gene-
ralement, que, dans la mesure ou Seneque se revele disciple des

rheteurs, ou il recourt aux procedes qui leur sont familiers, ou
il adopte les formes de discours qui leur sont chers, il ne saurait

etre un veritable penseur, encore moins un philosophe. Il veut
seulement s'en donner l'apparence.

Tel est le jugement, severe, de l'opinion commune,
aujourd'hui, ä l'egard de Seneque, quelles que soient, par ailleurs,
les qualites et les merites que Ton consent a lui reconnaitre. Il
nous semble, au contraire, que l'emploi qu'il fait des modes

d'expression en usage chez ceux qui furent ses maitres, directs ou
indirects, ne compromet en rien son autonomie intellectuelle ni,
ä plus forte raison, sa sincerite. Il utilise un «langage», un mode
de communication, dirait-on de nos jours, qui se revele comme
le plus propre ä etre entendu par ceux auxquels il s'adresse. Cha-

que siecle, en effet, a son langage. Lucilius, au temps des Sci-

pions, exposait, en vers, les doctrines des philosophes. De meme
Lucrece, un siecle plus tard, demandait a la poesie le moyen de

persuader Memmius, tandis que Ciceron, au cours des memes

annees, s'efforjait de forger, pour la langue latine, un vocabulaire

qui rendit sensible l'enseignement des principales ecoles encore
Vivantes. Et, comme, avec l'avenement du principat, l'essentiel de

la culture se trouvait represente par les rheteurs, desormais les

maitres de la parole, il ne pouvait se faire que toute pensee ne dut
recourir ä eux pour etre entendue. Mais cette rhetorique, toute-
puissante, ne fournissait, ou, si Ton prefere, n'imposait que des

formes. Ii appartenait ä ceux qui l'employaient de faire que ces

formes recouvrissent autre chose que du vide.
En essayant de decouvrir quelle est la fonction des digressions

dans l'oeuvre en prose de Seneque, le probleme que nous posons
est Tun de ceux qui se trouvaient evoques dans le travail de Luigi
Castiglioni. Il interesse en effet celui de la composition, pro-



NATURE ET FONCTION DE LA DIGRESSION 223

bleme plus general et qui, lui, ne peut etre resolu que si Ton
consent ä se referer aux usages et aux regies de la rhetorique
contemporaine de Seneque. Depuis l'article de Castiglioni, cette
etude a ete entreprise, par Karlhans Abel, notamment1', puis par
nous-meme12, et poursuivie par J.R.G. Wright13. Elle a conduit
a considerer les dialogues comme de veritables suasoriae, tout a

fait comparables, dans leurs structures et les «couleurs» qu'elles
emploient, a celles que nous fait connaitre l'ouvrage de Seneque
le Pere14.

Mais les digressions ne se rencontrent pas seulement, chez

Seneque, dans les traites proches de la suasoria — c'est-a-dire,

generalement, les Dialogues. On en trouve egalement dans les

ouvrages plus generaux, ceux qui nous ont ete conserves, les

Questions Naturelles et les livres Des bienfaits. Elles sont nom-
breuses aussi dans les Lettres a Lucilius, et l'on penserait qu'elles

y sont justifiees par le ton plus libre d'une correspondance pri-
vee, si les oeuvres anterieures n'avaient pas montre que l'usage

en etait depuis longtemps familier a Seneque et qu'il appartenait
aux structures memes de sa pensee. On est ainsi conduit ä considerer

que la digression, dont les rheteurs faisaient une partie inte-

grante de la composition d'un discours, avait pris, pour Seneque,

une valeur propre, qu'elle lui etait devenue un mode de pensee.
Et cela repond precisement ä l'un des souhaits formules par L.

Castiglioni, qui invite a mieux connaitre l'influence exercee par

" Bauformen in Senecas Dialogen (Heidelberg 1967).
12 «La composition dans les 'dialogues' de Seneque», in Rome. La litterature

et l'histoire (Paris-Rome 1986), I 515-549.

" «Form and Content of the Moral Essays», in Seneca, ed. C.D.N. COSTA

(London 1974), 32-69.
14 Ainsi, le livre I du De dementia est construit sur le schema ius et aequitas,

caracteristique de la suasoria. Voir P. GRIMAL, Seneque ou la conscience
de l'Empire (Paris 1978), 121.



224 P. GRIMAL

la rhetorique non plus sur l'expression mais sur l'experience
spirituelle meme de l'ecrivain. Ce qui est en question, c'est la
coherence de sa pensee, ä travers les differents aspects de son oeuvre.
Nous devrons nous demander si ce qui etait un ornement imagine

par la rhetorique traditionnelle ne devint pas pour Seneque

une veritable methode de decouverte philosophique et morale,
s'il n'existe pas, chez lui, sous-jacente ä l'etourdissante diversite
des digressions, une unite profonde d'inspiration, trop souvent

meconnue, et qu'il nous appartient de retrouver. Mais cette
recherche que nous entreprenons devrait nous permettre aussi

de mieux comprendre comment l'oeuvre de Seneque, dans la

mesure oü eile prend appui sur les theories de l'esthetique ora-
toire, s'insere dans la litterature de son temps, celle qui est

encore en devenir, et prepare des floraisons que le gout severe
de Quintilien et de quelques autres tendait ä etouffer. Curieuse-

ment, et ce n'est sans doute pas le moindre merite de Seneque,
il nous sera donne de voir (du moins nous l'esperons) a travers
son oeuvre, comment la rhetorique, deja traditionnelle, en vien-
dra elle-meme ä se depasser.

>1-

Mais il convient d'abord de definir la digression et de rappeler

quels furent, ä ce sujet, l'enseignement et la pratique des rhe-

teurs. Une digression, si l'on en croit Ciceron, qui s'appuie sur
la doctrine d'Hermagoras, est un developpement exterieur a la

cause et au point ä juger, «et qui contient ou bien l'eloge de soi-

meme ou bien la critique de l'adversaire ou qui introduit une
cause differente pour en tirer quelque confirmation ou quelque
refutation, non par une argumentation mais par une amplification

qui eleve la question»15.

15 Inv. I 97.



NATURE ET FONCTION DE LA DIGRESSION 225

Ii est naturel de penser qu'un pareil procede naquit en meme

temps que l'art oratoire; il est spontane chez quiconque veut
persuader. On constate que, bien avant le temps des doctrines
et des ecoles, dans l'Athenes du Ve siecle, les orateurs ne repu-
gnaient pas ä user de la digression, ä interrompre le cours logique
de leur demonstration pour inserer dans leur discours des passages

destines a plaire aux auditeurs, ä reveiller leur attention, a

toucher leur sensibilite16. Demosthene etait reste celebre par son
art de la digression. Pline le Jeune citera encore, bien des siecles

plus tard, celle qu'il lisait dans le discours Sur l'Ambassade, et
dont il lui suffira de rappeler les premiers mots, tant eile etait

presente ä toutes les memoires17.

Pourtant, la digression n'est pas mentionnee par les premiers
auteurs qui tentent de formuler des regies pour l'eloquence. Elle
ne figure ni chez Aristote ni chez son contemporain Anaxi-
mene18: apparemment eile est consideree comme une excrois-

sance parasite, qui ne saurait etre soumise ä des lois et depend
seulement de la fantaisie de l'orateur.

Ii faut attendre l'enseignement d'Hermagoras de Temnos,
vers 150 av. J.-C., pour que la digression soit reconnue par les

rheteurs comme une partie du discours. Nous avons vu quelle
definition il en donnait. Il la justifie en en faisant une espece de

la quaestio, par exemple la nature du bien, ou la grandeur du

soleil, ou des problemes generaux, qui, dit Ciceron, appartien-
nent aux seuls philosophes19.

A Rome, la pratique de la digression avait commence bien
avant que l'on n'en fit la theorie. Ciceron affirme que le premier

16 Isaeus, Or. VI 59.

" Plin. Epist. IX 26, 9: lam quid audentius illo pulchemmo ac longissimo
excessu: voarifia yap...

18 Cf. J. Brzoska, «Anaximenes», in RE I 2 (1894), 2086-2098.

" Inv. I 8.



226 P. GRIMAL

ä la pratiquer avec eclat fut Servius Sulpicius Galba, au milieu du
deuxieme siecle av. J.-C. Galba s'etait illustre en «sortant de son
sujet, pour embellir son propos, charmer les esprits, emouvoir,
elever le debat, recourir au pathetique, aux idees generales»20.
Mais il semble bien que ces parties de ses discours n'aient pas ete

conservees lors de leur publication, puisque Ciceron avoue n'en

pas trouver trace en les lisant21. Quoi qu'il en soit, la Rhetorique
a Herennius ignore la digression22.

Dans le De inuentione, Ciceron se montre assez reticent ä

l'egard des theories d'Hermagoras. Il se refuse ä faire de la digression

une partie autonome du discours23. Il accepte bien que l'ora-
teur introduise un developpement sur un «lieu general» (locus
communis), mais il faut qu'il le fasse avec discretion, et toujours
apres avoir etabli, par des arguments precis et positifs, la verite
de sa these24.

Telle etait l'opinion de Ciceron en son adolescence, quand il
etait dans sa vingtieme annee. Une trentaine d'annees plus tard,
dans le De oratore, il se montre aussi tres reserve en parlant de

la digression. Il n'y fait, a la verite, qu'une allusion:
«Quelques-uns [il s'agit des rheteurs grecs et, sans doute,

essentiellement d'Hermagoras] invitent ä inserer, avant la pero-
raison, une digression destinee ä orner ou elever le discours, puis
ä conclure et ä passer ä la peroraison.»25

20 Brut. 82: ut egrederetur a propositi) ornandi causa, ut delectaret ammos,
ut permoueret, ut augeret rem, ut miserationibus, ut commumbus locis ute-

retur.
2' Ibid.
22 Voir A.D. Leeman, Orationis ratio, trad. ital. (Bologna 1974), 36.
2> Inv. I 97: nobis autem non placuit banc partem in numerum reponi quod

de causa digredi nisi per locum communem displicet...
24 Inv. II 48.
25 De orat. II 80: alu mbent, antequam peroretur, ornandi aut augendi causa

degredi demde concludere ac perorare.



NATURE ET FONCTION DE LA DIGRESSION 227

Mais, tout en concedant qu'il est possible de suivre ce conseil,
Ciceron ne croit pas que ce soit la une regie absolue, purement
abstraite. U estime que ces theoriciens de la parole, qui n'ont
jamais defendu reellement un accuse devant un tribunal, se fai-

saient une idee fausse des conditions dans lesquelles l'eloquence
avait a s'exercer.

Qu'il ne reprouvät pas lui-meme le recours ä la digression,
nous en avons plusieurs preuves. II en avait use avec beaucoup
d'eclat au cours de sa carriere, mais il ne pensait pas qu'il fallut
l'enfermer par des preceptes trop contraignants.

Quintilien, dans le chapitre qu'il consacrera a la digression26,
citera trois digressions celebres qu'il trouve dans les discours de

Ciceron, et il les considere comme des modeles: l'eloge de la

Sicile, au debut de la seconde action contre Verres (le discours

consacre ä la preture de Sicile), puis la description de la ville
d'Henna et de son sanctuaire, qui culmine avec la legende de

Proserpine27, enfin un eloge de Pompee, que nous ne possedons

pas et qui se trouvait dans le plaidoyer en faveur de C.
Cornelius28. Celui que nous connaissons par le Pro lege Manilla
peut nous en donner quelque idee.

Ciceron, il est vrai, ne s'etait pas abandonne sans quelque
scrupule a ce genre de developpement. Dejä, dans le De sigms
(qui, on le sait, n'a pas ete prononce), il feint d'hesiter. Apres
avoir rappele les ceremonies celebrees en l'honneur de la deesse

d'Henna, il s'interrompt pour dire — ou plutot pour ecrire: Non
obtundam diutius, «je ne vous etourdirai pas plus longtemps»29.

26 Inst. IV 3. Voir ci-dessous.
27 Eloge de la Sicile: Verr. II, 2, 2-9. Description d'Henna: Verr. II, 4,

106-109 (De signis).
28 Du Pro Cornelio (qui comportait deux discours), il ne reste que des frag¬

ments.
25 Verr. II, 4, 109.



228 P. GRIMAL

Ii affecte de considerer que toute digression doit etre justifiee, et,

surtout, demeurer discrete.
II nous a d'ailleurs confie dans Y Orator quel etait, en sa vieil-

lesse, son veritable sentiment sur ce genre de developpement, ces

morceaux de bravoure qui provoquaient l'admiration des foules.
II le fait ä propos de la celebre digression sur le supplice des parricides,

dans le Pro Sex. Roscio Amerino30. II voit dans ce tableau

pathetique l'effet d'une jeunesse qui n'a pas encore «jete sa

gourme» ou, comme il le dit lui-meme, «acheve sa fermentation».

II n'en considere pas moins, dans ce meme passage de

YOrator, ou il ironise sur ses efforts d'autrefois, que de telles

digressions, en introduisant dans l'eloquence une plus grande
diversite de tons, avaient provoque dans le public une veritable

passion, un engouement qui explique, au moins en partie,
revolution ulterieure de l'art oratoire.

Les digressions, dans les discours de Ciceron, ne sont pas seu-
lement des morceaux de cette sorte. Il en est une, par exemple,
plus discrete, dans le Pro Rabirio, dans laquelle l'orateur
exprime l'une de ses plus profondes convictions, lorsqu'il
affirme, ä propos de C. Marius, qu'une äme comme la sienne ne

pouvait mourir31. Ce sont les memes arguments qu'il reprendra,
au premier livre des Tusculanes32, et l'on sait que, dans sa

jeunesse, il avait exalte dans un poeme la gloire de son illustre com-
patriote et allie33. Tout cela nous autorise ä penser que, chez

Ciceron, l'emploi des digressions releve d'une inspiration spon-
tanee de l'esprit, de ce que Petrone, dans les propos qu'il prete
ä Eumolpe, appellera un impetus311, quelque chose qui, parfois,

30 S. Rose. 69-71; Oral. 107.

" Rab. perd. 29 (cite par A.D. LEEMAN, op. cit., 137-138).
32 I 30 et suiv.
33 Voir P. GRIMAL, Ciceron (Paris 1986), 39 et suiv.
34 Petron., Satirae 118, 6.



NATURE ET FONCTION DE LA DIGRESSION 229

peut etre un jeu artificiel, mais qui, plus souvent encore, jaillit
des profondeurs de l'etre.

Mouvement de Tame, la digression est, par essence, indiscipli-
nee, et les rheteurs, comme Ciceron vieilli, la consideraient avec

suspicion. Quintilien, dans le chapitre que nous avons cite, constate

qu'elle ne rentre pas dans les cinq parties canoniques d'un
discours; eile ne se confond ni avec Texorde ni avec la narration,
ni avec la preuve, la refutation ou la peroraison35. Elle est, par
essence, inclassable. En revanche, eile est partout. Quintilien
enumere les formes qu'elle peut prendre: «indignation, appel a

la pitie, malveillance, insultes, justifications, appel ä la bienveil-
lance, refutation de mauvais propos», tout cela est digression36.

Cette omnipresence de la digression est pour nous fort
instructive. Elle trahit une tendance, de la part des orateurs, et aussi,

peut-etre surtout, nous le verrons, des rheteurs professionnels,
a briser les cadres trop rigides que les preceptes de la rhetorique
traditionnelle imposaient au discours. C'est dans la digression

que trouve refuge la richesse de la pensee; eile est la part de Tinat-
tendu, c'est-ä-dire, finalement, de la creation. Puisque, par
nature, eile ne correspond ä aucun contenu determine ä Tavance

(comme le font les autres «parties» d'une controverse ou d'une
suasoria), eile est le domaine par excellence de la liberte. Elle est
le moyen de reintroduce la vie dans les Schemas figes de l'ecole,
et, ce qui le montre bien, c'est qu'elle a etendu son royaume
d'abord dans l'ecole meme et non pas au forum ou dans les tribu-
naux. Quintilien lui-meme est contraint de Tavouer, non peut-
etre sans regret: «Beaucoup d'orateurs, dit-il, ont coutume, une
fois qu'ils ont annonce le plan, de se lancer aussitöt, et sans autre
consideration, dans un developpement brillant, susceptible de

35 Inst. IV 3, 15.

36 Ibid.



230 P. GRIMAL

leur attirer le plus d'applaudissement possible»37. Et il ajoute:
«Cette pratique, nee de la declamation d'apparat, est aujourd'hui
parvenue au forum, depuis que Ton a imagine de plaider non
pour l'utilite des parties mais pour satisfaire la vanite des avo-
cats.»38

C'est reconnaitre que la digression est une expression ora-
toire qui n'a d'autre fin que le plaisir de l'auditeur et, naturelle-

ment, la gloire de l'auteur. Elle fleurit dans ce milieu litteraire
qui trouve sa plus grande delectation dans les recitationes, les

lectures publiques dont la mode se repandit a partir du regne
d'Auguste. Dans la dedicace de son Histoire Naturelle a Vespa-
sien, Pline demandait a l'empereur de bien vouloir l'excuser si

les livres qu'il lui offrait ne se pretaient pas ä ce que l'auteur y
fit montre de talent, s'ils ne pouvaient donner lieu ä «des digressions,

des discours, des dialogues, a des evenements etonnants,
a des histoires de toute sorte, plaisantes ä raconter, agreables a

lire. Le sujet en est la realite des choses, c'est-a-dire la vie...»39.

Pline pense ici, evidemment, aux historiens, comme Tite-
Live, dont il fait mention peu apres. Mais sa remarque prend
toute sa valeur si l'on se souvient de la maniere dont Seneque
avait traite des sujets concernant, eux aussi, la «nature», dans ses

Questions Naturelles: lä, nous le verrons, ne manquent pas les

digressions destinees, comme dans un discours, ä «elever le ton»,
elargir l'enquete, de maniere a en montrer toute l'ampleur. Tan-
dis que 1 'Histoire Naturelle de Pline se presentait comme une
suite de faits ou les considerations philosophiques demeurent
sous-jacentes40, le livre de Seneque se conforme ä la tradition de

37 Inst. IV 3, 1-2.

38 Ibid.
39 Plin. Nat. I praef. 12.

40 P. GRIMAL, «Pline l'Ancien et les philosophes», in Pline I'Ancten,
temoin de son temps. Actes du Congres International de Nantes, oct. 1986

(Salamanca-Nantes 1987), 239-250.



NATURE ET FONCTION DE LA DIGRESSION 231

la rhetorique d'apparat, ou la digression sert ä introduire la

reflexion de l'auteur. On ne saurait done accuser Seneque
d'avoir cede, lorsqu'il usait de ce procede, a l'entrainement de

son imagination, ä son temperament, a un manque de rigueur
dans la pensee, ou, si l'on prefere, a ses «demons». II usait seule-

ment d'un mode d'expression qui s'etait progressivement cree et

faiponne au cours des generations precedentes. Peut-etre faut-il,
comme on l'a suggere, en chercher les origines lointaines dans
le desir con^u par les «rheteurs» d'imiter les poetes hellenisti-

ques dans leur gout pour le singulier, le bizarre, les descriptions
et les mythes41. L'idee est ingenieuse; il est possible que, au cours
du deuxieme siecle avant notre ere, les rheteurs rhodiens ou per-
gameniens, ou syriens, voire alexandrins, aient ete seduits par les

oeuvres des poetes qui leur etaient contemporains. L'eloquence
asianique en serait une preuve. Mais cette influence ne pouvait
agir que sur le contenu ou le style des digressions, non pas sur
leur existence meme, puisque, phenomene spontane de toute
eloquence encore indisciplinee, elles ont d'abord apparu, avant
toute regie, comme des plantes sauvages qu'il fallut ensuite tailler
et assagir. Et elles ne cesserent jamais tout a fait d'etre telles.

II nous reste ä examiner l'usage que fit Seneque de cette
liberte depuis ses premiers ouvrages jusqu'aux Lettres a Lucilius,
ä nous demander si la digression fut seulement pour lui un

moyen d'orner son discours, au prix d'une certaine incoherence

ou si ce ne fut pas avant tout un instrument de pensee, un moyen
de la conduire au-delä des inferences de la logique, un recours ä

l'irrationnel.

*

41 M. ROZELAAR, Seneca. Eine Gesamtdarstellung (Amsterdam 1976), 393

et suiv.



232 P. GRIMAL

Dans le premier ouvrage en prose qui nous soit conserve, la
Consolation a Marcia, Seneque use de la digression, comme le

voulait ce genre de suasoria42. Ii y recourt comme a Tun des pro-
cedes propres a agir sur Päme et l'esprit de celle ä qui il s'adresse.

II en use ä cote des preceptes et des exempla, des considerations

generales sur la nature de l'homme et, surtout, sa place dans

l'ensemble de la creation. Mais s'il ne s'agissait que d'exposer a

Marcia ce qui n'est guere plus qu'un lieu commun, l'incertitude
de la vie humaine, en butte a tous les coups de la Fortune, la simple

succession des arguments ne saurait la persuader. Aussi, pour
rendre cette incertitude effectivement sensible, Seneque, aban-

donnant de fafon deliberee le point en question, imagine un

voyageur au moment de partir pour Syracuse, a qui un ami
decrit ce qui l'attend: une ville d'une grande beaute, des souvenirs

historiques grandioses, mais aussi la tyrannie cruelle du des-

pote Denys43.
Puis, sur cette premiere digression, une autre se greffe, second

terme d'une comparaison. A la beaute de Syracuse repond le

merveilleux spectacle du monde; a la cruaute de Denys, les maux
sans nombre qui menacent les corps, les guerres, les brigandages,
les poisons, les naufrages, et la mort, dont on ne peut prevoir si

eile sera douce ou terrible44. Puis, peu ä peu, le regard s'eleve,

jusqu'ä la contemplation de l'univers, qui est donnee aux ämes

heureuses45.

Au terme de ce long poeme, il ne peut se faire que l'äme de

Marcia elle-meme ne retrouve, elle aussi, la serenite. Le schema

42 Sur cette consolation, sa date, etc., voir J. FiLLION-LahiLLE, «La produc¬
tion litteraire de Seneque sous les regnes de Caligula et de Claude...», in
ANR W II 36, 3 (Berlin 1989), 1606-1638.

4S Marc. 17.

44 Marc. 18.

45 Marc. 25-26.



NATURE ET FONCTION DE LA DIGRESSION 233

traditionnel de la consolation est renove, depasse, grace ä la double

digression qui en occupe toute la derniere partie et forme
environ le tiers de l'ouvrage entier. Ici, la tradition des rheteurs

parait avoir joue un moindre role que Celle du dialogue philoso-
phique. On ne peut pas ne pas penser au De republica de Cice-

ron, dont le souvenir est evident; et, au-delä de Ciceron, aux
grands mythes platoniciens, qui ont pour objet, eux aussi, de

depasser les incertitudes de la pensee purement logique — les

limites de l'sTuaxfipr], de rejoindre l'ineffable comme nous y invi-
tent les poetes46.

Quelques annees plus tard, lorsque Seneque voudra consoler

sa mere, il recourra, tout naturellement, a l'argument qui tend
ä depouiller l'exil des associations dramatiques qui le rendent si

terrible ä imaginer. Argument qui se resume ä deux mots, la
definition «objective» de l'exil, qui n'est qu'un «changement de

lieu»47. Mais il sait aussi le peu de poids que possede ce type de

definition, aussi eher soit-il aux sto'iciens. Bien plus tard, dans

une Lettre a Lucilius, il s'en moquera ouvertement: «J'ai envie
de rire, mon excellent ami Lucilius, de ces sot-tises grecques, dont
je ne me suis pas encore debarrasse, bien qu'elles me plongent
dans l'etonnement. Notre Zenon emploie ce syllogisme: 'Aucun
mal n'est glorieux; or, la mort est glorieuse, done la mort n'est

pas un mal'.»48 Des le temps de son exil, il pensait de meme: les

verites les mieux etablies de la logique et de la dialectique demeu-

rent sans force et ne persuadent point. Aussi, apres avoir etabli

que l'exil, apres tout, n'est qu'un changement de lieu, il rend
cette notion sensible, il la materialise, en une assez longue digression

qui commence par un tableau de la population ä Rome

46 Voir K. KUMANIECKI, «Die verlorene Consolatio des Cicero», in ACD
4 (1968), 27-47.

47 Commutatio loci, Helu. 6, 1.

48 Ep. 82, 8-9.



234 P. GRIMAL

meme, dans la Ville ou se rassemblent des gens venus de tous les

horizons, et se poursuit par le spectacle du monde, ou aucun
endroit n'est assez sauvage pour n'attirer personne. Bien plus,
cette agitation perpetuelle des humains, qui changent incessam-

ment de lieu, appartient a l'ordre meme de la Nature, ou rien
n'est stable, ni le soleil ni aucun des astres. Et l'äme humaine par-
ticipe ä ce devenir perpetuel, dont elle n'est qu'un element.

Une telle digression a pour fin d'inserer chacun de nous dans

l'univers. A la verite, il ne s'agit pas seulement, comme dans la

Consolation a Marcia, de susciter un «mouvement du coeur»,
mais, plus profondement, de rendre immediatement sensible la
verite de la maxime fondamentale des sto'iciens, le naturam
sequi. La digression, ici, est ä la fois un poeme et une meditation.

Entre la Consolation a Marcia et la Consolation a Helvia se

placent les trois livres du De ira. La encore, bien qu'il s'agisse en
fait d'un traite theorique, dont les sources peuvent etre
precisees49, Seneque a voulu le presenter comme une suasoria,
adressee ä son frere aine, Novatus. Et cette suasoria commence
par un tableau des effets de la colere dans l'ensemble du monde.
Le mouvement est le meme que dans la digression que nous ont
presentee les deux Consolations. La reprise, de dialogue en dialogue,

de ce meme procede suggere que c'est la non pas une mala-
dresse d'auteur, enclin ä user, avec monotonie, des memes artifices,

mais une forme de pensee, qu'il doit au sto'icisme. L'un des

dogmes chers aux sto'iciens est en effet la coherence qu'ils croient
constater entre les differentes parties de l'univers, cette
Sympathie qui en fait l'unite50. Il est done naturel d'elever inlas-
sablement l'esprit jusqu'ä cette comprehension totale de la

49 J. FiLLION-LAHILLE, Le De ira de Seneque et la philosophie stoicienne des

passions (Paris 1984). Sur la date, P. GRIMAL, Seneque ou la conscience de

l'Empire, 270 et suiv.
50 Cf. SVFII 475 et suiv.



NATURE ET FONCTION DE LA DIGRESSION 235

«nature», grace ä une serie de tableaux grandioses ou emou-
vants.

Toute question particuliere ne peut done etre traitee et reso-
lue que dans une perspective universelle. Ce qui reintroduit dans

le Systeme sto'icien l'une des fonctions de la digression, que lui
attribuaient les rheteurs. Quintilien nous dit en effet51 que «la

digression... est souvent utile pour preparer le traitement d'une
question, surtout si, au premier abord, cette question semble peu
propre ä nous favoriser». Tel est le dessein de Seneque au debut
du De ira: preparer son frere ä decouvrir tous les mefaits de la

colere, montrer en eile une force cosmique, destructrice de toute
societe, de toute affection familiale; eile est le mal, en soi.

La Consolation a Polybe culmine sur une digression celebre,

qui a valu ä Seneque beaucoup de critiques, la prosopopee de

Claude essayant de consoler son affranchi pour la mort de son
frere52. Cette digression intervient, conformement aux precep-
tes des rheteurs, un peu avant la peroraison. Celle-ci est essentiel-

lement un developpement empreint de rhetorique, ou ne man-

quent pas les recherches de style. Faut-il en conclure qu'elle est

tout ä fait depourvue de signification morale?
En introduisant ce discours prete a Claude, Seneque rappro-

che Claude de son affranchi, il supprime l'enorme distance
sociale qui les separe, mais il le fait en montrant que l'empereur
donne l'exemple des vertus viriles qui conviennent au maitre du
monde. Claude, parce qu'il est maitre du monde, se doit d'etre
aussi maitre de lui-meme, et ce portrait ideal trace du prince est,

en fait, celui de tout homme capable de s'elever au-dessus des

coups de la Fortune. En contraste, ce qui est dit de Caligula, et

qui ne fait pas moins digression, tend a exalter la «vertu» de

Claude. L'image du prince qui clot ce dialogue entre Seneque et

51 Inst. IV 3, 9.

i2 Polyb. 14-17.



236 P. GRIMAL

Polybe, ou plutot cette suasoria, ne peut etre expliquee par la
volonte de flatter celui dont dependent le rappel et la grace du

philosophe. Rapprochee de celle que, plus tard, Seneque tracera
dans le De dementia, eile repond ä une conviction politique pro-
fonde et n'a rien d'hypocrite. Etant donne le personnage en

cause, ce Polybe, qui est un collaborates direct de Claude, il
convenait d'elargir le debat, d'associer l'affranchi au destin de

l'empire et d'exalter en lui le desir de la gloire, une gloire qu'il
partagerait avec le prince. Rien, la, qui ne s'explique, rien qui
releve d'une fantaisie de Seneque. Tout est logique, dans cette
digression, ä la fois dans la perspective d'une consolation et dans

celle de Seneque lui-meme comme consolateur.
Dans le dialogue Sur la brievete de la vie, que Seneque com-

posa tres probablement des son retour d'exil, et qui est une
suasoria dont le destinataire est son beau-pere Paulinus, nous trou-
vons aussi des digressions. La plus importante nous parait etre
celle qui expose les mille-et-une fa?ons dont les occupati gaspil-
lent le temps53; elle a pour point de depart, on le sait, une conference

que Seneque vient d'entendre, et qui traite un sujet qui lui
parait futile: le nom de celui qui, en chaque chose, a innove. De
telles etudes sont superflues, dit Seneque, et rentrent dans la
categoric de ce qu'il appelle une desidiosa occupatio54. Il s'agit, dans

toute cette partie du dialogue, de definir le veritable otium. C'est
le premier point de 1 'argumentatio, destine ä montrer que
Yotium est utile, lorsqu'il est veritablement consacre au progres
moral55. A ce moment se place la digression, qui illustre la pen-
see par une sorte de tableau satirique, longuement developpe

pour lui-meme. Et voici qu'ä propos d'un des exemples allegues

" Chap. 13 jusqu'a 13, 8: sed ut illo reuertar unde discessi...

" Brev. 12, 2.

" Sur le plan du dialogue, voir notre edition, Collection «Erasme» (Paris
1959), 5-7.



NATURE ET FONCTION DE LA DIGRESSION 237

par le Conferencier, se greffe une autre digression. Pompee,
disait-il, fut le premier ä faire combattre des elephants, au nom-
bre de dix-huit, dans le Cirque. Sur quoi Seneque se rappelle
quelle fut la mort de Pompee lui-meme: cet homme «qui se

croyait alors au-dessus de la nature» dut, quelques annees plus
tard, tomber sous le poignard d'un esclave de la plus vile
espece56.

Seneque est parfaitement conscient de s'etre livre ä une
digression. II enchaine aussitot, en disant: Sed ut illo reuertar
unde decessi... Pourquoi a-t-il ainsi brise la ligne de son premier
developpement, lui-meme grossi demesurement? Deux raisons

peuvent etre invoquees: d'abord le desir de suggerer que l'exem-

ple de Pompee pouvait avoir, aux yeux d'un sage, une signification

morale. Encore fallait-il pour cela depasser la simple curio-
site erudite. D'autre part, il n'etait pas inutile de montrer que le

probleme pose par le «faux otium» n'etait pas purement theori-

que, mais concernait chaque Romain lettre. La reflexion generale,

sur le role et la nature de l'otium, cessait d'etre un theme
d'ecole pour s'enraciner dans le reel.

Il en va de meme pour la troisieme digression, sur l'etrange
conduite du prefet de l'annone C. Turannius. Elle illustre l'obs-
tination de quelques hommes ä ne pas vivre vraiment, mais ä

recourir, jusqu'au bout, au «divertissement». Dans l'economie
generale du dialogue, cette digression a une fonction conforme
a une regie enoncee par Quintilien, recommandant d'user de la

Ttapexßaau; pour preparer la peroraison". Seneque en usera de

meme pour la digression qui precede la conclusion du dialogue
Sur la Constance du sage, et qui rappelle comment Caligula fut
chätie pour avoir sottement ridiculise Cassius Chaerea58.

56 Brev. 13, 7: ultimo mancipio transfodiendum se praebuit.
57 Inst. IV 3, 11-12.
58 Const. 18.



238 P. GRIMAL

Dans toutes ces suasonae, l'emploi de la digression est
conforme aux preceptes des rheteurs. Seneque en use pour illustrer

une quaestio, en montrer l'application, lorsqu'il s'agit d'une

quaestio infinita, au personnage qu'il s'agit de convaincre. Ainsi
l'exemple de C. Turannius sera-t-il de nature ä frapper vivement
l'esprit de son «collegue» Pompeius Paulinus, lui aussi prefet de

l'annone.
D'une maniere plus generale, la digression «actualise» la

discussion, ä la fois pour l'interlocuteur et pour Seneque lui-meme,
qui la presente comme un element de sa propre experience. Une
dissertation abstraite ne persuade guere; eile ennuie plutot. Une
anecdote, au contraire, retient l'attention, frappe l'imagination,
et transmet plus sürement la le^on morale. Car le dessein de

Seneque, dans les dialogues, n'est pas d'abord de proposer un
enseignement, de reprendre les scholae des maitres du sto'icisme,

nous l'avons dit. U refuse leurs syllogismes, qui ne sont, ä ses

yeux, que des Schemas preparatoires, des points d'ancrage, sans

lesquels rien de solide ne saurait etre construit, mais qui ne rem-
placent pas l'edifice lui-meme.

C'est ainsi que le traite Sur la vie beureuse commence par un
tableau de la vie humaine qui est assurement une digression par
rapport au theme propose. Tableau que l'on peut juger assez peu
original, la comparaison de la vie a une route, mais qui sert ä

poser le probleme, ä capter l'attention de l'interlocuteur59. Les

definitions proposees par les stoi'ciens ne viennent qu'apres cet
exorde, qui pouvait paraitre hors du sujet. Puis, une fois etabli

que la «vertu» ne saurait etre unie au «plaisir», apres une discussion

theorique, qui est une refutation de l'epicurisme, il semble

que tout le dialogue bascule. Desormais il n'est plus question du
bonheur, ni du souverain bien, mais, apparemment au moins,
d'une polemique contre les detracteurs de la philosophic, qui

59 Vit. 1-2.



NATURE ET FONCTION DE LA DIGRESSION 239

s'ecrient: «Pourquoi parles-tu avec plus de courage que tu ne
vis?»60 La suasoria cede la place a une controverse. On a suppose,
probablement avec raison, que Seneque se defendait ici, devant

l'opinion, contre les accusations lancees par Suillius. Mais ce

changement de propos se justifie encore autrement. II a pour
effet d'amener le lecteur — place ici dans la position d'un juge
— ä decouvrir la difference qui separe la materialite de l'acte et
l'intention qui l'inspire. Une premiere illustration est fournie
par l'anecdote relative ä ce philosophe epicurien Diodore qui,
contrairement ä la doctrine de la secte, s'est suicide61. Les uns
l'accusent de folie, les autres d'inconsequence. Personne

n'accepte de penser qu'il a atteint la plenitude de 1 'ataraxie, qu'il
est arrive, consciemment, au terme de sa vie, que sa mort a ete
la consecration de ce bonheur.

Puis, par une serie d'exemples, qui sont autant de «digressions»,

dans la mesure oü ils refusent de depasser le plan des reali-
tes concretes et rompent les demonstrations theoriques, Seneque

en vient ä presenter la theorie des «indifferents» et des «prefera-
bles» et a la rendre non seulement acceptable ä son interlocuteur
mais evidente62.

Nous voyons done que la digression, dans ces dialogues de

Seneque, est d'abord un instrument de persuasion, qu'elle se

place dans la tradition des rheteurs, mais que, de plus, eile est

pour lui le moyen d'etablir une liaison entre les propositions
theoriques de l'ecole et les realites de l'experience interieure, ce

qui confere parfois ä son discours une apparence de desordre, les

transitions entre les deux domaines n'etant pas explicites. Mais
n'accusons pas Seneque de negligence. Cette absence de lien
exprime a pour dessein d'inviter l'auditeur ä s'interroger, ä

ressentir instinctivement l'existence d'un rapport, qu'il decou-

60 Vit. 17 et suiv.
61 Vit. 19.

62 Vit. 22 et suiv.



240 P. GRIMAL

vre peu a peu, de fafon graduelle, et qui, pour cette raison, le per-
suadera plus sürement.

Sur ce point, Seneque ne fait guere qu'appliquer de tres
anciens procedes, ceux de la «satire» romaine, qui, de Lucilius ä

Varron, de Varron ä Horace, s'etait donne pour fin de repandre
les theses des philosophes, en les rendant accessibles ä tous les

esprits, en les «incarnant» dans des situations concretes. Les

digressions que nous lisons dans les dialogues sont de meme
nature que les recits, les fables, les anecdotes de toutes sortes
dont usent les poetes des satires.

II n'est pas besoin, pour justifier et expliquer ce rapprochement,
d'alleguer l'influence de la «predication populaire», de la
«diatribe», qui serait la source commune aux poetes et aux philosophes.

II semble plus naturel de penser que les differentes formes de

la diatribe, dans la mesure ou celle-ci a existe et n'est pas un mythe
commode imagine par les historiens modernes de la litterature,
derivent des ceuvres litteraires qui leur servirent de modeles.

Quoi qu'il en soit, il y eut un moment, ä Rome, ou les poetes
mirent ä la mode les digressions brillantes, les morceaux a effet,
qui s'inseraient tant bien que mal dans le corps du poeme, un
recit epique, par exemple, et en brisaient l'unite. Horace fait allusion

a des descriptions de cette sorte, ingenieuses, belles, peut-
etre, en soi, mais superflues, ces chiffons de pourpre que Ton
coud par-dessus l'etoffe63. L'auteur de YEpitre aux Pisons les

condamne, lorsqu'il s'agit d'une epopee, mais il ne se fait pas
faute d'en user lui-meme dans ses Satires et ses Epitres, ou il
introduit des digressions de plusieurs sortes, tantot des fables64,

tantöt des allegories65 ou des scenes de mime66.

63 Hör. Ars 15-16.

64 Par exemple, Sat. II 6, 79 et suiv. (le rat de ville ...); Epist. I 7, 29 et suiv.
(le renard dans la corbeille de grain); etc.

65 Epist. I 15, 26 et suiv.
66 Sat. II 3 (Damasippe); etc.



NATURE ET FONCTION DE LA DIGRESSION 241

Or, Seneque use, dans ses suasoriae, de procedes identiques.
L'une des plus celebres, le discours Sur la clemence, adresse ä

Neron, contient une veritable tragedie praetextata, divisee en

scenes, l'histoire de Cinna et de la conjuration manquee, scenario

tout pret offert au genie de Corneille67. C'est de la meme
maniere, bien que sur un autre ton, qu'Horace, dans une Epitre
du premier livre68, avait raconte, sous la forme d'une comedie,
l'aventure de l'orateur Philippe et du crieur public Volteius
Mena. Chez le poete comme chez le philosophe, la digression se

deroule librement, eile est traitee pour elle-meme et ne se ratta-
che que par la morale que l'on peut en tirer au discours theori-

que ou eile s'inscrit.
De la meme fafon, le tableau de la mort douloureuse de

Caton, dans le traite Sur la providence69, est un spectacle propose
au lecteur, place sous ses yeux comme il le fut, en son temps,
sous le regard des dieux70.

On pourrait done penser que l'emploi que fait Seneque de la

digression s'explique par des intentions d'ordre purement litte-
raire, le desir d'orner la demonstration, de se concilier le lecteur,
de reposer son attention. Telle etait bien, nous l'avons vu, la
doctrine des rheteurs, et l'on pourrait ajouter maintenant l'exemple
offert aux ecrivains romains par les poetes satiriques. Mais une
telle explication resterait bien insuffisante, selon les criteres habi-
tuels ä Seneque lui-meme.

Souvent, dans les Lettres a Lucilius, Seneque condamne un
discours fabrique selon les regies d'une esthetique imposee a

67 I 9, 2.

68 Epist. I 7, 46 et suiv.
65 Prov. 2, 9-12.
70 Prov. 12: non fuit dis immortalibus satis spectare Catonem semel.



242 P. GRIMAL

prion11, un discours qui n'offrirait pas l'image d'une äme. Ii en

vient, pour cette raison, ä faire le proces de l'eloquence «popu-
laire», et, precisement, de cette «diatribe» dont on veut qu'il ait
subi l'influence. Ii ecrit en effet, ä propos du «philosophe»
Serapion, dont Lucilius admirait l'eloquence: «Ajoute que le

discours qui se donne pour objet la verite doit etre sans ornements
et simple; le discours populaire dont tu paries n'a rien de vrai.
Ii veut emouvoir la foule, entramer par son elan des oreilles qui
ne reflechissent pas.»72

Ii est alors permis de se demander dans quel esprit Seneque

recourt ä un procede bien connu des rheteurs, comme la digression.

Ne serait-il pas dupe de lui-meme? Mais, s'il ne Test pas,
quelle est done ä ses yeux la veritable fonetion de la digression?

Pour repondre ä une telle question, il convient de se reporter
ä l'idee que Seneque lui-meme se fait de la conversion des ämes.

Examinant, dans une lettre, les rapports qui existent entre les

sentiments que l'on eprouve et leur manifestation physiologi-
que, essentiellement entre le sens de l'honneur et la rougeur du

visage73, il constate que celle-ci ne saurait etre imitee par des

acteurs. Lorsqu'elle apparait, eile revele la verite d'une äme.

Puis, sans transition, il poursuit la lettre en citant ä Lucilius une
maxime d'Epicure74, dont on ne comprend pas d'abord le

rapport avec le debut de la lettre: «Ii nous faut choisir, disait

Epicure, un homme de bien, que nous devons avoir toujours devant
les yeux, de telle sorte que nous vivions comme s'il nous regar-
dait, que nous fassions tout comme s'il nous voyait.»

" Par exemple Ep. 115, 2 et suiv., ou la lettre sur Papinus Fabianus (Ep.

100), en particulier le § 4: oratio solhcita philosophum non decet.

72 Ep. 40, 4.

73 Ep. 11.

74 Fr. 210 Usener: aliquis uir bonus nobis dehgendus est ac semper ante oculos

habendus, ut sie tanquam illo spectante uiuamus et omnia, tanquam illo
uidente, faciamus (Ep. 11, 8).



NATURE ET FONCTION DE LA DIGRESSION 243

La pensee de Seneque ne s'explique que par reference a la
maniere dont il se represente la transmission de la sagesse. En
commentant le precepte d'Epicure, il insiste sur le role que peut
jouer dans notre vie le modele que nous avons choisi; ce role ne
consiste pas seulement dans l'influence que peut avoir sur nous
la pensee de ce grand homme — car il s'agit d'un philosophe
engage dans Taction, comme Caton, voire Laelius —, mais

Inspiration que peut nous apporter jusqu'ä la contemplation de son
visage — ce visage, qui est le miroir de Tame. Un miroir qui ne

ment pas, comme vient de le suggerer le developpement sur le

caractere irrepressible de la rougeur.
Une telle meditation devant le visage d'un grand philosophe

du passe semble d'abord etrange. Elle semble bien cependant
avoir ete une pratique reelle, comme Tindique la coutume de placer

dans les bibhotheques les bustes des penseurs d'autrefois. On
pense, par exemple, ä la Villa des Pisons, decouverte ä Hercu-
lanum.

Mais il y a plus. Cette imitation d'un modele, jusque dans son

apparence physique, a pour effet, pense Seneque, de donner ä

notre äme une forme {forma), qui sera celle de la sagesse. Il
accepte la theorie sto'icienne de la causalite, selon laquelle toute
cause est un etre materiel. Il conqoit Taction du maitre comme
celle d'un coin servant ä frapper une monnaie, qui impose a

Tame du disciple une forme, materielle, analogue ä la sienne75.

Le cheminement de la sagesse dans une äme n'est pas le resultat
d'une revelation purement logique et rationnelle, il resulte d'une
serie de formes que lui imposent des forces exterieures ä eile, qui
la fafonnent et provoquent en eile des metamorphoses, ou,
comme le revele Seneque lui-meme ä Lucilius, une «transfiguration»76.

75 P. GRIMAL, «Anatomie d'une conversion», in Augustinus 32, 125-128

(1987), 74 et les textes cites.
76 Ep. 6.



244 P. GRIMAL

La digression sera Tun des moyens de provoquer ce choc

createur d'un etat quasi ineffable. Elle est utilisee pour rendre
sensible la condition humaine dans l'ensemble de l'univers.
Ainsi, dans les Questions Naturelles, la preface du premier livre
ou, au deuxieme livre, ce qui est dit de la foudre, de la divination
et du destin transcende la connaissance des phenomenes naturels

et met le lecteur en presence d'une meditation sur la mort. Cette
meditation est-elle, comme les modernes ont tendance ä le

croire, une digression, un «hors-d'oeuvre» introduit par Sene-

que, en rheteur impenitent? Elle nous semble au contraire etre
la fin veritable de l'expose scientifique, qui ne trouve pas en lui-
meme sa justification, qui, s'il est separe d'une reflexion sur la

nature de l'univers, n'est que l'une de ces «occupations oisives»
dont parlait le dialogue sur la Brievete de la vie. Il n'est pleine-
ment justifie, et legitime, que dans la mesure ou il a pour role
de mettre l'esprit en condition, de lui communiquer une
«forme» qui lui permettra d'accueillir et d'integrer ä sa propre
substance ce que la philosophic lui apportera.

La digression, en rompant la tension que peut produire dans

l'esprit de l'auditeur un enseignement rationnel, theorique, en
etablissant un etat de vacuite et d'attente, prepare cet esprit ä

recevoir l'empreinte grace a laquelle tout son etre va se

«metamorphoser». Et c'est la ce qui importe.
Nous ne croirons done plus que le discours de Seneque, ni

dans les dialogues, ni dans les Questions Naturelles, ni dans le

reste de ses oeuvres en prose, procede au hasard, d'association en
association, selon la fantaisie du moment. En realite, sa pensee
n'est jamais eloignee du moment, de ce qui lui est actuel. Ce n'est

pas un hasard, sans doute, si, dans les Questions Naturelles, le

livre consacre aux tremblements de terre commence par le rap-
pel de celui qui, le 5 fevrier 62, a ravage la Campanie. Ou est
alors la digression? Est-ce la mention d'un evenement quasi

contemporain ou la legon morale que Seneque formule ä son
propos? Les diverses hypotheses sur les causes des seismes sont



NATURE ET FONCTION DE LA DIGRESSION 245

incertaines; en revanche, le benefice spirituel que Ton peut tirer
de leur etude est, lui, bien certain. Les Lettres a Lucilius ne man-

queront pas d'en reprendre l'essentiel lorsqu'il s'agira de com-
battre la peur de la mort.

*

Telle nous parait etre la fonction de la digression dans la

prose de Seneque. Heritage de l'eloquence, ornement du style
parle, eile devient, dans la prose ecrite, le moyen de briser les

cadres rigides de la composition, eile ouvre le discours ä la poe-
sie, provoque les ecrivains ä ne pas refuser le melange des genres.
Elle rend possible des renouvellements et contribue ä creer une

prose narrative a mi-chemin entre l'eloquence et l'histoire, qui
ne soit pas la narration d'evenements vrais ni non plus une
demonstration en faveur d'une these ou d'une autre. Develop-

pee, traitee largement pour elle-meme, elle va donner la dignite
litteraire a un genre nouveau, qui apparait, precisement, du
vivant de Seneque.

Deja, les pratiques de l'ecole avaient ouvert la voie, en deve-

loppant, ä propos du genre de la controverse, l'appel ä l'imagina-
tion. II fallait, pour les besoins de chaque cause, imaginer des

«couleurs», c'est-ä-dire bätir chaque fois une histoire qui rendit
plausible l'enonce propose. Mais ce n'etait encore qu'un exercice
scolaire. Bientot, le plaisir de conter, et d'entendre des contes,
ne sera plus demande ä l'eloquence, il n'y sera plus mesure ni
reduit aux seules digressions. Le roman latin est en train de

naitre.



DISCUSSION

M. Mayer-. May I offer, by way of opening discussion, a brief observation

about Aristotle's general neglect of digression in his Rhetoric? This is the

more surprising when we recall his interest in «episodic» forms of drama (cf.

Po. 17, 1455 b 1). In the Rhetoric on the other hand he only briefly notices

«episode» as characteristic of epideictic speeches (III 17, 1418 a 33).

M. Grimal: La digression apparait chez les theoriciens, comme une

categorie particuliere a Texpose oratoire, seulement apres Aristote. Que
celui-ci en parle ä propos de la poesie dramatique est interessant: la digression

est alors un manquement ä l'unite du Bpäpa, de Taction «imitee». Elle est

comme un corps etranger introduit dans le recit, le püOo?, dont elle detruit

l'unite. Aristote (Po. 9, 1451 b 33 sqq.) les appelle ejtEiaoSicoStii; et les con-
damne. II les excuse seulement comme «morceaux de concours»

(dytdviapaxa). Ce qui est effectivement Tune des fonctions de la digression

chez les orateurs et les rheteurs.

M. Mazzoli: In Ep. 58,25 Seneca afferma: quemadmodum ille caelator oculos

diu intentos acfatigatos remittit atque avocat et, ut diet solet, pascit, sic nos ani-

mum aliquando dehemus relaxare et quibusdam oblectamentis reficere. Sed ipsa

oblectamenta opera sirit; ex his quoque, si observaveris, sumes quod possit fieri
salutare. Ritiene che questo luogo (meglio del passo parallelo in Ep. 65, 17)

possa essere preso in considerazione all'interno del quadro teorico da Lei

presentato?

M. Grimal-. C'est aussi ce que dit Seneque a la fin du De tranquillitate animi
sur la necessite de faire alterner des phrases de tension et de repos. La digres-



NATURE ET FONCTION DE LA DIGRESSION 247

sion jouera ce role dans le dialogue entre le philosophe (ou, plus generale-

ment, la personne qui parle) et son ou ses auditeurs. Et cela non seulement

pour le premier mais surtout pour les seconds, dont l'attention est solhcitee

fortement par un expose oral Et c'est d'abord dans un tel expose («oratoire»)

que la digression se situe.

Mme Armisen-Marchetti. Mais au fait, comment identifie-t-on une digression'

En particulier, peut-on la distinguer ä coup sür de l'exemplum, qui est

lui aussi une piece rapportee sur la trame de l'expose?

M. Grimal: Le probleme pose est evidemment fondamental Dans quelle

mesure la pensee du philosophe demeure-t-elle authentique et libre, si elle

appuie son expression sur les formes et les categories de la rhetorique? Le

reproche traditionnel adresse ä Seneque est d'avoir subordonne sa hberte

Interieure ä la tradition des rheteurs. Ce reproche tombe si l'on admet que
les categories etaient de tout temps familieres a Seneque, que c'est ä 1'interieur

de ces cadres que s'est, spontanement, developpee sa pensee. Une idee,

comme l'identite du Bien et du Beau, n'est pas compromise parce qu'elle

s'expnme selon les regies elaborees par les rheteurs Tout revient ä savoir si

la pensee existe anterieurement ä l'expression qui en sera faite ou si elle est

le resultat d'une jonglerie de mots sans reference a aucune experience
spirituelle. On peut considerer en effet que l'exemplum historique n'est qu'une

espece de la digression. Mais un exemplum, s'il est traite sobrement, par une

breve allusion, n'est pas forcement une digression Un nom cite a propos, la

mention rapide d'un personnage (par ex. Caton d'Utique, Brutus, etc.) ne

constituent pas autant de digressions, on peut les considerer, si l'on veut,

comme des digressions possibles, potentielles, laissees a l'imagination de

l'auditeur ou du lecteur

Mme Armisen-Marchetti: La digression n'est-elle pas, tres souvent, destinee

ä plaire (voir ce qu'en disait Pichon!)?

M. Grimal: Dans la mesure ou la digression est une «recreation», on peut
dire qu'elle a pour but le plaisir. Mais non forcement celui-ci et lui seul. Elle



248 DISCUSSION

agit sur l'affectivite qui est plus facilement «surprise» en ce moment de relä-

chement. La digression introduit l'irrationnel. L'analogie la plus claire pour-
rait etre trouvee dans l'expression musicale: le discours ngoureux d'une

fugue, par exemple, etant traverse par quelques figures qui rompent la conti-

nuite du developpement. On peut penser aussi aux «cadences» du concerto

classique.

M Lana. L'impostazione AYexpose di M Grimal mi trova del tutto con-

senziente. L'importanza della forma^ione retorica (ancorche spesso Seneca

condanni la scuola del retore. Ma non dobbiamo dare troppo peso a questa

condanna: pensiamo a certi apologisti cristiam, come Taziano, che condan-

nano aspramente la retorica, ma sanno servirsene con molta penzia!) e mne-

gabile, in Seneca Per esempio, a proposito del riferimento fatto da M. Grimal
alia tecmca della suasoria, alcum scritti di Seneca sono da intendere — sul

piano della retorica — come trattaziom di 9£asis (quaestiones mfinitae) svilup-

pate in forma di suasoriae (d'altra parte, dicono 1 reton, 9£aei t£Xo? earl to

xeTaai, Teone, Prog. 12, p. 120, 20-21 Spengel p 510, 9 Butts), Deproviden
tia-. cf. la tesi «teoretica», ei 9eot itpovooüvTai toü xoapou; De otio- ei JtoXtTeuea9ai

8eT 6 aocDe matnmonio-. ei yapr)T£ov (tesi «pratica»)

In realtä ll territono delle 9£aet? era vivacemente disputato dai filosofi e

dai retori: ciascuno voleva nservarlo a se (e nota la polemica di Quintiliano
con l filosofi, a proposito dell' estensione del territorio della retorica) Eppure
la trattazione dei temi che alia scuola del retore vemva fatta, p.es. per la

Btr'iyriai?, con lo sviluppo (anche) dell'<xvaaxeuf| e della xoaa<jxeuf| e i procedi-

menti della refutatio e della confirmatio, elencati, p.es nei Progymnasmata di

Teone, aveva certo un fondamento filosofico (tö ävayxalov, to eixo?, to
äSuvaTov, to aupcp£pov, to xaXov, xtX.).

Aggiungo — a conferma dell'enorme importanza della retorica nella

societä del tempo di Seneca — che anche la prima formazione sul piano
dell'apprendimento dell'argomentazione giundica del futuro avvocato si

svolgeva anch' essa su base retorica alia scuola del retore, con i medesimi pro-
cedimenti di cui ho detto a proposito della narratio (cf. I Lana, «II primo
approccio degli studenti romam con la legge alia scuola del retore», in Klio
61 [1979], 89-95).



NATURE ET FONCTION DE LA DIGRESSION 249

M. Grimal: J'approuve totalement l'importante remarque de M. Lana. Le

divorce entre eloquence et philosophie, dont Ciceron, dans un passage cele-

bre, rend Socrate responsable, tend a s'estomper chez les Romains, preoccu-

pes de retrouver l'unite de la pensee. A quoi bon philosopher si ce n'est pour
persuader autrui, le guider dans Taction, partager avec lui les intuitions les

plus intimes et les plus profondes? Et, pour cela, la rhetorique est un instrument

non seulement precieux mais irremplapable. Que la formation de Sene-

que se soit deroulee dans un milieu impregne de rhetorique, cela est certain:

eile Ta prepare a decouvrir sa vocation de directeur d'ämes et a Taccomplir.

Comprendre cela evitera de retomber dans Terreur des professeurs du sie-

cle dernier, trop heureux de condamner un auteur qu'ils comprenaient mal.

M. Soubiran: Vous avez magistralement montre la place et le role de la

digression dans la tradition rhetorique. Je voudrais seulement ajouter que la

digression semble avoir aussi droit de cite dans deux genres litteraires, Thisto-

riographie et la poesie didactique.

Dans Thistoire, opus oratonum maxime, la presence A'excursus s'explique

fort bien. II s'agit, le plus souvent, de descriptions de contrees, dont Herodote

avait dejä donne Texemple: TAfrique, dans le Jugurtha de Salluste, la Libye

et TInde chez Quinte-Curce (probablement rheteur et de peu anterieur a

Seneque), la Judee dans les Histoires de Tacite — pour ne rien dire de la Bretagne

dans VAgncola, qui est aussi oratoire qu'historique. Mais meme Cesar,

qui ne pretend pas faire ceuvre historique, insere de telles digressions dans le

Civ. VI. Et la geographie n'est pas le seul theme de ces excursus-, dans un
curieux passage de son livre IX, Tite-Live se demande si Tarmee et les gene-

raux romains contemporains d'Alexandre auraient ete capables de vaincre le

conquerant macedonien.

La poesie didactique eile aussi affectionne les digressions. Aratos en avait

donne deux exemples celebres (les äges de Thumanite, et le viol manque
d'Artemis par Orion), et chacun connalt les «episodes» de Lucrece et de Virgile

(Georg.), mais aussi de VAetna et de Manilius (Persee et Andromede au

ch. V): ces morceaux brillants semblent un ornement quasi oblige de la poesie

didactique. Pensez-vous qu'il faille voir lä une influence, indirecte ou marginale,

de la pratique rhetorique?



250 DISCUSSION

M. Grimal: Vous montrez bien l'omnipresence de la digression dans

l'ensemble de l'expression litteraire. II est possible que la rhetorique ait joue

un role a cet egard. Toutefois ll semble bien que ce soit un phenomene spontane

a partir du moment oil il y a «litterature», c'est-a-dire volonte chez un

«auteur» de dominer, avec des mots, l'attention d'autrui, de transcender

l'usage quotidien du langage. Pour nous, cela commence avec I'lliade, oil la

mesaventure d'Aphrodite et d'Ares, pris dans le filet d'Hephai'stos, est effecti-

vement un «excursus». Et la rhetorique etait encore a naitre. Elle s'est empa-

ree, je crois, d'un phenomene naturel, a tendu a lui donner des lois (sans y
reussir, car cela etait contradictoire avec son etre propre), eile ne l'a pas

nie.

M. Abel-, Ich stehe — wie ich kaum zu betonen brauche; andere in diesem

Kreise haben es an meiner Statt getan — dem Seneca-Verständnis des Vortragenden

sehr nahe. Beim Verfolg der Diskussion drängt sich mir eine Frage

auf, die vielleicht kurz erwogen werden sollte: besteht nicht eine gewisse

Gefahr, die Gewichte im Grundefüge der Persönlichkeit des Philosophen —

ob viel, ob wenig, ist von untergeordneter Bedeutung — zu verrücken, das

rhetorische Element zu stark zu betonen und den Vorrang der erzieherischen

Komponente zu sehr in den Hintergrund treten zu lassen? Mit Herrn Grimal

glaube ich, dass die Consolatio ad Marciam für den Leser des 20. Jh.s den

Reigen der erhaltenen Schriften chronologisch eröffnet und irgendwann

unter Caligula anzusetzen ist. In diesem Werk wird gleich im Proöm (1, 4)

die eloquentia neben der libertas als das Schönste verherrlicht, was das

menschliche Leben zu bieten habe. Das hat sich jedoch in den Epistulae morales

gewandelt; sie mögen 25 bis 30 Jahre später liegen. Ep. 40, 12 stellt mit
Blick auf seinen Lehrer Fabianus die eloquentia hinter die sittliche Integrität
und das gediegene Wissen zurück {vir egregius et vita et scientia). Ep. 100, 2

gibt es als ein Verdienst ebendieses Fabianus aus, dass er sich auf die mores,

nicht auf die verba konzentriert bei seinen Bemühungen um Perfektion.

Dem entspricht es, wenn Seneca in der grossen autobiographischen Ep. 108

diejenigen, die um des rhetorischen Genusses willen unablässig die Hörsäle

der Philosophen aufsuchen, mit dem Spottnamen mquilim bedenkt (§ 5). Es

hat den Anschein, als ob er mit steigenden Jahren innerlich gereift sei, die



NATURE ET FONCTION DE LA DIGRESSION 251

Kunst des pretia rebus imponere, die ihm als die schwierigste im Leben

erscheinen will (Ep 89, 14), sich gründlicher angeeignet habe.

M. Grimal: II est naturel que le roman soit un lieu privilegie pour la digression,

puisque le roman est un recit sans veritable unite orgamque, ä la

difference de la tragedie ou de la comedie. Tous les episodes sont admis. Celui du

livre X des Metamorphoses d'Apulee est le recit de la representation d'un

mime moyen de variete, de piquer la curiosite du lecteur, de retabhr un dialogue

en un genre oil le lecteur-auditeur est essentiellement passif. D'oü 1'inter-

vention du narrateur, qui suggere une conclusion proposee a l'auditeur,

invite ainsi ä prendre parti, ä redevenir actif.

N'oublions pas non plus que le Festin de Tnmalchion est une longue

digression dans la trame du roman

M. Mazzoh: Le sembra che qualche indizio sul carattere retonco dei Dia-

logi senecani possa venire dallo stesso titolo? Per quanto resti di mterpreta-
zione aperta (ne aggiunge lumi la menzione in Quint. Inst. X), non e possibile
ncondurre ll termine ai modelli filosofici della forma letteraria (Platone,

Aristotele, Cicerone stesso. Meglio si prestano al confronto procedimenti
di marcata impronta retonca, come la declamatio (e allora ricorderei, accanto
alia suasoria da Lei cos! opportunamente considerata, la controversia) o piut-
tosto la Siaxpißf) (col ben noto espediente dell'interlocutore fittizio).

M. Grimal-, II est certain que le nora de Dialogues donne aux douze livres

de Seneque transmis sous ce titre peut difficilement s'expliquer par la tradition

du dialogue platonicien. Le ton, la mise en oeuvre sont totalement diffe-

rents. Nous avons lä des exhortations, des enseignements qui sont formules
de telle fajon que le «maitre» y apparait comme detenant la verite, qu'il for-
mule sans tenir compte des reactions de son interlocuteur. Seul le De tranquil-
litate animi fait exception, du moms en apparence, car l'opinion de Serenus

est rapportee en bloc, une fois pour toutes, eile n'est pas veritablement

confrontee, point par point, ä celle de Seneque. Un tel precede fait evidem-

ment songer ä la suasoria et ä la controversia, dans la mesure ou ces deux genres

impliquent des discours suivis, les pocxpol Xoyot que Socrate reprouvait.



252 DISCUSSION

Faut-il penser ä la «diatribe»? Peut-etre, si Ton entend ainsi les entretiens d'un

maitre et d'un disciple. Mais, meme dans ce cas, un tel expose ne peut pas ne

pas avoir subi l'influence de la technique oratoire. La «diatribe», dans la

mesure ou eile a ete une realite, ne fut pas une sorte de discours fruste, accu-

mulant sans ordre les lieux communs, ä la maniere d'un precheur s'adressant

a une foule inculte. Elle ne peut avoir ete, au sens oü nous l'entendons, que

l'expression, par un maitre, d'une pensee vivante et, dans la mesure oü eile

s'efforjait de persuader, retrouvait la rhetorique.

M. Abel: Vielleicht ist es angebracht, in diesem Zusammenhang an das

Senecanische Selbstzeugnis in Benef. V 19, 8 zu erinnern. Die Auslegung des

Passus ist strittig; doch in aller Regel versteht man die Äusserung so, als ob

der Philosoph sein eigenes Werk Uber die Wohltaten knapp charakterisiere

im Gegensatz zu einem iuris consultus. Während der Rechtsgelehrte auf

Grund seines überlegenen Wissens auf seinem Sachgebiet seinen Spruch
autoritativ verkündet, so dass dem Ratsuchenden nichts anderes übrig bleibt als

die widerspruchslose Unterwerfung, ist dem Senecanischem Dialog dieses

diktatorische Behaupten, das neben der eigenen Meinung keine andere gelten

lässt, für gewöhnlich fremd; er führt, jedoch mit sanftem Zügel. Er kennt die

altercatio, das Eingehen auf das Gegenüber, sei es in der Du- oder Ihr- Form,
sei die angesprochenen Person, der angeredete Personenkreis bestimmt oder

unbestimmt. Damit rückt das Problem des Adressaten ins Blickfeld, das

bislang, wenn ich recht sehe, keine adäquate Lösung gefunden hat. Die Dahl-

mannsche, die den Adressaten zum eigentlichen Schlüssel des

Dialogverständnisses macht (Kieme Schriften [Hildesheim 1970], 243), lässt, möchte ich

denken, dem Tatbestand keine Gerechtigkeit widerfahren. Warum z.B. Gal-

lio zum Empfänger von De vita beata gewählt worden ist, lässt sich nur
hypothetisch klären; doch auch ohne dies liegt der Finalgedenke des Werks

weitgehend offen.


	Nature et fonction de la digression dans les œuvres en prose de Sénèque

