Zeitschrift: Entretiens sur I'Antiquité classique
Herausgeber: Fondation Hardt pour I'étude de I'Antiquité classique
Band: 36 (1991)

Artikel: Nature et fonction de la digression dans les ceuvres en prose de
Sénéque

Autor: Grimal, Pierre

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-660641

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-660641
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

VI
PIERRE GRIMAL

NATURE ET FONCTION DE LA DIGRESSION
DANS LES CEUVRES EN PROSE DE SENEQUE

Une tradition qui demeura longtemps bien ancrée et que se
transmettaient les historiens de la littérature latine voulait que
les ouvrages de Séneque, les Dialogues, les traités comme les
Questions Naturelles et le De beneficiis, ou les Lettre a Lucilius
ne fussent, comme laffirmait R. Pichon, que des «séries de
réflexions enfilées au hasard»'. Opinion extréme, et que nul ne
se hasarderait aujourd’hui a soutenir, sous cette forme brutale,
mais que ’on retrouve souvent, avec plus de nuances, dans de
nombreuses études plus récentes. Ainsi, le livre classique d’E.
Albertini?, s’il distingue trois modes de composition chez Séne-
que, reconnait qu’il existe, dans son ceuvre, et pour certains trai-
tés, «un plan formé et annoncé d’avance», mais insiste sur les
deux autres catégories, dont I'une «est la réunion apreés coup de
morceaux qui ont été congus et écrits isolément», et autre «la
composition par association d’idées», pour laquelle il n’y a «ni
plan précongu, ni rapprochement volontaire de morceaux
d’abord distincts»®. Et, ajoute E. Albertini, «aucun de ces trois

' Histoire de la littérature latine (Paris, 1897), 449.

La composition dans les ouvrages philosophiques de Séneque (Paris, 1923),
244 et suiv.

3 Ibid., 245.



220 P. GRIMAL

modes n’exclut les digressions, c’est-a-dire la présence de mor-
ceaux qui s’insérent dans un développement au theme fondamen-
tal duquel ils sont étrangers»*. Et il en conclut: «Il est permis
d’estimer que Séneque, en les éliminant, aurait fait preuve d’un
gott plus sir...»*

Quelques années plus tard, en 1934, Jean Bayet écrivait, de
méme, & propos de Séneque: «La composition ne I'inquiéte pas:
il s’y efforce parfois... mais oublie bientdt son plan, le grossit de
digressions, 'amplifie ou le mutile. Nulle proportion, par suite,
entre les parties; et des transitions vaille que vaille. L’improvisa-
tion est reine...»

Un tel état de choses appelle une explication. Elle était fournie
deés 1898 par Ed. Norden, dans son livre sur la prose d’art anti-
que’, qui insistait sur 'importance de la rhétorique, et, plus parti-
culiérement, de la déclamation dans la culture romaine au pre-
mier siécle de notre ére. Cette influence, exercée par les maitres
de la rhétorique, est indéniable, et, peu apres la parution du livre
de Norden, deux auteurs au moins ont cherché a la préciser et a
Pexpliquer, d’ abord en s’appuyant sur le fait que Sénéque le Pére
était grand amateur de rhétorique et que son fils eut avec lui une
évidente intimité intellectuelle®. Le résultat de ces recherches ne
fut pas négligeable. Elles conduisirent, en particulier, 2 découvrir
des rapprochements de mots, voire de phrases, montrant que les
legons du pere ou, plutot, ses conversations avec son fils avaient
laissé des souvenirs précis dans la mémoire de celui-ci.

s Ibid., 246.

S Ibid.

J. BAYET, Littérature latine, nouvelle édition, avec la collaboration de
Louis NOUGARET (Paris 1965), 326.

7 Ed. NORDEN, Die antike Kunstprosa, 2 vol. (Leipzig 21928).

*  E.ROLLAND, De linfluence de Sénéque le Peére et des rhéteurs sur Sénéque
le philosophe (Gent 1906). Voir également C. PREISENDANZ, «De L.
Annaei Senecae rhetoris apud philosophum filium auctoritate», in Philo-
logus 67 (1908), 68-112.



NATURE ET FONCTION DE LA DIGRESSION 221

Pourtant, ces coincidences pouvaient passer pour superficiel-
les. Elles ne rendaient pas compte des liens profonds qui ratta-
chent Séneque le philosophe a ’enseignement et a la pratique des
rhéteurs, de la parenté qui existe dans le style, les formes de la
pensée, sa tension, son chatoiement, entre une controverse ou
une suasoria et ce que nous lisons dans les traités en prose de
Sénéque. Ainsi en jugeait Luigi Castiglioni dans une étude parue
en 1926°, suggérée, peut-étre, par le livre ’E. Albertini et le Séne-
que prosatenr de A. Bourgery, paru en 1922. L. Castiglioni cons-
tatait que, st les rapports entre Séneéque le philosophe et les décla-
mateurs avalent été signalés, a plusieurs reprises, ’étude de ces
rapports n’avait pas été «poussée a fond»:

«La réalité du fait, écrivait L. Castiglioni, appartient désor-
mais aux choses jugées... Mais en quoi consiste réellement cette
rhétorique de Séneque, quelles formes précises elle revét, dans
quelle mesure elle influe sur I’évolution de sa pensée, sur sa
maniere de traiter une question, sur la composition des ceuvres
prises une a une sont autant de problémes que je ne trouve pas
— je ne dirai pas abordés de front, mais méme formulés avec une
suffisante clarté.»'

La raison de cette absence est assez claire; elle réside, sans
doute, dans le parti-pris des historiens de la littérature pour les-
quels parler de rhétorique revient a porter un jugement péjora-
tif, équivalant a une véritable condamnation: ce qui appartient
au domaine de la rhétorique ne saurait étre, pense-t-on, que lan-
gage artificiel, dépourvu de sincérité, le contraire méme d’une
pensée authentique et, le plus souvent, empreint de «mauvais
golit». Et si, de plus, 'auteur qui ’emploie se pique de philo-

> «Studi intorno a Seneca prosatore e filosofo», in RFIC 52 (= N.S. 2)
(1924), 350-382, = AA.VV., Seneca. Letture critiche, a cura di A. TRAINA
(Milano 1976), 97-126.

1 Art. cit., 100-101.



222 P. GRIMAL

sophie, le reproche est encore plus grave, puisque ses propos
apparaissent comme dictés par des lois purement formelles, qui
lui seraient imposées de 'extérieur. On admet donc, assez géné-
ralement, que, dans la mesure ou Séneque se réveéle disciple des
rhéteurs, ou il recourt aux procédés qui leur sont familiers, ou
il adopte les formes de discours qui leur sont chers, il ne saurait
étre un véritable penseur, encore moins un philosophe. Il veut
seulement s’en donner I'apparence.

Tel est le jugement, séveére, de l'opinion commune,
aujourd’hui, a ’égard de Sénéque, quelles que soient, par ailleurs,
les qualités et les mérites que 'on consent a lui reconnaitre. Il
nous semble, au contraire, que 'emploi qu’il fait des modes
d’expression en usage chez ceux qui furent ses maitres, directs ou
indirects, ne compromet en rien son autonomie intellectuelle ni,
a plus forte raison, sa sincérité. Il utilise un «Jangage», un mode
de communication, dirait-on de nos jours, qui se révele comme
le plus propre a étre entendu par ceux auxquels il s’adresse. Cha-
que siecle, en effet, a son langage. Lucilius, au temps des Sci-
plons, exposait, en vers, les doctrines des philosophes. De méme
Lucrece, un siécle plus tard, demandait a la poésie le moyen de
persuader Memmius, tandis que Cicéron, au cours des mémes
années, s’efforgait de forger, pour la langue latine, un vocabulaire
qui rendit sensible ’enseignement des principales écoles encore
vivantes. Et, comme, avec ’avénement du principat, ’essentiel de
la culture se trouvait représenté par les rheteurs, désormais les
maitres de la parole, il ne pouvait se faire que toute pensée ne dit
recourir a eux pour étre entendue. Mais cette rhétorique, toute-
puissante, ne fournissait, ou, si 'on préfére, n’imposait que des
formes. Il appartenait a ceux qui 'employaient de faire que ces
formes recouvrissent autre chose que du vide.

En essayant de découvrir quelle est la fonction des digressions
dans I’ceuvre en prose de Séneque, le probléme que nous posons
est I'un de ceux qui se trouvaient évoqués dans le travail de Luigi
Castiglioni. Il intéresse en effet celui de la composition, pro-



NATURE ET FONCTION DE LA DIGRESSION 223

bléme plus général et qui, lui, ne peut étre résolu que si I'on
consent a se référer aux usages et aux regles de la rhétorique
contemporaine de Séneque. Depuis |’article de Castiglioni, cette
étude a été entreprise, par Karlhans Abel, notamment'!, puis par
nous-méme'?, et poursuivie par J.R.G. Wright'?. Elle a conduit
a considérer les dialogues comme de véritables suasoriae, tout a
fait comparables, dans leurs structures et les «couleurs» qu’elles
emploient, a celles que nous fait connaitre I’ouvrage de Sénéque
le Pere'“.

Mais les digressions ne se rencontrent pas seulement, chez
Sénéque, dans les traités proches de la suasoria — c’est-a-dire,
généralement, les Dialogues. On en trouve également dans les
ouvrages plus généraux, ceux qui nous ont été conserves, les
Questions Naturelles et les livres Des bienfaits. Elles sont nom-
breuses aussi dans les Lettres a Luctlius, et 'on penserait qu’elles
y sont justifiées par le ton plus libre d’une correspondance pri-
vée, si les ceuvres antérieures n’avaient pas montré que |'usage
en était depuis longtemps familier 4 Séneque et qu’il appartenait
aux structures mémes de sa pensée. On est ainsi conduit a consi-
dérer que la digression, dont les rhéteurs faisaient une partie inté-
grante de la composition d’un discours, avait pris, pour Sénéque,
une valeur propre, qu’elle lui était devenue un mode de pensée.
Et cela répond précisément a I'un des souhaits formulés par L.
Castiglioni, qui invite a mieux connaitre I'influence exercée par

"' Bauformen in Senecas Dialogen (Heidelberg 1967).

12 «Lacomposition dans les ‘dialogues’ de Séneque», in Rome. La littérature
et I’histoire (Paris-Rome 1986), I 515-549.

' «Form and Content of the Moral Essays», in Seneca, ed. C.D.N. COSTA

(London 1974), 32-69.

Ainsi, le livre I du De clementia est construit sur le schéma ius et aequitas,
caractéristique de la suasoria. Voir P. GRIMAL, Sénéque ou la conscience
de I’Empire (Paris 1978), 121.



224 P. GRIMAL

la rhétorique non plus sur expression mais sur I’expérience spi-
rituelle méme de I’écrivain. Ce qui est en question, c’est la cohé-
rence de sa pensée, a travers les différents aspects de son ceuvre.
Nous devrons nous demander si ce qui était un ornement ima-
giné par la rhétorique traditionnelle ne devint pas pour Sénéque
une véritable méthode de découverte philosophique et morale,
s’il n’existe pas, chez lui, sous-jacente a I’étourdissante diversité
des digressions, une unité profonde d’inspiration, trop souvent
méconnue, et qu'il nous appartient de retrouver. Mais cette
recherche que nous entreprenons devrait nous permettre aussi
de mieux comprendre comment I'ceuvre de Sénéque, dans la
mesure ou elle prend appui sur les théories de ’esthétique ora-
toire, s’'insere dans la littérature de son temps, celle qui est
encore en devenir, et prépare des floraisons que le gout sévere
de Quintilien et de quelques autres tendait a étouffer. Curieuse-
ment, et ce n’est sans doute pas le moindre mérite de Séneque,
il nous sera donné de voir (du moins nous I’espérons) a travers
son ceuvre, comment la rhétorique, déja traditionnelle, en vien-
dra elle-méme a se dépasser.

*k

Mais il convient d’abord de définir la digression et de rappe-
ler quels furent, a ce sujet, enseignement et la pratique des rhé-
teurs. Une digression, si 'on en croit Cicéron, qui s’appuie sur
la doctrine d’Hermagoras, est un développement extérieur a la
cause et au point a juger, «et qui contient ou bien 1’¢loge de soi-
méme ou bien la critique de I’adversaire ou qui introduit une
cause différente pour en tirer quelque confirmation ou quelque
réfutation, non par une argumentation mais par une amplifica-
tion qui éleve la question»'?.

B e T 97.



NATURE ET FONCTION DE LA DIGRESSION 225

Il est naturel de penser qu’un pareil procédé naquit en méme
temps que ’art oratoire; 1l est spontané chez quiconque veut
persuader. On constate que, bien avant le temps des doctrines
et des écoles, dans I’Athénes du Ve siecle, les orateurs ne répu-
gnalent pas a user de la digression, a interrompre le cours logique
de leur démonstration pour insérer dans leur discours des passa-
ges destinés a plaire aux auditeurs, a réveiller leur attention, a
toucher leur sensibilité'¢. Démosthene était resté célebre par son
art de la digression. Pline le Jeune citera encore, bien des siécles
plus tard, celle qu’il lisait dans le discours Sur I’Ambassade, et
dont il lui suffira de rappeler les premiers mots, tant elle était
présente a toutes les mémoires'’.

Pourtant, la digression n’est pas mentionnée par les premiers
auteurs qui tentent de formuler des regles pour ’éloquence. Elle
ne figure ni chez Aristote ni chez son contemporain Anaxi-
méne'®: apparemment elle est considérée comme une excrois-
sance parasite, qui ne saurait étre soumise a des lois et dépend
seulement de la fantaisie de 'orateur.

Il faut attendre I’enseignement d’Hermagoras de Temnos,
vers 150 av. ].-C., pour que la digression soit reconnue par les
rhéteurs comme une partie du discours. Nous avons vu quelle
définition 1l en donnait. Il la justifie en en faisant une espece de
la guaestio, par exemple la nature du bien, ou la grandeur du
soleil, ou des problemes généraux, qui, dit Cicéron, appartien-
nent aux seuls philosophes'®.

A Rome, la pratique de la digression avait commencé bien
avant que ’on n’en fit la théorie. Cicéron atfirme que le premier

‘¢ Isaeus, Or. VI 59.

Plin. Epist. IX 26, 9: iam quid audentius illo pulcherrimo ac longissimo
excessu: vOomua Yop...

'* Cf. ]. BRZOSKA, «Anaximenes», in RE I 2 (1894), 2086-2098.
¥ Inv. 1 8.



226 P. GRIMAL

a la pratiquer avec éclat fut Servius Sulpicius Galba, au milieu du
deuxiéme siécle av. ].-C. Galba s’était illustré en «sortant de son
sujet, pour embellir son propos, charmer les esprits, émouvoir,
élever le débat, recourir au pathétique, aux idées générales»*.
Mais il semble bien que ces parties de ses discours n’aient pas été
conservées lors de leur publication, puisque Cicéron avoue n’en
pas trouver trace en les lisant®'. Quoti qu’il en soit, la Rhetorigue
a Heérennius ignore la digression??.

Dans le De inuentione, Cicéron se montre assez réticent a
I’égard des théories d’Hermagoras. Il se refuse a faire de la digres-
sion une partie autonome du discours?*. Il accepte bien que I’ora-
teur introduise un développement sur un «lieu général» (locus
communis), mais il faut qu’il le fasse avec discrétion, et toujours
apres avoir établi, par des arguments précis et positifs, la vérité
de sa these?.

Telle était I'opinion de Cicéron en son adolescence, quand il
était dans sa vingtieme année. Une trentaine d’années plus tard,
dans le De oratore, il se montre aussi tres réservé en parlant de
la digression. Il n’y fait, a la verité, qu’une allusion:

«Quelques-uns [il s’agit des rhéteurs grecs et, sans doute,
essentiellement d’Hermagoras] invitent 2 insérer, avant la péro-
raison, une digression destinée a orner ou élever le discours, puis
a conclure et a passer a la péroraison.»?**

20 Brut. 82: ... ut egrederetur a proposito ornandi causa, ut delectaret animos,

ut permoueret, ut augeret rem, ut miserationibus, ut communibus locis ute-
retur.

2 Ibid.

> Voir A.D. LEEMAN, Orationis ratio, trad. 1tal. (Bologna 1974), 36.

¥ Inv. 197: nobis autem non placuit hanc partem in numerum reponi quod

de causa digred: nisi per locum communem displicet...
2 Inv. II 48.

% De orat. 11 80: alii iubent, antequam peroretur, ornandi aut augendi causa

degredi deinde concludere ac perorare.



NATURE ET FONCTION DE LA DIGRESSION 227

Mais, tout en concédant qu’il est possible de suivre ce conseil,
Cicéron ne croit pas que ce soit la une regle absolue, purement
abstraite. Il estime que ces théoriciens de la parole, qui n’ont
jamais défendu réellement un accusé devant un tribunal, se fai-
saient une idee fausse des conditions dans lesquelles I’¢éloquence
avait a s’exercer.

Qu’il ne réprouvat pas lui-méme le recours a la digression,
nous en avons plusieurs preuves. Il en avait usé avec beaucoup
d’éclat au cours de sa carriere, mais il ne pensait pas qu’il fallit
’enfermer par des préceptes trop contraignants.

Quintilien, dans le chapitre qu’il consacrera a la digression?¢,
citera trois digressions celebres qu’il trouve dans les discours de
Cicéron, et il les considére comme des modeles: I’éloge de la
Sicile, au début de la seconde action contre Verres (le discours
consacré a la préture de Sicile), puis la description de la ville
d’Henna et de son sanctuaire, qui culmine avec la légende de
Proserpine?’, enfin un éloge de Pompée, que nous ne possédons
pas et qui se trouvait dans le plaidoyer en faveur de C.
Cornelius?®. Celui que nous connaissons par le Pro lege Manilia
peut nous en donner quelque idée.

Cicéron, il est vrai, ne s’était pas abandonné sans quelque
scrupule a ce genre de développement. Déja, dans le De signis
(qui, on le sait, n’a pas été prononce), il feint d’hésiter. Apres
avolr rappelé les cérémonies célébrées en 'honneur de la déesse
d’Henna, il s’interrompt pour dire — ou plutot pour écrire: Non
obtundam diutius, «je ne vous étourdirai pas plus longtemps»?°.

¢ Inst. IV 3. Voir ci-dessous.

» Eloge de la Sicile: Verr. II, 2, 2-9. Description d’Henna: Verr. II, 4,
106-109 (De signis).

Du Pro Cornelio (qui comportait deux discours), il ne reste que des frag-
ments.

¥ Verr. 11, 4, 109.

28



228 P. GRIMAL

Il affecte de considérer que toute digression doit €tre justifie, et,
surtout, demeurer discréte.

Il nous a d’ailleurs confié¢ dans I’Orator quel était, en sa vieil-
lesse, son véritable sentiment sur ce genre de développement, ces
morceaux de bravoure qui provoquaient I’admiration des foules.
Il le fait & propos de la célebre digression sur le supplice des parri-
cides, dans le Pro Sex. Roscio Amerino®°. Il voit dans ce tableau
pathétique Deffet d’une jeunesse qui n’a pas encore «jeté sa
gourme» ou, comme il le dit lui-méme, «achevé sa fermenta-
tion». Il n’en considére pas moins, dans ce méme passage de
’Orator, ou il ironise sur ses efforts d’autrefois, que de telles
digressions, en introduisant dans I’é¢loquence une plus grande
diversité de tons, avaient provoqué dans le public une véritable
passion, un engouement qui explique, au moins en partie, ’évo-
lution ultérieure de l'art oratorre.

Les digressions, dans les discours de Cicéron, ne sont pas seu-
lement des morceaux de cette sorte. Il en est une, par exemple,
plus discréte, dans le Pro Rabirio, dans laquelle lorateur
exprime l'une de ses plus profondes convictions, lorsqu’il
affirme, a propos de C. Marius, qu'une ame comme la sienne ne
pouvait mourir®'. Ce sont les mémes arguments qu'’il reprendra,
au premier livre des Tusculanes®?, et 'on sait que, dans sa jeu-
nesse, il avait exalté dans un poeme la gloire de son illustre com-
patriote et allié**. Tout cela nous autorise a penser que, chez
Cicéron, ’emploi des digressions reléve d’une inspiration spon-
tanée de ’esprit, de ce que Pétrone, dans les propos qu’il préte
a Eumolpe, appellera un impetus**, quelque chose qui, parfois,

3 & Rosc. 69-71; Orat. 107.

3" Rab. perd. 29 (cité par A.D. LEEMAN, op. cit., 137-138).
32130 et suiv.

¥ Voir P. GRIMAL, Cicéron (Paris 1986), 39 et suiv.

3 Petron., Satirae 118, 6.



NATURE ET FONCTION DE LA DIGRESSION 229

peut étre un jeu artificiel, mais qui, plus souvent encore, jaillit
des profondeurs de I’étre.

Mouvement de I’ame, la digression est, par essence, indiscipli-
née, et les rhéteurs, comme Cicéron vieilli, la considéraient avec
suspicion. Quintilien, dans le chapitre que nous avons cité, cons-
tate qu’elle ne rentre pas dans les cinq parties canoniques d’un
discours; elle ne se confond ni avec ’exorde ni avec la narration,
ni avec la preuve, la réfutation ou la péroraison®’. Elle est, par
essence, inclassable. En revanche, elle est partout. Quintilien
énumere les formes qu’elle peut prendre: «indignation, appel a
la pitié, malveillance, insultes, justifications, appel a la bienveil-
lance, réfutation de mauvais propos», tout cela est digression*®.

Cette omniprésence de la digression est pour nous fort ins-
tructive. Elle trahit une tendance, de la part des orateurs, et aussi,
peut-étre surtout, nous le verrons, des rhéteurs professionnels,
a briser les cadres trop rigides que les préceptes de la rhétorique
traditionnelle imposaient au discours. C’est dans la digression
que trouve refuge la richesse de la pensée; elle est la part de I'inat-
tendu, c’est-a-dire, finalement, de la création. Puisque, par
nature, elle ne correspond a aucun contenu déterminé a I’avance
(comme le font les autres «parties» d’une controverse ou d’une
suasoria), elle est le domaine par excellence de la liberté. Elle est
le moyen de réintroduire la vie dans les schémas figés de I’école,
et, ce qui le montre bien, c’est qu’elle a étendu son royaume
d’abord dans I’école méme et non pas au forum ou dans les tribu-
naux. Quintilien lui-méme est contraint de ’avouer, non peut-
étre sans regret: «Beaucoup d’orateurs, dit-il, ont coutume, une
fois qu’ils ont annoncé le plan, de se lancer aussitot, et sans autre
considération, dans un développement brillant, susceptible de

A st IV 30 15.
3 Ihid.



230 P. GRIMAL

leur attirer le plus d’applaudissement possible»®’. Et il ajoute:
«Cette pratique, née de la déclamation d’apparat, est aujourd’hui
parvenue au forum, depuis que 'on a imaginé de plaider non
pour ['utilité des parties mais pour satisfaire la vanité des avo-
cats.»**

C’est reconnaitre que la digression est une expression ora-
toire qui n’a d’autre fin que le plaisir de I"auditeur et, naturelle-
ment, la gloire de lauteur. Elle fleurit dans ce milieu littéraire
qui trouve sa plus grande délectation dans les recizationes, les lec-
tures publiques dont la mode se répandit a partir du régne
d’Auguste. Dans la dédicace de son Histoire Naturelle a Vespa-
sien, Pline demandait a 'empereur de bien vouloir I'excuser si
les livres qu’il lui offrait ne se préetaient pas a ce que I'auteur y
fit montre de talent, s’ils ne pouvaient donner lieu a «des digres-
sions, des discours, des dialogues, a des événements étonnants,
a des histoires de toute sorte, plaisantes a raconter, agréables a
lire. Le sujet en est la réalité des choses, c’est-a-dire la vie...»*.

Pline pense ici, évidemment, aux historiens, comme Tite-
Live, dont il fait mention peu apres. Mais sa remarque prend
toute sa valeur si l'on se souvient de la maniere dont Sénéque
avait traité des sujets concernant, eux aussi, la «nature», dans ses
Questions Naturelles: 1a, nous le verrons, ne manquent pas les
digressions destinées, comme dans un discours, a «¢lever le ton»,
élargir I’enquéte, de maniere a en montrer toute I'ampleur. Tan-
dis que I’Histoire Naturelle de Pline se présentait comme une
suite de faits ou les considérations philosophiques demeurent
sous-jacentes*’, le livre de Séneque se conforme a la tradition de

e st TN 3, L2
¥ [Ibid.
¥ Plin. Nat. I praef. 12.

*  P. GRIMAL, «Pline I’Ancien et les philosophes», in Pline [’Ancien,

témoin de son temps. Actes du Congrés International de Nantes, oct. 1986
(Salamanca-Nantes 1987), 239-250.



NATURE ET FONCTION DE LA DIGRESSION 231

la rhétorique d’apparat, ou la digression sert a introduire la
réflexion de l'auteur. On ne saurait donc accuser Sénéque
d’avoir céde, lorsqu’il usait de ce procédé, a I’entralnement de
son imagination, a son tempérament, a un manque de rigueur
dans la pensée, ou, s1 'on préfere, a ses «démons». Il usait seule-
ment d’un mode d’expression qui s’était progressivement créé et
fagonné au cours des générations précédentes. Peut-étre faut-il,
comme on I’a suggéré, en chercher les origines lointaines dans
le désir congu par les «rhéteurs» d’imiter les poétes hellénisti-
ques dans leur gout pour le singulier, le bizarre, les descriptions
et les mythes*!. L’idée est ingénieuse; 1l est possible que, au cours
du deuxieme siecle avant notre ére, les rhéteurs rhodiens ou per-
gameniens, ou syriens, voire alexandrins, aient été séduits par les
ceuvres des poetes qui leur étaient contemporains. L’éloquence
asianique en serait une preuve. Mais cette influence ne pouvait
agir que sur le contenu ou le style des digressions, non pas sur
leur existence méme, puisque, phénomene spontané de toute
éloquence encore indisciplinée, elles ont d’abord apparu, avant
toute regle, comme des plantes sauvages qu’il fallut ensuite tailler
et assagir. Et elles ne cessérent jamais tout a fait d’etre telles.

Il nous reste a examiner 'usage que fit Séneque de cette
liberté depuis ses premiers ouvrages jusqu’aux Lettres a Lucilius,
a nous demander si la digression fut seulement pour lui un
moyen d’orner son discours, au prix d’une certaine incohérence
ou si ce ne fut pas avant tout un instrument de pensée, un moyen
de la conduire au-dela des inférences de la logique, un recours a
Pirrationnel.

‘t M. ROZELAAR, Seneca. Eine Gesamtdarstellung (Amsterdam 1976), 393
et sulv.



232 P. GRIMAL

Dans le premier ouvrage en prose qui nous soit conservé, la
Consolation a Marcia, Séneque use de la digression, comme le
voulait ce genre de suasoria*?. Il y recourt comme a I’un des pro-
cédés propres a agir sur I’ame et 'esprit de celle a qui il s’adresse.
Il en use a coté des préceptes et des exempla, des considérations
générales sur la nature de ’homme et, surtout, sa place dans
’ensemble de la création. Mais s’il ne s’agissait que d’exposer a
Marcia ce qui n’est guére plus qu’un lieu commun, |'incertitude
de la vie humaine, en butte a tous les coups de la Fortune, la sim-
ple succession des arguments ne saurait la persuader. Aussi, pour
rendre cette incertitude effectivement sensible, Séneque, aban-
donnant de fagon délibérée le point en question, imagine un
voyageur au moment de partir pour Syracuse, a qui un ami
décrit ce qui I’attend: une ville d’une grande beauté, des souve-
nirs historiques grandioses, mais aussi la tyrannie cruelle du des-
pote Denys*’.

Puis, sur cette premiere digression, une autre se greffe, second
terme d’une comparaison. A la beauté de Syracuse répond le
merveilleux spectacle du monde; a la cruauté de Denys, les maux
sans nombre qui menacent les corps, les guerres, les brigandages,
les poisons, les naufrages, et la mort, dont on ne peut prévoir si
elle sera douce ou terrible®. Puis, peu a peu, le regard s’éleve,
jusqu’a la contemplation de I'univers, qui est donnée aux ames
heureuses*’.

Au terme de ce long poeme, il ne peut se faire que 'ame de
Marcia elle-méme ne retrouve, elle aussi, la sérénité. Le schéma

2 Sur cette consolation, sa date, etc., voir J. FILLION-LAHILLE, «La produc-

tion littéraire de Sénéque sous les régnes de Caligula et de Claude...», in
ANRW 11 36, 3 (Berlin 1989), 1606-1638.

3 Marc: 17.
44 Mare. 18.
45 Marc. 25-26.



NATURE ET FONCTION DE LA DIGRESSION 233

traditionnel de la consolation est rénové, dépassé, grace a la dou-
ble digression qui en occupe toute la derniere partie et forme
environ le tiers de 'ouvrage entier. Ici, la tradition des rhéteurs
parait avoir joué un moindre réle que celle du dialogue philoso-
phique. On ne peut pas ne pas penser au De republica de Cicé-
ron, dont le souvenir est évident; et, au-dela de Cicéron, aux
grands mythes platoniciens, qui ont pour objet, eux aussi, de
dépasser les incertitudes de la pensée purement logique — les
limites de I’¢miotfun, de rejoindre 'ineffable comme nous y invi-
tent les poctes*®.

Quelques années plus tard, lorsque Sénéque voudra consoler
sa mere, il recourra, tout naturellement, a ’argument qui tend
a dépouiller I’exil des associations dramatiques qui le rendent si
terrible a imaginer. Argument qui se résume a deux mots, la défi-
nition «objective» de l’exil, qui n’est qu'un «changement de
lieu»*”. Mais il sait aussi le peu de poids que posseéde ce type de
définition, aussi cher soit-il aux stoiciens. Bien plus tard, dans
une Lettre a Lucilius, il s’en moquera ouvertement: «J’ai envie
de rire, mon excellent ami Lucilius, de ces sottises grecques, dont
je ne me suis pas encore débarrassé, bien qu’elles me plongent
dans I’étonnement. Notre Zénon emploie ce syllogisme: ‘Aucun
mal n’est glorieux; or, la mort est glorieuse, donc la mort n’est
pas un mal’.»*® Des le temps de son exil, il pensait de méme: les
vérités les mieux établies de la logique et de la dialectique demeu-
rent sans force et ne persuadent point. Aussi, aprés avoir établi
que l'exil, apres tout, n’est qu’un changement de lieu, il rend
cette notion sensible, il la matérialise, en une assez longue digres-
sion qui commence par un tableau de la population 2 Rome

*  Voir K. KUMANIECK], «Die verlorene Consolatio des Cicero», in ACD
4 (1968), 27-47.

Commutatio loci, Helu. 6, 1.
‘*  Ep. 82, 8-9.

47



234 P. GRIMAL

meéme, dans la Ville ou se rassemblent des gens venus de tous les
horizons, et se poursuit par le spectacle du monde, ou aucun
endroit n’est assez sauvage pour n’attirer personne. Bien plus,
cette agitation perpétuelle des humains, qui changent incessam-
ment de lieu, appartient a 'ordre méme de la Nature, ou rien
n’est stable, ni le soleil ni aucun des astres. Et ’ame humaine par-
ticipe a ce devenir perpétuel, dont elle n’est qu'un élément.

Une telle digression a pour fin d’'insérer chacun de nous dans
Punivers. A la vérité, il ne s’agit pas seulement, comme dans la
Consolation a Marcia, de susciter un «mouvement du coeur»,
mais, plus profondément, de rendre immeédiatement sensible la
vérité de la maxime fondamentale des stoiciens, le naturam
sequi. La digression, ici, est a la fois un poeme et une méditation.

Entre la Consolation a Marcia et la Consolation a Helvia se
placent les trois livres du De i7a. La encore, bien qu’il s’agisse en
fait d’un traité théorique, dont les sources peuvent étre
précisées*®, Séneque a voulu le présenter comme une suasoria,
adressée a son frére ainé, Novatus. Et cette suasoria commence
par un tableau des effets de la colere dans I’ensemble du monde.
Le mouvement est le méme que dans la digression que nous ont
presentée les deux Consolations. La reprise, de dialogue en dialo-
gue, de ce méme procédé suggere que c’est 1a non pas une mala-
dresse d’auteur, enclin a user, avec monotonie, des mémes artifi-
ces, mais une forme de pensée, qu’il doit au stoicisme. L’un des
dogmes chers aux stoiciens est en effet la cohérence qu’ils croient
constater entre les différentes parties de l'univers, cette sym-
pathie qui en fait I'unité®®. Il est donc naturel d’élever inlas-
sablement l’esprit jusqu’a cette compréhension totale de la

*  ]. FILLION-LAHILLE, Le De ira de Sénéque et la philosophie stoicienne des
passions (Paris 1984). Sur la date, P. GRIMAL, Senéque ou la conscience de
PEmpire, 270 et suiv.

50 Cf. SVF1I 475 et suiv.



NATURE ET FONCTION DE LA DIGRESSION 235

«nature», grace a une série de tableaux grandioses ou émou-
vants.

Toute question particuliére ne peut donc étre traitée et réso-
lue que dans une perspective universelle. Ce qui réintroduit dans
le systéme stoicien 'une des fonctions de la digression, que lui
attribuaient les rhéteurs. Quintilien nous dit en effet’’ que «la
digression... est souvent utile pour préparer le traitement d’une
question, surtout si, au premier abord, cette question semble peu
propre a nous favoriser». Tel est le dessein de Sénéque au début
du De ira: préparer son frére a découvrir tous les méfaits de la
colére, montrer en elle une force cosmique, destructrice de toute
société, de toute affection familiale; elle est le 724/, en soi.

La Consolation a Polybe culmine sur une digression célébre,
qui a valu a Sénéque beaucoup de critiques, la prosopopée de
Claude essayant de consoler son affranchi pour la mort de son
fréere’?. Cette digression intervient, conformément aux précep-
tes des rhéteurs, un peu avant la péroraison. Celle-ci est essentiel-
lement un développement empreint de rhétorique, ou ne man-
quent pas les recherches de style. Faut-il en conclure qu’elle est
tout a fait dépourvue de signification morale?

En introduisant ce discours prété a Claude, Sénéque rappro-
che Claude de son affranchi, il supprime I’énorme distance
sociale qui les sépare, mais il le fait en montrant que ’empereur
donne I’exemple des vertus viriles qui conviennent au maitre du
monde. Claude, parce qu’il est maitre du monde, se doit d’étre
aussi maitre de lui-méme, et ce portrait idéal tracé du prince est,
en fait, celui de tout homme capable de s’élever au-dessus des
coups de la Fortune. En contraste, ce qui est dit de Caligula, et
qui ne fait pas moins digression, tend a exalter la «vertu» de
Claude. L’image du prince qui clét ce dialogue entre Séneque et

St Inst. IV 3, 9.
2 Polyb. 14-17.



236 P. GRIMAL

Polybe, ou plutdt cette suasoria, ne peut étre expliquée par la
volonté de flatter celui dont dépendent le rappel et la grace du
philosophe. Rapprochée de celle que, plus tard, Séneque tracera
dans le De clementia, elle répond & une conviction politique pro-
fonde et n’a rien d’hypocrite. Etant donné le personnage en
cause, ce Polybe, qui est un collaborateur direct de Claude, il
convenait d’elargir le débat, d’associer 'affranchi au destin de
Iempire et d’exalter en lui le désir de la gloire, une gloire qu’il
partagerait avec le prince. Rien, 13, qui ne s’explique, rien qui
reléve d’une fantaisie de Séneque. Tout est logique, dans cette
digression, a la fois dans la perspective d’une consolation et dans
celle de Séneque lui-méme comme consolateur.

Dans le dialogue Sur la brieveté de la vie, que Séneque com-
posa trés probablement des son retour d’exil, et qui est une sua-
soria dont le destinataire est son beau-pere Paulinus, nous trou-
vons aussi des digressions. La plus importante nous parait étre
celle qui expose les mille-et-une fagons dont les occupati gaspil-
lent le temps*?; elle a pour point de départ, on le sait, une confé-
rence que Séneque vient d’entendre, et qui traite un sujet qui lui
parait futile: le nom de celui qui, en chaque chose, a innové. De
telles études sont superflues, dit Sénéque, et rentrent dans la caté-
gorie de ce qu’il appelle une desidiosa occupatio®*. 1l s’agit, dans
toute cette partie du dialogue, de définir le véritable otium. C’est
le premier point de 'argumentatio, destiné 2 montrer que
Potium est utile, lorsqu’il est véritablement consacré au progres
moral®*. A ce moment se place la digression, qui illustre la pen-
sée par une sorte de tableau satirique, longuement développé
pour lui-méme. Et voici qu’a propos d’un des exemples allégués

3 Chap. 13 jusqu’a 13, 8: sed ut illo reuertar unde discessi...

4 Brev. 12, 2.

** Sur le plan du dialogue, voir notre édition, Collection «Erasme» (Paris

1959), 5-7.



NATURE ET FONCTION DE LA DIGRESSION 237

par le conférencier, se greffe une autre digression. Pompée,
disait-il, fut le premier a faire combattre des éléphants, au nom-
bre de dix-huit, dans le Cirque. Sur quoi Séneque se rappelle
quelle fut la mort de Pompée lui-méme: cet homme «qui se
croyait alors au-dessus de la nature» dut, quelques années plus
tard, tomber sous le poignard d’un esclave de la plus vile
espece’®.

Sénéque est parfaitement conscient de s’étre livré a une
digression. Il enchalne aussitot, en disant: Sed ut illo reuertar
unde decessi... Pourquoi a-t-il ainsi brisé la ligne de son premier
développement, lui-méme grossi démesurément? Deux raisons
peuvent étre invoquées: d’abord le désir de suggérer que I'exem-
ple de Pompée pouvait avoir, aux yeux d’un sage, une significa-
tion morale. Encore fallait-il pour cela dépasser la simple curio-
sité érudite. D’autre part, il n’était pas inutile de montrer que le
probléme posé par le «faux otium» n’était pas purement théori-
que, mais concernait chaque Romain lettré. La réflexion géné-
rale, sur le réle et la nature de otium, cessait d’étre un théme
d’école pour s’enraciner dans le réel.

Il en va de méme pour la troisieme digression, sur I’étrange
conduite du préfet de 'annone C. Turannius. Elle illustre I’obs-
tination de quelques hommes a ne pas vivre vraiment, mais a
recourir, jusqu’au bout, au «divertissement». Dans [’économie
générale du dialogue, cette digression a une fonction conforme
a une regle énoncée par Quintilien, recommandant d’user de la
nopéxfacig pour préparer la péroraison®’. Séneque en usera de
méme pour la digression qui précéde la conclusion du dialogue
Sur la constance du sage, et qui rappelle comment Caligula fut
chatié pour avoir sottement ridiculisé Cassius Chaerea®®.

¢ Brev. 13, 7: ultimo mancipio transfodiendum se praebuit.

3T Inst. IV 3, 11-12,
*  Const. 18.



238 P. GRIMAL

Dans toutes ces suasoriae, 'emploi de la digression est
conforme aux préceptes des rhéteurs. Séneque en use pour illus-
trer une guaestio, en montrer ’application, lorsqu’il s’agit d’une
quaestio infinita, au personnage qu’il s’agit de convaincre. Ainsi
I'exemple de C. Turannius sera-t-il de nature a frapper vivement
Pesprit de son «collégue» Pompeius Paulinus, lui aussi préfet de
’annone.

D’une maniére plus générale, la digression «actualise» la dis-
cussion, a la fois pour I'interlocuteur et pour Séneque lui-meéme,
qui la présente comme un élément de sa propre expérience. Une
dissertation abstraite ne persuade guére; elle ennuie plutot. Une
anecdote, au contraire, retient attention, frappe I'imagination,
et transmet plus stirement la legon morale. Car le dessein de
Séneque, dans les dialogues, n’est pas d’abord de proposer un
enseignement, de reprendre les scholae des maitres du stoicisme,
nous I'avons dit. Il refuse leurs syllogismes, qui ne sont, a ses
yeux, que des schémas préparatoires, des points d’ancrage, sans
lesquels rien de solide ne saurait €tre construit, mais qui ne rem-
placent pas ’édifice lui-méme.

C’est ainsi que le traité Sur la vie heureuse commence par un
tableau de la vie humaine qui est assurément une digression par
rapport au theme proposé. Tableau que ’on peut juger assez peu
original, la comparaison de la vie a une route, mais qui sert a
poser le probleme, a capter lattention de I'interlocuteur®®. Les
définitions proposées par les stoiciens ne viennent qu’apres cet
exorde, qui pouvait para1tre hors du sujet. Puis, une fois établi
que la «vertu» ne saurait étre unie au «plaisir», apres une discus-
sion théorique, qui est une réfutation de I’épicurisme, il semble
que tout le dialogue bascule. Désormais 1l n’est plus question du
bonheur, ni du souverain bien, mais, apparemment au moins,
d’une polémique contre les détracteurs de la philosophie, qui

= V-2



NATURE ET FONCTION DE LA DIGRESSION 239

s’écrient: «Pourquoi parles-tu avec plus de courage que tu ne
vis?»®® La suasoria céde la place 4 une controverse. On a supposé,
probablement avec raison, que Sénéque se défendait ici, devant
’opinion, contre les accusations lancées par Suillius. Mais ce
changement de propos se justifie encore autrement. Il a pour
effet d’amener le lecteur — placé ici dans la position d’un juge
— a découvrir la différence qui sépare la matérialité de I'acte et
’intention qui 'inspire. Une premiere illustration est fournie
par I'anecdote relative a ce philosophe épicurien Diodore qui,
contrairement a la doctrine de la secte, s’est suicidé®'. Les uns
Iaccusent de folie, les autres d’inconséquence. Personne
n’accepte de penser qu’il a atteint la plénitude de I'ataraxie, qu’il
est arrivé, consciemment, au terme de sa vie, que sa mort a été
la consécration de ce bonheur.

Puis, par une série d’exemples, qui sont autant de «digres-
sions», dans la mesure ou ils refusent de dépasser le plan des réali-
tés concretes et rompent les démonstrations théoriques, Sénéque
en vient a présenter la théorie des «indifférents» et des «préféra-
bles» et a la rendre non seulement acceptable a son interlocuteur
mais évidente®?,

Nous voyons donc que la digression, dans ces dialogues de
Séneque, est d’abord un instrument de persuasion, qu’elle se
place dans la tradition des rhéteurs, mais que, de plus, elle est
pour lui le moyen d’établir une liaison entre les propositions
théoriques de I’école et les réalités de ’expérience intérieure, ce
qui confere parfois a son discours une apparence de désordre, les
transitions entre les deux domaines n’étant pas explicites. Mais
n’accusons pas Séneque de négligence. Cette absence de lien
exprimé a pour dessein d’inviter ['auditeur a s’interroger, a
ressentir instinctivement I’existence d’un rapport, qu’il décou-

% Vit 17 et suiv.
st Vit 19,
62 Vit. 22 et suiv.



240 P. GRIMAL

vre peu a peu, de fagon graduelle, et qui, pour cette raison, le per-
suadera plus siirement.

Sur ce point, Séneque ne fait guere qu’appliquer de tres
anciens procédés, ceux de la «satire» romaine, qui, de Lucilius 2
Varron, de Varron a Horace, s’était donné pour fin de répandre
les theses des philosophes, en les rendant accessibles a tous les
esprits, en les «incarnant» dans des situations concretes. Les
digressions que nous lisons dans les dialogues sont de méme
nature que les récits, les fables, les anecdotes de toutes sortes
dont usent les poeétes des satires.

Il n’est pas besoin, pour justifier et expliquer ce rapprochement,
d’alléguer I'influence de la «prédication populaire», de la «dia-
tribe», qui serait la source commune aux poétes et aux philoso-
phes. Il semble plus naturel de penser que les différentes formes de
la diatribe, dans la mesure ou celle-ci a existé et n’est pas un mythe
commode imaginé par les historiens modernes de la littérature,
dérivent des ceuvres littéraires qui leur servirent de modeéles.

Quoi qu’il en soit, il y eut un moment, 2 Rome, ou les poétes
mirent a la mode les digressions brillantes, les morceaux a effet,
qui s’inséraient tant bien que mal dans le corps du poeéme, un
récit épique, par exemple, et en brisaient I'unité. Horace fait allu-
sion 2 des descriptions de cette sorte, ingénieuses, belles, peut-
étre, en sol, mais superflues, ces chiffons de pourpre que I’on
coud par-dessus |’étoffe®®. L’auteur de I’Epitre aux Pisons les
condamne, lorsqu’il s’agit d’une épopée, mais il ne se fait pas
faute d’en user lui-méme dans ses Satires et ses Epitres, ou il
introduit des digressions de plusieurs sortes, tantot des fables®,
tantot des allégories®® ou des scénes de mime®.

8 Hor. Ars 15-16.

¢ Par exemple, Sat. I1 6, 79 et suiv. (le rat de ville ...); Epist. 17, 29 et suiv.
(le renard dans la corbeille de grain); etc.

2 _Epist. 115, 26 et suiv,

66

Sat. 11 3 (Damasippe); etc.



NATURE ET FONCTION DE LA DIGRESSION 241

Or, Séneque use, dans ses suasoriae, de procédés identiques.
L’une des plus célebres, le discours Sur la clémence, adressé a
Néron, contient une véritable tragédie praetextata, divisée en
scenes, I’histoire de Cinna et de la conjuration manquée, scéna-
rio tout prét offert au génie de Corneille®”. C’est de la méme
maniere, bien que sur un autre ton, qu’'Horace, dans une Epitre
du premier livre®®, avait raconté, sous la forme d’une comédie,
’aventure de l'orateur Philippe et du crieur public Voltéius
Mena. Chez le poéte comme chez le philosophe, la digression se
déroule librement, elle est traitée pour elle-méme et ne se ratta-
che que par la morale que ’on peut en tirer au discours théori-
que ou elle s’inscrit.

De la méme fagon, le tableau de la mort douloureuse de
Caton, dans le traité Sur la providence®®, est un spectacle proposé
au lecteur, placé sous ses yeux comme 1l le fut, en son temps,
sous le regard des dieux’.

On pourrait donc penser que ’emploi que fait Séneque de la
digression s’explique par des intentions d’ordre purement litté-
raire, le désir d’orner la démonstration, de se concilier le lecteur,
de reposer son attention. Telle était bien, nous ’avons vu, la doc-
trine des rhéteurs, et ’'on pourrait ajouter maintenant [exemple
offert aux écrivains romains par les poetes satiriques. Mais une
telle explication resterait bien insuffisante, selon les criteres habi-
tuels a Séneque lui-méme.

Souvent, dans les Lettres a Lucilius, Sénéque condamne un
discours fabriqué selon les regles d’une esthétique imposée 4

“ 19,2,
8 Epist. 1 7, 46 et sulv.
9 Prou. 2,912,

" Prov. 12: non fuit dis immortalibus satis spectare Catonem semel.



242 P. GRIMAL

priori’', un discours qui n’offrirait pas I'image d’une ame. Il en
vient, pour cette raison, a faire le proces de 1’éloquence «popu-
laire», et, précisément, de cette «diatribe» dont on veut qu’il ait
subi I'influence. Il écrit en effet, a propos du «philosophe» Séra-
pion, dont Lucilius admirait ’éloquence: «Ajoute que le dis-
cours qui se donne pour objet la vérité doit étre sans ornements
et simple; le discours populaire dont tu parles n’a rien de vrai.
Il veut émouvoir la foule, entrainer par son élan des oreilles qui
ne réfléchissent pas.»"?

Il est alors permis de se demander dans quel esprit Séneque
recourt a un procédé bien connu des rhéteurs, comme la digres-
sion. Ne serait-il pas dupe de lui-méme? Mais, s’il ne I’est pas,
quelle est donc a ses yeux la véritable fonction de la digression?

Pour répondre a une telle question, il convient de se reporter
a I'idée que Sénéque lui-méme se fait de la conversion des ames.
Examinant, dans une lettre, les rapports qui existent entre les
sentiments que ’on éprouve et leur manifestation physiologi-
que, essentiellement entre le sens de ’honneur et la rougeur du
visage’?, 1l constate que celle-ci ne saurait étre imitée par des
acteurs. Lorsqu’elle apparait, elle révele la vérité d’une ame.
Puis, sans transition, il poursuit la lettre en citant a Lucilius une
maxime d’Epicure’®, dont on ne comprend pas d’abord le rap-
port avec le début de la lettre: «Il nous faut choisir, disait Epi-
cure, un homme de bien, que nous devons avoir toujours devant
les yeux, de telle sorte que nous vivions comme s’1l nous regar-
dait, que nous fassions tout comme s’il nous voyait.»

"' Par exemple Ep. 115, 2 et suiv., ou la lettre sur Papirius Fabianus (Ep.

100), en particulier le § 4: oratio sollicita philosophum non decet.
2 Ep. 40, 4.
B Ep. 11

7 Fr. 210 Usener: aliquis uir bonus nobis deligendus est ac semper ante oculos

habendus, ut sic tanguam illo spectante uinamus et omnia, tanquam illo
uidente, faciamus (Ep. 11, 8). '



NATURE ET FONCTION DE LA DIGRESSION 243

La pensée de Séneque ne s’explique que par référence a la
maniére dont il se représente la transmission de la sagesse. En
commentant le précepte d’Epicure, il insiste sur le role que peut
jouer dans notre vie le modéle que nous avons choisi; ce role ne
consiste pas seulement dans I'influence que peut avoir sur nous
la pensée de ce grand homme — car il s’agit d’un philosophe
engagé dans ’action, comme Caton, voire Laelius —, mais I'ins-
piration que peut nous apporter jusqu’a la contemplatlon de son
visage — ce visage, qui est le miroir de I"ame. Un miroir qui ne
ment pas, comme vient de le suggérer le développement sur le
caractere irrépressible de la rougeur.

Une telle méditation devant le visage d’un grand philosophe
du passé semble d’abord étrange. Elle semble bien cependant
avoir été une pratique réelle, comme 'indique la coutume de pla-
cer dans les bibliotheques les bustes des penseurs d’autrefois. On
pense, par exemple, a la Villa des Pisons, découverte a Hercu-
lanum.

Mais il y a plus. Cette imitation d’un modeéle, jusque dans son
apparence physique, a pour effet, pense Séneque, de donner a
notre ame une forme (forma), qui sera celle de la sagesse. Il
accepte la théorie stoicienne de la causalité, selon laquelle toute
cause est un étre matériel. Il congoit ’action du maitre comme
celle d’un coin servant a frapper une monnaie, qui impose a
’ame du disciple une forme, matérielle, analogue a la sienne’
Le cheminement de la sagesse dans une ame n’est pas le résultat
d’une révélation purement logique et rationnelle, il résulte d’une
série de formes que lui imposent des forces extérieures a elle, qui
la fagonnent et provoquent en elle des métamorphoses, ou,
comme le révele Sénéque lui-méme a Lucilius, une «transfigura-
tion»’¢

" P. GRIMAL, «Anatomie d’une conversion», in Augustinus 32, 125-128
(1987), 74 et les textes cités.

s Ep 6.



244 P. GRIMAL

La digression sera 'un des moyens de provoquer ce choc
créateur d’un état quasi ineffable. Elle est utilisee pour rendre
sensible la condition humaine dans I’ensemble de 'univers.
Ainsi, dans les Questions Naturelles, la preface du premier livre
ou, au deuxieme livre, ce qui est dit de la foudre, de la divination
et du destin transcende la connaissance des phénomenes naturels
et met le lecteur en présence d’une méditation sur la mort. Cette
méditation est-elle, comme les modernes ont tendance a le
croire, une digression, un «hors-d’ceuvre» introduit par Séne-
que, en rhéteur impénitent? Elle nous semble au contraire étre
la fin véritable de 'exposé scientifique, qui ne trouve pas en lui-
méme sa justification, qui, s’il est séparé d’une réflexion sur la
nature de 'univers, n’est que ['une de ces «occupations oisives»
dont parlait le dialogue sur la Briéveté de la vie. 1l n’est pleine-
ment justifié, et légitime, que dans la mesure ou il a pour role
de mettre I’esprit en condition, de lui communiquer une
«forme» qui lui permettra d’accueillir et d’intégrer a sa propre
substance ce que la philosophie lui apportera.

La digression, en rompant la tension que peut produire dans
Pesprit de Iauditeur un enseignement rationnel, théorique, en
établissant un état de vacuité et d’attente, prépare cet esprit a
recevoir ’empreinte grace a laquelle tout son étre va se «méta-
morphoser». Et c’est la ce qui importe.

Nous ne croirons donc plus que le discours de Séneque, ni
dans les dialogues, ni dans les Questions Naturelles, ni dans le
reste de ses ceuvres en prose, procede au hasard, d’association en
association, selon la fantaisie du moment. En réalite, sa pensée
n’est jamais éloignée du moment, de ce qui lui est actuel. Ce n’est
pas un hasard, sans doute, si, dans les Questions Naturelles, le
livre consacré aux tremblements de terre commence par le rap-
pel de celui qui, le 5 février 62, a ravagé la Campanie. Ou est
alors la digression? Est-ce la mention d’'un événement quasi
contemporain ou la legon morale que Séneque formule a son
propos? Les diverses hypotheéses sur les causes des séismes sont



NATURE ET FONCTION DE LA DIGRESSION 245

incertaines; en revanche, le bénefice spirituel que I'on peut tirer
de leur étude est, lui, bien certain. Les Lettres a Lucilius ne man-
queront pas d’en reprendre |’essentiel lorsqu’il s’agira de com-
battre la peur de la mort.

s+

Telle nous parait étre la fonction de la digression dans la
prose de Séneque. Héritage de I’éloquence, ornement du style
parlé, elle devient, dans la prose écrite, le moyen de briser les
cadres rigides de la composition, elle ouvre le discours a la poé-
sie, provoque les écrivains a ne pas refuser le mélange des genres.
Elle rend possible des renouvellements et contribue a créer une
prose narrative a mi-chemin entre 1’éloquence et I’histoire, qui
ne soit pas la narration d’événements vrais ni non plus une
démonstration en faveur d’une thése ou d’une autre. Dévelop-
pée, traitée largement pour elle-méme, elle va donner la dignité
littéraire 2 un genre nouveau, qui apparait, précisément, du
vivant de Sénéque.

Déja, les pratiques de I’école avaient ouvert la voie, en déve-
loppant, a propos du genre de la controverse, I’appel a I'imagina-
tion. Il fallait, pour les besoins de chaque cause, imaginer des
«couleurs», c’est-a-dire batir chaque fois une histoire qui rendit
plausible I’énoncé proposé. Mais ce n’était encore qu’un exercice
scolaire. Bientot, le plaisir de conter, et d’entendre des contes,
ne sera plus demandé a I’éloquence, il n’y sera plus mesuré ni
réduit aux seules digressions. Le roman latin est en train de
naitre.



DISCUSSION

M. Mayer: May 1 offer, by way of opening discussion, a brief observation
about Aristotle’s general neglect of digression in his Rbhetoric? This is the
more surprising when we recall his interest in «episodic» forms of drama (cf.

Po. 17, 1455 b 1). In the Rbetoric on the other hand he only briefly notices
«episode» as characteristic of epideictic speeches (III 17, 1418 a 33).

M. Grimal: La digression apparait chez les théoriciens, comme une
catégorie particuliere a I'exposé oratoire, seulement aprés Aristote. Que
celui-ci en parle a propos de la poésie dramatique est intéressant: la digression
est alors un manquement a 'unité du dpdua, de I'action «imitée». Elle est
comme un corps étranger introduit dans le récit, le utfog, dont elle détruit
'unité. Aristote (Po. 9, 1451 b 33 sqq.) les appelle é¢neicodiddeic et les con-
damne. Il les excuse seulement comme «morceaux de concours»
(dywviopata). Ce qui est effectivement ['une des fonctions de la digression

chez les orateurs et les rhéteurs.

M. Mazzoli:In Ep. 58, 25 Seneca afferma: quemadmodum ille caelator oculos
diu intentos ac fatigatos remittit atque avocat et, ut dici solet, pascit, sic nos ani-
mum aliquando debemus relaxare et guibusdam oblectamentis reficere. Sed ipsa
oblectamenta opera sint; ex his qguoque, si observaveris, sumes quod possit fieri
salutare. Ritiene che questo luogo (meglio del passo parallelo in Ep. 65, 17)
possa essere preso in considerazione all’interno del quadro teorico da Lei
presentato?

M. Grimal: C’est aussi ce que dit Sénéque a la fin du De tranquillitate animi
sur la nécessité de faire alterner des phrases de tension et de repos. La digres-



NATURE ET FONCTION DE LA DIGRESSION 247

sion jouera ce role dans le dialogue entre le philosophe (ou, plus générale-
ment, la personne qui parle) et son ou ses auditeurs. Et cela non seulement
pour le premier mais surtout pour les seconds, dont I'attention est sollicitée
fortement par un exposé oral. Et ¢’est d’abord dans un tel exposé («oratoire»)

que la digression se situe.

Mme Armisen-Marchetti: Mais au fait, comment identifie-t-on une digres-
sion? En particulier, peut-on la distinguer a coup str de 'exemplum, qui est

lui aussi une piéce rapportée sur la trame de I'exposé?

M. Grimal: Le probléme posé est évidemment fondamental. Dans quelle
mesure la pensée du philosophe demeure-t-elle authentique et libre, si elle
appuie son expression sur les formes et les catégories de la rhétorique? Le
reproche traditionnel adressé a Sénéque est d’avoir subordonné sa liberté
intérieure a la tradition des rhéteurs. Ce reproche tombe si 'on admet que
les catégories étaient de tout temps familiéres a Séneque, que c’est a 'intérieur
de ces cadres que s’est, spontanément, développée sa pensée. Une idée,
comme !'identité du Bien et du Beau, n’est pas compromise parce qu’elle
s’exprime selon les regles élaborées par les rhéteurs. Tout revient a savoir s1
la pensée existe antérieurement a 'expression qui en sera faite ou si elle est
le résultat d’une jonglerie de mots sans référence a aucune expérience spiri-
tuelle. On peut considérer en effet que 'exemplum historique n’est qu’une
espéce de la digression. Mais un exemplum, s’il est traité sobrement, par une
bréve allusion, n’est pas forcément une digression. Un nom cité a propos, la
mention rapide d’un personnage (par ex. Caton d’Utique, Brutus, etc.) ne
constituent pas autant de digressions; on peut les considérer, si 'on veur,
comme des digressions possibles, potentielles, laissées a I'imagination de

’auditeur ou du lecteur.

Mme Armisen-Marchetti: La digression n’est-elle pas, trés souvent, destinée

a plaire (voir ce qu’en disait Pichon!)?

M. Grimal: Dans la mesure ou la digression est une «récréation», on peut
dire qu’elle a pour but le plaisir. Mais non forcément celui-ci et lui seul. Elle



248 DISCUSSION

agit sur affectivité qui est plus facilement «surprise» en ce moment de rela-
chement. La digression introduit I'irrationnel. L’analogie la plus claire pour-
rait étre trouvée dans expression musicale: le discours rigoureux d’une
fugue, par exemple, étant traversé par quelques figures qui rompent la conti-
nuité du développement. On peut penser aussi aux «cadences» du concerto

classique.

M. Lana: L'impostazione all’exposé di M. Grimal mi trova del tutto con-
senziente. L’importanza della formazione retorica (ancorché spesso Seneca
condanni la scuola del retore. Ma non dobbiamo dare troppo peso a questa
condanna: pensiamo a certi apologisti cristiani, come Taziano, che condan-
nano aspramente la retorica, ma sanno servirsene con molta perizia!) & inne-
gabile, in Seneca. Per esempio, a proposito del riferimento fatto da M. Grimal
alla tecnica della suasoria, alcuni scritti di Seneca sono da intendere — sul
piano della retorica — come trattazioni di Béseig (quaestiones infinitae) svilup-
pate in forma di suasoriae (d’altra parte, dicono 1 retori, Béser téhog éoti o
netoat, Teone, Prog. 12, p. 120, 20-21 Spengel = p. 510, 9 Butts); De providen-
tia: cf. la tesi «teoretica», el Beol mpovoobvrat tob xéapov; De otio: el molitedeabou
8¢l 6 sodpéde; De matrimonio: el yapuntéov (tesl «pratica»).

In realta il territorio delle Béoetg era vivacemente disputato dai filosofi e
dai retori: ciascuno voleva riservarlo a sé (& nota la polemica di Quintiliano
con 1 filosofi, a proposito dell’ estensione del territorio della retorica). Eppure
la trattazione dei temi che alla scuola del retore veniva fatta, p.es. per la
duiiyneig, con lo sviluppo (anche) dell’dvaoxevt) e della xataoxevn e 1 procedi-
menti della refutatio e della confirmatio, elencati, p.es. nei Progymnasmata di
Teone, aveva certo un fondamento filosofico (16 dvayxaiov, 6 eixdg, To
adbvatov, tO cuppépov, T xahdv, xTA.).

Aggiungo — a conferma dell’enorme importanza della retorica nella
societa del tempo di Seneca — che anche la prima formazione sul piano
dell’apprendimento dell’argomentazione giuridica del futuro avvocato si
svolgeva anch’ essa su base retorica alla scuola del retore, con 1 medesimi pro-
cedimenti di cui ho detto a proposito della narratio (cf. I. Lana, «Il primo

approccio degli studenti romani con la legge alla scuola del retore», in Klio
61 [1979], 89-95).



NATURE ET FONCTION DE LA DIGRESSION 249

M. Grimal: ]’ approuve totalement I'importante remarque de M. Lana. Le
divorce entre éloquence et philosophie, dont Cicéron, dans un passage céle-
bre, rend Socrate responsable, tend a s’estomper chez les Romains, préoccu-
pés de retrouver I'unité de la pensée. A quoi bon philosopher si ce n’est pour
persuader autrui, le guider dans I’action, partager avec lui les intuitions les
plus intimes et les plus profondes? Et, pour cela, la rhétorique est un instru-
ment non seulement précieux mais irremplagable. Que la formation de Séne-
que se soit déroulée dans un milieu imprégné de rhétorique, cela est certain:
elle I’a préparé a découvrir sa vocation de directeur d’dmes et a 'accomplir.

Comprendre cela évitera de retomber dans I’erreur des professeurs du sie-

cle dernier, trop heureux de condamner un auteur qu’ils comprenaient mal.

M. Soubiran: Vous avez magistralement montré la place et le role de la
digression dans la tradition rhétorique. Je voudrais seulement ajouter que la
digression semble avoir aussi droit de cité dans deux genres littéraires, I’histo-
riographie et la poésie didactique.

Dans I’histoire, opus oratorium maxime, la présence d’excursus s’explique
fort bien. Il s’agit, le plus souvent, de descriptions de contrées, dont Hérodote
avait déja donné Iexemple: I’Afrique, dans le Jugurtha de Salluste, la Libye
et 'Inde chez Quinte-Curce (probablement rhéteur et de peu antérieur 2
Séneque), la Judée dans les Histoires de Tacite — pour ne rien dire de la Breta-
gne dans ’Agricola, qui est aussi oratoire qu’historique. Mais méme César,
qui ne prétend pas faire ceuvre historique, insére de telles digressions dans le
Civ. VI. Et la géographie n’est pas le seul théme de ces excursus: dans un
curieux passage de son livre IX, Tite-Live se demande si ’armée et les géne-
raux romains contemporains d’Alexandre auraient été capables de vaincre le
conquérant macédonien.

La poesie didactique elle aussi affectionne les digressions. Aratos en avait
donné deux exemples célebres (les dges de ’humanité, et le viol manqué
d’Artémis par Orion), et chacun connait les «épisodes» de Lucréce et de Vir-
gile (Georg.), mais aussi de I’Aetna et de Manilius (Persée et Androméde au
ch. V): ces morceaux brillants semblent un ornement quasi obligé de la poésie
didactique. Pensez-vous qu'’il faille voir 12 une influence, indirecte ou margi-

nale, de la pratique rhétorique?



250 DISCUSSION

M. Grimal: Vous montrez bien 'omniprésence de la digression dans
I’ensemble de ’expression littéraire. Il est possible que la rhétorique ait joué
un role a cet égard. Toutefois il semble bien que ce soit un phénomene spon-
tané a partir du moment ou il y a «littérature», c’est-a-dire volonté chez un
«auteur» de dominer, avec des mots, ’attention d’autrui, de transcender
'usage quotidien du langage. Pour nous, cela commence avec I'/liade, ou la
mésaventure d’ Aphrodite et d’Ares, pris dans le filet I’Héphaistos, est effecti-
vement un «excursus». Et la rhétorique €tait encore a naitre. Elle s’est empa-
rée, je crois, d’'un phénomene naturel, a tendu a lui donner des lois (sans y
réussir, car cela était contradictoire avec son étre propre), elle ne I'a pas

-
nie.

M. Abel: Ich stehe — wie ich kaum zu betonen brauche; andere in diesem
Kreise haben es an meiner Statt getan — dem Seneca-Verstindnis des Vortra-
genden sehr nahe. Beim Verfolg der Diskussion dringt sich mir eine Frage
auf, die vielleicht kurz erwogen werden sollte: besteht nicht eine gewisse
Gefahr, die Gewichte im Grundefiige der Personlichkeit des Philosophen —
ob viel, ob wenig, ist von untergeordneter Bedeutung — zu verriicken, das
rhetorische Element zu stark zu betonen und den Vorrang der erzieherischen
Komponente zu sehr in den Hintergrund treten zu lassen? Mit Herrn Grimal
glaube ich, dass die Consolatio ad Marciam fiir den Leser des 20. Jh.s den
Reigen der erhaltenen Schriften chronologisch eroffnet und irgendwann
unter Caligula anzusetzen ist. In diesem Werk wird gleich im Proém (1, 4)
die eloguentia neben der libertas als das Schonste ‘verherrlicht, was das
menschliche Leben zu bieten habe. Das hat sich jedoch in den Epistulae mora-
les gewandelt; sie mogen 25 bis 30 Jahre spiter liegen. Ep. 40, 12 stellt mit
Blick auf seinen Lehrer Fabianus die eloguentia hinter die sittliche Integritit
und das gediegene Wissen zurtick (vir egregius et vita et scientia). Ep. 100, 2
gibt es als ein Verdienst ebendieses Fabianus aus, dass er sich auf die mores,
nicht auf die verba konzentriert bei seinen Bemiihungen um Perfektion.
Dem entspricht es, wenn Seneca in der grossen autobiographischen Ep. 108
diejenigen, die um des rhetorischen Genusses willen unablissig die Horsile
der Philosophen aufsuchen, mit dem Spottnamen inqguilini bedenkt (§ 5). Es
hat den Anschein, als ob er mit steigenden Jahren innerlich gereift sei, die



NATURE ET FONCTION DE LA DIGRESSION 251

Kunst des pretia rebus imponere, die ihm als die schwierigste téyvn im Leben
erscheinen will (Ep. 89, 14), sich griindlicher angeeignet habe.

M. Grimal: Il est naturel que le roman soit un lieu privilégié pour la digres-
sion, puisque le roman est un récit sans véritable unité organique, a la diffé-
rence de la tragédie ou de la comédie. Tous les épisodes sont admis. Celui du
livre X des Meétamorphoses d’Apulée est le récit de la représentation d’un
mime: moyen de variété, de piquer la curiosité du lecteur, de rétablir un dialo-
gue en un genre ou le lecteur-auditeur est essentiellement passif. D’ou 'inter-
vention du narrateur, qui suggere une conclusion proposée a I'auditeur,
invité ainsi a prendre parti, a redevenir actif.

N’oublions pas non plus que le Festin de Trimalchion est une longue

digression dans la trame du roman.

M. Mazzoli: Le sembra che qualche indizio sul carattere retorico dei Dia-
logi senecani possa venire dallo stesso titolo? Per quanto resti di interpreta-
zione aperta (né aggiunge lumi la menzione in Quint. /nst. X), non € possibile
ricondurre il termine ai modelli filosofici della forma letteraria (Platone,
Aristotele, Cicerone stesso...). Meglio si prestano al confronto procedimenti
di marcata impronta retorica, come la declamatio (e allora ricorderei, accanto
alla suasoria da Lei cosi opportunamente considerata, la controversia) o piut-
tosto la Suxtpif (col ben noto espediente dell’interlocutore fittizio).

M. Grimal: 1] est certain que le nom de Dialogues donné aux douze livres
de Séneque transmis sous ce titre peut difficilement s’expliquer par la tradi-
tion du dialogue platonicien. Le ton, la mise en ceuvre sont totalement diffé-
rents. Nous avons 1 des exhortations, des enseignements qui sont formulés
de telle fagon que le «maitre» y apparait comme détenant la vérité, qu’il for-
mule sans tenir compte des réactions de son interlocuteur. Seul le De tranqguil-
litate animi fait exception, du moins en apparence, car ’opinion de Sérénus
est rapportée en bloc, une fois pour toutes, elle n’est pas véritablement
confrontée, point par point, a celle de Séneque. Un tel procédé fait évidem-
ment songer a la suasoria et a la controversia, dans la mesure ou ces deux gen-

res impliquent des discours suivis, les paxpol Aéyor que Socrate réprouvait.



252 DISCUSSION

Faut-il penser a la «diatribe»? Peut-étre, si I’on entend ainsi les entretiens d’un
maitre et d’un disciple. Mais, méme dans ce cas, un tel exposé ne peut pas ne
pas avoir subi l'influence de la technique oratoire. La «diatribe», dans la
mesure ou elle a été une réalité, ne fut pas une sorte de discours fruste, accu-
mulant sans ordre les lieux communs, i la maniere d’un précheur s’adressant
a une foule inculte. Elle ne peut avoir été, au sens ou nous I’entendons, que
’expression, par un maitre, d’une pensée vivante et, dans la mesure ou elle

s’efforgait de persuader, retrouvait la rhétorique.

M. Abel: Vielleicht ist es angebracht, in diesem Zusammenhang an das
Senecanische Selbstzeugnis in Benef. V 19, 8 zu erinnern. Die Auslegung des
Passus ist strittig; doch in aller Regel versteht man die Ausserung so, als ob
der Philosoph sein eigenes Werk Uber die Wobltaten knapp charakterisiere
im Gegensatz zu einem iuris consultus. Wihrend der Rechtsgelehrte auf
Grund seines iiberlegenen Wissens auf seinem Sachgebiet seinen Spruch auto-
ritativ verkiindet, so dass dem Ratsuchenden nichts anderes iibrig bleibt als
die widerspruchslose Unterwerfung, ist dem Senecanischem Dialog dieses
diktatorische Behaupten, das neben der eigenen Meinung keine andere gelten
lasst, fiir gewohnlich fremd; er fiihrt, jedoch mit sanftem Ziigel. Er kennt die
altercatio, das Eingehen auf das Gegeniiber, sei es in der Du- oder Thr- Form,
sei die angesprochenen Person, der angeredete Personenkreis bestimmt oder
unbestimmt. Damit riickt das Problem des Adressaten ins Blickfeld, das bis-
lang, wenn ich recht sehe, keine adiquate Losung gefunden hat. Die Dahl-
mannsche, die den Adressaten zum eigentlichen Schliissel des Dialogver-
stindnisses macht (Kleine Schriften [Hildesheim 1970], 243), lisst, mochte ich
denken, dem Tatbestand keine Gerechtigkeit widerfahren. Warum z.B. Gal-
lio zum Empfinger von De vita beata gewihlt worden ist, lasst sich nur hypo-
thetisch kliren; doch auch ohne dies liegt der Finalgedenke des Werks weit-
gehend offen.



	Nature et fonction de la digression dans les œuvres en prose de Sénèque

