Zeitschrift: Entretiens sur I'Antiquité classique
Herausgeber: Fondation Hardt pour I'étude de I'Antiquité classique
Band: 36 (1991)

Artikel: Seneca e la poesia
Autor: Mazzoli, Giancarlo
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-660640

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-660640
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

v
(GIANCARLO MAZZOLI

SENECA E LA POESIA

Rivisitare oggi 1l complesso rapporto di Seneca con la poesia
significa per me anzitutto misurare la validita delle interpreta-
zioni fornite vent’anni fa nel mio libro!, alla luce della principale
letteratura uscita nel frattempo. Significa poi verificare ancora,
sulla base degli atteggiamenti teorici, le valenze assunte nelle
pagine del prosatore dal ricorso alla poesia e allo stile poetico.
Significa infine interrogarmi ulteriormente sulla problematica
coesistenza del filosofo col tragediografo, rimessa in discussione
da un saggio? che contrasta frontalmente coi miei (e non soltanto
miei) punti di vista.

Persuaso come sono tuttora della coerenza di fondo (o
quanto meno non contraddittorietd) della posizione senecana,
credo sia utile iniziare a rilevarla in una prospettiva ampia, ove
la funzione poetica e la facolta estetica che la permea si lasciano
interpretare conformemente alle istanze dell’etica e queste a loro
volta secondo il paradigma della fisica, in un quadro «omolo-
gico» sostanzialmente legato alla dottrina stoica.

Muoviamo dunque dalla gbotg, cosi come ¢ ritratta nelle pre-
fazioni ai primi due libri delle Naturales Quaestiones. Nell’or-

' G. MAZZOLI, Seneca e la poesia (Milano 1970).
? ]. DINGEL, Seneca und die Dichtung (Heidelberg 1974).



178 G. MAZZOLI

dine dei libri che ci € stato trasmesso, 'incipiz del trattato suona

(I praef. 1-2):
quantum inter philosophiam interest, Lucili virorum
optime, et alteras artes, tantum interesse existimo in ipsa
philosophia inter illam partem quae ad homines et hanc
quae ad deos pertinet. Altior est haec et animosior; mul-
tum permisit sibi; non fuit oculis contenta; maius esse
quiddam suspicata est ac pulchrius quod extra conspectum
natura posuisset. Denique inter duas interest quantum
inter deum et hominem. Altera docet quid in terris agen-
dum sit, altera quid agatur in caelo.

Accantoniamo per 1l momento, sapendo che dovremo tor-
narvi, la distinzione gerarchica iniziale tra la filosofia e le altre
artes e sottolineiamo quella successiva tra I'indagine filosofica
mirata al cielo, vertice teologico della fisica, e quella diretta
all’ambito terreno, Ietica. Se ci spostiamo alla prefazione del 1.
I, ci accorgiamo che la divisione tra cielo e terra € intrinseca alla
stessa fisica ma e piu complessa perché si articola gerarchica-
mente non in due ma in tre gradi (I praef. 1-2):

omnis de universo quaestio in caelestia, sublimia, terrena
dividitur. Prima pars naturam siderum scrutatur...,
secunda pars tractat inter caelum terramgque versantia...,
haec sublimia dicimus, quia editiora imis sunt. Tertia illa
pars... quaerit... de omnibus quae solo continentur.

Tra cielo e terra sussiste dunque — diaframma o tramite? —
un grado intermedio: lo spazio del «sublime». Altrove, a dire 1l
vero, la tripartizione non viene riproposta e la distanza tra
«sublime» e «celeste» si riduce (cf. Ir. III 6, 1) o addirittura si
annulla (ct. Const. 3, 3; Ben. 111 5, 1; Nat. VII 4, 2; Ep. 58, 27);
ma la indistinzione non va mai assunta tout court come coinci-
denza. Del problema mi sono gia occupato®. M1 limito qui a

* G. MAZzZOLl, «Seneca e il sublime», in Atti del Convegno «Dicibilita del



SENECA E LA POESIA 179

ribadire che, in rapporto con la piu probabile etimologia
dell’aggettivo latino* «che monta in linea obliqua, che s’in-
nalza in pendio», nella dinamica del «sublime» senecano sem-
brano variamente bilanciarsi e comporsi due tratti, elativita
e relativita. Il primo € un fattore di trascendenza e riguarda
il punto d’arrivo del moto ascensionale; il secondo riguarda
invece il punto di partenza (o di vista) «basso» ed € dunque un
fattore d’immanenza.

La distinzione del sublime dal caeleste si attenua in ragione
direttamente proporzionale al prevalere del fattore elativo® fino
a far «figura» di dissolversi, per poetica iperbole® o metonimia’.
Ma mai il sublime riuscira a sganciarsi del tutto dall’altra forza
componente, quel fattore relativo che lo lega al punto di riferi-
mento «basso». E qui sussiste il limite della sua possibile indistin-
zione dal caeleste: 1’altezza del caeleste € assoluta e incommensu-
rabile (cosi come 1l divino non ha bisogno dell’'umano per sussi-
stere) mentre |’altezza del sublime é tale solo se percepita dal
basso (umano) della scala ontologica, indissociabile dunque dalla
sua fruizione «estetica» (il valore prettamente comparativo € ben

sublime» (Pavia, 9-13 novembre 1987) (Udine 1990), 89-97. Rinvio inoltre
in proposito alla piu recente letteratura sulle Nat. Quaest., con partico-
lare riferimento a F.P. WAIBLINGER, Senecas Naturales Quaestiones. Grie-
chische Wissenschaft und rémische Form (Miinchen 1977), 9-15; H.M.
HINE, An Edition with Commentary of Seneca, Natural Questions, Book
two (New York 1981), 124 ss.; D. VOTTERO, Questioni Naturali di Lucio
Anneo Seneca (Torino 1989), 288 s.

* Cf. A. ERNOUT — A. MEILLET, Dictionnaire étymologique de la langue
latine (Paris *1974), s.v. «sublimis, -e», p. 661.

Ne sono spia 1 frequenti passi contenenti la locuzione in sublime, che
indica lo slancio verso 'alto: cf. Marc. 18, 4; Vit. 28; Nat. V 12, 1; 13,
3: VI 15; VIL 7, 1: 10, 3; £p. 88,22 e-34.

s Cf. Herc.f 83; Ben. II1 5, 1; Nat. VII 4, 2.
" Cf. Helv. 8, 6; Ep. 92, 33.



180 G. MAZZOLI

rilevato dalla definizione, solo in apparenza banale, gia vista in
Nat. 1 1, 2, sublimia... editiora imis sunt).

La pregnanza fisica di questa tripartizione verticale garantisce
a1 suoi raccordi con |’etica stoica un carattere diretto e una por-
tata non (o non soltanto) metaforica: animum excellentem,
moderatum, omnia tamquam minora transeuntem... caelestis
potentia agitat (Ep. 41, 5). Con religioso fervore Seneca identifica
in questo celebre passo la sapientia stoica col vertice cosmico,
spazio del divino.

E’ antica, gia zenoniana, la tesi stoica che individua nel S¢og
uno dei tratti caratterizzanti del sogég, in assoluto antagonismo
col patAog *. Ma, com’¢ noto, lo statuto del sapiens non rimane
inalterato nel corso dello stoicismo. Se nella definizione zeno-
niana péyav, adpbv, S¢mAdv, ioyvpdv, grandezza bellezza altezza
e fortezza d’animo, sembrano comporre ancora un plesso unita-
rio di connotazioni paritetiche dello omouvdaiov, I'ortodossia
stoica di Crisippo, illustrata da testi come SVF III 264, 265, 269
ss., subordina gerarchicamente la grandezza alla fortezza (év-
dpeia), legandole rispettivamente nel rapporto di specie a genere.

Sulla scorta di testi come Cic. Part. 76-78 e soprattutto Off-
I 61-92, o anche Mart. Bracar. Form. wvit. 3, si & concordi nell’a-
scrivere a iniziativa di Panezio, innegabilmente influenzato a sua
volta da Aristotele, il ribaltamento di tale rapporto, si da pro-
muovere al rango di genere (e dunque di virtu cardinale) la
magnanimita e declassare a sua specie la fortezza®. La peyaho-

SVFI1216: tov pév omouvdatov péyay xal adpov xat 0¢mAdy xal ioyupby. wéyoy
ey 8t ddvartan dpuxveloBon tddv xatd mpoaipeaty vty adtd xal Tpoxelwévev:
adpov 8¢, 8t otiv mobnuévoc mdvrtobev: GdnAdv &, 8t petelAnge Tob
¢mBdAdovtog Udoug dvdpl yewalw xol gopd. xai loyupdv &, &t T
¢miBdAlovoay loydv mepimemointat, dftTnTog (v Xol AXATHYDOVIGTOS.

® Cf. segnatamente U. KNOCHE, Magnitudo animi. Untersuchungen zur
Entstebung und Entwicklung eines Rémischen Wertgedankens, Philolo-
gus, Suppl.- Bd. 27, H. 3 (Leipzig 1935), 50-54; R.-A. GAUTHIER,



SENECA E LA POESIA 181
duyla stoica ¢ — attingo la definizione dal Pohlenz ' — «un
atteggiamento di superiorita di fronte alle cose esterne, che a
queste non da mai modo d’influire in modo determinante sul
nostro animo e riconosce per vero bene solo cio che ¢ morale».
Suo metro ne diviene appunto la nozione di dog, se — come
viene riconosciuto'' — corrisponde al concetto ciceroniano
(Part. 77) di altitudo animi in capiendis incommodis et maxime
iniurits. La consistenza morale di questi valori € indiscutibile;
eppure a me sembra che nell’eleggere a virtu primaria la peyoko-
$uyfe — tanto piu dotata d’'una «forma» e d’una «dimensione»
percettibili rispetto all’astratta dvdpeio crisippea — abbia viva-
mente influito su Panezio una spiccata sensibilita estetica, quella
stessa che € alla base della sua dottrina del npérov, trasparente
corrispondersi di forme esteriori e di armonia spirituale'?:

ex quo ergo virtutem intelleximuss ostendit illam nobis
ordo eius et decor et constantia et omnium inter se actio-

num concordia et magnitudo super ommia efferens sese.
(Ep. 120, 11)

La rerum externarum despicientia (Cic. Off. 1 66) che genera
la peyaroduyie comporta a sua volta due aspetti, cosi riassunti
da R.-A. Gauthier'’: «un aspetto razionale: la ferma convin-
zione che 1l bene morale ¢ il solo bene — e un aspetto affettivo:

Magnanmimité. L’ideal de la grandeur dans la philosophic paienne et dans la
théologie chretienne (Paris 1951), 119-164, in partic. 137-141, 157-162.
' M. POHLENZ, La Stoa. Storia di un movimento spirituale, trad. ital.
(Firenze 1967; rist. anast. 1978), 11 411 s.
"' U. KNOCHE, op. cit., 52 n. 228; R.-A. GAUTHIER, op. ct., 159 n. 1.
* M. POHLENZ, op. cit., 408; 412 s.; A. SETAIOLL, «Seneca e lo stile», in
ANRW 1132, 2 (Berlin/New York 1985), 794, 798. Per I'impulso eserci-
tato dalla dottrina del mpémov sulla cultura latina, cf. da ultimo J. STYKA,
La littérature grecque a la lumiere de Pappréciation esthétique des auteurs
romains depuis Auguste jusqu’au I siecle apres J.-C. (Wroctaw 1987), 23-35.
¥ Op. cit., 139.



182 G. MAZZOLI

I'intera liberazione dell’anima dal giogo delle passioni. Questa
liberazione dell’anima non esige d’altronde una impassibilita
mal compresa. Basta che si sappia comandare a se stessi, e Pane-
z10, nella sua lettera a Quinto Tuberone, ne indicava 1 mezzi; s
riconducono tutti a uno solo: mantenere la propria anima in
stato di tensione (edtovia). L’anima cosi liberata dal giogo delle
passioni giunge a quella tranquillita e a quella sicurezza
(edBupix)di cui Panezio aveva attinto 1l concetto a Democrito e
a cul aveva consacrato tutto un libro, il mepl edBvpiac. E sono
questa tranquillita e questa sicurezza d’animo che fanno la
costanza (edotdbeia) e la dignita (oepvérng) del saggio».

I debiti contratti da Seneca nei confronti di Panezio sono cosi
chiaramente riconosciuti dagli studiosi del pensiero stoico che
non ¢ necessario soffermarvisi analiticamente. Mi basta riman-
dare, per il caso specifico e particolarmente importante del De
tranquillitate animi, alle pagine di P. Grimal'* e, per piu diffusi
contatti, a quelle di A. Setaioli'’. Cio che qui miimporta rilevare
¢ che della morale paneziana Seneca mostra di condividere non
solo 1l codice del npémov e il téhog della peyaroduyie, essenziali
nella costruzione ideale del sopéc, ma anche il «punto di vista»
pratico che, rinunciando alla rigoristica e infruttuosa condanna
del gatlog, riconosce uno spazio ampio e articolato tra i due
poli, il mondo reale dei mpoxéntovteg, e vi si immerge in modo
concretamente operativo. «De sapiente... videbimus: mibi et tibi,
qui adbuc a sapiente longe absumus...»: questa, significativamente
riferita dallo stesso Seneca (Ep. 116, 5), & la prospettiva di Pane-
zi0, lucidamente consapevole del fatto che vivitur non cum per-

fectis hominibus planeque sapientibus (Cic. Off 1 46)'¢. Ed ¢

'*  P. GRIMAL, Sénéque ou la conscience de ’Empire (Paris 1978), 140-149.
'S Art. cit. (n. 12), 792-799; 830-832; 836-838.

Cf. A. GriLLy, Il problema della vita contemplativa nel mondo greco-
romano (Milano-Roma 1953), 112.



SENECA E LA POESIA 183

anche quella di Seneca, affermata proprio nel corso dell’opera
che piu direttamente avverte la lezione paneziana, il De trang.
an.: ad inperfectos et mediocres et male sanos bic meus sermo perti-
net, non ad sapientem (11, 1). D’altra parte il sapiens vero, non
gia secundae notae, € raro come la favolosa fenice che semel anno
quingentesimo nascitur (Ep. 42, 1). Anzi ben piu raro: Catonem
autem certius exemplar sapientis viri nobis deos inmortalis dedisse
quam Ulixem et Herculem prioribus saeculis (Const. 2, 1).

Queste premesse erano necessarie per accostarci all’Ep. 75, il
testo che, nel modo piu chiaro e sintetico, ci offre la chiave per
comprendere la complessiva teoria stilistica di Seneca: entro la
quale e, sottolineo, soltanto entro la quale ¢ legittimo misurare
le sue valutazioni sull’arte e, in particolare, sulla poesia.

Lo spunto di partenza della lettera e la lagnanza di Lucilio
circa la non sufficiente elaborazione stilistica delle lettere che
Seneca gli invia. Il filosofo contrappone la propria teoria del
sermo epistolare, che deve essere inlaboratus et facilis senza nulla
di accersitum nec fictum(§ 1) Ci0 non comporta tuttavia — in
linea con lo stoicismo piu accigliato — preconcetto divorzio
della filosofia dalla retorica:

non mehercules ieiuna esse et arida volo quae de rebus tam
magnis dicentur (neque enim philosophia ingenio renun-
tiat), multum tamen operae inpendi verbis non oportet

(§ 3).

Le enunciazioni immediatamente successive sono capitali per
intendere la primaria funzione pedagogica assegnata all’arte da
Seneca, e come tali le ho assunte gia nel mio libro di vent’anni
2t

haec sit propositi nostri summa.: quod sentimus loguamur,
. . q q .

guod loquimur sentiamus; concordet sermo cum vita. llle

promissum suum implevit gui et cum videas illum et cum

‘7 S. e la poesia, 24-35.



184 G. MAZZOLI

audias idem est. Videbimus qualis sit, quantus sit: unus est.
Non delectent verba nostra sed prosint (§ 4 s.).

Nel modo piu perentorio Seneca invita a non assumere mai
separatamente ingenium e animus, torma e pensiero, stile e vita,
arte e natura. E dovrebbe maggiormente meditare su tale invito
chi, come J. Dingel, non esita a proporre immagini dissociate
d’un Seneca moralista a parole (il prosatore, s’intende) ma irra-
zionalista nel nucleo piu profondo del suo sentire, quello da cui
discenderebbe la produzione tragica. At de hoc infra.

Cio che importa ora osservare ¢ 'immediatezza con cui 1l
filosofo apporta un correttivo ai suoi piu generali assunti peda-
gogicl e come altrettanto immediatamente corregge lo stesso
correttivo:

si tamen contingere eloquentia non sollicito potest, si aut
parata est aut parvo constat, adsit et res pulcherrimas pro-
sequatur: sit talis ut res potius quam se ostendat. Aliae artes
ad ingenium totae pertinent, hic animi negotium agitur (§
5)... Quid aures meas scabis? quid oblectass? aliud agitur...
Circa verba occupatus es? iamdudum gaude si sufficis

rebus (§ 7).

Valorizzando attentamente la parte citata dell’Ep. 75 a fronte
degli altr1 testi piu significativi, A. Setaioli'® ha proposto una
convincente interpretazione complessiva delle dottrine senecane
in materia di stile filosofico. La distinzione di fondo sussiste tra
disputatio e sermo, due tipi di discorso diversamente strutturati
e attrezzatl 1n base alle rispettive finalita: da un lato ¢ lo stile psi-
cagogico dell’admonitio, procedente per praecepta, mirata al
grosso pubblico da convertire, anche calcando il pedale retorico;
dall’altro ¢ lo stile dimesso dell’institutio, procedente per
decreta, diretta al piu ristretto manipolo degli adepti. «Le

& At oot TT7789.



SENECA E LA POESIA 185

esigenze dell’admonitio — osserva dunque Setaioli'® — portano
al ricupero di molti elementi retorici, che nel puro sermo filoso-
fico non sarebbero giustificabili: le due istanze, che spingevano
Seneca in direzioni opposte anche se non inconciliabili, sem-
brano ricomporsi in equilibrio in quella che appare la sua solu-
zione ad un problema che certo lo toccava direttamente. E’ vero
che, una volta chiarito che la forma e valida solo in relazione allo
scopo di illuminazione e conversione dei destinatari del
discorso, non ci puo essere dubbio alcuno che essa non va consi-
derata un bene in assoluto; dal punto di vista stoico essa rien-
trera, percio, nella grande categoria degli &8idpopa, ma appar-
terra piuttosto ai mponypuéve che agli dmomponypéva... La forma,
purché non sia ricercata come fine a se stessa, non € un male,
anzi ha un suo valore positivo. Certo, essa non dovra essere lo
scopo principale dello scrittore — proprio su questo punto
Seneca tiene ferma con intransigenza la distinzione tra filosofia
e oratoria, anzi tra filosofia e letteratura d’arte in generale». Lo
stesso Setaioli?® tuttavia € portato ad ammettere dall’esame di Ep.
75, 5 che nel riapprezzamento delle res pulcherrimae Seneca,
spinto dal «suo interesse extrafilosofico per il fatto letterario»,
«vada leggermente piu in la di quanto richiederebbe la funzione
puramente pratica» assegnata al fattore formale.

Ma della Lettera 75 1 paragrafi esaminati (1-7) costituiscono
solo la parte iniziale; e dobbiamo interrogarci sulla loro con-
gruenza col seguito (§ 8 ss.), al di 1a di diagnosi sbrigative che
denunciano una «precaria» unita dell’insieme?' o addirittura un
«seltsam schroffen Ubergang» tra i §§ 7 e 822, Apprezzo il buon

" [bid., 786 s.
*  Ibid., 788 s.

?' Cosi E. ALBERTINI, La composition dans les ouvrages philosophigues de
Sénegue (Paris 1923), 144.

2 Cosi G. MAURACH, Der Bau von Senecas Epistulae morales (Heidelberg
1970), 159.



186 G. MAZZOLI

lavoro analitico svolto da B.L. Hijmans?® per dimostrare il con-
trario. Per parte mia, sono persuaso che sia soprattutto il
«segno» di Panezio ad assicurare ['unita della lettera. Il codice
etico-estetico del mpémov, predicato e illustrato nella sezione ini-
ziale (§ 4: concordet sermo cum wvita!) giustifica ’apertura opera-
tiva sul mondo dei mpoxénrovreg, esplorato con la massima preci-
sione e articolazione nel corpo della lettera (§§ 8-16) sino al
«magnanimo» télog della clausola (§ 17 s.) sostanziato di S¢og,
edBupio, adtdpxeta:
exspectant nos, {si) ex hac aliquando faece in illud evadi-
mus sublime et excelsum, tranquillitas animi et expulsis
erroribus absoluta libertas... Inaestimabile bonum est
suum fieri. ‘

Ritroviamo il sublime da cui avevo preso le mosse. Ma il
ricorso terminologico non deve ingannare; né d’altronde lo
potrebbe, dato I'immediato raccordo con excelsum. Non il
«sublime» in senso tecnico, grado intermedio dell’ordine univer-
sale, compete al sapiens ma il vertice supremo, il caeleste (cf. Vit.
11, 1: non voco autem sapientem supra quem quicquam est). Se
infatti ripensiamo alle due cifre sopra accennate del «sublime»,
la «elativita» e la «relativita», constatiamo subito come alla forte
accentuazione della prima (marcata dal verbo evadere) corri-
sponda qui l'altrettanto netto scarto dalla seconda, rilevato ine-
quivocabilmente da aggettivi come absoluta o inaestimabile. E se
il té\og 1deale si lascia attrarre, come indicano le spie sintattiche,
nella sfera suggestiva dell’ipotesi «reale» cid probabilmente si
deve a piu complesse transazioni dottrinarie, ove sulla lezione
del razionalismo paneziano si innestano influenze da ricondurre
in prima istanza alle stesse modalita della formazione filosofica
senecana. Alludo soprattutto agli stimoli del volontarismo

2 B.L. HMANS ]Jr., Inlaboratus et facilis. Aspects of Structure in Some
Letters of Seneca (Leiden 1976), 145-151.



SENECA E LA POESIA 187

sestiano e cleanteo (in particolare alla dottrina, peraltro poi
ripresa dallo stesso Panezio, delle dpopual éx pboewe mpog dpetiiv:
SVF 1 566), rimandando 1n proposito a miei studi precedenti?*.

Nella celeste tranquillita della sua peyaroduyia, il sapiens ¢
autosufficiente: neppure lo strumento filosofico gli occorre,
tanto meno quello delle altre artes, poesia inclusa. Diversa per
definizione dalla sapientia come il mezzo & diverso dal fine (Ep.
89, 4 ss.), la filosofia svolge dunque tutta la sua funzione pratica
nello spazio etico inferiore, che resta ovviamente separato anche
dal limite basso, teoricamente incompatibile, della stu/titia. E’ lo
spazio stesso della mpoxorn#, del progresso morale, la cui vetta
raggiungibile (inferiore, ribadisco ancora una volta, alla cogi)
presenta — essa si — lo statuto proprio del «sublime».

E’ in questo ambito che assume senso il rapporto tra la filoso-
fia e le artes e che dunque si esplicano per intero anche le fun-
zioni assegnate da Seneca alla poesia.

Il carattere strumentale e accessorio delle artes, il loro subor-
dine all’ars vitae, la loro stessa genesi extra-filosofica sono tra i
temi piu insistiti dell’etica senecana®®. Lungi dall’essere intrinseci
bona, esse si lasciano classificare tra 1 mponypéva o invece tra gli
&momponywéva unicamente in base al grado di collaborazione che
sanno o non sanno offrire alla filosofia, sollevandosi o meno dai
«bassi» orizzonti utilitaristici (o edonistici) della materialita. D1
qui la gerarchia delle artes, precisata in Ep. 88, 21 sulla scorta
di Posidonio: sunt vulgares et sordidae, sunt ludicrae, sunt pueri-
les, sunt liberales, attributo, quest’ultimo, di cui il moralismo
senecano circoscrive severamente la semantica: solae autem

24 «Genesi e valore del motivo escatologico in Seneca. Contributo alla que-

stione posidoniana», in RIL (Cl. di Lettere) 101 (1967), 252-259; S. e la
poesia, 26 n.21; «S. e il sublime» (art. cit. n. 3), 91; 96 nn. 23-27.

**  Rinvio per i passi utili a G. MAZZOLJ, §. e la poesia, 24-28.



188 G. MAZZOLI

liberales sunt, immo, ut dicam verius, liberae, quibus curae virtus
est (§ 23).

La poesia — e questo ¢ il punto centrale delle mie riflessioni
— non occupa per Seneca un posto definito nella tassonomia
delle artes. L’estrema liberta delle sue forme, dei suoi contenuti
e delle sue funzioni la svincola dall’incasellamento gerarchico in
cul altre «arti» (ovviamente nel senso piu lato del termine) sono
costrette proprio a causa del loro rigido codice tecnico. Sul suo
conto non si possono pronunc1are a priori giudizi di approva-
zione (perché non € un bonum) ne di condanna (perche non é
un malum) : ¢ davvero un &didgopov provvisto del piu ampio
spettro di virtualita operative, compatibili con tutte le categorie
di artes (eccezione fatta per le vulgares, relative alla sussistenza
materiale dell’'uomo); ma per cio stesso presenta uno statuto ete-
ronomo, soggiacente al rapporto con [’etica.

A precisare meglio la scala delle sue valenze ci soccorre
ancora la preziosa Ep. 75, che, come accennato, dedica la parte
ceritrale & i dstinzione in tre gradi del progresso morale?*

inter 1psos quoque proficientes sunt magna discrimina.: in
tres classes, ut quibusdam placet, dividuntur. Primi sunt
qui sapientiam nondum habent sed 1am in vicinia eius
constiterunt; tamen etiam quod prope est extra est (§ 8 s.)...
Secundum genus est eorum qui et maxima animi mala et
adfectus deposuerunt, sed ita ut non sit illis securitatis suae
certa possessio; possunt enim in eadem relabi. Tertium,
tlud genus extra multa et magna vitia est, sed non extra
omnia (§ 13 s.).

Il primo grado, vicino ma purtuttavia separato dalla «celeste»
sapientia, presenta 1 connotati del «sublime»; gli altr1 due sono

¢ Ringrazio Olof Gigon per avermi segnalato la ripresa della tripartizione

senecana in S. Agostino, Beat. Vit. 1, 2. Tuttavia si avverte I'interferenza
della tripartizione epicurea di Ep. 52, 3-4 (cf. M. VALENZANO, «La
dedica del ‘De beata vita’ di S. Agostino», in Civ. Class. e Crist. 3 [1982],
337-352).



SENECA E LA POESIA 189

quelli piu accessibili alla comune umanita: e gia molto apparte-
nere al terzo grado (si inter pessimos non sumus), ma non si deve
perdere la speranza e la volonta di ascendere a un amplior ordo
(§ 16 s.). A questo accende !'indicazione della «magnanima»
meta assoluta (§ 17 s.).

La rimozione dell’&\oyov, che ¢ integrale, irreversibile e total-
mente manifesta nel sapiens ideale, difetta invece di consapevo-
lezza nel grado piu elevato del profectus, di stabilita in quello
intermedio, di pienezza in quello inferiore.

A tutti 1 livelli Padmonitio poetica puo svolgere per Seneca
nei confronti dell’snstitutio filosofica funzioni ausiliarie di cospi-
cua importanza, sebbene di diverso prestigio morale, commisu-
rato alla gerarchia delle classes.

Dalla prima alla terza sembrano distribuirsi gli apporti del
filosofo-poeta, del filosofo-critico e, reciprocamente, del poeta-
filosofo e, tout court, del poeta.

Al grado piu alto della npoxon#, che abbisogna soltanto di
una chiarificazione della coscienza morale, si addice particolar-
mente il sussidio del carmen etico, composto personalmente dal
filosofo. La formula diagnostica che contraddistingue in Ep. 75,
9 1 proficientes della prima classe ¢ «scire se nesciunt». Si tratta di
una autocitazione senecana, desunta da Ep. 71, 4, ove era pronta-
mente acclusa la seguente indicazione terapeutica:

nec multis verbis nec circumitu longo quod sit summum
bonum colliges: digito, ut ita dicam, demonstrandum est
nec in multa spargendum.

Che la poesia fornisca a tale scopo lo «strumento» piu
efficace?” & dottrina che ben volentieri Seneca rivendica in Ep.
108, 10 a Cleante, 1spirato sperimentatore della sua stessa teoria:

*  Cf. A. TRAINA, Lo stile «drammatico» del filosofo Seneca (Bologna
41987), 125 s.



190

G. MAZZOLI

nam, ut dicebat Cleanthes, «quemadmodum spiritus
noster clariorem sonum reddit cum illum tuba per longi
canalis angustias tractum patentiore novissime exitu effu-
dit, sic sensus nostros clariores carminis arta necessitas effi-
cit». Eadem neglegentius audiuntur minusque percutiunt
quamdiu soluta oratione dicuntur: ubi accessere numeri et
egregium sensum adstrinxere certi pedes, eadem illa senten-
tia velut lacerto excussiore torquetur.

E si confronti, per misurare la «sublimita» della funzione
annessa da Cleante alla poesia filosofica, SVF I 486, che giudica,
rispetto alla trattatistica in prosa, &uelvove te elvar & TomTIXX. ..
xol Tovg pubupode w¢ wdAiota mpostxvelshar wpog Ty dANbetay Ti¢
ey Belwv Bewplog®

28

Cf. A. SETAIOLL, Seneca e i Greci. Citazioni e traduzioni nelle opere filoso-
fiche (Bologna 1988), 273 s.

Alla luce di queste affermazioni mi sembra perdere molto della sua consi-
stenza la critica mossa da alcuni recensori del mio libro (cf. P. PARRONI,
in RFIC 100 [1972], 81; J. DINGEL, in Gromon 46 [1974], 213) all’inter-
pretazione da me data del brano immediatamente anteriore in Ep. 108 (§
9). Dopo aver ricordato lo schietto consenso espresso a teatro anche dai
piu corrotti spettatori all’ascolto di sentenze mimiche di buon livello
morale, Seneca chiede: guanto magis hoc iudicas evenire cum a philosopho
ista dicuntur, cum salutaribus praeceptis versus inseruntur, efficacius eadem
illa demissuri in animum imperitorum?.

Io mi fondavo allora (S. e la poesia, 107 n. 20) sulla traduzione di B. GIU-
LIANO (ediz. e vers. ital. delle Lettere a Lucilio [Bologna 1954], III 191):
« e puoi ben credere che questo avverra tanto piu quando tali verita siano
proclamate da un filosofo, quando cosi salutari precetti siano espressi in
versi che li portino e li imprimano vivamente negli animi degli igno-
ranti». In questo modo trovavo gia esplicitata nel § 9 la tesi poi ricon-
dotta a Cleante dell'immediato prosieguo. E’ stata pero vista una forza-
tura nel senso da me accolto (peraltro non categoricamente) per la frase
cum salutaribus praeceptis versus inseruntur, in cui assumevo versus col
valore di «metri». «Non par dubbio — osserva P. PARRONI, loc. cit. —
che il passo voglia dire ‘quando ai salutari precetti si frammischiano dei
versi’». Non voglio contestare la probabilita dell’obiezione, che, se
accolta, consente di assumere il passo come un caposaldo della teoria



SENECA E Li POESLA 191

In Ep. 71 'invito alla concisione e pregnanza espressiva del
discorso morale non si concretizza, come in Ep. 108, nella pre-
scrizione del carmen etico. Ma il pensiero profondo che
comanda i due testi € il medesimo e produce risonanze di evi-
dente affinita: erige te... et relinque istum ludum litterarium phi-
losophorum qui rem magnificentissimam ad syllabas vocant, qui
animum minuta docendo demittunt et conterunt (Ep. 71, 6);
quando urge colpire il bersaglio morale, & preferibile ai percorsi
parenetici in cul multa dicuntur et longissimis orationibus la via
poetica, relictis ambiguitatibus et syllogismis et cavillationibus et
ceteris acumainis inriti ludicris (Ep. 108, 11 s.).

La produzione tragica del filosofo, come vedremo piu avanti,
non puo certo essere rinchiusa nell’arta necessitas del carmen
etico, né venire intesa solo in funzione della piu elevata classe di
proficientes; ma ancora oggi resto persuaso che la teoria del car-
men offra a Seneca la piu prestigiosa patente dottrinaria per la
sua vocazione di poeta e giustifichi I'ingente immissione nei
drammi dell’elemento gnomico, teso al limite vibrante della
«cellula» sentenziosa. D’altra parte non si puo trascurare il fatto
che nell’Ep. 108 Seneca approdi alla dottrina del carmen etico
proprio sull’onda di riflessioni comparative tra lo spettacolo
drammatico e la lezione filosofica (§§ 3 ss.)?°. Deplora che

senecana della citazione poetica. Ma non puo non colpire ’'omologia
della mia lettura col significato che sicuramente ha I’enunciato posteriore
alla citazione cleantea: ubi accessere numeri... eadem illa (si noti la conco-
mitanza testuale) ... torguetur. Basta in ogni caso questo enunciato,
assieme al riferimento stesso a Cleante, autentico filosofo-poeta, ad assi-
curarci della stima in cui Seneca teneva la dottrina della poesia filosofica
di contenuto etico. E puo essere sintomatico che nella lettera subito pre-
cedente, Ep. 107, 10s., proprio a Cleante egli attinga |’originale per il suo
esperimento di carmen latino di «sublime» ispirazione filosofica (cf. da
ultimo A. SETAIOLL S. e i Greci, 70-82).

»  Cf. G. MAZzOLY, S. e la poesia, 130-132.



192 G. MAZZOLI

nell'uno e nell’altra la maggior parte del pubblico venga attratta
esclusivamente da finalita edomstlche, tutt’al piu da interesse
filologico per i verba. Eppure ¢’¢ chi trapassa la superficie acu-
stica e formale della parola — filosofica e/o poetica —, penetra
nelle res, subisce il transfert e vola verso il «sublime»:

quidam ad magnificas voces excitantur et transeunt in
adfectum dicentium alacres vultu et animo, nec aliter con-
citantur quam solent Phrygii tibicinis sono semiviri et ex
imperio furentes. Rapit illos instigatque rerum pulchri-
tudo, non verborum inanium sonitus (§ 7).

Gia piu volte®® ho avuto occasione di mostrare la forte sugge-
stione esercitata in questo luogo, a livello d’immagine e di termi-
nologia, dalla teoria «entusiastica», di ascendenza democriteo-
platonica. L’influsso si avverte in un’ampia serie di altr1 spunti
senecani (talora confrontabili con pensieri dell’Anonimo wepl
Udoug) e in particolare nel finale del De trang. anima, che elargisce,
come ultimo consiglio eutimico, I'invasamento, anche poetico:

non potest grande aliquid et super ceteros loqui nisi mota
mens. Cum vulgaria et solita contempsit instinctuque
sacro surrexit excelsior, tunc demum aliguid cecinit gran-
dius ore mortali. Non potest sublime quicquam et in arduo
positum contingere quam diu apud se est: desciscat oportet
a solito et efferatur et mordeat frenos et rectorem rapiat
suum eoque ferat quo per se timuisset escendere (17, 10 s.).

Di recente Setaioli®' ha espresso in modo assai corretto e cir-
costanziato 1 suo dissenso, centrato sull’incompatibilita del
moralismo stoico senecano con una dottrina irrazionalistica del-
I'arte. A suo avviso il paragone in Ep. 108, 7 coi semiviri dei culti
orgiastici ha una connotazione sfavorevole mentre il finale del
Trang. va assunto come un passo 1nc1dentale, teoricamente

3 Jbid., 47 s.; «S. e il sublime» (art. cit. n. 3).
' «S. e lo stile» (art. cit. n. 12), 801-811.



SENECA E LA POESIA 193

isolato. «In Seneca — atferma Setaioli*? — non si tratta di irrazio-
nalismo, ma anzi di razionalita sublimata, del tutto inconcilia-
bile con ogni misticismo e con la teoria dell’invasamento».

Ma questo significa proiettare e comprimere sul piano «cele-
ste» del saggio, 1l solo dotato, come sappiamo, di pura peyaho-
duyla e assoluta edBopie, tutta la Seelenleitung senecana. La tran-
quillitas animi additata nel trattato si situa invece sul piano del
«sublime», obiettivo altissimo ma pur sempre relativo alla con-
dizione non pienamente razionale dei proficientes. All'uomo in
crisi che nel primo capitolo denuncia la sua bonae mentis infir-
mitas (Trang. 1, 15), I'ultimo capitolo del dialogo indica una
cura omeopatica, tramite dunque la mota mens.

Sembra percio il caso di parlare, invertendo la prospettiva di
Setaioli, di «irrazionalitd sublimata», in cui ¢ il ©éAoc altamente
morale ad attivare insieme grandezza d’ingegno (la peyolo-
pposivn) e appassionata concitazione (I’évBousiasyds): appunto le
due primarie fonti di 8dog, a giudizio dell’Anonimo (8, 1). E,
proprio come questi osservava (7, 2), I'etfetto omeopatico tra-
passa dalla parte della moinswc a quella dell’dxo:

ad magnificas voces excitantur et transeunt in adfecturm
dicentium... Facile est auditorem concitare ad cupidinern
recti: omnibus enim natura fundamenta dedit semengue
virtutum. Omnes ad ista nati sumus: cum inritator accessit,
tunc illa animi bona veluti sopita excitantur (Ep. 108,7 s.).

Adfectus, cupido: si tratta in modo evidente d’un mafnzixdy
traslato e moralizzato, posto al servizio della dottrina cleantea
¢ paneziana delle dpopual éx @doews mpog GpetAv?’.

Naturalmente queste wvoces filosofiche e/o poetiche, per
essere davvero magnificae e per suscitare |'«entusiasmo» di chi

[Did., 803 n. 153.
Ct. G. MAZZOLL, §. ¢ lu poesia, 25 s. nn. 20 e 21; 46.



194 ' G. MAZZOLI

le ascolta, devono lasciar trasparire senza orpelli la loro sostanza
etico-estetica, rerum pulchritudo, non verborum inanium sonitus
(ibid)). Ritroviamo, mi sembra, il nucleo concettuale del
mponyuévoy stilistico:
non delectent verba nostra, sed prosint. Si tamen contin-
gere eloguentia non sollicito potest, si aut parata est aut
parvo constat, adsit et res pulcherrimas prosequatur: sit
talis ut res potius quam se ostendat (Ep. 75, 5).

Teso al massimo di pregnanza parenetica, 1l carmen si
restringe nelle dimensioni cellulari della sententia. La sua stessa
concentrazione espressiva, unita alla salutare azione etica, induce
ad assimilarla al vaticinio oracolare (Ep. 94, 27 s.), e al wates inva-
sato dal dio il poeta che ne & autore (Brev. 2, 2; 9, 2; Ep. 108, 26):
un’altra spia del senso in cui il filosofo stoico recupera e mora-
lizza la dottrina dell’évfovaiacudc.

A lettere come le brevi 33, 38, 39 o le vaste 94 e 95, che
immettono nel laboratorio teorico della sententia®*, fa riscontro
il suo uso impressionante 1n ogni pagina senecana®’:

ipsa, quae praecipiuntur, per se multum habent ponderis,
utique si aut carmini intexta sunt aut prosa oratione in
sententiam coartata (Ep. 94, 27; cf. § 43).

Rispetto alla forma prosastica, il ricorso al metro agevola la
fruizione della sentenza rudibus adbuc et extrinsecus auscultanti-
bus; facilius enim singula insidunt circumscripta et carminis
modo inclusa (Ep. 33, 6).

In generale non c’¢ dubbio che, atomizzata e condensata in
flosculi e gnomologi, la letteratura eserciti una funzione ausiliare

3 Cf. ibid., 99-106.

3% Cf. A. TRAINA, op. cit. (n. 27), 25-27; A. SETAIOL], «S. e lo stile»,
815-817.



SENECA E LA POESIA 195

a livelli inferiori rispetto alle istanze del certz profectus vir (§ 7):
ma, appunto per questo, si carichi agli occhi del filosofo di mag-
giori responsabilita. Al grado intermedio della npoxon# potra con-
correre a consolidare o, viceversa, a destabilizzare la conquista del
A6yog; al grado piu basso potra intervenire a smascherare e rimuo-
vere 1 vitia 0, viceversa, a rialimentarli. Di qui 'importanza che
assume per Seneca la critica letteraria condotta non gia con l'ot-
tica, variamente miope, del grammatico o del filologo ma con la
radioscopia del moralista, capace di leggere, oltre la superficie dei
verba, la filigrana delle res. Ancora I’Ep 108, 23-26 fornisce, in
abyxpioug efficace, saggi-campione dei vari proced1ment1 un testo
di primario interesse, introdotto dal famoso lamento guae philoso-
phia fuit philologia facta est e concluso dalla non meno nota esor-
tazione simmetrica qguae fuerint verba sint opera.

Applicandosi dunque alle c/asses inferiori dei proficientes, I'in-
terazione filosofia-poesia che abbiamo vista finora accentrata
nell’iniziativa del filosofo-poeta, tende a sdoppiarsi nelle figure
reciproche del filosofo-critico e del poeta-filosofo. Dal loro
incontro, multiforme e multifunzionale, scaturiscono anzitutto
la teoria e la pratica della citazione poetica senecana. Per un
esame analitico mi permetto di rinviare ad ampie sezioni del mio
libro*¢, aggiungendo che per gli autori greci, anche prosatori, fa
ora testo I’ottimo volume di Setaioli*’, mentre invece manca un
lavoro d’insieme dedicato a dissodare il campo dell’intertestua-
lita allusiva: per 1 principii teorici sottesi, nella dialettica imita-
tio/aemulatio, si vedano ancora pagine di Setaioli*®, col quale la
mia posizione di vent’anni fa’® concorda piu di quanto a lui non
sembri.

S, e la poesia, 97-264.

3 S e i Greci (op. cit. n. 28).
38 «S. e lo stile», 843-856.

¥ S e la poesia, 87-96.



196 G. MAZZOLI

La chiave dell’atteggiamento senecano e in Ep. 8, 8: guam
multi poetae dicunt, quae philosophis aut dicta sunt aut dicenda!

Forte di questa persuasione (Ep. 33, 1: eiusmodi vocibus
referta sunt carmina) che trova ampi fondamenti nelle vedute
della scuola stoica*®, il filosofo-critico perlustra e disseziona i
contesti della poesia greca e soprattutto latina per estrarre
quanto riesca utile alle piu varie esigenze della sua admonitio, a
partire dalle risorse dello stile poetico. Cio vale in particolare per
le imagines, cui ammette il ricorso non per le ragioni ornamen-
tali proprie dei poeti ma per piu serie esigenze di supporto
logico: ut inbecillitatis nostrae adminicula sint, ut et dicentem et
audientem in rem praesentem adducant (Ep. 59, 6).

Coloro che hanno analizzato nel modo piu sistematico e
minuzioso 1l complesso delle citazioni poetiche senecane, spe-
cialmente quelle attinte a Virgilio (’autore di gran lunga predi-
letto)*!, hanno redatto accurate classificazioni per categorie,
distinguendo le 1stanze linguistiche stilistiche o concettuali che
sono alla base delle singole citazioni. Mi sembra perfino ovvio
pero affermare che ciascuna citazione s’inserisca nella pagina
senecana all’incrocio dell’asse paradigmatico, lungo il quale essa
fornisce un utile sostegno all’argomentazione in corso, e del-
Iasse sintagmatico, lungo il quale essa irradia /umina stilistici nel
contesto.

A ben vedere, nemmeno nella prassi del citare viene del tutto
meno 'intervento creativo del filosofo-poeta, che piega con arte
la sua prosa ad accogliere senza bruschi trapassi formali o conte-
nutistic 1l «corpo estraneo», affiancato non di rado da minori

“  Cf. Ph. DE LACY, «Stoic Views of Poetry», in AJPh 69 (1948), 241-271.

‘' Alludo specialmente a L. DOPPIONI, Virgilio nell’arte e nel pensiero di
Seneca (Firenze 1939); G. LURQUIN, Les citations virgiliennes dans les
ouvrages en prose de Senéque le philosophe (Louvain 1941); La citation poé-
tique dans les onvrages en prose de Senéque le philosophe (Louvain 1947).



SENECA E LA POESIA 197

riverberi allusivi a versi contigui. Cio accade soprattutto per i
poeti che esercitano su Seneca il maggiore fascino sul piano del-
Vanimus e/o dell’ingenium, Virgilio e Ovidio. Ma Seneca, che
prudentemente raccomanda al proficiens di excerpere solo dagli
autorl1 probati (Ep. 2, 4), ha un comportamento personale ben
pit audace: numgquam me in bona re mali pudebit auctoris
(Trang. 11, 8). E cosi volentieri i1sola e valorizza «cammei» di alta
moralita, prescindendo dal contesto, dall’autore o dal genere
«sconveniente» (caso privilegiato quello del mimografo Publilio
Siro: cf. Ep. 8, 8-10).

Per questa via ¢ facile che il filosofo-critico faccia aggio sul
poeta, dandogli per cosi dire «del suo». E’ un fenomeno che tra-
pela gia a un livello probabilmente inconscio di assimilazione,
come ha messo bene in risalto Timpanaro traendo spunto da un
caso di Pathetisierung in citazione gia studiato da Eduard
Fraenkel*?; e che ridonda sul piano ormai del tutto consapevole
dell’ermeneutica.

Seneca, che stigmatizza gli arbitrii della tradizionale esegesi
allegorica di marca stoica (cf. Ben. 13, 8-10; Ep. 88, 4 5.), non esita
pero a investire 1 maggiori poemi classici, [liade Odissea Eneide,
d’una valenza paradigmatica che in piu d’un caso conduce il cri-
tico a spingersi oltre le intenzioni semantiche del poeta*’. Finché
nel mito egli scopre gli archetipi morali dell’esistenza, 1 plurima
varietatis bumanae... exempla (Polyb. 11, 5), ’operazione critica,
ancorché acuta, ¢ plausibile. P. Grimal in una comunicazione

2 Verg. Aen. VIII 703 in Ir. I1 35, 6: cf. Ed. FRAENKEL, Kleine Beitrdge zur
klassischen Philologie (Roma 1964), II 243 s.; S. TIMPANARO, «La tipolo-
gia delle citazioni poetiche in Seneca. Alcune considerazioni», in GIF
N.S. 15 (1984), 163-182. Italo Lana mi richiama |’attenzione sul semper
interpolato nella citazione lucreziana (III 1068) di Trang. 2, 14: qui la
modifica sembra intenzionale (cf. § 15, «quousque eadem ¢»).

“ Cf. G. MAZzZOLY S. e la poesia, 111-114; 223-227.



198 G. MAZZOLI

privata, di cui lo ringrazio, mi ha ricordato la riflessione di Ep.
66, 26 sui véatol di Ulisse e Agamennone. Ed ¢ inutile dire che
tutto il teatro di Seneca gronda di questi valori archetipici del
mito. Ma in qualche caso il filosofo sembra voler piegare piu
recisamente il senso dei testi alle proprie esigenze. Mi limito qui
a richiamare il commento di Ep. 95, 69 a Verg. Georg. 111 75-85,
descrizione del cavallo purosangue (dum aliud agit Vergilius
noster descripsit virum fortem) oppure le ricorrenti interpreta-
zioni 1n chiave universale e moralistica della tragica notte
troiana®‘.

Dingel e Setaioli*’, 1l secondo a dire 1l vero in modo assai piu
duttile, negano che nell’atteggiamento senecano si possano
cogliere tracce di tendenze allegorizzanti. Io torno a riassumere
il mio punto di vista: € solo I'inizio di una tendenza, ancora com-
plessivamente equilibrato perché circoscritto a pochi luoghi e
soprattutto perché I'infusione d’un aliud semantico non € ricon-
dotta a volonta del poeta stesso; ma & pur sempre un precedente
da non trascurare, considerata anche I’autorita che godra Seneca
tra tardo antico e alto medioevo.

Quando per converso 1l filosofo, nonostante il suo impegno
ermeneutico, non scopre nella poesia alcun nucleo di bonum
idoneo al profectus ma mere intenzioni edonistiche, si arrocca in
un giudizio negativo al tempo stesso severo e sprezzante, tanto
piu che I'amoralita e la frivolezza sembrano wvitia da Graeculs,
piuttosto che da Romani*®. La fabula, il fondo mitologico della

“  Cf. Nat. V12, 2 ad Verg. Aen. 1l 354; Ep. 56, 12 ad Aen. 11 726-729; Ep.
59, 17 s. ad Aen. VI 513-514.

Cf. rispettivamente recensione cit., in Gnomon 46 (1974), 213 s.; «S. e lo
stile» (art. cit. n. 12), 839-843.

Sul misellenismo di Seneca, aggravato dalle equazioni preconcette tra
vita e oratio (Ep. 114, 1) e tra natio e oratio (Ep. 40, 11), cf. G. MAZZOL],

S. e la poesia, 157-160; J. STYKA, op. cit. (n. 12), 123-128; A. SETAIOLI, S.
e ¢ Grect, 11 ss.

45

46



SENECA E LA POESIA 199

poesia, ove non riesca ad assurgere a paradigma di portata uni-
versale, puo essere oggetto al piu della deplorata philologia:
esempio classico 1 viaggi di Ulisse (Ep. 88, 7). Omero ed Esiodo,
palestre dell’erudizione alessandrina, offrono piu facilmente il
fianco alla critica senecana. In Ben. I 3, 2 s. la sterilita morale del
tema mitologico delle Grazie, oggetto di micrologie allegoriche
da parte dei piu venerati maestri stoici, € vista in rapporto con
gli arbitrii fantastici dei due piu antichi poeti greci. E scoccano
gli ironici commenti del filosofo:

poetae non putant ad rem pertinere verum dicere, sed aut
necessitate coacti aut decore corrupti, id quemque vocari
iubent, quod belle facit ad versum (Ben. 1 3,10). Istae vero
ineptiae poetis relinguantur, quibus aures oblectare propo-
situm est et dulcem fabulam nectere (1 4, 5).

Mbfoc, edpwvia, ndovh, devdéc, vs. Adyos: Seneca non puo che
rigettare una poesia cosi inutile, anzi controproducente per
quanti si sforzano di consolidare il profectus morale:

serio loquantur et magnis viribus agant, nisi forte existi-
mas levi ac fabuloso sermone et anilibus argumentis probi-
beri posse rem perniciosissimam (Ben. 1 4, 6).

E’ anche evidente che il decus imputato qui ai poeti, tutto schiac-
ciato sul polo della forma, non ha nulla a che vedere col npérov
etico-estetico paneziano.

Italo Lana*’ ha giustamente colto in queste considerazioni
Iaffiorare d’una poetica «edonistica», non gia «pedagogica»; ed
e indiscutibile che reagiscano qui su Seneca secoli e secoli di sedi-
mentazione teorica sull’arte*®. Continuo tuttavia a non pensare

7 «Seneca e la poesia», in Riv. di Estet. 6 (1961), 377-396 = AA.VV., Seneca.
Letture critiche, a cura di A. TRAINA (Milano 1976), 137-152.

“  Cf. G. MAzzOLl, S. e la poesia, 74-76.



200 G. MAZZOLI

che gli ironici rilievi ora esaminati rappresentino il baricentro cri-
tico del filosofo (una smentita gia sufficiente viene da Ep. 8, 8) e
colpiscano la funzione poetica nel suo complesso. Seneca parla si
di poetae in generale ma carica qui fortemente la parola della con-
notazione «greca» che etimologicamente le compete. Si confronti
Ep. 58, 17: poeta communaiter dicitur... sed 1am apud Graecos in
unius notam cessit: Homerum intellegas, cum audieris poetam.

Non ¢ solo un fatto linguistico, ma piuttosto di ingenium. La
condanna degli inept: lyrici, che ex professo lasciviunt (Ep. 49, 5)
travalica 1 confini della poesia greca; mentre per converso 1
mores di un Sestio padre non sono meno Romant perché egli
scriva Greacis verbis (Ep. 59, 7). Stento percio ancora a credere
che vi1 sia piena circolazione di pensiero tra la critica ai poetae di
Ben. 1 3-4 e il famoso giudizio sulle Georgiche virgiliane di Ep.
86, 15;

.. Vergilius noster, qui non quid verissime sed quid decen-
tissime diceretur aspexit, nec agricolas docere voluit sed
legentes delectare.

Certo agli occhi di Seneca anche Virgilio ha indulto al decus for-
male (pagando 1in ci16 il suo debito ai modelli greci della poesia
didascalica): ma 'opposizione non e col verum dell’ars vitae
bensi semplicemente con quello della téyvn agricola, il che ridi-
mensiona la portata negativa della critica®’.

Ho definito con letichetta di poeti-filosofi gli autori, boni o
mali che siano, in cui Seneca scopre nuclei gnomici «edificanti»
ai fini del progresso morale; ma, come ho gia accennato, la fun-
zione etica della poesia non si esaurisce per lui nella pars con-
struens.

49

Rilievi molto giusti in E. PASOLI, «A proposito del giudizio di Seneca
sulle Georgiche», in Arti del Convegno virgiliano sul bimillenario delle
Georgiche, Napoli 17-19 Dicembre 1975 (Napoli 1977), 461-469.



SENECA E LA POESIA 201

Al grado piu basso e percio pit comune della npoxon, quello
in cul la sorte della lotta contro i vitia é piu incerta e la rimo-
zione dell’#Xoyov solo parziale, sono affidati ai poeti compiti sus-
sidiari di diversa qualita e di importanza che puo essere davvero
basilare:

cogita quantum circa te videas malorum [rileva ancora
Ep. 75, 15 riguardo al color tertius del profectus]; aspice
guam nullum sit nefas sine exemplo, guantum cotidie
nequitia proficiat, quantum publice privatimque peccetur:
intelleges satis nos consequi, si inter pessimos non sumus.

In questa fase c’e solo la speranza di arrivare ai traguardi suc-
cessivi, consolidamento e chiarificazione del bonum; occorre
prima rompere I’accerchiamento dei mala: pracoccupati sumus,
ad virtutem contendimus inter vitia districti (Ep. 75, 16).

E la poesia puo fornire in tal senso aiuti di prima mano. Non
mi riferisco a quella levior azione di pronto soccorso e di bal-
samo che talora Seneca le annette, specie aderendo alla topica del
Aéyog mapapudntixde, primo lenimento a ndbn di forte impatto,
come 'ira (Ir. 11T 9, 1) o 'aegritudo (Polyb. 8, 2-4; 11, 5 s.; Helv.
20, 1): ’arte come svago o oblectamentum — s’¢ appena visto —
non puo suscitare molto consenso nel moralista. Ben meno
blando e decantato ha da essere, a questo torbido livello, I'inter-
vento del poeta. Parlo di poeta tout court perché, ripeto, la sua
azione e qualitativamente diversa rispetto all’admonitio del filo-
sofo: mirata al basso e non all’alto, non piu finalizzata alla pars
construens del profectus ma alla pars destruens e percio libera di
ricorrere al ndfog, all’ExmAnéig nell’esemplificazione, demistifica-
zione e denuncia dei vitia.

Questo emerge con chiarezza da Ben. V 15, 1-3, passo a pro-
posito del quale Setaioli*® vede nella mia interpretazione una for-

** «S. e lo stile» (art. cit. n. 12), 810 s.



202 G. MAZZOLI

zatura che francamente mi sfugge. Riguardo al «trionfo» dell’in-
gratitudine nel mondo — osserva Seneca — il filosofo che si tenga
ligio all’ortodossia non pud che emettere una murmuratio,
facendo leva sul paradosso vetero-stoico che non ammette vie di
mezzo tra vizio e virtu. Ad altri, ben piu addentro nel miliex,
compete il grido impetuoso ed efficace di denuncia:

ecce nescio qui non ex philosophorum domo clamor at ex
medio conventu populos gentesque damnatura vox mitti-
tur.

Nella fattispecie si tratta di famosi versi di denuncia sociale
(Met. I 144-146) pronunciati — scelta significativa — dal «mon-
dano» Ovidio. Naturalmente Seneca sfrutta a fondo la citazione,
appropriandosi per lunghi paragrafi di retorica confezione
dell’indignatio poetica. Analogamente in Nat. IV a praef. 19
riconosce alla magnitudo ingenii di Virgilio, dello stesso Ovidio
e di Menandro il merito di aver smascherato senza mezzi ter-
mint il consensus humani generis tendentis ad vitia, lo scelus iam
contextum. E piu d’una volta descrive le unanimi reazioni entu-
stastiche dei teatri di fronte al convicium mimico dei vitia (Ir.
I 11, 3; Ep. 108, 8 s.).

Mi sono soffermato su tali luoghi, ricorrenti specie nell’ul-
tima produzione del moralista, perché & solo o soprattutto a
questo punto che — allo stadio attuale delle mie persuasioni —
vedo inserirsi il cruciale problema della drammaturgia senecana
e del suo rapporto ideologico, prima ancora che filosofico, con
le opere in prosa.

Nel 1974 si ¢ mosso con animosita contro la communis opi-
ni0, e in particolare contro le mie tes, il saggio del Dingel*!, rac-
cogliendo in verita consensi molto scarsi e parziali, ma rimesco-
lando utilmente acque forse troppo tranquille.

St S. und die Dichtung (op. cit., n. 2).



SENECA E LA POESIA 203

Per sintetizzare con sufficiente obiettivita gli assunti principali
di quel libro, mi valgo delle parole di uno dei suoi giudici meno
severi, Sebastiano Timpanaro®?: «Il Dingel — con un’imposta-
zione in cul ¢ visibile I'influsso freudiano, e che presenta punti di
contatto con la teoria della poesia come «ritorno del represso»
dovuta a Francesco Orlando... — considera le tragedie di Seneca,
specie nelle loro espression: pessimistiche e antiprovvidenzialisti-
che, come la voce genuina, profonda, della visione senecana della
vita, e le opere dottrinarie come una «mascheratura», uno sforzo
di giustificazione e di razionalizzazione di tutto il male che vi &
nel mondo e nell'uomo. In questa forma unilaterale e provocato-
ria, la tesi del Dingel ¢ insostenibile (fra I’altro, il Dingel enfatizza
alcuni pur sempre sporadici spunti di antiprovvidenzialismo nelle
tragedie di Seneca, fino a identificare la Weltanschauung di Seneca
tragico con quella di Lucano); ma quel volumetto rimane tuttavia
assai intelligente, e non ha avuto dai recensori il sia pur parziale
riconoscimento che meritas.

Personalmente, credo oggi che tra Seneca prosatore e Seneca
tragediografo possa — anzi debba, tenuto conto anche del neces-
sario tributo pagato ai ben diversi codici di «genere» — essere
ammessa serenamente una distanza, senza cercare di ridurre a
tutti 1 costi ai dogmi dello stoicismo le tragedie facendone opere
di pura «pedagogia» positiva®®, ma senza nemmeno giungere
all’estremistico divorzio tra le due «facce» preteso da Dingel
(«die Negation der Philosophie»). In altre parole: anziché for-
zare il senso, tecnico e concettuale, dei drammi alla ricerca del
filosofo-poeta, sara bene tenere distinto il prosatore — Seneca
construens — dal poeta — Seneca destruens —: poeta tout court,
spinto a questa funzione, pur ammirando il ben pit «sublime»

2 «Un nuovo commento all’ Hercules furens di Seneca nel quadro della cri-

tica recente», in A & R N.S. 26 (1981), 117 s. n. 6.

3 Cf. ora ’equilibrata indagine di T.G. ROSENMEYER, Senecan Drama and
Stoic Cosmology (Berkeley/Los Angeles/London 1989).



204 G. MAZZOLI

carmen etico, dall’istanza, giudicata prioritaria e avvertita con
«drammatica» sensibilita, di mostrare alla classe piu precaria del
profectus il suo «nemico» mortale.

In questa prospettiva tutti gli anti-valori che sembrano mag-
glormente opporre la Weltanschanung tragica a quella stoica si
rivelano altrettanti paradigmi del — per I"appunto «tragico» —
sovvertimento perpetrato dall’&Aoyov nel mondo: paradigmi da
smascherare e denunciare spingendo a fondo sul pedale della
Pathetisierung, per aprire vie di fuga allo scelus iam contextum.
Ho gia avuto occasione’®® di parlare, a proposito della tragedia
senecana, di un’operazione radicalmente inversa (ma non anta-
gonistica!) alla costruzione filosofica, in quanto «dissoluzione»
e «rovesciamento» degli pseudo-valori e rapporti accreditati
dalla stultitia umana: un’operazione che mi ¢ parso legittimo
paragonare a quel lavoro di scavo e di rimozione che € necessario
fare in profonditd prima di gettare le fondamenta di un
«sublime» edificio.

Naturalmente tra le due produzioni, morale e teatrale, non
mancano, al di la dei raccordi stilistici, le cerniere e gli scambi
concettuali: nei drammi I'immissione, con frequente effetto con-
trastivo, della gnomicita stoica, nella prosa la «tragica» perce-
zione del divario tra la moralita e gli anti-valori accreditati dal-
’éXoyia. Ho gia altrove sottolineato la spiccata latenza del teatro
tragico senecano, del Thyestes in particolare®*, in luoghi come /7.
120; Trang. 1, 9; Ep. 94, 67-74, che hanno in comune I’amara

¢ In due note in corso di pubblicazione negli Atti del 1° e del 2° seminario

di studi sulla tragedia romana, Palermo 1987 e 1988, rispettivamente:
«Funzioni e strategie dei cori in Seneca tragico»; «Ultra Mycenas: ‘Lysis’
e ‘katastrophé’ dei valori nell’epilogo dell’Agamemnon di Seneca» (la
prima ¢ ora pubblicata, in Quad. di cult. e trad. class. 4-5[1986-1987], 99-112).
«S. e 1l sublime» (art. cit. n. 3): per il Thyestes il riscontro piu utile & con

I'interpretazione di G. PICONE, La fabula e il regno. Studi sul Thyestes di
Seneca (Palermo 1984), 51 ss.

55



SENECA E LA POESIA 205

denuncia del falso «sublime», del falso évBovaiasuée, della falsa
weyohoppoatvn e weyahoduyio. Mi basti qui citare Ir. I 20, 2:
omnes guos Vecors animus supra cogitationes extollit
humanas altum quiddam et sublime spirare se credunt;

ceterum nil solidi subest, sed in ruinam prona sunt quae
sine fundamentis crevere.

Il passo, credo, si commenta da sé; ma a togliere ogni dubbio
sulla «tragicita» della sindrome qui descritta provvede la cam-
peggiante presenza, nello stesso capitolo (20, 4 s.), dell’Atreus
acciano, col suo celebre oderint dum metuant (v. 203 R.).

E qui il discorso torna, problematicamente, al giudizio di
Seneca sulla poesia. Se dovessi indicare due /oci emblematici, da
collocare rispettivamente al polo positivo e al polo negativo
della poetica senecana, non avrei dubbi. Al polo positivo del
«sublime» si pone il testo poetico «oracolare» per eccellenza, il
virgiliano Georg. III 66-68, addotto e studiato con amore dal filo-
sofo almeno due volte (Ep. 108, 24-29; Brev. 9, 2)*¢. Al polo nega-
tivo dell’«anti-sublime» si colloca l'ora citato execrabilis versus
acciano (Clem. 1 12, 4). In Ir. I 20, 5 Seneca ne smaschera e
denuncia lo spiritus: nec enim magnitudo ista est sed inmanitas.

Eppure la sua sensibilita artistica € troppo acuta per negare
al verso un giudizio in termini di «grandezza». E cosi in Clem.
II 2, 2 s. ne riprende I’esame per pronunciare una cruciale rifles-
sione:

illud mecum considero multas voces magnas, sed detestabi-
les, in vita humana pro veris esse celebresque vulgo ferri,
ut illam: «oderint dum metuant» quoi Graecus versus
similis est, qui se mortuo terram misceri ignibus

¢ Non voglio qui tornare su Brev. 2, 2 e sulla connessa questione del max-

mus poetarum. Le mie convinzioni in proposito sono espresse in Athe-
naewm N.S. 40 (1962), 142-156; 45 (1967), 294-303; Sandalion 67
(1983-1984), 119-132.



206 G. MAZZOLI

inbet, et alia huius notae. Ac nescio quomodo ingenia {in)
inmani et invisa materia fecundiora expresserunt sensus
vehementes et concitatos; nullam adbuc vocem audii ex
bono lenique animosam.

Il De clementia ¢ uno dei trattati senecani meglio databili,
nella prima fase del principato neroniano, quando ancora il filo-
sofo non ha composto le sue opere principali né ha portato a
piena maturazione le sue elaborazioni concettuali. In certa
misura rileviamo nel passo la presenza d’un pensiero in progress,
ancora perplesso sul senso e sulle funzioni dell’ispirazione poe-
tica. Ma gia in nuce avvertiamo le sue scelte finali.

L’immoralita, ovviamente, espelle la poesia dall’orizzonte
critico di Seneca. Se € vero che, al grado piu basso della mpoxons,
essa deve cooperare alla rimozione dell’&Aoyov, sono del tutto
incompatibili le sue espressioni che, viceversa, quell’&loyov
attizzano e corroborano:

accedunt deinde carmina poetarum, quae adfectibus nos-
tris facem subdant (Ep. 115, 12).

Seneca su questo non transige e dismette anche 1’babitus iro-
nico tenuto nei confronti dell’amoralita poetica. Al centro e
ancora il trattamento del wéfog. La sua condanna si fa aspra

. \ . . .. . .
quando, al di 12 dei lenocinii inepti del fabulosus sermo, scopre
mire sacrileghe e moralmente eversive. Piu volte — non é certo
il Seneca «menippeo» quello che qui si manifesta — colpisce a
fondo il furor, le halucinationes della theologia fabulosa®":

quibus nibil alind actum est quam ut pudor hominibus
peccandi demeretur, si tales deos credidissent (Vit. 26, 6).
Quid aliud est vitia nostra incendere quam auctores illis
inscribere deos et dare morbo exemplo divinitatis excusa-
tam licentiam? (Brev. 16, 5).

7 Cf. G. MAZZOLL, §. e la poesia, 77 s.



SENECA E LA POESIA 207

Tra i vitia maggiormente incentivati da questa deprecata ten-
denza poetarum ... bumanos errores alentium (ibid.) un posto di
tutto rilievo ha la bramosia di ricchezze. Ep. 115, 12-16 ¢ il locus
che illustra in proposito I'atteggiamento dell’«ultimo Seneca».
Gia la descrizione positiva dello sfarzo irrita il moralista, che
chiama in causa ’esuberante Ovidio (§ 13)*%. Ben piu grave la
sentenziosita, in lode diretta della ricchezza, diffusa fra i tragici
greci (§ 14)*°. Dopo una serie di monostici, Seneca considera in
particolare un brano euripideo (fr. 324 N?), attinto probabil-
mente anch’esso di seconda mano insieme a un aneddoto che lo
concerne (§ 15). Quando fu recitato nel teatro ateniese, I'intero
pubblico insorse unanime contro di esso e il suo interprete —
reazione del tutto plausibile per Seneca, se confrontiamo il
rilievo esattamente inverso di Ep. 108, 8-12 sul plauso teatrale
alle sentenze de contemptu pecuniae — costringendo Euripide
stesso a balzare in scena petens ut expectarent viderentque quem
admirator auri exitum faceret.

Dingel ha utilmente insistito®® sull’effetto di «relativizza-
zione» etica che scaturisce da questo aneddoto, anche se natural-
‘mente ne piega il senso alle proprie tesi, per asserire la globale
equivocita del «messaggio» poetico. A me invece sembra che
non se ne possa reversibilmente inferire alcunché sulle ragioni
di opportunita che avrebbero indotto Seneca a estrapolare dai
contesti le sentenze morali positive. Mala interdum — I’ho
accennato — speciem honesti obtulere (Ep. 120, 8); ma il contrario
non si da, perché il bene per uno stoico ha dalla sua I'oggettivita
della ¢iorg, che lo rende inequivocabile. Né d’altronde Seneca,

*  Cf. G. MAzzOL, S. e la poesia, 244 s.

* Per 'origine gnomologica di questo materiale, cf. 'approfondito studio
di G. BARABINO, «Seneca e gli gnomologi greci sulla ricchezza», in
AAVV., Argentea aetas, in memoriam Entii V. Marmorale (Genova
1973), 67-82; A. SETAIOLL S. e ¢ Greci, 82-90.

0 §. und die Dichtung, 34-38.



208 G. MAZZOLI

come sappiamo, dissimula il suo atteggiamento nel caso di mésal-
liances tra la cellula del bonum e il suo contesto: numquam me
in bona re mali pudebit auctoris.

Leggiamo piuttosto la «morale» posta in calce all’aneddoto,
che puo valere anche come clausola per le mie considerazioni:

dabat in illa fabula poenas Bellerophontes quas in sua quis-
que dat. Nulla enim avaritia sine poena est, quamuis satis
sit ipsa poenarum (Ep. 115, 15-16).

Sentiamo subito la consonanza col téroc dell’humanae vitae
mimus, qui nobis partes quas male agamus adsignat, témog sulla
cui efficacia Seneca si sofferma soprattutto®' in Ep. 80, 6 ss., col
corredo di calzanti exempla tragici. Cio che piu conta e che 'ul-
timo Seneca sembra avere ormai risolto il cruciale problema
postosi nel De clementia, la giustificazione morale d’una poesia
non «edificante» e tuttavia «grande», riconoscendola proprio nel
drammatico «scavo» del vitium, nello spettacolo stesso dell’in-
manis et invisa materia.

Gia Clem. 112, 4, a dire il vero, prefigurava la morale dell’a-
neddoto, accennando all’inevitabile ritorcersi dell’odiosa sen-
tenza tirannica su chi ’aveva pronunciata. Ma ora lo stoico pare
aggiungere una ulteriore consapevolezza: come per la virtu, che
ha in sé 1l suo premio, una paradossale autosufficienza sussiste
anche per il suo polare opposto, che ha in sé la sua pena: a
prescindere dall’eventuale apparente happy end della fabula o,
fuori della finzione scenica, della vita. In questa prospettiva la
funzione paradigmatica del teatro senecano si disambigua total-
mente, incluse quelle tragedie che Dingel®? trova irriducibili al
modello dell’aneddoto, perché in tutte e pari, al di 1a delle

st Cf. G. MAZzZOLL, S. e la poesia, 123.
2 S. und die Dichtung, 38.



SENECA E LA POESIA 209

contingenze dell’intreccio, la portata di deterrente denuncia del
VLLLUI.
La lezione positiva e contrario la fornisce Ep. 77, 20:
quomodo fabula, sic vita: non quam diu sed quam bene
acta sit, refert. Nibil ad rem pertinet, quo loco desinas.

Quocumque voles desine: tantum bonam clausulam
impone.



DISCUSSION

M. Grimal: Dans la condamnation de la poésie par Sénéque, ne peut-on

discerner certains arguments qui remonteraient a Epicure lui-méme? Le fait
g P

que la poésie excite les passions est par conséquent contraire a |'ataraxie.
Reproche qui peut porter contre la poésie épique, mais qui concerne surtout
la poésie lyrique. Ne serait-ce pas la ’origine du mépris dont témoigne Séne-
que a ’égard de celle-ci? Ce qui inciterait a établir des distinctions nécessaires
entre les genres. Sénéque n’a pas contre la tragédie et I’épopée la prévention
qu’il nourrit a I'égard des lyrici. Et sa position se rapproche de celle de
Cicéron.

M. Mazzoli: Secondo quanto ho cercato di illustrare nel corso della mia
esposizione, il complesso degli atteggiamenti critici di Seneca nei confronti
della poesia si potrebbe rappresentare su un piano cartesiano, ponendo
sull’asse delle ascisse 1 valori di «grandezza» e sull’asse delle ordinate quelli
di moralita assegnati ai carmina. Ne risulterebbe una curva parabolica pas-
sante per 1l punto O e tendente verso I'alto nel primo quadrante, con segni
positivi, in direzione del sublime, e verso il basso nel quarto quadrante, di
segno positivo in ascissa ma negativo in ordinata, diretta a quello che ho chia-
mato «anti-sublime». Su questa curva sarebbe possibile seguire per intero gli
spostamenti che per Seneca assume il valore della poesia, variabile dipen-
dente, come ho detto, dal suo rapporto con etica.

Via via che il valore si sposta, si spostano anche, senza che si debba parlare
d’inconseguenza, le scelte di campo del filosofo. Cosi I'incontro con ’epicu-
reismo, che ¢ innegabile, si pone a mio avviso proprio nel punto 0 del piano,
all’incrocio dei due assi cartesiani, ove si annulla tanto la magnitudo quanto
la moralita dell’opera poetica. Epicuro metteva in guardia (frgg. 163, 229 Us.)



SENECA E LA POESIA 211

contro il potere seduttivo della poesia e del mito, non escludendo dunque
dalla sua condanna nemmeno 1 «generi» piu elevati; ma dopo 1’audace
impresa lucreziana, la polemica anti-poetica piu resistente nell’ambiente epi-
cureo romano (la piu accessibile dunque allo stesso Seneca) sembra quella
registrata da Cicerone in Fin. 172 in poetis ... nulla solida utilitas omnisque pue-
rilis est delectatio. Credo anch’io dunque che sia necessario fare distinzioni di
generi e anch’io ritengo che quello maggiormente esposto alla condanna fosse
I’ «<inetta» poesia dei [yrici, greci e latini. Si tratta piu che altro d’una preven-
zione teorica (si pensi alla trasgressione epigrammatica filodemea), su cui
I’epicureismo trovava agevole contatto con punti di vista d’altra estrazione
filosofica e non filosofica. E ce lo prova proprio il fatto di incontrare su tale
linea Seneca con Cicerone (come attesta Ep. 49, 5): anche se non si pud natu-
ralmente parlare di coincidenza assoluta, dati specialmente i diversi climi cul-
turali (basti rinviare a E. Malcovati, Cicerone e la poesia, Annali Fac. di Lettere
Cagliar1 13 [Pavia 1943], 40; 56 ss.; 220 ss.).

M. Grimal: Une autre question concerne le role du Beau dans le stoicisme
romain. Le fondement du stoicisme est fourni par la formule qui identifie
&yabév et xahdv. Or, cette formule devient en latin: nibil bonum esse nisi hones-
tum. Qu’il y ait place pour la poésie dans le xakév, personne ne peut en dou-
ter. En est-1l de méme pour I’bonestum? En d’autres termes, le mythe du Phe-
dre est-il encore valable pour Sénéque? L’ame peut-elle parvenir a la Sagesse
par I'intermédiaire de la beauté, poétique ou autre?

M. Mazzoli: La domanda é cruciale e travalica 'ambito del pensiero sene-
cano e della stessa filosofia stoica per investire nella globalita il confronto tra
le due culture greca e latina, delle cui differenze possiamo bene assumere a
emblemi la connotazione estetica (cui il mito platonico suggestivamente ci
richiama) e socio-politica rispettivamente assegnate al bene morale. Ricche e
precoci informazioni sull’assunzione romana del bonum come honestum ci
fornisce il famoso frammento luciliano sulla virtus (vv. 1326-38 Marx) per il
quale mi permetto di rinviare al mio contributo «Reale, verum, fictum,
falso in Lucilio», in AA.VV., Il Meraviglioso e il Verosimile tra antichita e
medioevo (Firenze 1989), 113 ss. Ma la testimonianza di Lucilio & tanto



212 DISCUSSION

piu preziosa perché «fotografa» il momento in cui nell’ambiente degli Sci-
pioni si attua la mediazione tra cultura greca e latina, col primario contributo
di Panezio (di cui il frammento luciliano sente indubbiamente la lezione,
come mostrano le concomitanze col De officiis ciceroniano).

E’ assai importante per noi che questa mediazione si operi proprio
nell’alveo della filosofia stoica, che Panezio ha il merito di trasformare, spo-
gliandola dei rigorismi incompatibili, in uno strumento teorico accessibile
alle esigenze politiche e, ancor prima, alla mentalita dell’aristocrazia romana.
Ma il filosofo di Rodi ha anche il merito di trasfondere nell’honestum ’armo-
niosa esteticita della xahoxdyabia greca, portando alla piu raffinata elabora-
zione funzionale la dottrina del npémov. Ed & per questa via (cf. M. Pohlenz,
La Stoa [ed. it.], 1 394; 408; 541) che la lezione del «divino» Platone (Cic. Tusc.
I 79) puo entrare in sinergia con le istanze etiche stoiche e giungere fino a
Seneca, abilitandolo a predicare, anche per le porte della poesia, ’accesso al

bene attraverso il bello.

M. Lana: L’insofferenza di Seneca per la filologia intesa come pura erudi-
zione puo aver trovato la sua prima spinta nell’esperienza da lui vissuta a con-
tatto con la scuola sestiana: L. Crassicio Pasicle, grammatico dottissimo,
autore di un commentario alla Zmyrna di Cinna, celebrato entusiasticamente
da un epigramma conservato da Suetonio (Gramm. 18), un giorno ripudio la
«grammatica» e «passo» alla scuola sestiana facendosi filosofo. Quando
Seneca, nell’ Ep. 58, 5, lamenta tutto il tempo da lui «perduto» come puer alla
scuola del grammatico, forse ripensa alla vicenda di Crassicio.

M. Mazzoli: Grazie dell’osservazione, che mi trova perfettamente
d’accordo. o ho sempre ribadito I'importanza, per comprendere a fondo il
pensiero di Seneca, di rifarsi alle radici della sua formazione filosofica. Basta
leggerne I'anamnesi in Ep. 108, 17-23, per capirne il valore. E’ nell’alveo ses-
tiano che Seneca riesce a svincolarsi dall’opprimente impronta retorica che
il padre vorrebbe dare alla sua educazione: senza peraltro rinnegarne I'utilita
tecnica. In questo senso mi sembra decisivo il passaggio dall’insegnamento
ascetico di Sozione a quello di Papirio Fabiano, preliminare alla «conver-
sione» stoica sotto Attalo.



SENECA E LA POESIA 213

Non sono d’accordo con quanti vorrebbero ricollegare direttamente il
pensiero di Seneca alle fonti greche preciceroniane (Panezio, Posidonio,
Antioco, a seconda dei punti di vista). Io stesso ho dato, nel corso della mia
esposizione, molto rilievo all’influsso paneziano, ma ¢ bene distinguere tra
modelli dottrinali e insegnamento vivo. E’ quest’ultimo che il filosofo ormai
senex ricorda come decisivo, e proprio nella lettera in cui esprime i suoi giu-
dizi piu importanti sui rapporti che devono intercorrere tra poesia, filosofia,
filologia. Le «conversioni» filosofiche come quella, citata da Italo Lana, di L.
Crassicio Pasicle segnano anche la strada di Seneca; e ben si spiega la sua pro-
fonda amarezza per la fine precoce della secta sestiana, repressa dal sospettoso
Tiberio (Nat. VII 32, 4), una fine che significa soprattutto il passaggio inverso
dei sestiani di seconda generazione dalla filosofia alle (svalutate da Seneca: Ep.
88) artes liberales.

M. Mayer: Your reassessment of Seneca’s views on poetry concentrated on
the poles — the negative of pleasure and the positive of moral instruction.
Might I suggest that Seneca also offers a via media in Ep. 792 It must be borne
in mind that in the social class to which Seneca belonged, and more par-
ticularly in the court of Nero where Seneca’s position was so conspicuous,
the composition of poetry was a polite accomplishment of men of culture
(cf. Tac. Ann. XIV 52, 3). And so it appears in Ep. 79, which encourages Luci-
lius to press on with a poem on Etna. Seneca doesn’t presuppose any special
gift for poetry in Lucilius’ ingenium, nor does he require of his friend a moral
purpose. An artful reworking of the themes of earlier poets should do
the trick. Poetic composition is a cultured game. Would you agree with me
that this position is somewhat between the polar extremities you have

stressed?

M. Mazzoli: Credo opportuna, preliminarmente, una distinzione. Io mi
sono occupato, ovviamente, del punto di vista di Seneca, dunque della poesia
per il proficiens: da ci6 deriva la forte polarizzazione da Lei notata dell’
«effetto» poetico, di segno positivo in direzione della sapientia e negativo in
direzione dell’” &\oyov: cio non toglie che vi sia, tra gli estremi, una certa gra-

dualita, come spero di aver mostrato.



214 DISCUSSION

Lei invece si riferisce, piuttosto, alla poesia del proficiens, nella fattispecie
a una reale attivita poetica di Lucilio Iunior che non corrisponde
tutta e necessariamente al quadro teorico di Seneca (se cosi gia fosse, non
avrebbe piu ragion d’essere la «funzione conativa» della sua scrittura episto-
lare). Quando mi sono occupato dei versi luciliani ricordati dal filosofo
(Seneca e la poesia [Milano 1970], 258-264), mi e parso di dover distinguere tra
un filone pit impegnato (direl «virgiliano») e conforme alla teoria senecana
del carmen etico (cf. Ep. 8, 10 e soprattutto 24, 21, per un esametro scritto
da Lucilio guo soles ore, semper quidem magnus, numaquam tamen acrior quam
ubi veritati commodas verba), e una produzione piu leggera, descrittiva, di
colorito «ovidiano» e di contenuto probabilmente odeporico. Recentemente
L. Duret (ANRW II 32, 5 [Berlin/New York 1986], 3181-3187) ha ritenuto
di poter sintetizzare 1 due filoni in uno solo, poesia filosofica intesa a pene-
trare 1 misteri naturali. Se cosi fosse, ovviamente tutta la poesia di Lucilio
risentirebbe d’un piu spiccato orientamento verso il «polo» positivo. Ma,
ripeto, non ¢ ipotesi indispensabile. Nel caso del poemetto di ambiente
siciliano ricordato in Ep. 79, 5, e facile che sia piuttosto Seneca a venir
incontro ai gusti dell’amico, accettandoli per quel che sono, una via media
che s’inquadra facilmente, come Lei dice, nella cultura dell’eta neroniana.
Eppure mi sembra che neppure in questo caso il filosofo venga meno alla
«funzione conativa» del suo messaggio, cercando di polarizzare piu posi-
tivamente |'ispirazione poetica dell’amico. Tutta la teoria dell’zmitatio cui
dedica i successivi paragrafi (e cf. la vicina Ep. 84) pare agire in tal senso. E
non escluderei che I'allegorizzazione in chiave morale del tema etneo pro-
posto a partire dal § 8 miri anche a offrire a Lucilio un concreto esempio della

direzione da prendere.

Mme Armisen-Marchetti: Le probléme posé par la faveur de Sénéque pour
la poésie — et par le fait qu’il ait pratiqué la forme poétique, avec tragédies
— rejoint celui que pose la présence de la rhétorique chez le philosophe. Poé-
sie comme rhétorique sont irrationnelles, ou i tout le moins a-rationnelles.
Or Sénéque est un stoicien, ¢’est-d-dire un philosophe de la raison. Il me sem-
ble donc que 'on aurait intérét a s’interroger aussi sur sa psychologie, sur sa
conception des fonctions psychiques, en s’aidant en particulier de 'excellent



SENECA E LA POESIA 215

livre de Mme J. Fillion-Lahille, Le «De Ira» de Sénéque et la philosophie stoicienne
des passions (Paris 1984).

M. Mazzoli: Non ¢ soltanto a proposito della poesia e, piu in generale, della
dottrina retorica e stilistica che si pone per Seneca il problema dell’irrazionale
e dunque della sua compatibilita col quadro stoico. Parecchi anni fa mi sono
occupato della genesi e del valore che ha nel suo pensiero il motivo escatologico
(RIL 101[1967], 203-262) per mostrare come le suggestioni dualistiche suscitate
dal vivo sentimento religioso vengano ricondotte nel solco del monismo stoico
da une grande energia metaforica (si pensi al bellum somnium di Ep. 102, 2).
Quanto possa poi lo strumento metaforico per rendere compatibile col razio-
nalismo scolastico anche una teoria dell’arte ispirata appare chiaro dal finale
esaminato del Trang. an. ('immagine platonica del cavallo: 17, 11). Si tratta in
fondo dello stesso problema: I'irrazionalismo dello «slancio verso I'alto» che
separa dalle basse contingenze materiali I'animus (istanza metafisica) o I'inge-
nium (istanza artistica) viene neutralizzato e riconvertito, tramite appunto lo
spostamento metaforico, a una funzione totalmente morale, in linea con le ten-
denze volontaristische che influenzano Seneca, da Cleante a Sestio.

Ma bene ha fatto Mme Armisen a chiamare in causa la teoria psicologica
del De ira perché & 1 che per la prima volta Seneca fa i conti con la potenza,
gia a livello istintuale, dell’ &\oyov e misura le risposte date all’esterno e
all’interno della scuola stoica (come risulta dall’approfondita ricerca delle
fonti nel saggio della Fillion-Lahille). Gia nel mio libro (Seneca e la poesia, 56
s.) mi dicevo persuaso che, senza la moderata rivalutazione del mafntixév nel
cosiddetto «Stoicismo di mezzo» (cf. M. Pohlenz, La Stoa, ed. it., I 404),
sarebbe affatto mancato a Seneca il supporto retorico per dare corso — sorve-
gliato, s’intende — alle pulsioni del suo ricco sentimento religioso e poetico.
Certo, il De ira, data I'arretrata cronologia, non puo rispecchiare la posizione
del Seneca piu maturo; ma é interessante, perché tra I'altro testimonia la
prima riflessione del filosofo su un ndfog, come ’ira, di forte valenza poetica
(cf. I 20).

M. Gigon: Je me demande quel est le réle de Cicéron dans ce débat sur les
genres de la poésie. Nous avons deux fragments qui permettent de supposer



216 DISCUSSION

que le probléme a été discuté au moins brievement dans la premiére partie
de I’ Hortensius. Une fois Cicéron doit avoir déclaré dans ce dialogue qu’il n’a
pas le temps de lire les lyriques, fagon polie de dire que les lyriques ne 'inté-
ressent pas et ne lui apportent rien. Si ce point a été discuté ultérieurement,
nous n’en savons rien.

Un deuxiéme fragment est un mot de Catulus qui demande a Lucullus,
propriétaire d’une bibliothéque richissime, de bien vouloir lui préter 'index
des tragiques grecs; il voudrait constater quelles sont les tragédies qui man-
quent encore dans sa bibliothéque a lui. Il s’agit donc, seulement, de complé-
ter une bibliothéque. On n’a pas 'impression que les tragedies grecques en
tant que telles auraient eu une importance particuliére et personnelle, ni pour

Catulus, ni pour Lucullus, ni pour Cicéron lui-méme.

M. Mazzoli: Su una materia disiecta come I’ Hortensius — in cui non ¢ tassa-
tivo che i giudizi dei personaggi rispecchino il pensiero dell’autore del dialogo
— non mi sentirei di esprimere valutazioni cogenti. Tuttavia mi sembra che
il significato dei due frammenti citati (8 e 12 Grilli) vada nella direzione da
Lei indicata: la svalutazione della poesia disimpegnata nei confronti della filo-
sofia puo avere una spiccata valenza protrettica. Né si puo sottovalutare 1l
fatto che difficilmente Seneca attribuirebbe, riportando in Ep. 49, 5 il fr. 12,
la stroncatura dei Jyrici a Cicerone stesso se il contesto da cui cita deponesse
diversamente. Anche il fr. 8 mostra consonanza con la polemica di Seneca,
Trang. 9, 4, contro la cultura ridotta a vacua ostentazione: quo innumerabiles
libros et bibliothecas, quarum dominus vix tota wvita indices perlegit? Seneca
certo non stenta, nella sua critica alla poesia che suona a vuoto o viene sfrut-
tata come mero status symbol, a trovare precursori: ho gia ricordato, rispon-
dendo a M. Grimal, il punto di vista dell’epicureismo romano. Bisogna pero
convenire che gli torni particolarmente comodo fare riferimento all’auctori-
tas di Cicerone, alla quale, nonostante gli sfavorevoli atteggiamenti critici,
volentieri s’appella nella pratica della citazione poetica (cf. G. Mazzoli, Seneca
e la poesia, 187; 212-214).

M. Lana: Posto che per Seneca la poesia eserciti una sua utile funzione, ela-
tiva e relativa, fino al livello dei sublimia, mi domando come si giustifichi il



SENECA E LA POESIA 217

ricorso anche al ITept Sdoug per illustrare certe valutazioni della poesia che tro-
viamo in Seneca. L’évBousiasués dello scrittore, prosatore o poeta che sia,
secondo I’Anonimo ¢ paragonabile all’invasamento della Pizia che trae ispira-
zione dal soffio divino che promana dal gfiypa, e 'uomo aspira alle realta piu
grandiose che vanno oltre i limiti dell’esperienza quotidiana e mirano a supe-
rare tutte le barriere (tutti 1 claustra mundi) in uno slancio verso l'infinito.
Dunque la poesia (sublime) per I’ Anonimo tende verso i caelestia senecani né

si arresta davanti ai sublimia.

M. Mazzoli: Se mi sembra indubbio che Seneca abbia attinto al pensiero
che ispira il saggio ITept Sdoug (il che non comporta necessariamente la diretta
conoscenza di quel testo) non mi spingerei troppo avanti nello stringere il
rapporto. L’ Anonimo non € certo uno stoico, ha quindi facolta di accentuare
al massimo 1l carattere irrazionale dell’évBovaiaouée, sulle orme della Befa
wavio di Platone. Seneca si limita a mutuare solo ci6 che puo inserirsi, senza

«rottura» metafisica, nella vasta «metafora» morale della mpoxon.






	Seneca e la poesia

