
Zeitschrift: Entretiens sur l'Antiquité classique

Herausgeber: Fondation Hardt pour l'étude de l'Antiquité classique

Band: 36 (1991)

Artikel: Seneca e la poesia

Autor: Mazzoli, Giancarlo

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-660640

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-660640
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


V

Giancarlo Mazzoli

SENECA E LA POESIA

Rivisitare oggi il complesso rapporto di Seneca con la poesia
significa per me anzitutto misurare la validitä delle interpreta-
zioni fornite vent'anni fa nel mio libro1, alia luce della principale
letteratura uscita nel frattempo. Significa poi verificare ancora,
sulla base degli atteggiamenti teorici, le valenze assunte nelle

pagine del prosatore dal ricorso alia poesia e alio stile poetico.
Significa infine interrogarmi ulteriormente sulla problematica
coesistenza del filosofo col tragediografo, rimessa in discussione
da un saggio2 che contrasta frontalmente coi miei (e non soltanto
miei) punti di vista.

Persuaso come sono tuttora della coerenza di fondo (o

quanto meno non contraddittorietä) della posizione senecana,
credo sia utile iniziare a rilevarla in una prospettiva ampia, ove
la funzione poetica e la facoltä estetica che la permea si lasciano

interpretare conformemente alle istanze dell'etica e queste a loro
volta secondo il paradigma della fisica, in un quadro «omolo-
gico» sostanzialmente legato alia dottrina stoica.

Muoviamo dunque dalla cpuat?, cosi come e ritratta nelle pre-
fazioni ai primi due libri delle Naturales Quaestiones. Nell'or-

1 G. Mazzoli, Seneca e la poesia (Milano 1970).
2 J. Dingel, Seneca und die Dichtung (Heidelberg 1974).



178 G MAZZOLI

dine dei libri che ci e stato trasmesso, 1 'mcipit del trattato suona
(I praef. 1-2):

quantum inter philosophiam interest, Lucili virorum
optime, et alteras artes, tantum mteresse existimo in ipsa
philosophia inter illam partem quae ad homines et banc

quae ad deos pertmet. Altior est haec et animosior; mul-
tum permisit sibi; non fuit oculis contenta; maius esse

quiddam suspicata est ac pulchrius quod extra conspectum
natura posuisset. Denique inter duas interest quantum
inter deum et hommem. Altera docet quid in terns agendum

sit, altera quid agatur in caelo.

Accantoniamo per il momento, sapendo che dovremo tor-
narvi, la distinzione gerarchica iniziale tra la filosofia e le altre
artes e sottolineiamo quella successiva tra l'indagine filosofica
mirata al cielo, vertice teologico della fisica, e quella diretta
aU'ambito terreno, l'etica. Se ci spostiamo alia prefazione del 1.

II, ci accorgiamo che la divisione tra cielo e terra e intrinseca alia

stessa fisica ma e piü complessa perche si articola gerarchica-
mente non in due ma in tre gradi (II praef. 1-2):

omnis de unwerso quaestio in caelestia, subhmia, terrena
dividitur. Prima pars naturam siderum scrutatur...,
secunda pars tractat inter caelum terramque versantia...,
haec sublimia dicimus, quia editiora imis sunt. Tertia ilia
pars... quaent... de omnibus quae solo contmentur.

Tra cielo e terra sussiste dunque — diaframma o tramite? —

un grado intermedio: lo spazio del «sublime». Altrove, a dire il
vero, la tripartizione non viene riproposta e la distanza tra
«sublime» e «celeste» si riduce (cf. Ir. Ill 6, 1) o addirittura si

annulla (cf. Const. 3, 3; Ben. Ill 5, 1; Nat. VII 4, 2; Ep. 58, 27);
ma la indistinzione non va mai assunta tout court come coinci-
denza. Del problema mi sono gia occupato3. Mi limito qui a

3 G. MAZZOLI, «Seneca e il sublime», in Atti del Convegno «Dicibihtd del



SENECA E LA POESIA 179

ribadire che, in rapporto con la piu probabile etimologia
dell'aggettivo latino4 «che monta in linea obliqua, che s'in-
nalza in pendio», nella dinamica del «sublime» senecano sem-
brano variamente bilanciarsi e comporsi due tratti, elativita
e relativita. Ii primo e un fattore di trascendenza e riguarda
il punto d'arrivo del moto ascensionale; il secondo riguarda
invece il punto di partenza (o di vista) «basso» ed e dunque un
fattore d'immanenza.

La distinzione del sublime dal caeleste si attenua in ragione
direttamente proporzionale al prevalere del fattore elativo5 fino
a far «figura» di dissolversi, per poetica iperbole6 o metonimia7.
Ma mai il sublime riuscira a sganciarsi del tutto dall'altra forza

componente, quel fattore relativo che lo lega al punto di riferi-
mento «basso». E qui sussiste il limite della sua possibile indistin-
zione dal caeleste-. l'altezza del caeleste e assoluta e incommensu-
rabile (cosi come il divino non ha bisogno dell'umano per sussi-

stere) mentre l'altezza del sublime e tale solo se percepita dal
basso (umano) della scala ontologica, indissociabile dunque dalla

sua fruizione «estetica» (il valore prettamente comparativo e ben

sublime» (Pavia, 9-13 novembre 1987) (Udine 1990), 89-97. Rinvio inokre
in proposito alia piü recente letteratura sulle Nat. Quaest., con partico-
lare riferimento aF.P. WAIBLINGER, Senecas Naturales Quaestiones.
Griechische Wissenschaft und romische Form (München 1977), 9-15; H.M.
HlNE, An Edition with Commentary of Seneca, Natural Questions, Book

two (New York 1981), 124 ss.; D. VOTTERO, Questioni Naturall di Lucio
Anneo Seneca (Torino 1989), 288 s.

4 Cf. A. ERNOUT — A. MEILLET, Dictionnaire etymologique de la langue
latine (Paris 41974), s.v. «sublimis, -e», p. 661.

s Ne sono spia l frequenti passi contenenti la locuzione in sublime, che

indica lo slancio verso l'alto: cf. Marc. 18, 4; Vit. 28; Nat. V 12, 1; 13,

3; VI 15; VII 7, 1; 10, 3; Ep. 88, 22 e 34.
6 Cf. Herc.f. 83; Ben. Ill 5, 1; Nat. VII 4, 2.
7 Cf. Helv. 8, 6; Ep. 92, 33.



180 G. MAZZOLI

rilevato dalla definizione, solo in apparenza banale, giä vista in
Nat. II 1, 2, sublimia... editiora imis sunt).

La pregnanza fisica di questa tripartizione verticale garantisce
ai suoi raccordi con l'etica stoica un carattere diretto e una por-
tata non (o non soltanto) metaforica: animum excellentem,

moderatum, omnia tamquam minora transeuntem... caelestis

potentia agitat (Ep. 41,5). Con religioso fervore Seneca identifica
in questo celebre passo la sapientia stoica col vertice cosmico,
spazio del divino.

E' antica, giä zenoniana, la tesi stoica che individua nel uc[)o<;

uno dei tratti caratterizzanti del aocpo?, in assoluto antagonismo
col cpaüXoi; \ Ma, com'e noto, lo statuto del sapiens non rimane
inalterato nel corso dello stoicismo. Se nella definizione
zenoniana fjiyav, aSpöv, 6c[)T]X6v, ia/upov, grandezza bellezza altezza

e fortezza d'animo, sembrano comporre ancora un plesso unita-
rio di connotazioni paritetiche dello arcouSaiov, l'ortodossia
stoica di Crisippo, illustrata da testi come S VF III 264, 265, 269

ss., subordina gerarchicamente la grandezza alia fortezza (av-
Speia), legandole rispettivamente nel rapporto di specie a genere.

Sulla scorta di testi come Cic. Part. 76-78 e soprattutto Off.
I 61-92, o anche Mart. Bracar. Form. vit. 3, si e concordi nell'a-
scrivere a iniziativa di Panezio, innegabilmente influenzato a sua
volta da Aristotele, il ribaltamento di tale rapporto, si da pro-
muovere al rango di genere (e dunque di virtu cardinale) la

magnanimitä e declassare a sua specie la fortezza®. La peyaXo-

8 SVFI 216: xöv pev arcouSatov p£yav xo" äSpöv xal ut))r)X6v xal Eaxupov. peyav
piv ox: Suvaxai etpixvelaSai tcöv xaxa 7tpoaupeatv övxtov aüxü xal Ttpoxeipevtov
<x8pov 8e, oxt eaxtv riü^ripevo? 7xavxo0s.v 8', oxi pE.xe(Xr)9e xou
eixißaXXovxoi; utjjou? ävSpt yEvvalco xal aocpäi. xal Eaxupöv 8', oxi xrjv
ijxißaXXouaav iaxuv 7xepnxE7toEr)xai, <xt|xxt]xos cov xal axaxaycdviaxo?.

9 Cf. segnatamente U. KNOCHE, Magnitudo animi. Untersuchungen zur
Entstehung und Entwicklung eines Römischen Wertgedankens, Philolo-
gus, Suppl.- Bd. 27, H. 3 (Leipzig 1935), 50-54; R.-A. GAUTHIER,



SENFCA E LA POESIA 181

cjjuxta stoica e — attingo la definizione dal Pohlenz 10 — «un
atteggiamento di superiorita di fronte alle cose esterne, che a

queste non da mai modo d'influire in modo determinante sul

nostro animo e riconosce per vero bene solo cio che e morale».
Suo metro ne diviene appunto la nozione di ücj>o<;, se — come
viene riconosciuto" — corrisponde al concetto ciceroniano
{Part. 77) di altitudo ammi in capiendis incommodis et maxime
iniurus. La consistenza morale di questi valori e indiscutibile;
eppure a me sembra che nell'eleggere a virtu primaria la y-tyoiXo-

cjiuxta — tanto piu dotata d'una «forma» e d'una «dimensione»

percettibili rispetto all'astratta ccvBpeta crisippea — abbia viva-

mente influito su Panezio una spiccata sensibilita estetica, quella
stessa che e alia base della sua dottrina del npinov, trasparente
corrispondersi di forme esteriori e di armonia spirituale12:

ex quo ergo virtutem intelleximus? ostendit illam nobis
ordo eius et decor et constantia et omnium inter se actio-
num concordia et magnitudo super omnia efferens sese.

{Ep. 120, 11)

La rerum externarum despicientia (Cic. Off. 1 66) che genera
la peyaXoduxtot comporta a sua volta due aspetti, cosi riassunti
da R.-A. Gauthier13: «un aspetto razionale: la ferma convin-
zione che il bene morale e il solo bene — e un aspetto affettivo:

Magnatlimite. L'ideal de la grandeur dam la philosophic paienne et dans la

theologie chrcticnne (Paris 1951), 119-164, in partic. 137-141, 157-162.

M. POHIINZ, La Stoa. Storia di un niovunento spirituale, trad. ital.

(Firenze 1967; rist. anast. 1978), II 411 s.

11 Li. Knociii, op tit., 52 n. 228; R.-A. Galihuh, op. cit., 159 n. 1.

M Pom 1 \/, op cit., 408; 412 s.; A. Si IAIOII, «Scneca e lo stile», in
ANRWW 32, 2 (Berlin/New York 1985), 794, 798. Per 1'impulso eserci-

tato dalla dottrina del ttpettov sulla eultura latina, ct. da ultimo J. Sl\KA,
La htterature grecque a la lurniere de I'appreciation esthetique des auteurs

romains depuis Auguste jusqu'au IL siecle apres J.-C (Wroclaw 1987), 23-35.

" Op. cit., 139.



182 G. MAZZOLI

l'intera liberazione dell'anima dal giogo delle passioni. Questa
liberazione dell'anima non esige d'altronde una impassibilitä
mal compresa. Basta che si sappia comandare a se stessi, e Pane-

zio, nella sua lettera a Quinto Tuberone, ne indicava i mezzi; si

riconducono tutti a uno solo: mantenere la propria anima in
stato di tensione (eüxovta). L'anima cosi liberata dal giogo delle

passioni giunge a quella tranquillitä e a quella sicurezza

(eu0u[jua)di cui Panezio aveva attinto il concetto a Democrito e

a cui aveva consacrato tutto un libro, il rtepi EÜÖupia?. E sono

questa tranquillitä e questa sicurezza d'animo che fanno la

costanza (euaxaQeta) e la dignitä (aspvoxr^) del saggio».
I debiti contratti da Seneca nei confronti di Panezio sono cost

chiaramente riconosciuti dagli studiosi del pensiero stoico che

non e necessario soffermarvisi analiticamente. Mi basta riman-
dare, per il caso specifico e particolarmente importante del De

tranquillitate animi, alle pagine di P. Grimal14 e, per piü diffusi
contatti, a quelle di A. Setaioli15. Cid che qui mi importa rilevare
e che della morale paneziana Seneca mostra di condividere non
solo il codice del izpinov e il x£Xo<; della peyaXoc|juxla, essenziali
nella costruzione ideale del aocpo<;, ma anche il «punto di vista»

pratico che, rinunciando alia rigoristica e infruttuosa condanna
del cpaüXop, riconosce uno spazio ampio e articolato tra i due

poli, il mondo reale dei 7tpoxo7txovx£i;, e vi si immerge in modo
concretamente operativo. «De sapiente... videbimus: mihi et tibi,
qui adhuc a sapiente longe absumus...»: questa, significativamente
riferita dallo stesso Seneca (Ep. 116, 5), e la prospettiva di Panezio,

lucidamente consapevole del fatto che vivitur non cum
perfects hominibus planeque sapientibus (Cic. Off. I 46)16. Ed e

14 P. GRIMAL, Seneque ou la conscience de l'Empire (Paris 1978), 140-149.
15 Art. cit. (n. 12), 792-799; 830-832; 836-838.

" Cf. A. GRILLI, II problema della vita contemplativa nel mondo greco-
romano (Milano-Roma 1953), 112.



SENECA E LA POESIA 183

anche quella di Seneca, affermata proprio nel corso dell'opera
che piü direttamente awerte la lezione paneziana, il De tranq.
an.: ad inperfectos et mediocres et male sanos hie meus sermo perti-
net, non ad sapientem (11, 1). D'altra parte il sapiens vero, non
giä secundae notae, e raro come la favolosa fenice che semel anno
quingentesimo nascitur (Ep. 42, 1). Anzi ben piü raro: Catonem
autem certius exemplar sapientis viri nobis deos inmortalis dedisse

quam Ulixem et Herculem prioribus saeculis (Const. 2, 1).

Queste premesse erano necessarie per accostarci all 'Ep. 75, il
testo che, nel modo piü chiaro e sintetico, ci offre la chiave per
comprendere la complessiva teoria stilistica di Seneca: entro la

quale e, sottolineo, soltanto entro la quale e legittimo misurare
le sue valutazioni sull'arte e, in particolare, sulla poesia.

Lo spunto di partenza della lettera e la lagnanza di Lucilio
circa la non sufficiente elaborazione stilistica delle lettere che
Seneca gli invia. Il filosofo contrappone la propria teoria del

sermo epistolare, che deve essere inlaboratus etfacilis senza nulla
di accersitum nec fictum(§ 1). Cio non comporta tuttavia — in
linea con lo stoicismo piü accigliato — preconcetto divorzio
della filosofia dalla retorica:

non mehercules ieiuna esse et arida volo quae de rebus tarn
magnis dicentur (neque enim philosophia ingenio renun-
tiat), multum tarnen operae inpendi verbis non oportet
(§ 3).

Le enunciazioni immediatamente successive sono capitali per
intendere la primaria funzione pedagogica assegnata all'arte da

Seneca, e come tali le ho assume giä nel mio libro di vent'anni
fa17:

haec sit propositi nostri summa: quod sentimus loquamur,
quod loquimur sentiamus; concordet sermo cum vita. Ille
promissum suum implevit qui et cum videas ilium et cum

" S. e la poesia, 24-35.



184 G MAZZOLI

audias idem est. Videbimus qualis sit, quantus sit: unus est.

Non delectent verba nostra sed prosmt (§ 4 s.).

Nel modo piu perentorio Seneca invita a non assumere mai

separatamente ingenium e animus, forma e pensiero, stile e vita,
arte e natura. E dovrebbe maggiormente meditare su tale invito
chi, come J. Dingel, non esita a proporre immagini dissociate
d'un Seneca morahsta a parole (il prosatore, s'intende) ma irra-
zionalista nel nucleo piu profondo del suo sentire, quello da cui
discenderebbe la produzione tragica. At de hoc infra.

Cio che importa ora osservare e l'immediatezza con cui il
filosofo apporta un correttivo ai suoi piu generali assunti peda-

gogici e come altrettanto immediatamente corregge lo stesso
correttivo:

si tarnen contingere eloquentia non solhcito potest, si aut
parata est aut parvo constat, adsit et res pulchernmas pro-
sequatur: sit talis ut respotius quam se ostendat. Aliae artes
ad ingenium totaepertinent, hie animi negotium agitur(§
5)... Quid aures meas scabis? quid oblectas? aliud agitur...
Circa verba occupatus es? lamdudum gaude si sufficis
rebus (§ 7).

Valorizzando attentamente la parte citata dtW'Ep. 75 a fronte
degli altri testi piu significativi, A. Setaioli18 ha proposto una
convincente interpretazione complessiva delle dottrine senecane
in materia di stile filosofico. La distinzione di fondo sussiste tra
disputatio e sermo, due tipi di discorso diversamente strutturati
e attrezzati in base alle rispettive finalita: da un lato e lo stile psi-
cagogico dell'admomtio, procedente per praecepta, mirata al

grosso pubblico da convertire, anche calcando il pedale retorico;
dall'altro e lo stile dimesso &t\\'institutio, procedente per
decreta, diretta al piu ristretto manipolo degli adepti. «Le

18 Art. cit., 777-789.



SENECA E LA POESIA 185

esigenze dell'admonitio — osserva dunque Setaioli19 — portano
al ricupero di molti elementi retorici, che nel puro sermo filoso-
fico non sarebbero giustificabili: le due istanze, che spingevano
Seneca in direzioni opposte anche se non inconciliabili, sem-
brano ricomporsi in equilibrio in quella che appare la sua solu-
zione ad un problema che certo lo toccava direttamente. E' vero
che, una volta chiarito che la forma e valida solo in relazione alio

scopo di illuminazione e conversione dei destinatari del

discorso, non ci puo essere dubbio alcuno che essa non va consi-
derata un bene in assoluto; dal punto di vista stoico essa rien-

trera, percio, nella grande categoria degli aSiacpopoc, ma appar-
terra piuttosto ai 7ipor]yfx£va che agh <X7ro7tpOY]Y[jiiva... La forma,
purche non sia ricercata come fine a se stessa, non e un male,
anzi ha un suo valore positivo. Certo, essa non dovrä essere lo

scopo principale dello scrittore — proprio su questo punto
Seneca tiene ferma con intransigenza la distinzione tra filosofia
e oratoria, anzi tra filosofia e letteratura d'arte in generale». Lo
stesso Setaioli20 tuttavia e portato ad ammettere dall'esame di Ep.

75, 5 che nel riapprezzamento delle res pulcherrimae Seneca,

spinto dal «suo interesse extrafilosofico per il fatto letterario»,
«vada leggermente piü in la di quanto richiederebbe la funzione

puramente pratica» assegnata al fattore formale.
Ma della Lettera 75 i paragrafi esaminati (1-7) costituiscono

solo la parte iniziale; e dobbiamo interrogarci sulla loro con-

gruenza col seguito (§ 8 ss.), al di la di diagnosi sbrigative che
denunciano una «precaria» unitä dell'insieme21 o addirittura un
«seltsam schroffen Ubergang» tra i §§ 7 e 822. Apprezzo il buon

" Ibid., 786 s.

20 Ibid., 788 s.

21 Cosl E. ALBERTINI, La composition dans les ouvrages philosophiques de

Seneque (Paris 1923), 144.
22 Cos! G. MAURACH, Der Bau von Senecas Epistulae morales (Heidelberg

1970), 159.



186 G. MAZZOLI

lavoro analitico svolto da B.L. Hijmans23 per dimostrare il
contrario. Per parte mia, sono persuaso che sia soprattutto il
«segno» di Panezio ad assicurare l'unita della lettera. Il codice
etico-estetico del npenov, predicato e illustrato nella sezione ini-
ziale (§ 4: concordet sermo cum vital) giustifica l'apertura opera-
tiva sul mondo dei 7tpoxo7txovxes, esplorato con la massima preci-
sione e articolazione nel corpo della lettera (§§ 8-16) sino al

«magnanimo» xeXo? della clausola (§ 17 s.) sostanziato di ucjio?,

eOBupuot, auxapxtta:

exspectant nos, (si) ex hac aliquando faece in illud evadi-

mus sublime et excelsum, tranquillitas animi et expulsis
erroribus absoluta libertas... Inaestimabile bonum est

suum fieri.

Ritroviamo il sublime da cui avevo preso le mosse. Ma il
ricorso terminologico non deve ingannare; ne d'altronde lo
potrebbe, dato l'immediato raccordo con excelsum. Non il
«sublime» in senso tecnico, grado intermedio dell'ordine universale,

compete al sapiens ma il vertice supremo, il caeleste (cf. Vit.
11, 1: non voco autem sapientem supra quern quicquam est). Se

infatti ripensiamo alle due cifre sopra accennate del «sublime»,
la «elativita» e la «relativita», constatiamo subito come alia forte
accentuazione della prima (marcata dal verbo evadere) corri-
sponda qui l'altrettanto netto scarto dalla seconda, rilevato ine-

quivocabilmente da aggettivi come absoluta o inaestimabile. E se

il xeXos ideale si lascia attrarre, come indicano le spie sintattiche,
nella sfera suggestiva dell'ipotesi «reale» cid probabilmente si
deve a piü complesse transazioni dottrinarie, ove sulla lezione
del razionalismo paneziano si innestano influenze da ricondurre
in prima istanza alle Stesse modalitä della formazione filosofica
senecana. Alludo soprattutto agli stimoli del volontarismo

23 B.L. HljMANS Jr., Inlaboratus et facilis. Aspects of Structure in Some

Letters of Seneca (Leiden 1976), 145-151.



SENECA E LA POESIA 187

sestiano e cleanteo (in particolare alia dottrina, peraltro poi
ripresa dallo stesso Panezio, delle äcpoppai ex «puaetoi; npbq dpexr)v:

SVFl 566), rimandando in proposito a miei studi precedenti24.

Nella celeste tranquillita della sua peyaXo^uxta, il sapiens e

autosufficiente: neppure lo strumento filosofico gli occorre,
tanto meno quello delle altre artes, poesia inclusa. Diversa per
definizione dalla sapientia come il mezzo e diverso dal fine (Ep.
89, 4 ss.), la filosofia svolge dunque tutta la sua funzione pratica
nello spazio etico inferiore, che resta owiamente separato anche

dal limite basso, teoricamente incompatibile, della stultitia. E' lo
spazio stesso della npoxonr], del progresso morale, la cui vetta
raggiungibile (inferiore, ribadisco ancora una volta, alia ao<p(tx)

presenta — essa si — lo statuto proprio del «sublime».
E' in questo ambito che assume senso il rapporto tra la filosofia

e le artes e che dunque si esplicano per intero anche le fun-
zioni assegnate da Seneca alia poesia.

Ii carattere strumentale e accessorio delle artes, il loro subor-
dine AYars vitae, la loro stessa genesi extra-filosofica sono tra i
temi piü insistiti dell'etica senecana25. Lungi dall'essere intrinseci
bona, esse si lasciano classificare tra i Ttporiypeva o invece tra gli
ÖOT07iporiy[jiva unicamente in base al grado di collaborazione che

sanno o non sanno offrire alia filosofia, sollevandosi o meno dai
«bassi» orizzonti utilitaristici (o edonistici) della materialitä. Di
qui la gerarchia delle artes, precisata in Ep. 88, 21 sulla scorta
di Posidonio: sunt vulgares et sordidae, sunt ludicrae, sunt pueriles,

sunt liberales, attributo, quest'ultimo, di cui il moralismo
senecano circoscrive severamente la semantica: solae autem

24 «Genesi e valore del motivo escatologico in Seneca. Contributo alia que-
stione posidoniana», in RIL (CI. di Lettere) 101 (1967), 252-259; S. e la

poesia, 26 n.21; «S. e il sublime» {art. cit. n. 3), 91; 96 nn. 23-27.
25 Rinvio per i passi utili a G. MAZZOLI, S. e la poesia, 24-28.



188 G. MAZZOLI

liberales sunt, immo, ut dicam verius, liberae, quibus curae virtus
est (§ 23).

La poesia — e questo e il punto centrale delle mie riflessioni
— non occupa per Seneca un posto definite» nella tassonomia
delle artes. L'estrema liberta delle sue forme, dei suoi contenuti
e delle sue funzioni la svincola dall'incasellamento gerarchico in
cui altre «arti» (ovviamente nel senso piu lato del termine) sono
costrette proprio a causa del loro rigido codice tecnico. Sul suo
conto non si possono pronunciare a priori giudizi di approva-
zione (perche non e un bonum) ne di condanna (perche non e

un malum) : e davvero un otStacpopov provvisto del piü ampio
spettro di virtualitä operative, compatibili con tutte le categorie
di artes (eccezione fatta per le vulgares, relative alia sussistenza
materiale dell'uomo); ma per cio stesso presenta uno statuto ete-

ronomo, soggiacente al rapporto con l'etica.
A precisare meglio la scala delle sue valenze ci soccorre

ancora la preziosa Ep. 75, che, come accennato, dedica la parte
centrale a una distinzione in tre gradi del progresso morale26:

inter ipsos quoque proficientes sunt magna discrimina: in
tres classes, ut quibusdam placet, dividuntur. Primi sunt
qui sapientiam nondum habent sed iam in vicinia eius

constiterunt; tarnen etiam quodprope est extra est (§ 8 s.)...
Secundum genus est eorum qui et maxima animi mala et
adfectus deposuerunt, sed ita ut non sit illis securitatis suae

certa possessio; possunt enim in eadem relabi. Tertium,
Mud genus extra multa et magna vitia est, sed non extra
omnia (§ 13 s.).

Ii primo grado, vicino ma purtuttavia separato dalla «celeste»

sapientia, presenta i connotati del «sublime»; gli altri due sono

26 Ringrazio Olof Gigon per avermi segnalato la ripresa della tripartizione
senecana in S. Agostino, Beat. Vit. 1, 2. Tuttavia si avverte 1'interferenza
della tripartizione epicurea di Ep. 52, 3-4 (cf. M. VALENZANO, «La
dedica del 'De beata vita' di S. Agostino», in Civ. Class, e Crist. 3 [1982],
337-352).



SENECA E LA POESIA 189

quelli piü accessibili alia comune umanita: e giä molto apparte-
nere al terzo grado (si interpessimos non sumus), ma non si deve

perdere la speranza e la volontä di ascendere a un amplior ordo

(§ 16 s.). A questo accende l'indicazione della «magnanima»
meta assoluta (§ 17 s.).

La rimozione deH'ocXoyov, che e integrale, irreversibile e total-
mente manifesta nel sapiens ideale, difetta invece di consapevo-
lezza nel grado piü elevato del profectus, di stabilita in quello
intermedio, di pienezza in quello inferiore.

A tutti i livelli I'admonitio poetica puo svolgere per Seneca

nei confronti dell'mstitutio filosofica funzioni ausiliarie di cospi-
cua importanza, sebbene di diverso prestigio morale, commisu-
rato alia gerarchia delle classes.

Dalla prima alia terza sembrano distribuirsi gli apporti del

filosofo-poeta, del filosofo-critico e, reciprocamente, del poeta-
filosofo e, tout court, del poeta.

Al grado piü alto della 7tpoxcmf|, che abbisogna soltanto di

una chiarificazione della coscienza morale, si addice particolar-
mente il sussidio del carmen etico, composto personalmente dal
filosofo. La formula diagnostica che contraddistingue in Ep. 75,
9 i proficientes della prima classe e «scire se nesciunt». Si tratta di
una autocitazione senecana, desunta da Ep. 71,4, ove era pronta-
mente acclusa la seguente indicazione terapeutica:

nec multis verbis nec circumitu longo quod sit summum
bonum colliges: digito, ut ita dicam, demonstrandum est

nec m multa spargendum.

Che la poesia fornisca a tale scopo lo «strumento» piü
efficace27 e dottrina che ben volentieri Seneca rivendica in Ep.
108, 10 a Cleante, ispirato sperimentatore della sua stessa teoria:

11 Cf. A. Traina, Lo stile «drammatico» del filosofo Seneca (Bologna
41987), 125 s.



190 G MAZZOLI

nam, ut dicebat Cleanthes, «quemadmodum Spiritus
noster clariorem sonum reddit cum ilium tuba per longi
canahs angustias tractum patentiore novissime exitu effu-
dit, sic sensus nostros clanores carminis arta necessitas effi-
cit». Eadem neglegentius audiuntur mmusque percutiunt
quamdiu soluta oratione dicuntur: übt accessere numeri et

egregium sensum adstnnxere certi pedes, eadem ilia senten-

tia velut lacerto excussiore torquetur.

E si confronti, per misurare la «sublimitä» della funzione
annessa da Cleante alia poesia filosofica, SVFl 486, che giudica,
rispetto alia trattatistica m prosa, apeivova x£ £ivoti xot rcoiT|xixa...
xat xou? pu0(xou? cb? ptaXtaxa upoaixvetaGai npoq xrjv <xXr|0£Lav xfj?

xwv 0£t'cov 0ecop(ai;28.

28 Cf A SETAIOLI, Seneca e i Greet. Citazioni e traduzioni nelle operefiloso-
fiche (Bologna 1988), 273 s.

Alia luce di queste aflermaziom mi sembra perdere molto della sua consi-
stenza la critica mossa da alcum recensori del mio libro (cf P PARRONI,

in RFIC 100 [1972], 81; J. Dingel, in Gnomon 46 [1974], 213) all'inter-
pretazione da me data del brano immediatamente anteriore in Ep 108 (§

9) Dopo aver ricordato lo schietto consenso espresso a teatro anche dai

piu corrotti spettatori all'ascolto di sentenze mimiche di buon livello
morale, Seneca chiede quanta magis hoc ludicas evenire cum a phdosopho
ista dicuntur, cum salutanbus praeceptis versus mseruntur, efficacius eadem

ilia demissuri in animum imperitorumh
Io mi fondavo allora (S e la poesia, 107 n 20) sulla traduzione di B GlU
LIANO (ediz. e vers. ital. delle Lettere a Lucilio [Bologna 1954], III 191).
« e puoi ben credere che questo avverrä tanto piu quando tali veritä siano
proclamate da un filosofo, quando cos! salutari precetti siano espressi in
versi che h portino e h lmprimano vivamente negli animi degli lgno-
ranti». In questo modo trovavo gia esphcitata nel § 9 la tesi poi ricon-
dotta a Cleante dell'immediato prosieguo. E' stata pero vista una forza-
tura nel senso da me accolto (peraltro non categoricamente) per la frase

cum salutanbus praeceptis versus mseruntur, in cui assumevo versus col
valore di «metri». «Non par dubbio — osserva P PARRONI, loc. cit. —
che ll passo voglia dire 'quando ai salutari precetti si frammischiano del
versi'» Non voglio contestare la probabihtä dell'obiezione, che, se

accolta, consente di assumere ll passo come un caposaldo della teoria



SENECA E LA POESIA 191

In Ep. 71 l'invito alia concisione e pregnanza espressiva del
discorso morale non si concretizza, come in Ep. 108, nella pre-
scrizione del carmen etico. Ma il pensiero profondo che

comanda i due testi e il medesimo e produce risonanze di
evidente affinitä: erige te... et relinque istum ludum litterarium phi-
losophorum qui rem magnificentissimam ad syllabas vacant, qui
animum minuta docendo demittunt et conterunt {Ep. 71, 6);
quando urge colpire il bersaglio morale, e preferibile ai percorsi
parenetici in cui multa dicuntur et longissimis orationibus la via

poetica, relictis ambiguitatibus et syllogismis et cavillationibus et
ceteris acuminis inriti ludicris {Ep. 108, 11 s.).

La produzione tragica del filosofo, come vedremo piu avanti,

non pub certo essere rinchiusa nell'arta necessitas del carmen
etico, ne venire intesa solo in funzione della piu elevata classe di
proficientes-, ma ancora oggi resto persuaso che la teoria del

carmen offra a Seneca la piu prestigiosa patente dottrinaria per la

sua vocazione di poeta e giustifichi l'ingente immissione nei
drammi dell'elemento gnomico, teso al limite vibrante della
«cellula» sentenziosa. D'altra parte non si pub trascurare il fatto
che nell 'Ep. 108 Seneca approdi alia dottrina del carmen etico

proprio sull'onda di riflessioni comparative tra lo spettacolo
drammatico e la lezione filosofica (§§ 3 ss.)29. Deplora che

senecana della citazione poetica. Ma non pud non colpire l'omologia
della mia lettura col significato che sicuramente ha l'enunciato posteriore
alia citazione cleantea: ubi accessere numeri... eadem ilia (si noti la conco-
mitanza testuale) torquetur. Basta in ogni caso questo enunciato,
assieme al riferimento stesso a Cleante, autentico filosofo-poeta, ad assi-

curarci della stima in cui Seneca teneva la dottrina della poesia filosofica
di contenuto etico. E pud essere sintomatico che nella lettera subito pre-
cedente, Ep. 107, 10 s., proprio a Cleante egli attinga l'originale per il suo

esperimento di carmen latino di «sublime» ispirazione filosofica (cf. da

ultimo A. SETAIOLI, S. e i Greci, 70-82).
29 Cf. G. MAZZOLI, S. e la poesia, 130-132.



192 G. MAZZOLI

nell'uno e nell'altra la maggior parte del pubblico venga attratta
esclusivamente da finalitä edonistiche, tutt'al piü da interesse

filologico per i verba. Eppure c'e chi trapassa la superficie acu-
stica e formale della parola — filosofica e/o poetica —, penetra
nelle res, subisce il transfert e vola verso il «sublime»:

quidam ad magnificas voces excitantur et transeunt in
adfectum dicentium alacres vultu et ammo, nec aliter con-
citantur quam solent Phrygu tibicinis sono semiviri et ex

imperio furentes. Rapit illos mstigatque rerum pulchri-
tudo, non verborum inanium somtus (§ 7).

Gia piu volte30 ho avuto occasione di mostrare la forte sugge-
stione esercitata in questo luogo, a livello d'immagine e di termi-
nologia, dalla teoria «entusiastica», di ascendenza democriteo-
platonica. L'influsso si awerte in un'ampia serie di altri spunti
senecani (talora confrontabili con pensieri deH'Anonimo 7tEpt

Serous) e in particolare nel finale del De tranq. animi. che elargisce,

come ultimo consiglio eutimico, l'invasamento, anche poetico:

non potest grande aliquid et super ceteros loqui nisi mota
mens. Cum vulgaria et solita contempsit mstmctuque
sacro surrexit excelsior, tunc demum aliquid cecinit gran-
dius ore mortali. Non potest sublime quicquam et in arduo

positum contmgere quam diu apud se est: desciscat oportet
a solito et efferatur et mordeat frenos et rectorem rapiat
suum eoque ferat quo per se timuisset escendere (17, 10 s.).

Di recente Setaioli31 ha espresso in modo assai corretto e cir-
costanziato il suo dissenso, centrato sull'incompatibilita del
moralismo stoico senecano con una dottrina irrazionalistica del-
l'arte. A suo avviso il paragone in Ep. 108, 7 coi semiviri dei culti
orgiastici ha una connotazione sfavorevole, mentre il finale del

Tranq. va assunto come un passo incidentale, teoricamente

30 Ibid., 47 s.; «S e il sublime» {art. cit. n 3).
31 «S. e lo stile» {art. cit. n. 12), 801-811.



SENFCA E LA POESIA 193

isolato. «In Seneca — afferma Setaioli32 — non si tratta di irrazio-
nalismo, ma anzi di razionalitä sublimata, del tutto mconcilia-
bile con ogni misticismo e con la teoria deH'invasamemo».

Ma questo significa proiettare e comprimere sul piano «celeste»

del saggio, il solo dotato, come sappiamo, di pura peyocXo-

cjwxwc e assoluta euöupi'a, tutta la Seelenleitung senecana. La tran-
quillitas ammi additata nel trattato si situa invece sul piano del

«sublime», obiettivo altissimo ma pur sempre relativo alia con-
dizione non pienamente razionale dei proficientes. All'uomo in
crisi che nel primo capitolo denuncia la sua bonae mentis infir-
mitas (Tranq. 1, 15), l'ultimo capitolo del dialogo indica una

cura omeopatica, tramite dunque la mota mens.
Sembra percio il caso di parlare, invertendo la prospettiva di

Setaioli, di «irrazionalita sublimata», in cui e il -teXo? altamente
morale ad attivare insieme grandezza d'ingegno (la psyaXo-
cppoauvri) e appassionata concitazione (l'evSouatotapo?): appunto le

due primarie fonti di ucjio?, a giudizio dell'Anonimo (8, 1). E,

proprio come questi osservava (7, 2), l'effetto omeopatico tra-

passa dalla parte della 7to[ri<n<; a quella dell'<xxor|:

ad magnificas voces excitantur et transeunt in adfectum
dicentuim... Facile est auditorem concitare ad cupidinem
recti: omnibus emm natura fundamenta dedit semenque
virtutum. Omnes ad ista nati sumus: cum mutator accessit,

tunc ilia ammi bona veluti sopita excitantur (Ep. 108, 7 s.).

Adjectus, cupido: si tratta in modo evidente d'un 7ta0r]xix6v
traslato e moralizzato, posto al servizio della dottrina cleantea

e paneziana delle cxcpoppai £x cpuarw? 7ipo<; apE.xr|v33.

Naturalmente queste voces filosofiche e/o poetiche, per
essere davvero magnificae e per suscitare l'«entusiasmo» di chi

Ibid., 803 n 153.

Ct. G. MA//01 1, S. c la poena, 25 s. nn. 20 e 21, 46



194 G. MAZZOLI

le ascolta, devono lasciar trasparire senza orpelli la loro sostanza
etico-estetica, rerum pulchritudo, non verborum inanium sonitus

(ibid.). Ritroviamo, mi sembra, il nucleo concettuale del

Ttporffpivov stilistico:

non delectent verba nostra, sed prosint. Si tamen contin-

gere eloquentia non sollicito potest, si aut parata est aut
parvo constat, adsit et res pulcherrimas prosequatur: sit
talis ut res potius quam se ostendat (.Ep. 75, 5).

Teso al massimo di pregnanza parenetica, il carmen si

restringe nelle dimensioni cellulari della sententia. La sua stessa

concentrazione espressiva, unita alia salutare azione etica, induce
ad assimilarla al vaticinio oracolare (Ep. 94, 27 s.), e al vates inva-

sato dal dio il poeta che ne e autore (Brev. 2, 2; 9, 2; Ep. 108, 26):
un'altra spia del senso in cui il filosofo stoico recupera e mora-
lizza la dottrina dell'£v0oucnaa[x6<;.

A lettere come le brevi 33, 38, 39 o le vaste 94 e 95, che

immettono nel laboratorio teorico della sententia34, fa riscontro
il suo uso impressionante in ogni pagina senecana35:

ipsa, quae praecipiuntur, per se multum habent ponderis,
utique si aut carmini intexta sunt aut prosa oratione in
sententiam coartata (Ep. 94, 27; cf. § 43).

Rispetto alia forma prosastica, il ricorso al metro agevola la

fruizione della sentenza rudibus adhuc et extrinsecus auscultanti-
bus; facilius enim singula insidunt circumscripta et carminis
modo inclusa (Ep. 33, 6).

In generale non c'e dubbio che, atomizzata e condensata in
flosculi e gnomologi, la letteratura eserciti una funzione ausiliare

34 Cf. ibid., 99-106.
35 Cf. A. TRAINA, op. cit. (n. 27), 25-27; A. SETAIOLI, «S. e lo stile»,

815-817.



SENECA E LA POESIA 195

a livelli inferiori rispetto alle istanze del certi profectus vir (§ 7):

ma, appunto per questo, si carichi agli occhi del filosofo di mag-
giori responsabilita. Al grado intermedio della npoxoTtr, potra con-
correre a consolidare o, viceversa, a destabilizzare la conquista del

Xoyop; al grado piu basso poträ intervenire a smascherare e rimuo-
vere i vitia o, viceversa, a rialimentarli. Di qui l'importanza che

assume per Seneca la critica letteraria condotta non gia con l'ot-
tica, variamente miope, del grammatico o del filologo ma con la

radioscopia del moralista, capace di leggere, oltre la superficie dei

verba, la filigrana delle res. Ancora I'Ep. 108, 23-26 fornisce, in
ouyxptoii; efficace, saggi-campione dei vari procedimenti: un testo
di primario interesse, introdotto dal famoso lamento quaephiloso-
phia fuit philologia facta est e concluso dalla non meno nota esor-
tazione simmetrica quae fuerint verba sint opera.

Applicandosi dunque alle classes inferiori dei proficientes, l'in-
terazione filosofia-poesia che abbiamo vista finora accentrata
nell'iniziativa del filosofo-poeta, tende a sdoppiarsi nelle figure
reciproche del filosofo-critico e del poeta-filosofo. Dal loro
incontro, multiforme e multifunzionale, scaturiscono anzitutto
la teoria e la pratica della citazione poetica senecana. Per un
esame analitico mi permetto di rinviare ad ampie sezioni del mio
libro36, aggiungendo che per gli autori greci, anche prosatori, fa

ora testo l'ottimo volume di Setaioli37, mentre invece manca un
lavoro d'insieme dedicato a dissodare il campo dell'intertestua-
litä allusiva: per i principii teorici sottesi, nella dialettica imita-
tio/aemulatio, si vedano ancora pagine di Setaioli38, col quale la
mia posizione di vent'anni fa39 concorda piu di quanto a lui non
sembri.

36 S. e la poesia, 97-264.
37 S. e i Greet (op. cit. n. 28).
38 «S. e lo stile», 843-856.
35 S. e la poesia, 87-96.



196 G. MAZZOLI

La chiave dell'atteggiamento senecano e in Ep. 8, 8: quam
multi poetae dicunt, quae philosophis aut dicta sunt aut dicenda!

Forte di questa persuasione {Ep. 33, 1: eiusmodi vocibus

referta sunt carmina) che trova ampi fondamenti nelle vedute
della scuola stoica40, il filosofo-critico perlustra e disseziona i

contesti della poesia greca e soprattutto latina per estrarre

quanto riesca utile alle piü varie esigenze della sua admonitio, a

partire dalle risorse dello stile poetico. Cio vale in particolare per
le imagines, cui ammette il ricorso non per le ragioni ornamen-
tali proprie dei poeti ma per piu serie esigenze di supporto
logico: ut inbecilhtatis nostrae admmicula smt, ut et dicentem et
audientem m rem praesentem adducant {Ep. 59, 6).

Coloro che hanno analizzato nel modo piu sistematico e

minuzioso il complesso delle citazioni poetiche senecane, spe-
cialmente quelle attinte a Virgilio (l'autore di gran lunga predi-
letto)41, hanno redatto accurate classificazioni per categorie,
distinguendo le istanze linguistiche stilistiche o concettuali che

sono alia base delle singole citazioni. Mi sembra perfino ovvio

pero affermare che ciascuna citazione s'inserisca nella pagina
senecana all'incrocio dell'asse paradigmatico, lungo il quale essa

formsce un utile sostegno all'argomentazione in corso, e

dell'asse sintagmatico, lungo il quale essa irradia lumtna stilistici nel

contesto.
A ben vedere, nemmeno nella prassi del citare viene del tutto

meno l'intervento creativo del filosofo-poeta, che piega con arte
la sua prosa ad accogliere senza bruschi trapassi formali o conte-
nutistici il «corpo estraneo», affiancato non di rado da minori

40 Ct. Ph. Dt Lacy, «Stoic Views of Poetry», in AJPh 69 (1948), 241-271.
41 Alludo specialmente a L. DOPPIONI, Virgilio nell'arte e nel pensiero di

Seneca (Firenze 1939); G. LbRQUIN, Les citations virgiliennes dans les

ouvrages en prose de Seneque lephilosophe (Louvain 1941); La citation poe

tique dans les ouvrages en prose de Seneque le philosophe (Louvain 1947).



SENECA E LA POESIA 197

riverberi allusivi a versi contigui. Cio accade soprattutto per i

poeti che esercitano su Seneca il maggiore fascino sul piano del-
1 'animus e/o dell'mgenium, Virgilio e Ovidio. Ma Seneca, che

prudentemente raccomanda al proficiens di excerpere solo dagli
autori probati (Ep. 2, 4), ha un comportamento personale ben

piu audace: numquam me in bona re mall pudebit auctoris
('Tranq. 11, 8). E cosi volentieri isola e valorizza «cammei» di alta
moralitä, prescindendo dal contesto, dall'autore o dal genere
«sconveniente» (caso privilegiato quello del mimografo Publilio
Siro: cf. Ep. 8, 8-10).

Per questa via e facile che il filosofo-critico faccia aggio sul

poeta, dandogli per cosi dire «del suo». E' un fenomeno che tra-
pela giä a un livedo probabilmente inconscio di assimilazione,
come ha messo bene in risalto Timpanaro traendo spunto da un
caso di Pathetisierung in citazione giä studiato da Eduard
Fraenkel42; e che ridonda sul piano ormai del tutto consapevole
dell'ermeneutica.

Seneca, che stigmatizza gli arbitrii della tradizionale esegesi

allegorica di marca stoica (cf. Ben. 13, 8-10; Ep. 88,4 s.), non esita

pero a investire i maggiori poemi classici, Ihade Odissea Eneide,
d'una valenza paradigmatica che in piu d'un caso conduce il cri-
tico a spingersi oltre le intenzioni semantiche del poeta43. Finche
nel mito egli scopre gli archetipi morali dell'esistenza, i plurima
varietatis humanae... exempla (Polyb. 11, 5), l'operazione critica,
ancorche acuta, e plausibile. P. Grimal in una comunicazione

42 Verg. Aen. VIII 703 in Ir. II 35, 6: cf. Ed. FRAENKEL, Kleine Beitrage zur
klassischen Philologie (Roma 1964), II 243 s.; S. TlMPANARO, «La tipolo-
gia delle citaziom poetiche in Seneca. Alcune considerazioni», in GIF
N.S. 15 (1984), 163-182. Italo Lana mi richiama l'attenzione sul semper
interpolate nella citazione lucreziana (III 1068) di Tranq. 2, 14: qui la

modifica sembra intenzionale (cf. § 15, «quousque eademf»).
13 Cf. G. MAZZOLI, S. e la poesia, 111-114; 223-227.



198 G. MAZZOLI

privata, di cui lo ringrazio, mi ha ricordato la riflessione di Ep.
66, 26 sui voaxot di Ulisse e Agamennone. Ed e inutile dire che

tutto il teatro di Seneca gronda di questi valori archetipici del

mito. Ma in qualche caso il filosofo sembra voler piegare piu
recisamente il senso dei testi alle proprie esigenze. Mi limito qui
a richiamare il commento di Ep. 95, 69 a Verg. Georg. III 75-85,
descrizione del cavallo purosangue (dum aliud agit Vergilius
noster descripsit virum forterri) oppure le ricorrenti interpreta-
zioni in chiave universale e moralistica della tragica notte
troiana44.

Dingel e Setaioli45, il secondo a dire il vero in modo assai piu
duttile, negano che nell'atteggiamento senecano si possano
cogliere tracce di tendenze allegorizzanti. Io torno a riassumere
il mio punto di vista: e solo l'inizio di una tendenza, ancora com-
plessivamente equilibrato perche circoscritto a pochi luoghi e

soprattutto perche l'infusione d'un aliud semantico non e ricon-
dotta a volontä del poeta stesso; ma e pur sempre un precedente
da non trascurare, considerata anche l'autorita che godra Seneca

tra tardo antico e alto medioevo.
Quando per converso il filosofo, nonostante il suo impegno

ermeneutico, non scopre nella poesia alcun nucleo di bonum
idoneo al profectus ma mere intenzioni edonistiche, si arrocca in
un giudizio negativo al tempo stesso severo e sprezzante, tanto
piu che l'amoralita e la frivolezza sembrano vitia da Graeculi,
piuttosto che da Romani46. La fabula, il fondo mitologico della

44 Cf. Nat. VI 2, 2 ad Verg. Aen. II 354; Ep. 56, 12 ad Aen. II 726-729; Ep.

59, 17 s. ad Aen. VI 513-514.
45 Cf. rispettivamente recensione cit., in Gnomon 46 (1974), 213 s.; «S. e lo

stile» (art. cit. n. 12), 839-843.
46 Sul misellenismo di Seneca, aggravato dalle equazioni preconcette tra

vita e oratio (Ep. 114, 1) e tra natio e oratio (Ep. 40, 11), cf. G. MAZZOLI,
S. e la poesia, 157-160; J. STYKA, op. cit. (n. 12), 123-128; A. SETAIOLI, S.

e i Greet, 11 ss.



SENECA E LA POESIA 199

poesia, ove non riesca ad assurgere a paradigma di portata
universale, puo essere oggetto al piü della deplorata philologia:
esempio classico i viaggi di Ulisse {Ep. 88, 7). Omero ed Esiodo,
palestre dell'erudizione alessandrina, offrono piu facilmente il
fianco alia critica senecana. In Ben. I 3, 2 s. la sterilita morale del

tema mitologico delle Grazie, oggetto di micrologie allegoriche
da parte dei piu venerati maestri stoici, e vista in rapporto con
gli arbitrii fantastici dei due piu antichi poeti greci. E scoccano
gli ironici commenti del filosofo:

poetae non putant ad rem pertmere verum dicere, sed aut
necessitate coacti aut decore corrupti, id quemque vocari
mbent, quod belle facit ad versum {Ben. I 3,10). Istae vero

meptiae poetis relmquantur, quibus aures oblectare propo-
situm est et dulcem fabulam nectere (I 4, 5).

M69o<;, eÜ9wvla, rjSovr), cjjtu§£<;, vs. Xoyo?: Seneca non puo che

rigettare una poesia cosi inutile, anzi controproducente per
quanti si sforzano di consolidare il profectus morale:

serio loquantur et magnis viribus agant, nisi forte existi-
mas levi acfabuloso sermone et anilibus argumentis prohi-
beri posse rem perniciosissimam {Ben. I 4, 6).

E' anche evidente che il decus imputato qui ai poeti, tutto schiac-

ciato sul polo della forma, non ha nulla a che vedere col izpinov
etico-estetico paneziano.

Italo Lana47 ha giustamente colto in queste considerazioni
l'affiorare d'una poetica «edonistica», non giä «pedagogica»; ed

e indiscutibile che reagiscano qui su Seneca secoli e secoli di sedi-

mentazione teorica sull'arte48. Continuo tuttavia a non pensare

47 «Seneca e la poesia», mRiv. di Estet. 6 (1961), 377-396 AANV., Seneca.

Letture critiche, a cura di A. TRAINA (Milano 1976), 137-152.
41 Cf. G. MAZZOLl, S. e la poesia, 74-76.



200 G. MAZZOLI

che gli ironici rilievi ora esaminati rappresentino il baricentro cri-
tico del filosofo (una smentita giä sufficiente viene da Ep. 8, 8) e

colpiscano la funzione poetica nel suo complesso. Seneca parla si

di poetae in generale ma carica qui fortemente la parola della con-
notazione «greca» che etimologicamente le compete. Si confronti
Ep. 58, 17: poeta communiter dicitur... sed iam apud Graecos in
unius notam cessit: Homerum intellegas, cum audieris poetam.

Non e solo un fatto linguistico, ma piuttosto di ingenium. La
condanna degli inepti lyrici, che ex professo lasciviunt {Ep. 49, 5)

travalica i confini della poesia greca; mentre per converso i
mores di un Sestio padre non sono meno Romani perche egli
scriva Greacis verbis {Ep. 59, 7). Stento percio ancora a credere
che vi sia piena circolazione di pensiero tra la critica ai poetae di
Ben. I 3-4 e il famoso giudizio sulle Georgicbe virgiliane di Ep.
86, 15:

Vergilius noster, qui non quid verissime sed quid decen-

tissime diceretur aspexit, nec agricolas docere voluit sed

legentes delectare.

Certo agli occhi di Seneca anche Virgilio ha indulto al decus
formale (pagando in cio il suo debito ai modelli greci della poesia
didascalica): ma l'opposizione non e col verum dellWs vitae
bensi semplicemente con quello della -ziyvr\ agricola, il che ridi-
mensiona la portata negativa della critica49.

Ho definito con l'etichetta di poeti-filosofi gli autori, boni o
mali che siano, in cui Seneca scopre nuclei gnomici «edificanti»
ai fini del progresso morale; ma, come ho giä accennato, la
funzione etica della poesia non si esaurisce per lui nella pars con-
struens.

49 Rilievi molto giusti in E. PASOLI, «A proposito del giudizio di Seneca

sulle Georgiche», in Atti del Convegno virgiliano sul bimillenario delle

Georgicbe, Napoli 17-19 Dicembre 1975 (Napoli 1977), 461-469.



SENECA E LA POESIA 201

Al grado piu basso e percio piu comune della 7tpoxo7tr|, quello
in cui la sorte della lotta contro i vitia e piü incerta e la rimo-
zione dell'aXoyov solo parziale, sono affidati ai poeti compiti sus-
sidiari di diversa qualitä e di importanza che puo essere dawero
basilare:

cogita quantum circa te videas malorum [rileva ancora
Ep. 75, 15 riguardo al color tertius del profectus]; aspice

quam nullum sit nefas sine exemplo, quantum cotidie

nequitia proficiat, quantum publice privatimque peccetur:
intelleges satis nos consequi, si inter pessimos non sumus.

In questa fase c'e solo la speranza di arrivare ai traguardi suc-
cessivi, consolidamento e chiarificazione del bonum-, occorre
prima rompere l'accerchiamento dei mala-, praeoccupati sumus,
ad virtutem contendimus inter vitia districti {Ep. 75, 16).

E la poesia pub fornire in tal senso aiuti di prima mano. Non
mi riferisco a quella levior azione di pronto soccorso e di bal-

samo che talora Seneca le annette, specie aderendo alia topica del

Xoyo? 7tapa(xu0riTt)c6?, primo lenimento a 7ta0r] di forte impatto,
come l'ira (Ir. Ill 9, 1) o I'aegritudo (.Polyb. 8, 2-4; 11, 5 s.; Helv.
20, 1): l'arte come svago o oblectamentum — s'e appena visto —

non puo suscitare molto consenso nel moralista. Ben meno
blando e decantato ha da essere, a questo torbido livello, l'inter-
vento del poeta. Parlo di poeta tout court perche, ripeto, la sua
azione e qualitativamente diversa rispetto all'admonitio del filo-
sofo: mirata al basso e non alPalto, non piu finalizzata alia pars
construens del profectus ma alia pars destruens e percio libera di
ricorrere al notBoq, all'I'xTtXr^ii; nell'esemplificazione, demistifica-
zione e denuncia dei vitia.

Questo emerge con chiarezza da Ben. V 15, 1-3, passo a pro-
posito del quale Setaioli50 vede nella mia interpretazione una for-

50 «S. e lo stile» {art. cit. n. 12), 810 s.



202 G. MAZZOLI

zatura che francamente mi sfugge. Riguardo al «trionfo» dell'in-
gratitudine nel mondo — osserva Seneca — il filosofo che si tenga
ligio all'ortodossia non puo che emettere una murmuratio,
facendo leva sul paradosso vetero-stoico che non ammette vie di

mezzo tra vizio e virtu. Ad altri, ben piu addentro nel milieu,
compete il grido impetuoso ed efficace di denuncia:

ecce nescio qui non ex philosophorum domo clamor at ex
medio conventu populos gentesque damnatura vox mitti-
tur.

Nella fattispecie si tratta di famosi versi di denuncia sociale

(Met. I 144-146) pronunciati — scelta significativa — dal «mon-
dano» Ovidio. Naturalmente Seneca sfrutta a fondo la citazione,
appropriandosi per lunghi paragrafi di retorica confezione

dell'indignatio poetica. Analogamente in Nat. IV a praef. 19

riconosce alia magnitudo ingenii di Virgilio, dello stesso Ovidio
e di Menandro il merito di aver smascherato senza mezzi
termini il consensus humani generis tendentis ad vitia, lo scelus iam
contextum. E piu d'una volta descrive le unanimi reazioni entu-
siastiche dei teatri di fronte al convicium mimico dei vitia (Ir.
II 11, 3; Ep. 108, 8 s.).

Mi sono soffermato su tali luoghi, ricorrenti specie nell'ul-
tima produzione del moralista, perche e solo o soprattutto a

questo punto che — alio stadio attuale delle mie persuasioni —
vedo inserirsi il cruciale problema della drammaturgia senecana
e del suo rapporto ideologico, prima ancora che filosofico, con
le opere in prosa.

Nel 1974 si e mosso con animositä contro la communis
opinio, e in particolare contro le mie tesi, il saggio del Dingel51, rac-
cogliendo in veritä consensi molto scarsi e parziali, ma rimesco-
lando utilmente acque forse troppo tranquille.

51 S. und die Dichtung {op. cit., n. 2).



SENECA E LA POESIA 203

Per sintetizzare con sufficiente obiettivitä gli assunti principali
di quel libro, mi valgo delle parole di uno dei suoi giudici meno
severi, Sebastiano Timpanaro52: «Ii Dingel — con un'imposta-
zione in cui e visibile l'influsso freudiano, e che presenta punti di
contatto con la teoria della poesia come «ritorno del represso»
dovuta a Francesco Orlando... — considera le tragedie di Seneca,

specie nelle loro espressioni pessimistiche e antiprowidenzialisti-
che, come la voce genuina, profonda, della visione senecana della

vita, e le opere dottrinarie come una «mascheratura», uno sforzo
di giustificazione e di razionalizzazione di tutto il male che vi e

nel mondo e nell'uomo. In questa forma unilaterale e provocato-
ria, la tesi del Dingel e insostenibile (fra l'altro, il Dingel enfatizza
alcuni pur sempre sporadici spunti di antiprowidenzialismo nelle

tragedie di Seneca, fino a identificare la Weltanschauung di Seneca

tragico con quella di Lucano); ma quel volumetto rimane tuttavia
assai intelligente, e non ha avuto dai recensori il sia pur parziale
riconoscimento che merita».

Personalmente, credo oggi che tra Seneca prosatore e Seneca

tragediografo possa — anzi debba, tenuto conto anche del neces-
sario tributo pagato ai ben diversi codici di «genere» — essere

ammessa serenamente una distanza, senza cercare di ridurre a

tutti i costi ai dogmi dello stoicismo le tragedie facendone opere
di pura «pedagogia» positiva53, ma senza nemmeno giungere
all'estremistico divorzio tra le due «facce» preteso da Dingel
(«die Negation der Philosophie»). In altre parole: anziehe for-
zare il senso, tecnico e concettuale, dei drammi alia ricerca del

filosofo-poeta, sarä bene tenere distinto il prosatore — Seneca

construens — dal poeta — Seneca destruens —: poeta tout court,
spinto a questa funzione, pur ammirando il ben piu «sublime»

32 «Un nuovo commento all 'Hercules furens di Seneca nel quadro della cri-
tica recente», in A & R N.S. 26 (1981), 117 s. n. 6.

53 Cf. ora l'equilibrata indagine di T.G. ROSENMEYER, Senecan Drama and
Stoic Cosmology (Berkeley/Los Angeles/London 1989).



204 G. MAZZOLI

carmen etico, dall'istanza, giudicata prioritaria e awertita con
«drammatica» sensibilitä, di mostrare alia classe piu precaria del

profectus il suo «nemico» mortale.
In questa prospettiva tutti gli anti-valori che sembrano mag-

giormente opporre la Weltanschauung tragica a quella stoica si

rivelano altrettanti paradigmi del — per l'appunto «tragico» —

sowertimento perpetrato dall'aXoyov nel mondo: paradigmi da
smascherare e denunciare spingendo a fondo sul pedale della

Pathetisierung, per aprire vie di fuga alio scelus iam contextum.
Ho gia avuto occasione54 di parlare, a proposito della tragedia
senecana, di un'operazione radicalmente inversa (ma non anta-

gonistica!) alia costruzione filosofica, in quanto «dissoluzione»
e «rovesciamento» degli pseudo-valori e rapporti accreditati
dalla stultitia umana: un'operazione che mi e parso legittimo
paragonare a quel lavoro di scavo e di rimozione che e necessario
fare in profonditä prima di gettare le fondamenta di un
«sublime» edificio.

Naturalmente tra le due produzioni, morale e teatrale, non
mancano, al di la dei raccordi stilistici, le cerniere e gli scambi
concettuali: nei drammi l'immissione, con frequente effetto con-
trastivo, della gnomicitä stoica, nella prosa la «tragica» perce-
zione del divario tra la moralita e gli anti-valori accreditati dal-

l'äXoyta. Ho giä altrove sottolineato la spiccata latenza del teatro
tragico senecano, del Thyestes in particolare55, in luoghi come Ir.
I 20; Tranq. 1, 9; Ep. 94, 67-74, che hanno in comune Tamara

54 In due note in corso di pubblicazione negli Atti del 1° e del 2° seminario
di studi sulla tragedia romana, Palermo 1987 e 1988, rispettivamente:
«Funzioni e Strategie dei cori in Seneca tragico»; «Ultra Mycenas: 'Lysis'
e 'katastrophe' dei valori nell'epilogo dell'Agamemnon di Seneca» (la
prima e ora pubblicata, in Quad, di cult, e trad, class. 4-5 [1986-1987], 99-112).

55 «S. e il sublime» [art. at. n. 3): per il Thyestes il riscontro piü utile e con
l'interpretazione di G. PlCONE, La fabula e il regno. Studi sul Thyestes di
Seneca (Palermo 1984), 51 ss.



SENECA E LA POESIA 205

denuncia del falso «sublime», del falso ivGouataapo?, della falsa

fxeyaXocppoauvr) e fxeyaXoc^uxta. Mi basti qui citare Ir. I 20, 2:

omnes quos vecors animus supra cogitationes extollit
humanas altum quiddam et sublime spirare se credunt;
ceterum nil solidi subest, sed in ruinam prona sunt quae
sine fundamentis crevere.

II passo, credo, si commenta da se; ma a togliere ogni dubbio
sulla «tragicitä» della sindrome qui descritta prowede la cam-
peggiante presenza, nello stesso capitolo (20, 4 s.), dell'Atreus
acciano, col suo celebre oderint dum metuant (v. 203 R.).

E qui il discorso torna, problematicamente, al giudizio di
Seneca sulla poesia. Se dovessi indicare due loci emblematici, da

collocare rispettivamente al polo positivo e al polo negativo
della poetica senecana, non avrei dubbi. Al polo positivo del
«sublime» si pone il testo poetico «oracolare» per eccellenza, il
virgiliano Georg. III 66-68, addotto e studiato con amore dal filo-
sofo almeno due volte {Ep. 108,24-29; Brev. 9,2)56. Al polo negativo

dell'«anti-sublime» si colloca l'ora citato execrabilis versus
acciano {Clem. I 12, 4). In Ir. I 20, 5 Seneca ne smaschera e

denuncia lo Spiritus: nec enim magnitudo ista est sed inmanitas.
Eppure la sua sensibilitä artistica e troppo acuta per negare

al verso un giudizio in termini di «grandezza». E cosi in Clem.

II 2, 2 s. ne riprende l'esame per pronunciare una cruciale rifles-
sione:

illud mecum considero multas voces magnas, sed detestabi-

les, in vita humana pro veris esse celebresque vulgo ferri,
ut illam: «oderint dum metuant» quoi Graecus versus
similis est, qui se mortuo terram misceri ignibus

56 Non voglio qui tornare su Brev. 2,2 e sulla connessa questione del maxi-

mus poetarum. Le mie convinzioni in proposito sono espresse in
Athenaeum N.S. 40 (1962), 142-156; 45 (1967), 294-303; Sandalion 6-7

(1983-1984), 119-132.



206 G. MAZZOLI

iubet, et alia huius notae. Ac nescio quomodo ingenia {in)
inmani et invisa materia fecundiora expresserunt sensus

vehementes et concitatos; nullam adhuc vocem audii ex
bono lenique animosam.

II De dementia e uno dei trattati senecani meglio databili,
nella prima fase del principato neroniano, quando ancora il filo-
sofo non ha composto le sue opere principali ne ha portato a

piena maturazione le sue elaborazioni concettuali. In certa
misura rileviamo nel passo la presenza d'un pensiero in progress,
ancora perplesso sul senso e sulle funzioni dell'ispirazione poe-
tica. Ma gia in nuce avvertiamo le sue scelte finali.

L'immoralita, ovviamente, espelle la poesia dall'orizzonte
critico di Seneca. Se e vero che, al grado piu basso della rcpoxomfj,

essa deve cooperare alia rimozione dell'aXoyov, sono del tutto
incompatibili le sue espressioni che, viceversa, quell'aXoyov
attizzano e corroborano:

accedunt deinde carmina poetarum, quae adfectibus nos-

tris facem subdant (Ep. 115, 12).

Seneca su questo non transige e dismette anche Yhabitus iro-
nico tenuto nei confronti dell'amoralitä poetica. Al centro e

ancora il trattamento del pu0o?. La sua condanna si fa aspra
quando, al di la dei lenocinii inepti del fabulosus sermo, scopre
mire sacrileghe e moralmente eversive. Piu volte — non e certo
il Seneca «menippeo» quello che qui si manifesta — colpisce a

fondo il furor, le halucinationes della theologia fabulosa57:

quibus nihil aliud actum est quam ut pudor hominibus
peccandi demeretur, si tales deos credidissent (Vit. 26, 6).

Quid aliud est vitia nostra incendere quam auctores Ulis
inscribere deos et dare morbo exemplo divinitatis excusa-

tam licentiam? (Brev. 16, 5).

57 Cf. G. MAZZOLI, S. e la poesia, 77 s.



SENECA E LA POESIA 207

Tra i vitia maggiormente incentivati da questa deprecata ten-
denza poetarum humanos errores alentium {ibid) un posto di

tutto rilievo ha la bramosia di ricchezze. Ep. 115, 12-16 e il locus

che illustra in proposito l'atteggiamento deH'«ultimo Seneca».

Giä la descrizione positiva dello sfarzo irrita il moralista, che

chiama in causa l'esuberante Ovidio (§ 13)58. Ben piu grave la

sentenziosita, in lode diretta della ricchezza, diffusa fra i tragici
greci (§ 14)59. Dopo una serie di monostici, Seneca considera in
particolare un brano euripideo (fr. 324 N2), attinto probabil-
mente anch'esso di seconda mano insieme a un aneddoto che lo

concerne (§ 15). Quando fu recitato nel teatro ateniese, l'intero
pubblico insorse unanime contro di esso e il suo interprete —
reazione del tutto plausibile per Seneca, se confrontiamo il
rilievo esattamente inverso di Ep. 108, 8-12 sul plauso teatrale
alle sentenze de contemptu pecuniae — costringendo Euripide
stesso a balzare in scena petens ut expectarent viderentque quem
admirator auri exitum faceret.

Dingel ha utilmente insistito60 sull'effetto di «relativizza-
zione» etica che scaturisce da questo aneddoto, anche se natural-

mente ne piega il senso alle proprie tesi, per asserire la globale
equivocitä del «messaggio» poetico. A me invece sembra che

non se ne possa reversibilmente inferire alcunche sulle ragioni
di opportunita che avrebbero indotto Seneca a estrapolare dai

contesti le sentenze morali positive. Mala interdum — l'ho
accennato — speciem honesti obtulere {Ep. 120, 8); ma il contrario
non si da, perche il bene per uno stoico ha dalla sua l'oggettivita
della c|>6ais, che lo rende inequivocabile. Ne d'altronde Seneca,

58 Cf. G. MAZZOLI, S. e la poesia, 244 s.

59 Per l'origine gnomologica di questo materiale, cf. l'approfondito studio
di G. BARABINO, «Seneca e gli gnomologi greci sulla ricchezza», in
AA.VV., Argentea aetas, in memortam Entu V. Marmorale (Genova
1973), 67-82; A. SETAIOLI, S. e i Greet, 82-90.

60 S. und die Dichtung, 34-38.



208 G. MAZZOLI

come sappiamo, dissimula il suo atteggiamento nel caso di
mesalliances tra la cellula del bonum e il suo contesto: numquam me
in bona re mali pudebit auctoris.

Leggiamo piuttosto la «morale» posta in calce all'aneddoto,
che puo valere anche come clausola per le mie considerazioni:

dabat in iliafabula poenas Bellerophontes quas in sua quis-

que dat. Nulla enim avaritia sine poena est, quamvis satis

sit ipsa poenarum (Ep. 115, 15-16).

Sentiamo subito la consonanza col xonoq dell'humanae vitae
mimus, qui nobis partes quas male agamus adsignat, xotto? sulla
cui efficacia Seneca si sofferma soprattutto61 in Ep. 80, 6 ss., col
corredo di calzanti exempla tragici. Cid che piu conta e che l'ul-
timo Seneca sembra avere ormai risolto il cruciale problema
postosi nel De dementia, la giustificazione morale d'una poesia
non «edificante» e tuttavia «grande», riconoscendola proprio nel
drammatico «scavo» del vitium, nello spettacolo stesso dell'zn-
manis et invisa materia.

Gia Clem. I 12, 4, a dire il vero, prefigurava la morale dell'a-
neddoto, accennando all'inevitabile ritorcersi dell'odiosa sen-

tenza tirannica su chi l'aveva pronunciata. Ma ora lo stoico pare
aggiungere una ulteriore consapevolezza: come per la virtu, che
ha in se il suo premio, una paradossale autosufficienza sussiste
anche per il suo polare opposto, che ha in se la sua pena: a

prescindere dall'eventuale apparente happy end della fabula o,
fuori della finzione scenica, della vita. In questa prospettiva la
funzione paradigmatica del teatro senecano si disambigua total-
mente, incluse quelle tragedie che Dingel62 trova irriducibili al

modello dell'aneddoto, perche in tutte e pari, al di la delle

61 Cf. G. MAZZOLI, S. e la poesia, 123.
62 S. und die Dichtung, 38.



SENECA E LA POESIA 209

contingenze dell'intreccio, la portata di deterrente denuncia del

vitium.
La lezione positiva e contrario la fornisce Ep. 77, 20:

quomodo fabula, sic vita: non quam diu sed quam bene

acta sit, refert. Nihil ad rem pertinet, quo loco desinas.

Quocumque voles desine: tantum bonam clausulam

impone.



DISCUSSION

M. Gnmal: Dans la condamnation de la poesie par Seneque, ne peut-on
discerner certains arguments qui remonteraient ä Epicure lui-meme? Le fait

que la poesie excite les passions est par consequent contraire a l'ataraxie

Reproche qui peut porter contre la poesie epique, mais qui concerne surtout
la poesie lyrique. Ne serait-ce pas la Porigine du mepris dont temoigne Seneque

ä l'egard de celle-ci? Ce qui inciterait a etablir des distinctions necessaires

entre les genres. Seneque n'a pas contre la tragedie et l'epopee la prevention
qu'il nourrit ä l'egard des lynci. Et sa position se rapproche de celle de

Ciceron.

M. Mazzoli: Secondo quanto ho cercato di lllustrare nel corso della mia

esposizione, ll complesso degli atteggiamenti critici di Seneca nei confronti
della poesia si potrebbe rappresentare su un piano cartesiano, ponendo
sull'asse delle ascisse 1 valori di «grandezza» e sull'asse delle ordinate quelli
di moralitä assegnati ai carmma. Ne risulterebbe una curva parabolica pas-

sante per ll punto 0 e tendente verso l'alto nel primo quadrante, con segm

positivi, in direzione del sublime, e verso ll basso nel quarto quadrante, di

segno positivo in ascissa ma negativo in ordinata, diretta a quello che ho chia-

mato «anti-sublime». Su questa curva sarebbe possibile seguire per intero gli

spostamenti che per Seneca assume ll valore della poesia, variabile dipen-

dente, come ho detto, dal suo rapporto con l'etica.

Via via che ll valore si sposta, si spostano anche, senza che si debba parlare

d'inconseguenza, le scelte di campo del filosofo. Cos! l'incontro con l'epicu-

reismo, che e innegabile, si pone a mio avviso proprio nel punto 0 del piano,
all'incrocio del due assi cartesiani, ove si annulla tanto la magnitudo quanto
la moralitä dell'opera poetica. Epicuro metteva in guardia (frgg. 163, 229 Us.)



SENECA E LA POESIA 211

contro il potere seduttivo della poesia e del mito, non escludendo dunque
dalla sua condanna nemmeno i «generi» piü elevati; ma dopo l'audace

impresa lucreziana, la polemica anti-poetica piü resistente nell'ambtente epi-

cureo romano (la piu accessibde dunque alio stesso Seneca) sembra quella

registrata da Cicerone in Fin. 172 in poetis... nulla sohda utilitas omnisque pue-

nhs est delectatio. Credo anch'io dunque che sia necessario fare distinzioni di

generi e anch'io ritengo che quello maggiormente esposto alia condanna fosse

1' «inetta» poesia del lyrici, greci e latini. Si tratta piü che altro d'una preven-
zione teorica (si pensi alia trasgressione epigrammatica filodemea), su cui

l'epicureismo trovava agevole contatto con punti di vista d'altra estrazione

filosofica e non filosofica. E ce lo prova proprio il fatto di incontrare su tale

linea Seneca con Cicerone (come attesta Ep. 49, 5): anche se non si pub natu-

ralmente parlare di coincidenza assoluta, dati specialmente i diversi climi cul-

turali (basti rinviare a E. Malcovati, Cicerone e la poesia, Annali Fac. di Lettere

Cagliari 13 [Pavia 1943], 40; 56 ss.; 220 ss.).

M. Grimal: Une autre question concerne le role du Beau dans le stoi'cisme

romain. Le fondement du stoi'cisme est fourni par la formule qui identifie

<x-foc96v et xa\ov. Or, cette formule devient en latin: nihil honum esse nisi hones-

tum. Qu'il y ait place pour la poesie dans le xaXöv, personne ne peut en dou-

ter. En est-il de meme pour Yhonestum? En d'autres termes, le mythe du Phe-

dre est-il encore valable pour Seneque? L'äme peut-elle parvenir a la Sagesse

par l'intermediaire de la beaute, poetique ou autre?

M. Mazzolv. La domanda e cruciale e travalica l'ambito del pensiero sene-

cano e della stessa filosofia stoica per investire nella globalita il confronto tra
le due culture greca e latina, delle cui differenze possiamo bene assumere a

emblemi la connotazione estetica (cui il mito platonico suggestivamente ci

richiama) e socio-politica rispettivamente assegnate al bene morale. Rieche e

precoci informazioni sull'assunzione romana del honum come honestum ci

fornisce il famoso frammento luciliano sulla virtus (vv. 1326-38 Marx) per il
quale mi permetto di rinviare al mio contributo «Reale, verum, fictum,
falso in Lucilio», in AA.VV., II Meravighoso e il Verosimile tra antichita e

medioevo (Firenze 1989), 113 ss. Ma la testimonianza di Lucilio e tanto



212 DISCUSSION

piu preziosa perche «fotografa» ll momento in cui nell'ambiente degli Sci-

pioni si attua la mediazione tra cultura greca e latina, col primario contributo

di Panezio (di cui d frammento lucdiano sente indubbiamente la lezione,

come mostrano le concomitanze col De officns ciceroniano)

E' assai importante per noi che questa mediazione si open proprio
nell'alveo della filosofia stoica, che Panezio ha ll mento di trasformare, spo-

gliandola del ngonsmi incompatibili, in uno strumento teonco accessibile

alle esigenze politiche e, ancor prima, alia mentalita dell'aristocrazia romana
Ma ll filosofo di Rodi ha anche ll mento di trasfondere nell'bonestum l'armo-

niosa esteticitä della xaXoxayaSta greca, portando alia piu raffinata elabora-

zione funzionale la dottrina del irpeirov Ed e per questa via (cf M Pohlenz,

La Stoa [ed it ], 1394, 408, 541) che la lezione del «divino» Platone (Cic Tusc

I 79) puo entrare in sinergia con le istanze etiche stoiche e giungere fino a

Seneca, abilitandolo a predicare, anche per le porte della poesia, l'accesso al

bene attraverso ll bello

M Lana L'insofferenza di Seneca per la filologia intesa come pura erudi-

zione pub aver trovato la sua prima spinta nell'esperienza da lui vissuta a con-

tatto con la scuola sestiana L Crassicio Pasicle, grammatico dottissimo,

autore di un commentario alia Zmyma di Cinna, celebrato entusiasticamente

da un epigramma conservato da Suetonio (Gramm 18), un giorno ripudio la

«grammatica» e «passo» alia scuola sestiana facendosi filosofo Quando

Seneca, nell' Ep 58, 5, lamenta tutto ll tempo da lui «perduto» comepuer alia

scuola del grammatico, forse ripensa alia vicenda di Crassicio

M Mazzoli Grazie dell'osservazione, che mi trova perfettamente

d'accordo Io ho sempre nbadito l'importanza, per comprendere a fondo ll

pensiero di Seneca, di rifarsi alle radici della sua formazione filosofica Basta

leggerne l'anamnesi in Ep 108, 17-23, per capirne ll valore E' nell'alveo ses-

tiano che Seneca nesce a svincolarsi dall'opprimente impronta retorica che

II padre vorrebbe dare alia sua educazione senza peraltro rinnegarne l'utihta

tecmca In questo senso mi sembra decisivo ll passaggio dall'insegnamento

ascetico di Sozione a quello di Papino Fabiano, preliminare alia «conver-

sione» stoica sotto Attalo



SENECA E LA POESIA 213

Non sono d'accordo con quanti vorrebbero ricoilegare direttamente il

pensiero di Seneca alle fonti greche preciceroniane (Panezio, Posidonio,

Antioco, a seconda dei punti di vista). Io stesso ho dato, nel corso della mia

esposizione, molto rilievo all'influsso paneziano, ma e bene distinguere tra
modelli dottrinali e insegnamento vivo. E' quest'ultimo che il filosofo ormai
senex ricorda come decisivo, e proprio nella lettera in cui esprime i suoi giu-

dizi piu importanti sui rapporti che devono intercorrere tra poesia, filosofia,

filologia. Le «conversioni» filosofiche come quella, citata da Italo Lana, di L.
Crassicio Pasicle segnano anche la strada di Seneca; e ben si spiega la sua pro-
fonda amarezza per la fine precoce della secta sestiana, repressa dal sospettoso
Tiberio (Nat. VII 32, 4), una fine che significa soprattutto il passaggio inverso

dei sestiani di seconda generazione dalla filosofia alle (svalutate da Seneca: Ep.

88) artes liberales.

M. Mayer. Your reassessment of Seneca's views on poetry concentrated on
the poles — the negative of pleasure and the positive of moral instruction.

Might I suggest that Seneca also offers a via media in Ep. 79? It must be borne

in mind that in the social class to which Seneca belonged, and more
particularly in the court of Nero where Seneca's position was so conspicuous,

the composition of poetry was a polite accomplishment of men of culture

(cf. Tac. Ann. XIV 52, 3). And so it appears in Ep. 79, which encourages Luci-

lius to press on with a poem on Etna. Seneca doesn't presuppose any special

gift for poetry in Lucilius' mgenium, nor does he require of his friend a moral

purpose. An artful reworking of the themes of earlier poets should do

the trick. Poetic composition is a cultured game. Would you agree with me

that this position is somewhat between the polar extremities you have

stressed?

M. Mazzoli: Credo opportuna, preliminarmente, una distinzione. Io mi

sono occupato, ovviamente, del punto di vista di Seneca, dunque della poesia

per il proficiens: da cio deriva la forte polarizzazione da Lei notata dell'

«effetto» poetico, di segno positivo in direzione della sapientia e negativo in

direzione dell' aXoyov: cio non toglie che vi sia, tra gli estremi, una certa gra-

dualita, come spero di aver mostrato.



214 DISCUSSION

Lei invece si riferisce, piuttosto, alia poesia del proficiens, nella fattispecie

a una reale attivita poetica di Lucilio Iunior che non cornsponde

tulta e necessariamente al quadro teorico di Seneca (se cos! giä fosse, non
avrebbe piü ragion d'essere la «funzione conativa» della sua scnttura episto-
lare) Quando mi sono occupato del versi luciliani ricordati dal filosofo

{Seneca e la poesia [Milano 1970], 258-264), mi e parso di dover distinguere tra

un filone piü impegnato (direi «virgiliano») e conforme alia teona senecana

del carmen etico (cf Ep 8, 10 e soprattutto 24, 21, per un esametro scntto
da Lucilio quo soles ore, semper quidem magnus, numquam tarnen acrior quam
ubi veritati commodas verba), e una produzione piu leggera, descrittiva, di

colonto «ovidiano» e di contenuto probabilmente odeponco Recentemente

L Duret {ANRWll 32, 5 [Berlin/New York 1986], 3181-3187) ha ntenuto
di poter sintetizzare i due filom in uno solo, poesia filosofica intesa a pene-

trare l misten naturall Se cosi fosse, ovviamente tutta la poesia di Lucilio
nsentirebbe d'un piu spiccato orientamento verso ll «polo» positivo Ma,

npeto, non e lpotesi indispensabile Nel caso del poemetto di ambiente

siciliano ricordato in Ep 79, 5, e facile che sia piuttosto Seneca a venir

incontro ai gusti dell'amico, accettandoh per quel che sono, una via media

che s'inquadra facilmente, come Lei dice, nella cultura dell'etä neromana

Eppure mi sembra che neppure in questo caso ll filosofo venga meno alia

«funzione conativa» del suo messaggio, cercando di polarizzare piu posi-

tivamente l'ispirazione poetica dell'amico Tutta la teoria dell'imitatio cui
dedica l successivi paragrafi (e cf la vicina Ep 84) pare agire in tal senso E

non escluderei che l'allegorizzazione in chiave morale del tema etneo pro-

posto a partire dal § 8 min anche a offnre a Lucilio un concreto esempio della

direzione da prendere

Mme Armisen Marchetti Le probleme pose par la faveur de Seneque pour
la poesie — et par le fait qu'il ait pratique la forme poetique, avec tragedies

— rejoint celui que pose la presence de la rhetorique chez le philosophe Poesie

comme rhetorique sont irrationnelles, ou ä tout le moins a-rationnelles

Or Seneque est un stoicien, c'est-a-dire un philosophe de la raison Ii me sem-

ble done que l'on aurait interet ä s'interroger aussi sur sa psychologie, sur sa

conception des foncuons psychiques, en s'aidant en particulier de l'excellent



SENECA E LA POESIA 215

livre de Mme J Fillion-Lahille, Le «De Ira» de Seneque et la philosophie stoicienne

des passions (Paris 1984)

M Mazzoli: Non e soltanto a proposito della poesia e, piu in generale, della

dottrina retorica e stilistica che si pone per Seneca ll problema dell'irrazionale

e dunque della sua compatibihtä col quadro stoico. Parecchi anni fa mi sono

occupato della genesi e del valore che ha nel suo pensiero ll motivo escatologico

(RIL 101 [1967], 203-262) per mostrare come le suggestiom dualistiche suscitate

dal vivo sentimento rehgioso vengano ncondotte nel solco del monismo stoico

da une grande energia metaforica (si pensi al bellum somnium di Ep 102, 2).

Quanto possa poi lo strumento metaforico per rendere compatibile col razio-

nalismo scolastico anche una teoria dell'arte ispirata appare chiaro dal finale

esaminato del Tranq. an. (l'immagine platonica del cavallo: 17, 11). Si tratta in
fondo dello stesso problema- l'irrazionalismo dello «slancio verso l'alto» che

separa dalle basse contingenze materiali Yanimus (istanza metafisica) o Ymge-

mum (istanza artistica) viene neutralizzato e nconvertito, tramite appunto lo

spostamento metaforico, a una funzione totalmente morale, in linea con le ten-

denze volontaristische che influenzano Seneca, da Cleante a Sestio.

Ma bene ha fatto Mme Armisen a chiamare in causa la teoria psicologica
del De ira perche e lä che per la prima volta Seneca fa l conti con la potenza,

gia a livello istintuale, dell' äXoyov e misura le risposte date all'esterno e

all'interno della scuola stoica (come risulta dall'approfondita ncerca delle

fonti nel saggio della Fillion-Lahille). Giä nel mio libro (Seneca e la poesia, 56

s.) mi dicevo persuaso che, senza la moderata rivalutazione del ita0T]Tix6v nel

cosiddetto «Stoicismo di mezzo» (cf. M. Pohlenz, La Stoa, ed. it., I 404),

sarebbe affatto mancato a Seneca ll supporto retorico per dare corso — sorve-

gliato, s'intende — alle pulsiom del suo ricco sentimento rehgioso e poetico.
Certo, ll De ira, data l'arretrata cronologia, non pub rispecchiare la posizione
del Seneca piu maturo; ma e interessante, perche tra l'altro testimonia la

prima riflessione del filosofo su un itaGo?, come l'ira, di forte valenza poetica
(cf I 20)

M. Gigon: Je me demande quel est le role de Ciceron dans ce debat sur les

genres de la poesie. Nous avons deux fragments qui permettent de supposer



216 DISCUSSION

que le probleme a ete discute au moins brievement dans la premiere partie
de YHortensias. Une fois Ciceron doit avoir declare dans ce dialogue qu'il n'a

pas le temps de lire les lyriques, fajon polie de dire que les lyriques ne l'inte-

ressent pas et ne lui apportent rien. Si ce point a ete discute ulterieurement,

nous n'en savons rien.

Un deuxieme fragment est un mot de Catulus qui demande ä Lucullus,

proprietaire d'une bibliotheque richissime, de bien vouloir lui preter l'index
des tragiques grecs; il voudrait constater quelles sont les tragedies qui man-

quent encore dans sa bibliotheque ä lui. Il s'agit done, seulement, de completer

une bibliotheque. On n'a pas l'impression que les tragedies grecques en

tant que telles auraient eu une importance particuliere et personnelle, ni pour
Catulus, ni pour Lucullus, ni pour Ciceron lui-meme.

M. Mazzoli: Su una materia disiecta come YHortensias — in cui non e tassa-

tivo che i giudizi dei personaggi rispecchino il pensiero dell'autore del dialogo

— non mi sentirei di esprimere valutazioni cogenti. Tuttavia mi sembra che

il significato dei due frammenti citati (8 e 12 Grilli) vada nella direzione da

Lei indicata: la svalutazione della poesia disimpegnata nei confronti della filo-

sofia pub avere una spiccata valenza protrettica. Ne si pub sottovalutare il
fatto che difficilmente Seneca attribuirebbe, riportando in Ep. 49, 5 il fr. 12,

la stroncatura dei lyrici a Cicerone stesso se il contesto da cui cita deponesse

diversamente. Anche il fr. 8 mostra consonanza con la polemica di Seneca,

Tranq. 9, 4, contro la cultura ridotta a vacua ostentazione: quo mnumerabiles

libros et bibliothecas, quarum dominus vix tota vita indices perlegitl Seneca

certo non stenta, nella sua critica alia poesia che suona a vuoto o viene sfrut-

tata come mero status symbol, a trovare precursori: ho giä ricordato, rispon-
dendo a M. Grimal, il punto di vista dell'epicureismo romano. Bisogna pero
convenire che gli torni particolarmente comodo fare riferimento dYYauctori-

tas di Cicerone, alia quale, nonostante gli sfavorevoli atteggiamenti critici,
volentieri s'appella nella pratica della citazione poetica (cf. G. Mazzoli, Seneca

e la poesia, 187; 212-214).

M. Lana: Posto che per Seneca la poesia eserciti una sua utile funzione, ela-

tiva e relativa, fino al livello dei sublimia, mi domando come si giustifichi il



SENECA E LA POESIA 217

ricorso anche al EUpi ufjjou? per illustrare certe valutazioni della poesia che tro-
viamo in Seneca. L'evSouoiaopo? dello scrittore, prosatore o poeta che sia,

secondo l'Anonimo e paragonabile all'invasamento della Pizia che trae ispira-

zione dal soffio divino che promana dal prj-fpa, e l'uomo aspira alle realtä piu

grandiose che vanno oltre i limiti dell'esperienza quotidiana e mirano a supe-

rare tutte le barriere (tutti i claustra mundi) in uno slancio verso 1'infinito.

Dunque la poesia (sublime) per l'Anonimo tende verso i caelestia senecani ne

si arresta davanti ai sublimia.

M. Mazzoli: Se mi sembra indubbio che Seneca abbia attinto al pensiero
che ispira il saggio Ilepi ü<|>oos (il che non comporta necessariamente la diretta

conoscenza di quel testo) non mi spingerei troppo avanti nello stringere il

rapporto. L'Anonimo non e certo uno stoico, ha quindi facoltä di accentuare

al massimo il carattere irrazionale dell'evSouaiaapoi;, sulle orme della (kta

[xavia di Platone. Seneca si limita a mutuare solo cio che pub inserirsi, senza

«rottura» metafisica, nella vasta «metafora» morale della tcpoxotct|.



I- Si*' '

M'-
4 - „

5?-? - - • S ' -V "J" St.

• -/.wt - »-'t i ,<A •*'•' • '-*•" * •» •"• ; - •*• Ä;.-

v ;»;*¥f.>rv •. -f"-4k 4 <"i«s-i-

• _*- ..•-£. 7 y *•" I,".'- -1. - -cy3sfl£*ir Ar

V - - " _' ~sy

- " - - ;> • s- ."5

' ^ J- ,- -. •••'*.•" v>

' 3>i -."i- ri,.. •,. -1-..

v
^ :V *> : -«.V, *V y •-> i !- y®"' ° ;

*' '" pi J> ie-. •
"•• ' 'il/M; -•*- V,; ;»5n^vr

.i.•*•:.-iw»^- j£4sv*£S^#5".---.-.2R, »V,-. y^ri-- - oK y.'
•- **S\? V_.J-

J.
•'" ^ptiäkaS'-" cVjp»"~ ssSfe

• *-


	Seneca e la poesia

