Zeitschrift: Entretiens sur I'Antiquité classique
Herausgeber: Fondation Hardt pour I'étude de I'Antiquité classique
Band: 36 (1991)

Artikel: La métaphore et I'abstraction dans la prose de Séneque
Autor: Armisen-Marchetti, Mireille
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-660638

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-660638
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

III
MIREILLE ARMISEN-MARCHETTI

LA METAPHORE ET L’ABSTRACTION
DANS LA PROSE DE SENEQUE

La meétaphore et I'abstraction: n’y a-t-il point un paradoxe a
mettre en rapport ces deux notions? Car ’abstraction est couram-
ment opposeée a la réalité concrete: penser par abstraction, manier
des abstractions, cela n’implique-t-il pas de s’arracher aux données
immédiates de la perception, d’occulter la continuité de la réalité
extérieure, bref de s’essayer a une pensée désincarnée? L’abstrac-
tion cherche par nature a s’affranchir du spectacle des objets de
tous les jours. Quant a la métaphore, n’est-elle pas au contraire
Pirruption par excellence du concret dans le discours? La méta-
phore suppose une intrusion du réel qui semble aux antipodes de
la démarche abstractive. Car il n’existe pas d’images abstraites;
tout au plus peut-on parler d’images appauvries en éléments sen-
soriels, lorsque leur qualité affective 'emporte sur leur puissance
figurative. La metaphore est toujours concrete par quelque coté.

Abstraction et métaphore seraient donc des notions antithé-
tiques? Et pourtant: les Anciens tout d’abord considerent que
’on ne saurait penser sans image. L’idée remonte a Aristote, qui
’énonce a plusieurs reprises et avec force: I'intellect ne peut
s’exercer sans prendre appui sur des images'. Certes, par 13,

' Anst. De an. 11, 403 a; III 7, 431 a; III 8, 432 a.



100 M. ARMISEN-MARCHETTI

Aristote pense a 'image comme réalite psychologique et repré-
sentation mentale, non a I'image littéraire. Reste cependant
'affirmation d’un lien entre 'imagination d’une part et, de
'autre, I’abstraction a laquelle s’essaie la méditation philosophi-
que. En second lieu, Aristote encore introduit dans la pensée
antique 'idée si pénétrante qu’il existe une parenté profonde
entre le poete et le philosophe, parenté qui réside dans leur apti-
tude commune a «apercevoir le semblable», ©6 8uotov Becopeiv?.
Les ressemblances discernées de la sorte, chez le poéte s’épa-
nouissent en métaphores, et chez le philosophe nourrissent
invention philosophique productrice des concepts.

Mais en fait, s’est-on demandé par la suite, la faculté d’aperce-
voir le semblable ne donne-t-elle pas, chez le philosophe aussi,
des métaphores aussi bien que des concepts, et peut-étre méme,
des métaphores avant que de donner des concepts? La these a été
diversement exprimée depuis le dix-neuvieme siécle: la trame du
discours métaphysique serait faite a ’origine de métaphores qui
se sont usées a force d’étre utilisées et dont on a fini par perdre
de vue le sens primitif qui, lui, était sensible et matériel. La méta-
phore usée s’intégre alors au lexique philosophique et passe
désormais pour 'expression propre de I'idée. Ainsi le réseau
conceptuel organisé par le philosophe créateur d’un systeme
reposerait sur un entrelacs de meétaphores primitives dont il
serait vain de chercher a se défaire, car elles constituent 1’étre
méme du concept. A la racine du concept métaphysique se
trouve la métaphore’.

2 Arist. Rb. III 11, 1412 a 12-13; Po. 22, 1459 a 7-8.

* Cf.]. DERRIDA, «La mythologie blanche (la métaphore dans le texte phi-
losophique)», in Poétigue 5 (1971), 1-52; J. GREITSCH, «Les mots et les
roses. La métaphore chez M. Heidegger», in Revue des sciences philosophi-
ques et theéologiques 57 (1973), 433-455.



LA METAPHORE ET L’ABSTRACTION 101

Ainsi notre sujet est-il moins paradoxal qu’il pouvait le sem-
bler de prime abord; méme, il n’est point paradoxal du tout.
Meétaphore et abstraction entretiennent en philosophie d’étroi-
tes relations, et 'on peut méme dire que I’abstraction métaphysi-
que n’existe point sans la métaphore. Nous allons tenter de le
vérifier dans le cas de Séneque. Mais pour éviter méprises et plus
encore anachronismes, il sera bon de s’appuyer sur ce que Séne-
que lui-méme nous dit de la nature et des fonctions de la méta-
phore. Car bien qu’il n’ait pas écrit de traité de rhétorique, Séne-
que s’est donné une théorie implicite de la tramslatio. Cette
théorie, nous allons tenter de la reconstituer a partir des remar-
ques ponctuelles disséminées dans le texte, et c’est elle qui gui-
dera et organisera notre réflexion.

3%

Si la métaphore a fait 'objet d’une réflexion de la part de
Séneque, c’est d’abord parce que la culture de I’écrivain I'impli-
quait, cette culture que I’on acquérait a I’école du grammairien
puis du rheteur: depuis Aristote, 1l existe une ou plutot des théo-
ries rhétoriques de la translatio. A Rome, pour ne parler que des
textes qui nous ont été conservés, on dispose au premier siecle
de la Rhétorigue a Hérennius ainsi que des traités de Cicéron et
de Quintilien®. Par ailleurs Sénéque lui-méme, en praticien de
I’écriture confronté avec les problémes que pose ’expression
philosophique, a exploré pour son propre compte les ressources
que pouvait lui offrir la métaphore. Car une premiére difficulté
se présente d’emblée au philosophe latin: la transcription dans
sa langue de la terminologie technique stoicienne.

*  Rbet. Her. IV 34, 45; Cic. De orat. Il 155-169; Quint. Inst. VIII 6, 4-18.
Certes Seneque ne peut avoir lu I’'ceuvre de Quintilien, postérieure d’une
trentaine d’années a sa mort, mais cette continuité méme montre que la
réflexion sur la métaphore était des plus vivaces a son époque.



102 M. ARMISEN-MARCHETTI
1. La métaphore-catachrese: quotiens opus est, mutuamur

La premiere fonction de la métaphore d’apres Sénéque est de
faire office de catachrese. Quand nous disons de cette fonction
qu’elle est la «premiére», cette priorité n’est pas a imputer 2
Séneque. C’est nous qui, pour la commodité de I’exposé, regrou-
pons et classons les remarques éparses que Séneque consacre a la
translatio: le numéro d’ordre ne reléve que de notre preésenta-
tion et ne saurait correspondre a une quelconque hiérarchie dans
la pensée de Séneque. La catachrese, rappelons-le, est un trope
(métaphore, mais tout aussi bien synecdoque ou métonymie)
qui supplée a une insuffisance du lexique: I'image permet
d’exprimer une idée pour laquelle il n’existe pas dans la langue
de terme propre. C’est ainsi que 'on parlera en frangais du
«cceur» d’un arbre ou de I’«dme» d’un violon. Les manuels latins
de rhétorique nomment cette figure ’abusio’.

Dans le De beneficiis, Séneque définit a deux reprises 'image
catachrastique: «Il y a une infinité de choses qui n’ont pas de
nom: les appellations par lesquelles nous les désignons, au lieu
de leur étre propres, sont prises a d’autres et empruntées. Nous
donnons méme nom 2 notre pied et a celui du lit et a celui de
la voile et a celut du vers; méme nom au chien de chasse et au
chien de mer et i la constellation du chien; comme nous n’avons
pas de quoti en donner un a chaque objet, toutes les fois que c’est
nécessaire, nous employons des mots d’emprunt.»® Pour nom-
bre de ces exemples, il s’agit bien de métaphores, c’est-a-dire de

' Quint. Inst. VIII 6, 34; cf. aussi Cic. De orat. III 155.

¢ Sen. Ben. Il 34, 2: Ingens copia est rerum sine nomine, quas non propriis

appellationibus notamus, sed alienis commodatisque: pedem et nostrum dici-
mus et lecti et ueli et carminis, canem et uenaticum et marinum et sidus;
quia non sufficimus, ut singulis singula adsignemus, quotiens opus est,
mutuamur (éd. et trad. F. PRECHAC).



LA METAPHORE ET L’ABSTRACTION 103

tropes fondés sur une ressemblance. On voit quelle analogie il
peut y avoir entre le pied humain, celui du lit et celui de la voile:
le pied du lit est la partie par laquelle 'objet repose sur le sol;
le pes de la voile, de la méme fagon, se situe a la partie inférieure:
c’est I’écoute, c’est-a-dire le cordage qui prolonge le coin de la
voile et permet de I'orienter et de la tendre’. Le «pied» métrique,
lui, ferait-il «avancer» le poeme, a la fagon des évolutions d’un
danseur®? Quant au «chien de mer», il s’agit d’un squale dont le
museau allongé évoque celui de ’animal familier’. La constella-
tion du Chien enfin présente, du moins pour I'imagination des
astronomes, une configuration d’étoiles qui évoque la forme du
corps de ’animal'®. Un second texte du De beneficiis revient sur
la méme idée: «Certains objets, sans étre la chose authentique,
en raison de la ressemblance sont compris sous le méme nom:
ainsi nous appelons pyxis et la boite en argent et la boite en or;
nous appelons inlitteratum non pas ’homme absolument igno-
rant, mais celui qui n’a pas atteint un certain degré de culture;

7 Cf. E. de SAINT-DENIS, Le vocabulaire des manceuvres nautiques en latin
(Micon 1935), 87 et 141-143.

® Cf. Arist. Probl. V 41, 885 b. Mais les modernes ont fait d’autres hypothe-
ses: battement du pied marquant la mesure lors de la récitation ou du
chant statiques, ou encore métaphore du pied comme plus petite unité
de mesure de longueur? (Nous regrettons de ne pouvoir insérer ici la
riche bibliographie que nous a fournie M. J. Soubiran, a qui nous devons
toutes ces indications.)

® Cf. E. de SAINT-DENIS, Le vocabulaire des animaux marins en latin classi-
gue (Paris 1947), 17-18; le chien de mer est décrit par Arist. HA VI 11,
566 a 31 sqq.; Plin. Nat. IX 110; Opp. Hal. 1 373 sqq.

' Cf. A. LE BOEUFFLE, Les noms latins d’astres et de constellations (Paris
1977), 133 et n. 6: en fait, le nom s’explique en premier par la proximité
de la constellation d’Orion, le chasseur, auquel les astronomes ont voulu
adjoindre un «chien», qui a d’abord été la seule étoile Sirius, puis la cons-
tellation entiére, dans laquelle ils ont réussi a voir un chien dressé sur ses
pattes de derriere.



104 M. ARMISEN-MARCHETTI

ainsi, qui a vu un homme mal vétu, en guenilles, dit qu’il I'a vu
aller tout nu (nudum).»'' Dans le premier exemple, celui de la
pyxis, le mécanisme de changement de sens est complexe. Il y a
d’abord eu une métonymie: on a désigné I'objet du nom de la
matiere qui le compose, la pyxis, c’est-a-dire le buis; puis, par une
extension de sens fondée sur la ressemblance, per similitudinem,
dit Séneque, on en est venu a appeler pyxis, buis, ausst bien une
boite d’argent ou une boite d’or, tout comme nous persévérons
en frangais a nommer «verre» un gobelet de plastique ou de car-
ton. On pourrait discuter de la présence ic1 d’une veritable méta-
phore. Peu importe, notre préoccupation n’est pas linguistique.
Ce qui compte, c’est que Séneque, lui, considere qu’il y a la un
trope per similitudinem, ce qui pour lui définit la métaphore (les
autres exemples, les adjectifs inlitteratus et nudus, sont, eux, des
hyperboles).

Le per similitudinem de Séneque nous parait d’ailleurs relever
autant ou plus de la philosophie stoicienne du langage que des
manuels de rhétorique. Nous savons en effet que les stoiciens dés
le début ont accordé une attention extréme aux problémes du
langage et de son origine. Selon leur théorie (que ’on peut lire
chez Augustin, au chapitre 6 du De dialectica, et qui pourrait
remonter a Chrysippe ou du moins 2 son disciple Diogene de
Babylone), les inventeurs du langage ont d’abord créé les mots
primitifs, les mp@ton pwvai, par imitation directe des objets de la
realite, selon le processus surtout de 'onomatopée. Les np&tan
gwvai sont une sorte d’image phonétique des choses; mais leur
nombre est trés insuffisant face a I'infinie diversité du réel. Aussi,
a mesure que se fait sentir la nécessité de désigner d’autres objets,

Ben. V 13, 3: Quaedam, etiam si uera non sunt, propter similitudinem
eodem uocabulo comprebensa sunt: sic pyxidem et argenteam et auream dici-
mus; sic inlitteratum non ex toto rudem, sed ad litteras altiores non perduc-
tum; sic, qui male uestitum et pannosum widit, nudum widisse se dicit.



LA METAPHORE ET L’ABSTRACTION 105

va-t-on dériver a partir de ces vocables primitifs des mots nou-
veaux, per similitudinem, per uicinitatem ou per contrarium. Le
procédé per similitudinem, qui consiste a désigner une chose du
nom d’une autre en fonction de la ressemblance qu’elles présen-
tent (les jambes sont appelées crura a cause de leur ressemblance
avec une croix, crux), définit pour nous le principe de la cata-
chrése métaphorique, tandis que la dérivation per wuicinitatem
(une chose désignée du nom d’une autre dont elle est la voisine,
telle la piscina a partir de I’eau ou vivent les poissons) décrit la
catachrese par métonymie'?.

Et Sénéque va avoir bien des occasions de recourir a la cata-
chrese métaphorique. Car I'insuffisance du lexique latin est une
géne dont il se plaint régulierement dans son exposé des
concepts stoiciens. Certes le theme de la richesse lexicale du grec
et, en face, de la patrii sermonis egestas est a Rome un lieu com-
mun'?. Pour Sénéque, ce n’est pas une idée regue, c’est une expé-
rience de tous les jours, et nous trouvons a diverses reprises
notre philosophe arrété par des difficultés de traduction. La Let-
tre 58, 1 et 7 le montre dans une véritable perplexité: comment
rendre la richesse de la terminologie platonicienne des genres
d’étre, et en particulier, comment traduire 16 &v? Pis, dans le De
ira, Sénéque renonce a rapporter les distinctions établies par les
Grecs dans la description de la colére parce qu’elles n’ont pas de
nom latin, guia... wocabula sua non habent'*.

"2 Aug. Dialect. 6, in PL XXXII 1411-1413: cf. le commentaire qu’en don-
nent K. BARWICK, Probleme der stoischen Sprachlebre und Rhbetorik (Ber-
lin 1957), 89 sqq., et surtout J. PEPIN, Saint Augustin et la dialectigue
(Villanova University Press 1976), 11 sqq.

'3 Lucr. I139; 1 832; III 260; Cic. Caecin. 51; Tusc. Il 35; Gell. II 26, 5; X
22, 3: cf. M. DUBUISSON, «Problémes du bilinguisme romain», in LEC
49 (1981), 27-45.

'* D14, 2;cf. aussi Ep.-87, 40,



106 M. ARMISEN-MARCHETTI

Pour se dégager de tels embarras, Séneque dispose de plu-
sieurs solutions. Quand il ne renonce pas purement et simple-
ment 2 son exposé, comme dans le De i7a, il a la possibilité de
pratiquer la transcription directe du grec, par simple translittéra-
tion (philosophia, Ep. 89, 7; aetiologia, ethologia, characterismos,
Ep. 96, 65; analogia, Ep. 120, 4; etc.)'’; d’inventer un néolo-
gisme, et c’est un droit qu’il revendique et utilise (essentia, Ep.
58, 6; praeceptio, Ep. 96, 65); de traduire approximativement: le
70 8v platonicien se voit confié, dans la Lertre 58, 7, a un guod
est dont Séneque déplore I'inadéquation grammaticale (cogor
uerbum pro wocabulo ponere). Reste enfin la méthode qui nous
intéresse icl, le recours a la métaphore.

L’un des procédeés de transposition les plus satisfaisants sera
en effet de ressusciter la métaphore originelle sur laquelle repose
le terme grec et d’en donner un équivalent latin, c’est-a-dire une
métaphore du méme ordre, voire de proposer une métaphore la
ou le grec n’en a pas, ou n’a pas la méme. La métaphore de sur-
croit aide a surmonter la difficulté spécifique que présente la
transposition dans une autre langue d’un terme philosophique.
Ici en effet, a la différence de ce qui se passe quand on traduit
un concept ordinaire, 'inconnue affecte non seulement le signe
qu’est le mot, mais tout autant I'idée elle-méme. Traduire le mot
«ciel» du grec en latin consiste a substituer un mot a un autre,
sans que le contenu de conscience, du locuteur grec au locuteur
latin, varie sensiblement. En revanche, quand Sénéque traduit le
terme #yepovixéy a l'usage d’un lecteur romain qui n’est pas

'*  Encore qu’il soit souvent bien difficile de savoir si la translittération (ou
au contraire le maintien des caractéres grecs) est le fait de Sénéque ou
celui des copistes: cf. deux travaux anciens mais toujours utiles, ’article
de E. BICKEL, «Die Fremdworter bei dem Philosophen Seneca», in
Archiv fiir lateinische Lexicographie und Grammatik 14 (1906), 189-209 et
la these de R. FISCHER, De usu uocabulorum apud Ciceronem et Senecam
graecae philosophiae interpretes (Diss. Freiburg/Br. 1914).



LA METAPHORE ET L’ABSTRACTION 107

d’avance un stoicien averti, il introduit simultanément une dou-
ble nouveaute, celle du mot et celle du concept. D’ou l'intérét
de traduire par une image qui non seulement signifiera le
concept, mais en meme temps le décrira. La métaphore-cata-
chrese offre une premiére compréhension, fit-ce une compré-
hension approchee, de I'idée abstraite.

Poursuivons I'examen de cet exemple. Qu’est-ce que I'#yepo-
wixév? Dans la philosophie du Portique, c’est la partie directrice
de I’ame. Selon les stoiciens, I’ame se compose de huit parties:
de 'fryepovindy, la partie raisonnable, partent a la fagon des tenta-
cules d’un poulpe les sept parties irrationnelles qui sont les cing
sens, la partie reproductrice et la voix (SVF II 836). ‘Hyewovixov,
dérivé de yewcdv, est parfois glosé par I'adjectif x6prog'®; or
xbprog comme Hyepmyv peuvent s’appliquer sous I'Empire au
princeps romain'’. Pour traduire #yepovixdy, Sénéque choisit
principale: regium... illud et principale'®. 1 association de regium
a principale montre qu’il garde présente a ’esprit I'origine ima-
gee du terme grec. Que signifie d’autre part principale? L adjectif
figurait déja dans un exposé de logique cicéronien, ou causae
principales («causes premieres») traduisait le aition mponyoduevar
de Chrysippe (Fat. 9). Il appartient aussi a la terminologie rhéto-
rique'®. Mais surtout, dans le vocabulaire de la politique, princi-
palis désigne ce qui reléve de I'empereur ou s’applique 2 lui?’:
pour un écrivain de ’Empire, principalis offre donc I'image du
pouvoir du souverain.

SVFII 837: fyyepovixov 8¢ elvan 10 xvpudtatov tiig Puyic.
7 Kbéprog: POxy. 37 1 6; fryeucov: Plut. Cic. 2.
‘e Ir.13, 7. Autres exemples: Ep. 92, 1; $13; 23;.121;.10:.121, 13,

' Quaestiones principales: Quint. Inst. IV 4, 1; genera principalia orationis:
Fortun. Rbet. 11 9, p. 125 sq. Halm; principalis significatio: Quint. Inst.
IX 1, 4.

20 Cf. Plin. Paneg. 79, 5; Tac. Hist. Il 81, 3; IV 40, 4; etc.



108 M. ARMISEN-MARCHETTI

Notons que Cicéron avait déja proposé, pour traduire #yep.o-
vixdv, le mot principatus®', qui désigne de fagon générale le «pre-
mier rang» avec une éventuelle connotation sociale et politique,
et sous 'Empire signifiera «fonction de princeps», «principat».
Il devrait donc contenir aux yeux de Séneque la méme 1mage que
le terme apparenté principale. Sénéque lui préfere cependant ce
dernier, sans doute parce que principale présente avec fyepuovixéy
une symétrie grammaticale: comme fyepovixdv, principale est
un adjectif substantivé, et Sénéque montre ailleurs, par ses scru-
pules a traduire le ©6 8v platonicien par guod est, qu’il est sensible
a ce genre de considérations (Ep. 58, 7). La création imaginative
ne s’autorise aucune desinvolture a ’égard du concept abstrait;
refusant la licence et la fantaisie, elle sert le souci d’exactitude et
de précision du philosophe, et s’efforce de faire revivre les intui-
tions fondamentales du systeme.

“Hyepovixdv/ principale nous a donné ’exemple d’une méta-
phore latine reproduisant une métaphore grecque de sens com-
parable. Il arrive aussi que Sénéque recoure a une métaphore
pour rendre un concept abstrait qui en grec n’utilisait pas la
méme image ou n’en utilisait pas du tout. 'Afia désigne ainsi a
la fois les valeurs morales et I'appréciation éthique des choses
(SVF III 124; 125; 126). Le terme repose sur une métaphore
d’origine commerciale: ’dkle est au sens propre la valeur
d’échange d’une marchandise (de céréales par exemple) sur le
marché??, et Cicéron, puis Sénéque apreés lui, se montrent sensi-
bles 2 I'image lorsqu’ils recourent A aestimatio/aestimare et
pretium?®®. Mais aestimatio et pretium sont par ailleurs devenus

2t Cic. Nat. deor. I 29; Tusc. 1 20.
2> Diog. Laert. VII 105 = SVF III 126.

23 Aestimatio: Cic. Fin. III 20; III 34; IV 58; etc.; Sen. Ir. II 21, 5; II 24, 2;
I 12, 3; Vit 10, 2; Ben. 12, 5; Ep. 76, 32; etc. Aestimare: Cic. Fin. IV
58; IV 62; etc.; Sen. Marc. 24, 1; Ir. 11 12, 2; Clem. 19, 1; Vit. 10, 3; Ep.
20, 11; 76, 32:-etc.



LA METAPHORE ET L’ABSTRACTION 109

dans la langue non philosophique des images d’une extréme
banalité, au point que ’on peut se demander si elles sont encore
vivaces. Aussi Sénéque innove-t-il avec des métaphores origina-
les et plus concretes: taxare, qui est a peu pres le synonyme, mais
plus concret, de aestimare, et surtout censere/census, qui 1ntro-
duit 'image spécifiquement romaine du cens?*. Comme &&fa,
census désigne a la fois la chose évaluée et I'action par laquelle
on évalue. C’est donc pour &Efe un equivalent de bonne qualite.
C’est aussi, pour le lecteur romain, une image vigoureuse, qui lui
offre une premiére représentation de la notion éthique de valeur,
en attendant qu’une fréquentation plus longue de la doctrine
stoicienne lui permette de construire les rapports logiques par
lesquels se définit 'idée abstraite a 'intérieur du systéeme. La
métaphore, outre sa fonction de catachrese, permet a 'intelli-
gence de se représenter I’abstraction, de s’en «faire une idée».
Mais nous anticipons ici sur ce qui est la seconde fonction de la
métaphore d’apres Séneque.

2. La métaphore demonstrandae rei causa

C’est a nouveau le De beneficiis qu’il faut interroger: ce traité,
pourtant peu «littéraire», contient un bon nombre des textes
relatifs 3 la métaphore. Au livre IV, Séneque veut se justifier
d’avoir utilisé le mot creditum, «prét», pour désigner le bienfait:
«Lorsque nous disons creditum, nous nous servons d’une imago
et d’'une translatio; c’est ainsi en effet que nous disons que la loi
est la ‘régle’ (regula) du juste et de I'injuste... Nous recourons a

2 Taxare: Marc. 19, 1; Ep. 24, 2; 81, 8. Censere: Ep. 87, 17; census: Const.
6, 5; Ben. VII 8, 1; Ep. 95, 58.



110 M. ARMISEN-MARCHETTI

ces termes demonstrandae rei causa; lorsque je dis ‘prét’, il faut
comprendre ‘comme si ¢’était un prét’.»**

Tout le probleme est de savoir ce que veut dire demonstrare.
Le verbe signifie couramment «faire voir», «montrer», et aussi
«décrire», «faire connaitre». Ici, nous proposons de comprendre
«mettre sous les yeux», «permettre de se figurer»: les images du
creditum, de la regula, permettraient de «mettre sous les yeux»
du lecteur le concept de bienfait ou de loi, lui en donneraient un
équivalent concret ou mieux connu. A I’appui de notre interpré-
tation en effet, la présence de imago: «Lorsque nous disons credi-
tum, nous nous servons d’une imago et d’une translatio». Trans-
latio, dans la terminologie rhétorique, désigne la métaphore.
Imago est plus ambigu. Dans d’autres textes, Sénéque ’applique
indubitablement a des comparaisons, prolongées ou non par des
métaphores®®. Mais si 17mago avait ici le sens de «comparaison»,
il contredirait le terme coordonné tramslatio, «métaphore».
D’autre part, dans deux autres textes, imago s’applique sans équi-
voque possible a des métaphores®’. Nous proposons donc de
donner a imago un sens proche de «image» en frangais, et d’y
volr un terme générique applicable aussi bien a une métaphore
qu’a une comparaison, terme par lequel Séneque insisterait sur
la capacité de ces deux figures apparentées a susciter une repré-
sentation mentale, 2 «mettre sous les yeux», demonstrare. Quelle
est en effet la fonction des imagines? Dans un autre texte, la Let-
tre 59, 6, C’est précisément, demonstrandae rei causa (méme for-
mule que dans le De beneficiis cité ci-dessus), de «mettre [’audi-

5 Ben.IV 12, 1: Cum creditum dicimus, imagine et translatione utimur; sic

enim et legem dicimus iusti iniustique regulam esse... Ad haec uerba demon-
strandae rei causa descendimus; cum dico creditum, intelligitur tamquam
creditum.

% Marc. 18, 1; Ep. 59, 673 72, 8; 74, 7; 92, 21.
1 Ep. 59, 9; 95, 69.



LA METAPHORE ET L’ABSTRACTION 111

teur en présence de 'objet», audientem in rem praesentem addu-
cere. Séneque s’inscrit ainsi dans toute une tradition d’analyse
rhétorique de la métaphore, dont l'origine est a chercher chez
Aristote: la métaphore fait image, car le mot posséde I’aptitude
de «mettre sous les yeux» la chose qu’il désigne, mpo duudreov
TOLEV?®,

Essayons de cerner de plus pres cette faculté que posséderait
la métaphore de «faire voir» la chose dont on traite, rem demon-
strare. De quelle fagcon la métaphore aide-t-elle a concevoir une
notion abstraite? L’exemple utilisé par Séneque (la métaphore
creditum pour désigner le bienfait) est riche d’enseignements. Il
faut d’abord prendre conscience de la difficulté qui se présente
ici 2 Sénéque. Les principes éthiques qui régissent la morale du
bienfait sont d’origine grecque: ont éte identifiés, comme sour-
ces de Sénéque, au premier plan Hécaton, et aussi, dans une
moindre mesure, Cléanthe, Chrysippe, Panétius et Démétrius®.
Mais les situations particuliéres dans lesquelles s’insére la prati-
que du bienfait sont désormais celles de Rome. La tache de Séne-
que est donc d’adapter a des structures sociales nouvelles des
'schémas de pensée et d’analyse issus de la Grece hellénistique. Ce
n’est point tant cette fois la terminologie qui 'arréte: donner,
recevoir, manifester de la reconnaissance sont des notions
banales et qui s’énoncent aisément en latin. La difficulté, c’est
précisément d’arracher ces termes et ces notions a leur banalité
trompeuse, et de «faire voir» (demonstrare) sans équivoque les

¢ Arist. Rh. 11111, 1411 b 22 et 25 (cf. 111 2, 1405 b 12). On peut aussi penser
au Traité du Sublime qui, a la méme époque que Séneque (si du moins’on
accepte cette datation, la plus couramment regue), considére que la qua-
lité propre des pavrasion de la prose est I'évépyeia (De subl. 15, 2): cf. notre

article «La notion d’imagination chez les Anciens. II: La rhétorique», in
Pallas 27 (1980), 3-37.

»*  Cf. F.-R. CHAUMARTIN, Le De beneficiis de Sénéque, sa signification phi-
losophique, politique et sociale (Paris 1985), 31 sqq.



112 M. ARMISEN-MARCHETTI

subtilités d’une casuistique complexe. Et c’est ainsi que Sénéque
est amené a recourir de nouveau aux ressources de la métaphore.

Il est en effet un domaine qui s’est spécialisé dans I’applica-
tion de dispositions générales a des cas concrets et ambigus: c’est
le domaine du droit, spécialité romaine s’il en est. Or le lecteur
de Sénéque est nécessairement frotté de droit. Il l’est pour peu
qu’il ait tenté une carriére publique d’avocat, de magistrat ou de
fonctionnaire. Et méme sans cela: tout pater familias nanti d’un
patrimoine a administrer connait par la force des choses les dis-
positions principales du droit privé; et le savoir qui lui est le plus
nécessaire est celui du droit des biens, et en particulier du droit
des obligations: prét gratuit ou a intérét, dépdt, gage, hypothe-
que. Car le prét releve beaucoup moins que de nos jours d’un
systéme bancaire spécialisé: le pater familias peut emprunter et
préter sans intermédiaire, par simple inscription sur son codex
accepti et expensi. C’est 4 cette pratique du creditum que Sénéque
va emprunter le réseau métaphorique qu’il applique au benefi-
cium. Un systéeme de notions familier au lecteur — le systeme
juridique du creditum — est ainsi utilisé, par le biais de la méta-
phore, pour formaliser le probléme, nouveau quant a lui, du
beneficium.

Le bienfait est une «créance», un creditum (Ben. 11 34, 1; IV
12, 1)*. Voila qui nous introduit dans le droit des obligations:
’obligation est I’accord passé entre le creditor (celui qui préte)
et le debitor (celui qui emprunte), au sujet d’un objet, debitum,
id quod debetur®'. C’est ainsi que 'on va «préter» (credere) le

3¢ Ces références sont données a titre d’exemples. Si ’on veut avoir une liste

exhaustive des occurrences de chacune des métaphores citées ici, il con-
vient de se référer au catalogue des images qui forme le chapitre II de
notre livre Sapientiae facies. Etude sur les images de Sénéque (Paris 1989),
119-120.

' R. VILLERS, Rome et le droit privé (Paris 1977), 313.



LA METAPHORE ET L’ABSTRACTION 113

bienfait (Ben. IV 26, 3; V 19, 3); le bienfaiteur devient deés lors
un creditor (Ben. I 18, 5; V 8, 1; VII 14, 2). Au contraire, du
point de vue du bénéficiaire, le bienfait est une «dette», debitum
(Ben. IV 32, 3; VI 4, 1), et le bénéficiaire lui-méme un debitor
(Ben.1110,2;1V 11, 3; V 8, 1). D’autre part creditum n’est qu'un
terme générique recouvrant plusieurs réalités. Il existe en effet
diverses catégories de préts qui vont permettre 3 Séneque de
décrire de facon nuancée la nature du beneficium. Ainsi le bien-
fait peut-il étre comparé a un mutuum, «prét gratuit» (Ben. V 19,
5 et Ep. 81, 17), ou encore a un depositum, «dépot» (Ben. 111 7,
2; VI 42, 2), mais non a un «prét a intérét», fenus (Ben. 1 1, 9;
IT 10, 2; IV 3, 3), quoique le bénéficiaire, s’il est conscient de ses
devoirs, doive s’imposer de rendre le bienfait avec «intérét»,
usura (Ep. 81, 18). Sénéque connait fort bien la procédure de pas-
sation d’un contrat de prét, qu’il décrit au livre III 15 du traité
et a laquelle il emprunte sans cesse des métaphores d’une grande
preécision technique: inscribere (Ben. 1 15, 3), imputare (Ben. 1 4,
3; 1T 15, 2...), imputator (Ben. I 17, 6), deductio (Ben. 1I 4, 3),
calendarius (Ben. 1 2, 3), obaeratus (Ben. VI 41, 2). Le devoir de
reconnaissance qui incombe au bénéficiaire et qui pose des pro-
bléemes éthiques trés nuancés ainsi que la restitution du bienfait
s’expriment constamment en termes de remboursement: soluere
(Ben. 11 35, 5; V 11, 1; VI 4, 1), absoluere (Ben. V1 5, 1), solutio
(Ben. 11 34, 1), in solutum accipere (Ben. 11 26, 2; VII 16, 4), deposi-
tum reddere (Ben. 11 7, 2), debitores delegare (Ben. IV 11, 3), reci-
pere (Ben. V142, 1), expungere (Ben. IV 40, 4), rationem dispungere
(Ben. IV 32, 4), rationem parem signare (Ben. V1 40, 2), exonerare
(Ben. V 1,4), dimattere (Ben. VI 30, 1; VII 16, 4), decoguere (Ben.
I 1, 3), exactor (Ben. 12, 3; VII 23, 3)... Et encore ne rentrons-nous
pas dans tous les détails de cette terminologie des obligations
appliquée au beneficium?*! Mais les occurrences fournies ic1 suffi-
sent pour en mesurer 'abondance et la grande technicite.

2. CGfnore29.



114 M. ARMISEN-MARCHETTI

Nous donnerons un second exemple de séries de métaphores
empruntées a la terminologie juridique, et plus encore, on com-
mence 2 le soupgonner, a la logique du droit. Ici, c’est le concept
de propriété qui permet d’éclairer un dogme a la fois primordial
et subtil du stoicisme, celui des catégories de biens et de leur
nature. On sait que les stoiciens distinguent deux sortes de biens:
les biens qui dépendent de nous (& €¢” Auiv) et ceux qui n’en
dépendent pas (t& odx é¢’ Huiv); ces derniers, le stoicisme les
considere comme «indifférents». Seuls a2 ne dépendre que de
nous, les biens veritables ou biens de I’ame, que Séneque décrit
a l’aide de la métaphore juridique de la possessio®*. Le sage a la
possessio de la uirtus (Const. 5, 5), du bien (Ep. 50, 8), de la beata
uita (Ep. 32, 3). Il possede les uera... bona in quae non est manus
iniectio (Const. 5,7). A I'inverse, les ta odx €9’ iy, les biens qui
ne dependent pas de nous, sont in aliena potestate (Ep. 23, 2). Si
nous en jouissons, ce n’est qu’a titre de «préts» consentis par la
Fortune. Certes, la métaphore des préts de la Fortune n’est pas
une innovation de Séneque: elle est diatribique et populaire®*.
Mais il est a noter que Sénéque I'inscrit dans les dispositions du
droit romain: il parle tant6t de mutuum («prét gratuit»: Marc.
10, 2; Ep. 87, 7), tantot de commodatum («prét a usage»: Marc.
10, 1; Ep. 120, 18), et parfois de depositum («dépot»: Ben. VI 3,
2; Vir. 21,2; Ep. 74, 18), tous concepts soigneusement définis par
les juristes et qu’on a vu Séneque utiliser aussi a propos de
’échange des bienfaits.

3 «Pouvoir de fait exercé par une personne sur une chose corporelle, indé-

pendamment des droits que peut avoir cette personne sur la chose» (R.
VILLERS, op. cit., 265).

*  Elle appartenait déja a Antisthéne, ap. Epict. III 24, 68, et a Bion, ap.
Stob. IV 41, t. V, p. 943, 20 Hense (cf. A. OLTRAMARE, Les origines de
la diatribe romaine [Genéve 1926], thémes 12a et 20a, pp. 46 et 47).



LA METAPHORE ET L’ABSTRACTION 115

Nous pourrions donner quantité d’autres exemples de méta-
phores ou de systémes métaphoriques de cet ordre. Le principe
est toujours le méme: il consiste a emprunter une terminologie
et plus encore des catégories d’analyse a un domaine bien qua-
drillé — celui du droit, comme ici, ou tout autre encore — pour
les transposer 2 un domaine a prior: moins connu — la morale
du beneficium ou la hiérarchie des valeurs éthiques. La démarche
est familiére aux savants antiques, lorsqu’il s’agit d’étudier des
phénomeénes naturels difficiles ou impossibles a observer directe-
ment, faute de moyens d’accés ou de mesure. On rapproche
alors le phénomene a étudier d’un autre, plus familier et mieux
connu, avec lequel il semble présenter une analogie, et ’on trans-
pose ce que I’on sait du phénomeéne familier et connu au phéno-
meéne lointain et inobservable que I'on étudie. C’est sur ce pro-
cédé logique que reposent la plupart des hypotheses scientifiques
présentées par Sénéque dans les Questions naturelles: nous avons
eu ailleurs ’occasion de les étudier en détail, et nous avons relevé
prés d’une centaine de comparaisons, correspondant chacune a
une analogie scientifique®’. Ainsi, lorsqu’au livre V Séneque
traite du systéme des vents qu’il n’a pas les moyens d’observer
directement, il va, pour ’expliquer et le décrire, s’inspirer des
mouvements de cet autre fluide plus familier qu’est ’eau. La
cause des cyclones sera établie par analogie avec ce qui se passe
dans le courant d’une riviere, ou la présence d’'un obstacle
entraine la formation d’un tourbillon: on pensera donc que c’est
de fagon analogue la présence d’un éperon de montagne qui en
canalisant le cours du vent provoque la naissance des cyclones
(Nat. V 13, 1-2). Le vent lui-méme est de I’air qui coule, car I’air
n’est jamais immobile, pas plus que ne I’est I’eau de la mer méme
par temps calme (Nat. V 1, 1-2)*¢. Certes Sénéque n’est nulle-

3 Cf. M. ARMISEN-MARCHETTI, Sapientiae facies..., 283 sqq.
¢ Autres analogies du méme ordreen V 6, 1; V 12, 3-4; V 13, 4; VI 17, 1-2.



116 M. ARMISEN-MARCHETTI

ment I'initiateur de cette méthode analogique, qui remonte aux
premiers ages de la science grecque et qui, pour les savants
anciens, est souvent le seul moyen dont ils disposent pour établir
leurs hypotheses; et de nos jours encore, I’analogie reste 'une
des sources de I'imagination scientifique. Mais méme s’il ne fait
la plupart du temps que reprendre les analogies léguées par la
science hellénistique, Sénéque a tout 2 fait conscience de la
nature et des limites logiques de cette démarche®’. Et nous avons
des raisons de penser que lorsqu’il use de I'analogie non plus
dans le domaine des sciences de la nature, mais dans celui de la
morale, il le fait avec la méme lucidité. Relisons les quelques
lignes du De beneficiis ou il se justifie d’appliquer au beneficium
la métaphore creditum, «créance»: «Quand nous parlons de
‘créance’, nous employons une imago et une translatio... Quand
je dis ‘créance’, ’on entend ‘une sorte de créance’», cum credi-
tum dicimus, imagine et translatione utimur... Cum dico credi-
tum, intellegitur tamquam creditum (Ben. IV 12, 1). Sénéque
d’une part invite ainsi son lecteur a prendre garde a.I’écart méta-
phorique (le beneficium n’est pas & proprement parler un credi-
tum: 1l y a la tout lintervalle de I'image), et de I'autre, il lui
signale que 'usage du concept de droit, creditum, pour décrire
le concept éthique, beneficium, s’ancre dans une analogie (tam-
quam).

Les métaphores cognitives, telles, dans nos exemples, les ima-
ges de la créance ou de la propriété appliquées a des abstractions
éthiques, obéissent donc a des principes semblables a ceux qui
régissent les analogies scientifiques, mais de fagon moins formali-

37 Cf. M. ARMISEN-MARCHETTI, op. cit., 300 sqq. Pour Lucrece, cf. P.H.
SCHRIJVERS, «Le regard sur I'invisible. Etude sur 'emploi de I’analogie
dans I’ceuvre de Lucréce», in Entretiens Hardt 24 (1978), 77-121; pour
I'usage de I’analogie par la science contemporaine, cf. M. BLACK, Models
and Metaphors (Ithaca, New York, 1962).



LA METAPHORE ET L’ABSTRACTION 117

sée. Car ce sont des métaphores, alors que dans les développe-
ments scientifiques des Questions naturelles les analogies adop-
tent presque exclusivement la forme de comparaisons: les
concepts qui font I’objet de la recherche — le concept de bienfait
ou celui de bien — ne sont pas simplement comparés a des con-
cepts plus familiers comme ceux de créance ou de propriété, ils
sont réellement énoncés et décrits en termes de créance ou de
propriété, dans le langage et au moyen des systémes de pensée
du droit. Il est certain que la sécurité logique peut y perdre: ’ana-
logie entre le domaine éthique et le domaine juridique n’est pas
explicitée, les notions sont purement et simplement superpo-
sées.

L’intelligence ne court-elle point des lors le risque de se trou-
ver enfermée, voire emprisonnée dans ses métaphores? On
songe a la mise en garde de Bachelard dans La formation de
Pesprit scientifigue: «Le danger des métaphores immédiates pour
la formation de l’esprit scientifique, c’est qu’elles ne sont pas
toujours des images qui passent; elles poussent a une pensée
autonome; elles tendent a se compléter, a s’achever dans le régne
de I'image.»*® Aussi prescrit-il de limiter le role de I'image a
expression de ’hypothése scientifique: la métaphore n’est auto-
risée qu'une fois ’hypothése établie et démontrée, dans la phase
de formulation, mais non au moment de I'invention. Mais la
mise en garde de Bachelard, pour justifiée qu’elle soit, convient
mieux au savant, nanti des moyens de vérifier ses hypothéses par
expérimentation, qu’au philosophe privé des commodités de la
méthode expérimentale. Le philosophe se nourrit de métaphores,
parmi lesquelles il y aura donc des images que nous dirons
«contraignantes»: images dont ’esprit oublie qu’elles ne sont que
des images et qui se surprennent a penser par elles-smémes. C’est
elles que nous allons examiner maintenant. Bien entendu, il ne

*®  G. BACHELARD, La formation de lesprit scientifigue (Paris 21975), 81.



118 M. ARMISEN-MARCHETTI

faut pas s’attendre a ce qu’elles fassent 'objet d’une reflexion
théorique de la part de Sénéque: outre le fait que la rhétorique
antique n’est pas habituée a s’interroger sur le pouvoir heuristi-
que de la métaphore, le propre des images contraignantes est
d’imposer leur pouvoir de fagon souterraine, et I'intelligence qui
les manipule ne prend que difficilement conscience qu’elle est
aussi manipulée par elles.

3. Les métaphores «contraignantes»

A quoi reconnait-on les images contraignantes? Leur force
vient précisément de ce qu’on les reconnait mal, pour peu qu’on
ne leur préte pas I’attention de principe qui est la notre. Car leur
premiére caractéristique est la discrétion. Tout d’abord, ce sont
des métaphores, non des comparaisons, c’est-a-dire qu’aucun
signal syntaxique ne prévient de 'intrusion de I'image dans le
discours; souvent d’ailleurs ces métaphores sont si ténues —
beaucoup sont des métaphores verbales — qu’elles ne deviennent
sensibles que par accumulation: c’est la succession de plusieurs
termes métaphoriques, dont chacun isolé passerait inapergu, qui
assure la capacité figurative du discours. Par ailleurs on s’aper-
¢oit que ces images relévent la plupart du temps des expériences
les plus primitives de la conscience, et en particulier de Pexpé-
rience de I’espace et du temps. Tel est bien le cas du théeme méta-
phorique que nous allons nous donner comme exemple, celui de
’ame 1maginée comme un espace limité et clos: cela nous per-
mettra d’observer comment la métaphore, non point succede au
concept pour 'illustrer, mais guide et informe la pensée abs-
traite, voire s’y substitue.

L’dme est donc un espace limité, qui possede ses fines (Ir. 1
8, 2). Les mouvements psychiques (passions, sentiments, percep-
tions) sont congus comme des étres — plutdt que comme des
objets — qui y entrent et qui en sortent: irrumpit animum...



LA METAPHORE ET L’ABSTRACTION 119

admiratio (Ben. 11l 3, 2); desinet... malus esse, st ad illum wuirtus
intrauerit (Ben. V 12, 5); cum interposito tempore in locum irae
subisset uerecundia (Ben. V1 32, 2); exibit gandium quod intrauit
(Ep. 98, 1); intrantibus (uitiis) resistamus, quia facilius... non reci-
piuntur guam exeunt (Ep. 116, 3); etc. Dés lors I’espace psychi-
que obéit — et ne pas s’en étonner est déja se rendre captif de
la métaphore — aux meémes lois physiques et aux meémes
contraintes que l’espace matériel: il n’est pas extensible, et par
conséquent il peut étre encombré. Telle est 'explication du
malaise de Sérénus, au début du De tranquillitate: in angusto
inclusae cupiditates sine exitu se ipsae strangulant®®. C’est aussi le

¥ Trang. 2, 10; cf. aussi 10, 5 (cupiditates... includi ex toto non patiuntur);
Ep. 56, 5 (omnia licet foris resonent, dum intus nihil tumultus sit, dum inter
se non rixentur cupiditas et timor...). Cette conception spatiale du
psychisme n’est certainement pas propre a Sénéque: se représenter des
concepts abstraits en les projetant dans un espace imaginaire est sans
doute un mouvement naturel de ’esprit humain. Nous en donnerons
deux exemples, empruntés I'un 2 la famille spirituelle de Sénéque, le stoi-
cisme, l'autre a sa culture romaine. Dans la théorie stoicienne de la
connaissance tout d’abord, la représentation, la pavtasio, est décrite par
Zénon et Cléanthe comme une tdnwolg, une «empreinte» (ce qui permet
d’expliquer du méme coup la persistance des souvenirs): Cléanthe précise
qu’il s’agit d’une empreinte semblable a celle du cachet d’une bague sur
la cire (SVF 1 484). Mais Chrysippe rejette cette idée: « Chrysippe pensait
qu’il était impossible qu’il en ft ainsi; en effet, disait-il [...] beaucoup de
représentations se trouvant en méme temps en nous, I’ime aurait simul-
tanément beaucoup de figures» (SVF1 484; II 55; II 56). Cette espéce de
«surface» psychique recouverte de représentations qui se superposent et
risquent de s’effacer réciproquement est-elle sans parenté avec I’«espace»
de I’dme représenté par Sénéque? Plus proche encore de 'imaginaire de
Séneque, la description de la mémoire que nous livre la Rhétorique a
Heérennius. 1l s’agit d’apprendre a I'orateur a fixer ses souvenirs. Le prin-
cipe de cette mnémotechnie est de se donner des «lieux» imaginaires, des
loci, que I’on associera aux souvenirs que ’on veut garder en mémoire.
La Rhétorigue conseille d’imaginer un espace divisé: une maison, une
colonnade, un angle, une arche, a I'intérieur duquel on disposera ses



120 M. ARMISEN-MARCHETTI

moyen de concevoir I'incompatibilité des wuitia et des wuirtutes.
L’un des dogmes les plus significatifs de la morale du Portique
affirme en effet que vices et vertus ne peuvent coexister chez le
méme individu: 'homme sage 'est entiérement, et s’il reste chez
quelqu’un ne serait-ce qu’une trace de vice, on ne peut le dire
sage. L’ancien stoicisme usait de la comparaison du baton: «(Les
stoiciens) croient qu’il n’y a pas d’intermédiaire entre la vertu et
le vice... De méme, disent-ils, qu’un baton doit étre droit ou
courbe, ’homme doit étre juste ou injuste, et il ne peut étre plus
juste que le juste ou plus injuste que I'injuste, et ainsi des autres
vertus.»*® Logique binaire de I’exclusion, que Sénéque, lui, pense
en termes d’espace; si les vertus ne peuvent appartenir a
’homme passionne, c’est parce que les vices occupent déja son
ame et ne leur laissent plus de place. L’image est ici confiée au
verbe occupare*'. A Dinverse, on parlera d’hommes «vides»
(#acu) de passions (Trang. 7, 3).

Aussi, pour que la sagesse puisse pénétrer dans |’ame,
convient-il de faire au préalable place nette et d’expulser les
vices, car la sapientia est chose vaste, qui a besoin d’espace:
magna et spatiosa res est sapientia: uacuo illi loco opus est...
Laxum spatium res magna desiderat (Ep. 88, 33-35). L’étymolo-
gie concrete du terme occupationes s’en trouve ravivée. Qu’il

souvenirs sous forme d’images mentales. Or cet espace imaginaire obéit
aux mémes lois physiques que 'espace réel: les Joci doivent étre de bonne
dimension, ni trop grands ni trop petits, afin que les souvenirs y rentrent
sans s’y perdre; correctement éclairés, pour que ’on puisse bien distin-
guer les images; etc. (Rbet. Her. 111 17,30 2 19, 32). Conception bien naive
assurément du fonctionnement du psychisme! Mais ce rigide espace ima-
ginaire est-il si loin de celui que nous propose Sénéque sur le mode méta-

phorique?

*  Diog. Laert. VII 127 (traduction J. BREHIER, Les Stoiciens, Bibliotheque
de la Pléiade [Paris 1962], 56).

8 Ben. HE 3,1; Ep. 50, 7; 75, 16; erc.



LA METAPHORE ET L’ABSTRACTION 121

s’agisse des occupations sociales ou des préoccupations intellec-
tuelles, toutes doivent laisser le champ libre a la sagesse: (occupa-
tiones) excludendae sunt: si semel intrauerint, in locum suum
alias substituent (Ep. 72, 11); dans la Lertre 88, 33, la méme
recommandation s’applique aux studia.

C’est encore cette conception de Iespace occupé qui explique
a 'inverse que I’ame vertueuse ne puisse sombrer a nouveau
dans le vice, et que la sagesse une fois acquise le soit définitive-
ment; car un psychisme occupé par la uirtus est un psychisme
plein, ou plus rien d’autre ne peut entrer: malo autem sapientia
non relinquit locum; unum enim illi malum est, turpitudo, quae
intrare ubi 1am wuirtus honestumaque est non potest (Const. 5, 3).
Le cas particulier du deuil vérifie cette régle physique. La vertu,
parce qu’elle occupe ’ame, empéche de ressentir le sentiment de
vide qu’entraine le deuil: (uirtus) nibil uacare patitur loci, totum
animum tenet, desiderium omnium tollit, sola satis est (Ep. 74,
25). La formule montre bien comment la pensée glisse de la
métaphore (nihil uacare loct) a ’abstraction (sola satis est), et non
le contraire.

Une autre conséquence, et des plus importantes, de cette
conception spatiale du psychisme, est 'opposition entre 'exté-
rieur et l'intérieur de ’dme, laquelle se double spontanément
d’une connotation positif/négatif. Certes, s’agissant de
I’«espace» psychique, cette bipolarité se justifie sur le plan pure-
ment conceptuel: I'«intérieur» de I’ame est le seul lieu ou puisse
se réaliser le bien supréme, la vertu, tandis que tout ce qui est
a I'«extérieur» d’elle tombe au pouvoir de la Fortune. Mais la
valorisation de I’«intérieur» et, a 'inverse, I'infériorité ontologi-
que de I’«extérieur» sont aussi une tendance spontanée et univer-
selle de I’esprit humain. La psychologie moderne considére que
la conscience du moi n’est pas innée, et que le nouveau-né ne res-
sent pas d’emblée les limites ni ’autonomie de son corps; cette
connaissance ne lui viendra que petit 2 petit, par les heurts suc-
cessifs contre le réel. L’expérience de 'opposition entre I’inté-



122 M. ARMISEN-MARCHETTI

rieur et 'extérieur du moi est donc 'une des plus primitives et
des plus puissamment constitutives de la personnalite. Chez
Sénéque, cette méme opposition marque de fagon tres vive la
représentation de ’espace psychique. Prenons garde toutefois a
la ligne de démarcation: pour le philosophe stoicien, I’«exté-
rieur» inclut le corps, qui du point de vue de I’éthique fait partie
des indifférents. L «intérieur», c’est ’espace de ’'ame, et lui seul.
La survalorisation de I’«intérieur» s’accompagne donc d’un sen-
timent de danger. L’«intérieur» se sent menacé par I’«extérieur,
comme dans 'expérience primitive I'individu prend conscience
qu’il doit se protéger du monde; I’on obtient des lors chez Séne-
que I'image de I"dme assaillie tant par I'hostilité des hommes et
de la Fortune que par les vices, et qui, grace a la sagesse,
s’enferme en elle-méme et se transforme en forteresse. L’image
devient alors trés forte et s’épanouit en descriptions puissantes,
voire en allégories: «Ses biens (scz/. du sage) sont préservés par
une ceinture de remparts robustes et insurmontables. N’y com-
pare pas les murs de Babylone, qu’Alexandre forga; ni les rem-
parts de Carthage ou de Numance, qu'un méme bras a conquis;
n1 le Capitole ou sa citadelle, ils portent les traces de I’ennemu.
Les murailles qui protégent le sage sont a I’épreuve du feu et des
assauts, elles n’ont point de breche, elles sont immenses, inexpu-
gnables, aussi hautes que les dieux.»*? _

Si différente qu’elle soit des métaphores ténues citées plus
haut, cette comparaison éclatante appartient au méme complexe
imaginaire, dont elle est en quelque sorte I’aboutissement philo-

2 Const. 6, 8: Bona eius solidis et inexsuperabilibus munimentis praecincta

sunt. Non Babylonios illis muros contuleris, quos Alexander intranit; non
Carthaginis aut Numantiae moenia,una manu capta; non Capitolium
arcemue, habent ista hostile uestigium. Illa, quae sapientem tuentur, et a
flamma et ab incursu tuta sunt, nullum introitum praebent, excelsa, inexpu-
gnabilia, diis aequa. Méme image, mais moins vigoureusement dévelop-
pée: Ep. 74, 19; 82, 5; 113, 27.



LA METAPHORE ET L’ABSTRACTION 123

sophique et rhétorique®’. Toutes ces images reposent sur la
méme représentation de I’ame comme lieu limité et clos, retran-
chement intime a I’épreuve des agressions extérieures: représen-
tation spontanée, qui s’impose sans recherche a la conscience de
I’écrivain. Nous avons pris cet exemple, mais nous aurions pu
de la méme fagon citer les images de ascése philosophique
congue comme progression sur un chemin ou comme ascension
vers les sommets de la sagesse: quand ’esprit, pour s’aider dans
son effort d’invention, cherche a asseoir ses concepts abstraits
sur quelque représentation figurée, il tend spontanément a les
inscrire dans ’espace a la fagon d’objets concrets. Cela se fait par
un mouvement qui est celui de la métaphore, mais d’une méta-
phore a fleur de conscience, a laquelle I'esprit prend a peine
garde, et qui n’en est que plus autoritaire. Relevant de ’évidence
immédiate qui caractérise les expériences premiéres de 1’étre
humain, I'image transfére cette méme évidence au concept
qu’elle illustre, voire suscite et nourrit. S’agissant de Séneque,
qui n’est pas 'inventeur du systeme philosophique qu’il expose,
on ne peut pas dire que I'image crée véritablement le concept,
mais elle le vivifie, 'anime, permet au philosophe de le repenser
selon ses propres catégories mentales et de le faire sien.

Il arrive méme, cas extréme, que la métaphore n’en soit plus
une et se confonde avec le concept, sans que I’on sache plus ou
finit 'une et ou commence I’autre. C’est ce qui se passe avec I'un
des themes les plus fréquents de I’ceuvre philosophique de Séne-
que, celui de la santé et de la maladie de ’dme. Le matérialisme
stoicien fait de ’dme, a la ressemblance du corps, un composé
de nature biologique. On pourrait dire qu’elle est un organe

** Nous parlons ici d’aboutissement philosophique et esthétique, et non de
chronologie. En effet, nous n’avons pas décelé d’évolution significative
dans le maniement des images: tout se passe comme si I'imaginaire de
Sénéque était constitué des les premiéres ceuvres.



124 M. ARMISEN-MARCHETTI

parmi les autres, sinon comme les autres; et a ce titre elle est sus-
ceptible, comme le corps, d’étre en bonne santé — ce qui définit
la sagesse —, ou, si les passions s’emparent d’elle, d’étre malade:
expressions qu’il faut prendre au sens propre et non métaphori-
que, car si la santé de I’ame est décrite par analogie avec la santé
du corps, elle n’en a pas moins sa réalité propre**. Mais par ail-
leurs le theme de la santé de 'dme déborde largement le stoi-
cisme. Il appartient au fonds commun de la pensée et de la litte-
rature antiques, et il est abbondamment représenté chez les poétes
érotiques, sous la forme de 'image de 'amour-maladie, sans qu’il
y soit pour autant soutenu par une psychologie explicite*. Séne-
que lui-méme cultive le theme de la maladie de 'ame, et son
corollaire, celui de la médecine, avec une complaisance littéraire
qui montre que bien qu’en strict stoicisme ce ne soit pas une
image, il lui conserve au moins partiellement son caractére
figuratif*®: les limites entre la métaphore et le concept se brouil-
lent, au point qu’il devient impossible de déterminer si I’on a
affaire & une description directe des faits psychologiques ou a une
image. C’est 12 le point extréme de convergence entre 'image et
I’abstraction.

4 SVFIII 421-430; 471-473.

#  L’amour-maladie: cf. (ce ne sont que quelques exemples), en Greéce,

Soph. Tr. 445; Eur. Hippol. 765-766; Theoc. 30, 1; Call. Epigr. 46, 6
Cahen; et, a Rome, Ter. Eun. 225-226; Lucr. IV 1063-1072; 1113-1120;
Catull. 76, 25; Tib. I 5, 110; Ovide présente ses Remedia amoris comme
un traité de «médecine» (Rem. 41 sqq.); et n’oublions pas, chez Sénéque
lui-méme, la description de la maladie d’amour dont souffre Phedre

(Phaedr. 374-378).
4 Cf. M. ARMISEN-MARCHETTI, Sapientiae facies, 133 sqq. et 136 sqq.



LA METAPHORE ET L’ABSTRACTION 125
4. Les restrictions a ['usage de la métaphore

Mais si importante que soit la contribution de I'image a
'invention et a 'expression de !’abstraction, son usage n’en
comporte pas moins des restrictions. Sénéque lui-méme le
signale, d’une fagon rapide et quasi allusive, mais qui s’éclaire a
la lumiere de la tradition rhétorique. Aussi est-il utile de remon-
ter a la source de cette tradition, c’est-a-dire, encore une fois, a
Aristote et au livre IIl de la Rhérorigue, ou 'on rencontre pour
la premiere fois l’avertissement selon lequel la métaphore doit
étre prise a des «objets apparentés» éx t@dv cuyyevidy, et a des
«énigmes bien faites», éx t@v eb Aviyuévwv; a inverse, les mau-
vaises métaphores manquent de clarté et sont tirées de trop
loin*’. Dés lors 'idée que la métaphore doit reposer sur une ana-
logie claire et non déconcertante est reprise réguliérement par la
rhetorique postérieure, et tout d’abord naturellement par la rhé-
torique de tradition aristotélicienne, avec Démétrius: il faut étre
prudent dans le maniement des métaphores, du moins en prose,
et éviter la metaphore «périlleuse», xwduvidng (Ilepl punveiog
80). Il ne faut pas que les métaphores soient amenées de loin,
mais elles doivent se présenter spontanément et émaner d’une
analogie (xdt60ev xal éx t00 6potouv: 78). Quand la métaphore est
hardie, on la transformera en comparaison (80). On note un
souci de mesure identique chez lauteur de la Rbétorique a
Herennius, pour qui la translatio doit étre prudente et modérée,
c’est-a-dire se réclamer d’analogies raisonnablement évidentes*®.

7 Rh.1I12, 1405 a-b; cf. auss1 III 11, 1412 a 11-12: «Il faut tirer ses métapho-
res de choses appropriées, mais non point évidentes», 3¢l 8¢ petapépety. ..
&mo olxelwv xal Ui pavepdv.

**  Rbet. Her. IV 34, 45: Translationem pudentem dicunt esse oportere, ut cum

ratione in consimilem rem transeat, ne sine dilectu temere et cupide uideatur

in dissimilem transcurrisse.



126 M. ARMISEN-MARCHETTI

Méme idée encore chez Cicéron: il faut éviter les métaphores qui
reposent sur une similitude trop lointaine, uidendum est ne longe
simile sit ductum®.

Nul doute que Sénéque partage ces réserves quand il loue
Lucilius d’avoir employe des métaphores ut non temerarias ita
quae periculum sui fecerint (Ep. 59, 6): dans temerarias, nous
reconnaissons le xwduvweddng des rhéteurs grecs, et ce rapproche-
ment nous permet de comprendre qu'une métaphore qui n’est
pas «téméraire» est une métaphore qui repose sur une analogie
suffisante. Méme idée dans la Lettre 108, 35, ou Séneque refuse
les translationes improbas. L’adjectif improbus signifie de fagon
générale «mauvais», mais aussi «hardi, impudent», et c’est le sens
que la tradition rhétorique nous invite a donner ici1 a ’épithete,
qui devient dés lors un autre synonyme de xwduvedng. Mais c’est
surtout la Lettre 114, relative au style de Mécene, qui développe
'idée. Il y a eu, dit Séneque, une époque quae translationis iure
uteretur inuerecunde (Ep. 114, 1). Inuerecunde véhicule toujours
la méme notion 2 la fois d’exces et de hardiesse. De ces défauts
Mécene est le plus facheux représentant, lui chez qui abonde
Vaudax translatio ac frequens (§ 10). Et Sénéque d’énumérer un
certain nombre de translationes bizarres ou de mauvais gout
dont Mécene s’est rendu coupable (§ 5). 11 faut bien dire que ces
exemples ne convainquent guére le lecteur moderne, auquel le
surréalisme en a fait voir bien d’autres! D’autant que Séneque,
d’une fagon tout a fait conforme aux habitudes de pensée des
théoriciens antiques de la métaphore, cite ces images sans donner
leur contexte, ce qui les rend parfois tout a fait incompréhensi-
bles. On croit saisir toutefois que les métaphores de Mécéne
péchent par exces de bizarrerie (amne siluisque ripa comantibus;
aluenwm lintribus ar(are)), peut-étre aussi par trivialité (feminae
cinno crispat et labris columbatur incipitque suspirans ut ceruice

4 De orat. Il 163; Orat. 82.



LA METAPHORE ET L’ABSTRACTION 127

lassa fanantur nemoris tyranni, ou 'amoureux est métaphori-
quement assimilé a une colombe, puis a un cerf, du moins si
notre interprétation de ces images, en ’absence de contexte, est
juste): cela est tout a fait conforme aux principes de la rhétorique
depuis Aristote.

Mais la pratique méme de Sénéque vérifie-t-elle ces praecepta
de prudence et de modération? La réponse a cette question ne
saurait consister en un simple jugement d’ordre logique ou
esthétique: il ne nous appartient pas — a supposer que cela ait
jamais un sens, ce dont pour notre part nous doutons — de déci-
der si les métaphores de Séneque sont «hardies» ou non, «exces-
sives» ou non: la sensibilité d’un lecteur moderne, formé par une
culture différente, et dont le latin n’est pas la langue maternelle,
n’est pas propre a de tels jugements. Ce que ’'on peut constater
en revanche, c’est I’absence chez Sénéque de métaphores qui
appartenaient pourtant a la tradition philosophique antérieure
et que I’on ne retrouve pas chez lui, contrairement a ce que ’'on
aurait pu attendre: absence qui s’explique par le caractere décon-
certant, parce qu’exotique ou trop technique, de ces images.

Nous en donnerons un seul exemple, emprunté a la classitica-
tion des maladies de ’ame. Chrysippe, s’appuyant sur I’analogie
avec les maladies physiques, distinguait trois états pathologiques,
qu’il classait par ordre de gravité: I’edepntwata, qui est I'«inclina-
tion» a la passion, malveillance, pitié, colére, tout comme il y a
dans le corps des inclinations a certaines maladies telles le catar-
rhe ou la diarrhée®®; le véonua, défini comme une opinion fausse
qui fait prendre pour désirables les objets non désirables, ou au

0 SVF III 421 et 422. Pour la classification des maladies de ’ame chez
Chrysippe, Cicéron et Sénéque, cf. les bonnes pages de I. HADOT, Seneca
und die griechisch-romische Tradition der Seelenleitung (Berlin 1969),
143-145.



128 M. ARMISEN-MARCHETTI

contraire comme détestables des objets non detestables®! (on
reconnait la I'erreur de jugement qui caractérise la passion);
enfin, I’dppdotua, qui est une «maladie accompagnée de fai-
blesse»*?: les exemples (goutte, rhumatisme, et pour I'dme
amour de la gloire et gotit du plaisir) montrent qu’il s’agit de
maladies chroniques. Cicéron restitue intégralement cette classi-
fication et donne un équivalent latin de chacun de ces termes®*:
edepmtwata devient procliuitas, qui conserve la métaphore de la
pente et de la chute incluse dans le terme grec; véonua est traduit
par morbus, défini comme une totius corporis corruptio; enfin,
&ppdotnpe recoit pour correspondant aegrotatio, décrit comme
un morbus cum imbecillitate, conformément a sa définition grec-
que.

Sénéque connalt, bien entendu, cette classification des mala-
dies psychiques: si le substantif procliuitas n’apparait pas chez
lui, on y trouve en revanche I'adjectif proclinis®*. Morbus est
défini comme un udicium in prano pertinax, tamquam wualde
expetenda sint, quae leuiter expetenda sunt**: c’est la formule
méme par laquelle Chrysippe décrivait le véonpa. Mais Séneque
présente aussi le morbus comme un état pathologique durable
produit par de frequentes neglectique... affectus®®. Autant dire que
morbus réunit en lui les définitions a la fois du véonpa et de
Pdppmdotnua, et la série qui chez Chrysippe et Cicéron compor-
tait trois degres se réduit chez Séneque a deux. Peut-etre cette
simplification tient-elle au dédain du moraliste pour les classifi-

' Ibid.

52

Néonua wet’ dabevetog: bid.

53 Tusc. IV 23-30.

¢ Ir. 1120, 1; Ep. 94, 13. Synonymes: pronus (Ep. 94, 13; 95, 37); inclinabilis
(Ep. 94, 40).

5 Ep. 75, 11.

¢ Ep. 75, 12. Méme idée dans Ep. 85, 10; 106, 6.



LA METAPHORE ET L’ABSTRACTION 129

cations dialectiques inutiles a la pratique de la sagesse. Mais il
nous semble que ce qui décourage surtout Séneque d’emboiter
le pas a Cicéron et de reproduire la séquence procliuitas/mor-
bus/aegrotatio, c’est le caractere trés technique du dernier terme.
Procliuitas et morbus sont des métaphores qui parlent d’elles-
mémes; aegrotatio en revanche, malgré une référence évidente a
I’idée de maladie, est un terme assez rare et dont on ne saisit pas
a premiere vue, si du moins 'on n’est pas un spécialiste du stoi-
cisme, en quoi il se distingue de morbus. Séneque préfere renon-
cer a une métaphore — et a un concept — trop techniques, des
lors qu’ils risquent de n’étre pas spontanément compris d’un lec-
teur profane. Dans un ordre d’idées voisin, souvenons-nous de
’exemple cite plus haut des métaphores traductrices de la notion
d’éEfa: nous avions remarqué, a coté de aestimare/aestimatio,
traduction technique empruntée a Cicéron, les métaphores
taxare et censere/census, plus quotidiennes et par la méme plus
pittoresques aux yeux du lecteur romain. Ici il s’agit non plus
d’éliminer des images peu claires, comme dans le cas de la classi-
fication des maladies de I’ame, mais de doubler une terminologie
latine déja existante d’un jeu de métaphores plus expressives.

Le philosophe fixe donc des limites a son gott pour la méta-
phore, et ce sont celles-la mémes que prescrivaient les rhéteurs.
La métaphore ne parait acceptable que si elle est immédiatement
intelligible, que si ’analogie qui la fonde en logique est suffisam-
ment évidente. Le précepte, dans l'esprit des rhéteurs, visait
avant tout I'image littéraire. A plus forte raison est-il valable
pour 'image philosophique qui s’efforce d’épauler le concept,
voire de I'explorer: la métaphore doit étre transparente a la rai-
son, qu’elle la seconde ou qu’elle la guide.



130 M. ARMISEN-MARCHETTI

Nous nous demandions en commengant s’il n’y avait pas
quelque paradoxe 2 relier les deux notions de métaphore et
d’abstraction: nous espérons maintenant avoir mis en évidence
leur collusion. En premier lieu, la métaphore sert a dénommer
le concept: c’est la métaphore-catachrese, qui non seulement
fournit un signe pour le concept, mais en propose d’emblee une
premiere description. A cette occasion, nous avons pu apprécier
le gotit de Sénéque pour I'image vivace, mais aussi pour I'image
simple, empruntée a des réalités familiéres au lecteur romain et
capable de se faire entendre méme des non-spécialistes. Or il s’est
produit un effet pervers, que Sénéque ne pouvait certainement
pas imaginer: aux yeux de ses contemporains peu philosophes,
et a fortiori aux yeux du lecteur moderne mal informé d’une tra-
dition stoicienne qui ne nous est parvenue qu’a I’état de ruines,
le prosaisme de certaines métaphores, leur apparente ingénuité
masquent la technicité du concept, dissimulent ses racines et
font lire des banalités 1a ou il faudrait savoir identifier des
notions philosophiques rigoureusement définies. D’ou, sur la
personnalité de Séneque, une méprise ébauchée des I’ Antiquite,
et qui consiste a voir en lui un moraliste mondain, un rhéteur
a P’aftit de métaphores purement décoratives.

La seconde fonction de la métaphore consiste a faciliter la
compréhension du concept en le mettant sous les yeux du lec-
teur: fonction illustrative et didactique certes, mais aussi plus
que cela. L’usage de I’analogie permet de faire comprendre, voire
d’explorer une idée ou une construction conceptuelle a partir
d’une autre, plus familiére et qui lui ressemble. Une réalité sera
décrite dans les termes d’une autre mieux connue. Nous avons
donné des exemples empruntés au droit. Mais il est une autre dis-
cipline, plus familiere aux Romains que la philosophie, et a
laquelle cette derniere emprunte aussi terminologie et métapho-
res: c’est la rhétorique. Il y aurait une étude a faire a ce sujet.

Enfin, a la frontiére entre image et concept, se trouvent les
métaphores que nous avons appelées «contraignantes»: des



LA METAPHORE ET L’ABSTRACTION 131

images qui s'imposent a la conscience et a la fois suscitent et
emprisonnent le concept. Chez Séneque, qui adopte une doctrine
déja constituée mais n’en est pas I'inventeur, ces images peuvent
faire pressentir les raisons pré-logiques ou méta-logiques de son
adhésion aux concepts stoiciens — avec toute la prudence qui
s’impose quand on avance sur ces terres mystérieuses: la représen-
tation de I’ame comme espace clos fait soupgonner que I'intério-
rité stoiclenne est pour lul une protection contre les angoisses
existentielles. Cependant elle n’est pas un repli, mais une pléni-
tude: I'infini de la sagesse se loge dans I'espace fini de I'ame.

Ces remarques, bien entendu, ne prétendent pas épuiser les
fonctions n1 les ressources de la metaphore. En s’appuyant sur
les divisions rhétoriques, on peut dire que nous avons traité ici
des rapports de la métaphore avec le docere; mais la métaphore
est aussi un instrument du mouere et du placere. Du mouere
d’abord, dans la mesure ou elle s’efforce de persuader: car le
directeur de conscience stoicien ne s’adresse pas seulement a
I'intelligence formelle. Son discours n’est pas un expose de logi-
que abstraite, mais la prédication d’un moraliste qui veut gagner
le cceur autant que l'intelligence, afin d’opérer ce renversement
de valeurs qui caractérise la conversion, avec les conséquences
que cela implique pour la conduite et le mode de vie. Et ici
encore la métaphore a sa place, puisqu’elle est, les traités de rhé-
torique I’enseignent, 'un des plus puissants instruments de la
persuasion. Mais par ailleurs Sénéque ne croit pas devoir dispen-
ser son discours d’étre beau, et la métaphore ceuvre aussi pour
le placere. Notre objet n’était pas ici d’explorer toutes ces fonc-
tions, dont I’étude est au demeurant I’objet de notre réflexion
depuis des années’”. Retenons que la métaphore va partout ou
va le langage philosophique: c’est pourquoi elle est un si bon
poste d’observation.

57 Cf. notre theése, citée note 30.



DISCUSSION

M. Hijmans: I wish to thank you for a very lucid and interesting contribu-
tion: it has taught me a great deal. My question is a small and simple one.
You state that in Ep. 74, 25 (virtus) nibil vacare patitur loci, totum animum
tenet, desiderium omnium tollit, sola satis est the thought glides from meta-
phor to abstraction (sola satis est) and not the other way round. Would it be
possible to take satis not so much as an abstract, but — especially in view of
desiderium — as itself metaphorical? The implied comparison would be the
body, hunger satisfied, the stomach full. I fully realize that in the context sur-
rounding your quotation that metaphor plays no further role, but the com-

parison soul-body is never far from Seneca’s mind.

Mme Armisen-Marchetti: 1l est vrai que Sénéque aime les images emprun-
tées a la nourriture et a la digestion et qu’il les utilise souvent par ailleurs.
Cependant si dans sola satis est 1l y avait une métaphore, ce serait une méta-
phore tout a fait isolée et fugitive. Dans nibil vacare patitur loci, totum ani-
mum tenet, je lis une métaphore spatiale a cause de la présence simultanée de
vacare, loci, tenet: c’est ’'accumulation qui rend I'image sensible. Qu’un seul
de ces termes apparaisse, et je n’oserais y voir une métaphore. Par votre ques-
tion vous soulevez donc un probléme fondamental et délicat: comment dis-
tinguer les images mortes des images encore sensibles? Je me suis donné dans
ma these (voir supra n. 30) un certain nombre de critéres qui ne lévent pas

toutes les hesitations, mais suffisent quand méme a régler la plupart des cas.

M. Gigon: Je suis entierement d’accord avec votre excellent exposé, spécia-
lement en ce qui concerne la distinction entre les différents types de métapho-

res: 1) Dans les sciences naturelles la métaphore est un élément indispensable,



LA METAPHORE ET L’ABSTRACTION 133

dés le début, avec Anaximandre: les phénomeénes cosmiques lointains devien-
nent compréhensibles par I’analogie avec des phénomeénes connus et évi-
dents. On y peut comparer la parabole homeérique et I'abondance de méta-
phores chez un Empédocle; 2) En psychologie la métaphore n’est pas moins
fondamentale: elle visualise 'invisible; 3) La métaphore stoicienne (cf. la
these de L. Stroux sur les métaphores chez Zénon); a son propos, on est
frappé par I'aisance avec laquelle Zénon, déja, se sert de la métaphore com-
merciale. Normalement une telle métaphore sert a dévaloriser (alors que les
métaphores destinées a souligner I'importance d’un sujet sont prises dans le
vocabulaire soit de la religion soit de la guerre); mais Zénon n’a pas hésité
a introduire (comme Platon?) la notion de valeur commerciale (&kfa)!

Mme Armisen-Marchetti: 1l serait trop expéditif de décrire tel champ méta-
phorique comme a priori dévalorisant, tel autre comme a priori laudatif. Les
fondateurs du stoicisme utilisent de nombreuses images, métaphores ou com-
paraisons, empruntées a des domaines trés concrets. Leur souci premier sem-
ble avoir été de mettre 4 la portée de leurs auditeurs, au moyen d’images sim-
ples, des concepts souvent difficiles. Et pour cela ils n’ont pas craint de recou-
rir a des analogies tout a fait quotidiennes et familiéres. On peut trouver le
relevé des comparaisons qu’ils ont utilisées dans le livre de K.-H. Rolke, Die
bildbaften Vergleiche in den Fragmenten der Stoiker von Zenon bis Panaitios
(Hildesheim 1975).

M. Mazzoli: La Sua esposizione, che ho vivamente apprezzata, tocca uno
dei punti di maggiore importanza critica ai fini del tema di mia specifica com-
petenza, il pensiero di Seneca sulla poesia. Verso la fine Lei ha incluso la reto-
rica tra 1 referenti principali della terminologia e metaforicita filosofica.
Anche la poesia, da Lei non considerata, si lascia sfruttare altrettanto util-
mente, purché opportunamente strumentalizzata: Ep. 59, 6 giustifica 'uso
filosofico delle imagines, ma ne sposta la funzione dal lenocinio perseguito
dai poeti al compito di adducere in rem praesentem, mediando e rendendo
rapidamente intuibile I’astrattezza dei valori morali.



134 DISCUSSION

Mme Armisen-Marchetti: Poésie et rhétorique conduisent en effet a une
problématique commune. La forme poétique et la métaphore ont en com-
mun d’étre des creations de I'imagination et de la sensibilite, c’est-a-dire des
créations a-rationnelles, que Séneque met au service du Aéyog philosophique

pour instruire et pour persuader.

M. Grimal: Le choix des métaphores dépend non seulement du sujet par-
lant, mais des habitudes d’esprit que ’on suppose familiéres a I'auditeur et,
plus généralement, 2 la société qui regoit le discours. Si les stoiciens, dés
Zénon, recourent a des métaphores commerciales (avec la notion d’éi«), cela
s’explique peut-étre par le milieu d’ott Zénon est issu: Chypre, si proche de
la Phénicie, et cela en un temps ou, apres Alexandre, les échanges commer-
ciaux sont plus intenses que jamais en Egée.

Si Sénéque emploie si souvent des métaphores empruntées a la gladiature,
ce n’est pas qu’il aimat les jeux sanglants, c’est parce qu’il parlait un langage
familier a tous. De méme les termes de la vie financiére étaient usuels, dans
une société ou le crédit, le prét a intérét, etc. étaient d’usage courant, comme
le montre la vie financiére révélée par les tablettes de Pompéi (v. les travaux

de Jean Andreau, en particulier Les affaires de Monsienr Jucundus [Rome
1974)).

Mme Armisen-Marchetti: 1] est clair que Sénéque est attentif a son lecteur:

il choisit des images qui lui parlent aisément, n’hésitant pas a proposer, a coté
b 8 B il $ LI 3 /

(ou a la place) des métaphores héritées des anciens stoiciens, d’autres méta-

phores spécifiquement romaines (census / censere), ou encore sacrifiant des

images parce qu’elles ne parlent plus a un lecteur de culture romaine (j’ai

donne I'exemple de la classification des maladies de I’Ame, mais il y en aurait

d’autres).

M. Grimal: 1l convient d’établir des distinctions trés nettes entre les méta-
phores qui remontent a I’ancien stoicisme et celles qui sont introduites par
Sénéque. La psychologie stoicienne étant matérialiste, tout ce qui concerne
’Ame comme substance, matiére susceptible de recevoir une forme, une
empreinte, une couleur, des qualités, etc. est regu et accepté par Sénéque avec



LA METAPHORE ET L’ABSTRACTION 135

I’enseignement de I'Ecole. Il en deduit diverses conséquences, par exemple
'incompatibilité, en une méme ame, du Bien et du Mal. C’est pour lui une
vérité d’ordre physique. En revanche, quand il réfléchit sur le role d’un mai-
tre dans la découverte de la Sagesse, il compare sa propre expérience a ce
qu'implique le matérialisme stoicien et insiste sur la notion de forma, de
oxfiue, qui prend pour lui une réalité vécue. Et encore: I'ame enclose, a I'inté-
rieur d’un espace limité, suggére les images militaires — en les justifiant —
qu’ll trouvait dans 'enseignement de Sextius le Pére. On discerne comme un
mouvement incessant entre la métaphore héritée et la métaphore ressentie et

vivifiée.

Mme Armisen-Marcherti: 1] existe, surtout dans le domaine de la psycholo-
gie, ce que j’al appelé dans ma these (Sapientiae facies. Etude...) de «fausses ima-
ges», ¢’est-a-dire des formules qui ne sont pas des métaphores, mais qu’il faut
considérer au sein du matérialisme stoicien comme 'expression propre du
concept. A 'instant j’ai cité 'exemple de la «maladie» et de la «santé» de
I’dame. Neanmoins ces «fausses images» stimulent 'imagination de Sénéque
et servent de point de départ a des constructions proprement métaphoriques.
Ainsi ’ame, substance matérielle de type biologique, est contenue dans des
limites finies. Sur ce concept, qui n’est pas une image, Séneque batit ses pro-
pres métaphores, et la conception de ’dme comme espace fini aboutit a

'image de la forteresse.

M. Lana: Ho ascoltato con viva soddisfazione 'exposé¢ di Mme Armisen,
ritrovandovi le dati di chiarezza e di finezza di analisi che ho apprezzato nel
volume Sapientiae facies. Propongo una piccola integrazione al suo exposé. E’
vero che anche Seneca, e per esperienza sua diretta, & ben consapevole della
patrii sermonis egestas, € lamenta talora la difficolta che incontra nel rendere
in latino i concetti stoici. Tuttavia non & sempre cosi: talora la scelta del ter-
mine latino in luogo della traslitterazione del termine greco e, da parte di
Seneca, intenzionale. Cito un caso nel quale la scelta del vocabolo latino per
rendere un termine tecnico greco ¢ intenzionale e risponde alla funzione —
a mi non di rado Seneca indulge — dell’autoironia. Nell’ Ep. 54, egli riferisce

a Lucilio di un attacco d’asma che lo ha colpito: ... nullum [i.e. genus malae
p 8



136 DISCUSSION

valetudinis) mihi ignotum est. Uni tamen morbo quasi adsignatus sum, quem
quare Graeco nomine appellerﬁ nescio: satis enim apte dici suspirium potest (§ 1).
La scelta del vocabolo latino satis aptum é polemica: infatti Celso De medicina
IV 8, dedica un capitolo all’asma, che designa con il vocabolo greco; la scelta
¢ anche autoironica, perché il vocabolo suspirium lo troviamo gratfito a Pom-
pei per designare un gladiatore «trace» come puellarum suspirium, come colui
per il quale tutte le ragazze di Pompei «sospiravano» d’amore. Ma Seneca
anche a riguardo dell’uso di vocaboli greci non ‘¢ sistematico: altrove — e
ancora in funzione d’autoironia — usa vocaboli greci: p.es. Ep. 83, 4: crisis;
§ 5: hiera; psychrolutes (ma altrove, Ep. 53, 3: wvetus frigidae amator).
Ancora una riflessione. A proposito della funzione della metafora demon-
strandae ret causa pud essere chiarificatore un riferimento esplicito alla teoria
retorica dell’ évépyewn/evidentia. L’uso della metafora, in tale prospettiva,
serve a innalzare il livello espositivo dal grado della semplice sagveia a quello
dell’ évépyera, che vuole, appunto, audientem in rem praesentem adducere.
Essa svolge, quindi, nel testo filosofico una funzione analoga a quella della
citazione poetica, di cui Seneca giustifica I'uso al fine di rendere piu convin-

cente 1l discorso filosofico.

Mme Armisen-Marchetti: Je vous remercie pour I'exemple du suspirium,
qui est tout a fait savoureux et révele ’humour de Sénéque. Quant a I'évépyeia
comme effet expressif de la métaphore, 'y avais songé pour ma part, et j’avais
prévu, lors de la publication de cet exposé, de la signaler dans une note (cf.
supra p. 111 n. 28).

M. Soubiran: Trois details d’abord sur les textes que vous avez cités: en
Ben. 11 34, 2, canem et venaticum et marinum et sidus, on peut se demander
si sidus désigne ’ensemble de la constellation du Grand Chien, dont la forme
rappelle (avec beaucoup de bonne volonté!) celle de I’'animal, ou seulement
— et cecl serait plus conforme au sens habituel de sidus — son étoile prin-
cipale, la plus brillante du ciel, Sirius, I’étoile de la «canicule». Dans ce der-
nier cas, ce ne serait pas une analogie de forme, si vague soit-elle, qui justi-
fierait la catachrese, mais une relation plus abstraite («mordant» de la cha-
leur?).



LA METAPHORE ET L’ABSTRACTION 137

Dans la formule que vous citez (Ep. 59, 6) sur les métaphores trop hardies,
ut non temerarias, ita quae periculum sui fecerint, n’est-ce pas plutdt periculum
sui que temerarias qui traduit le xwduvidng de Démeétrius? Le sens serait: une
métaphore certes adéquate a son objet, c’est-3-dire pertinente (non temerarias,
«qui n’est pas adoptée au petit bonheur»), mais tout de méme «risquée».

En Ben. IV 12, 1, dans ad haec verba demonstrandae rei causa descendimus,
le verbe descendere ne sous-entend-il pas le recours a un procédé, sinon bas
et indigne, du moins auquel on se résigne avec un peu de regret, faute de
mieux?

Plus généralement, votre argumentation s’appuie de maniére convain-
cante sur les théories de la rhétorique, Aristote en téte. Peut-on penser que
Séneque avait lu Aristote, ou le connait-il seulement par des intermédiaires
plus ou moins scolaires? Dans le domaine de I’origine du langage, auquel vous
touchez dans votre exposé, n’y aurait-il pas des données a prendre chez Var-
ron, par exemple, et chez ses commentateurs modernes (J. Collart, H. Dahl-
mann, K. Barwick)? Le livre récent de Fr. Desbordes et M. Baratin sur les
théories linguistiques de I’ Antiquité (qu’apres un long dédain on tend a réha-
biliter) pourrait aussi etre utilisé dans cette perspective. Mais elle reste secon-
daire dans votre étude, et I’on se rappellera, avec M: Mazzoli, que Séneque

n’a guére d’estime pour les grammairiens...

Mme Armisen-Marchetti: Je réponds dans 'ordre 2 vos trois remarques:

1) A propos du sidus du Chien: sidus peut désigner en latin aussi bien une
constellation entiére qu’une étoile de cette constellation ou encore une étoile
isolée. I faut de la bonne volonté, c’est vrai, pour reconnaitre dans la constel-
lation du Chien la forme du corps de ’animal. Si elle a été nommeée ainsi, c’est
a cause de la proximité de la constellation d’Orion le chasseur et de celle du
Lieévre. Il manquait, pour compléter le tableau de chasse, un «Chien»: I"imagi-
nation des astronomes a fait le reste (cf. le livre de A. Le Boeuffle, Les noms
latins d’astres et de constellations [Paris 1977)).

2) (translationes) ut non temerarias ita quae periculum sui fecerint: votre tra-
duction est aussi la mienne. Temerarias et periculum sui appartiennent au
méme ordre d’idées; ce n’est qu'une question de degré. Une translatio «témé-

raire» est une métaphore qui repose sur une analogie insuffisante, et c’est cela



138 DISCUSSION

que Démeétrius veut dire par xwduvédng. Cependant méme une bonne image
prend un «risque» (periculum), celui de n’étre pas comprise. Une image sans
«risque» est une image évidente, donc plate, et le plus souvent banale. Il est
possible aussi que ces notions de «hardiesse» et de «danger» des métaphores
rejoignent dans I’esprit de Séneque la polémique qui oppose partisans d’un
style classique et mesuré, et partisans d’un style sublime mais risquant le mau-
vais gott. Des échos de cette polémique se trouvent dans le Traité du Sublime
(33, 1) et chez Pline le Jeune (Ep. IX 26).

3) Tel est bien le sens que je donne moi-méme a descendere. Séneque utilise-
t-il directement Aristote? C’est bien difficile a dire, d’autant qu’il ne
s’exprime que par allusions bréves et dispersées. Au premier siecle ap. J.-C,,
les theéses aristotéliciennes sur la métaphore appartiennent a la vulgate sco-
laire. Quant a la fagon dont les stoiciens décrivaient I’origine et la formation
du langage, elle nous est suffisamment connue a travers le De dialectica
d’Augustin, excellemment commenté par J. Pépin (Saint Augustin et la dialec-
tigue [Villanova University Press 1976]). J’ai aussi utilisé, bien sir, K. Bar-
wick, Probleme der stoischen Sprache und Rhbetorik (Berlin 1957).

M. Mazzoli: A proposito della metaforicita demonstrandae rei causa Lei
afferma giustamente che 'uso dell’analogia permette di far capire, cioé di
esplorare un’ idea o una costruzione concettuale partendo da un’altra che le
assomiglia. E” esattamente ci0 che Seneca afferma in Ep. 120, 5, riconoscendo
nell’ordine fisico 1 modelli per la costituzione dei concetti morali: guae sit
haec analogia dicam. Noveramus corporis sanitatem: ex hac cogitavimus esse ali-
quam et animi. Noveramus vires corporis: ex his collegimus esse et animi

robur...: ex bis ergo speciem ingentis boni traximus.

Mme Armisen-Marchetti: Dans le passage de la Lettre 120 que vous citez,
il faut distinguer deux moments successifs. Sénéque décrit a la suite deux for-
mes différentes d’analogia. Noveramus corporis sanitatem ... esse et animi robur
est une analogie heuristique. Sénéque infére d’'un domaine connu (le corps)
a un domaine moins connu et supposé analogue (plutdt: supposé de méme
nature, étant donné le caractere matérialiste de la psychologie stoicienne), qui
est ’dme. C’est bien, en effet, le mouvement de certaines métaphores demon-



LA METAPHORE ET L’ABSTRACTION 139

strandae rei causa, telles que je viens de les décrire dans mon exposé. C’est,
surtout, le mouvement des analogies heuristiques des Questions Naturelles
dont je parle au chapitre V de mon livre Sapientiae facies. Mais dans la suite
de la Lettre 120, au § 5, Séneque passe a un autre type d’analogie. Aligua beni-
gna facta, aligua humana, aliqua fortia nos obstupefecerant: haec coepimus tam-
guam perfecta mirari [...]. Ex his ergo speciem ingentis boni traximaus. 1l s’agit
maintenant de 'idée (qui remonte aux anciens stoiciens) que c’est en obser-
vant des actes inspires par telle ou telle vertu que les hommes se sont donné
la notion de vertu, speciem boni. Séneque, a la suite de ses maitres stoiciens,
décrit ainsi la démarche méme de I’abstraction créatrice des concepts éthi-

ques, et cela n’a plus rien a voir avec la métaphore.






	La métaphore et l'abstraction dans la prose de Sénèque

