
Zeitschrift: Entretiens sur l'Antiquité classique

Herausgeber: Fondation Hardt pour l'étude de l'Antiquité classique

Band: 36 (1991)

Artikel: La métaphore et l'abstraction dans la prose de Sénèque

Autor: Armisen-Marchetti, Mireille

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-660638

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-660638
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


III

Mireille Armisen-Marchetti

LA METAPHORE ET L'ABSTRACTION
DANS LA PROSE DE SENEQUE

La metaphore et I'abstraction: n'y a-t-il point un paradoxe ä

mettre en rapport ces deux notions? Car I'abstraction est couram-
ment opposee ä la realite concrete: penser par abstraction, manier
des abstractions, cela n'implique-t-il pas de s'arracher aux donnees
immediates de la perception, d'occulter la continuite de la realite
exterieure, bref de s'essayer ä une pensee desincarnee? L'abstrac-
tion cherche par nature a s'affranchir du spectacle des objets de

tous les jours. Quant ä la metaphore, n'est-elle pas au contraire
l'irruption par excellence du concret dans le discours? La
metaphore suppose une intrusion du reel qui semble aux antipodes de

la demarche abstractive. Car il n'existe pas d'images abstraites;

tout au plus peut-on parier d'images appauvries en elements sen-
soriels, lorsque leur qualite affective l'emporte sur leur puissance
figurative. La metaphore est toujours concrete par quelque cote.

Abstraction et metaphore seraient done des notions antithe-
tiques? Et pourtant: les Anciens tout d'abord considerent que
l'on ne saurait penser sans image. L'idee remonte a Aristote, qui
l'enonce ä plusieurs reprises et avec force: l'intellect ne peut
s'exercer sans prendre appui sur des images'. Certes, par la,

1 Arist. De an. I 1, 403 a; III 7, 431 a; III 8, 432 a.



100 M. ARMISEN-MARCHETT1

Aristote pense ä l'image comme realite psychologique et
representation mentale, non ä l'image litteraire. Reste cependant
l'affirmation d'un lien entre l'imagination d'une part et, de

l'autre, l'abstraction ä laquelle s'essaie la meditation philosophi-
que. En second lieu, Aristote encore introduit dans la pensee
antique 1'idee si penetrante qu'il existe une parente profonde
entre le poete et le philosophe, parente qui reside dans leur
aptitude commune ä «apercevoir le semblable», xö opotov Öswpöv2.
Les ressemblances discernees de la sorte, chez le poete s'epa-
nouissent en metaphores, et chez le philosophe nourrissent
l'invention philosophique productrice des concepts.

Mais en fait, s'est-on demande par la suite, la faculte d'aperce-
voir le semblable ne donne-t-elle pas, chez le philosophe aussi,
des metaphores aussi bien que des concepts, et peut-etre meme,
des metaphores avant que de donner des concepts? La these a ete
diversement exprimee depuis le dix-neuvieme siecle: la trame du
discours metaphysique serait faite ä l'origine de metaphores qui
se sont usees ä force d'etre utilisees et dont on a fini par perdre
de vue le sens primitif qui, lui, etait sensible et materiel. La meta-
phore usee s'integre alors au lexique philosophique et passe
desormais pour l'expression propre de l'idee. Ainsi le reseau
conceptuel organise par le philosophe createur d'un systeme
reposerait sur un entrelacs de metaphores primitives dont il
serait vain de chercher ä se defaire, car elles constituent l'etre
meme du concept. A la racine du concept metaphysique se

trouve la metaphore3.

2 Arist. Rh. III 11, 1412 a 12-13; Po. 22, 1459 a 7-8.
3 Cf. J. DERRIDA, «La mythologie blanche (la metaphore dans le texte phi¬

losophique)», in Poetique 5 (1971), 1-52; J. GREITSCH, «Les mots et les

roses. La metaphore chez M. Heidegger», in Revue des sciences philosophi-

ques et theologiques 57 (1973), 433-455.



LA METAPHORE ET L'ABSTRACTION 101

Ainsi notre sujet est-il moins paradoxal qu'il pouvait le sem-
bler de prime abord; meme, il n'est point paradoxal du tout.
Metaphore et abstraction entretiennent en philosophic d'etroi-
tes relations, et l'on peut meme dire que l'abstraction metaphysi-
que n'existe point sans la metaphore. Nous allons tenter de le

verifier dans le cas de Seneque. Mais pour eviter meprises et plus
encore anachronismes, il sera bon de s'appuyer sur ce que Seneque

lui-meme nous dit de la nature et des fonctions de la
metaphore. Car bien qu'il n'ait pas ecrit de traite de rhetorique, Seneque

s'est donne une theorie implicite de la translatio. Cette
theorie, nous allons tenter de la reconstituer ä partir des remarques

ponctuelles disseminees dans le texte, et c'est eile qui gui-
dera et organisera notre reflexion.

*

Si la metaphore a fait l'objet d'une reflexion de la part de

Seneque, c'est d'abord parce que la culture de l'ecrivain l'impli-
quait, cette culture que l'on acquerait ä l'ecole du grammairien
puis du rheteur: depuis Aristote, il existe une ou plutöt des theories

rhetoriques de la translatio. A Rome, pour ne parier que des

textes qui nous ont ete conserves, on dispose au premier siecle
de la Rhetorique a Herennius ainsi que des traites de Ciceron et
de Quintilien4. Par ailleurs Seneque lui-meme, en praticien de

l'ecriture confronte avec les problemes que pose l'expression
philosophique, a explore pour son propre compte les ressources

que pouvait lui offrir la metaphore. Car une premiere difficulte
se presente d'emblee au philosophe latin: la transcription dans

sa langue de la terminologie technique stoi'cienne.

4 Rhet. Her. IV 34, 45; Cic. De orat. Ill 155-169; Quint. Inst. VIII 6, 4-18.

Certes Seneque ne peut avoir lu l'oeuvre de Quintilien, posterieure d'une
trentaine d'annees a sa mort, mais cette continuite meme montre que la
reflexion sur la metaphore etait des plus vivaces ä son epoque.



102 M. ARMISEN-MARCHETTI

1. La metaphore-catachrese: quotiens opus est, mutuamur

La premiere fonction de la metaphore d'apres Seneque est de

faire office de catachrese. Quand nous disons de cette fonction
qu'elle est la «premiere», cette priorite n'est pas ä imputer ä

Seneque. C'est nous qui, pour la commodite de l'expose, regrou-
pons et classons les remarques eparses que Seneque consacre a la

translatio: le numero d'ordre ne releve que de notre presentation

et ne saurait correspondre a une quelconque hierarchie dans
la pensee de Seneque. La catachrese, rappelons-le, est un trope
(metaphore, mais tout aussi bien synecdoque ou metonymie)
qui supplee ä une insuffisance du lexique: 1'image permet
d'exprimer une idee pour laquelle il n'existe pas dans la langue
de terme propre. C'est ainsi que Ton parlera en franqais du

«coeur» d'un arbre ou de l'«äme» d'un violon. Les manuels latins
de rhetorique nomment cette figure 1 'abusio5.

Dans le De beneficiis, Seneque definit a deux reprises l'image
catachrastique: «Ii y a une infinite de choses qui n'ont pas de

nom: les appellations par lesquelles nous les designons, au lieu
de leur etre propres, sont prises a d'autres et empruntees. Nous
donnons meme nom ä notre pied et a celui du lit et ä celui de

la voile et ä celui du vers; meme nom au chien de chasse et au
chien de mer et a la constellation du chien; comme nous n'avons

pas de quoi en donner un ä chaque objet, toutes les fois que c'est
necessaire, nous employons des mots d'emprunt.»6 Pour nom-
bre de ces exemples, il s'agit bien de metaphores, c'est-a-dire de

Quint. Inst. VIII 6, 34; cf. aussi Cic. De orat. Ill 155.
6 Sen. Ben. II 34, 2: Ingens copia est rerum sine nomine, quas non propnis

appellationibus notamus, sed ahems commodatisque: pedem et nostrum dici-
mus et lecti et ueli et carminis, canem et uenaticum et marinum et sidus;

quia non sufficimus, ut singulis singula adstgnemus, quotiens opus est,

mutuamur (ed. et trad. F. PRECHAC).



LA METAPHORE ET L'ABSTRACTION 103

tropes fondes sur une ressemblance. On voit quelle analogie il

peut y avoir entre le pied humain, celui du lit et celui de la voile:
le pied du lit est la partie par laquelle l'objet repose sur le sol;
le pes de la voile, de la meme fa^on, se situe ä la partie inferieure:
c'est l'ecoute, c'est-ä-dire le cordage qui prolonge le coin de la

voile et permet de l'orienter et de la tendre7. Le «pied» metrique,
lui, ferait-il «avancer» le poeme, ä la fajon des evolutions d'un
danseur8? Quant au «chien de mer», il s'agit d'un squale dont le

museau allonge evoque celui de l'animal familier9. La constellation

du Chien enfin presente, du moins pour l'imagination des

astronomes, une configuration d'etoiles qui evoque la forme du

corps de l'animal10. Un second texte du De beneficiis revient sur
la meme idee: «Certains objets, sans etre la chose authentique,
en raison de la ressemblance sont compris sous le meme nom:
ainsi nous appelons pyxis et la boite en argent et la boite en or;
nous appelons inlitteratum non pas l'homme absolument ignorant,

mais celui qui n'a pas atteint un certain degre de culture;

7 Cf. E. de SAINT-DENIS, Le vocabulaire des manoeuvres nautiques en latin
(Macon 1935), 87 et 141-143.

8 Cf. Arist. Probl. V 41, 885 b. Mais les modernes ont fait d'autres hypothe¬
ses: battement du pied marquant la mesure lors de la recitation ou du
chant statiques, ou encore metaphore du pied comme plus petite unite
de mesure de longueur? (Nous regrettons de ne pouvoir inserer ici la

riche bibliographie que nous a fournie M. J. Soubiran, ä qui nous devons

toutes ces indications.)
' Cf. E. de SAINT-DENIS, Le vocabulaire des animaux marins en latin classi-

que (Paris 1947), 17-18; le chien de mer est decrit par Arist. HA VI 11,

566 a 31 sqq.; Plin. Nat. IX 110; Opp. Hal. I 373 sqq.
10 Cf. A. Le BOEUFFLE, Les noms latins d'astres et de constellations (Paris

1977), 133 et n. 6: en fait, le nom s'explique en premier par la proximite
de la constellation d'Orion, le chasseur, auquel les astronomes ont voulu
adjoindre un «chien», qui a d'abord ete la seule etoile Sirius, puis la
constellation entiere, dans laquelle ils ont reussi ä voir un chien dresse sur ses

pattes de derriere.



104 M. ARMISEN-MARCHETTI

ainsi, qui a vu un homme mal vetu, en guenilles, dit qu'il l'a vu
aller tout nu {nudum).»" Dans le premier exemple, celui de la

pyxis, le mecanisme de changement de sens est complexe. Ii y a

d'abord eu une metonymie: on a designe l'objet du nom de la

matiere qui le compose, la pyxis, c'est-a-dire le buis; puis, par une
extension de sens fondee sur la ressemblance, per simihtudinem,
dit Seneque, on en est venu ä appeler pyxis, buis, aussi bien une
boite d'argent ou une boite d'or, tout comme nous perseverons
en franjais ä nommer «verre» un gobelet de plastique ou de

carton. On pourrait discuter de la presence ici d'une veritable meta-
phore. Peu importe, notre preoccupation n'est pas linguistique.
Ce qui compte, c'est que Seneque, lui, considere qu'il y a la un
trope per similitudinem, ce qui pour lui definit la metaphore (les

autres exemples, les adjectifs mlitteratus et nudus, sont, eux, des

hyperboles).
Le per similitudinem de Seneque nous parait d'ailleurs relever

autant ou plus de la philosophic stoi'cienne du langage que des

manuels de rhetorique. Nous savons en effet que les stoi'ciens des

le debut ont accorde une attention extreme aux problemes du
langage et de son origine. Selon leur theorie (que Ton peut lire
chez Augustin, au chapitre 6 du De dialectica, et qui pourrait
remonter a Chrysippe ou du moins ä son disciple Diogene de

Babylone), les inventeurs du langage ont d'abord cree les mots
primitifs, les Ttpwxou cpcovai, par imitation directe des objets de la

realite, selon le processus surtout de l'onomatopee. Les rcpwTou

tpcovou sont une sorte d'image phonetique des choses; mais leur
nombre est tres insuffisant face ä l'infinie diversite du reel. Aussi,
ä mesure que se fait sentir la necessite de designer d'autres objets,

1 Ben. V 13, 3: Quaedam, etiam si uera non sunt, propter similitudinem
eodem uocabulo comprehensa sunt: sic pyxidem et argenteam et auream dici-

mus; sic vnlitteratum non ex toto rudem, sed ad htteras altiores non perduc-
tum; sic, qui male uestitum et pannosum uidit, nudum uidisse se dicit.



LA METAPHORE ET L'ABSTRACTION 105

va-t-on deriver ä partir de ces vocables primitifs des mots nou-
veaux, per similitudinem, per uicinitatem ou per contrarium. Le

procede per similitudinem, qui consiste a designer une chose du

nom d'une autre en fonction de la ressemblance qu'elles presen-
tent (les jambes sont appelees crura ä cause de leur ressemblance

avec une croix, crux), definit pour nous le principe de la cata-
chrese metaphorique, tandis que la derivation per uicinitatem
(une chose designee du nom d'une autre dont eile est la voisine,
telle la piscina ä partir de l'eau ou vivent les poissons) decrit la
catachrese par metonymie12.

Et Seneque va avoir bien des occasions de recourir a la
catachrese metaphorique. Car l'insuffisance du lexique latin est une

gene dont il se plaint regulierement dans son expose des

concepts stoiciens. Certes le theme de la richesse lexicale du grec
et, en face, de la patrii sermonis egestas est ä Rome un lieu com-
mun13. Pour Seneque, ce n'est pas une idee refue, c'est une
experience de tous les jours, et nous trouvons ä diverses reprises
notre philosophe arrete par des difficultes de traduction. La Lettre

58, 1 et 7 le montre dans une veritable perplexite: comment
rendre la richesse de la terminologie platonicienne des genres
d'etre, et en particulier, comment traduire to ov? Pis, dans le De
ira, Seneque renonce ä rapporter les distinctions etablies par les

Grecs dans la description de la colere parce qu'elles n'ont pas de

nom latin, quia... uocabula sua non habend4.

12 Aug. Dialect. 6, in PL XXXII 1411-1413: cf. le commentaire qu'en don¬

nern K. BARWICK, Probleme der stoischen Sprachlehre und Rhetorik (Berlin

1957), 89 sqq., et surtout J. PEPIN, Saint Augustin et la dialectique
(Villanova University Press 1976), 11 sqq.

13 Lucr. I 139; I 832; III 260; Cic. Caecin. 51; Tusc. II 35; Gell. II 26, 5; X
22, 3: cf. M. DUBUISSON, «Problemes du bilinguisme romain», in LEC
49 (1981), 27-45.

14 Ir. I 4, 2; cf. aussi Ep. 87, 40.



106 M. ARMISEN-MARCHETTI

Pour se degager de tels embarras, Seneque dispose de plu-
sieurs solutions. Quand il ne renonce pas purement et simple-
ment a son expose, comme dans le De ira, il a la possibilite de

pratiquer la transcription directe du grec, par simple transliteration

(philosophia, Ep. 89, 7; aetiologia, ethologia, characterismos,

Ep. 96, 65; analogia, Ep. 120, 4; etc.)15; d'inventer un neolo-
gisme, et c'est un droit qu'il revendique et utilise (essentia, Ep.
58, 6; praeceptio, Ep. 96, 65); de traduire approximativement: le

to ov platonicien se voit confie, dans la Lettre 58, 7, ä un quod
est dont Seneque deplore l'inadequation grammaticale (cogor
uerbum pro uocabulo ponere). Reste enfin la methode qui nous
interesse ici, le recours ä la metaphore.

L'un des procedes de transposition les plus satisfaisants sera

en effet de ressusciter la metaphore originelle sur laquelle repose
le terme grec et d'en donner un equivalent latin, c'est-a-dire une
metaphore du meme ordre, voire de proposer une metaphore la

ou le grec n'en a pas, ou n'a pas la meme. La metaphore de sur-
croit aide ä surmonter la difficulte specifique que presente la

transposition dans une autre langue d'un terme philosophique.
Ici en effet, ä la difference de ce qui se passe quand on traduit
un concept ordinaire, l'inconnue affecte non seulement le signe

qu'est le mot, mais tout autant l'idee elle-meme. Traduire le mot
«ciel» du grec en latin consiste a substituer un mot a un autre,
sans que le contenu de conscience, du locuteur grec au locuteur
latin, varie sensiblement. En revanche, quand Seneque traduit le

terme fiyepovtxov ä l'usage d'un lecteur romain qui n'est pas

" Encore qu'il soit souvent bien difficile de savoir si la translitteration (ou
au contraire le maintien des caracteres grecs) est le fait de Seneque ou
celui des copistes: cf. deux travaux anciens mais toujours utiles, l'article
de E. BlCKEL, «Die Fremdwörter bei dem Philosophen Seneca», in
Archivfür lateinische Lexicographie und Grammatik 14 (1906), 189-209 et
la these de R. FISCHER, De usu uocabulorum apud Ciceronem et Senecam

graecae philosophiae mterpretes (Diss. Freiburg/Br. 1914).



LA METAPHORE ET L*ABSTRACTION 107

d'avance un stoicien averti, il introduit simultanement une double

nouveaute, celle du mot et celle du concept. D'ou l'interet
de traduire par une image qui non seulement signifiera le

concept, mais en meme temps le decrira. La metaphore-cata-
chrese offre une premiere comprehension, füt-ce une comprehension

approchee, de l'idee abstraite.
Poursuivons l'examen de cet exemple. Qu'est-ce que r^ye-po-

vixov? Dans la philosophic du Portique, c'est la partie directrice
de l'äme. Selon les stoiciens, l'äme se compose de huit parties:
de l'rjyepovixov, la partie raisonnable, partent ä la fajon des tenta-
cules d'un poulpe les sept parties irrationnelles qui sont les cinq
sens, la partie reproductrice et la voix (SPFII 836). 'Hyepovtxov,
derive de riyepebv, est parfois glose par l'adjectif xupto?16; or
xupio? comme fiyeptwv peuvent s'appliquer sous l'Empire au

princeps romain17. Pour traduire riyepovtxov, Seneque choisit
principale: regium... illud et principale1*. L'association de regium
ä principale montre qu'il garde presente a l'esprit l'origine ima-

gee du terme grec. Que signifie d'autre part principale} L'adjectif
figurait deja dans un expose de logique ciceronien, ou causae

principales («causes premieres») traduisait le ouxtai uporiyoupevai
de Chrysippe {Fat. 9). Ii appartient aussi ä la terminologie rheto-
rique19. Mais surtout, dans le vocabulaire de la politique, principalis

designe ce qui releve de l'empereur ou s'applique ä lui20:

pour un ecrivain de l'Empire, principalis offre done l'image du

pouvoir du souverain.

16 SVEH 837: riye(xovixov 8e eivai xo xupitoxaTOv xfj; t|)uxr|?.
17 Kupioi;: POxy. 37 I 6; riyeu.(iv: Plut. Cic. 2.
18 Ir. I 3, 7. Autres exemples: Ep. 92, 1; 113, 23; 121, 10; 121, 13.
19 Quaestiones prtnctpales: Quint. Inst. IV 4, 1; genera prtncipalta orationis:

Fortun. Rhet. III 9, p. 125 sq. Halm; principalis significatio: Quint. Inst.
IX 1, 4.

70 Cf. Plin. Paneg. 79, 5; Tac. Hist. II 81, 3; IV 40, 4; etc.



108 M. ARMISEN-MARCHETTI

Notons que Ciceron avait deja propose, pour traduire rjyepo-
vtxov, le mot principatus2\ qui designe de fajon generale le «premier

rang» avec une eventuelle connotation sociale et politique,
et sous PEmpire signifiera «fonction de princeps», «principat».
Ii devrait done contenir aux yeux de Seneque la meme image que
le terme apparente principale. Seneque lui prefere cependant ce

dernier, sans doute parce que principale presente avec fpf£|jtovix6v

une symetrie grammatical: comme rpftpovixov, principale est

un adjectif substantive, et Seneque montre ailleurs, par ses scru-
pules ä traduire le to ov platonicien par quod est, qu'il est sensible

a ce genre de considerations (Ep. 58, 7). La creation imaginative
ne s'autorise aueune desinvolture ä l'egard du concept abstrait;
refusant la licence et la fantaisie, eile sert le souci d'exactitude et
de precision du philosophe, et s'efforce de faire revivre les intuitions

fondamentales du Systeme.
'Hqt[iov\.x6v/principale nous a donne l'exemple d'une meta-

phore latine reproduisant une metaphore grecque de sens
comparable. Ii arrive aussi que Seneque recoure a une metaphore

pour rendre un concept abstrait qui en grec n'utilisait pas la

meme image ou n'en utilisait pas du tout. 'Aijia designe ainsi ä

la fois les valeurs morales et l'appreciation ethique des choses

{SVF III 124; 125; 126). Le terme repose sur une metaphore
d'origine commerciale: l'aijta est au sens propre la valeur
d'echange d'une marchandise (de cereales par exemple) sur le

marche22, et Ciceron, puis Seneque apres lui, se montrent sensibles

ä l'image lorsqu'ils recourent a aestimatio/aestimare et

pretium". Mais aestimatio et pretium sont par ailleurs devenus

21 Cic. Nat. deor. II 29; Tusc. I 20.
22 Diog. Laert. VII 105 SVF III 126.
23 Aestimatio: Cic. Fin. Ill 20; III 34; IV 58; etc.; Sen. Ir. II 21, 5; II 24, 2;

III 12, 3; Vit. 10, 2; Ben. I 2, 5; Ep. 76, 32; etc. Aestimare: Cic. Fin. IV
58; IV 62; etc.; Sen. Marc. 24, 1; Ir. Ill 12, 2; Clem. I 9, 1; Vit. 10, 3; Ep.
20, 11; 76, 32; etc.



LA METAPHORE ET L'ABSTRACTION 109

dans la langue non philosophique des images d'une extreme
banalite, au point que Ton peut se demander si elles sont encore
vivaces. Aussi Seneque innove-t-il avec des metaphores originales

et plus concretes: taxare, qui est ä peu pres le synonyme, mais

plus concret, de aestimare, et surtout censere/'census, qui intro-
duit l'image specifiquement romaine du cens24. Comme <xljta,

census designe ä la fois la chose evaluee et Taction par laquelle
on evalue. C'est done pour aiji'a un equivalent de bonne qualite.
C'est aussi, pour le lecteur romain, une image vigoureuse, qui lui
offre une premiere representation de la notion ethique de valeur,
en attendant qu'une frequentation plus longue de la doctrine
stoi'cienne lui permette de construire les rapports logiques par
lesquels se definit l'idee abstraite a l'interieur du Systeme. La
metaphore, outre sa fonction de catachrese, permet a P intelligence

de se representer l'abstraction, de s'en «faire une idee».

Mais nous anticipons ici sur ce qui est la seconde fonction de la

metaphore d'apres Seneque.

2. La metaphore demonstrandae rei causa

C'est ä nouveau le De beneficiis qu'il faut interroger: ce traite,
pourtant peu «litteraire», contient un bon nombre des textes
relatifs ä la metaphore. Au livre IV, Seneque veut se justifier
d'avoir utilise le mot creditum, «pret», pour designer le bienfait:
«Lorsque nous disons creditum, nous nous servons d'une imago
et d'une translatio; c'est ainsi en effet que nous disons que la loi
est la 'regle' (regula) du juste et de l'injuste... Nous recourons ä

24 Taxare: Marc. 19, 1; Ep. 24, 2; 81, 8. Censere: Ep. 87, 17; census: Const.

6, 5; Ben. VII 8, 1; Ep. 95, 58.



110 M. ARMISEN-MARCHETTI

ces termes demonstrandae rei causa-, lorsque je dis 'pret', il faut
comprendre 'comme si c'etait un pret'.»25

Tout le probleme est de savoir ce que veut dire demonstrare.
Le verbe signifie couramment «faire voir», «montrer», et aussi

«decrire», «faire connaitre». Ici, nous proposons de comprendre
«mettre sous les yeux», «permettre de se figurer»: les images du
creditum, de la regula, permettraient de «mettre sous les yeux»
du lecteur le concept de bienfait ou de loi, lui en donneraient un
equivalent concret ou mieux connu. A l'appui de notre interpretation

en effet, la presence de imago: «Lorsque nous disons creditum,

nous nous servons d'une imago et d'une translation. Trans-

latio, dans la terminologie rhetorique, designe la metaphore.
Imago est plus ambigu. Dans d'autres textes, Seneque l'applique
indubitablement ä des comparaisons, prolongees ou non par des

metaphores26. Mais si imago avait ici le sens de «comparaison»,
il contredirait le terme coordonne translatio, «metaphore».
D'autre part, dans deux autres textes, imago s'applique sans

equivoque possible ä des metaphores27. Nous proposons done de

donner ä imago un sens proche de «image» en frangais, et d'y
voir un terme generique applicable aussi bien ä une metaphore
qu'a une comparaison, terme par lequel Seneque insisterait sur
la capacite de ces deux figures apparentees a susciter une
representation mentale, ä «mettre sous les yeux», demonstrare. Quelle
est en effet la fonetion des imagines? Dans un autre texte, la Lettre

59, 6, c'est precisement, demonstrandae rei causa (meme for-
mule que dans le De benefieiis cite ci-dessus), de «mettre l'audi-

25 Ben. IV 12, 1: Cum creditum dicimus, imagine et translatione utimur; sie

enim et legem dicimus lusti iniustique regulam esse... Ad haec uerba
demonstrandae rei causa descendimus; cum dico creditum, intelhgitur tamquam
creditum.

26 Marc. 18, 1; Ep. 59, 6-7; 72, 8; 74, 7; 92, 21.
27 Ep. 59, 9; 95, 69.



LA METAPHORE ET L'ABSTRACTION 111

teur en presence de l'objet», audientem in rem praesentem addu-

cere. Seneque s'inscrit ainsi dans toute une tradition d'analyse
rhetorique de la metaphore, dont l'origine est ä chercher chez

Aristote: la metaphore fait image, car le mot possede l'aptitude
de «mettre sous les yeux» la chose qu'il designe, npo öppdxojv
7toieTv28.

Essayons de cerner de plus pres cette faculte que possederait
la metaphore de «faire voir» la chose dont on traite, rem demon-

strare. De quelle fafon la metaphore aide-t-elle ä concevoir une
notion abstraite? L'exemple utilise par Seneque (la metaphore
creditum pour designer le bienfait) est riche d'enseignements. Ii
faut d'abord prendre conscience de la difficulte qui se presente
ici ä Seneque. Les principes ethiques qui regissent la morale du
bienfait sont d'origine grecque: ont ete identifies, comme sources

de Seneque, au premier plan Hecaton, et aussi, dans une
moindre mesure, Cleanthe, Chrysippe, Panetius et Demetrius29.
Mais les situations particulieres dans lesquelles s'insere la pratique

du bienfait sont desormais celles de Rome. La täche de Seneque

est done d'adapter ä des structures sociales nouvelles des

Schemas de pensee et d'analyse issus de la Grece hellenistique. Ce
n'est point tant cette fois la terminologie qui l'arrete: donner,
recevoir, manifester de la reconnaissance sont des notions
banales et qui s'enoncent aisement en latin. La difficulte, c'est

precisement d'arracher ces termes et ces notions ä leur banalite

trompeuse, et de «faire voir» (demonstrare) sans equivoque les

28 Arist. Rh. III 11,1411 b 22 et 25 (cf. III 2,1405 b 12). On peut aussi penser
au Traite du Sublime qui, ä la meme epoque que Seneque (si du moins l'on
aeeepte cette datation, la plus couramment refue), considere que la qua-
lite propre des 9av-ca<nou de la prose est l'evocpYeia [De subl. 15,2): cf. notre
article «La notion d'imagination chez les Anciens. II: La rhetorique», in
Pallas 27 (1980), 3-37.

25 Cf. F.-R. CHAUMARTIN, Le De benefieiis de Seneque, sa signification phi-
losophique, politique et sociale (Paris 1985), 31 sqq.



112 M. ARMISEN-MARCHETTI

subtilites d'une casuistique complexe. Et c'est ainsi que Seneque
est amene ä recourir de nouveau aux ressources de la metaphore.

U est en effet un domaine qui s'est specialise dans l'applica-
tion de dispositions generates ä des cas concrets et ambigus: c'est
le domaine du droit, specialite romaine s'il en est. Or le lecteur
de Seneque est necessairement frotte de droit. II l'est pour peu
qu'il ait tente une carriere publique d'avocat, de magistrat ou de

fonctionnaire. Et meme sans cela: tout paterfamilias nanti d'un
patrimoine ä administrer connait par la force des choses les

dispositions principales du droit prive; et le savoir qui lui est le plus
necessaire est celui du droit des biens, et en particulier du droit
des obligations: pret gratuit ou ä interet, depot, gage, hypothe-
que. Car le pret releve beaucoup moins que de nos jours d'un
Systeme bancaire specialise: 1e pater familias peut emprunter et

preter sans intermediate, par simple inscription sur son codex

accepti et expensi. C'est a cette pratique du creditum que Seneque

va emprunter le reseau metaphorique qu'il applique au benefi-
cium. Un Systeme de notions familier au lecteur — le Systeme
juridique du creditum — est ainsi utilise, par le biais de la

metaphore, pour formaliser le probleme, nouveau quant ä lui, du

beneficium.
Le bienfait est une «creance», un creditum {Ben. II 34, 1; IV

12, l)30. Voilä qui nous introduit dans le droit des obligations:
l'obligation est l'accord passe entre le creditor (celui qui prete)
et le debitor (celui qui emprunte), au sujet d'un objet, debitum,
id quod debetur31. C'est ainsi que l'on va «preter» (credere) le

30 Ces references sont donnees ä titre d'exemples. Si l'on veut avoir une liste
exhaustive des occurrences de chacune des metaphores citees ici, il con-
vient de se referer au catalogue des images qui forme le chapitre II de

notre livre Sapientiae facies. Etude sur les images de Seneque (Paris 1989),
119-120.

" R. VlLLERS, Rome et le droit prive (Paris 1977), 313.



LA METAPHORE ET L'ABSTRACTION 113

bienfait {Ben. IV 26, 3; V 19, 3); le bienfaiteur devient des lors
un creditor {Ben. II 18, 5; V 8, 1; VII 14, 2). Au contraire, du

point de vue du beneficiaire, le bienfait est une «dette», debitum
{Ben. IV 32, 3; VI 4, 1), et le beneficiaire lui-meme un debitor
{Ben. II10, 2; IV 11, 3; V 8, 1). D'autre part creditum n'est qu'un
terme generique recouvrant plusieurs realites. II existe en effet
diverses categories de prets qui vont permettre ä Seneque de

decrire de faqon nuancee la nature du beneficium. Ainsi le bienfait

peut-il etre compare a un mutuum, «pret gratuit» {Ben. V 19,

5 et Ep. 81, 17), ou encore ä un depositum, «depot» {Ben. Ill 7,

2; VI 42, 2), mais non ä un «pret a interet», fenus {Ben. I 1, 9;
II 10, 2; IV 3, 3), quoique le beneficiaire, s'il est conscient de ses

devoirs, doive s'imposer de rendre le bienfait avec «interet»,
usura {Ep. 81, 18). Seneque connait fort bien la procedure de pas-
sation d'un contrat de pret, qu'il decrit au livre III 15 du traite
et ä laquelle il emprunte sans cesse des metaphores d'une grande
precision technique: inscribere {Ben. I 15, 3), imputare {Ben. I 4,

3; II 15, 2...), imputator {Ben. II 17, 6), deductio {Ben. II 4, 3),
calendarius {Ben. I 2, 3), obaeratus {Ben. VI 41, 2). Le devoir de

reconnaissance qui incombe au beneficiaire et qui pose des pro-
blemes ethiques tres nuances ainsi que la restitution du bienfait
s'expriment constamment en termes de remboursement: soluere

{Ben. II 35, 5; V 11, 1; VI 4, 1), absoluere {Ben. VI 5, 1), solutio
{Ben. II 34, 1), in solutum accipere {Ben. II26, 2; VII 16, 4), depositum

reddere {Ben. Ill 7, 2), debitores delegare {Ben. IV 11, 3), reci-

pere {Ben. VI42, 1), expungere {Ben. IV 40,4), rationem dispungere
{Ben. IV 32, 4), rationem parem signare {Ben. VI 40, 2), exonerare
{Ben. V 1,4), dimittere {Ben. VI 30, 1; VII 16, 4), decoquere {Ben.
11, 3), exactor {Ben. 12, 3; VII23, 3)... Et encore ne rentrons-nous
pas dans tous les details de cette terminologie des obligations
appliquee au beneficiumil\ Mais les occurrences fournies ici suffi-
sent pour en mesurer l'abondance et la grande technicite.

J2 Cf. note 29.



114 M ARMISEN-MARCHETTI

Nous donnerons un second exemple de series de metaphores

empruntees a la terminologie juridique, et plus encore, on
commence ä le soupqonner, a la logique du droit. Ici, c'est le concept
de propriete qui permet d'eclairer un dogme a la fois primordial
et subtil du stoi'cisme, celui des categories de biens et de leur
nature. On sait que les stoiciens distinguent deux sortes de biens:
les biens qui dependent de nous (xoc ecp' riqiv) et ceux qui n'en
dependent pas (xoc oüx 09' rjpTv); ces derniers, le stoi'cisme les

considere comme «indifferents». Seuls ä ne dependre que de

nous, les biens veritables ou biens de l'äme, que Seneque decrit
a l'aide de la metaphore juridique de la possessio33. Le sage a la

possessio de la uirtus {Const. 5, 5), du bien {Ep. 50, 8), de la beata

uita {Ep. 32, 3). II possede les uera... bona in quae non est manus
imectio {Const. 5, 7). A l'inverse, les xoc oüx ecp' f|plv, les biens qui
ne dependent pas de nous, sont m aliena potestate {Ep. 23, 2). Si

nous en jouissons, ce n'est qu'a titre de «prets» consentis par la

Fortune. Certes, la metaphore des prets de la Fortune n'est pas
une innovation de Seneque: eile est diatribique et populaire34.
Mais il est a noter que Seneque l'inscrit dans les dispositions du
droit romain: il parle tantot de mutuum («pret gratuit»: Marc.
10, 2; Ep. 87, 7), tantot de commodatum («pret ä usage»: Marc.
10, 1; Ep. 120, 18), et parfois de depositum («depot»: Ben. VI 3,

2; Vit. 21,2; Ep. 74,18), tous concepts soigneusement definis par
les juristes et qu'on a vu Seneque utiliser aussi a propos de

l'echange des bienfaits.

33 «Pouvoir de fait exerce par une personne sur une chose corporelle, mde-

pendamment des droits que peut avoir cette personne sur la chose» (R.
VlLLERS, op. at., 265).

34 Elle appartenait dejä a Antisthene, ap. Epict. Ill 24, 68, et ä Bion, ap.
Stob IV 41, t. V, p. 943, 20 Hense (cf. A OLTRAMARE, Les ongmes de

la diatribe romame [Geneve 1926], themes 12a et 20a, pp. 46 et 47).



LA METAPHORE ET L'ABSTRACTION 115

Nous pourrions donner quantite d'autres exemples de meta-
phores ou de systemes metaphoriques de cet ordre. Le principe
est toujours le meme: il consiste a emprunter une terminologie
et plus encore des categories d'analyse a un domaine bien
quadrille — celui du droit, comme ici, ou tout autre encore — pour
les transposer a un domaine a priori moins connu — la morale
du beneficium ou la hierarchie des valeurs ethiques. La demarche

est familiere aux savants antiques, lorsqu'il s'agit d'etudier des

phenomenes naturels difficiles ou impossibles ä observer directe-

ment, faute de moyens d'acces ou de mesure. On rapproche
alors le phenomene ä etudier d'un autre, plus familier et mieux

connu, avec lequel il semble presenter une analogie, et l'on transpose

ce que l'on sait du phenomene familier et connu au phenomene

lointain et inobservable que l'on etudie. C'est sur ce pro-
cede logique que reposent la plupart des hypotheses scientifiques

presentees par Seneque dans les Questions naturelles: nous avons
eu ailleurs l'occasion de les etudier en detail, et nous avons releve

pres d'une centaine de comparaisons, correspondant chacune a

une analogie scientifique35. Ainsi, lorsqu'au livre V Seneque
traite du Systeme des vents qu'il n'a pas les moyens d'observer
directement, il va, pour l'expliquer et le decrire, s'inspirer des

mouvements de cet autre fluide plus familier qu'est l'eau. La

cause des cyclones sera etablie par analogie avec ce qui se passe
dans le courant d'une riviere, ou la presence d'un obstacle
entraine la formation d'un tourbillon: on pensera done que c'est
de fafon analogue la presence d'un eperon de montagne qui en
canalisant le cours du vent provoque la naissance des cyclones
(Nat. V 13, 1-2). Le vent lui-meme est de l'air qui coule, car l'air
n'est jamais immobile, pas plus que ne l'est l'eau de la mer meme

par temps calme (Nat. V 1, 1-2)36. Certes Seneque n'est nulle-

35 Cf. M. ArmiSEN-MarCHETTI, Sapientiae facies..., 283 sqq.
36 Autres analogies du meme ordre en V 6, 1; V 12, 3-4; V 13, 4; VI17, 1-2.



116 M. ARMISEN-MARCHETTI

ment l'initiateur de cette methode analogique, qui remonte aux
premiers äges de la science grecque et qui, pour les savants
anciens, est souvent le seul moyen dont ils disposent pour etablir
leurs hypotheses; et de nos jours encore, l'analogie reste 1'une
des sources de l'imagination scientifique. Mais meme s'il ne fait
la plupart du temps que reprendre les analogies leguees par la

science hellenistique, Seneque a tout a fait conscience de la

nature et des limites logiques de cette demarche37. Et nous avons
des raisons de penser que lorsqu'il use de l'analogie non plus
dans le domaine des sciences de la nature, mais dans celui de la

morale, il le fait avec la meme lucidite. Relisons les quelques
lignes du De beneficiis ou il se justifie d'appliquer au beneficium
la metaphore creditum, «creance»: «Quand nous parlons de

'creance', nous employons une imago et une translatio... Quand
je dis 'creance', l'on entend 'une sorte de creance'», cum creditum

dicimus, imagine et translatione utimur... Cum dico creditum,

intellegitur tamquam creditum {Ben. IV 12, 1). Seneque
d'une part invite ainsi son lecteur ä prendre garde ä l'ecart meta-
phorique (le beneficium n'est pas ä proprement parier un creditum-.

il y a la tout l'intervalle de l'image), et de l'autre, il lui
signale que l'usage du concept de droit, creditum, pour decrire
le concept ethique, beneficium, s'ancre dans une analogie
(tamquam).

Les metaphores cognitives, telles, dans nos exemples, les images

de la creance ou de la propriete appliquees ä des abstractions
ethiques, obeissent done ä des principes semblables a ceux qui
regissent les analogies scientifiques, mais de fajon moins formali-

37 Cf. M. Armisen-Marchetti, op. cit., 300 sqq. Pour Lucrece, cf. P.H.
SCHRIJVERS, «Le regard sur l'invisible. Etude sur l'emploi de l'analogie
dans l'oeuvre de Lucrece», in Entretiens Hardt 24 (1978), 77-121; pour
l'usage de l'analogie par la science contemporaine, cf. M. BLACK, Models
and Metaphors (Ithaca, New York, 1962).



LA METAPHORE ET L'ABSTRACTION 117

see. Car ce sont des metaphores, alors que dans les developpe-
ments scientifiques des Questions naturelles les analogies adop-
tent presque exclusivement la forme de comparaisons: les

concepts qui font l'objet de la recherche — le concept de bienfait

ou celui de bien — ne sont pas simplement compares ä des

concepts plus familiers comme ceux de creance ou de propriete, ils

sont reellement enonces et decrits en termes de creance ou de

propriete, dans le langage et au moyen des systemes de pensee
du droit. Ii est certain que la securite logique peut y perdre: l'ana-

logie entre le domaine ethique et le domaine juridique n'est pas
explicitee, les notions sont purement et simplement superpo-
sees.

L'intelligence ne court-elle point des lors le risque de se trou-
ver enfermee, voire emprisonnee dans ses metaphores? On
songe ä la mise en garde de Bachelard dans La formation de

l'esprit scientifique: «Le danger des metaphores immediates pour
la formation de l'esprit scientifique, c'est qu'elles ne sont pas
toujours des images qui passent; elles poussent ä une pensee
autonome; elles tendent ä se completer, a s'achever dans le regne
de l'image.»38 Aussi prescrit-il de limiter le role de l'image ä

l'expression de l'hypothese scientifique: la metaphore n'est auto-
risee qu'une fois l'hypothese etablie et demontree, dans la phase
de formulation, mais non au moment de l'invention. Mais la
mise en garde de Bachelard, pour justifiee qu'elle soit, convient
mieux au savant, nanti des moyens de verifier ses hypotheses par
^experimentation, qu'au philosophe prive des commodites de la

methode experimentale. Le philosophe se nourrit de metaphores,
parmi lesquelles il y aura done des images que nous dirons

«contraignantes»: images dont l'esprit oublie qu'elles ne sont que
des images et qui se surprennent ä penser par elles-memes. C'est
elles que nous allons examiner maintenant. Bien entendu, il ne

31 G. BACHELARD, La formation de l'esprit scientifique (Paris 21975), 81.



118 M. ARMISEN-MARCHETTI

faut pas s'attendre ä ce qu'elles fassent l'objet d'une reflexion
theorique de la part de Seneque: outre le fait que la rhetorique
antique n'est pas habituee a s'interroger sur le pouvoir heuristi-

que de la metaphore, le propre des images contraignantes est

d'imposer leur pouvoir de fajon souterraine, et l'intelligence qui
les manipule ne prend que difficilement conscience qu'elle est

aussi manipulee par elles.

3. Les metaphores «contraignantes»

A quoi reconnait-on les images contraignantes? Leur force
vient precisement de ce qu'on les reconnait mal, pour peu qu'on
ne leur prete pas l'attention de principe qui est la notre. Car leur

premiere caracteristique est la discretion. Tout d'abord, ce sont
des metaphores, non des comparaisons, c'est-a-dire qu'aucun
signal syntaxique ne previent de l'intrusion de l'image dans le

discours; souvent d'ailleurs ces metaphores sont si tenues —

beaucoup sont des metaphores verbales — qu'elles ne deviennent
sensibles que par accumulation: c'est la succession de plusieurs
termes metaphoriques, dont chacun isole passerait inaperfu, qui
assure la capacite figurative du discours. Par ailleurs on s'aper-

foit que ces images relevent la plupart du temps des experiences
les plus primitives de la conscience, et en particulier de l'expe-
rience de l'espace et du temps. Tel est bien le cas du theme meta-
phorique que nous allons nous donner comme exemple, celui de

l'äme imaginee comme un espace limite et clos: cela nous per-
mettra d'observer comment la metaphore, non point succede au

concept pour l'illustrer, mais guide et informe la pensee abs-

traite, voire s'y substitue.
L'äme est done un espace limite, qui possede ses fines (Ir. I

8, 2). Les mouvements psychiques (passions, sentiments, perceptions)

sont confus comme des etres — plutöt que comme des

objets — qui y entrent et qui en sortent: irrumpit animum...



LA METAPHORE ET L'ABSTRACTION 119

admiratio {Ben. III 3, 2); desmet... malus esse, si ad illum uirtus
mtrauerit {Ben. V 12, 5); cum mterposito tempore in locum irae
subisset uerecundia {Ben. VI 32, 2); exibit gaudium quod mtrauit
{Ep. 98, 1); mtrantibus (uitns) resistamus, quia facilius... non reci-

piuntur quam exeunt {Ep. 116, 3); etc. Des lors l'espace psychi-

que obeit — et ne pas s'en etonner est dejä se rendre captif de

la metaphore — aux memes lots physiques et aux memes
contraintes que l'espace materiel: il n'est pas extensible, et par
consequent il peut etre encombre. Teile est l'explication du
malaise de Serenus, au debut du De tranquillitate-. in angusto
mclusae cupiditates sine exitu se ipsae strangulant39. C'est aussi le

39 Tranq. 2, 10; cf aussi 10, 5 (cupiditates includi ex toto non patiuntur);
Ep 56, 5 (omnia licetfons resonent, dum intus nihil tumultus sit, dum inter
se non nxentur cupiditas et timor. Cette conception spatiale du

psychisme n'est certainement pas propre a Seneque. se representer des

concepts abstraits en les projetant dans un espace lmaginaire est sans

doute un mouvement naturel de l'esprit humain Nous en donnerons
deux exemples, empruntes l'un ä la famille spirituelle de Seneque, le stoi-
cisme, l'autre a sa culture romaine. Dans la theorie stoicienne de la

connaissance tout d'abord, la representation, la cpavcocaiot, est decrite par
Zenon et Cleanthe comme une tuTtcoan;, une «empreinte» (ce qui permet
d'expliquer du meme coup la persistance des souvenirs): Cleanthe precise
qu'il s'agit d'une empreinte semblable ä celle du cachet d'une bague sur
la cire (SDFI 484) Mais Chrysippe rejette cette idee: «Chrysippe pensait
qu'il etait impossible qu'il en füt ainsi; en effet, disait-il [. .] beaucoup de

representations se trouvant en meme temps en nous, l'äme aurait simul-

tanement beaucoup de figures» (SVFl 484; II 55; II 56). Cette espece de

«surface» psychique recouverte de representations qui se superposent et

risquent de s'effacer reciproquement est-elle sans parente avec l'«espace»
de l'äme represente par Seneque? Plus proche encore de l'imaginaire de

Seneque, la description de la memoire que nous livre la Rhetorique a
Herennius. II s'agit d'apprendre ä l'orateur ä fixer ses souvenirs. Le principe

de cette mnemotechme est de se donner des «lieux» imaginaires, des

loci, que l'on associera aux souvenirs que l'on veut garder en memoire.
La Rhetorique conseille d'imaginer un espace divise: une maison, une
colonnade, un angle, une arche, ä l'interieur duquel on disposera ses



120 M ARMISEN-MARCHETTI

moyen de concevoir l'incompatibilite des uitia et des uirtutes.
L'un des dogmes les plus significatifs de la morale du Portique
affirme en effet que vices et vertus ne peuvent coexister chez le

meme individu: l'homme sage l'est entierement, et s'il reste chez

quelqu'un ne serait-ce qu'une trace de vice, on ne peut le dire

sage. L'ancien stoi'cisme usait de la comparaison du baton: «(Les

stoiciens) croient qu'il n'y a pas d'intermediaire entre la vertu et
le vice... De meme, disent-ils, qu'un baton doit etre droit ou
courbe, l'homme doit etre juste ou injuste, et il ne peut etre plus
juste que le juste ou plus injuste que l'injuste, et ainsi des autres
vertus.»40 Logique binaire de l'exclusion, que Seneque, lui, pense
en termes d'espace; si les vertus ne peuvent appartenir ä

l'homme passionne, c'est parce que les vices occupent dejä son
äme et ne leur laissent plus de place. L'image est ici confiee au
verbe occupare41. A l'inverse, on parlera d'hommes «vides»

(uacui) de passions (Tranq. 7, 3).

Aussi, pour que la sagesse puisse penetrer dans l'äme,
convient-il de faire au prealable place nette et d'expulser les

vices, car la sapientia est chose vaste, qui a besoin d'espace:

magna et spatiosa res est sapientia: uacuo illi loco opus est...

Laxum spatium res magna desiderat (Ep. 88, 33-35). L'etymolo-
gie concrete du terme occupationes s'en trouve ravivee. Qu'il

souvenirs sous forme d'images mentales Or cet espace imaginaire obeit
aux memes lois physiques que l'espace reel, les loci doivent etre de bonne
dimension, m trop grands ni trop petits, afin que les souvenirs y rentrent
sans s'y perdre; correctement eclaires, pour que l'on puisse bien distin-

guer les images; etc. (Rhet Her. Ill 17,30 a 19, 32). Conception bien naive
assurement du fonctionnement du psychisme! Mais ce rigide espace

imaginaire est-il si loin de celui que nous propose Seneque sur le mode meta-
phonque?

40 Diog. Laert. VII 127 (traduction J. BREHIER, Les Stoiciens, Bibliotheque
de la Pleiade [Pans 1962], 56).

41 Ben. Ill 3, 1; Ep. 50, 7; 75, 16; etc.



LA METAPHORE ET L'ABSTRACTION 121

s'agisse des occupations sociales ou des preoccupations intellec-
tuelles, toutes doivent laisser le champ libre a la sagesse: (occupa-
tiones) excludendae sunt: si semel mtrauennt, in locum suum
alias substituent {Ep. 72, 11); dans la Lettre 88, 33, la meme
recommandation s'applique aux studia.

C'est encore cette conception de l'espace occupe qui explique
ä l'inverse que l'äme vertueuse ne puisse sombrer ä nouveau
dans le vice, et que la sagesse une fois acquise le soit definitive-

ment; car un psychisme occupe par la uirtus est un psychisme
plein, ou plus rien d'autre ne peut entrer: malo autem sapientia
non rehnquit locum; unum enim illi malum est, turpitudo, quae
mtrare ubi lam uirtus honestumque est non potest {Const. 5, 3).
Le cas particulier du deuil verifie cette regle physique. La vertu,
parce qu'elle occupe l'äme, empeche de ressentir le sentiment de

vide qu'entraine le deuil: (uirtus) nihil uacarepatitur loci, totum
animum tenet, desiderium omnium tollit, sola satis est {Ep. 74,

25). La formule montre bien comment la pensee glisse de la

metaphore {nihil uacare loci) ä l'abstraction {sola satis est), et non
le contraire.

Une autre consequence, et des plus importantes, de cette

conception spatiale du psychisme, est l'opposition entre l'exte-
rieur et l'interieur de l'äme, laquelle se double spontanement
d'une connotation positif/negatif. Certes, s'agissant de

l'«espace» psychique, cette bipolarite se justifie sur le plan pure-
ment conceptuel: l'«interieur» de l'äme est le seul lieu ou puisse
se realiser le bien supreme, la vertu, tandis que tout ce qui est
ä l'«exterieur» d'elle tombe au pouvoir de la Fortune. Mais la

valorisation de l'«interieur» et, ä l'inverse, l'inferiorite ontologi-
que de l'«exterieur» sont aussi une tendance spontanee et universelle

de l'esprit humain. La psychologie moderne considere que
la conscience du moi n'est pas innee, et que le nouveau-ne ne res-
sent pas d'emblee les limites ni l'autonomie de son corps; cette
connaissance ne lui viendra que petit ä petit, par les heurts
successes contre le reel. L'experience de l'opposition entre Tinte-



122 M. ARMISEN-MARCHETTI

rieur et l'exterieur du moi est done l'une des plus primitives et
des plus puissamment constitutives de la personnalite. Chez
Seneque, cette meme opposition marque de fa^on tres vive la

representation de l'espace psychique. Prenons garde toutefois a

la ligne de demarcation: pour le philosophe sto'icien, l'«exte-
rieur» inclut le corps, qui du point de vue de l'ethique fait partie
des indifferents. L'«interieur», e'est l'espace de l'äme, et lui seul.
La survalorisation de l'«interieur» s'accompagne done d'un
sentiment de danger. L'«interieur» se sent menace par l'«exterieur»,
comme dans l'experience primitive l'individu prend conscience

qu'il doit se proteger du monde; l'on obtient des lors chez Seneque

l'image de l'äme assaillie tant par l'hostilite des hommes et
de la Fortune que par les vices, et qui, grace ä la sagesse,
s'enferme en elle-meme et se transforme en forteresse. L'image
devient alors tres forte et s'epanouit en descriptions puissantes,
voire en allegories: «Ses biens {seil, du sage) sont preserves par
une ceinture de remparts robustes et insurmontables. N'y compare

pas les murs de Babylone, qu'Alexandre forfa; ni les

remparts de Carthage ou de Numance, qu'un meme bras a conquis;
ni le Capitole ou sa citadelle, ils portent les traces de l'ennemi.
Les murailles qui protegent le sage sont ä l'epreuve du feu et des

assauts, elles n'ont point de breche, elles sont immenses, inexpu-
gnables, aussi hautes que les dieux.»42

Si differente qu'elle soit des metaphores tenues citees plus
haut, cette comparaison eclatante appartient au meme complexe
imaginaire, dont eile est en quelque sorte l'aboutissement philo-

42 Const. 6, 8: Bona eius solidis et mexsuperabilibus munimentis praecmcta
sunt. Non Babylonios illis muros contuleris, quos Alexander mtramt; non
Carthaginis aut Numantiae moema,una manu capta; non Capitolium
arcemue, babent ista hostile uestigium. Ilia, quae sapientem tuentur, et a

flamma et ab mcursu tuta sunt, nullum mtroitum praebent, excelsa, mexpu-
gnabilia, dus aequa. Meme image, mais moins vigoureusement develop-

pee: Ep. 74, 19; 82, 5; 113, 27.



LA METAPHORE ET L'ABSTRACTION 123

sophique et rhetorique43. Toutes ces images reposent sur la

meme representation de l'äme comme lieu limite et clos, retran-
chement intime ä l'epreuve des agressions exterieures: representation

spontanee, qui s'impose sans recherche ä la conscience de

l'ecrivain. Nous avons pris cet exemple, mais nous aurions pu
de la meme fa^on citer les images de l'ascese philosophique
confue comme progression sur un chemin ou comme ascension

vers les sommets de la sagesse: quand l'esprit, pour s'aider dans

son effort d'invention, cherche ä asseoir ses concepts abstraits

sur quelque representation figuree, il tend spontanement a les

inscrire dans l'espace ä la fafon d'objets concrets. Cela se fait par
un mouvement qui est celui de la metaphore, mais d'une meta-
phore a fleur de conscience, a laquelle l'esprit prend a peine
garde, et qui n'en est que plus autoritaire. Relevant de l'evidence
immediate qui caracterise les experiences premieres de l'etre
humain, l'image transfere cette meme evidence au concept
qu'elle illustre, voire suscite et nourrit. S'agissant de Seneque,

qui n'est pas l'inventeur du Systeme philosophique qu'il expose,
on ne peut pas dire que l'image cree veritablement le concept,
mais eile le vivifie, l'anime, permet au philosophe de le repenser
selon ses propres categories mentales et de le faire sien.

Ii arrive meme, cas extreme, que la metaphore n'en soit plus
une et se confonde avec le concept, sans que l'on sache plus ou
finit l'une et ou commence l'autre. C'est ce qui se passe avec l'un
des themes les plus frequents de l'oeuvre philosophique de Seneque,

celui de la sante et de la maladie de l'äme. Le materialisme
stoicien fait de l'äme, ä la ressemblance du corps, un compose
de nature biologique. On pourrait dire qu'elle est un organe

43 Nous parlons ici d'aboutissement philosophique et esthetique, et non de

Chronologie. En effet, nous n'avons pas decele devolution significative
dans le maniement des images: tout se passe comme si l'imaginaire de

Seneque etait constitue des les premieres oeuvres.



124 M. ARMISEN-MARCHETTI

parmi les autres, sinon comme les autres; et ä ce titre elle est

susceptible, comme le corps, d'etre en bonne sante — ce qui definit
la sagesse —, ou, si les passions s'emparent d'elle, d'etre malade:

expressions qu'il faut prendre au sens propre et non metaphori-
que, car si la sante de l'äme est decrite par analogie avec la sante
du corps, elle n'en a pas moins sa realite propre44. Mais par ail-
leurs le theme de la sante de l'äme deborde largement le stoi-
cisme. II appartient au fonds commun de la pensee et de la litte-
rature antiques, et il est abondamment represente chez les poetes
erotiques, sous la forme de l'image de l'amour-maladie, sans qu'il
y soit pour autant soutenu par une psychologie explicite45. Sene-

que lui-meme cultive le theme de la maladie de l'äme, et son
corollaire, celui de la medecine, avec une complaisance litteraire
qui montre que bien qu'en strict stoi'cisme ce ne soit pas une
image, il lui conserve au moins partiellement son caractere
figuratif46: les limites entre la metaphore et le concept se brouil-
lent, au point qu'il devient impossible de determiner si l'on a

affaire ä une description directe des faits psychologiques ou ä une
image. C'est la le point extreme de convergence entre l'image et
l'abstraction.

44 SVF III 421-430; 471-473.
45 L'amour-maladie: cf. (ce ne sont que quelques exemples), en Grece,

Soph. 7V. 445; Eur. Hippol. 765-766; Theoc. 30, 1; Call. Epigr. 46, 6

Cahen; et, ä Rome, Ter. Eun. 225-226; Lucr. IV 1063-1072; 1113-1120;
Catull. 76, 25; Tib. II 5, 110; Ovide presente ses Remedia amorts comme
un traite de «medecine» {Rem. 41 sqq.); et n'oublions pas, chez Seneque
lui-meme, la description de la maladie d'amour dont souffre Phedre

{Phaedr. 374-378).
46 Cf. M. Armisen-MarCHETTI, Sapientiae facies, 133 sqq. et 136 sqq.



LA METAPHORE ET L'ABSTRACTION 125

4. Les restrictions ä l'usage de la metaphore

Mais si importante que soit la contribution de l'image a

l'invention et ä l'expression de l'abstraction, son usage n'en

comporte pas moins des restrictions. Seneque lui-meme le

signale, d'une fafon rapide et quasi allusive, mais qui s'eclaire a

la lumiere de la tradition rhetorique. Aussi est-il utile de remon-
ter ä la source de cette tradition, c'est-ä-dire, encore une fois, a

Aristote et au livre III de la Rhetorique, ou Ton rencontre pour
la premiere fois l'avertissement selon lequel la metaphore doit
etre prise ä des «objets apparentes» Ix xwv auyyevwv, et ä des

«enigmes bien faites», ix xcöv eu f]viy[j.£vwv; a l'inverse, les mau-
vaises metaphores manquent de clarte et sont tirees de trop
loin47. Des lors l'idee que la metaphore doit reposer sur une
analogic claire et non deconcertante est reprise regulierement par la

rhetorique posterieure, et tout d'abord naturellement par la

rhetorique de tradition aristotelicienne, avec Demetrius: il faut etre
prudent dans le maniement des metaphores, du moins en prose,
et eviter la metaphore «perilleuse», xivSuvcoSt)? (Ilepi IppTjvEias

80). Ii ne faut pas que les metaphores soient amenees de loin,
mais elles doivent se presenter spontanement et emaner d'une
analogie (auxoGev xai ix xoü öpcnou: 78). Quand la metaphore est

hardie, on la transformera en comparaison (80). On note un
souci de mesure identique chez l'auteur de la Rhetorique a
Herennius, pour qui la translatio doit etre prudente et moderee,
c'est-a-dire se reclamer d'analogies raisonnablement evidentes48.

47 Rh. III 2,1405 a-b; cf. aussi III 11,1412 a 11-12: «II faut tirer ses metapho¬
res de choses appropriees, mais non point evidentes», BetSe pexacpepeiv...
äitö oixetcov xai |xf| epavepcöv.

48 Rhet. Her. IV 34, 45: Translationem pudentem dicunt esse oportere, ut cum
ratione in consimilem rem transeat, ne sine dilectu temere et cupide mdeatur

in dissimilem transcurrisse.



126 M. ARMISEN-MARCHETTI

Meme idee encore chez Ciceron: il faut eviter les metaphores qui
reposent sur une similitude trop lointaine, uidendum est ne longe
simile sit ductumi9.

Nul doute que Seneque partage ces reserves quand il loue
Lucilius d'avoir employe des metaphores ut non temerarias ita

quae periculum sui fecerint (Ep. 59, 6): dans temerarias, nous
reconnaissons le xiv8uvio8rj<; des rheteurs grecs, et ce rapprochement

nous permet de comprendre qu'une metaphore qui n'est

pas «temeraire» est une metaphore qui repose sur une analogie
süffisante. Meme idee dans la Lettre 108, 35, ou Seneque refuse
les translationes improbas. L'adjectif improbus signifie de fafon
generale «mauvais», mais aussi «hardi, impudent», et c'est le sens

que la tradition rhetorique nous invite a donner ici ä l'epithete,
qui devient des lors un autre synonyme de xivStivcoSr)?. Mais c'est

surtout la Lettre 114, relative au style de Mecene, qui developpe
l'idee. Ii y a eu, dit Seneque, une epoque quae translationis iure
uteretur inuerecunde {Ep. 114, 1). Inuerecunde vehicule toujours
la meme notion ä la fois d'exces et de hardiesse. De ces defauts

Mecene est le plus fächeux representant, lui chez qui abonde
Yaudax translatio ac frequens (§ 10). Et Seneque d'enumerer un
certain nombre de translationes bizarres ou de mauvais gout
dont Mecene s'est rendu coupable (§ 5). Il faut bien dire que ces

exemples ne convainquent guere le lecteur moderne, auquel le

surrealisme en a fait voir bien d'autres! D'autant que Seneque,
d'une fafon tout a fait conforme aux habitudes de pensee des

theoriciens antiques de la metaphore, cite ces images sans donner
leur contexte, ce qui les rend parfois tout ä fait incomprehensi-
bles. On croit saisir toutefois que les metaphores de Mecene

pechent par exces de bizarrerie {amne siluisque ripa comantibus;
alueum lintribus ar(arej), peut-etre aussi par trivialite ifeminae
cinno crispat et labris columbatur incipitque suspirans ut ceruice

49 De orat. Ill 163; Oral. 82.



LA METAPHORE ET L'ABSTRACTION 127

lassa fanantur nemons tyranni, oü l'amoureux est metaphori-
quement assimile ä une colombe, puis a un cerf, du moins si

notre interpretation de ces images, en l'absence de contexte, est

juste): cela est tout ä fait conforme aux principes de la rhetorique
depuis Aristote.

Mais la pratique meme de Seneque verifie-t-elle ces praecepta
de prudence et de moderation? La reponse ä cette question ne
saurait consister en un simple jugement d'ordre logique ou
esthetique: il ne nous appartient pas — ä supposer que cela ait

jamais un sens, ce dont pour notre part nous doutons — de decider

si les metaphores de Seneque sont «hardies» ou non, «exces-
sives» ou non: la sensibilite d'un lecteur moderne, forme par une
culture differente, et dont le latin n'est pas la langue maternelle,
n'est pas propre ä de tels jugements. Ce que l'on peut constater
en revanche, c'est l'absence chez Seneque de metaphores qui
appartenaient pourtant ä la tradition philosophique anterieure
et que l'on ne retrouve pas chez lui, contrairement a ce que l'on
aurait pu attendre: absence qui s'explique par le caractere decon-

certant, parce qu'exotique ou trop technique, de ces images.
Nous en donnerons un seul exemple, emprunte a la classification

des maladies de l'äme. Chrysippe, s'appuyant sur l'analogie
avec les maladies physiques, distinguait trois etats pathologiques,
qu'il classait par ordre de gravite: r£Ü£[X7txwata, qui est ^inclination»

a la passion, malveillance, pitie, colere, tout comme il y a

dans le corps des inclinations a certaines maladies telles le catar-
rhe ou la diarrhee50; le voaripoc, defini comme une opinion fausse

qui fait prendre pour desirables les objets non desirables, ou au

SVF III 421 et 422. Pour la classification des maladies de l'äme chez

Chrysippe, Ciceron et Seneque, cf. les bonnes pages de I. Hadot, Seneca

und die griechisch-römische Tradition der Seelenleitung (Berlin 1969),
143-145.



128 M. ARMISEN-MARCHETTI

contraire comme detestables des objets non detestables51 (on
reconnait la l'erreur de jugement qui caracterise la passion);
enfin, l'dtppcoorrifjia, qui est une «maladie accompagnee de fai-
blesse»52: les exemples (goutte, rhumatisme, et pour l'ame

amour de la gloire et goüt du plaisir) montrent qu'il s'agit de

maladies chroniques. Ciceron restitue integralement cette
classification et donne un equivalent latin de chacun de ces termes53:

£U£jji7tTMCTia devient procliuitas, qui conserve la metaphore de la

pente et de la chute incluse dans le terme grec; voaripa est traduit

par morbus, defini comme une totius corporis corruption enfin,
<xppd>aT7]fxa refoit pour correspondant aegrotatio, decrit comme
un morbus cum imbecillitate, conformement a sa definition grec-
que.

Seneque connait, bien entendu, cette classification des maladies

psychiques: si le substantif procliuitas n'apparait pas chez

lui, on y trouve en revanche l'adjectif procliuis54. Morbus est

defini comme un iudicium in prauo pertinax, tamquam ualde

expetenda sint, quae leuiter expetenda sunt55: c'est la formule
meme par laquelle Chrysippe decrivait le voaripioc. Mais Seneque

presente aussi le morbus comme un etat pathologique durable

produit par de frequentes neglectique... affectusi('. Autant dire que
morbus reunit en lui les definitions ä la fois du voarjpLa et de

l'dcppcoaxripa, et la serie qui chez Chrysippe et Ciceron compor-
tait trois degres se reduit chez Seneque ä deux. Peut-etre cette
simplification tient-elle au dedain du moraliste pour les classifi-

51 Ibid.
52 Noa7i|j.a aoSevetai;: ibid.
53 Tusc. IV 23-30.
54 7r.II20, 1; 94, 13. Synonymes: pronus (Ep. 94, 13; 95, 37); inclinabilis

(.Ep. 94, 40).
55 Ep. 75, 11.

56 Ep. 75, 12. Meme idee dans Ep. 85, 10; 106, 6.



LA METAPHORE ET L'ABSTRACTION 129

cations dialectiques inutiles a la pratique de la sagesse. Mais il
nous semble que ce qui decourage surtout Seneque d'emboiter
le pas ä Ciceron et de reproduire la sequence procliuitas/morbus/aegrotatio,

c'est le caractere tres technique du dernier terme.
Procliuitas et morbus sont des metaphores qui parlent d'elles-

memes; aegrotatio en revanche, malgre une reference evidente ä

l'idee de maladie, est un terme assez rare et dont on ne saisit pas
ä premiere vue, si du moins l'on n'est pas un specialiste du stoi-
cisme, en quoi il se distingue de morbus. Seneque prefere renon-
cer ä une metaphore — et a un concept — trop techniques, des

lors qu'ils risquent de n'etre pas spontanement compris d'un lec-

teur profane. Dans un ordre d'idees voisin, souvenons-nous de

l'exemple cite plus haut des metaphores traductrices de la notion
d'ajjia: nous avions remarque, ä cote de aestimare/aestimatio,
traduction technique empruntee ä Ciceron, les metaphores
taxare et censere/census, plus quotidiennes et par la meme plus
pittoresques aux yeux du lecteur romain. Ici il s'agit non plus
d'eliminer des images peu claires, comme dans le cas de la
classification des maladies de l'äme, mais de doubler une terminologie
latine deja existante d'un jeu de metaphores plus expressives.

Le philosophe fixe done des limites a son goüt pour la
metaphore, et ce sont celles-la memes que prescrivaient les rheteurs.
La metaphore ne parait acceptable que si eile est immediatement
intelligible, que si l'analogie qui la fonde en logique est suffisam-

ment evidente. Le precepte, dans l'esprit des rheteurs, visait
avant tout l'image litteraire. A plus forte raison est-il valable

pour l'image philosophique qui s'efforce d'epauler le concept,
voire de l'explorer: la metaphore doit etre transparente ä la

raison, qu'elle la seconde ou qu'elle la guide.



130 M. ARMISEN-MARCHETTI

Nous nous demandions en commen9ant s'il n'y avait pas
quelque paradoxe ä relier les deux notions de metaphore et
d'abstraction: nous esperons maintenant avoir mis en evidence
leur collusion. En premier lieu, la metaphore sert ä denommer
le concept: c'est la metaphore-catachrese, qui non seulement
fournit un signe pour le concept, mais en propose d'emblee une
premiere description. A cette occasion, nous avons pu apprecier
le gout de Seneque pour l'image vivace, mais aussi pour l'image
simple, empruntee ä des realites familieres au lecteur romain et

capable de se faire entendre meme des non-specialistes. Or il s'est

produit un effet pervers, que Seneque ne pouvait certainement

pas imaginer: aux yeux de ses contemporains peu philosophes,
et a fortiori aux yeux du lecteur moderne mal informe d'une
tradition stoicienne qui ne nous est parvenue qu'ä l'etat de ruines,
le prosaisme de certaines metaphores, leur apparente ingenuite
masquent la technicite du concept, dissimulent ses racines et
font lire des banalites la ou il faudrait savoir identifier des

notions philosophiques rigoureusement definies. D'ou, sur la

personnalite de Seneque, une meprise ebauchee des l'Antiquite,
et qui consiste a voir en lui un moraliste mondain, un rheteur
a l'affüt de metaphores purement decoratives.

La seconde fonction de la metaphore consiste a faciliter la

comprehension du concept en le mettant sous les yeux du
lecteur: fonction illustrative et didactique certes, mais aussi plus

que cela. L'usage de l'analogie permet de faire comprendre, voire
d'explorer une idee ou une construction conceptuelle a partir
d'une autre, plus familiere et qui lui ressemble. Une realite sera
decrite dans les termes d'une autre mieux connue. Nous avons
donne des exemples empruntes au droit. Mais il est une autre
discipline, plus familiere aux Romains que la philosophie, et a

laquelle cette derniere emprunte aussi terminologie et metaphores:

c'est la rhetorique. Ii y aurait une etude a faire a ce sujet.
Enfin, a la frontiere entre image et concept, se trouvent les

metaphores que nous avons appelees «contraignantes»: des



LA METAPHORE ET L'ABSTRACTION 131

images qui s'imposent a la conscience et a la fois suscitent et

emprisonnent le concept. Chez Seneque, qui adopte une doctrine
deja constitute mais n'en est pas l'inventeur, ces images peuvent
faire pressentir les raisons pre-logiques ou meta-logiques de son
adhesion aux concepts sto'iciens — avec toute la prudence qui
s'impose quand on avance sur ces terres mysterieuses: la representation

de l'äme comme espace clos fait soupfonner que l'interio-
rite sto'fcienne est pour lui une protection contre les angoisses
existentielles. Cependant eile n'est pas un repli, mais une plenitude:

l'infini de la sagesse se loge dans l'espace fini de l'äme.
Ces remarques, bien entendu, ne pretendent pas epuiser les

fonctions ni les ressources de la metaphore. En s'appuyant sur
les divisions rhetoriques, on peut dire que nous avons traite ici
des rapports de la metaphore avec le docere; mais la metaphore
est aussi un instrument du mouere et du placere. Du mouere
d'abord, dans la mesure ou eile s'efforce de persuader: car le

directeur de conscience stoicien ne s'adresse pas seulement a

l'intelligence formelle. Son discours n'est pas un expose de logi-

que abstraite, mais la predication d'un moraliste qui veut gagner
le coeur autant que l'intelligence, afin d'operer ce renversement
de valeurs qui caracterise la conversion, avec les consequences

que cela implique pour la conduite et le mode de vie. Et ici

encore la metaphore a sa place, puisqu'elle est, les traites de rhe-

torique l'enseignent, l'un des plus puissants instruments de la

persuasion. Mais par ailleurs Seneque ne croit pas devoir dispenser

son discours d'etre beau, et la metaphore oeuvre aussi pour
le placere. Notre objet n'etait pas ici d'explorer toutes ces

fonctions, dont l'etude est au demeurant l'objet de notre reflexion
depuis des annees57. Retenons que la metaphore va partout oü

va le langage philosophique: c'est pourquoi elle est un si bon

poste d'observation.

57 Cf. notre these, citee note 30.



DISCUSSION

M. Hijmans: I wish to thank you for a very lucid and interesting contribution:

it has taught me a great deal. My question is a small and simple one.

You state that in Ep. 74, 25 (virtus) nihil vacare patitur loci, totum animum

tenet, desiderium omnium tolht, sola satis est the thought glides from metaphor

to abstraction (sola satis est) and not the other way round. Would it be

possible to take satis not so much as an abstract, but — especially in view of
desiderium — as itself metaphorical? The implied comparison would be the

body, hunger satisfied, the stomach full. I fully realize that in the context
surrounding your quotation that metaphor plays no further role, but the

comparison soul-body is never far from Seneca's mind.

Mme Armisen-Marchetti: II est vrai que Seneque aime les images emprun-
tees a la nourriture et ä la digestion et qu'il les utilise souvent par ailleurs.

Cependant si dans sola satis est il y avait une metaphore, ce serait une meta-

phore tout a fait isolee et fugitive. Dans nihil vacare patitur loci, totum

animum tenet, je lis une metaphore spatiale ä cause de la presence simultanee de

vacare, loci, tenet: c'est l'accumulation qui rend l'image sensible. Qu'un seul

de ces termes apparaisse, et je n'oserais y voir une metaphore. Par votre question

vous soulevez done un probleme fondamental et delicat: comment dis-

tinguer les images mortes des images encore sensibles? Je me suis donne dans

ma these (voir supra n. 30) un certain nombre de criteres qui ne levent pas

toutes les hesitations, mais suffisent quand meme a regier la plupart des cas.

M. Cigon: Je suis entierement d'accord avec votre excellent expose, specia-

lement en ce qui concerne la distinction entre les differents types de metapho-

res: 1) Dans les sciences naturelles la metaphore est un element indispensable,



LA METAPHORE ET L'ABSTRACTION 133

des le debut, avec Anaximandre: les phenomenes cosmiques lointains devien-

nent comprehensibles par l'analogie avec des phenomenes connus et evi-
dents. On y peut comparer la parabole homerique et l'abondance de meta-

phores chez un Empedocle; 2) En psychologie la metaphore n'est pas moms
fondamentale: eile visualise l'invisible; 3) La metaphore stoicienne (cf. la

these de L. Stroux sur les metaphores chez Zenon), a son propos, on est

frappe par l'aisance avec laquelle Zenon, dejä, se sert de la metaphore com-
merciale. Normalement une teile metaphore sert a devaloriser (alors que les

metaphores destinees ä souligner l'importance d'un sujet sont prises dans le

vocabulaire soit de la religion soit de la guerre); mais Zenon n'a pas hesite

ä introduire (comme Piaton?) la notion de valeur commerciale (<x?fa)!

Mme Armisen-Marchetti. II serait trop expeditif de decrire tel champ meta-

phorique comme a priori devalorisant, tel autre comme a priori laudatif. Les

fondateurs du stoicisme utilisent de nombreuses images, metaphores ou com-

paraisons, empruntees ä des domaines tres concrets. Leur souci premier sem-

ble avoir ete de mettre ä la portee de leurs auditeurs, au moyen d'images

simples, des concepts souvent difficiles. Et pour cela lis n'ont pas craint de recou-

rir ä des analogies tout a fait quotidiennes et famiheres. On peut trouver le

releve des comparaisons qu'ils ont utihsees dans le livre de K.-H. Rolke, Die

bildhaften Vergleiche in den Fragmenten der Stoiker von Zenon bis Panaitios

(Hildesheim 1975).

M Mazzoli: La Sua esposizione, che ho vivamente apprezzata, tocca uno
dei punti di maggiore importanza critica ai fim del tema dl mia specifica com-

petenza, ll pensiero di Seneca sulla poesia. Verso la fine Lei ha incluso la reto-

rica tra l referenti principali della terminologia e metaforicita filosofica.

Anche la poesia, da Lei non considerata, si lascia sfruttare altrettanto util-

mente, purche opportunamente strumentalizzata: Ep. 59, 6 giustifica l'uso

filosofico delle imagines, ma ne sposta la funzione dal lenocimo perseguito
dai poeti al compito di adducere in rem praesentem, mediando e rendendo

rapidamente intuibile l'astrattezza dei valori morali.



134 DISCUSSION

Mme Armisen-Marchetti• Poesie et rhetorique conduisent en effet a une

problematique commune La forme poetique et la metaphore ont en com-

mun d'etre des creations de l'imagination et de la sensibihte, c'est-ä-dire des

creations a-rationnelles, que Seneque met au service du X6yo? philosophique

pour instruire et pour persuader.

M. Grtmai. Le choix des metaphores depend non seulement du sujet par-
lant, mais des habitudes d'espnt que l'on suppose famiheres ä l'auditeur et,

plus generalement, ä la societe qui refoit le discours Si les stoiciens, des

Zenon, recourent ä des metaphores commerciales (avec la notion d'äljia), cela

s'explique peut-etre par le milieu d'oü Zenon est issu: Chypre, si proche de

la Phenicie, et cela en un temps ou, apres Alexandre, les echanges commer-

ciaux sont plus intenses que jamais en Egee

Si Seneque emploie si souvent des metaphores empruntees ä la gladiature,

ce n'est pas qu'il airnat les jeux sanglants, c'est parce qu'il parlait un langage

familier ä tous. De meme les termes de la vie financiere etaient usuels, dans

une societe ou le credit, le pret a interet, etc etaient d'usage courant, comme
le montre la vie financiere revelee par les tablettes de Pompei (v les travaux
de Jean Andreau, en particulier Les affaires de Monsieur jucundus [Rome

1974]).

Mme Armisen-Marchetti: II est clair que Seneque est attentif a son lecteur:

ll choisit des images qui lui parlent aisement, n'hesitant pas a proposer, a cote

(ou ä la place) des metaphores heritees des anciens stoiciens, d'autres

metaphores specifiquement romaines (census / censere), ou encore sacrifiant des

images parce qu'elles ne parlent plus ä un lecteur de culture romaine (j'ai
donne l'exemple de la classification des maladies de l'ame, mais ll y en aurait

d'autres).

M. Gnmal: II convient d'etablir des distinctions tres nettes entre les

metaphores qui remontent a l'ancien stoicisme et Celles qui sont introduites par
Seneque. La psychologie stoicienne etant matenahste, tout ce qui concerne
l'äme comme substance, matiere susceptible de recevoir une forme, une

empreinte, une couleur, des quahtes, etc. est refu et accepte par Seneque avec



LA METAPHORE ET L'ABSTRACTION 135

l'enseignement de l'Ecole II en deduit diverses consequences, par exemple

l'incompatibilite, en une meme äme, du Bien et du Mal C'est pour lui une

verite d'ordre physique En revanche, quand ll reflechit sur le role d'un mai-

tre dans la decouverte de la Sagesse, ll compare sa propre experience a ce

qu'implique le materialisme stoicien et insiste sur la notion de forma, de

axrjpa, qui prend pour lui une realite vecue Et encore l'äme enclose, ä l'inte-

rieur d'un espace limite, suggere les images militaires — en les justifiant —

qu'il trouvait dans l'enseignement de Sextius le Pere On discerne comme un

mouvement incessant entre la metaphore hentee et la metaphore ressentie et

vivifiee

Mme Armisen Marcbetti II existe, surtout dans le domaine de la psychology,

ce que j'ai appele dans ma these (Sapientiaefacies Etude. de «fausses

images», c'est-a-dire des formules qui ne sont pas des metaphores, mais qu'il faut

considerer au sein du materialisme stoicien comme l'expression propre du

concept A l'instant j'ai cite l'exemple de la «maladie» et de la «sante» de

l'äme Neanmoins ces «fausses images» stimulent l'imagination de Seneque

et servent de point de depart ä des constructions proprement metaphonques

Ainsi l'äme, substance materielle de type biologique, est contenue dans des

limites finies Sur ce concept, qui n'est pas une image, Seneque bätit ses propres

metaphores, et la conception de l'äme comme espace fini aboutit ä

l'image de la forteresse

M Lana Ho ascoltato con viva soddisfazione 1'expose dl Mme Armisen,
ntrovandovi le dati dl chiarezza e dl finezza dl analisi che ho apprezzato nel

volume Sapientiaefacies Propongo una piccola integrazione al suo expose E'

vero che anche Seneca, e per esperienza sua diretta, e ben consapevole della

patru sermonis egestas, e lamenta talora la difficoltä che incontra nel rendere

in latino 1 concetti stoici Tuttavia non e sempre cosl: talora la scelta del ter-

mine latino in luogo della traslitterazione del termine greco e, da parte di

Seneca, mtenzionale Cito un caso nel quale la scelta del vocabolo latino per
rendere un termine tecmco greco e mtenzionale e risponde alia funzione —

a mi non di rado Seneca indulge — dell'autoironia Nell' Ep 54, egli nferisce

a Lucilio di un attacco d'asma che lo ha colpito nullum [i.e genus malae



136 DISCUSSION

valetudims] mihi ignotum est. Uni tarnen morbo quasi adsignatus sum, quem

quare Graeco nomine appellem nescio: satis emm apte dici suspirium potest (§ 1).

La scelta del vocabolo latino satis aptum e polemica: infatti Celso De mediana

IV 8, dedica un capitolo all'asma, che designa con il vocabolo greco; la scelta

e anche autoironica, perche il vocabolo suspirium lo troviamo graffito a Pom-

pei per designare un gladiatore «trace» comepuellarum suspirium, come colui

per il quale tutte le ragazze di Pompei «sospiravano» d'amore. Ma Seneca

anche a riguardo dell'uso di vocaboli greci non e sistematico: altrove — e

ancora in funzione d'autoironia — usa vocaboli greci: p.es. Ep. 83, 4: crisis-,

§ 5: biera; psychrolutes (ma altrove, Ep. 53, 3: vetus frigidae amator).

Ancora una riflessione. A proposito della funzione della metafora demon-

strandae rei causa puo essere chiarificatore un riferimento esplicito alia teoria

retorica dell' evapyeia/evidentia. L'uso della metafora, in tale prospettiva,

serve a innalzare il livello espositivo dal grado della semplice aacprjvtia a quello
dell' eväpYewc, che vuole, appunto, audientem in rem praesentem adducere.

Essa svolge, quindi, nel testo filosofico una funzione analoga a quella della

citazione poetica, di cui Seneca giustifica l'uso al fine di rendere piu convin-

cente il discorso filosofico.

Mme Armisen-Marchetti: Je vous remercie pour l'exemple du suspirium,

qui est tout ä fait savoureux et revele l'humour de Seneque. Quant a Pevapyeia

comme effet expressif de la metaphore, j'y avais songe pour ma part, et j'avais

prevu, lors de la publication de cet expose, de la signaler dans une note (cf.

supra p. Ill n. 28).

M. Soubiran: Trois details d'abord sur les textes que vous avez cites: en

Ben. II 34, 2, canem et venaticum et marinum et sidus, on peut se demander

si sidus designe l'ensemble de la constellation du Grand Chien, dont la forme

rappelle (avec beaucoup de bonne volonte!) celle de l'animal, ou seulement

— et ceci serait plus conforme au sens habituel de sidus — son etoile

principal, la plus brillante du ciel, Sirius, l'etoile de la «canicule». Dans ce

dernier cas, ce ne serait pas une analogie de forme, si vague soit-elle, qui justi-
fierait la catachrese, mais une relation plus abstraite («mordant» de la cha-

leur?).



LA METAPHORE ET L*ABSTRACTION 137

Dans la formule que vous citez (Ep. 59, 6) sur les metaphores trop hardies,

ut non temeranas, ita quae periculum sui fecerint, n'est-ce pas plutot pertculum

sui que temeranas qui traduit le xivSuvtoSr)? de Demetrius? Le sens serait: une

metaphore certes adequate ä son objet, c'est-a-dire pertinente (non temeranas,

«qui n'est pas adoptee au petit bonheur»), mais tout de meme «risquee».

En Ben. IV 12, 1, dans ad. haec verba demonstrandae ret causa descendimus,

le verbe descendere ne sous-entend-il pas le recours a un procede, sinon bas

et indigne, du moins auquel on se resigne avec un peu de regret, faute de

mieux?

Plus generalement, votre argumentation s'appuie de maniere convain-

cante sur les theories de la rhetorique, Aristote en tete. Peut-on penser que

Seneque avait lu Aristote, ou le connait-il seulement par des intermediates

plus ou moins scolaires? Dans le domaine de l'origine du langage, auquel vous
touchez dans votre expose, n'y aurait-il pas des donnees ä prendre chez Var-

ron, par exemple, et chez ses commentateurs modernes (J. Collart, H.
Dahlmann, K. Barwick)? Le livre recent de Fr. Desbordes et M. Baratin sur les

theories linguistiques de l'Antiquite (qu'apres un long dedain on tend ä reha-

biliter) pourrait aussi etre utilise dans cette perspective. Mais eile reste secondare

dans votre etude, et l'on se rappellera, avec M.- Mazzoli, que Seneque

n'a guere d'estime pour les grammairiens...

Mme Armisen-Marchetti: Je reponds dans l'ordre ä vos trois remarques:
1) A propos du sidus du Chien: sidus peut designer en latin aussi bien une

constellation entiere qu'une etoile de cette constellation ou encore une etoile

isolee. II faut de la bonne volonte, c'est vrai, pour reconnaitre dans la constellation

du Chien la forme du corps de l'animal. Si eile a ete nommee ainsi, c'est

ä cause de la proximite de la constellation d'Orion le chasseur et de celle du

Lievre. Ii manquait, pour completer le tableau de chasse, un «Chien»: l'imagi-
nation des astronomes a fait le reste (cf. le livre de A. Le Boeuffle, Les noms

latins d'astres et de constellations [Paris 1977]).

2) (translationes) ut non temeranas ita quaepenculum suifecerint-. votre
traduction est aussi la mienne. Temeranas et penculum sui appartiennent au

meme ordre d'idees; ce n'est qu'une question de degre. Une translatio «teme-

raire» est une metaphore qui repose sur une analogie insuffisante, et c'est cela



138 DISCUSSION

que Demetrius veut dire par xiv8uv(68t)i;. Cependant meme une bonne image

prend un «risque» (periculum), celui de n'etre pas comprise. Une image sans

«risque» est une image evidente, done plate, et le plus souvent banale. II est

possible aussi que ces notions de «hardiesse» et de «danger» des metaphores

rejoignent dans 1'esprit de Seneque la polemique qui oppose partisans d'un

style classique et mesure, et partisans d'un style sublime mais nsquant le mau-

vais goüt. Des echos de cette polemique se trouvent dans le Tratte du Sublime

(33, 1) et chez Pline le Jeune (Ep. IX 26).

3) Tel est bien le sens que je donne moi-meme ä descendere. Seneque utilise-

t-il directement Aristote? C'est bien difficile ä dire, d'autant qu'il ne

s'exprime que par allusions breves et dispersees. Au premier siecle ap. J.-C.,
les theses aristotehciennes sur la metaphore appartiennent ä la vulgate sco-

laire. Quant ä la fagon dont les stoi'ciens decrivaient l'origine et la formation
du langage, eile nous est suffisamment connue a travers le De dialectica

d'Augustin, excellemment commence par J. Pepin (Samt Augustin et la dialec-

tique [Villanova University Press 1976]). J'ai aussi utilise, bien sür, K. Bar-

wick, Probleme der stoischen Sprache und Rhetorik (Berlin 1957).

M. Mazzoh: A proposito della metaforicitä demonstrandae rei causa Lei

afferma giustamente che l'uso dell'analogia permette di far capire, cioe dl

esplorare un' idea o una costruzione concettuale partendo da un'altra che le

assomiglia. E' esattamente cio che Seneca afferma in Ep. 120, 5, riconoscendo

nell'ordine fisico i modelli per la costituzione dei concetti morali: quae sit

haec analogia dicam. Noveramus corporis sanitatem: ex hac cogitavimus esse ali-

quam et animi. Noveramus vires corporis: ex his collegimus esse et animi
robur...: ex his ergo speciem mgentis boni traximus.

Mme Armisen-Marchetti: Dans le passage de la Lettre 120 que vous citez,

il faut distinguer deux moments successifs. Seneque decrit ä la suite deux

formes differentes d'analogia. Noveramus corporis sanitatem... esse et animi robur

est une analogie heuristique. Seneque infere d'un domaine connu (le corps)

a un domaine moins connu et suppose analogue (plutot: suppose de meme

nature, etant donne le caractere materialiste de la psychologie stoi'cienne), qui

est l'äme. C'est bien, en effet, le mouvement de certaines metaphores demon-



LA METAPHORE ET L*ABSTRACTION 139

strandae rei causa, telles que je viens de les decrire dans raon expose. C'est,

surtout, le mouvement des analogies heuristiques des Questions Naturelles

dont je parle au chapitre V de mon livre Sapientiae facies. Mais dans la suite

de la Lettre 120, au § 5, Seneque passe a un autre type d'analogie. Aliqua beni-

gna facta, aliqua humana, aliqua fortia nos obstupefecerant: haec coepimus tam-

quam perfecta mirari [...]. Ex bis ergo speciem mgentis boni traximus. Ii s'agit

maintenant de l'idee (qui remonte aux anciens stoi'ciens) que c'est en observant

des actes inspires par telle ou telle vertu que les hommes se sont donne

la notion de vertu, speciem boni. Seneque, ä la suite de ses maitres stoi'ciens,

decrit ainsi la demarche tneme de l'abstraction creatrice des concepts ethi-

ques, et cela n'a plus rien a voir avec la metaphore.



'V - fli -s
'& •...

' /i ,-
_ _

;:%. i" '^r ' '• '^jjV • .-., "•• ••?•••/*.-'<v

vv.'f'" .^p-^'y-r-y • ^ ;• -

ji«*' •- ~ " V'.' 'JC-.- .•"*•
'J-4''" •>» va S-' ?: ,-ij r.Mp. **«.* 4»jii •

"
•

?/ fc? jC' - -Jf ;;

4-,-i ~ •;.£ :-<- $£ « -S &5f,

•> ..'"-il"4-.' "
'-.= - /ri X ' *!«.« <:V' : .": <!& ;«

=*' \v; _>,r '
1 -" .f

hr -s

5
S ' .".

''

•:\??'£ §-
• - a.•'-* •.

Jir - v.•S- ;- '^7

' :)>gp rI

.<&%'
-. '5, - :

V-: 'VvJV

- / ^<Tj -

*»
ii" ' - yy-y--.-ifejj. 5-Vy ".-

* ?V if- ',5A s5

-- J-'. ;o-

s'ö.».**;*>t*?
yyyy* s^^asJ-^S X ä^f'}

& v»ä«ü.sS!Sfc.

'
". |t Jft

Ss

fe: ^


	La métaphore et l'abstraction dans la prose de Sénèque

