Zeitschrift: Entretiens sur I'Antiquité classique
Herausgeber: Fondation Hardt pour I'étude de I'Antiquité classique
Band: 36 (1991)

Artikel: Die "beweisende" Struktur des Senecanischen Dialogs
Autor: Abel, Karlhans
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-660637

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-660637
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

II
KARLHANS ABEL

DIE «BEWEISENDE» STRUKTUR
DES SENECANISCHEN DIALOGS

Das Problem, das uns in dieser Stunde beschiftigen soll, die
Komposition des Senecanischen Dialogs, reicht in eine ferne
Vergangenheit zuriick, bis in das Zeitalter der Reformation.
Wichtige Wegmarken der Beschiftigung bezeichnen die Namen
Erasmus von Rotterdam’, Iustus Lipsius? und im 20. Jahrhun-
dert Eugene Albertini? In unserer Epoche, nach dem 2. Welt-
krieg, wurde von Pierre Grimal* die Frage auf eine neue Ebene
gehoben. Kiithn wagte er es, mit dem eingewurzelten Dogma zu
brechen: «Sénéque compose mal» und durch ein vertieftes Ver-
stindnis der Rhetorik im 1. Jahrhundert n. Chr. die Bauge-

' Bei W. TRILLITZSCH, Seneca im literarischen Urteil der Antike, 2 Bde.
(Amsterdam 1971), II 434 f.

2 L. LipSIUS, Sen.-Komm. (aus dem Nachlass) (Antwerpen *1652), p. xi; 1;
40 u. 0.

E. ALBERTINI, La composition dans les ouvrages philosophiques de Séneque
(Paris 1923).

* P. GRIMAL, Rome. La littérature et I’histoire, 2 Bde. (Rome 1986), I
491-728; Seneque ou la conscience de I’Empire (Paris 1978), 410-424.



50 K. ABEL

danken Senecas aufzudecken. Die Forschung ist in vollem
Fluss®; Abschliessendes darzubieten kann nicht die Aufgabe die-
ses tastenden, bescheidenen Versuchs sein.

Die historische Einordnung des Senecanischen Dialogs mag
auf sich beruhen. Eine jiingst erschienene theologische Arbeit®
macht es fraglich, ob man von der durch Hermann Usener inau-
gurierten Diatribenforschung einschneidenden Beistand erhof-
fen darf. Die geschichtliche Entwicklung, die die Abweichung
des Senecanischen Dialogs vom Platonischen und seinen Deriva-
ten bedingt hat, ist fiir unser Unternehmen peripher, da es sei-
nen Schwerpunkt in werkimmanenter Interpretation hat und
dem Aufeinander-Bezogensein der Teile zum Ganzen und
zueinander nachspiirt! Daher gilt es zunichst das Skopos-
Problem der Senecanischen altercatio® aufzuhellen. Auf den
ersten Blick bieten die Unterredungen®, denen simtliche philo-
sophischen Schriften mit Ausnahme der Briefe zuzurechnen
sind'?, das Bild einer verwirrenden Vielfalt. Bei niherem Zusehen

¢ Vgl. Verf., in ANRWI 32, 2 (1985), 654-775; vgl. ANRW 11 36, 3 (1989),
mit Arbeiten von B. MORTUREUX (1639-1685), F.-R. CHAUMARTIN
(1686-1723), u.a.

¢ Th. SCHMELLER, Paulus und die «Diatribe» (Miinster 1987), 1-53.

’ Zur werkimmanenten Interpretation: W. SCHADEWALDT, Hellas und
Hesperien, 2 Bde. (Ziirich/Stuttgart 21970), II 786 f.; vgl. V. POSCHL,
Kunst und Wirklichkeitserfabrung in der Dichtung, 2 Bde. (Heidelberg
1979-1983), I 11-20.

®  Vgl. Sen. Ben. V 19, 8.

® Vgl. Anm. 8.

De beneficiis scheint als dialogus gemeint zu sein: vgl. Anm. 8; ebenso das
fragmentarisch erhaltene De superstitione, fr. 44 Haase, ap. Diom.
Gramm. 1 p. 379 Keil und die zehn dialogi des Ambrosianus C 90 inf.
(saec. XI): vgl. die Ausgabe von L.D. REYNOLDS (Oxford 1972), S. ix.

Clem. und Nat. miissen als dialogi erschlossen werden auf Grund ihrer
Formensprache; diese ist der der bezeugten dialogi gleichartig.



DIE «BEWEISENDE» STRUKTUR 51

jedoch gewahrt man die vorherrschende Ausrichtung auf eine
ethisch-padagogische Zielsetzung. Mit Recht hat Eduard Nor-
den'' das Gros der Senecanischen Schépfungen als Sittenpredig-
ten charakterisiert. Nur drei dialogi weichen unverkennbar von
dieser Aufgabenstellung ab: die Consolatio ad Polybium, die
unter der Maske einer consolatio einen libellus verbirgt'?, De
vita beata, wo sich der Schriftsteller in eigener Sache vernehmen
lasst, und schliesslich die Naturales quaestiones, die den panthei-
stischen stoischen Gottesbegriff entfalten in dem Glauben, dass
in der Suche und Erkenntnis des gottlichen Urseins das mensch-
liche Leben aufsteigt zu dem Gipfel seiner Vollendung; wurde
der Mensch doch, wie Pythagoras und Anaxagoras wollten —
und Seneca war darin mit thnen vollig eines Sinnes'® —, als spec-
tator mundi ins Dasein gerufen. Wir klammern die Naturphilo-
sophie aus unseren Uberlegungen aus; die Kompliziertheit der
anstehenden Fragen verlangt eine gesonderte Behandlung des
Senecanischen Weltbildes. Als Erzieher kehrt Seneca seine stoi-
sche Grundhaltung betont hervor. Klar steht ihm vor Augen,
dass der Stoizismus wiahrend seiner drethundertjihrigen
Geschichte mancherlei Stufen durchlaufen hat!* Er sucht vor
allem Anlehnung bei den Archegeten der Friihzeit, Zenon und
Kleanthes. Deren Telosformel besitzt auch fiir thn bindende
Kraft: époloyovpévewe 7 @boer {fv'’, und er bekennt sich zu

' Ed. NORDEN, Die antike Kunstprosa, 2 Bde. (Darmstadt *1958; =21909
[Text], °1915 [Nachtrige]), I 306.

1967 von uns verkannt (Bauformen in Senecas Dialogen [Heidelberg
1967], 93 f.); stillschweigend berichtigt 1985 (urspriinglich: Herbst
1978): ANRW II 32, 2 (s. Anm. 5), 718 und 654.

13 Vgl. namentlich Nat. I praef. 1 ff.; VII 30, 1 ff.

'$ Vg. Ep. 33, 4; zu vergleichen wohl auch Ep. 92,5 = SVFIII p. 252, 53
(Antipater Tarsensis).

'S Vit 3, 13 Ot 5, 4; Ben IV 25, 15 Ep. 5, 4; 41,8 uid.; vgl SVFT1179 =
Diog. Laert. VII 87. Kaum richtig schrinkt M. POHLENZ diese Formel



52 K. ABEL

dem Schibboleth stoischer Wertethik 8t pévov 16 xaddv
dyafév'® und seinem Aquivalent adtdpxn te elvan Ty dpethy Tpoe
eddatpoviav'’, denn im philosophischen Denken der Griechen
fallt das &yaBév mit der Bedingung der Gliickseligkeit in eins
zusammen. Gleichwohl beobachtet man, dass gelegentlich die
strenge Linie altstoischer Orthodoxie verlassen wird. Das Trost-
schreiben an den Freigelassenen Polybius ersetzt die stoische
Apathieforderung durch die Metriopathie der Alten Akademie
und des Peripatos, teils mit Riicksicht auf den Adressaten, teils
mit Blick auf die eigene Person, denn Seneca empfindet sehr
deutlich, dass es mit stoischer Schicksalsverachtung schlechter-
dings unvereinbar ist, wenn er um Straferlass nachsucht. Uber-
dies hat M. Pohlenz mit Recht angemerkt, dass er in dem apolo-
getischen De vita beata das Adiaphoriedogma aufweicht'®, dem-
zufolge K. Reinhardts Behauptung, Seneca kehre in dem Werk
seine Altglaubigkeit hervor'®, cum grano salis zu verstehen ist.
Reichtum, so meint der Cordubenser im Widerspruch zu den
Griindervitern, gebe bessere Moglichkeiten an die Hand zur
Entfaltung von &pet# als Armut. Er rechtfertigt die heterodoxe
Denkhaltung mit dem Hinweis darauf, dass man von ihm,
elnem proficiens niedrigsten Grades, nicht die sittliche Kraft
eines sapiens verlangen diirfe. Wenn er gleich eingangs auf seine
Eigenstindigkeit gegeniiber den Altmeistern pocht, diirfte er
ebendiesen Punkt, die Aufwertung des mponypévov «Vermo-
gen», im Sinne haben. Es kommt auch vor, dass mit Riicksicht
auf die Lesergemeinde die strenge stoische Forderung gemildert

auf Kleanthes ein: (op. ciz. Anm. 18) I 27 {f.; vgl. G. MAZZOLY, Seneca e
la poesia (Milano 1970), 23.

5. Wit 4, 3 w6, vgl SWEL 188,

‘7 Vgl. Vir. 16; vgl. SVF1 187.

'*  Vgl. M. POHLENZ, Kleine Schriften, 2 Bde. (Hildesheim 1965), I 409.
1* K. REINHARDT, Poseidonios (Miinchen 1921), 266 Anm. 1.



DIE «BEWEISENDE» STRUKTUR 53

wird. Einen einschligigen Fall bildet De brevitate vitae. Die
Schrift wirbt nicht fiir die Weltweisheit Zenons, sondern weckt
den Sinn fiir die Vernunftwissenschaft schlechthin. Doch im
grossen und ganzen herrscht der Stoizismus der ersten Stunde.
Das erzieherische Ziel, zu dem Senecas philosophische Lehrer
thren Jinger anleiteten, die Durchbrechung des regnum
fortunae®®, versucht er seinen Lesern zu vermitteln. Die ent-
scheidende Hilfe fiir die Eroberung der Fretheit des Ich und die
Zertrimmerung der Tyrannei der fortuna ist die Bezwingung
der Affekte nicht mit der Radikalitit des Kynismus?', sondern
unter Beibehaltung der mpomdfeiar, von denen keine Gefahren
fiir den verniinftigen Willen drohen?? Vor diesem Hintergrund
zerfallen die Senecanischen dialogi — scheidet man die Naturales
guaestiones aus — in drei Gruppen. Die erste wird durch ein ein-
ziges Werk reprisentiert: De brevitate vitae. Es bildet gleichsam
eine Vorhalle und 6ffnet, wie bemerkt, das Tor zur Philosophie
schlechthin, nicht zu Zenons Lebensdeutung, mag auch der
Schreibende seinen philosophischen Standort durchaus nicht
verleugnen. Seit langem hat man erkannt, dass die Schrift als
Protreptikos aufzufassen ist?*, dessen Zltesterhaltener der Plato-
nische Gorgias aus den 80-Jahren des 4. Jahrhunderts v. Chr.
ist? Die zweite Gruppe, die sechs Werke in sich vereinigt,

20 Vegl. G. BUSCH, «‘Fortunae resistere’ in der Moral des Philosophen
Seneca», in A & A 10 (1961), 131-154.

2 Ep.9,3; Brev. 14,2.

22 Vgl. Verf., «Das Propatheia-Theorem», in Hermes 111 (1983), 78-97.

3 A. GERCKE, Seneca-Studien, Jbb. {. class. Philol., Suppl. 22 (Leipzig 1896;
Nachdr. 1971), 290.

24 Verf., «Die dritte Satire des Persius als dichterisches Kunstwerk», in Kon-
tinuitit und Wandel [...] Franco Munari zum 65. Geburststag (Hildesheim

1986), 146, in Anlehnung an U. v. WILAMOWITZ-MOELLENDOREFF (Pla-
ton 1 [Berlin °1959], 179; 177).



54 K. ABEL

macht den Weg frei, das Ich der Despotie des Schicksals zu ent-
reissen. De providentia ruft zur Todesbereitschaft auf und 16st
nach des Ausserung des 26. Briefs von der einzigen Fessel, die
den Menschen bindet, mit Platon zu reden: von dem yAixesfou
100 Giv?® De constantia sapientis und De ira in seinen drei
Biichern ebnen die Bahn zum {riedlichen Zusammenleben mit
den Mitmenschen durch die Niederringung von Feindgefiihlen,
die aus iniuria emporkeimen, aus der Verletzung des Selbstwert-
gefiihls und des eng damit verflochtenen Machtdrangs. Drei
Dialoge schliesslich heilen die Selbstverzweiflung und den
Selbstzusammenbruch als Folge eines schmerzenden Verlusts
durch Tod bzw. Verbannung. Dabeli ist, wie beriihrt, im Auge
zu behalten, dass die Trostung des kaiserlichen Hofbeamten das
wahre Anliegen, Aufhebung der Exilstrafe, nur verhiillt. Die
sechs Sittenpredigten der zweiten Gruppe erziehen zur ratio
durch Zurtickdringung der passio im wesentlichen in den Spiel-
arten des sogenannten Aristonischen Tetrachords, dem man
bereits in Platonischen Texten begegnet. Die dritte Gruppe
trachtet das sittliche Ziel «Vernunftigkeit» — entsprechend der
Vernunftethik seiner Schule mahnt Seneca gebieterisch: Ama
rationem! — mit positivem Inhalt zu fiillen. Fiinf Werke sind
dieser Aufgabe gewidmet. Umfassend sucht sie Senecas lex vitae,
bekannt unter dem Titel De beneficiis, zu 16sen? In der opévora
des Menschengeschlechts findet das sittliche Streben des Einzel-
ich, soviel auf es selbst ankommt, seine kronende Erfullung.
Vorstufe zu diesem Endziel ist die Kniipfung von Freundschafts-
banden von Mensch zu Mensch durch Akte liebend gewahrter
und liebend empfangender xdpi, wo immer die Gelegenheit
sich bietet. In «Das Gottliche»: «Edel sei der Mensch, hilfreich

2 ¥Yal. Plat. Phe. 117a,

¢ Vgl. Vert., Senecas «lex vitae», Poner Stoische Studien (=Marburger

Gelehrte Gesellschaft) (Marburg 1987).



DIE «BEWEISENDE» STRUKTUR 35

und gut usw.» hat Goethe dem Senecanischen Humanititsideal
seine gewaltige dichterische Stimme verliehen, ob aus Geistes-
verwandtschaft, ob aus einem Abhingigkeitsverhiltnis, sei nicht
niher untersucht. De clementia weist dem siebzehnjahrigen
Nero seinen herrscherlichen Pflichtenkreis, die viterliche Fiir-
sorge fiir die Untertanen, die den Irrenden mit moglichst sanf-
ten Strafmitteln zum Gesetzesgehorsam zuriickzuleiten bestrebt
ist. De tranguillitate anim: enthillt den Dienst am Gemeinwe-
sen als Wesensgehalt des erfiillten Lebens; die Aufopferung fiir
das Staatsganze allein gewihrleistet die Uberwindung der displi-
centia suz und verheisst die selig in sich selbst schwingende ed8ou-
wovia, das sibi placere, die yapd des guten Gewissens. De otio,
grosstenteils zerstort, scheint seine Sinnmitte darin gehabt zu
haben, dass auch das erzieherische Wort, seine menschenbildne-
rische Kraft dem obersten Lebensgebot hominibus prodesse
durchaus gentigt. Dazu fiigt sich passend Senecas apologia pro
vita sua (Cardinal Newman) De vita beata, in dem der Cordu-
benser seine Lebensmaxime offenbart und damit auch seine
ethisch-pidagogische Schriftstellerei — die nicht zuletzt sittliche
Selbstkritik 1st?” — 1ns rechte Licht riickt. Soviel zum oxoméc
von Senecas dialogi, die trotz ihrer Aufspaltung in vielfdltige
Einzelbestrebungen zur Hauptsache die Einheit ihres Grund-
- wollens uniibersehbar hervortreten lassen: auf Verniinftigkeit
ist das Absehen gerichtet, in der die Menschlichkeit zur Reinheit
thres Wesens erbliiht.

Damit ist ein tragfihiges Fundament fiir das Taxis-Problem
gelegt. Eine Untersuchung der kompositorischen Mittel, deren
sich Seneca bedient, um als generis humani paedagogus zu wir-
ken, braucht nicht zu fiirchten, am Zustand der Texterhaltung
zu scheitern, da die Zerstorungen des Wortlauts sich in ver-

7 Vel. Vit. 17, 3 ff.



56 K. ABEL

gleichsweise engen Grenzen halten. Erasmus’ Ansatz®® leistet
fiir einen Einstieg in die Analyse des Gefliges unschitzbare
Hilfe. Eine sonderbare Paradoxie hat es gefiigt, dass das
Erkenntnisinstrument, das dem grossen Gelehrten dazu diente,
tiber Senecas Fiigekunst den Stab zu brechen, in der Hand des
Interpreten des 20. Jahrhunderts zum Werkzeug wird, der inne-
ren Einheit der geistigen Gebilde sich zu bemichtigen?® Die
zwolf dialogi, einerlei ob echte oder vorgetduschte Sittenpredig-
ten, spiegeln offensichtlich das Modell des Aéyog, wie es die Ari-
stotelische Rhetorik in Buch III entwirft — jene Rhetorik, die,
wie D. Ross*® dankenswerterweise in Erinnerung ruft, mancher-
le1 Gedankengut aus dem Platonischen Phaidros aufgenommen
hat. Man nimmt deutlich einen dreistufigen Bau wahr. Das
Beweisthema, die mpéBeatg, ist eingebettet in einen einleitenden
Abschnitt, das Proom. Daran fiigt sich der beweisende Teil, die
niotic, der in den meisten Fillen durch eine partitio aufgespalten
wird, sei sie fiinf-, drei- oder zweigliedrig. Ausgenommen vom
Dispositionsschema sind: De brevitate vitae, De tranquillitate
animi und De vita beata. Hingegen in De ira und den beiden
Trostschriften an Marcia und Polybius sowie in De beneficiis lie-
fern Ersatzformen die gewiinschten Aufschliisse iiber den Bau-
plan der argumentatio. Die weitflichige, raumgreifende transitio
in De ira beispielshalber ldsst einen Riickschluss auf die partitio
zu, mag deren Fehlen primir oder sekundir bedingt sein, d.h.
mag die Ursache der Liicke im Willen des Autors oder in den
Zufilligkeiten der Uberlieferungsgeschichte zu suchen sein.

* Vgl Anm. 1.

** E. ALBERTINI (op. cit. Anm. 3), 314 {., angeregt durch H. Diels und Ed.
Norden, ist geneigt, das Streben Senecas nach dem ponere torum Hora-
zens zu leugnen.

% D. ROsS, Aristotle (London 1964 = °1949), 271 Anm. 1; I. DURING, Ari-
stoteles (Heidelberg 1966), 135.



DIE «<BEWEISENDE» STRUKTUR a7

Uber die partitio lisst sich Aristoteles in der Rbetorik nicht aus.
Ihr Vorhandensein als Gliederungsmittel in der zeitgendssi-
schen rhetorischen Praxis jedoch unterliegt keinem Zweifel;
geht sie doch schon auf die Apologie des Palamedes aus der Hand
des Gorgias zuriick®!, denn die Bestreitung der Echtheit gilt
heute als Ausfluss der Hyperkritik des 19. Jahrhunderts?? Der
Platonische Gorgias und die Eros-Rede des Agathon im Sympo-
sion bezeugen die Verbreitung im frithen 4. Jahrhundert v. Chr.
Ciceros Brutus unterrichtet uns, dass Hortensius diesem kom-
positionellen téyvaspo in die lateinische Beredsamkeit Eingang
verschafft hat. Nach Art eines gewissenhaften Chronisten ver-
saumt Albertini nicht, dieses historische Faktum getreulich zu
verbuchen?® Den Beweisgang kront der Epilog mit seinen bei-
den iiblichen Funktionen: der kraftvollen Herausarbeitung der
dominierenden Argumente und der Willenssteuerung durch
Affektentfaltung?* Gorgias’ Palamedes freilich verzichtet auf die
Zusammenfassung®’, ein geistreicher Schachzug des Redners,
der nach Gorgias’ Fiktion vor Gericht um sein Leben kimpft:
seine Richter haben es nicht nétig, dass man ihr Gedichtnis auf-
frischt, und sie besitzen ein sichereres Urteil, als dass der
Redende es wagen diirfte, ihr Denken in dieser oder jener Rich-
tung zu beeinflussen.

Die mpéBesig gestaltet Seneca mit souveriner Freiheit. Von
ihrer Stellung im Proom liest man es mit besonderer Deutlich-

' Vorsokr. 82 B 11a § 5.

 Vgl. W.K.C. GUTHRIE, A History of Greek Philosophy III (Cambridge
1969), 192 Anm. 2; M. UNTERSTEINER, The Sophists (engl. Ausg. Oxford
1954), 95.

% E. ALBERTINI (0p. cit. Anm. 3), 245.

* E.R. CURTIUS, Europdische Literatur und Lateinisches Mittelalter
(Bern/Miinchen ®1961), 99.

3% Vorsokr. 82 B 11 a § 37.



58 K. ABEL

keit ab?¢ In De ira eroffnet sie das exordium. Novatus, Senecas
alterer Bruder, hat thn — vorgeblich oder tatsichlich; eine
literarische Fiktion ldsst sich nicht mit Sicherheit ausschliessen®’
— gebeten, tiber den Zorn zu schreiben, seit frithhellenistischer
Zeit ein hdufig behandeltes Thema der Affektpsychologie®,
die nach Poseidonios ihren Urheber in Pythagoras, ihren Aus-
gestalter und Vollender in Platon hat?® Seneca kommt diesem
Ersuchen nach. Die Gefhrlichkeit des Affekts mit seinem Hang
zur Selbstvernichtung und zu epidemischem Um-sich-Greifen
dient als zugkriftiger Anreiz fiir das Leseinteresse. Zugleich
benutzt der Schriftsteller die Einleitungspartie zur wirkungs-
vollen Bekimpfung dieser seelischen Krankheit, indem er auf
ein Heilmittel zurtickgreift, das der Begriinder der Sextierschule
empfahl: die Selbstbetrachtung des Zornigen im Spiegel.
Durch das oyfjuo Siavolag der évdpyeia transponiert der Autor
sie ins Literarische. Er malt in grellen Farben die Vertierung des
Menschen — den die Gott-Natur als {@ov Huepov = animal mite
geschaffen hat — im Erregungszustand. Das Gewicht dieses
therapeutischen Kunstgriffs mag man daran ermessen, dass der
Seelenarzt thn zweimal an herausragenden Stellen der tractatio
wiederholt: zu Ende des prophylaktischen Abschnitts und
vor Beginn der eigentlichen Zorntherapie. In Dial. 1, Uber
die Vorsehung, wird die npéfeaic in zwei Teile gespalten, Frage

3 Ganz oder teilweise verloren sind die Prosme in Dial. III-V (Ir.), VIII
(Ot.) und XI (Polyb.); vgl. E. ALBERTINI (0p. cit. Anm. 3), 147, 148, 149.

Das Problem des Adressaten lisst sich mit unseren Erkenntnismitteln
nur teilweise kliren; die Bedeutung fiir den Einzeldialog wird von H.
DAHLMANN, Kleine Schriften (Hildesheim/New York 1970), 236-252,
bes. 243 ff., iiberschitzt.

Vgl. Bion von Borysthenes, T 10 Kindstrand mit Kommentar.

¥ F 165, 164 ff. E.-K. mit Kommentar (S. 606) = 410 Th. — Vgl. im allg.
O. GIGON, Grundprobleme der antiken Philosophie, Sammlung Dalp 66
(Bern/Miinchen 1959), 290-302.

37

38



DIE «BEWEISENDE» STRUKTUR 59

und Antwort. Die Frage, das Problem der Theodizee, das nach
gewissen Vorstufen Chrysipp zum Rang eines vollgewichtigen
Themas erhob, leitet das Proom ein; die Antwort, die Versittli-
chung und damit die Vergottlichung des Menschen durch lau-
terndes Leid, behauptet die Mitte der Eroffnungspartie. Einge-
rahmt wird dieser npéBeaig-Kern, wie man ihn sachgerecht
nennen darf, durch ein glinzendes antithetisches Tafelbild
von Makrokosmos und Mikrokosmos, das in zwei gegen-
ldufigen Sinnbewegungen Form und Farbe, Relief und Kontur
gewinnt. Das Bild des Kosmos, der fiir stoisches Verstindnis
mit der Gottheit wesenseins ist, entrollt sich vor der Phantasie
des Lesers in zwei Stufen in ihrer strahlenden Pracht, der
supralunaren und der sublunaren Welt, wie sie erstmals pytha-
goreisches Denken konzipierte!* Dem Alleinen tritt als
Kontrastbild gegeniiber die sittlich gereinigte menschliche Seele,
konkretisiert in der geschichtlichen Gestalt des Cato Uticensis
in dem Augenblick seines Freitodes. Seneca malt die Griss-
lichkeit seiner Selbstvernichtung detailliert aus, damit der
Triumph des sittlichen Willens, Selbst-Herrlichkeit (im etymo-
logischen Sinne des Wortes)*!, in um so gleissenderen Lichte
erstrahle. Hier wie anderswo liebt er es, das Schéne vor dem
Hintergrund des Hisslichen, Grisslichen, Widerwirtig-Abscheu-
lichen zu zeigen, damit der Strahlenglanz seiner Seinsbe-
schaffenheit im Kontrast an intensiver Leuchtkraft gewinne.
Eine enge Verwandtschaft zu dem Prinzip der narratio probabi-

‘*  W. WINDELBAND-H. HEIMSOETH, Lebrbuch der Geschichte der Philoso-
phie (Tiibingen '*1948), 47 {.; vgl. W.K.C. GUTHRIE, A History of Greek
Philosophy 1 (Cambridge ?1971), 209.

' Sie entspricht dem animus potens sui der Maecenas-Ode (Hor. Carm. III
29, 41); vgl. im allg. V. POSCHL, Die grosse Maecenasode des Horaz (c. 3,
29), SHAW Jhrg. 1961, 1 (Heidelberg 1961), und Horazische Lyrik (Hei-
delberg 1970), 198-245 (bes. 224-230; vgl. 225).



60 K. ABEL

[is ist nicht von der Hand zu weisen?? Der Schriftsteller hat das
Pro6m so ausgeformt, dass er, ehe er noch in den eigentlichen
Beweis eintritt, flir das Beweisziel einen denkbar glinstigen
Boden bereitet. Ein Beispiel fiir die npéBesic am Ende des Pro-
oms gewahrt der zehnte Dialog De brevitate vitae. Die allerseits
beklagte Kiirze des menschlichen Lebens ist keineswegs ein
Naturgesetz. So zu denken wire Blasphemie; denn Natur ist
Gott, Gott Natur nach stoischem Verstindnis. Sie ist vielmehr
selbstverschuldet und unterliegt der Verfiigungsgewalt des Wil-
lens eines jeden Einzelich. Bei sinnvoller, vernunftbestimmter
Einteilung — und damit ist das Beweisthema aufgerichtet —
reicht die Lebensspanne fiir den Auftrag des menschlichen
Daseins in der Welt. Zwei Antithesen, die von wahr und falsch
und die von Natur und Geist, webt Seneca kunstvoll ineinander,
damit die npbBeaig als Epiphonem klangvoll hallend schliesse. De
constantia sapientis stimmt mit De brevitate vitae insofern tiber-
ein, als es die wpdéfeatg an das Ende riickt, doch begniigt es sich
nicht mit einer einmaligen Darlegung, sondern fiihrt das Beweis-
ziel, das stoische Paradoxon, der Weise sei immun gegen
Unrecht und Beleidigung, mehrmals vor im Gegensatz zur
Schulregel, nach der das Beweisthema nur ein einziges Mal, und
zwar in knapper, priagnanter Form erscheinen sollte?* So dringt
sich die Frage nach der atypischen Gestaltung auf. Man geht
wohl nicht fehl, wenn man annimmt, dass die formale Abwei-
chung ihre Ursache in der Ausgefallenheit der These hat, in der
sich das innerste Wesen stoischen Denkens enthiillt: der onti-
sche Selbstand der sittlichen Personlichkeit, den sich Zenon als
kostbarstes Erbe Sokratischer Sinnesweise zu eigen machte?

2 Vgl. Quint. Inst. IV 2, 31; 52 ff.
# Vgl. Quint. Inst. IV 5, 26 ff.

“  SVFI1216 (S. 53,2); Sokrates bei Plat. Apol. 30 c (ein gefliigeltes Wort);
vgl. H. MAIER, Sokrates (Tiibingen 1913; Neudr. Aalen 1964), 382-427;
382 (Autonomie und Autarkie des Einzelich im Sinne H. Maiers).



DIE «BEWEISENDE» STRUKTUR 61

Danach ist das moralische Ich wie die Gottheit necessitas sua und
kann in seiner Gutheit — und, soweit es sterbliches Vernunftwe-
sen ist, Verworfenheit — nur durch sich selbst bedingt werden.
Diesen eigentiimlichen Gedanken will Seneca im Vorfeld bis zu
einem gewissen Grade begreiflich machen und gegen die
abstumpfende Wirkung der Gewohnung scharf abgrenzen.
Gleichzeitig glorifiziert er ihn und hebt ihn empor zur Gott-
ebenbiirtigkeit. Diese beiden Tendenzen werden ihm zum
Anlass der expolitio der mpéBearg, zum ausgiebigen Verweilen bei
der Themenankiindigung. Eindringlich veranschaulicht wird
die mpébearg durch das historische Beispiel des Cato Uticensis,
der die wiisten Schmihungen des Janhagels ungertihrt tiber sich
ergehen lisst. So stellt er in der Form der Realchrie grandios
stoische Schicksalstiberlegenheit zur Schau, jene Hirteprobe des
in sich gefestigten Ich, die Zenons regula vitae unter allen Philo-
sophenschulen eine einzigartige Spitzenstellung verlieh. In der
Trostschrift an Marcia, die die Aémn (in der Form des wévBog), zu
bezwingen bestrebt ist, weist er der mpeaic im Proom zugleich
die Anfangs- und Endstellung zu. Die Eingangsworte entrollen
tiberdies die metaphysische Tragweite des Schmerzes um den
Verlust eines geliebten Angehorigen: ihrem tiefsten Sinne nach
ist das Leid um den geliebten Toten Anklage der fortuna, d.h.
nach stoischen Begriffen der Gottheit. Die npéfesig des Aus-
klangs bereitet auf eine harte «Kur» vor, um den Willen zu dus-
serster Standhaftigkeit zu stdhlen. Der Seelenarzt beabsichtigt
namlich, alte Wunden aufzureissen und Marcia an die Selbstto-
tung thres Vaters zu erinnern und damit die widersprechenden
Getiihle, die sie damals zerrissen, das Nein zu dem bitteren Ver-
lust und das Ja zu dem Triumph tber die grausamen Absichten
seiner Feinde, fiir die Heilung fruchtbar zu machen. Diese ring-
formig gestaltete npéfeaic rahmt — als Bildinhalt — nicht nur das
Motiv von der resistenten chronischen Natur der seelischen
Krankheit ein, sondern vor allem das von Marcias Seelenstirke
beim Tode ihres Vaters: sein wahres, sein geistiges Ich suchte



62 K. ABEL

sie zu retten, indem sie seine literarische Hinterlassenschaft dem
Flammentod des Autodafés entriss, ein vernehmlicher Appell
an thre Selbstachtung zu gleicher Seelenstirke in gleicher
Schicksalslage. Grosse Ahnlichkeit mit der Trostschrift an Mar-
cia in formaler Hinsicht weist die an die Mutter Helvia auf.
Auch sie zeigt die mpéfesic in kyklischer Komposition am
Anfang und am Ende. Stirker als bei Marcia betont Seneca der
Mutter gegeniiber, dass das Ziel seiner paramythetischen Hei-
lung stoische Apatheia, nicht peripatetische Metriopathie ist;
hat Helvia doch wihrend ihres leidiibersiten Lebens ein ausser-
gewOhnlich hohes Mass an Widerstandskraft an den Tag gelegt.
Die breite Ausmalung dieses leiderprobten Daseins fiillt einen
guten Teil des Bildinhalts, den die npoféseig rahmend umschlies-
sen. Mit den beiden Trostschriften hat De beneficiis die ringfor-
mige Komposition gemein. Der Austausch freundschaftlicher
Liebe erscheint als ein Hochziel menschlicher Existenz. Doch
wihrend der Eingang der Eroffnungspartie die falsche Behand-
lung der ydpi¢ durch die Menschen im allgemeinen anprangert,
schliesst Seneca das Proom mit einem scharfen Angriff auf
Chrysipp, der zwar die Fehlerhaftigkeit des allgemeinen Verhal-
tens erkannt hat, sie jedoch mit ungeeigneten erzieherischen
Mitteln zu beheben versucht, was um so bedauerlicher ist, als
das Fundament der Sittlichkeit auf dem Spiele steht: das ein-
trichtige Zusammenleben der menschlichen Gesellschaft. Der
Fiirstenspiegel De clementia steht formaliter dem Protreptikos
nahe. Die mpéfesic nimmt Endstellung ein, ist freilich als com-
moratio gestaltet. Seneca begnligt sich nicht damit, den hohen
Rang der Milde als herrscherlicher Tugend zu rithmen, zugleich
lasst er scharfe Hiebe auf diejenigen fallen, die diese &pet#i mei-
nen veridchtlich machen zu kénnen. Ganz eigenwillig ist die
npbBeoig in De tranquillitate animi geformt. Sie ist — so paradox
das klingen mag — deckungsgleich mit dem Pro6m. Bei ober-
flichlicher Betrachtung erscheint die Einleitung als seelenirztli-
cher Rat Senecas auf die Konsultation seines Patienten Serenus.



DIE «<BEWEISENDE» STRUKTUR 63

Unter rhetorischem Blickwinkel liegt eine doppelte commoratio
tiber die displicentia sui vor: die erste wird von Serenus detailliert
geschildert und von Seneca als Misstrauen des Rekonvaleszenten
in seine eigene Genesung diagnostiziert. In ihr erkennt der See-
lenarzt den glinstigsten Fall eines vielfdltigen allgemeinen Lei-
dens, des Leidens an sich selbst. Dieses Siechtum an sich selbst
analysiert er in der zweiten commoratio und macht es zum
Gegenstand seines therapeutischen Versuchs; es kann in seiner
schlimmsten Form sich zum taedium witae steigern, den
Geschmack am Leben vergillen und zum Selbstmord aus blasier-
ter Langeweile fitlhren (quo wusque eadems). Man konnte von
einem rhetorischen Geniestreich sprechen, der die Fesselung der
Aufmerksamkeit fiir die es einzig durch die res und ihr existen-
tielles Flechtwerk erreicht. Nicht weniger eigenwillig ist die Ein-
bettung der mpéfecic im siebenten Dialog, De vita beata. Ober-
flachlich betrachtet, liegt Identitdt mit De 7 vor: die Themenan-
kiindigung eroffnet — dieser Eindruck dringt sich auf — das
Proom: es geht um das Ziel der Ziele nach stoisch-Sokratischem
Verstindnis, die eddaupovia und ihre Eroberung?® Bei tieferem
Eindringen gewahrt man, dass die Art der Erreichung des sum-
mum bonum, will sagen: des Geistes durch den Geist, integrieren-
der Bestandteil der mpéBeoig ist; die Themenbestimmung ist also
iber das Proom verteilt. Macht man sich klar, dass die Innen-
schau — wie jeder Denkakt — das denkende Ich zur notwendi-
gen Voraussetzung hat und das Ich nicht allgemein und unbe-
stimmt, sondern personlich zu nehmen ist, so geht einem auf,
dass wesentliche Teile der mpéfeaig ihre Selbstbezogenheit, im
Dunkel — oder richtiger vielleicht: im Halbdunkel — bleiben

mit der Folge des scheinbaren Auseinanderbrechens der verbor-

s Vgl. Plat. Euthd. 278 e = Sen. Vit. 1, 1. Der Satz begegnet in Ciceros Hor-
tenstus (fr. 58 f. Grilli) und wahrscheinlich dessen griechischem Vorbild:
Aristoteles’ Protreptikos.



64 K. ABEL

genen Einheit der Werkganzheit in ein Diptychon. Diese For-
menvielfalt bei der Zusammenschweissung von mpéfeatg, und
Proom ist mehr als ein miissiges artistisches Spiel, das mit seiner
schier unerschopflichen formalen Gewandtheit prunkt. Begnii-
gen wir uns — angesichts des eng gezogenen zeitlichen Rahmens
— festzustellen, dass Seneca in der Eroffnungspartie bestrebt ist,
den Leser im innersten Kern seines Wesens zu treffen, ihm das
Gefiihl zu vermitteln: Tua res agitur und den Fehler von Chry-
sipps frostigen und wenig gehaltvollen Unterweisungsversuchen
zu vermeiden*®!

Der eigentliche Kernteil, in Aristotelischer Terminologie die
niotig, wird fiir gewohnlich durch die partitio von dem eréffnen-
den Abschnitt getrennt. Ganz auf das Dispositionsschema ver-
zichten einzig drei Dialoge, wie bemerkt, De tranguillitate
animi, De brevitate vitae und De vita beata. In De tranquillitate
animi kann trotz fehlender partitio der Beginn des Mittelstiicks
kaum zweifelhaft sein. Die Frage, die der Patient Serenus dem
directeur de conscience Seneca vorgelegt hatte, findet ihre erste
und zugleich durchschlagende Antwort mit dem Beginn des
Kernteils: Dienst am Gemeinwesen hilft aus dem Ungentigen
am eigenen Ich, und zwar mit grosserer Radikalitit, als Atheno-
doros sie forderte. Erhebliche Schwierigkeiten bereitet die
Erkenntnis der Gliederung der cx#ratio, als die Seneca den Dialog
verstanden wissen will. Auf den ersten Blick scheint eine lockere
Aneinanderreihung von remedia vorzuliegen. Bei tieferem Ein-
dringen gewahrt man die Zusammenfiigung der Einzel-
abschnitte zu drei unebenmissigen Bautrakten. Der erste riickt
die positive und negative Ichgestaltung in die Mitte. Der Bfoc
npaxtixdg ist zur Entfaltung seiner vollen Wirkkraft zu flankie-
ren mit korperlicher und geistiger frugalitas, d.h. Einschrin-
kung von Geld und Gut und Konzentration des Wissenserwerbs

Vgl Ben. 1 4, 4 ff.



DIE «BEWEISENDE» STRUKTUR 65

auf das Essentielle. Der zweite Bautrakt hat seinen Angelpunkt
in dem Ich-Weltverhiltnis und gibt Ratschlige, wie sich das Ich
auffiihren sollte, solange es der despotischen Macht des regnum
fortunae noch nicht entronnen ist. Zwei Aspekte treten nachein-
ander ins Gesichtsfeld: der Blick richtet sich zunichst auf das Ich
als Bezwinger des eigenen Schicksals, alsdann auf das Ich als teil-
nahmsvollen Zuschauer fremden Lebensringens. Durch dusser-
ste Kiirze st das dritte Bauglied des Mittelstiicks ausgezeichnet.
Unter der Rubrik «Verschiedenes» biindelt es drei remedia, die
sich den beiden vorangegangenen Bewegungen schlecht einord-
nen: a) die Mahnung zu ungekiinstelter Natiirlichkeit; b) zum
Wechsel zwischen Einsamkeit und Geselligkeit und ¢) zur ablo-
sung von Anspannung und Entspannung bzw. von Arbeit und
Spiel. Drei leuchtende Beispiele, Sokrates unter der Herrschaft
der Dreissig, Diogenes’ des Kynikers Anspruchslosigkeit und
Iulius Kanus’ Todesbereitschaft, lassen am Horizont das Fern-
ziel des emendatio sui aufleuchten und befliigeln den Willen zur
aemulatio sapientis, die wesensgleich der aemulatio dei ist, wie
das Werk zu verstehen gibt. Die glanziiberstrahlten laudes
sapientis zu Beginn des zweiten Bautrakts — ihre intensive Glut
hebt P. Grimal mit dem ihm auszeichnenden Feingefiihl fiir lite-
rarische Werte hervor*” — stehen im Dienst derselben Aufgabe:
fiir das xaAév der &pet? den inneren Sinn aufzuschliessen. In dem
Begriff der fiducia sui verdichtet der Schriftsteller raffend das sei-
ner Selbst gewisse, fest in seinem Sein ruhende Ich?* Trichoto-
misch gegliedert ist auch die Architektonik des argumentativen
Teils in De brevitate vitae. Die dreiphasige Rhythmik der
Gedankenabfolge wird mit weitausschwingender Antithetik

“7 P. GRIMAL, Séneque ou la conscience de [’Empire, 413-416.
**  Trang. 11, 1. - Im Weisen sind Sein und Sollen, Ideal und Wirklichkeit

zur Einheit verschmolzen entsprechend dem ethischen Intellektualismus
des Sokrates.



66 K. ABEL

erreicht. Das Widerspiel «Tor-Weiser», das mit Blick auf das
Thema «Zeit» immer wieder in den Gegensatz occupatus-otiosus
hiniibergleitet, markiert die Fermaten der Sinnbewegung. Der
Auftakt der argumentatio ist eine Wiederholung der mpéfesic 1in
sprachlich variierter Form: verniinftiger Zeitgebrauch macht
die Endlichkeit des Lebens unerheblich; danach ein Lasterkata-
log, der den Zeitverlust durch das Sinnlose ad ocx#los demon-
striert. Das Weisenbild wird als Kompositionsmittel eingesetzt
und hebt die drei Bautrakte gegeneinander ab. Das erste verherr-
licht den Weisen im Sinne epikureischer Lehrtradition, wie sie
aus Lukrez und Horaz bekannt ist, als satur conviva an der
reichgedeckten Lebenstafel. Die epikureische Farbgebung ver-
birgt stoischen Ideengehalt: Lebenssattheit wird demjenigen
geschenkt, der sein Leben fiir sich, d.h. fiir die Vollendung seines
moralischen Selbst verwendet. Wihrend das erste Tafelbild den
Weisen und sein Leben vorfiihrt, zeigt das zweite saprens-Bild
den Weisen angesichts des Todes. Indes der Tor, uneingedenk
der der epikureischen Warnung*®, im weAAnoué sein Leben ver-
geudet und daher angesichts der letzten Stunde um Aufschub
fleht, von dem Bewusstsein gequilt, an seinem Leben vorbeige-
lebt zu haben, tiberschreitet der Weise mit ruhiger Gelassenheit
die ultima linea rerum. Der dritte und letzte Abschnitt bietet das
Bild des sapiens nicht in End-, sondern in Mittelstellung. Raum
soll gewonnen werden fiir die traductio, die Brandmarkung des
kiirzesten Lebens, das Sorge zernagt, zerkriimelt. Es ist ganz der
Zukunft verfallen, tiber die das Ich, wenn es ex crastino pendet®,
nichts vermag. Zugleich eroffnet die Platzvertauschung die
Moglichkeit, dem dritten Weisenportrit den Rang eines Hohe-
punkts der inneren Bewegung zu geben. Kluge Lebensdisposi-

¥ Vgl. Gnomologium Vaticanum 14 Arrighetti’.

* Vgl R. BUsA-A. ZAMPOLLI, Concordantiae Senecanae (Hildesheim/New
York 1975), I p. 220 a (zwei Beispiele).



DIE «BEWEISENDE» STRUKTUR 67

tion verleitht nicht nur ausreichende Lebensdauer, sie bewirkt
Sprengung des Lebensrahmens und Erhebung des endlichen
Wesens «Mensch» zu gottergleicher Ewigkeit. Unser Aufriss
lasst in seiner Kargheit erkennen, dass im Gegensatz zu verbrei-
teten Vorstellungen die Komposition des Zehnten Dialogs ein
beachtliches Mass an Kunstsinn und Kunstgeschick verrit.

Schliessen wir den Gedankenzug mit einem Blick auf die
niotig von De vita beata! Seit langem weiss man, dass flir den
Grundriss die Diptychonform, wie gestreift, massgebend ist. So
Lipsius, so P. Grimal®'! Unbeachtet blieb, dass eine jede der bei-
den Tafeln das Dreistufenmodell des Aristoteles spiegelt, das
Werk also zwel Prodme, zwel argumentationes und zwei Epi-
loge enthilt. Grund fiir diese Besonderheit ist das Anliegen der
Schrift. Der Autor versucht sich zunichst Klarheit tiber die
Unausweichlichkeit seiner — stoischen — Lebensmaxime zu
verschaffen; alsdann bekennt er — sich selbst und der Offent-
lichkeit —, dass er hinter der hohen Norm, die die epikureische
Verquickung von #8ovf und &pet# schroff ablehnt, weit zuriick-
bleibt. Die Selbstpriifung durch das Gewissen lehrt ihn, dass er
ein mpoxémtwy der untersten Stufe. Kritik von aussen freilich
kann thm nicht helfen bei seiner Suche nach der ed8aupovia, da
der Denkakt notwendigerweise subjektverhaftet. Wie die erste
Tafel nach entsprechendem Prodm in confirmatio und refutatio
die Wahrheit des stoischen Grunddogmas erhirtet, dass dpet
allein als Grundlage fiir die ed8aupovia hinreicht, so macht die
zweite deutlich, dass iiber Erfolg oder Misserfolg des auf die
Wahrheit ausgerichteten Lebens einzig das eigene Gewissen ent-
scheidet. Angesichts der Allgewalt der Mein-Beziehung im den-
kenden und wollenden Ich ist die Fremdeinwirkung auf die
Selbstgestaltung zur Ohnmacht verurteilt.

' L. LipSIUS (o0p. cit. Anm. 2), 232; P. GRIMAL (éd.), L. Annaei Senecae De
vita beata (Paris 1969), 7 f.



68 K. ABEL

Neben diesen nisteig, die auf eine partitio verzichten, stehen
solche, die sie durch verschiedene Techniken halb verstecken.
Es sind, wie erinnerlich, De ira, die Consolatio ad Marciam, die
Ad Polybium und De beneficiis. Vermeiden wir uns zu sehr in
Einzelheiten zu verlieren! In De ira scheint die grossraumige
Gliederung der argumentatio auf die transitio in der Mitte des
zweiten Buches begrenzt zu sein. Der Textverlust in der Ein-
gangspartie schafft unstreitig eine gewisse Unsicherheit. Doch
hat es den Anschein, als ob De ira dasselbe Baumodell benutze
wie Tacitus im J. 98 in seiner volkerkundlichen Studie, der Ger-
mania. Wihrend Tacitus mit dem Widerspiel 8Xov-uépog arbei-
tet, zieht Seneca das altiiberkommene Schema « Wissen-Wagen»
heran. Im theoretischen Teil wird in kritischer Auseinanderset-
zung mit der peripatetischen Affektpsychologie die stoische
Sicht klargelegt: Affekt ist nichts weiter als Vernunftverbie-
gung; er lasst sich vermeiden, wenn Vernunft sich der Wahrheit
unterwirft durch den Akt der ouvyxatdbesic. Der heilende
Abschnitt gliedert sich in einen prophylaktischen und in einen
therapeutischen Teil. In frither Kindheit sollten geeignete Vor-
kehrungen getroffen werden, dass eine Disposition zum Zorn
tunlichst unterbunden wird. Der gereifte Mensch aber sollte
namentlich durch recognitio sui, die Selbstkontrolle regelmissig
getibter Introspektion, die Neigung zum Zorn eindimmen.
Wihrend De ira wahrscheinlich auf eine partitio verzichtet, hat
De beneficiis®® sie von der gewohnten Stelle verriickt und in das
Prodm hineinverlegt. Zugleich ist die usuelle Funktion verdun-
kelt und in eine Kritik an Chrysipps Darstellungsweise verwan-
delt. Der «Papst der Stoa» wird hart getadelt, weil er, uneinge-

2 F.-R. CHAUMARTIN, Le «De beneficiis» de Senéque, sa signification philo-
sophique, politique et sociale (Lille/Paris 1985); ders., in ANRW II 36, 3
(1989), 1686-1723 (werktranszendent); Verf., Senecas «lex vitae» (s. Anm.
26) (werkimmanent). '



DIE «BEWEISENDE» STRUKTUR 69

denk der erzieherischen Notwendigkeiten seines Themas, sich
in geistreichelnden Allegoresen des Graziensymbols verliert.
Das Thema ist von grosster Bedeutung. Fernziel ist die concor-
dia generis humani. Den Weg dorthin bahnt die aktive und pas-
sive xéptg, die das Reziprozititsprinzip xelp yetpa viler = manus
manum lavat auf eine sittliche Ebene hebt, indem sie die Auto-
telie der yxdpwc in threr doppelten Gestalt ins Bewusstsein hebt
und zur beneficii inter duos lex erklirt. In die Mitte des Werks
— Buch IV — riickt der Schriftsteller die xdpug als Ideal und als
Wirklichkeit, als Ideal steigt sie auf zu gottergleicher Ebene und
nimmt die Gestalt der sich selbst geniigenden Giite an, als Wirk-
lichkeit wandelt sich die makellose Vollendung zum strebenden
Sich-Bemtihen, das strauchelnd sich des rechten Wegs bewusst
bleibt. Vorangestellt sind dem Kulminationspunkt der inneren
Bewegung die praktischen Regeln fiir das beneficium dare, bene-
ficium accipere und beneficium reddere. Das Gegenstiick ist theo-
retischer Natur und verbreitet sich tiber die Verpflichtungspro-
blematik, das beneficium debere; das Bindeglied zwischen b. acci-
pere und b. reddere wird in sechs Abschnitten durchmessen:
Nachdem zunichst das Ich-Du-Verhiltnis einer jeglichen xdpie
ins Licht gehoben worden ist (a), wird die Verpflichtung aus der
Sicht des gebenden (b), dann des nehmenden Teils (c) beleuchtet.
Die uneingeschrinkte Allgemeinheit (d) und der Geltungsbe-
reich der beneficii inter duos lex (e) filllen neben den laudes
sapientis (f), denen Spitzenstellung eingerdumt wird, das letzte,
das siebente Buch, soweit es die tractatio rundet.

Die beiden Trostschriften an Marcia und an Polybius — die
eine echt, die andere eine verkappte Petition — erkliren sich aus
den Kompositionsbemerkungen, die Seneca der tractatio des
sechsten Dialogs voranschickt. Man erfahrt u.a., dass es in der
Mahnrede tblich ist, einen praecepta-Teil dem exempla-Teil vor-
anzustellen. Das ist offensichtlich das Baumodell fiir die 7rost-
schrift an Polybius in ihrem Kernteil. Da sie in Wahrheit darauf
aus ist, Polybius fiir die Begnadigung zum Fiirsprecher zu



70 K. ABEL

gewinnen, wird zwischen praecepta- und exempla-Teil ein Zwi-
schenstiick eingelegt, eine Verherrlichung des Kaisers im Ver-
gleich zu seinem Vorginger Caius. Claudius erscheint als Retter
des Imperiums, das Caius dicht an den Rand des Abgrunds
brachte. Seine herrscherliche Milde erstrahlt in leuchtendem
Glanz und ldsst, durch Kriegsruhm erhoht, auch den Geichte-
ten hoffen. Wie in dem Zwischenstiick die Ringkomposition
herrscht, so auch in dem praecepta-Teil. Anfang und Ende
behauptet das maximum solacium, das Verginglichkeitsmotiv.
Eingangs erscheint es als Weltgesetz, das alles, was ins Sein trat,
ins Nichts zuriicksinken ldsst, am Ende vermahlt es sich sinnig
mit dem Mut zu standhaftem Ertragen sowie vor allem mit der
Selbstachtung, deren stolz es verbietet, hinter dem selbstgesetz-
ten Mass zurlickzubleiben. Die Mitte dieses Bewegungsverlaufs
wird eingenommen von der Niederzwingung der Schmerzursa-
che, die Chrysipp als Hauptgrund der Trauer erschien: der per-
versen Vorstellung, Pflicht gebiete die Beklagung des Toten®,
und die Weckung des Willens zur Metriopathie. Ingenios ist die
exempla-Partie durchkomponiert, eine antithetisch-asymmetri-
sche Rethe. Den vorbildlichen Gestalten des tapfer ertragenen
Leides, darunter fiinf Angehorigen der domus divina, wird eine
verabscheuungswerte entgegengestellt: Caius und seine haltlose
Trauer beim Ableben seiner Schwester Iulia Drusilla; von der
Vernichtung von Menschenleben erhofft er sich — Gipfel der
Perversion! — Milderung seines wilden Schmerzes.

Die knappe Bemerkung tiber die monitio, die den Schliissel
des Baugedankens fiir den elften Dialog enthilt, soll in erster
Linie Licht tber die Bauform der Consolatio ad Marciam in
threm Mitteltrakt verbreiten. Offensichtlich ist die Tradition
von Platons Phaidros, der der Rhetorik, wenn sie sich in den

3 R. KASSEL, Untersuchungen zur griechischen und romischen Konsolations-

literatur, Zetemata 18 (Miinchen 1958), 22; 19.



DIE «BEWEISENDE» STRUKTUR 71

Dienst der Wahrheit stellt, als angewandter Psychologie
Daseinsberechtigung zuzuerkennen bereit ist, fiir Seneca mass-
geblich. Nach dem einen wie dem anderen Denker variiert der
Zugang zur Wahrheit nach Seelentypen. Ratio vermag wenig
bei der Tochter von A. Cremutius Cordus. Die auctoritas des
glinzenden Beispiels steuert ihre Emotionalitdt. Darum er6ffnet
Seneca seine argumentatio mit einem negativen und positiven
Paradeigma: Octavia, die Schwester des Augustus, fungiert als
Inbild der Schmerzzerrissenheit, Livia hingegen, Augustus’
Gemahlin, veranschaulicht eine geradezu stoische Seelenstarke
beim Verlust des Drusus. In der Vorbemerkung enthiillt Seneca
sein Vorgehen bei der Beweisfithrung nur zum Teil. Er ver-
schweigt, dass er eine zweite Beispielfolge einlegen wird, die
nach dem Unterschied des Geschlechts antithetisch-
asymmetrisch gegliedert ist und den historischen Nachweis
erbringt, dass nach der Tradition, in deren Nachfolge Zenon
steht, Sittlichkeit der Verniinftigkeit des Menschen entspringt
unabhingig von der Sonderung von Mann und Weib?* Diese
Akkumulation von exempla ist zur Mitte hin verlagert und
scheidet im praecepta-Teil die ich-bezogenen von den du-
bezogenen Schmerzgriinden. Offenbar soll Raum gewonnen
werden fiir das rauschende Finale, die Jenseitsseligkeit des
Dahingegangenen. Der Tote ist bei Gott und geniesst die Won-
nen der fruitio dei, in kleanthisch-poseidonischer Sicht. In der
¢xmipwotg wird die gelduterte Einzelseele zuriicksinken in das
gottliche Urfeuer, aus dem sie hervorging.

Die tibrigen dialog: zeigen die partitio am Anfang der argu-
mentatio. De providentia, das zum Schicksalsheroismus aufrutft,
gliedert die argumentative Bewegung in fiinf ungleichmaissige
Phasen. Der ersten, breit ausladenden folgen vier weitere, die in

** Vgl. Diog. Laert. VI 12 (Antisthenes); Plat. Men. 72 d (Sokrates); zur
Sophistik: W. WINDELBAND-H. HEIMSOETH (op. cit. Anm. 40), 62.



72 K. ABEL

ithrer Gesamtheit der ersten die Waage halten. Den Grund fiir
die Unebenmissigkeit spricht Seneca selbst aus. Die erste
Beweisstufe hat die Umwertung der physischen Selbstliebe zum
Ziel und ihre Liuterung zur guhawvtia, der stoischen olxelwatg,
insofern sie thren Wurzelgrund im Aéyog hat. Dass der Mensch
gegen dieses Ja zum physischen Tod sich autbdumt mit aller
Macht, begreift sich von selbst, da der Tod ohne Vernunftgrund
bei der Allgemeinheit als péyiotov xaxév gilt. Die tibrigen vier
Phasen sind so miteinander verschlungen, dass sie unmerklich
ineinander tibergehen. An den Schluss riickt, vom Weltgott als
Geheimnis der Geheimnisse verkiindet, die Innerlichkeit des
summum bonum, die einzig echte eddoupovio gewdhrt: die
6pohoyia der dpet#, die Gottesliebe im doppelten Sinne des
Wortes 1st.

De constantia sapientis begniigt sich mit einer zweigliedrigen
partitio. Seneca scheidet zwischen iniuria, die das Gesetz unter
Sanktion stellt, und contumelia, die der Gesetzgeber wegen ihrer
Belanglosigkeit ungeahndet lisst (obwohl sie ungeachtet ihrer
Bagatellcharakters von dem Gekrinkten besonders bitter emp-
funden zu werden pflegt). Die Grenzen zwischen den beiden
Arten sind fliessend. Daher betont Seneca in der transitio, — die
sich, wie beildufig erwihnt sei, bis in die Anfinge der Rhetorik
zuriickverfolgen ldsst: Gorgias’ Palamedes®® — die teilweise
Ubertragbarkeit der Heilmittel gegen die Krinkung. Unter sitt-
lichem Aspekt ist fiir das Unrecht letztlich entscheidend die
Bewusstseinsstellung, das verniinftige Urteil. Wirkungsvoll
schliesst er die argumentatio, indem er die Stoa-Nihe Epikurs in
diesem Betracht unterstreicht: Bpayéa coo®d toxn mapeumnintel.
Ein Bild aus der romischen Lebensordnung (Gladiatorenkampf)
sucht sinnliche Dichte zur Fiihlweise der Lesenden.

5 Vorsokr. 82 B 11a §§ 12 f.



DIE «BEWEISENDE» STRUKTUR 73

De otio ist zu sehr zerstort, als dass die Durchfiihrung der
zweigliedrigen Ankiindigung in der Beweisfiihrung kontrolliert
werden konnte. Jedenfalls sollte der Nachweis erbracht werden,
dass dem Biog¢ mpaxtixde, dem die Stoa, hierin Erbe des Antisthe-
nes und wohl auch des Sokrates, nach dem ethischen Geschichts-
abriss des Antiochos von Askalon®® wie Dikaiarch von Mes-
sene’’ das Wort redet, der Biog Bewpnrixée keineswegs widerstrei-
tet, wenn er in lehrender Titigkeit der Allgemeinheit an den
Friichten der Erkenntnis Anteil gewihrt.

Wie Const. so stiitzt auch die Trostschrift an die Mutter eine
dichotomische partitio durch die rransitio ab. Altruistische
Griinde des Schmerzes tiber die Verbannung des Sohns auf das
unwirtliche Felseneiland Korsika beherrschen den ersten
Abschnitt. Seneca hat den Schicksalsschlag der Exilierung tiber-
wunden. Sein Einklang mit dem gottlichen Urgrund des Seins
namentlich und die Reinheit seines Gewissens fiillen thn mit
Kraft und Stirke. Die ich-bezogenen Komponenten sind Angel-
punkt des zweiten Teils. Helvias miitterliche Liebe, die ihr
Gliick im Gliick der Sohne findet, lisst krasse Ichsucht nicht
aufkommen. Trennungsschmerz beugt ihren Lebenswillen. Phi-
losophische Studien, die der Gemahl zu seinen Lebzeiten aus
falsch verstandenem Konservativismus ithr verwehrte, und die
solacia, mit denen sie in Zuneigung sich verbunden fiihlt, ihre
Sohne, ihre Enkel und vor allem ihre Base (?), helfen ihr, ihre
Niedergeschlagenheit zu vertreiben und sie aufzurichten. Die
ausserordentliche Geschlossenheit des Werks, die bereits Lip-

¢ Bei Cic. Ac. I 35 ff., bes. 38 (= SVF I 199); vgl. Antisthenes, ap. Diog.
Lagre, VI 11.

7 Vgl U. v. WILAMOWITZ-MOELLENDORFF, Reden wund Vortrige
(Dublin/Ziirich °1967), II 178; 208 Anm. 1 (wohl zu modifizieren; vgl.
Diog. Laert. VI 11); fr. 25 Wehrli.



74 K. ABEL

stus*® mit Anerkennung vermerkte — sie ist das Ergebnis klug
gesetzter «Regiebemerkungen» (Fr. Klingner) — entspricht den
Forderungen Platonischer Literaturkritik, wie sie sich im Phai-
dros niederschlug. In augusteischer Zeit hat Horaz in der Ars
poetica diesem Kunstideal unter dem Einfluss des Neoptolemos
von Parion gehuldigt: ponere totum?® Die doppelte Zielsetzung
der Schoptung trigt das Thre dazu bei, den Einheitsgedanken zu
verwirklichen. Seneca will sich vor der Offentlichkeit rehabili-
tieren, und indem er die unerlaubten Beziehungen mit Livilla als
haltlose Bezichtigungen von sich weist, beruhigt er in einem
Atem die Mutter, fiir die entsprechend ihrer gediegenen Erzie-
hung in einem altromischen Elternhaus in der Skala der Werte
pudicitia den hochsten Rang einnimmt.

Wie De beneficiis zeigt auch De clementia eine dreifichrige
partitio. Wegen weitgehender Zerstorung des Werks — andert-
halb Biicher, so hat es den Anschein, haben die Ungunst der Zei-
ten nicht {iberdauert — ist die Uberpriifung des Ausgestaltung
des Gliederungsschemas zur Hauptsache bloss fiir Buch I mog-
lich, einen Panegyricus auf die clementia als die herausragende
unter den Herrschertugenden. Der argumentative Teil bietet
sich der Beobachtung dar als Doppelpaar. Im Gesichtskreis ruht
zunichst der Herrscher als Gesamterscheinung; dann engt sich
das Blickfeld ein und der Fiirst als Wahrer der Gerechtigkeit, als
Richter sammelt die Aufmerksamkeit auf sich. Am Kaiser als
Gesamterscheinung interessieren namentlich zwei Aspekte: die
Wesensnotwendigkeit und die Niitzlichkeit der herrscherlichen
Milde. Souveridn und Untertan gehtren zusammen wie Haupt
und Glieder des Staatsorganismus; das macht eintrichtiges
Zusammenwirken zur zwingenden Notwendigkeit; tiberdies ist

¢ L. Lipsius (op. cit. Anm. 2), 67.

** Von Nietzsche aufgegriffene Formel: 1 180 (Unzeitgemadsse Betrachtun-

gen), Ausg. Schlechta.



DIE «BEWEISENDE» STRUKTUR 75

die Liebe der Untertanen zu ihrem Oberhaupt dessen sicherster
Schutz. Was den Monarchen in seiner richterlichen Funktion
angeht, so erreicht er das Strafziel «Gesetzesgehorsam» mit ver-
stehender Giite leichter als mit unnachgiebiger Strenge, wie es
denn angezeigt erscheint, von der Bestrafung, zumal der hirte-
sten, einzig in eng umgrenzten Sonderfillen Gebrauch zu
machen. Ein Gipfel erreicht die Darstellung im Augustus-
exemplum, dem Montaigne in seinen Essais einen Platz ein-
raumte und das Corneille zu seinem Cinna inspirierte. Nero, so
macht Seneca dem kaiserlichen Jiingling an dem vergottlichten
Ahnherrn seines Hauses klar, hat die Moglichkeit, Augustus,
das Urbild aller Principes, an herrscherlicher Grosse in den
Schatten zu stellen, wenn er von Anfang ist, was jener erst nach
lingerem Irren wurde: giitig, verstindnisvoll, weise. «Soyons
amis, Cinna!» Wieder und wieder sieht man, wie Seneca bemtiht
ist, seinen Beweisgingen zwingende Gewalt zu verleihen durch
die Heranfithrung des Betrachters an die sinnfillig erlebte Wirk-
lichkeit oder, mit seinen eigenen Worten, durch das in rem prae-
sentem adducere. So gewinnt das erzieherische Beispiel in der
bunten Fiille seiner Varietiten eine hervorstechende Dominanz.
Seine erzieherische Maxime aus dem 6. Brief (§5) Longum iter
est per praecepta breve et efficax per exempla wurde zum gefliigel-
ten Wort.

Nach der begrifflichen Zerlegung von Beweisthema (nebst
Vorbereitung) und Beweisdurchfithrung eriibrigt ein Blick auf
den Beweisschluss, den Epilog. Den Beweisertrag intellektuell
und moralisch auszuwerten, darin besteht seine spezifische Lei-
stung. Das kiithne Beispiel von Gorgias’ Palamedes®®, der als
Geste der Huldigung fiir seine Richter, die unfehlbare Sicherheit
ihres Gedichtnisses und mehr noch: die Unbestechlichkeit

% Vorsokr. 82 B 11a § 37. Zur Schlusstopik: E.R. CURTIUS (op. cit. Anm.
34), 99.



76 K. ABEL

ihres richterlichen, allein der Wahrheit verptlichteten Urteils,
den Epilog kurzerhand iiber Bord warf, hat Seneca, soweit unser
Blick reicht, nicht nachgeahmt. Einmal jedoch begniigt er sich
mit einer blossen Rekapitulation. In De tranquillitate animi gibt
er am Ende einen knappen Uberblick iiber die Zielsetzung sei-
ner curatio, mit der er sich an die verschiedenen Stufen der profi-
cientes wandte. Seine Ausfiihrungen, so bedeutet er seinen
Lesern, hatten den Sinn, seelische Gesundung herzustellen, zu
erhalten und 1m Falle eines Rezidivs zuriickzugewinnen (in
Abweichung, nebenbei, vom streng altstoischen Dogma, dass
der Status des sapiens unverlierbar ist)®' Unverzichtbar — mit
diesen Worten entlisst er den Leser — fiir alle emendatio sui ist
die stindige recognitio sui, wie er sie unter dem erzieherischen
Einfluss seiner Lehrer aus der Sextierschule sich aneignete. Die
«Zusammenfassung» trigt also, streng genommen, ihren
Namen zu Unrecht, weil sie nicht Explizites, sondern Implizites
ins Wort hebt und ausspricht: die fundamentalen Leitgedanken,
die das geheime Triebwerk seiner curatio. Damit fillt auch
erhellendes Licht auf den letzten Satz: das remedium tiber allen
remedia, die kritische Innenschau, ohne die der Sokrates der Pla-
tonischen Apologie das menschliche Leben eines jeden einzelnen
als nicht lebenswert anzusehen geneigt war: 6 dveEérastog Blog 0d
Brewtdg dvlpomewns? |

Doch, von De tranquillitate animi abgesehen, wird die dva-
xspakaiwotg mit der Einwirkung auf die Affektivitit kombi-
niert. Die Trotschrift an Polybius flicht die epikureische avocatio
und revocatio mit der peripatetischen Metriopathie zu einem
einheitlichen Gebilde zusammen, einer Tripharmakos des

st Vgl. SVFI568; 569; III 237 (= Diog. Laert. VII 127-128).

2 Nach W. JAEGER (Paideia 11 [Berlin 1944], 59) Sokrates’ Lebens- und
Wirkungsmaxime. Ohne dass es ausgesprochen wiire, ist die Selbstbezo-
genheit des kritischen Denkens intendiert.



DIE «<BEWEISENDE» STRUKTUR g

Schmerzes, wenn der Ausdruck gestattet ist, und mildert
zugleich die bittere Anklage gegen die Schicksalsmichte zur stil-
len Wehmut mit Hilfe der laudes mortuz, die das Bild des vielver-
sprechenden Jiinglings in der Erinnerung auftauchen lassen. Die
brauchgemiss knapp gehaltene conguestio erhellt die doppelte
Zielsetzung des Werks, das sich teils an den Literaturkenner,
teils an den Gramgebeugten wendet und demgemiss sowohl
asthetischen Anspriichen gentigen als auch Bediirfnisse des wun-
den Herzens stillen will. Der Epilogtopos der Bescheidenheit®?
wird dem Schreibenden zum Anlass, auf seine kligliche Lage
hinzudeuten und an sein wahres Anliegen diskret zu erinnern.
Das tralatizische Schema «Erkenntnis und Nutzanwendung»
dient Seneca mehr als einmal dazu, den Epilog an die argumenta-
tio anzuketten und den Willen seiner Leser anzuspornen, den
Wissenserwerb zu werten zu verdienstvoller Tat. In De provi-
dentia ist es der Weltgott selbst, der zum Schicksalsheroismus
aufruft und die Bereitschaft zur Selbstausloschung zum obersten
Gebot erklirt fiir den Aufstieg zur Gottebenbiirtigkeit. Jih
bricht der Dialog ab mit einer sengenden kynischen Schmihung
gegen die Feigheit des Lesers, der zuriickbebt vor dem Schritt in
das Nichts, das ewige Freiheit verheisst. Der Senecanische Pro-
treptikos De brevitate vitae ist nach demselben Muster gebaut.
Nachdem Licht dariiber verbreitet ist, dass philosophische Stu-
dien den Weg dazu 6ffnen, die Endlichkeit des Lebens zu spren-
gen und das geistige Sein zum Herrscher iiber Vergangenheit
und Zukunft zu machen, ergeht an die Lesergemeinde die drin-
gende Mahnung, sittliche Selbstformung durch die ars vitze in
die Mitte ihrer Existenz zu riicken; zugleich wird gewarnt vor
der Jagd nach den romischen honores, die echte geistige Reife
nicht autkommen lassen und zu dem sterilen, seines Wertes be-
raubten Dasein verurteilen, vor dem Epikur seine beschwo-

¢ Vgl. ER. CURTIUS (0p. cit. Anm. 4), 89; 93-95 (im allgemeinen).



78 k. ABEL

rende Stimme erhebt: Nemo non ita exit e vita tamquam modo
intraverit. Hier reiht sich auch De constantia sapientis ein. Der
Beweisgang hat dargetan, dass geistige Uberwindung der 4usse-
ren Verletzung des Selbstwertgefiihls keine blosse Chimare ist,
sondern lebendige Wirklichkeit, sobald sich das Ich zu Sokrati-
scher Denkweise entschliesst und seinen wahren Wert im eige-
nen, von ihm selbst kontrollierbaren Inneren sucht. Demgemiss
geht an die proficientes der Rut, die n6tigen Schritte zu tun, um
dem Weisenideal naher zu kommen und den Sinn in steigendem
Masse zu schirfen fiir das Wesentlich-Wichtige, dem gegeniiber
alles andere zur Bedeutungslosigkeit herabsinkt. Ein starkes
Indiz fiir die innere Einheit des Senecanischen Dialogs ist die
Anwendung der Ringform®* auf das Werkganze, die tragende
Motive des Eingangs im Ausgang, d.h. im Epilog wiederaut-
nimmt. Dreimal hat Seneca sich in den erhaltenden Sittenpre-
digten, soweit Proom und Epilog vergleichend einander gegent-
bergestellt werden kénnen, dieses kompositionellen Kunstgriffs
bedient: in De brevitate vitae, De beneficiis und in der Consolatio
ad Helviam. In Anlehnung an den Sallustischen Jugurtha entfal-
tet das Proom des Protreptikos das bereits im Z der //ias begeg-
nende Motiv von der Kiirze des Lebens, um diesen Glauben —
wohl ein Menschheitsgedanke: Psalm 90 — als einen verbreite-
ten Irrtum zu entlarven, von dem sich selbst weit {iber dem
Durchschnitt stehende Geistesgrossen, wie Hippokrates und
Aristoteles, nicht freizuhalten vermochten. Antithetisch wie das
Pro6m ist auch der Epilog von De brevitate vitae gestaltet. Der
theoretische Gegensatz « Wahrheit-Irrtum» wird in den prakti-
schen «Gebot-Verbot» transponiert. Das Motiv von der Fliich-

64

Zur Ringkomposition im allgemeinen: Ed. FRAENKEL, Agamemnon, 3
Bde. (Oxford 1950), II 119 mit Anm.; vgl. auch V. POSCHL, Die Dichi-
kunst Virgils (Innsbruck/Wien 1950 = Wien ?1964), 165 Anm. 2 = 180
Anm. 1.



DIE «<BEWEISENDE» STRUKTUR 79

tigkeit des Menschenlebens als Warntafel, zugespitzt auf das
Ideal romischer virtus, die im cursus honorum und im Dienst fiir
die res publica ihre tiefste Befriedigung und Erfiillung findet,
erscheint als Inbegriff volliger Lebensvergeudung®?, weil sie das
Ich sich selbst entfremdet und den Sokratischen Appell 6
veEétactog Blog 0d Buwtdg dvbpidmey leichtfertig in den Wind
schlagt. Wirksamer kann das romische wvirtus-Richtbild kaum
von seinem Piedestal herabgerissen werden, als es hier mit der
Riickkehr zur Eingangsvorstellung und ihrer Steigerung zum
grellen Paradox geschieht. De beneficiis, die machtvolle Verkiin-
digung des Humanititsideals «Seid einig, einig, einig!», nutzt das
Motiv der imitatio dei, Eingang und Ausgang zum Kreise zu
schliessen. Im Proom erscheint die pythagoreische Mahnung
¢mov e als Mittel, den Undank in der Welt, soviel auf das Ver-
antwortungsgefiihl des Einzelich ankommt, nach Kriften —
tiber deren Begrenztheit man sich keinen triigerischen Illusio-
nen hingeben darf — zuriickzudringen und einzudimmen; im
Epilog hingegen tut das nimliche Motiv, in Vergils Sprache ez
te quoque dignum finge deo, deren sich Seneca gelegentlich
bedient, Dienst als Werkzeug, das Ich in seiner Ichheit zu ver-
wirklichen, was der strengen Ausrichtung des Willens auf das &
¢’ Nuv®® — oder, schlicht, der Ausrichtung auf den guten Wil-
len, d.h. den Willen zum Guten — gleichkommt. In der Trost-
schrift an die Mutter nimmt man eine ingenitse Abwandlung der
kyklischen Kompositionsweise wahr. Einleitend hebt Seneca
mit knappen Worten hervor seinen Triumph tiber das Schick-
sal, das ithn zu zermalmen drohte. Der Epilog ersetzt die

55 Epikurs Warnung Fr. 495 Usener = 241 Arrighetti’ = Sen. Ep. 22, 14
kleidet sich in das Bild des romischen funus acerbum.

% Zum Rang eines philosophischen Terminus erhoben seit Aristoteles: H.

BONITZ (ed.), Aristotelis opera, V: Index Aristotelicus, p. 268 b, vgl. mit
L. BRANDWOOD, A Word Index to Plato (Leeds 1976), p. 372 a, u. U.



80 K. ABEL

blasse, unsinnliche und dingferne Aussage durch das lebenser-
fiillte Bild des Schicksalssiegers. Seine ungetriibte Heiterkeit, die
ihn hoch iiber alle Erdenlast und Erdenschwere hinaustrigt,
offenbart sich in der innigen Hingabe an die beiden hochsten
Aufgaben des Menschengeists: die Gottes- und die Selbster-
kenntnis. Demgemass verschmelzen im letzten Satz zu einem
starken, harmonischen Dreiklang Geist, Gott und Ewigkeit. Es
ldsst sich nicht sicher entscheiden, ob die Rhythmik von diesem
unvergleichlichen Magier des Worts bewusst eingesetzt wird,
die in sich versunkene Seele in itherische Gefilde entschweben
zu lassen (letztes Wort: omnibus saeculis; Doppelkretikus in
kithnem, ja verwegenen Hyperbaton).

Stoiker, der er war, setzt Seneca seine Sprach- und Komposi-
tionskunst in den dzalogi, wie wir uns zu zeigen bemiihten, ein
fiir die Verbreitung der stoischen Wahrheit. Er stiitzte sich dabei
auf eine Rhetorik, die den Prinzipien des Platonischen Phaidros
— sei es mittel-, sel es unmittelbar — verpflichtet war und nach
Einheit sowohl und Geschlossenheit des literarischen Kunst-
werks strebte als auch den psychologischen Eigenarten der Leser
sich anbequemte, um sie fiir die Heilsbotschaft der inneren Frei-
heit®” zu gewinnen. Quintilian wie Tacitus sind unsere Zeugen,
dass er bei seinem zeitgendssischen Lesepublikum beispiellose
Erfolge errang. Das hat jedoch nicht zu verhindern vermocht,
dass die geistige Welt, fiir die er mit dem Gewicht seiner Person
— und seines Lebens — einstand, zum Untergang verurteilt war.
Sein grosser Gegenspieler Paulus, der den gottlichen Frieden ver-
kiindete, der hoher ist als alle Vernunft und der in die Herzen als
Geschenk der gottlichen Gnade einstromt, behauptet schon vier
Generationen spiter siegreich das geistige Kampffeld; um eben-
diese Zeit bricht die lebendige Lehrtradition des Stoizismus

7 Nach K. von FRITZ, in RE X A (1972), 112-114, ist Zenons Lehre dog-
matisierte und radikalisierte Sokratik; vgl. H. MAIER (0p. cit. Anm. 44),
612.



DIE «BEWEISENDE» STRUKTUR 81

ab®® Schwer fallt es, an Zufall zu glauben. Augustinus, der —
unhistorisch, wie der Historiker festzustellen nicht umbhin-
kommt — mit dem Gedanken spielte, Seneca habe der neu-
herautkommenden Sekte, dem Christentume, geheime Sympa-
thien entgegengebracht, entscheidet sich, als er seine Lebens-
wahl zu treffen hat, fiir Paulus und gegen Seneca. M# xcpotg xal
wébog, wn xoltag xal doehyelong, win €pdr xol CAAw, GAA
¢vddoaabe tov xbplov 'Inoodv Xpiotév. Auf diese Worte des
Rémerbriefs (13, 13-14) wies ihn das Stechorakel.

¢ Clemens von Alexandria ist noch in Bertihrung mit Angehorigen der
stoischen Schule; Origenes kennt den Stoizismus ausschliesslich aus
Lehrbiichern. Neuerdings verweist rhan auf Porph. VP 20. Vgl. M. POH-
LENZ, Die Stoa, 2 Bde. (Gottingen *1970-1972), I 428.



DISCUSSION

M. Hijmans: | have much enjoyed your impressive survey of the «proving
structure» as you have discovered it within Seneca’s dialogues. My question
is a rather simple one and refers to a point of detail. Why does Seneca, if he
returns to the basic doctrine of Zeno and Cleanthes, return to the pars moralis
philosophiae, as well as to a certain extent to their physical and theological

positions, but show such a strong disinclination to value their logic?

M. Abel: Sie stellen die Frage nach der Besonderheit des Senecanischen
Stoizismus. Die Uberlieferungslage lisst, wie sich fiir den Einsichtigen von
selbst versteht, nur eine ungefihre Antwort zu, die moglicherweise, wire uns
die stoische Lehrtradition besser bekannt, erhebliche Korrekturen erfahren
misste. Prinzipiell ibernimmt Seneca das moglicherweise vom spiten Platon
aufgebrachte, erstmals bei Xenokrates nachweisbare Muster der dreifachri-
gen philosophischen Disziplinen: Logik (im antiken Sinn), Ethik und Physik
(im antiken Verstand) (Ep. 89, 9; vgl. Xenocr. fr. 1 Heinze = Sext. Emp. Adwv.
math. VII 16). Da er jedoch in Nachfolge des Sokrates (vgl. Plat. Grg. 492 c-d)
die Philosophie vorzugsweise als «ars vitae» begreift und als thre zentrale
Frage die Frage nach dem «znég Buwtéov;» versteht, tritt die Logik als Erkennt-
nislehre und Lehre von der Gedankenbildung ganz in den Hintergrund; vgl.
seine Ausfiihrungen zu ihr in den Dialektikbriefen (Ep. 45, 48, 49, usw.). So
ist es nicht verwunderlich, dass er, als er in seinem Protreptikos De brevitate
vitae fiir die Philosophie wirbt und in diesem Zusammenhang durch die
Gedankenfigur der expolitio ihren Reichtum und ihre Kostbarkeit herausar-
beitet, die Logik ganz beiseite ldsst und sich auf die beiden Teilgebiete der
Physik und Ethik beschrinkt (Brev. 19, 1£.). Man geht kaum fehl, wenn man
annimmt, dass diese starke Abneigung gegen die Logik die unmittelbare



DIE «BEWEISENDE» STRUKTUR 83

Folge seiner Forderung ist, die Philosophie dem Leben, dem eigenen wie dem
der Mitmenschen, denen er sich in Freundschaft verbunden fiihlt, fruchtbar
zu machen. Ob man diesen erzieherischen Impuls auf Panaitios zuriickfiih-
ren soll, ist einigermassen unsicher. Zwar hielt auch Panaitios sehr wenig von
den dialektischen Silbenstechereien seiner Schule (fr. 55 v. Str.) und war wie
Seneca mehr an der sittlichen Bildung seiner Horer als an der Lésung abstrak-
ter Fragen mit keinem oder geringem sittlichen Gehalt interessiert (fr. 114
v. Str., ap. Sen. Ep. 116, 5). Doch gibt es zwischen ithm und Seneca Gegen-
sdtze, die die Annahme einer tiefgreifenden Beeinflussung des Cordubensers
durch den rhodischen Philosophen schwierig machen, mochte Seneca ihn
auch als eines der grossen lumina des Stoizismus ansehen (fr. 53 v. Str., ap.
Ep. 33, 4). Z.B. ist die glihende Bewunderung Platons seitens des Panaitios
(fr. 83 v. Str.) Seneca ganz fremd, der offensichtlich Platon denselben geisti-
gen Rang wie Xenophon, dem Major im Ruhestand (Wilamowitz), einrdumt
(Tranq.7,5; Ben. 111 32, 3). Eine enge geistige Verwandtschaft besteht zu dem
stoisierenden Kyniker Demetrius. Dessen bedingungslose Unterwerfung
unter den Willen des Schicksals (vgl. Prov. 5, 5), d.h. der Gottheit deckte sich
engstens mit der philosophischen Unterweisung, die Seneca in seiner frithen
Jugend erfahren hatte, wie er uns mitteilt (Helv. 5, 2 sq.). Ob fiir thn wie fiir
die Lehrer Senecas die praemeditatio futurorum malorum, die wir innerhalb
der Stoa fiir Chrysipp (SVFIII 417), Panaitios und Poseidonios (F 165, 28 E.-
K. = 410 Th.) nachweisen konnen (nach Cicero geht sie auf die Kyrenaiker
zuriick; Wilamowitz vermutet ihren Ursprung bei Pythagoras), lasst sich mit
unseren kargen Mitteln nicht ausfindig machen. Doch darin besteht zwi-
schen den beiden Zeitgenossen, dem stoisierenden Kyniker und Seneca, volle
Ubereinstimmung, dass es zur Niederringung der grossen Gegnerin, des
Schicksals, im Grunde nur weniger Kunstgriffe bedarf, dass es vor allem des
wirkungsvollen und geschickten Einsatzes dieser wenigen Kampfmittel
bedarf, weit mehr als der des Besitzes eines umfangreichen Instrumentari-

ums, das man in den entscheidenden Lebenssituationen nur schwerfillig zu

handhaben weiss (vgl. Ben. VII 1, 3).

M. Mazzoli: La domanda che Le pongo tocca piu che altro 'aspetto meto-
dologico. Lei ha tracciato, per larga parte della produzione filosofica di



84 DISCUSSION

Seneca, «dialoghi» lato sensu, un quadro strutturale di grande coerenza, che
comporta un disegno sostanzialmente unitario e perseguito sistematicamente
nel tempo. Si pone dunque anche il problema della cronologia che, come ¢
noto (basti rinviare ai prudentissimi non liguet di F. Giancotti, Cronologia dei
Dialoghi di Seneca [Torino 1957]), ¢ molto controverso. Nella composizione
del Suo quadro ha valorizzato preventivamente gli indizi cronologici disponi-
bili o viceversa ritiene che sia il problema cronologico a trarre vantaggio da

un’ analisi condotta astrattamente sulle strutture?

M. Abel: Sie werfen die Frage nach der Bedeutsamkeit der Chronologie fiir
eine Klassische Philologie auf, insofern sie die Sinnfrage des Werks als eines
Ganzen in den Mittelpunkt ihrer Forschungsbemiihungen riickt. Wie fiir alle
historischen Wissenschaften so ist auch fiir eine Klassische Philologie, die
sich in besonderer Weise als Teil der «Literaturwissenschaft» versteht, das
chronologische Moment — grundsitzlich — von erheblichem Gewicht. Vor
langen Jahren hat Theodor Mommsen die Mitforschenden eindringlich an
diesen Tatbestand erinnert; Spitere, wie Hermann Bengtson in seiner Ein-
fiihrung in die alte Geschichte (Miinchen 31959), haben die Mommsensche
Mahnung erneut ins Bewusstsein gehoben, wenn sie Gefahr lief, verdunkelt
zu werden oder ginzlich in Vergessenheit zu geraten. Was Seneca angeht, so
sind wir hinsichtlich der zeitlichen Aufeinanderfolge seiner Werke in keiner
besonders gliicklichen Lage. Madvig hat es in seinen Adversaria critica, auf
die Marc Rozelaar (Seneca. Eine Gesamtdarstellung [Amsterdam 1976], 213)
mit bestem Recht hinwies, zu Bewusstsein gebracht. Sie selbst erinnern an
die Untersuchung F. Giancottis von 1957, der uns insbesondere fiir die Dia-
loge sensu stricto unser beschrinktes Wissen hinsichtlich der exakten Ent-
stehungszeit drastisch vor Augen fiihrte, in dieser und jener Hinsicht viel-
leicht den Bogen ein wenig tiberspannte. Bei dem klassisch-philologischen
Zweig der Literaturwissenschaft liegen die Dinge ein wenig anders. Die
Grundfrage eines jeden literarischen Werks von Rang ist nimlich die, ob sei-
tens des Autors Einheit gewollt ist, ja oder nein, und wenn ja, wie und mit
welchem Erfolg sie durchgefiihrt und verwirklicht wurde. Diese allesbeherr-
schende Frage wurde in der antiken Literaturkritik unseres Wissens erstmals
in Platons Phaidros mit aller Klarheit herausgearbeitet. Der Platonische Vor-



DIE «BEWEISENDE» STRUKTUR 85

stellungskreis wurde dann von Aristoteles in seiner Rbetorik und Poetik auf-
gegriffen und weitergefithrt. In augusteischer Zeit hat sich Horaz in seiner
Ars poetica, die nach der bekannten Angabe des Porphyrio in ihren dich-
tungstheoretischen Grundlagen dem Peripatetiker Neoptolemos von Parion
in der Mitte des 3. Jahrhunderts v. Chr. verpflichtet ist, zu threm engagierten
Verteidiger gemacht. Eugene Albertini, angeregt durch gewisse Bemerkun-
gen von Hermann Diels und Eduard Norden (vgl. exposé Anm. 29),
glaubte, mit Blick auf dussere Gegebenheiten, diese theoretische Forderung
nach der Einheit des literarischen Kunstwerks fiir die literarische Praxis der
Antike im allgemeinen und Seneca im besonderen leugnen zu diirfen. Dem-
gegeniiber bemiihe ich mich, zu zeigen, dass sowohl der «junge» Seneca unter
Caius und Claudius als auch der «alte» unter Nero der Platonisches Norm
der geschlossenen Ganzheit seines Dialogs zu geniigen bestrebt war. Er
beginnt jeweils mit einem Beweisthema, einer mpéBeaig, das er so gestaltet,
dass der Zuhorer oder Leser im Innersten gepackt wird, und entfaltet darauf
in der Durchfiihrung, niotic und Epilog, das Beweisziel in solcher Weise, dass
der Mensch als Ganzes, im Denken, Fiihlen und Wollen, eine Umkehr, eine
uetdvora erfahrt (vgl. seine Kritik an Papirius Fabianus), in dem er einen der
vier grossen Reprisentanten lateinischer philosophischer Schriftstellerei (Ep.
100) erblicke: Brev. 10, 1. Mit dem ithm gewohnten Freimut macht er ihm,
der sein Lehrer war, den Vorwurf, sich allzu einseitig auf die Bekimpfung
der Affekte zu beschrinken, ohne dem Bediirfnis des Verstandes nach begriff-
licher Aufklirung Rechnung zu tragen; vgl. im Gegensatz seine Kritik an
Chrysipp: Ben. 13, 8. Bei einer solchen Aufgabenstellung ist die chronologi-
sche Frage zwar nicht gleichgiiltig, tritt aber in threm Gewicht stark hinter
anderen Fragestellungen zuriick. Ob Seneca eine partitio anwendet oder
ohne sie auszukommen versucht, das bemisst sich nicht nach dem zeitlichen
Verhiltnis, wie der Vergleich von Helv. (J. 42 n. Chr.; mit partitio), Brev.
(ohne partitio; J. 49), Clem. (J. 55; mit partitio), Prov. (wahrscheinlich Spit-
werk; mit 5-facher partitio), Marc. (wahrscheinlich frihestes erhaltenes
Werk; mit verstimmelter Ersatz-partitio) zeigt. Unsere Untersuchungen
bewegten sich vor allem im, wie man sagen kénnte, «makroskopischen»
Bereich; hitten wir, wie es die Vollstindigkeit verlangt, die «makroskopi-
sche» durch die «mikroskopische» Analyse erginzt, wire es moglicherweise



86 DISCUSSION

notwendig geworden, dem chronologischen Gesichtspunkt eine erhértere

Aufmerksamkeit zuzuwenden.

M. Mayer: The work of recent scholars — two, indeed, are present — has
contributed to a more favourable view of Seneca’s interest in the scrupulous
organisation of his subject matter in all his prose works. And yet a doubt
assails me, at any rate. Four hundred years ago Justus Lipsius, whose admira-
tion of our author was expressed not only in editions but in the frank imita-
tion of the De constantia, nevertheless found fault with the lax and repetitive
structure of the works (his structures appear both in his notes and in the brief
introductions, for example, that to the third book of De ira). Now, if we may
grant that Lipsius was alive to what ancient rhetoric demanded in the way
of compositio, could you explain how he formed a critical judgement that is
nowadays reckoned defective?

M. Abel: Mit Recht erregt der gewaltige Abstand der Wertung der Seneca-
nischen Komposition bei einem Erasmus, bei einem Lipsius und Albertini
einesteils und einer gewissen modernen Forschungsrichtung andernteils —
die sich namentlich seit dem 2. Weltkrieg zu Wort gemeldet hat — Thre Ver-
wunderung. Herr Grimal hat fiir seinen Teil, d.h. im Umbkreis der
franzosisch-sprachigen Forschung diese Frage beantwortet. Zur Erginzung
darf ich vielleicht aus meiner Sicht, die im wesentlichen an der Forschung-
stradition des deutschprachigen Raums orientiert ist, folgendes hinzufligen:
Seit den zwanziger Jahren unseres Jahrhunderts war die Klassische Philolo-
gie, soweit sie durch deutsche Forscher reprisentiert und getragen wurde, in
einem Umbruch begriffen. Ausgeldst wurde diese Neuorientierung zu einem
erheblichen Teil durch das Buch von G. Misch, Geschichte der Autobiogra-
phie, eine von W. Dilthey angeregte Preisschrift der Preussischen Akademie
der Wissenschaften. Von diesem Werk wurden namhafte Forscher der Klassi-
schen Philologie, die kurz vor dem ersten Weltkrieg ihre wissenschaftliche
Laufbahn begannen und in den zwanziger und dreissiger Jahren in den Zenit
ihres wissenschaftlichen Ruhms eintraten, nach eigenem Eingestindnis sehr
stark beeindruckt: W. Jaeger, K. Reinhardt, um nur diese zu nennen.
Dementsprechend setzte ein Forschungswandel ein, den der in sein achtes



DIE «BEWEISENDE» STRUKTUR 87

Lebensjahrzehnt eintretende Wilamowitz sehr tief empfunden und in seiner
Hellenistischen Dichtung zum Ausdruck gebracht hat (Nachdr. 1962;
urspringlich: 1924). Dort heisst es im Vorwort, dass er mit seinem damals
tiber 70-Jahren sich zu alt fithle, um sich den neuen Stromungen anzubeque-
men. Demgemass ruht bei ithm, der tiber lange Jahre seiner Wissenschaft ent-
scheidende Impulse gegeben hatte, der betrachtende Blick vor allem auf dem
historischen Zusammenhang (vgl. W. Jaeger im Nekrolog: Humanistische
Reden und Vortrige [Berlin 21960], 215 {f.); das Werk wird studiert in seiner
Einbettung in den Strom des geschichtlichen Werdens. Ganz anders die Auf-
fassung eines K. Reinhardt, dem es weniger um die historische Bedingtheit
geht, sondern der in einem kiinstlerischen Gebilde in erster Linie die Verwir-
klichung eines Wollens sieht, das in einem halb bewussten, halb unbewussten
geistigen Schopfungsakt Gestalt anzunehmen sich gedrungen fiihlt. In weit
hoherem Masse als be1 Wilamowitz fillt der Akzent auf die Interpretation,
die in dem Augenblick thren Hohepunkt des «Erkennens des Erkannten» (A.
Boeckh) erreicht, wenn es ihr gelingt, des Plotinischen &w8ov eldo¢ — das in
der Gedankenwelt der Shaftesbury und der Herder zu neuem, fruchtbarem
Leben erwachte — sich zu bemichtigen, in dem sich die quellende Fiille forma-
ler Beziige zu sinnvoller Einheit zusammenordnet. Die iltere Forschung wird
abgelehnt, weil sie dem inneren Leben des Kunstwerks keine Gerechtigkeit
widerfahren lisst, sondern sein geheimes Leben eher zudeckt als erschliesst und
dem behutsam nachzeichnenden Verstindnis begreifbar macht. Bei Seneca lie-
fert die Wiederholung einen instruktiven Beispielfall. Platon hatte ihr gegen-
iiber eine zwiespiltige Haltung eingenommen. Teils hatte er sie gutgeheissen
und seine Zustimmung durch die hergebrachte volkstiimliche Rede 8ig xai tpig
& xah& signalisiert; teils hatte er sie gebrandmarkt und als Ausdruck der
Gedankenarmut stigmatisiert. Seneca kommt auf das Problem im Zusammen-
hang mit den hiufigen Selbstwiederholungen bei Epikur zu sprechen
(Ep. 27, 9). Er rechtfertigt sie unter pidagogischem Gesichtswinkel. Die Ein-
gangigkeit des Lern- und Lehrstoffs ist sehr unterschiedlich (die Lernfihigkeit
des Educandus einmal beiseite gesetzt). Manches wird nach einmaliger
Darbietung dem Gedichtnis zu dauerndem Besitz einverleibt; anderes
muss mit unendlicher Sorgfalt vorgetragen werden, damit es in der Erinne-
rung haftenbleibe. Besondere Aufmerksamkeit erheischen diejenigen Fille,



88 DISCUSSION

deren intellektuelles Begreifen keinerlei Schwierigkeit verursacht, deren
innere Aneignung jedoch auf einen erheblichen, wenn nicht gar uniiberwind-
lichen Widerstand stosst, wie die stoische Grundwahrheit §ti pévov t6 xakdv
&yaBév, die, wenn die Umstinde es fiigen, die physische Selbstvernichtung
erheischt, damit der verniinftige Wille seine uneingeschrinkte Freiheit
behaupten kann (vgl. Ep. 71, 30 {f.). Einen charakteristischen Fall einer derar-
tigen Selbstwiederholung bietet Seneca im Dialog De ira (aus dem Jahr 41,
wenn man der Chronologie Herrn Grimals folgt). Ahnlich wie Platon im
Sophistes (222 c) so lehrt auch Seneca, dass von Natur aus der Mensch ein ani-
mal matissimum sei (vgl. De ira 15, 2). Im Zorn hingegen sinkt er auf die Stufe
eines reissenden Tieres herab, das wenig oder nichts von seiner natiirlichen
Sanftheit und Milde bewahrt. Daher empfahl der Griinder der Sextierschule,
Sextius Pater, der Zornige moge sich im Spiegel betrachten, um der Hisslich-
keit und Abscheulichkeit dieses Affektes sich vor Augen zu fithren (De ira
11 36, 1). Wie der Griinder der Sextierschule ist Seneca von der Effizienz die-
ser psychagogischen Vorkehrung tiberzeugt. So erklirt sich die dreimalige
Wiederholung des abscheulichen Bildes des Zornigen an hervorgehobenen
Stellen des Werkes: Proom (De ira I 1, 3 sq.); gegen Ende des prophylakti-
schen Teils (De ira 11 35, 3 sqq.); vor dem therapeutischen Teil, am Ende des
Vorspruchs (De ira I1I 4, 1 sqq.). Nichts wire verfehlter, als wollte man diese
Wiederholung einer streng logizistischen Betrachtungsweise unterwerfen
und als einen Regelverstoss werten. Ahnliches gilt bei Widerspriichen, auf die
im allgemeinen der Philologe allergisch reagiert. Bei Seneca kann man beo-
bachten, dass er sie als sinnvolle pidagogische Massregel zulisst. De beneficiis
V (2, 1 ff) insistiert er eindringlich auf dem stoischen Philosophem von der
Einheit der Tugend, die jegliche Verschiedenheit, welcher Art sie auch sei,
schlechterdings ausschliesst, so dass folgt, dass Tugend von Mensch =
Tugend von Gott, Tugend von Mann = Tugend von Frau, allgemein:
Tugend von A = Tugend von B. Pidagogisches Ziel ist es, die Scheu vor der
Annahme eines Geschenks als sinnlos zu entlarven, das man glaubt durch ein
gleichwertiges Gegengeschenk nicht angemessen vergelten zu konnen; das
Bewusstsein soll geweckt und gekriftigt werden, dass dankbare Gesinnung
bei der Entgegennahme als «Lohn», als «Entgelt» in jeder Hinsicht geniigt.
In demselben Werk lehrt er in Buch III (29, 1 ff.), Kinder konnten ihre



DIE «BEWEISENDE» STRUKTUR 89

Eltern an Wohltaten iibertreffen, was nach stoischer Doktrin, wie soeben
gezeigt, schlechterdings unméglich ist. Die theoretische Unméglichkeit
dient dazu, den Willen zur idealen Norm aufs dusserste anzuspannen und
eine moglichst weitgehende Anniherung an die sittliche Forderung zu errei-
chen. Er bedient sich des Prinzips der padagogischen Hyperbel (vgl. Ben. VII
23, 1 1.), um den sittlichen Leistungswillen aufs dusserste zu steigern. Kur-
zum, man sieht, wie durch grossere Geschmeidigkeit der Betrachtungsweise

es gelingt, tiber die allzu rigiden Wertungen hinauszugelangen.

M. Gigon: Es scheint mir etwas problematisch, von Seneca direkt auf Pla-
tons Phaidros und die Rhetorik des Aristoteles zuriickzugreifen. Es gibt
immerhin die ganze hellenistische Zubereitung und Systematisierung des
Materials, mit der wir rechnen miissen, auch wenn wir sie nur Teilweise
sehen konnen. Dementsprechend darf man bezweifeln, ob Seneca noch
irgendeine Schrift Zenons und des Kleanthes selbst in der Hand gehabt hat.
Da wird man immer mit Vermittlern wie Panaitios, Hekaton und besonders
Poseidonios zu rechnen haben — die selber in der Tat tiber Chrysippos hin-

weg zu den Archegeten der Schule zurlickzukehren suchen.

M. Abel: Sie spielen auf die «Quellenforschung» an, wie sie in der soge-
nannten Bonner Schule inauguriert wurde und in Hermann Diels, Doxogra-
phi Graeci einen glanzvollen Hohepunkt erfuhr (vgl. W. Jaeger, «50-jihriges
Doktorjubildum von H. Diels», in Humanistische Reden und Vortrige, usw.
31-40). Spitere vermochten sich nicht auf gleichem Niveau zu halten, was
Mommsen zu seiner bekannter Ausserung veranlasste (Gesammelte Schriften
VII [Berlin/Ziirich 21965], 246, an die R. Kassel in seinen Untersuchungen
zur griechischen und rémischen Konsolationsliteratur ((Miinchen 1958], 67
Anm. 3) erinnert. Ausserhalb des deutschen Sprach- und Kulturraums — viel-
leicht von Italien abgesehen — wird diese 680¢ 81l jcewe mit sehr kritischem
Blick betrachtet, gleichsam als eine deutsche Marotte, und die nicht ohne
Grund. Man denke an die beiden Fragmentsammlungen zu Poseidonios,
tiber die wir seit 1972 bzw. 1982 verfiigen, die von Edelstein-Kidd und die
von Theiler, von denen die Theilersche sich zur Aufgabe gestellt hat, den



90 DISCUSSION

Ertrag der deutschen Poseidoniostorschung verstirkt zur Geltung zu brin-
gen mit dem Erfolg, dass manches von dem fiir Poseidonios reklamierten
Material zu streichen ist. Was Seneca angeht, so hat in den neunziger
Jahren der vergangenen Jahrhunderts Ed. Norden (1893) dargelegt, dass
angesichts der besonderen Arbeitsweise der Cordubensers, der es liebt, die
verschiedenen Traditionselemente miteinander zu verschmelzen, keine
glinstigen Voraussetzungen fir die Technik der «Quellenforschung»
vorhanden sind. Als ein gesichertes Ergebnis der Quellenkritik darf man
vielleicht betrachten die Entdeckung der Pohlenzschen Doktordissertation,
dass De ira 11 19-21 in Poseidonios thren Urheber haben; jedenfalls hat Poh-
lenz Reinhardt (in RE XXII 1[1953], 597 {.) und Theiler (1982) von der Rich-
tigkeit seiner These zu liberzeugen vermocht (wihrend Edelstein-Kidd eine
reservierte Haltung einnehmen). Anderes muss als problematisch angesehen
werden. So fillt es schwer, mit Theiler an der Poseidonischen Ursprung von
De ira Il 1-4 zu glauben, denn dort vertritt Seneca eine Affektgenese, die mit
Poseidonischen Auffassungen schlechterdings unvereinbar ist. Der Cordu-
benser ist der festen Uberzeugung, dass, sieht man einmal von dem Extrem-
fall der Affektverhirtung — feritas — ab, Affekte durch das falsche Urteil der
Vernunft ausgelost werden, durch Irreleitung der ovyxatdBesic. Hingegen
steht fiir Poseidonios nichts fester als die Erkenntnis, dass die Affekte ihr
Eigenleben fiihren, auf das die Einwirkung des verntinftigen Willens so gut
wie nichts vermag. Pace Theilerii ist Sen. De 1ra II 1-4, bzw. 5 zusammenzuse-
hen mit Gell. XIX 1, 14 sqq. und erweist die Alte Stoa als Quellbereich (vgl.
Verf., in Hermes 111 [1983], 78-97). Ebenso zweifelhaft ist, ob man, wie weit-
hin angenommen wird, in Hekaton von Rhodos die Hauptquelle von De
beneficiis zu erblicken hat, wie es z.B. A. Dihle (in der Goldenen Regel [Gét-
tingen 1962], 70) als sicheren Forschungsertrag ansieht. Es trifft zu, dass
Seneca Hekaton mit Chrysipp verglichen hat mit dem Ergebnis, dass Heka-
tons Darstellungsweise bis zu einem gewissen Grade die Unarten der
Chrysippeischen vermied; jedenfalls nicht durchgreifend genug, als dass er
dem tiberragenden Gewicht des Themas gerecht geworden wire (Ben. I 3, 8
sq.). Die ibrigen vier namentlichen Zitate berechtigen schwerlich zu der ver-
lisslichen Annahme, dass Seneca sich an den Rhodier auf weite Strecken hin
anschloss (vgl. Verf., «Senecas ‘lex vitae’», Poner Stoische Studien [Marburg



DIE «BEWEISENDE» STRUKTUR 91

1987], 17). So scheint es am ratsamsten, den Gesichtspunkt der «Quelienfor-
schung» beiseite zu lassen und auf eine Methode zuriickzugreifen, die weni-
ger anfechtbar ist. Eine solche ergibt sich, wenn man Senecas philosophisches
Gedankengut, soweit er seine eigene Meinung vortragt, mit der Gesamttradi-
tion des Stoizismus vergleicht unter besonderer Riicksicht der Ursprung-
sphase. Dann ldsst sich zwar nicht sagen, er habe secundum rerum naturam
vivere (Ben. IV 25, 1 u.6.) oder in virtute posita vera felicitas est (Vit. 16, 1)
oder unum est apud nos bonum, honestum (Ben. V 12, 5) usw. irgendeinem
Werk Zenons entnommen, wohl aber steht mit zweifelsfreier Gewissheit
fest, dass er durch eine nicht niher zu bestimmende Traditionskette mit dem
Zenonischen Vorstellungskreis verkniipft ist. Ubrigens sollte der Gedanke
der unmittelbaren Verkniipfung nicht leichter Hand beiseite geschoben wer-
den. Herr Grimal macht in seinem Seneca mit Recht auf Ep. 33, 4 aufmerksam
(Sénégue [Paris 1978], 22). Dort wird den Lesern vor Augen gefiihrt, dass man
die grossen Lehrmeister des Stoizismus nicht in derselben Weise studieren
konne wie Epikur und seine Anhinger. Mit Riicksicht auf ihre Eigenstidndig-
keit innerhalb des stoischen Lehrgebidudes wollen sie als Ganzes durchgear-
beitet und angeeignet sein, um in ithrer Besonderheit begriffen zu werden.
Dieser Rat setzt aller Wahrscheinlichkeit nach die eigene Lernerfahrung des
Ratenden, d.h. Senecas voraus. Wir haben also von der Voraussetzung aus-
zugehen, dass Seneca auf eigenen Kenntnissen fusst, wenn er sich iiber die
fiilhrenden Vertreter seiner Schule verbreitet. Die allgemeine Einsicht, rich-
tig, wie sie sein mag, niitzt uns, versteht sich, wenig im Einzelfall. Beispiels-
halber ist uns bei einem der ersten Zenon-Zitate (De ira I 16, 7, vermutlich
41 n. Chr.), das in der Erérterung tiber die Herkunft des npordBeia-Theorems
von grosser Bedeutung ist, mit unserem allgemeinen Wissen wenig gedient,
und es bedarf zusitzlicher Kriterien, wenn man die Frage entscheiden
will, ob Seneca im vorliegenden Fall auf den Zenonischen Text rekurriert.
A. Setaioli in Seneca e i Greci (Bologna 1988), 259 ff., bietet eine nicht
recht befriedigende Behandlung. Analoges wie fiir die Philosophie gilt
fir die Rhetorik. Wenn die Namen Aristoteles (Rbetorzk) und Platon (Phai-
dros) angefiihrt werden, so sind sie nicht als Quellenautoren zu verstehen,
sondern als die massgebenden Triger einer Tradition, der sich Seneca als
Glied an irgendeiner Stelle einordnet. Es wire beispielshalber denkbar,



92 DISCUSSION

dass thm die Notwendigkeit von der geschlossenen Einheit des literarischen
Kunstwerks an der Ars Poetica des Horaz aufgegangen wire. In Seneca e la
poesia (Milano 1970), 233, macht Herr Mazzoli sehr zu Recht darauf aufmerk-
sam, dass es verfehlt wire, wollte man Senecas Horaz-Kenntnisse einzig auf
die verschwindend geringere Anzahl namentlicher Zitate beschrinken (vgl.
ed. Haase 3, 527 a; vgl. weiter G. Mazzoli, op. cit., 126 {f.; 286 b; 68). Ange-
sichts des kiirzlich aufgedeckten versteckten Zitats von Platons Gorgias
(Vert., in Hermes 108 [1980], 499 {.) kann iibrigens Vertrautheit mit dem Pla-
tonischen Phaidros nicht schlechterdings ausgeschlossen werden. Vgl. Trang.
17, 10 f.; A. Setaioli, op. cit., 120 {.

Mme Armisen-Marchetti: Est-il possible d’appliquer les structures que vous
décelez dans les Dialogues a d’autres ceuvres de Sénéque? Je pense en particu-
lier aux Lettres les plus longues, qui sont par leurs dimensions I’équivalent

d’un dialogue.

M. Abel: In seinem schriftstellerischen Werk als Philosoph tritt Seneca uns
zur Hahptsache in der Gestalt des Erziehers gegeniiber. Im 6. Brief dussert
er sich tiber die Idealform der Erziehung: es ist die des contubernium, die des
engen Zusammenlebens von Meister und Jiinger, die dem Adepten gestattet,
die Wahrheit der Unterweisung des Lehrers an dessen Lebenstiihrung zu
tiberpriifen (Ep. 6, 5 5q.). Desgleichen ist die menschenformende Wirkung des
Briefs sehr hoch zu veranschlagen (Ep. 38, 1) wegen der Intimitit, der unmit-
telbaren Einwirkung des seelischen Ich auf das seelische Du, die trennende
Schranken weitgehend abbaut und eine Atmosphire vertrauensvoller Zunei-
gung, inniger Berithrung schafft (denn nach Artemon bei Demetrios, Eloc.
223 ist der Brief die Hilfte des Zwiegesprichs). Piadagogisch am wenigsten
erglebig ist die disputatio (= dialogus), die es an familiaritas fehlen lisst, dem
eigentlichen Nahrboden fiir die erzieherische Einflussnahme (Ep. 38, 1). Die
Sittenpredigt ist in hoherem Masse von der Gefahr bedroht, mehr von den
Ohren als dem inneren Sinn aufgefasst zu werden, d.h. mehr als rednerisches
Kunstwerk gewertet zu werden denn als Erzeugnis, das der sittlichen Erbau-
ung, der Gesinnungsformung dienen soll. Die Senecanischen philosophi-
schen Werke entsprechen diesen drei Formentypen nur unvollkommen.



DIE «BEWEISENDE» STRUKTUR 93

Die Briefe an Lucilius tiuschen nur vor, echte Briefe zu sein, ohne dass sie es
wirklich wiren (vgl. Vertf., in Hermes 109 [1981], 472-499; die dort gennanten
Beweismittel wiren durch die weiteren Indizien der Verweise, der Riick- und
namentlich der Vorverweise, zu erginzen, die sich zum Teil iiber weite Inter-
valle hinweg aufeinander beziehen: vgl. den eindrucksvollen Fall Ep. 36, 11
= 71, 12 sqq. [Beobachtung G. Maurachs]). Indem Seneca von vornherein
eine breite Leserschaft anvisiert, verzichtet er naturgemiss auf die Intimitit
der Beeinflussung, die in die geheimsten Herzenswinkel dringt. (Mit Riick-
sicht auf den Adressaten und seinen gewaltigen raumlichen Abstand unter-
streicht er selbst gelegentlich, seiner seelenirztlichen Funktion, die
unverzigliches Eingreifen erfordert, nur ungeniigend nachkommen zu kon-
nen: er muss den spezifischen, auf die Erfordernisse der jeweiligen inneren
Lage ausgerichteten Ratschlag durch allgemeine Hinweise ersetzen: Ep. 22,
1; 71, 1). Anderseits sind seine disputationes (= dialogi) keine wirklichen
Reden, sondern von vornherein als Buchpublikationen konzipiert, wie sich
entsprechenden Anspielungen entnehmen ldsst (Clem.: 11, 1; 111, 1519, 11
[scribere, volumen]; Ir.: 11, 1; 11 1, 1; 111 4, 1 [scribere; liber]; Ben. V 1, 1: priores
libri; der Beweis ist nicht in allen Fillen mit solcher Stringenz zu fithren: z.B.
Consolatio ad Polybium, wo klar ist, dass ein Brief vorliegt, jedoch Unsicher-
heit besteht, ob ein privater oder offener; jedenfalls wird die Frage von Lip-
sius und Herrn Grimal verschieden beantwortet, wihrend ich selbst im
Werk als solchem keinen verlisslichen Hinweis fiir die eine oder andere
These zu entdecken vermag.) Ich habe 1967, Bauformen in Senecas Dialogen
(Heidelberg 1967), 92 Anm. 60, Lipsius zu stiitzen versucht, doch fiirchte ich,
mit spekulativen, d.h. wenig iiberzeugenden Griinden. Kurz, dialogi und epi-
stulae stehen auf Grund ihrer Verbreitungsform enger beieinander, als es auf
den ersten Blick scheinen mag, nebenbei: eine alte Erkenntnis. Darum ist die
Frage, ob in den Briefen die Dialogform, die wir beobachteten, wiederkehre,
durchaus berechtigt. Sie kann bejaht werden. Ein eindrucksvolles Beispiel lie-
fert die Epistula De artibus liberalibus (Ep. 88), die im Mittelalter als selbstin-
diges Werk tiberliefert wurde (K.A. Blither, Seneca in Spanien [Miinchen
1969], 104). Im Gegensatz zu Ed. Norden wird man annehmen, dass ein
einheitlicher Grundgedanke das gesamte, vergleichsweise umfangreiche
Werk (46 §§) durchwaltet. Die artes liberales — so die npéfeaig (= propositio) —



94 DISCUSSION

haben der Philosophie gegeniiber nur vorbereitenden Wert. Scharfe Poin-
tierung gibt dieser Beweisthese die geschliffene Form einer syntaktischen
Antithese (non discere, sed didicisse: § 2 a). Im iibrigen erschopft sich die Ein-
leitung in einer Verachtlichmachung der Freien Kiinste im Vergleich zur Phi-
losophie, die als alleiniges Studium gefeiert wird, das wahre Freiheit — Sokra-
tes’ Gpyewv éawtod (Plat. Grg. 491 d; Rep. IV 431 a) — gewihrt. Es folgt der
eigentliche Beweis. Auf der ersten Stufe tut er dar, dass die einzelnen Freien
Kiinste keinen Beitrag zur sittlichen Bildung leisten, weder die Grammatik
noch die Geometrie noch sonst eine (§§ 2 b-20 a). Die zweite Stufe wendet
sich polemisch gegen Poseidonios und seine Auffassung, man miisse die artes
liberales als Teile der Philosophie integrieren. Dieser Uberbewertung gegen-
tiber wird die Meinung verfochten, dass sie nur ancillarische Dienste zu ver-
richten haben, den Verstand fiir seine wichtigeren Aufgaben schmeidigen
wollen (§§ 20 b-37). Philosophie ist eine gebieterische Herrin, die die unein-
geschrinkte Hingabe ihrer Jiinger erheischt. Seneca schliesst mit einer drin-
genden Warnung vor der nimia subtilitas (§§ 38-46), der eigentlichen Wurzel
der Neigung zu den artes liberales. Sie kann selbst der Philosophie zum Ver-
derben werden, indem sie — als Skepsis — den Glauben an die Wahrheit ver-
nichtet. Damit hat die Gedankenbewegung in wirkungsvoller Steigerung
ithren Hohepunkt und ihr Ende erreicht. Besonders reizvoll wire es die bei-
den lingsten Briefe, Ep. 94 und 95 (iiber den Zusammenhang zwischen prae-
cepta und decreta in der Ethik in kritischer Auseinandersetzung mit dem
Zenon-Schiiler Ariston von Chios [SVF I 333 {f.]) auf Thre Frage zu priifen.
In threm Kommentar hat M. Bellincioni (1979) eine wertvolle Vorstudie vor-
gelegt, die die Vermutung nicht abwegig erscheinen lisst, dass Seneca den
Baugedanken der dialogi auf diese Briefe iibertrigt. Ein endgiiltiges Urteil
bleibe einer sorgfiltigen Uberpriifung vorbehalten!

M. Hijmans: You have referred to Seneca’s Ad Polybium as having a hid-
den programme, quite apart from Consolation on the death of Polybius’ brot-
her. I fully agree that the work also has that aim. However, I should like to
ask whether you intended your remark as moral criticism of Seneca’s person
or rather as a more objective statement concerning the generic shape of this
consolatio. Connected with this question is of course the further one whether



DIE «BEWEISENDE» STRUKTUR 45

e.g. the Consolatio ad Marciam may also have had some hidden extra purpose
— one might think for instance of one of a social nature that now escapes us.

M. Abel: Mit Threr Frage beriihren Sie einen hochst bedeutsamen Punkt.
Seit dem Ende des 19. Jahrhunderts ist der Klassischen Philologie in steigen-
dem Masse bewusst geworden, welch entscheidendes Gewicht das Genre fiir
die Interpretation des antiken Kunstwerks inne hat (wie mit Riicksicht auf
die Kontroverse Wilamowitz - Knoche (vgl. U. Knoche, Die rémische Satire
[Gottingen 21957], 8) zu betonen ist). Seneca selbst hat dieser Tatsache in sei-
nem Aetna-Briefe, Ep. 79, 5 f., Rechnung getragen. Durch eine stattliche
Anzahl vorhergehender Behandlungen eines und desselben Gegenstands wer-
den die Moglichkeiten gedanklicher und sprachlicher Erschliessung nicht
eingeengt, sondern erweitert. Bei der Ausarbeitung der Consolatio ad Hel-
viam matrem (wahrscheinlich aus dem Jahre 42 n. Chr.) gestattet Seneca uns
einen knappen Einblick in seine Arbeitsweise: Helv. 1, 2: um sich anzuregen,
hat er die themengleichen Literaturdenkmiler der clarissima ingenia herange-
zogen, darunter vermutlich den Archetypus, Krantors ITept mévloug, und
seine lateinische Nachbildung, Ciceros Consolatio (wie es vor ihm Cicero,
nach ihm Hieronymus tat). Wir haben also, was Seneca anlangt, ein gewisses
Recht zu der Annahme, dass die beiden anderen Consolationes nach einem
sehr shnlichen Verfahren gearbeitet worden sind. So ist es keine Uber-
raschung, festzustellen, dass das Gliederungsschema der monitio in der Conso-
latio ad Polybium im wesentlichen in reiner Form, in der ad Marciam in abge-
wandelter, an die Adressatin angepasster Gestalt wiederkehrt. Bringt Seneca
doch in den abschliessenden Worten von Polyb. (18, 9) unmissverstindlich
zum Ausdruck, dass der Adressat, der kaiserliche Hofbeamte, als Literat die
literarischen Qualititen der thm gewidmeten Schépfung gehorig zu wiirdi-
gen weiss. Die ausgezeichnete Studie von Rudolf Kassel (1958) iiber die grie-
chische und rémische Konsolationsliteratur schenkt diesem Punkt der
Umgestaltung des Aéyog mapapudntixés in eine Eyypagog &iworg keine Beach-
tung. Desgleichen iibergeht E. Doblhofer (Exil und Emigration [Darmstadt
1987]) dieses Problem, obwohl erhebliche Teile seiner Schrift mit der Exil-
dichtung Ovids (und damit der Bitte un Exilmilderung bzw. -authebung)
gewidmet sind. Bis zum Beweise des Gegenteils wird man demzufolge



96 DISCUSSION

annehmen miissen, dass es Senecas eigener Einfall war, seine Bittschrift in das
Gewand einer consolatio zu hiillen, um auf diese Weise eine Kassierung des
aller Wahrscheinlichkeit nach zu Unrecht iiber ihn verhingten Urteils-
spruchs zu erreichen. Nach dem Urteil der meisten Modernen war der Ein-
fall, den Aéyog mapapuntixés mit der Eyypagog &Elwog zu kombinieren, ein
arger Missgriff. H. Dessau ist einer der wenigen, die dieser Hervorbringung
der herrschenden Meinung zum Trotz Geschmack abzugewinnen vermdogen.
Der Historiker ist primir an dem Urteil der Zeitgenossen interessiert. So ist
es zu begriissen, dass Herr Grimal nachdriicklich auf Tac. Ann. X118, 2 hin-
weist (Senéque ou la conscience de I’Empire [Paris 1978], 103). Danach ist das
offentliche Ansehen Senecas wihrend seiner Verbannungszeit in nichts
beeintrichtigt worden. Denkt man sich die Trotschrift an Polybius als ein
offentliches Sendschreiben, so besagt die Taciteische Aussage, dass Senecas
Versuch, Straferlass zu erreichen, zumindest keine nachhaltigen ungiinstigen
Auswirkungen auf die offentliche Meinung hatte. Freilich ist der Beweis
dafiir, dass das Werk von vornherein fiir das breite Lesepublikum bestimmt
war, nicht mit Sicherheit zu fithren. Lipsius nahm bekanntlich ein Privat-
schreiben an (Komm. 91).

Thre zweite Frage, die Trostschrift an Marcia betretfend, bertihrt einen sehr
heiklen Punkt. Im Abstand von nahezu 2000 Jahren sind die Interpretations-
voraussetzungen naturgemiss zu einem erheblichen Teil verschiittet, wie
jedermann weiss. Sie wiederzugewinnen kostet mitunter erhebliche Miihe,
wenn sich nicht gar der Interpret damit abfinden muss, vor verschlossenen
Tiiren zu stossen. So gibt uns auch die Consolatio ad Marciam manches Ritsel
auf. Der Beziehungsrahmen ldsst sich nur teilweise entschliisseln. Massge-
bende Seneca-Forscher, z.B. Herr Grimal, sind der Ansicht, dass die Schrift
die dltesterhaltene unter Senecas Hervorbringungen darstellt und unter dem
Prinzipat des Caius entstand. Ungliicklicherweise ist uns, nicht zuletzt
wegen der grossen Liicke in den Annalen (Blicher VII-X), die Regierungszeit
dieses unter Megalomanie leidenden Herrschers nur recht ungenau bekannt,
ein ernstes Hemmnis fiir die Sinnerschliessung. Der Gesamtsinn, Auf-
richtung der schmerzgebeugten Mutter, gibt sich mit hinreichender Sicher-
heit zu erkennen. Schon der Epilog mit dem leuchtenden Bild der Jenseits-
seligkeit der Verstorbenen deutet in diese Richtung, zumal wenn man ihn



DIE «<BEWEISENDE» STRUKTUR 97

mit der wpéBestg und deren besonderer Ausgestaltung (Brechung des miitter-
lichen luctus und der darin involvierten Anklage an die Schicksalsmichte)
zusammensieht. Fir die Senecanischen dialogi ist charakteristisch, dass sie —
ausgenommen von der Consolatio ad Polybium und De clementia, das sich an
Kaiser Nero wendet — iiber den Adressaten hinaus an eine grossere Horer-
(oder Leser-) Gemeinde wenden. So auch in der Consolatio ad Marciam! Mar-
cia wird so hiufig angeredet wie kein anderer der Adressaten (vgl. ed. Haase
3,539 b = ed. Reynolds 323 b). Gleichwohl trifft man auch in diesem Dialog
auf die Thr-Form, einmal in der Form des Femininums (11, 1). Offensichtlich
wendet sich Seneca an Marcia vor einer breiten Offentlichkeit — in Buch-
form? Warum das? Man kann mehr oder minder geistreiche Vermutungen
anstellen. Doch nichts fithrt letzlich an dem Eingestidndnis vorbei, dass uns
der klare Einblick in den Sachverhalt verwehrt ist.



- N L = - B
1 N -
1IN o i . Ll il _H - I =
T | B = H B :
il - - 1 N - o I -
o = E' | Sl o L=t T . N "'_' 1
i . = I' - - o il =]
L s = B
L N : = = | :
' B I| - N i . LY I - u—” ”
- (S L HI_ _!,.r !I‘_.: I'II . h I:=I B
e 1 o I. e _ . = . R Eo CR- -If _-_
i -’gz-r'!"f‘_h.\.:nwp |'\-:E-I-:-'E=€ SRR IIHJ E-__gﬂ =
. (AP =R o - N o 1S

' L"i‘-zJ-l"l'I f»-:iﬁ'-". : ji::.m En il = CE = [ j

i o o ‘
i - 1_
. !' i 2o ;'-E'I- ‘-.-'..-I-"J:.ﬂ._rm S ;g.t_l'f;*llj B 2.
DRI 'f*"f Mﬂ%ﬁﬁ.ﬁm [ . - ALLE

Nt -J L:Eﬁ—".{"‘n‘l .-..:i_-_L .-ﬂ.m 1%2!#1; i ““5—” "W“"?m% _y.a.g]:_!j_
| e 1 P Fi F"E--pw*rh=’° -#G-p-n--qr% = i =

= A otk e

'.: e ?}ﬁ-“-il';‘:' TII’ - S

o e

-



	Die "beweisende" Struktur des Senecanischen Dialogs

