
Zeitschrift: Entretiens sur l'Antiquité classique

Herausgeber: Fondation Hardt pour l'étude de l'Antiquité classique

Band: 36 (1991)

Artikel: Die "beweisende" Struktur des Senecanischen Dialogs

Autor: Abel, Karlhans

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-660637

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-660637
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


II

Karlhans Abel

DIE «BEWEISENDE» STRUKTUR
DES SENECANISCHEN DIALOGS

Das Problem, das uns in dieser Stunde beschäftigen soll, die

Komposition des Senecanischen Dialogs, reicht in eine ferne

Vergangenheit zurück, bis in das Zeitalter der Reformation.
Wichtige Wegmarken der Beschäftigung bezeichnen die Namen
Erasmus von Rotterdam1, Iustus Lipsius2 und im 20. Jahrhundert

Eugene Albertini? In unserer Epoche, nach dem 2. Weltkrieg,

wurde von Pierre Grimal4 die Frage auf eine neue Ebene

gehoben. Kühn wagte er es, mit dem eingewurzelten Dogma zu
brechen: «Seneque compose mal» und durch ein vertieftes
Verständnis der Rhetorik im 1. Jahrhundert n. Chr. die Bauge-

' Bei W. TRILLITZSCH, Seneca im literarischen Urteil der Antike, 2 Bde.

(Amsterdam 1971), II 434 f.
2 I. LIPSIUS, Sen.-Komm. (aus dem Nachlass) (Antwerpen 41652), p. xi; 1;

40 u. ö.
5 E. ALBERTINI, La composition dans les ouvrages philosophiques de Seneque

(Paris 1923).
4 P. GRIMAL, Rome. La htterature et l'histoire, 2 Bde. (Rome 1986), I

491-728; Seneque ou la conscience de l'Empire (Paris 1978), 410-424.



50 K. ABEL

danken Senecas aufzudecken. Die Forschung ist in vollem
Fluss5; Abschliessendes darzubieten kann nicht die Aufgabe dieses

tastenden, bescheidenen Versuchs sein.

Die historische Einordnung des Senecanischen Dialogs mag
auf sich beruhen. Eine jüngst erschienene theologische Arbeit6
macht es fraglich, ob man von der durch Hermann Elsener

inaugurierten Diatribenforschung einschneidenden Beistand erhoffen

darf. Die geschichtliche Entwicklung, die die Abweichung
des Senecanischen Dialogs vom Platonischen und seinen Derivaten

bedingt hat, ist für unser Elnternehmen peripher, da es

seinen Schwerpunkt in werkimmanenter Interpretation hat und
dem Aufeinander-Bezogensein der Teile zum Ganzen und
zueinander nachspürt! Daher gilt es zunächst das Skopos-
Problem der Senecanischen altercatios aufzuhellen. Auf den

ersten Blick bieten die Unterredungen9, denen sämtliche
philosophischen Schriften mit Ausnahme der Briefe zuzurechnen
sind10, das Bild einer verwirrenden Vielfalt. Bei näherem Zusehen

5 Vgl. Verf., in ANR W\I 32, 2 (1985), 654-775; vgl. ANR VP II 36, 3 (1989),
mit Arbeiten von B. MORTUREUX (1639-1685), F.-R. CHAUMARTIN
(1686-1723), u.a.

6 Th. SCHMELLER, Paulus und die «Diatribe» (Münster 1987), 1-53.
7 Zur werkimmanenten Interpretation: W. SCHADEWALDT, Hellas und

Hesperien, 2 Bde. (Zürich/Stuttgart 21970), II 786 f.; vgl. V. POSCHL,

Kunst und Wirkhchkeitserfahrung in der Dichtung, 2 Bde. (Heidelberg
1979-1983), I 11-20.

8 Vgl. Sen. Ben. V 19, 8.

' Vgl. Anm. 8.

10 De beneficiis scheint als dialogus gemeint zu sein: vgl. Anm. 8; ebenso das

fragmentarisch erhaltene De superstitione, fr. 44 Haase, ap. Diom.
Gramm. I p. 379 Keil und die zehn dialogi des Ambrosianus C 90 inf.
(saec. XI): vgl. die Ausgabe von L.D. REYNOLDS (Oxford 1972), S. ix.
Clem. und Nat. müssen als dialogi erschlossen werden auf Grund ihrer
Formensprache; diese ist der der bezeugten dialogi gleichartig.



DIE «BEWEISENDE» STRUKTUR 51

jedoch gewahrt man die vorherrschende Ausrichtung auf eine

ethisch-pädagogische Zielsetzung. Mit Recht hat Eduard
Norden" das Gros der Senecanischen Schöpfungen als Sittenpredigten

charakterisiert. Nur drei dialogi weichen unverkennbar von
dieser Aufgabenstellung ab: die Consolatio ad Polybium, die

unter der Maske einer consolatio einen libellus verbirgt12, De
vita beata, wo sich der Schriftsteller in eigener Sache vernehmen
lässt, und schliesslich die Naturales quaestiones, die den panthei-
stischen stoischen Gottesbegriff entfalten in dem Glauben, dass

in der Suche und Erkenntnis des göttlichen Urseins das menschliche

Leben aufsteigt zu dem Gipfel seiner Vollendung; wurde
der Mensch doch, wie Pythagoras und Anaxagoras wollten —
und Seneca war darin mit ihnen völlig eines Sinnes13 —, als

spectator mundi ins Dasein gerufen. Wir klammern die Naturphilosophie

aus unseren Überlegungen aus; die Kompliziertheit der
anstehenden Fragen verlangt eine gesonderte Behandlung des

Senecanischen Weltbildes. Als Erzieher kehrt Seneca seine
stoische Grundhaltung betont hervor. Klar steht ihm vor Augen,
dass der Stoizismus während seiner dreihundertjährigen
Geschichte mancherlei Stufen durchlaufen hat!4 Er sucht vor
allem Anlehnung bei den Archegeten der Frühzeit, Zenon und
Kleanthes. Deren Telosformel besitzt auch für ihn bindende
Kraft: ofrokoyoufjievcui; xfj cpuaet C^15, und er bekennt sich zu

" Ed. NORDEN, Die antike Kunstprosa, 2 Bde. (Darmstadt 51958; =21909

[Text], 31915 [Nachträge]), I 306.
12 1967 von uns verkannt (Bauformen in Senecas Dialogen [Heidelberg

1967], 93 f.); stillschweigend berichtigt 1985 (ursprünglich: Herbst
1978): ANRWW 32, 2 (s. Anm. 5), 718 und 654.

13 Vgl. namentlich Nat. I praef. 1 ff.; VII 30, 1 ff.
14 Vg. Ep. 33, 4; zu vergleichen wohl auch Ep. 92, 5 SF7HII p. 252, 53

(Antipater Tarsensis).
15 Vit. 3, 1; Ot. 5, 1; Ben. IV 25, 1; Ep. 5, 4; 41, 8 u.ö.; vgl. SVFI 179

Diog. Laert. VII 87. Kaum richtig schränkt M. POHLENZ diese Formel



52 K. ABEL

dem Schibboleth stoischer Wertethik oxl [xovov xo xaXov

äyaGov16 und seinem Äquivalent auxäpxr) zz eivat xrjv äpexrjv npoq
eüSatpumav17, denn im philosophischen Denken der Griechen
fällt das äyocGov mit der Bedingung der Glückseligkeit in eins

zusammen. Gleichwohl beobachtet man, dass gelegentlich die

strenge Linie altstoischer Orthodoxie verlassen wird. Das
Trostschreiben an den Freigelassenen Polybius ersetzt die stoische

Apathieforderung durch die Metriopathie der Alten Akademie
und des Peripatos, teils mit Rücksicht auf den Adressaten, teils
mit Blick auf die eigene Person, denn Seneca empfindet sehr

deutlich, dass es mit stoischer Schicksalsverachtung schlechterdings

unvereinbar ist, wenn er um Straferlass nachsucht. Überdies

hat M. Pohlenz mit Recht angemerkt, dass er in dem
apologetischen De vita beata das Adiaphoriedogma aufweicht18,
demzufolge K. Reinhardts Behauptung, Seneca kehre in dem Werk
seine Altgläubigkeit hervor19, cum grano salis zu verstehen ist.

Reichtum, so meint der Cordubenser im Widerspruch zu den

Gründervätern, gebe bessere Möglichkeiten an die Hand zur
Entfaltung von äptxr| als Armut. Er rechtfertigt die heterodoxe
Denkhaltung mit dem Hinweis darauf, dass man von ihm,
einem proficiens niedrigsten Grades, nicht die sittliche Kraft
eines sapiens verlangen dürfe. Wenn er gleich eingangs auf seine

Eigenständigkeit gegenüber den Altmeistern pocht, dürfte er
ebendiesen Punkt, die Aufwertung des Ttporjypivov «Vermögen»,

im Sinne haben. Es kommt auch vor, dass mit Rücksicht
auf die Lesergemeinde die strenge stoische Forderung gemildert

auf Kleanthes ein: (op. cit. Anm. 18) I 27 ff.; vgl. G. MAZZOLI, Seneca e

la poesta (Milano 1970), 23.
16 Vit. 4, 3 u. ö.; vgl. SVFl 188.

" Vgl. Vit. 16; vgl. SVFl 187.

18 Vgl. M. POHLENZ, Kleine Schriften, 2 Bde. (Hildesheim 1965), I 409.

" K. Reinhardt, Poseidonios (München 1921), 266 Anm. 1.



DIE «BEWEISENDE» STRUKTUR 53

wird. Einen einschlägigen Fall bildet De brevitate vitae. Die
Schrift wirbt nicht für die Weltweisheit Zenons, sondern weckt
den Sinn für die Vernunftwissenschaft schlechthin. Doch im

grossen und ganzen herrscht der Stoizismus der ersten Stunde.
Das erzieherische Ziel, zu dem Senecas philosophische Lehrer
ihren Jünger anleiteten, die Durchbrechung des regnum
fortunae10, versucht er seinen Lesern zu vermitteln. Die
entscheidende Hilfe für die Eroberung der Freiheit des Ich und die

Zertrümmerung der Tyrannei der fortuna ist die Bezwingung
der Affekte nicht mit der Radikalität des Kynismus21, sondern

unter Beibehaltung der 7tpo7taöttat, von denen keine Gefahren
für den vernünftigen Willen drohen?2 Vor diesem Hintergrund
zerfallen die Senecanischen dialogi — scheidet man die Naturales
quaestiones aus — in drei Gruppen. Die erste wird durch ein
einziges Werk repräsentiert: De brevitate vitae. Es bildet gleichsam
eine Vorhalle und öffnet, wie bemerkt, das Tor zur Philosophie
schlechthin, nicht zu Zenons Lebensdeutung, mag auch der
Schreibende seinen philosophischen Standort durchaus nicht
verleugnen. Seit langem hat man erkannt, dass die Schrift als

Protreptikos aufzufassen ist23, dessen ältesterhaltener der
Platonische Gorgias aus den 80-Jahren des 4. Jahrhunderts v. Chr.
ist?4 Die zweite Gruppe, die sechs Werke in sich vereinigt,

20 Vgl. G. BUSCH, «'Fortunae resistere' in der Moral des Philosophen
Seneca», in A & A 10 (1961), 131-154.

21 Ep. 9,3; Brev. 14,2.
22 Vgl. Verf., «Das Propatheia-Theorem», in Hermes 111 (1983), 78-97.
23 A. GERCKE, Seneca-Studien, Jbb. f. class. Philol., Suppl. 22 (Leipzig 1896;

Nachdr. 1971), 290.
24 Verf., «Die dritte Satire des Persius als dichterisches Kunstwerk», in Kon¬

tinuität und Wandel [...] Franco Munari zum 65. Geburststag (Hildesheim
1986), 146, in Anlehnung an U. v. WlLAMOWlTZ-MOELLENDORFF (Piaton

I [Berlin 51959], 179; 177).



54 K. ABEL

macht den Weg frei, das Ich der Despotie des Schicksals zu ent-
reissen. De Providentia ruft zur Todesbereitschaft auf und löst
nach des Äusserung des 26. Briefs von der einzigen Fessel, die

den Menschen bindet, mit Piaton zu reden: von dem yX(x£a0ou

xoü £fjvf5 De constantia sapientis und De ira in seinen drei
Büchern ebnen die Bahn zum friedlichen Zusammenleben mit
den Mitmenschen durch die Niederringung von Feindgefühlen,
die aus iniuria emporkeimen, aus der Verletzung des Selbstwertgefühls

und des eng damit verflochtenen Machtdrangs. Drei
Dialoge schliesslich heilen die Selbstverzweiflung und den
Selbstzusammenbruch als Folge eines schmerzenden Verlusts
durch Tod bzw. Verbannung. Dabei ist, wie berührt, im Auge
zu behalten, dass die Tröstung des kaiserlichen Hofbeamten das

wahre Anliegen, Aufhebung der Exilstrafe, nur verhüllt. Die
sechs Sittenpredigten der zweiten Gruppe erziehen zur ratio
durch Zurückdrängung der passio im wesentlichen in den Spielarten

des sogenannten Aristonischen Tetrachords, dem man
bereits in Platonischen Texten begegnet. Die dritte Gruppe
trachtet das sittliche Ziel «Vernünftigkeit» — entsprechend der
Vernunftethik seiner Schule mahnt Seneca gebieterisch: Ama
rationem! — mit positivem Inhalt zu füllen. Fünf Werke sind
dieser Aufgabe gewidmet. Umfassend sucht sie Senecas lex vitae,
bekannt unter dem Titel De beneficiis, zu lösen?6 In der opovoia
des Menschengeschlechts findet das sittliche Streben des Einzelich,

soviel auf es selbst ankommt, seine krönende Erfüllung.
Vorstufe zu diesem Endziel ist die Knüpfung von Freundschaftsbanden

von Mensch zu Mensch durch Akte liebend gewährter
und liebend empfangender x<*PlS, wo immer die Gelegenheit
sich bietet. In «Das Göttliche»: «Edel sei der Mensch, hilfreich

25 Vgl. Plat. Phd. 117a.

36 Vgl. Verf., Senecas «lex vitae», Pöner Stoische Studien Marburger
Gelehrte Gesellschaft) (Marburg 1987).



DIE «BEWEISENDE.» STRUKTUR 55

und gut usw.» hat Goethe dem Senecanischen Humanitätsideal
seine gewaltige dichterische Stimme verliehen, ob aus
Geistesverwandtschaft, ob aus einem Abhängigkeitsverhältnis, sei nicht
näher untersucht. De dementia weist dem siebzehnjährigen
Nero seinen herrscherlichen Pflichtenkreis, die väterliche
Fürsorge für die Untertanen, die den Irrenden mit möglichst sanften

Strafmitteln zum Gesetzesgehorsam zurückzuleiten bestrebt
ist. De tranquillitate animi enthüllt den Dienst am Gemeinwesen

als Wesensgehalt des erfüllten Lebens; die Aufopferung für
das Staatsganze allein gewährleistet die Uberwindung der displi-
centia sui und verheisst die selig in sich selbst schwingende eüSat-

[xovta, das sibi placere, die yapa des guten Gewissens. De otio,
grösstenteils zerstört, scheint seine Sinnmitte darin gehabt zu
haben, dass auch das erzieherische Wort, seine menschenbildnerische

Kraft dem obersten Lebensgebot hommibus prodesse
durchaus genügt. Dazu fügt sich passend Senecas apologia pro
vita sua (Cardinal Newman) De vita beata, in dem der Cordu-
benser seine Lebensmaxime offenbart und damit auch seine

ethisch-pädagogische Schriftstellerei — die nicht zuletzt sittliche
Selbstkritik ist27 — ins rechte Licht rückt. Soviel zum axoTto?

von Senecas dialogi, die trotz ihrer Aufspaltung in vielfältige
Einzelbestrebungen zur Hauptsache die Einheit ihres
Grundwollens unübersehbar hervortreten lassen: auf Vernünftigkeit
ist das Absehen gerichtet, in der die Menschlichkeit zur Reinheit
ihres Wesens erblüht.

Damit ist ein tragfähiges Fundament für das Taxis-Problem
gelegt. Eine Untersuchung der kompositorischen Mittel, deren
sich Seneca bedient, um als generis humani paedagogus zu
wirken, braucht nicht zu fürchten, am Zustand der Texterhaltung
zu scheitern, da die Zerstörungen des Wortlauts sich in ver-

27 Vgl. Vit. 17, 3 ff.



56 K. ABEL

gleichsweise engen Grenzen halten. Erasmus' Ansatz28 leistet
für einen Einstieg in die Analyse des Gefüges unschätzbare
Hilfe. Eine sonderbare Paradoxie hat es gefügt, dass das

Erkenntnisinstrument, das dem grossen Gelehrten dazu diente,
über Senecas Fügekunst den Stab zu brechen, in der Hand des

Interpreten des 20. Jahrhunderts zum Werkzeug wird, der inneren

Einheit der geistigen Gebilde sich zu bemächtigen?9 Die
zwölf dialogi, einerlei ob echte oder vorgetäuschte Sittenpredigten,

spiegeln offensichtlich das Modell des Xoyoi;, wie es die
Aristotelische Rhetorik in Buch III entwirft — jene Rhetorik, die,
wie D. Ross30 dankenswerterweise in Erinnerung ruft, mancherlei

Gedankengut aus dem Platonischen Phaidros aufgenommen
hat. Man nimmt deutlich einen dreistufigen Bau wahr. Das
Beweisthema, die 7tp69eai<;, ist eingebettet in einen einleitenden
Abschnitt, das Proöm. Daran fügt sich der beweisende Teil, die

ntCTxi?, der in den meisten Fällen durch eine partitio aufgespalten
wird, sei sie fünf-, drei- oder zweigliedrig. Ausgenommen vom
Dispositionsschema sind: De brevitate vitae, De tranquillitate
animi und De vita beata. Hingegen in De ira und den beiden
Trostschriften an Marcia und Polybius sowie in De beneficiis
liefern Ersatzformen die gewünschten Aufschlüsse über den
Bauplan der argumentatio. Die weitflächige, raumgreifende transitio
in De ira beispielshalber lässt einen Rückschluss auf die partitio
zu, mag deren Fehlen primär oder sekundär bedingt sein, d.h.

mag die Ursache der Lücke im Willen des Autors oder in den

Zufälligkeiten der Uberlieferungsgeschichte zu suchen sein.

28 Vgl. Anm. 1.

29 E. ALBERTINI (op. cit. Anm. 3), 314 f., angeregt durch H. Diels und Ed.

Norden, ist geneigt, das Streben Senecas nach dem ponere totum Hora-
zens zu leugnen.

30 D. ROSS, Aristotle (London 1964 51949), 271 Anm. 1; I. During, Ari¬
stoteles (Heidelberg 1966), 135.



DIE «BEWEISENDE» STRUKTUR 57

Über die partitio lässt sich Aristoteles in der Rhetorik nicht aus.
Ihr Vorhandensein als Gliederungsmittel in der zeitgenössischen

rhetorischen Praxis jedoch unterliegt keinem Zweifel;
geht sie doch schon auf die Apologie des Palamedes aus der Hand
des Gorgias zurück31, denn die Bestreitung der Echtheit gilt
heute als Ausfluss der Hyperkritik des 19. Jahrhunderts!2 Der
Platonische Gorgias und die Eros-Rede des Agathon im Symposion

bezeugen die Verbreitung im frühen 4. Jahrhundert v. Chr.
Ciceros Brutus unterrichtet uns, dass Hortensius diesem

kompositioneilen -tiyyaayax in die lateinische Beredsamkeit Eingang
verschafft hat. Nach Art eines gewissenhaften Chronisten
versäumt Albertini nicht, dieses historische Faktum getreulich zu
verbuchen?3 Den Beweisgang krönt der Epilog mit seinen
beiden üblichen Funktionen: der kraftvollen Herausarbeitung der
dominierenden Argumente und der Willenssteuerung durch
Affektentfaltung?4 Gorgias' Palamedes freilich verzichtet auf die

Zusammenfassung35, ein geistreicher Schachzug des Redners,
der nach Gorgias' Fiktion vor Gericht um sein Leben kämpft:
seine Richter haben es nicht nötig, dass man ihr Gedächtnis
auffrischt, und sie besitzen ein sichereres Urteil, als dass der
Redende es wagen dürfte, ihr Denken in dieser oder jener Richtung

zu beeinflussen.
Die 7cp69eaL? gestaltet Seneca mit souveräner Freiheit. Von

ihrer Stellung im Proöm liest man es mit besonderer Deutlich-

31 Vorsokr. 82 B IIa § 5.

32 Vgl. W.K.C. Guthrie, A History of Greek Philosophy III (Cambridge
1969), 192 Anm. 2; M. UNTERSTEINER, The Sophists (engl. Ausg. Oxford
1954), 95.

33 E. Albertini (op. cit. Anm. 3), 245.
34 E.R. CURTIUS, Europaische Literatur und Lateinisches Mittelalter

(Bern/München 31961), 99.
33 Vorsokr. 82 B 11 a § 37.



58 K. ABEL

keit ab" In De ira eröffnet sie das exordium. Novatus, Senecas

älterer Bruder, hat ihn — vorgeblich oder tatsächlich; eine
literarische Fiktion lässt sich nicht mit Sicherheit ausschliessen37

— gebeten, über den Zorn zu schreiben, seit frühhellenistischer
Zeit ein häufig behandeltes Thema der Affektpsychologie38,
die nach Poseidonios ihren Urheber in Pythagoras, ihren
Ausgestalter und Vollender in Piaton hat?9 Seneca kommt diesem
Ersuchen nach. Die Gefährlichkeit des Affekts mit seinem Hang
zur Selbstvernichtung und zu epidemischem Um-sich-Greifen
dient als zugkräftiger Anreiz für das Leseinteresse. Zugleich
benutzt der Schriftsteller die Einleitungspartie zur wirkungsvollen

Bekämpfung dieser seelischen Krankheit, indem er auf
ein Heilmittel zurückgreift, das der Begründer der Sextierschule

empfahl: die Selbstbetrachtung des Zornigen im Spiegel.
Durch das ayripa Siavoi'ac; der evapy&ta transponiert der Autor
sie ins Literarische. Er malt in grellen Farben die Vertierung des

Menschen — den die Gott-Natur als £ö>ov r\[i.tpov animal mite
geschaffen hat — im Erregungszustand. Das Gewicht dieses

therapeutischen Kunstgriffs mag man daran ermessen, dass der
Seelenarzt ihn zweimal an herausragenden Stellen der tractatio
wiederholt: zu Ende des prophylaktischen Abschnitts und

vor Beginn der eigentlichen Zorntherapie. In Dial. I, Über
die Vorsehung, wird die 7tpo0£at<; in zwei Teile gespalten, Frage

36 Ganz oder teilweise verloren sind die Proöme in Dial. III-V (Ir.), VIII
(Ot.) und XI (Polyb.); vgl. E. Albertini (op. cit. Anm. 3), 147, 148, 149.

37 Das Problem des Adressaten lässt sich mit unseren Erkenntnismitteln
nur teilweise klären; die Bedeutung für den Einzeldialog wird von H.
Dahlmann, Kleine Schriften (Hildesheim/New York 1970), 236-252,
bes. 243 ff., überschätzt.

38 Vgl. Bion von Borysthenes, T 10 Kindstrand mit Kommentar.
39 F 165, 164 ff. E.-K. mit Kommentar (S. 606) 410 Th. — Vgl. im allg.

O. GlGON, Grundprobleme der antiken Philosophie, Sammlung Dalp 66

(Bern/München 1959), 290-302.



DIE «BEWEISENDE» STRUKTUR 59

und Antwort. Die Frage, das Problem der Theodizee, das nach

gewissen Vorstufen Chrysipp zum Rang eines vollgewichtigen
Themas erhob, leitet das Proöm ein; die Antwort, die Versittli-
chung und damit die Vergöttlichung des Menschen durch
läuterndes Leid, behauptet die Mitte der Eröffnungspartie. Eingerahmt

wird dieser 7tp60eai<;-Kern, wie man ihn sachgerecht
nennen darf, durch ein glänzendes antithetisches Tafelbild
von Makrokosmos und Mikrokosmos, das in zwei
gegenläufigen Sinnbewegungen Form und Farbe, Relief und Kontur
gewinnt. Das Bild des Kosmos, der für stoisches Verständnis
mit der Gottheit wesenseins ist, entrollt sich vor der Phantasie
des Lesers in zwei Stufen in ihrer strahlenden Pracht, der

supralunaren und der sublunaren Welt, wie sie erstmals
pythagoreisches Denken konzipierte?0 Dem Alleinen tritt als

Kontrastbild gegenüber die sittlich gereinigte menschliche Seele,

konkretisiert in der geschichtlichen Gestalt des Cato Uticensis
in dem Augenblick seines Freitodes. Seneca malt die Gräss-

lichkeit seiner Selbstvernichtung detailliert aus, damit der

Triumph des sittlichen Willens, Selbst-Herrlichkeit (im
etymologischen Sinne des Wortes)41, in um so gleissenderen Lichte
erstrahle. Hier wie anderswo liebt er es, das Schöne vor dem

Hintergrund des Hässlichen, Grässlichen, Widerwärtig-Abscheulichen

zu zeigen, damit der Strahlenglanz seiner
Seinsbeschaffenheit im Kontrast an intensiver Leuchtkraft gewinne.
Eine enge Verwandtschaft zu dem Prinzip der narratio probabi-

40 W. Windelband-H. Heimsoeth, Lehrbuch der Geschichte der Philoso¬

phie (Tübingen I41948), 47 f.; vgl. W.K.C. GUTHRIE, A History ofGreek

Philosophy I (Cambridge 31971), 209.
41 Sie entspricht dem animus potens sm der Maecenas-Ode (Hor. Carm. Ill

29, 41); vgl. im allg. V. PÖSCHL, Die grosse Maecenasode des Horaz (c. 3,

29), SHAW Jhrg. 1961, 1 (Heidelberg 1961), und Horazische Lyrik
(Heidelberg 1970), 198-245 (bes. 224-230; vgl. 225).



60 K. ABEL

lis ist nicht von der Hand zu weisen?2 Der Schriftsteller hat das

Proöm so ausgeformt, dass er, ehe er noch in den eigentlichen
Beweis eintritt, für das Beweisziel einen denkbar günstigen
Boden bereitet. Ein Beispiel für die 7tpo0eai? am Ende des Pro-
öms gewährt der zehnte Dialog De brevitate vitae. Die allerseits

beklagte Kürze des menschlichen Lebens ist keineswegs ein
Naturgesetz. So zu denken wäre Blasphemie; denn Natur ist
Gott, Gott Natur nach stoischem Verständnis. Sie ist vielmehr
selbstverschuldet und unterliegt der Verfügungsgewalt des Willens

eines jeden Einzelich. Bei sinnvoller, vernunftbestimmter
Einteilung — und damit ist das Beweisthema aufgerichtet —
reicht die Lebensspanne für den Auftrag des menschlichen
Daseins in der Welt. Zwei Antithesen, die von wahr und falsch
und die von Natur und Geist, webt Seneca kunstvoll ineinander,
damit die 7tpo0eai? als Epiphonem klangvoll hallend schliesse. De
constantia sapientis stimmt mit De brevitate vitae insofern überein,

als es die 7tpo0eau; an das Ende rückt, doch begnügt es sich
nicht mit einer einmaligen Darlegung, sondern führt das Beweisziel,

das stoische Paradoxon, der Weise sei immun gegen
Unrecht und Beleidigung, mehrmals vor im Gegensatz zur
Schulregel, nach der das Beweisthema nur ein einziges Mal, und
zwar in knapper, prägnanter Form erscheinen sollte?3 So drängt
sich die Frage nach der atypischen Gestaltung auf. Man geht
wohl nicht fehl, wenn man annimmt, dass die formale Abweichung

ihre Ursache in der Ausgefallenheit der These hat, in der
sich das innerste Wesen stoischen Denkens enthüllt: der onti-
sche Selbstand der sittlichen Persönlichkeit, den sich Zenon als

kostbarstes Erbe Sokratischer Sinnesweise zu eigen machte?4

" Vgl. Quint. Inst. IV 2, 31; 52 ff.
43 Vgl. Quint. Inst. IV 5, 26 ff.
44 SVFI 216 (S. 53,2); Sokrates bei Plat. Apol. 30 c (ein geflügeltes Wort);

vgl. H. MAIER, Sokrates (Tübingen 1913; Neudr. Aalen 1964), 382-427;
382 (Autonomie und Autarkie des Einzelich im Sinne H. Maiers).



DIE «BEWEISENDE» STRUKTUR 61

Danach ist das moralische Ich wie die Gottheit necessitas sua und
kann in seiner Gutheit — und, soweit es sterbliches Vernunftwesen

ist, Verworfenheit — nur durch sich selbst bedingt werden.
Diesen eigentümlichen Gedanken will Seneca im Vorfeld bis zu
einem gewissen Grade begreiflich machen und gegen die

abstumpfende Wirkung der Gewöhnung scharf abgrenzen.
Gleichzeitig glorifiziert er ihn und hebt ihn empor zur
Gottebenbürtigkeit. Diese beiden Tendenzen werden ihm zum
Anlass der expolitio der 7rpö0£cn<;, zum ausgiebigen Verweilen bei
der Themenankündigung. Eindringlich veranschaulicht wird
die TtpoOeat? durch das historische Beispiel des Cato Uticensis,
der die wüsten Schmähungen des Janhagels ungerührt über sich

ergehen lässt. So stellt er in der Form der Realchrie grandios
stoische Schicksalsüberlegenheit zur Schau, jene Härteprobe des

in sich gefestigten Ich, die Zenons regula vitae unter allen
Philosophenschulen eine einzigartige Spitzenstellung verlieh. In der

Trostschrift an Marcia, die die Xuitr] (in der Form des nivQoq), zu
bezwingen bestrebt ist, weist er der Ttpoösan; im Proöm zugleich
die Anfangs- und Endstellung zu. Die Eingangsworte entrollen
überdies die metaphysische Tragweite des Schmerzes um den
Verlust eines geliebten Angehörigen: ihrem tiefsten Sinne nach
ist das Leid um den geliebten Toten Anklage der fortuna, d.h.
nach stoischen Begriffen der Gottheit. Die rcpoOeati; des

Ausklangs bereitet auf eine harte «Kur» vor, um den Willen zu äus-

serster Standhaftigkeit zu stählen. Der Seelenarzt beabsichtigt
nämlich, alte Wunden aufzureissen und Marcia an die Selbsttötung

ihres Vaters zu erinnern und damit die widersprechenden
Gefühle, die sie damals zerrissen, das Nein zu dem bitteren Verlust

und das Ja zu dem Triumph über die grausamen Absichten
seiner Feinde, für die Heilung fruchtbar zu machen. Diese
ringförmig gestaltete Ttpo0e.ai<; rahmt — als Bildinhalt — nicht nur das

Motiv von der resistenten chronischen Natur der seelischen
Krankheit ein, sondern vor allem das von Marcias Seelenstärke
beim Tode ihres Vaters: sein wahres, sein geistiges Ich suchte



62 K. ABEL

sie zu retten, indem sie seine literarische Hinterlassenschaft dem
Flammentod des Autodafes entriss, ein vernehmlicher Appell
an ihre Selbstachtung zu gleicher Seelenstärke in gleicher
Schicksalslage. Grosse Ähnlichkeit mit der Trostschrift an Mar-
cia in formaler Hinsicht weist die an die Mutter Helvia auf.
Auch sie zeigt die 7tp60£at<; in kyklischer Komposition am
Anfang und am Ende. Stärker als bei Marcia betont Seneca der
Mutter gegenüber, dass das Ziel seiner paramythetischen
Heilung stoische Apatheia, nicht peripatetische Metriopathie ist;
hat Helvia doch während ihres leidübersäten Lebens ein ausser-

gewöhnlich hohes Mass an Widerstandskraft an den Tag gelegt.
Die breite Ausmalung dieses leiderprobten Daseins füllt einen

guten Teil des Bildinhalts, den die TtpoSeaei? rahmend umschlies-

sen. Mit den beiden Trostschriften hat De heneficiis die ringförmige

Komposition gemein. Der Austausch freundschaftlicher
Liebe erscheint als ein Hochziel menschlicher Existenz. Doch
während der Eingang der Eröffnungspartie die falsche Behandlung

der x^pi? durch die Menschen im allgemeinen anprangert,
schliesst Seneca das Proöm mit einem scharfen Angriff auf

Chrysipp, der zwar die Fehlerhaftigkeit des allgemeinen Verhaltens

erkannt hat, sie jedoch mit ungeeigneten erzieherischen
Mitteln zu beheben versucht, was um so bedauerlicher ist, als

das Fundament der Sittlichkeit auf dem Spiele steht: das

einträchtige Zusammenleben der menschlichen Gesellschaft. Der
Fürstenspiegel De dementia steht formaliter dem Protreptikos
nahe. Die npoGsat? nimmt Endstellung ein, ist freilich als com-
moratio gestaltet. Seneca begnügt sich nicht damit, den hohen
Rang der Milde als herrscherlicher Tugend zu rühmen, zugleich
lässt er scharfe Hiebe auf diejenigen fallen, die diese äpexf] meinen

verächtlich machen zu können. Ganz eigenwillig ist die
TtpoOeats in De tranquillitate animi geformt. Sie ist — so paradox
das klingen mag — deckungsgleich mit dem Proöm. Bei
oberflächlicher Betrachtung erscheint die Einleitung als seelenärztlicher

Rat Senecas auf die Konsultation seines Patienten Serenus.



DIE «BEWEISENDE» STRUKTUR 63

Unter rhetorischem Blickwinkel liegt eine doppelte commoratio
über die displicentia sui vor: die erste wird von Serenus detailliert
geschildert und von Seneca als Misstrauen des Rekonvaleszenten
in seine eigene Genesung diagnostiziert. In ihr erkennt der
Seelenarzt den günstigsten Fall eines vielfältigen allgemeinen
Leidens, des Leidens an sich selbst. Dieses Siechtum an sich selbst

analysiert er in der zweiten commoratio und macht es zum
Gegenstand seines therapeutischen Versuchs; es kann in seiner

schlimmsten Form sich zum taedium vitae steigern, den
Geschmack am Leben vergällen und zum Selbstmord aus blasierter

Langeweile führen (quo usque eademf). Man könnte von
einem rhetorischen Geniestreich sprechen, der die Fesselung der
Aufmerksamkeit für die res einzig durch die res und ihr existentielles

Flechtwerk erreicht. Nicht weniger eigenwillig ist die

Einbettung der 7tpö0eat<; im siebenten Dialog, De vita beata.
Oberflächlich betrachtet, liegt Identität mit De ira vor: die Themenankündigung

eröffnet — dieser Eindruck drängt sich auf — das

Proöm: es geht um das Ziel der Ziele nach stoisch-Sokratischem
Verständnis, die eüSaipiovia und ihre Eroberung?5 Bei tieferem

Eindringen gewahrt man, dass die Art der Erreichung des sum-

mum bonum, will sagen: des Geistes durch den Geist, integrierender

Bestandteil der npötitaiq ist; die Themenbestimmung ist also

über das Proöm verteilt. Macht man sich klar, dass die Innenschau

— wie jeder Denkakt — das denkende Ich zur notwendigen

Voraussetzung hat und das Ich nicht allgemein und
unbestimmt, sondern persönlich zu nehmen ist, so geht einem auf,
dass wesentliche Teile der upoOeai? ihre Selbstbezogenheit, im
Dunkel — oder richtiger vielleicht: im Halbdunkel — bleiben
mit der Folge des scheinbaren Auseinanderbrechens der verbor-

4S Vgl. Plat. Euthd. 278 e Sen. Vit. 1,1. Der Satz begegnet in Ciceros/fbr-
tensius(ir. 58 f. Grilli) und wahrscheinlich dessen griechischem Vorbild:
Aristoteles' Protreptikos.



64 K. ABEL

genen Einheit der Werkganzheit in ein Diptychon. Diese
Formenvielfalt bei der Zusammenschweissung von 7rp60eats, und
Proöm ist mehr als ein müssiges artistisches Spiel, das mit seiner
schier unerschöpflichen formalen Gewandtheit prunkt. Begnügen

wir uns — angesichts des eng gezogenen zeitlichen Rahmens

— festzustellen, dass Seneca in der Eröffnungspartie bestrebt ist,
den Leser im innersten Kern seines Wesens zu treffen, ihm das

Gefühl zu vermitteln: Tua res agitur und den Fehler von Chry-
sipps frostigen und wenig gehaltvollen Unterweisungsversuchen
zu vermeiden46!

Der eigentliche Kernteil, in Aristotelischer Terminologie die

7ttori5, wird für gewöhnlich durch die partitio von dem eröffnenden

Abschnitt getrennt. Ganz auf das Dispositionsschema
verzichten einzig drei Dialoge, wie bemerkt, De tranquillitate
animi, De brevitate vitae und De vita beata. In De tranquillitate
animi kann trotz fehlender partitio der Beginn des Mittelstücks
kaum zweifelhaft sein. Die Frage, die der Patient Serenus dem
directeur de conscience Seneca vorgelegt hatte, findet ihre erste
und zugleich durchschlagende Antwort mit dem Beginn des

Kernteils: Dienst am Gemeinwesen hilft aus dem Ungenügen
am eigenen Ich, und zwar mit grösserer Radikalität, als Atheno-
doros sie forderte. Erhebliche Schwierigkeiten bereitet die
Erkenntnis der Gliederung der curatio, als die Seneca den Dialog
verstanden wissen will. Auf den ersten Blick scheint eine lockere
Aneinanderreihung von remedia vorzuliegen. Bei tieferem
Eindringen gewahrt man die Zusammenfügung der
Einzelabschnitte zu drei unebenmässigen Bautrakten. Der erste rückt
die positive und negative Ichgestaltung in die Mitte. Der ßio?

npaxxixoq ist zur Entfaltung seiner vollen Wirkkraft zu flankieren

mit körperlicher und geistiger frugalitas, d.h. Einschränkung

von Geld und Gut und Konzentration des Wissenserwerbs

46 Vgl. Ben. I 4, 4 ff.



DIE «BEWEISENDE» STRUKTUR 65

auf das Essentielle. Der zweite Bautrakt hat seinen Angelpunkt
in dem Ich-Weltverhältnis und gibt Ratschläge, wie sich das Ich
aufführen sollte, solange es der despotischen Macht des regnum
fortunae noch nicht entronnen ist. Zwei Aspekte treten nacheinander

ins Gesichtsfeld: der Blick richtet sich zunächst auf das Ich
als Bezwinger des eigenen Schicksals, alsdann auf das Ich als

teilnahmsvollen Zuschauer fremden Lebensringens. Durch äusser-

ste Kürze ist das dritte Bauglied des Mittelstücks ausgezeichnet.
Unter der Rubrik «Verschiedenes» bündelt es drei remedia, die
sich den beiden vorangegangenen Bewegungen schlecht einordnen:

a) die Mahnung zu ungekünstelter Natürlichkeit; b) zum
Wechsel zwischen Einsamkeit und Geselligkeit und c) zur ablö-

sung von Anspannung und Entspannung bzw. von Arbeit und
Spiel. Drei leuchtende Beispiele, Sokrates unter der Herrschaft
der Dreissig, Diogenes' des Kynikers Anspruchslosigkeit und
Iulius Kanus' Todesbereitschaft, lassen am Horizont das Fernziel

des emendatio sui aufleuchten und beflügeln den Willen zur
aemulatio sapientis, die wesensgleich der aemulatio dei ist, wie
das Werk zu verstehen gibt. Die glanzüberstrahlten laudes

sapientis zu Beginn des zweiten Bautrakts — ihre intensive Glut
hebt P. Grimal mit dem ihm auszeichnenden Feingefühl für
literarische Werte hervor47 — stehen im Dienst derselben Aufgabe:
für das xocXov der dcpexrj den inneren Sinn aufzuschliessen. In dem

Begriff derfiducia sui verdichtet der Schriftsteller raffend das

seiner Selbst gewisse, fest in seinem Sein ruhende Ich?8 Trichoto-
misch gegliedert ist auch die Architektonik des argumentativen
Teils in De brevitate vitae. Die dreiphasige Rhythmik der

Gedankenabfolge wird mit weitausschwingender Antithetik

47 P. GRIMAL, Seneque ou la conscience de l'Empire, 413-416.
48 Tranq. 11, 1. - Im Weisen sind Sein und Sollen, Ideal und Wirklichkeit

zur Einheit verschmolzen entsprechend dem ethischen Intellektualismus
des Sokrates



66 K. ABEL

erreicht. Das Widerspiel «Tor-Weiser», das mit Blick auf das

Thema «Zeit» immer wieder in den Gegensatz occupatus-otiosus
hinübergleitet, markiert die Fermaten der Sinnbewegung. Der
Auftakt der argumentatio ist eine Wiederholung der npoBtai? in
sprachlich variierter Form: vernünftiger Zeitgebrauch macht
die Endlichkeit des Lebens unerheblich; danach ein Lasterkatalog,

der den Zeitverlust durch das Sinnlose ad oculos demonstriert.

Das Weisenbild wird als Kompositionsmittel eingesetzt
und hebt die drei Bautrakte gegeneinander ab. Das erste verherrlicht

den Weisen im Sinne epikureischer Lehrtradition, wie sie

aus Lukrez und Horaz bekannt ist, als satur conviva an der

reichgedeckten Lebenstafel. Die epikureische Farbgebung
verbirgt stoischen Ideengehalt: Lebenssattheit wird demjenigen
geschenkt, der sein Leben für sich, d.h. für die Vollendung seines

moralischen Selbst verwendet. Während das erste Tafelbild den
Weisen und sein Leben vorführt, zeigt das zweite sapiens-¥>\\&
den Weisen angesichts des Todes. Indes der Tor, uneingedenk
der der epikureischen Warnung49, im peXkriapo? sein Leben
vergeudet und daher angesichts der letzten Stunde um Aufschub
fleht, von dem Bewusstsein gequält, an seinem Leben vorbeigelebt

zu haben, überschreitet der Weise mit ruhiger Gelassenheit
die ultima linea rerum. Der dritte und letzte Abschnitt bietet das

Bild des sapiens nicht in End-, sondern in Mittelstellung. Raum
soll gewonnen werden für die traductio, die Brandmarkung des

kürzesten Lebens, das Sorge zernagt, zerkrümelt. Es ist ganz der
Zukunft verfallen, über die das Ich, wenn es ex crastino pendet50,
nichts vermag. Zugleich eröffnet die Platzvertauschung die

Möglichkeit, dem dritten Weisenporträt den Rang eines

Höhepunkts der inneren Bewegung zu geben. Kluge Lebensdisposi-

45 Vgl. Gnomologium Vaticanum 14 Arrighetti2.
!0 Vgl. R. BUSA-A. ZAMPOLLI, Concordantiae Senecanae (Hildesheim/New

York 1975), I p. 220 a (zwei Beispiele).



DIE «BEWEISENDE» STRUKTUR 67

tion verleiht nicht nur ausreichende Lebensdauer, sie bewirkt
Sprengung des Lebensrahmens und Erhebung des endlichen
Wesens «Mensch» zu göttergleicher Ewigkeit. Unser Aufriss
lässt in seiner Kargheit erkennen, dass im Gegensatz zu verbreiteten

Vorstellungen die Komposition des Zehnten Dialogs ein
beachtliches Mass an Kunstsinn und Kunstgeschick verrät.

Schliessen wir den Gedankenzug mit einem Blick auf die

TtiCTxi? von De vita beatal Seit langem weiss man, dass für den
Grundriss die Diptychonform, wie gestreift, massgebend ist. So

Lipsius, so P. Grimal51! Unbeachtet blieb, dass eine jede der
beiden Tafeln das Dreistufenmodell des Aristoteles spiegelt, das

Werk also zwei Proöme, zwei argumentationes und zwei Epiloge

enthält. Grund für diese Besonderheit ist das Anliegen der
Schrift. Der Autor versucht sich zunächst Klarheit über die
Unausweichlichkeit seiner — stoischen — Lebensmaxime zu
verschaffen; alsdann bekennt er — sich selbst und der
Öffentlichkeit —, dass er hinter der hohen Norm, die die epikureische
Verquickung von f]8ovf| und öcpexri schroff ablehnt, weit zurückbleibt.

Die Selbstprüfung durch das Gewissen lehrt ihn, dass er
ein 7cpoxo7txcov der untersten Stufe. Kritik von aussen freilich
kann ihm nicht helfen bei seiner Suche nach der euSaipovia, da

der Denkakt notwendigerweise subjektverhaftet. Wie die erste
Tafel nach entsprechendem Proöm in confirmatio und refutatio
die Wahrheit des stoischen Grunddogmas erhärtet, dass apexf]
allein als Grundlage für die eüSoupovia hinreicht, so macht die
zweite deutlich, dass über Erfolg oder Misserfolg des auf die
Wahrheit ausgerichteten Lebens einzig das eigene Gewissen
entscheidet. Angesichts der Allgewalt der Mein-Beziehung im
denkenden und wollenden Ich ist die Fremdeinwirkung auf die

Selbstgestaltung zur Ohnmacht verurteilt.

51 I. LIPSIUS (op. at. Anm. 2), 232; P. GRIMAL (ed.), L. Annaei Senecae De
vita beata (Paris 1969), 7 f.



68 K. ABEL

Neben diesen jucttek;, die auf eine partitio verzichten, stehen

solche, die sie durch verschiedene Techniken halb verstecken.
Es sind, wie erinnerlich, De ira, die Consolatio ad Marciam, die

Ad Polybium und De beneficiis. Vermeiden wir uns zu sehr in
Einzelheiten zu verlieren! In De ira scheint die grossräumige
Gliederung der argumentatio auf die transitio in der Mitte des

zweiten Buches begrenzt zu sein. Der Textverlust in der
Eingangspartie schafft unstreitig eine gewisse Unsicherheit. Doch
hat es den Anschein, als ob De ira dasselbe Baumodell benutze
wie Tacitus im J. 98 in seiner völkerkundlichen Studie, der
Germania. Während Tacitus mit dem Widerspiel ökov-jxepoi; arbeitet,

zieht Seneca das altüberkommene Schema «Wissen-Wagen»
heran. Im theoretischen Teil wird in kritischer Auseinandersetzung

mit der peripatetischen Affektpsychologie die stoische
Sicht klargelegt: Affekt ist nichts weiter als Vernunftverbie-

gung; er lässt sich vermeiden, wenn Vernunft sich der Wahrheit
unterwirft durch den Akt der auyxa-äBsaic;. Der heilende
Abschnitt gliedert sich in einen prophylaktischen und in einen

therapeutischen Teil. In früher Kindheit sollten geeignete
Vorkehrungen getroffen werden, dass eine Disposition zum Zorn
tunlichst unterbunden wird. Der gereifte Mensch aber sollte
namentlich durch recognitio sui, die Selbstkontrolle regelmässig
geübter Introspektion, die Neigung zum Zorn eindämmen.
Während De ira wahrscheinlich auf eine partitio verzichtet, hat
De beneficiis52 sie von der gewohnten Stelle verrückt und in das

Proöm hineinverlegt. Zugleich ist die usuelle Funktion verdunkelt

und in eine Kritik an Chrysipps Darstellungsweise verwandelt.

Der «Papst der Stoa» wird hart getadelt, weil er, uneinge-

52 F.-R. CHAUMARTIN, Le «De beneficiis» de Seneque, sa signification philo-
sophique, politique et sociale (Lille/Paris 1985); ders., in ANR W II 36, 3

(1989), 1686-1723 (werktranszendent); Verf., Senecas «lex vitae» (s. Anm.
26) (werkimmanent).



DIE «BEWEISENDE». STRUKTUR 69

denk der erzieherischen Notwendigkeiten seines Themas, sich
in geistreichelnden Allegoresen des Graziensymbols verliert.
Das Thema ist von grösster Bedeutung. Fernziel ist die concor-
dia generis humani. Den Weg dorthin bahnt die aktive und passive

die das Reziprozitätsprinzip yelp yetpa vt£ei manus
manum lavat auf eine sittliche Ebene hebt, indem sie die Auto-
telie der x<*Pl? m ihrer doppelten Gestalt ins Bewusstsein hebt
und zur beneficu inter duos lex erklärt. In die Mitte des Werks
— Buch IV — rückt der Schriftsteller die x<*pts als Ideal und als

Wirklichkeit, als Ideal steigt sie auf zu göttergleicher Ebene und
nimmt die Gestalt der sich selbst genügenden Güte an, als

Wirklichkeit wandelt sich die makellose Vollendung zum strebenden
Sich-Bemühen, das strauchelnd sich des rechten Wegs bewusst
bleibt. Vorangestellt sind dem Kulminationspunkt der inneren
Bewegung die praktischen Regeln für das beneficium dare, bene-

ficium accipere und beneficium reddere. Das Gegenstück ist
theoretischer Natur und verbreitet sich über die Verpflichtungsproblematik,

das beneficium debere-, das Bindeglied zwischen b. accipere

und b. reddere wird in sechs Abschnitten durchmessen:
Nachdem zunächst das Ich-Du-Verhältnis einer jeglichen yfipiq
ins Licht gehoben worden ist (a), wird die Verpflichtung aus der
Sicht des gebenden (b), dann des nehmenden Teils (c) beleuchtet.
Die uneingeschränkte Allgemeinheit (d) und der Geltungsbereich

der beneficu inter duos lex (e) füllen neben den laudes

sapientis (f), denen Spitzenstellung eingeräumt wird, das letzte,
das siebente Buch, soweit es die tractatio rundet.

Die beiden Trostschriften an Marcia und an Polybius — die
eine echt, die andere eine verkappte Petition — erklären sich aus
den Kompositionsbemerkungen, die Seneca der tractatio des

sechsten Dialogs voranschickt. Man erfährt u.a., dass es in der
Mahnrede üblich ist, einen praecepta-Te'A dem exempla-Teil
voranzustellen. Das ist offensichtlich das Baumodell für die
Trostschrift an Polybius in ihrem Kernteil. Da sie in Wahrheit darauf
aus ist, Polybius für die Begnadigung zum Fürsprecher zu



70 K. ABEL

gewinnen, wird zwischen praecepta- und exempla-Teil ein
Zwischenstück eingelegt, eine Verherrlichung des Kaisers im
Vergleich zu seinem Vorgänger Caius. Claudius erscheint als Retter
des Imperiums, das Caius dicht an den Rand des Abgrunds
brachte. Seine herrscherliche Milde erstrahlt in leuchtendem
Glanz und lässt, durch Kriegsruhm erhöht, auch den Geächteten

hoffen. Wie in dem Zwischenstück die Ringkomposition
herrscht, so auch in dem praecepta-Teil. Anfang und Ende

behauptet das maximum solacium, das Vergänglichkeitsmotiv.
Eingangs erscheint es als Weltgesetz, das alles, was ins Sein trat,
ins Nichts zurücksinken lässt, am Ende vermählt es sich sinnig
mit dem Mut zu standhaftem Ertragen sowie vor allem mit der

Selbstachtung, deren stolz es verbietet, hinter dem selbstgesetzten

Mass zurückzubleiben. Die Mitte dieses Bewegungsverlaufs
wird eingenommen von der Niederzwingung der Schmerzursache,

die Chrysipp als Hauptgrund der Trauer erschien: der
perversen Vorstellung, Pflicht gebiete die Beklagung des Toten53,
und die Weckung des Willens zur Metriopathie. Ingeniös ist die

exempla-VtaXte durchkomponiert, eine antithetisch-asymmetrische
Reihe. Den vorbildlichen Gestalten des tapfer ertragenen

Leides, darunter fünf Angehörigen der domus divma, wird eine

verabscheuungswerte entgegengestellt: Caius und seine haltlose
Trauer beim Ableben seiner Schwester Iulia Drusilla; von der

Vernichtung von Menschenleben erhofft er sich — Gipfel der
Perversion! — Milderung seines wilden Schmerzes.

Die knappe Bemerkung über die monitio, die den Schlüssel
des Baugedankens für den elften Dialog enthält, soll in erster
Linie Licht über die Bauform der Consolatio ad Marciam in
ihrem Mitteltrakt verbreiten. Offensichtlich ist die Tradition
von Piatons Phaidros, der der Rhetorik, wenn sie sich in den

" R. KASSEL, Untersuchungen zur griechischen und romischen Konsolations-
literatur, Zetemata 18 (München 1958), 22; 19.



DIE «BEWEISENDE» STRUKTUR 71

Dienst der Wahrheit stellt, als angewandter Psychologie
Daseinsberechtigung zuzuerkennen bereit ist, für Seneca

massgeblich. Nach dem einen wie dem anderen Denker variiert der

Zugang zur Wahrheit nach Seelentypen. Ratio vermag wenig
bei der Tochter von A. Cremutius Cordus. Die auctontas des

glänzenden Beispiels steuert ihre Emotionalität. Darum eröffnet
Seneca seine argumentatio mit einem negativen und positiven
Paradeigma: Octavia, die Schwester des Augustus, fungiert als

Inbild der Schmerzzerrissenheit, Livia hingegen, Augustus'
Gemahlin, veranschaulicht eine geradezu stoische Seelenstärke
beim Verlust des Drusus. In der Vorbemerkung enthüllt Seneca

sein Vorgehen bei der Beweisführung nur zum Teil. Er
verschweigt, dass er eine zweite Beispielfolge einlegen wird, die
nach dem Unterschied des Geschlechts
antithetischasymmetrisch gegliedert ist und den historischen Nachweis
erbringt, dass nach der Tradition, in deren Nachfolge Zenon
steht, Sittlichkeit der Vernünftigkeit des Menschen entspringt
unabhängig von der Sonderung von Mann und Weib?4 Diese
Akkumulation von exempla ist zur Mitte hin verlagert und
scheidet im praecepta-Teil die ich-bezogenen von den du-

bezogenen Schmerzgründen. Offenbar soll Raum gewonnen
werden für das rauschende Finale, die Jenseitsseligkeit des

Dahingegangenen. Der Tote ist bei Gott und geniesst die Wonnen

der fruitio dei, in kleanthisch-poseidonischer Sicht. In der

ixnupwaiq wird die geläuterte Einzelseele zurücksinken in das

göttliche Urfeuer, aus dem sie hervorging.
Die übrigen dialogi zeigen die partitio am Anfang der

argumentatio. De Providentia, das zum Schicksalsheroismus aufruft,
gliedert die argumentative Bewegung in fünf ungleichmässige
Phasen. Der ersten, breit ausladenden folgen vier weitere, die in

54 Vgl. Diog. Laert. VI 12 (Antisthenes); Plat. Men. 72 d (Sokrates); zur
Sophistik: W. WlNDELBAND-H. Heimsoeth (op. cit. Anm. 40), 62.



72 K. ABEL

ihrer Gesamtheit der ersten die Waage halten. Den Grund für
die Unebenmässigkeit spricht Seneca selbst aus. Die erste
Beweisstufe hat die Umwertung der physischen Selbstliebe zum
Ziel und ihre Läuterung zur qxXauxioc, der stoischen otxeitoai<;,

insofern sie ihren Wurzelgrund im Xoyop hat. Dass der Mensch

gegen dieses Ja zum physischen Tod sich aufbäumt mit aller
Macht, begreift sich von selbst, da der Tod ohne Vernunftgrund
bei der Allgemeinheit als peyiatov xaxov gilt. Die übrigen vier
Phasen sind so miteinander verschlungen, dass sie unmerklich
ineinander übergehen. An den Schluss rückt, vom Weltgott als

Geheimnis der Geheimnisse verkündet, die Innerlichkeit des

summum bonum, die einzig echte euSaipovla gewährt: die

öfjLoXoyta der <xpexr|, die Gottesliebe im doppelten Sinne des

Wortes ist.
De constantia sapientis begnügt sich mit einer zweigliedrigen

partitio. Seneca scheidet zwischen iniuria, die das Gesetz unter
Sanktion stellt, und contumelia, die der Gesetzgeber wegen ihrer
Belanglosigkeit ungeahndet lässt (obwohl sie ungeachtet ihrer
Bagatellcharakters von dem Gekränkten besonders bitter
empfunden zu werden pflegt). Die Grenzen zwischen den beiden
Arten sind fliessend. Daher betont Seneca in der transitio, — die
sich, wie beiläufig erwähnt sei, bis in die Anfänge der Rhetorik
zurückverfolgen lässt: Gorgias' Palamedes55 — die teilweise
Ubertragbarkeit der Heilmittel gegen die Kränkung. Unter
sittlichem Aspekt ist für das Unrecht letztlich entscheidend die

Bewusstseinsstellung, das vernünftige Urteil. Wirkungsvoll
schliesst er die argumentatio, indem er die Stoa-Nähe Epikurs in
diesem Betracht unterstreicht: ßpayeoc aocpcö xuyr] Tcape(X7tiixx£i.
Ein Bild aus der römischen Lebensordnung (Gladiatorenkampf)
sucht sinnliche Dichte zur Fühlweise der Lesenden.

55 Vorsokr. 82 B IIa §§ 12 f.



DIE «BEWEISENDE» STRUKTUR 73

De otio ist zu sehr zerstört, als dass die Durchführung der

zweigliedrigen Ankündigung in der Beweisführung kontrolliert
werden könnte. Jedenfalls sollte der Nachweis erbracht werden,
dass dem ßto? 7tpaxxi.x6<;, dem die Stoa, hierin Erbe des Antisthe-
nes und wohl auch des Sokrates, nach dem ethischen Geschichts-
abriss des Antiochos von Askalon56 wie Dikaiarch von Mes-
sene57 das Wort redet, der ßfo? 0£ojpr]xix6<; keineswegs widerstreitet,

wenn er in lehrender Tätigkeit der Allgemeinheit an den

Früchten der Erkenntnis Anteil gewährt.
Wie Const, so stützt auch die Trostschrift an die Mutter eine

dichotomische partitio durch die transitio ab. Altruistische
Gründe des Schmerzes über die Verbannung des Sohns auf das

unwirtliche Felseneiland Korsika beherrschen den ersten
Abschnitt. Seneca hat den Schicksalsschlag der Exilierung
überwunden. Sein Einklang mit dem göttlichen Urgrund des Seins

namentlich und die Reinheit seines Gewissens füllen ihn mit
Kraft und Stärke. Die ich-bezogenen Komponenten sind Angelpunkt

des zweiten Teils. Helvias mütterliche Liebe, die ihr
Glück im Glück der Söhne findet, lässt krasse Ichsucht nicht
aufkommen. Trennungsschmerz beugt ihren Lebenswillen.
Philosophische Studien, die der Gemahl zu seinen Lebzeiten aus

falsch verstandenem Konservativismus ihr verwehrte, und die

solacia, mit denen sie in Zuneigung sich verbunden fühlt, ihre
Söhne, ihre Enkel und vor allem ihre Base helfen ihr, ihre
Niedergeschlagenheit zu vertreiben und sie aufzurichten. Die
ausserordentliche Geschlossenheit des Werks, die bereits Lip-

56 Bei Cic. Ac. I 35 ff., bes. 38 SVFI 199); vgl. Antisthenes, ap. Diog.
Laert. VI 11.

57 Vgl. U. V. Wilamowitz-Moellendorff, Reden und Vorträge
(Dublin/Zürich 51967), II 178; 208 Anm. 1 (wohl zu modifizieren; vgl.
Diog. Laert. VI 11); fr. 25 Wehrli.



74 K. ABEL

sius58 mit Anerkennung vermerkte — sie ist das Ergebnis klug
gesetzter «Regiebemerkungen» (Fr, Klingner) — entspricht den

Forderungen Platonischer Fiteraturkritik, wie sie sich im Phai-
dros niederschlug. In augusteischer Zeit hat Horaz in der Ars
poetica diesem Kunstideal unter dem Einfluss des Neoptolemos
von Parion gehuldigt: ponere totumP Die doppelte Zielsetzung
der Schöpfung trägt das Ihre dazu bei, den Einheitsgedanken zu
verwirklichen. Seneca will sich vor der Öffentlichkeit rehabilitieren,

und indem er die unerlaubten Beziehungen mit Livilla als

haltlose Bezichtigungen von sich weist, beruhigt er in einem
Atem die Mutter, für die entsprechend ihrer gediegenen Erziehung

in einem altrömischen Elternhaus in der Skala der Werte
pudicitia den höchsten Rang einnimmt.

Wie De beneftciis zeigt auch De dementia eine dreifächrige
partitio. Wegen weitgehender Zerstörung des Werks — anderthalb

Bücher, so hat es den Anschein, haben die Ungunst der Zeiten

nicht überdauert — ist die Uberprüfung des Ausgestaltung
des Gliederungsschemas zur Hauptsache bloss für Buch I möglich,

einen Panegyricus auf die dementia als die herausragende
unter den Herrschertugenden. Der argumentative Teil bietet
sich der Beobachtung dar als Doppelpaar. Im Gesichtskreis ruht
zunächst der Herrscher als Gesamterscheinung; dann engt sich
das Blickfeld ein und der Fürst als Wahrer der Gerechtigkeit, als

Richter sammelt die Aufmerksamkeit auf sich. Am Kaiser als

Gesamterscheinung interessieren namentlich zwei Aspekte: die

Wesensnotwendigkeit und die Nützlichkeit der herrscherlichen
Milde. Souverän und Untertan gehören zusammen wie Haupt
und Glieder des Staatsorganismus; das macht einträchtiges
Zusammenwirken zur zwingenden Notwendigkeit; überdies ist

58 I. LlPSIUS (op. cit. Anm. 2), 67.
55 Von Nietzsche aufgegriffene Formel: I 180 (Unzeitgemässe Betrachtun¬

gen), Ausg. Schlechta.



DIE «BEWEISENDE» STRUKTUR 75

die Liebe der Untertanen zu ihrem Oberhaupt dessen sicherster
Schutz. Was den Monarchen in seiner richterlichen Funktion
angeht, so erreicht er das Strafziel «Gesetzesgehorsam» mit
verstehender Güte leichter als mit unnachgiebiger Strenge, wie es

denn angezeigt erscheint, von der Bestrafung, zumal der härtesten,

einzig in eng umgrenzten Sonderfällen Gebrauch zu
machen. Ein Gipfel erreicht die Darstellung im Augustus-
exemplum, dem Montaigne in seinen Essais einen Platz
einräumte und das Corneille zu seinem Cinna inspirierte. Nero, so

macht Seneca dem kaiserlichen Jüngling an dem vergöttlichten
Ahnherrn seines Hauses klar, hat die Möglichkeit, Augustus,
das Urbild aller Principes, an herrscherlicher Grösse in den
Schatten zu stellen, wenn er von Anfang ist, was jener erst nach

längerem Irren wurde: gütig, verständnisvoll, weise. «Soyons
amis, Cinna!» Wieder und wieder sieht man, wie Seneca bemüht
ist, seinen Beweisgängen zwingende Gewalt zu verleihen durch
die Heranführung des Betrachters an die sinnfällig erlebte
Wirklichkeit oder, mit seinen eigenen Worten, durch das in rem prae-
sentem adducere. So gewinnt das erzieherische Beispiel in der
bunten Fülle seiner Varietäten eine hervorstechende Dominanz.
Seine erzieherische Maxime aus dem 6. Brief (§5) Longum iter
est per praecepta breve et efficax per exempla wurde zum geflügelten

Wort.
Nach der begrifflichen Zerlegung von Beweisthema (nebst

Vorbereitung) und Beweisdurchführung erübrigt ein Blick auf
den Beweisschluss, den Epilog. Den Beweisertrag intellektuell
und moralisch auszuwerten, darin besteht seine spezifische
Leistung. Das kühne Beispiel von Gorgias' Palamedes60, der als

Geste der Huldigung für seine Richter, die unfehlbare Sicherheit
ihres Gedächtnisses und mehr noch: die Unbestechlichkeit

60 Vorsokr. 82 B IIa § 37. Zur Schlusstopik: E.R. CURTIUS (op. cit. Anm.
34), 99.



76 K. ABEL

ihres richterlichen, allein der Wahrheit verpflichteten Urteils,
den Epilog kurzerhand über Bord warf, hat Seneca, soweit unser
Blick reicht, nicht nachgeahmt. Einmal jedoch begnügt er sich
mit einer blossen Rekapitulation. In De tranquillitate animi gibt
er am Ende einen knappen Uberblick über die Zielsetzung
seiner curatio, mit der er sich an die verschiedenen Stufen der profi-
cientes wandte. Seine Ausführungen, so bedeutet er seinen

Lesern, hatten den Sinn, seelische Gesundung herzustellen, zu
erhalten und im Falle eines Rezidivs zurückzugewinnen (in
Abweichung, nebenbei, vom streng altstoischen Dogma, dass

der Status des sapiens unverlierbar ist)?1 Unverzichtbar — mit
diesen Worten entlässt er den Leser — für alle emendatio sui ist
die ständige recognitio sui, wie er sie unter dem erzieherischen
Einfluss seiner Lehrer aus der Sextierschule sich aneignete. Die
«Zusammenfassung» trägt also, streng genommen, ihren
Namen zu Unrecht, weil sie nicht Explizites, sondern Implizites
ins Wort hebt und ausspricht: die fundamentalen Leitgedanken,
die das geheime Triebwerk seiner curatio. Damit fällt auch
erhellendes Licht auf den letzten Satz: das remedium über allen
remedia, die kritische Innenschau, ohne die der Sokrates der
Platonischen Apologie das menschliche Leben eines jeden einzelnen
als nicht lebenswert anzusehen geneigt war: 6 ävetjivxaxot; ß(o<; oü

ßlCOTOi; (XvöpCOTCü)?2

Doch, von De tranquillitate animi abgesehen, wird die dcva-

xecpaXoucoan; mit der Einwirkung auf die Affektivität kombiniert.

Die Trotschrift an Polybius flicht die epikureische avocatio
und revocatio mit der peripatetischen Metriopathie zu einem
einheitlichen Gebilde zusammen, einer Tripharmakos des

61 Vgl. SVFI 568; 569; III 237 Diog. Laert. VII 127-128).
62 Nach W. JAEGER (Paideia II [Berlin 1944], 59) Sokrates' Lebens- und

Wirkungsmaxime. Ohne dass es ausgesprochen wäre, ist die Selbstbezo-
genheit des kritischen Denkens intendiert.



DIE «BEWEISENDE» STRUKTUR 77

Schmerzes, wenn der Ausdruck gestattet ist, und mildert
zugleich die bittere Anklage gegen die Schicksalsmächte zur stillen

Wehmut mit Hilfe der laudes mortui, die das Bild des

vielversprechenden Jünglings in der Erinnerung auftauchen lassen. Die
brauchgemäss knapp gehaltene conquestio erhellt die doppelte
Zielsetzung des Werks, das sich teils an den Literaturkenner,
teils an den Gramgebeugten wendet und demgemäss sowohl
ästhetischen Ansprüchen genügen als auch Bedürfnisse des wunden

Herzens stillen will. Der Epilogtopos der Bescheidenheit63

wird dem Schreibenden zum Anlass, auf seine klägliche Lage
hinzudeuten und an sein wahres Anliegen diskret zu erinnern.
Das tralatizische Schema «Erkenntnis und Nutzanwendung»
dient Seneca mehr als einmal dazu, den Epilog an die argumenta-
tio anzuketten und den Willen seiner Leser anzuspornen, den
Wissenserwerb zu werten zu verdienstvoller Tat. In De
Providentia ist es der Weltgott selbst, der zum Schicksalsheroismus
aufruft und die Bereitschaft zur Selbstauslöschung zum obersten
Gebot erklärt für den Aufstieg zur Gottebenbürtigkeit. Jäh
bricht der Dialog ab mit einer sengenden kynischen Schmähung

gegen die Feigheit des Lesers, der zurückbebt vor dem Schritt in
das Nichts, das ewige Freiheit verheisst. Der Senecanische Pro-

treptikos De brevitate vitae ist nach demselben Muster gebaut.
Nachdem Licht darüber verbreitet ist, dass philosophische
Studien den Weg dazu öffnen, die Endlichkeit des Lebens zu sprengen

und das geistige Sein zum Herrscher über Vergangenheit
und Zukunft zu machen, ergeht an die Lesergemeinde die
dringende Mahnung, sittliche Selbstformung durch die ars vitae in
die Mitte ihrer Existenz zu rücken; zugleich wird gewarnt vor
der Jagd nach den römischen honores, die echte geistige Reife
nicht aufkommen lassen und zu dem sterilen, seines Wertes
beraubten Dasein verurteilen, vor dem Epikur seine beschwö-

63 Vgl. E.R. Curtius (op. cit. Anm. 4), 89; 93-95 (im allgemeinen).



78 K. ABEL

rende Stimme erhebt: Nemo non ita exit e vita tamquam modo

intraverit. Hier reiht sich auch De constantia sapientis ein. Der
Beweisgang hat dargetan, dass geistige Uberwindung der äusseren

Verletzung des Selbstwertgefühls keine blosse Chimäre ist,
sondern lebendige Wirklichkeit, sobald sich das Ich zu Sokrati-
scher Denkweise entschliesst und seinen wahren Wert im eigenen,

von ihm selbst kontrollierbaren Inneren sucht. Demgemäss
geht an die proficientes der Ruf, die nötigen Schritte zu tun, um
dem Weisenideal näher zu kommen und den Sinn in steigendem
Masse zu schärfen für das Wesentlich-Wichtige, dem gegenüber
alles andere zur Bedeutungslosigkeit herabsinkt. Ein starkes

Indiz für die innere Einheit des Senecanischen Dialogs ist die

Anwendung der Ringform64 auf das Werkganze, die tragende
Motive des Eingangs im Ausgang, d.h. im Epilog wiederaufnimmt.

Dreimal hat Seneca sich in den erhaltenden Sittenpredigten,

soweit Proöm und Epilog vergleichend einander
gegenübergestellt werden können, dieses kompositionellen Kunstgriffs
bedient: in De brevitate vitae, De beneftciis und in der Consolatio
ad Helviam. In Anlehnung an den Sallustischen Jugurtha entfaltet

das Proöm des Protreptikos das bereits im Z der Ilias begegnende

Motiv von der Kürze des Lebens, um diesen Glauben —
wohl ein Menschheitsgedanke: Psalm 90 — als einen verbreiteten

Irrtum zu entlarven, von dem sich selbst weit über dem
Durchschnitt stehende Geistesgrössen, wie Hippokrates und
Aristoteles, nicht freizuhalten vermochten. Antithetisch wie das

Proöm ist auch der Epilog von De brevitate vitae gestaltet. Der
theoretische Gegensatz «Wahrheit-Irrtum» wird in den praktischen

«Gebot-Verbot» transponiert. Das Motiv von der Flüch-

64 Zur Ringkomposition im allgemeinen: Ed. FRAENKEL, Agamemnon, 3

Bde. (Oxford 1950), II 119 mit Anm.; vgl. auch V. POSCHL, Die Dichtkunst

Virgils (Innsbruck/Wien 1950 Wien 21964), 165 Anm. 2 180

Anm. 1.



DIE «BEWEISENDE» STRUKTUR 79

tigkeit des Menschenlebens als Warntafel, zugespitzt auf das

Ideal römischer virtus, die im cursus bonorum und im Dienst für
die res publica ihre tiefste Befriedigung und Erfüllung findet,
erscheint als Inbegriff völliger Lebensvergeudung65, weil sie das

Ich sich selbst entfremdet und den Sokratischen Appell 6

ävdjexaaioq ßio? oü ßicox6$ ävGpcoTtw leichtfertig in den Wind
schlägt. Wirksamer kann das römische Hrtos-Richtbild kaum

von seinem Piedestal herabgerissen werden, als es hier mit der
Rückkehr zur Eingangsvorstellung und ihrer Steigerung zum
grellen Paradox geschieht. De beneficiis, die machtvolle Verkündigung

des Humanitätsideals «Seid einig, einig, einig!», nutzt das

Motiv der imitatio dei, Eingang und Ausgang zum Kreise zu
schliessen. Im Proöm erscheint die pythagoreische Mahnung
£7tou 0£m als Mittel, den Undank in der Welt, soviel auf das

Verantwortungsgefühl des Einzelich ankommt, nach Kräften —
über deren Begrenztheit man sich keinen trügerischen Illusionen

hingeben darf — zurückzudrängen und einzudämmen; im
Epilog hingegen tut das nämliche Motiv, in Vergils Sprache et

te quoque dignum finge deo, deren sich Seneca gelegentlich
bedient, Dienst als Werkzeug, das Ich in seiner Ichheit zu
verwirklichen, was der strengen Ausrichtung des Willens auf das xa
i<p' f]ptv66 — oder, schlicht, der Ausrichtung auf den guten Willen,

d.h. den Willen zum Guten — gleichkommt. In der
Trostschrift an die Mutter nimmt man eine ingeniöse Abwandlung der

kyklischen Kompositionsweise wahr. Einleitend hebt Seneca

mit knappen Worten hervor seinen Triumph über das Schicksal,

das ihn zu zermalmen drohte. Der Epilog ersetzt die

65 Epikurs Warnung Fr. 495 Usener 241 Arrighetti2 Sen. Ep. 22, 14

kleidet sich in das Bild des römischen funus acerbum.
66 Zum Rang eines philosophischen Terminus erhoben seit Aristoteles: H.

BONITZ (ed.), Aristotelis opera, V: Index Aristotelicus, p. 268 b, vgl. mit
L. BRANDWOOD, A Word Index to Plato (Leeds 1976), p. 372 a, u. U.



80 K. ABEL

blasse, unsinnliche und dingferne Aussage durch das lebenserfüllte

Bild des Schicksalssiegers. Seine ungetrübte Heiterkeit, die

ihn hoch über alle Erdenlast und Erdenschwere hinausträgt,
offenbart sich in der innigen Hingabe an die beiden höchsten

Aufgaben des Menschengeists: die Gottes- und die
Selbsterkenntnis. Demgemäss verschmelzen im letzten Satz zu einem
starken, harmonischen Dreiklang Geist, Gott und Ewigkeit. Es

lässt sich nicht sicher entscheiden, ob die Rhythmik von diesem

unvergleichlichen Magier des Worts bewusst eingesetzt wird,
die in sich versunkene Seele in ätherische Gefilde entschweben

zu lassen (letztes Wort: omnibus saeculis-, Doppelkretikus in
kühnem, ja verwegenen Hyperbaton).

Stoiker, der er war, setzt Seneca seine Sprach- und
Kompositionskunst in den dialogi, wie wir uns zu zeigen bemühten, ein
für die Verbreitung der stoischen Wahrheit. Er stützte sich dabei
auf eine Rhetorik, die den Prinzipien des Platonischen Phaidros

— sei es mittel-, sei es unmittelbar — verpflichtet war und nach
Einheit sowohl und Geschlossenheit des literarischen Kunstwerks

strebte als auch den psychologischen Eigenarten der Leser
sich anbequemte, um sie für die Heilsbotschaft der inneren
Freiheit67 zu gewinnen. Quintilian wie Tacitus sind unsere Zeugen,
dass er bei seinem zeitgenössischen Lesepublikum beispiellose
Erfolge errang. Das hat jedoch nicht zu verhindern vermocht,
dass die geistige Welt, für die er mit dem Gewicht seiner Person

— und seines Lebens — einstand, zum Untergang verurteilt war.
Sein grosser Gegenspieler Paulus, der den göttlichen Frieden
verkündete, der höher ist als alle Vernunft und der in die Herzen als

Geschenk der göttlichen Gnade einströmt, behauptet schon vier
Generationen später siegreich das geistige Kampffeld; um eben-
diese Zeit bricht die lebendige Lehrtradition des Stoizismus

67 Nach K. von Fritz, in RE X A (1972), 112-114, ist Zenons Lehre dog-
matisierte und radikalisierte Sokratik; vgl. H. MAIER (op. cit. Anm. 44),
612.



DIE «BEWEISENDE» STRUKTUR 81

ab?8 Schwer fällt es, an Zufall zu glauben. Augustinus, der —
unhistorisch, wie der Historiker festzustellen nicht
umhinkommt — mit dem Gedanken spielte, Seneca habe der
neuheraufkommenden Sekte, dem Christentume, geheime Sympathien

entgegengebracht, entscheidet sich, als er seine Lebenswahl

zu treffen hat, für Paulus und gegen Seneca. Mr) xcopot«; xal
piGau;, pr] xolxau; xal äaeXyelan;, pf] epiSt xal Cf]Xcp, aXXa

IvSuaaaGe xöv xuptov 'Ir]aoüv Xptaxov. Auf diese Worte des

Römerbriefs (13, 13-14) wies ihn das Stechorakel.

68 Clemens von Alexandria ist noch in Berührung mit Angehörigen der
stoischen Schule; Origenes kennt den Stoizismus ausschliesslich aus
Lehrbüchern. Neuerdings verweist man auf Porph. VP 20. Vgl. M. POH-

LENZ, Die Stoa, 2 Bde. (Göttingen 41970-1972), I 428.



DISCUSSION

M. Hijmans: I have much enjoyed your impressive survey of the «proving
structure» as you have discovered it within Seneca's dialogues My question
is a rather simple one and refers to a point of detail Why does Seneca, if he

returns to the basic doctrine of Zeno and Cleanthes, return to the pars moralis

philosophiae, as well as to a certain extent to their physical and theological

positions, but show such a strong disinclination to value their logic?

M Abel-. Sie stellen die Frage nach der Besonderheit des Senecanischen

Stoizismus. Die Uberheferungslage lasst, wie sich fur den Einsichtigen von
selbst versteht, nur eine ungefähre Antwort zu, die möglicherweise, ware uns

die stoische Lehrtradition besser bekannt, erhebliche Korrekturen erfahren

musste. Prinzipiell ubernimmt Seneca das möglicherweise vom spaten Piaton

aufgebrachte, erstmals bei Xenokrates nachweisbare Muster der dreifachri-

gen philosophischen Disziplinen: Logik (im antiken Sinn), Ethik und Physik

(im antiken Verstand) (Ep. 89, 9; vgl Xenocr. fr 1 Heinze Sext Emp. Adv.

math. VII16). Da er jedoch in Nachfolge des Sokrates (vgl Plat. Grg 492 c-d)

die Philosophie vorzugsweise als «ars vitae» begreift und als ihre zentrale

Frage die Frage nach dem «tttö? ßuo-ctov;» versteht, tritt die Logik als Erkenntnislehre

und Lehre von der Gedankenbildung ganz in den Hintergrund; vgl

seine Ausfuhrungen zu ihr in den Dialektikbnefen {Ep 45, 48, 49, usw So

ist es nicht verwunderlich, dass er, als er in seinem Protreptikos De brevitate

vitae für die Philosophie wirbt und in diesem Zusammenhang durch die

Gedankenfigur der expohtio ihren Reichtum und ihre Kostbarkeit herausarbeitet,

die Logik ganz beiseite lasst und sich auf die beiden Teilgebiete der

Physik und Ethik beschrankt (Brev. 19,1 f). Man geht kaum fehl, wenn man

annimmt, dass diese starke Abneigung gegen die Logik die unmittelbare



DIE «BEWEISENDE» STRUKTUR 83

Folge seiner Forderung ist, die Philosophie dem Leben, dem eigenen wie dem

der Mitmenschen, denen er sich in Freundschaft verbunden fühlt, fruchtbar

zu machen. Ob man diesen erzieherischen Impuls auf Panaitios zurückfuhren

soll, ist eimgermassen unsicher Zwar hielt auch Panaitios sehr wenig von
den dialektischen Silbenstechereien seiner Schule (fr. 55 v Str.) und war wie
Seneca mehr an der sittlichen Bildung seiner Hörer als an der Losung abstrakter

Fragen mit keinem oder geringem sittlichen Gehalt interessiert (fr. 114

v Str ap Sen. Ep. 116, 5) Doch gibt es zwischen ihm und Seneca Gegensatze,

die die Annahme einer tiefgreifenden Beeinflussung des Cordubensers

durch den rhodischen Philosophen schwierig machen, mochte Seneca ihn
auch als eines der grossen lumma des Stoizismus ansehen (fr. 53 v. Str., ap.

Ep. 33, 4) Z B ist die glühende Bewunderung Piatons seitens des Panaitios

(fr 83 v. Str.) Seneca ganz fremd, der offensichtlich Piaton denselben geistigen

Rang wie Xenophon, dem Major im Ruhestand (Wilamowitz), einräumt
(Tranq. 7, 5; Ben. III 32, 3). Eine enge geistige Verwandtschaft besteht zu dem

stoisierenden Kyniker Demetrius Dessen bedingungslose Unterwerfung
unter den Willen des Schicksals (vgl. Prov. 5, 5), d h. der Gottheit deckte sich

engstens mit der philosophischen Unterweisung, die Seneca in seiner frühen

Jugend erfahren hatte, wie er uns mitteilt (Helv. 5, 2 sq.). Ob fur ihn wie fur
die Lehrer Senecas die praemeditatio futurorum malorum, die wir innerhalb

der Stoa fur Chrysipp (SURIII 417), Panaitios und Poseidomos (F 165, 28 E.-

K. 410 Th.) nachweisen können (nach Cicero geht sie auf die Kyrenaiker
zurück; Wilamowitz vermutet ihren Ursprung bei Pythagoras), lasst sich mit
unseren kargen Mitteln nicht ausfindig machen. Doch dann besteht

zwischen den beiden Zeitgenossen, dem stoisierenden Kyniker und Seneca, volle

Ubereinstimmung, dass es zur Niederringung der grossen Gegnerin, des

Schicksals, im Grunde nur weniger Kunstgriffe bedarf, dass es vor allem des

wirkungsvollen und geschickten Einsatzes dieser wenigen Kampfmittel
bedarf, weit mehr als der des Besitzes eines umfangreichen Instrumentariums,

das man in den entscheidenden Lebenssituationen nur schwerfällig zu

handhaben weiss (vgl. Ben VII 1, 3).

M. Mazzolv. La domanda che Le pongo tocca piu che altro l'aspetto meto-

dologico Lei ha tracciato, per larga parte della produzione filosofica dl



84 DISCUSSION

Seneca, «dialoghi» lato sensu, un quadro strutturale dl grande coerenza, che

comporta un disegno sostanzialmente umtario e perseguito sistematicamente

nel tempo Si pone dunque anche ll problema della cronologia che, come e

noto (basti rinviare ai prudentissimi non liquet dl F Giancotti, Cronologia dei

Dialoghi dl Seneca [Torino 1957]), e molto controverso Nella composizione
del Suo quadro ha valorizzato preventivamente gh indizi cronologia disponi-

bih o viceversa ntiene che sia ll problema cronologico a trarre vantaggio da

un' analisi condotta astrattamente sulle strutture?

M. Abel-, Sie werfen die Frage nach der Bedeutsamkeit der Chronologie fur

eine Klassische Philologie auf, insofern sie die Sinnfrage des Werks als eines

Ganzen in den Mittelpunkt ihrer Forschungsbemuhungen ruckt Wie fur alle

historischen Wissenschaften so ist auch fur eine Klassische Philologie, die

sich in besonderer Weise als Teil der «Literaturwissenschaft» versteht, das

chronologische Moment — grundsätzlich — von erheblichem Gewicht Vor

langen Jahren hat Theodor Mommsen die Mitforschenden eindringlich an

diesen Tatbestand erinnert; Spatere, wie Hermann Bengtson in seiner Em

fuhrung m die alte Geschichte (München 31959), haben die Mommsensche

Mahnung erneut ins Bewusstsein gehoben, wenn sie Gefahr lief, verdunkelt

zu werden oder gänzlich in Vergessenheit zu geraten Was Seneca angeht, so

sind wir hinsichtlich der zeitlichen Aufeinanderfolge seiner Werke in keiner

besonders glücklichen Lage. Madvig hat es in seinen Adversaria critica, auf

die Marc Rozelaar (Seneca. Eine Gesamtdarstellung [Amsterdam 1976], 213)

mit bestem Recht hinwies, zu Bewusstsein gebracht Sie selbst erinnern an

die Untersuchung F. Giancottis von 1957, der uns insbesondere fur die Dialoge

sensu stricto unser beschranktes Wissen hinsichtlich der exakten

Entstehungszeit drastisch vor Augen führte, in dieser und jener Hinsicht
vielleicht den Bogen ein wenig uberspannte. Bei dem klassisch-philologischen

Zweig der Literaturwissenschaft hegen die Dinge ein wenig anders Die

Grundfrage eines jeden literarischen Werks von Rang ist nämlich die, ob

seitens des Autors Einheit gewollt ist, ja oder nein, und wenn ja, wie und mit
welchem Erfolg sie durchgeführt und verwirklicht wurde. Diese allesbeherr-

schende Frage wurde in der antiken Literaturkritik unseres Wissens erstmals

in Piatons Phaidros mit aller Klarheit herausgearbeitet. Der Platonische Vor-



DIE «BEWEISENDE» STRUKTUR 85

Stellungskreis wurde dann von Aristoteles in seiner Rhetorik und Poetik

aufgegriffen und weitergeführt In augusteischer Zeit hat sich Horaz in seiner

Ars poetica, die nach der bekannten Angabe des Porphyrio in ihren

dichtungstheoretischen Grundlagen dem Peripatetiker Neoptolemos von Panon

in der Mitte des 3 Jahrhunderts v Chr verpflichtet ist, zu ihrem engagierten
Verteidiger gemacht Eugene Albertini, angeregt durch gewisse Bemerkungen

von Hermann Diels und Eduard Norden (vgl expose Anm 29),

glaubte, mit Blick auf äussere Gegebenheiten, diese theoretische Forderung
nach der Einheit des literarischen Kunstwerks fur die literarische Praxis der

Antike im allgemeinen und Seneca im besonderen leugnen zu dürfen

Demgegenüber bemuhe ich mich, zu zeigen, dass sowohl der «junge» Seneca unter
Caius und Claudius als auch der «alte» unter Nero der Platonisches Norm
der geschlossenen Ganzheit seines Dialogs zu genügen bestrebt war Er

beginnt jeweils mit einem Beweisthema, einer rrpoBetni;, das er so gestaltet,
dass der Zuhörer oder Leser im Innersten gepackt wird, und entfaltet darauf

in der Durchfuhrung, jcum? und Epilog, das Beweisziel in solcher Weise, dass

der Mensch als Ganzes, im Denken, Fuhlen und Wollen, eine Umkehr, eine

pe-cavoia erfahrt (vgl seine Kritik an Papinus Fabianus), m dem er einen der

vier grossen Repräsentanten lateinischer philosophischer Schnftstellerei (Ep

100) erblickt Brev 10, 1 Mit dem ihm gewohnten Freimut macht er ihm,
der sein Lehrer war, den Vorwurf, sich allzu einseitig auf die Bekämpfung
der Affekte zu beschranken, ohne dem Bedürfnis des Verstandes nach begrifflicher

Aufklarung Rechnung zu tragen, vgl im Gegensatz seine Kritik an

Chrysipp Ben I 3, 8 Bei einer solchen Aufgabenstellung ist die chronologische

Frage zwar nicht gleichgültig, tritt aber in ihrem Gewicht stark hinter
anderen Fragestellungen zurück Ob Seneca eine partitio anwendet oder

ohne sie auszukommen versucht, das bemisst sich nicht nach dem zeitlichen

Verhältnis, wie der Vergleich von Helv (J 42 n Chr mit partitio), Brev

(ohne partitio,} 49), Clem. (J 55, mit partitio), Prov (wahrscheinlich
Spatwerk, mit 5 facher partitio), Marc (wahrscheinlich frühestes erhaltenes

Werk, mit verstümmelter Ersatz-partitio) zeigt Unsere Untersuchungen

bewegten sich vor allem im, wie man sagen konnte, «makroskopischen»

Bereich, hatten wir, wie es die Vollständigkeit verlangt, die «makroskopische»

durch die «mikroskopische» Analyse ergänzt, ware es möglicherweise



86 DISCUSSION

notwendig geworden, dem chronologischen Gesichtspunkt eine erhortere

Aufmerksamkeit zuzuwenden

M. Mayer: The work of recent scholars — two, indeed, are present — has

contributed to a more favourable view of Seneca's interest in the scrupulous

organisation of his subject matter in all his prose works. And yet a doubt

assails me, at any rate. Four hundred years ago Justus Lipsius, whose admiration

of our author was expressed not only in editions but in the frank imitation

of the De constantia, nevertheless found fault with the lax and repetitive
structure of the works (his structures appear both in his notes and in the brief

introductions, for example, that to the third book of De ira) Now, if we may

grant that Lipsius was alive to what ancient rhetoric demanded in the way
of compositio, could you explain how he formed a critical judgement that is

nowadays reckoned defective?

M. Abel: Mit Recht erregt der gewaltige Abstand der Wertung der Seneca-

mschen Komposition bei einem Erasmus, bei einem Lipsius und Albertini
einesteils und einer gewissen modernen Forschungsrichtung andernteils —

die sich namentlich seit dem 2. Weltkrieg zu Wort gemeldet hat — Ihre

Verwunderung. Herr Grimal hat fur seinen Teil, d h. im Umkreis der

französisch-sprachigen Forschung diese Frage beantwortet. Zur Ergänzung
darf ich vielleicht aus meiner Sicht, die im wesentlichen an der Forschungstradition

des deutschprachigen Raums orientiert ist, folgendes hinzufugen:
Seit den zwanziger Jahren unseres Jahrhunderts war die Klassische Philologie,

soweit sie durch deutsche Forscher repräsentiert und getragen wurde, in

einem Umbruch begriffen. Ausgelost wurde diese Neuorientierung zu einem
erheblichen Teil durch das Buch von G Misch, Geschichte der Autobiographie,

eine von W Dilthey angeregte Preisschrift der Preussischen Akademie

der Wissenschaften. Von diesem Werk wurden namhafte Forscher der Klassischen

Philologie, die kurz vor dem ersten Weltkrieg ihre wissenschaftliche

Laufbahn begannen und in den zwanziger und dreissiger Jahren in den Zenit
ihres wissenschaftlichen Ruhms eintraten, nach eigenem Eingeständnis sehr

stark beeindruckt: W. Jaeger, K. Reinhardt, um nur diese zu nennen.

Dementsprechend setzte ein Forschungswandel ein, den der in sein achtes



DIE «BEWEISENDE» STRUKTUR 87

Lebensjahrzehnt eintretende Wilamowitz sehr tief empfunden und in seiner
Hellenistischen Dichtung zum Ausdruck gebracht hat (Nachdr 1962;

ursprünglich. 1924). Dort heisst es im Vorwort, dass er mit seinem damals

über 70-Jahren sich zu alt fühle, um sich den neuen Strömungen anzubequemen

Demgemass ruht bei ihm, der über lange Jahre seiner Wissenschaft

entscheidende Impulse gegeben hatte, der betrachtende Blick vor allem auf dem

historischen Zusammenhang (vgl. W. Jaeger im Nekrolog: Humanistische

Reden und Vortrage [Berlin 21960], 215 ff); das Werk wird studiert in seiner

Einbettung in den Strom des geschichtlichen Werdens. Ganz anders die

Auffassung eines K. Reinhardt, dem es weniger um die historische Bedingtheit

geht, sondern der in einem künstlerischen Gebilde in erster Linie die

Verwirklichung eines Wollens sieht, das in einem halb bewussten, halb unbewussten

geistigen Schopfungsakt Gestalt anzunehmen sich gedrungen fühlt. In weit
höherem Masse als bei Wilamowitz fallt der Akzent auf die Interpretation,
die in dem Augenblick ihren Höhepunkt des «Erkennens des Erkannten» (A.

Boeckh) erreicht, wenn es ihr gelingt, des Plotimschen evBov e!8o; — das in
der Gedankenwelt der Shaftesbury und der Herder zu neuem, fruchtbarem

Leben erwachte — sich zu bemächtigen, in dem sich die quellende Fülle formaler

Bezüge zu sinnvoller Einheit zusammenordnet. Die altere Forschung wird

abgelehnt, weil sie dem inneren Leben des Kunstwerks keine Gerechtigkeit
widerfahren lasst, sondern sein geheimes Leben eher zudeckt als erschliesst und

dem behutsam nachzeichnenden Verständnis begreifbar macht. Bei Seneca

liefert die Wiederholung einen instruktiven Beispielfall Piaton hatte ihr gegenüber

eine zwiespaltige Haltung eingenommen. Teils hatte er sie gutgeheissen

und seine Zustimmung durch die hergebrachte volkstümliche Rede 8t; xat tpi;
-tot xaka signalisiert; teils hatte er sie gebrandmarkt und als Ausdruck der

Gedankenarmut stigmatisiert. Seneca kommt auf das Problem im Zusammenhang

mit den häufigen Selbstwiederholungen bei Epikur zu sprechen

(Ep. 77, 9). Er rechtfertigt sie unter pädagogischem Gesichtswinkel. Die Ein-

gangigkeit des Lern- und Lehrstoffs ist sehr unterschiedlich (die Lernfähigkeit
des Educandus einmal beiseite gesetzt). Manches wird nach einmaliger

Darbietung dem Gedächtnis zu dauerndem Besitz einverleibt; anderes

muss mit unendlicher Sorgfalt vorgetragen werden, damit es in der Erinnerung

haftenbleibe. Besondere Aufmerksamkeit erheischen diejenigen Falle,



88 DISCUSSION

deren intellektuelles Begreifen keinerlei Schwierigkeit verursacht, deren

innere Aneignung jedoch auf einen erheblichen, wenn nicht gar unüberwindlichen

Widerstand stosst, wie die stoische Grundwahrheit oti povov tö xaköv

äyaSöv, die, wenn die Umstände es fugen, die physische Selbstvernichtung

erheischt, damit der vernunftige Wille seine uneingeschränkte Freiheit

behaupten kann (vgl. Ep. 71, 30 ff). Einen charakteristischen Fall einer derartigen

Selbstwiederholung bietet Seneca im Dialog De ira (aus dem Jahr 41,

wenn man der Chronologie Flerrn Gnmals folgt) Ähnlich wie Piaton im
Sophistes (222 c) so lehrt auch Seneca, dass von Natur aus der Mensch ein
animal mitissimum sei (vgl. De ira I 5, 2). Im Zorn hingegen sinkt er auf die Stufe

eines reissenden Tieres herab, das wenig oder nichts von seiner natürlichen

Sanftheit und Milde bewahrt. Daher empfahl der Grunder der Sextierschule,

Sextius Pater, der Zornige möge sich im Spiegel betrachten, um der Hasslich-

keit und Abscheulichkeit dieses Affektes sich vor Augen zu fuhren (De ira
II 36, 1). Wie der Grunder der Sextierschule ist Seneca von der Effizienz dieser

psychagogischen Vorkehrung uberzeugt. So erklart sich die dreimalige

Wiederholung des abscheulichen Bildes des Zornigen an hervorgehobenen
Stellen des Werkes. Proom (De ira 11,3 sq.); gegen Ende des prophylaktischen

Teils {De ira II 35, 3 sqq.); vor dem therapeutischen Teil, am Ende des

Vorspruchs {De ira III 4, 1 sqq.). Nichts ware verfehlter, als wollte man diese

Wiederholung einer streng logizistischen Betrachtungsweise unterwerfen

und als einen Regelverstoss werten. Ähnliches gilt bei Widersprüchen, auf die

im allgemeinen der Philologe allergisch reagiert Bei Seneca kann man
beobachten, dass er sie als sinnvolle pädagogische Massregel zulasst. De beneficns

V (2, 1 ff.) insistiert er eindringlich auf dem stoischen Philosophem von der

Einheit der Tugend, die jegliche Verschiedenheit, welcher Art sie auch sei,

schlechterdings ausschhesst, so dass folgt, dass Tugend von Mensch

Tugend von Gott, Tugend von Mann Tugend von Frau, allgemein:

Tugend von A Tugend von B. Pädagogisches Ziel ist es, die Scheu vor der

Annahme eines Geschenks als sinnlos zu entlarven, das man glaubt durch ein

gleichwertiges Gegengeschenk nicht angemessen vergelten zu können; das

Bewusstsein soll geweckt und gekräftigt werden, dass dankbare Gesinnung
bei der Entgegennahme als «Lohn», als «Entgelt» in jeder Hinsicht genügt
In demselben Werk lehrt er in Buch III (29, 1 ff), Kinder konnten ihre



DIE «BEWEISENDE» STRUKTUR 89

Eltern an Wohltaten ubertreffen, was nach stoischer Doktrin, wie soeben

gezeigt, schlechterdings unmöglich ist Die theoretische Unmöglichkeit
dient dazu, den Willen zur idealen Norm aufs ausserste anzuspannen und

eine möglichst weitgehende Annäherung an die sittliche Forderung zu erreichen

Er bedient sich des Prinzips der pädagogischen Hyperbel (vgl Ben VII
23, 1 f), um den sittlichen Leistungswillen aufs ausserste zu steigern
Kurzum, man sieht, wie durch grossere Geschmeidigkeit der Betrachtungsweise

es gelingt, über die allzu rigiden Wertungen hinauszugelangen

M Gigon Es scheint mir etwas problematisch, von Seneca direkt auf

Piatons Pbaidros und die Rhetorik des Aristoteles zurückzugreifen. Es gibt
immerhin die ganze hellenistische Zubereitung und Systematisierung des

Materials, mit der wir rechnen müssen, auch wenn wir sie nur Teilweise

sehen können Dementsprechend darf man bezweifeln, ob Seneca noch

irgendeine Schrift Zenons und des Kleanthes selbst in der Hand gehabt hat

Da wird man immer mit Vermittlern wie Panaitios, Hekaton und besonders

Poseidonios zu rechnen haben — die selber in der Tat über Chrysippos

hinweg zu den Archegeten der Schule zurückzukehren suchen

M Abel. Sie spielen auf die «Quellenforschung» an, wie sie in der

sogenannten Bonner Schule inauguriert wurde und in Hermann Diels, Doxogra

phi Graeci einen glanzvollen Höhepunkt erfuhr (vgl W Jaeger, «50-jahriges

Doktorjubilaum von H Diels», in Humanistische Reden und Vortrage, usw

31-40) Spatere vermochten sich nicht auf gleichem Niveau zu halten, was

Mommsen zu seiner bekannter Äusserung veranlasste (Gesammelte Schriften

VII [Berlin/Zurich 21965], 246, an die R Kassel in seinen Untersuchungen

zur griechischen und romischen Konsolationsliteratur ([München 1958], 67

Anm 3) erinnert Ausserhalb des deutschen Sprach- und Kulturraums —

vielleicht von Italien abgesehen — wird diese 686? 8t(f|ae<jo? mit sehr kritischem

Blick betrachtet, gleichsam als eine deutsche Marotte, und die nicht ohne

Grund Man denke an die beiden Fragmentsammlungen zu Poseidonios,

über die wir seit 1972 bzw 1982 verfugen, die von Edelstein-Kidd und die

von Theiler, von denen die Theilersche sich zur Aufgabe gestellt hat, den



90 DISCUSSION

Ertrag der deutschen Poseidomosforschung verstärkt zur Geltung zu bringen

mit dem Erfolg, dass manches von dem fur Poseidomos reklamierten

Material zu streichen ist Was Seneca angeht, so hat in den neunziger
Jahren der vergangenen Jahrhunderts Ed Norden (1893) dargelegt, dass

angesichts der besonderen Arbeitsweise der Cordubensers, der es liebt, die

verschiedenen Traditionselemente miteinander zu verschmelzen, keine

gunstigen Voraussetzungen fur die Technik der «Quellenforschung»
vorhanden sind Als ein gesichertes Ergebnis der Quellenkritik darf man

vielleicht betrachten die Entdeckung der Pohlenzschen Doktordissertation,
dass De ira II 19-21 in Poseidomos ihren Urheber haben; jedenfalls hat Pohlenz

Reinhardt (in RE XXII 1 [1953], 597 f) und Theiler (1982) von der

Richtigkeit seiner These zu uberzeugen vermocht (wahrend Edelstein-Kidd eine

reservierte Haltung einnehmen). Anderes muss als problematisch angesehen

werden. So fallt es schwer, mit Theiler an der Poseidonischen Ursprung von
De ira II 1-4 zu glauben, denn dort vertritt Seneca eine Affektgenese, die mit
Poseidonischen Auffassungen schlechterdings unvereinbar ist. Der Cordu-

benser ist der festen Uberzeugung, dass, sieht man einmal von dem Extremfall

der Affektverhartung — fentas — ab, Affekte durch das falsche Urteil der

Vernunft ausgelost werden, durch Irreleitung der auyxaTaSeat? Hingegen
steht fur Poseidomos nichts fester als die Erkenntnis, dass die Affekte ihr
Eigenleben fuhren, auf das die Einwirkung des vernunftigen Willens so gut

wie nichts vermag Pace Theilerii ist Sen De ira II 1-4, bzw. 5 zusammenzusehen

mit Gell. XIX 1, 14 sqq und erweist die Alte Stoa als Quellbereich (vgl

Verf., in Hermes 111 [1983], 78-97). Ebenso zweifelhaft ist, ob man, wie weithin

angenommen wird, in Hekaton von Rhodos die Hauptquelle von De

beneficus zu erblicken hat, wie es z.B. A. Dihle (in der Goldenen Regel

[Gottingen 1962], 70) als sicheren Forschungsertrag ansieht Es trifft zu, dass

Seneca Hekaton mit Chrysipp verglichen hat mit dem Ergebnis, dass Heka-

tons Darstellungswelse bis zu einem gewissen Grade die Unarten der

Chrysippeischen vermied; jedenfalls nicht durchgreifend genug, als dass er
dem uberragenden Gewicht des Themas gerecht geworden ware {Ben. I 3, 8

sq.). Die übrigen vier namentlichen Zitate berechtigen schwerlich zu der ver-
lasshchen Annahme, dass Seneca sich an den Rhodier auf weite Strecken hin
anschloss (vgl. Verf., «Senecas 'lex vitae'», Poner Stoische Studien [Marburg



DIE «BEWEISENDE» STRUKTUR 91

1987], 17). So scheint es am ratsamsten, den Gesichtspunkt der «Quellenforschung»

beiseite zu lassen und auf eine Methode zurückzugreifen, die weniger

anfechtbar ist. Eine solche ergibt sich, wenn man Senecas philosophisches

Gedankengut, soweit er seine eigene Meinung vorträgt, mit der Gesamttradition

des Stoizismus vergleicht unter besonderer Rücksicht der Ursprungsphase.

Dann lässt sich zwar nicht sagen, er habe secundum rerum naturam

vivere {Ben. IV 25, 1 u.ö.) oder in virtute posita vera felicitas est {Vit. 16, 1)

oder unum est apud nos bonum, honestum {Ben. V 12, 5) usw. irgendeinem
Werk Zenons entnommen, wohl aber steht mit zweifelsfreier Gewissheit

fest, dass er durch eine nicht näher zu bestimmende Traditionskette mit dem

Zenonischen Vorstellungskreis verknüpft ist. Übrigens sollte der Gedanke

der unmittelbaren Verknüpfung nicht leichter Hand beiseite geschoben werden.

Herr Grimal macht in seinem Seneca mit Recht auf Ep. 33, 4 aufmerksam

{Seneque [Paris 1978], 22). Dort wird den Lesern vor Augen geführt, dass man
die grossen Lehrmeister des Stoizismus nicht in derselben Weise studieren

könne wie Epikur und seine Anhänger. Mit Rücksicht auf ihre Eigenständigkeit

innerhalb des stoischen Lehrgebäudes wollen sie als Ganzes durchgearbeitet

und angeeignet sein, um in ihrer Besonderheit begriffen zu werden.

Dieser Rat setzt aller Wahrscheinlichkeit nach die eigene Lernerfahrung des

Ratenden, d.h. Senecas voraus. Wir haben also von der Voraussetzung

auszugehen, dass Seneca auf eigenen Kenntnissen fusst, wenn er sich über die

fuhrenden Vertreter seiner Schule verbreitet. Die allgemeine Einsicht, richtig,

wie sie sein mag, nützt uns, versteht sich, wenig im Einzelfall. Beispielshalber

ist uns bei einem der ersten Zenon-Zitate {De ira I 16, 7, vermutlich
41 n. Chr.), das in der Erörterung über die Herkunft des jipOTtaSeia-Theorems

von grosser Bedeutung ist, mit unserem allgemeinen Wissen wenig gedient,

und es bedarf zusätzlicher Kriterien, wenn man die Frage entscheiden

will, ob Seneca im vorliegenden Fall auf den Zenonischen Text rekurriert.

A. Setaioli in Seneca e i Greet (Bologna 1988), 259 ff., bietet eine nicht

recht befriedigende Behandlung. Analoges wie für die Philosophie gilt
für die Rhetorik. Wenn die Namen Aristoteles (Rhetorik) und Piaton {Phat-

dros) angeführt werden, so sind sie nicht als Quellenautoren zu verstehen,

sondern als die massgebenden Träger einer Tradition, der sich Seneca als

Glied an irgendeiner Stelle einordnet. Es wäre beispielshalber denkbar,



92 DISCUSSION

dass ihm die Notwendigkeit von der geschlossenen Einheit des literarischen

Kunstwerks an der Ars Poetica des Horaz aufgegangen ware. In Seneca e la

poesia (Milano 1970), 233, macht Herr Mazzoli sehr zu Recht darauf aufmerksam,

dass es verfehlt ware, wollte man Senecas Horaz-Kenntnisse einzig auf

die verschwindend geringere Anzahl namentlicher Zitate beschränken (vgl
ed. Haase 3, 527 a; vgl. weiter G. Mazzoli, op. cit., 126 ff.; 286 b; 68). Angesichts

des kürzlich aufgedeckten versteckten Zitats von Piatons Gorgias

(Verf., in Hermes 108 [1980], 499 f.) kann übrigens Vertrautheit mit dem

Platonischen Phaidros nicht schlechterdings ausgeschlossen werden. Vgl. Tranq.

17, 10 f ; A. Setaioh, op cit., 120 f.

Mme Armisen-Marchetti. Est-il possible d'apphquer les structures que vous

decelez dans les Dialogues ä d'autres ceuvres de Seneque? Je pense en particular

aux Lettres les plus longues, qui sont par leurs dimensions l'equivalent
d'un dialogue.

M. Abel: In seinem schriftstellerischen Werk als Philosoph tritt Seneca uns

zur Hauptsache in der Gestalt des Erziehers gegenüber. Im 6 Brief äussert

er sich über die Idealform der Erziehung: es ist die des contubemium, die des

engen Zusammenlebens von Meister und Junger, die dem Adepten gestattet,
die Wahrheit der Unterweisung des Lehrers an dessen Lebensführung zu

uberprüfen (Ep. 6, 5 sq.). Desgleichen ist die menschenformende Wirkung des

Briefs sehr hoch zu veranschlagen (Ep. 38, 1) wegen der Intimitat, der

unmittelbaren Einwirkung des seelischen Ich auf das seelische Du, die trennende

Schranken weitgehend abbaut und eine Atmosphäre vertrauensvoller Zuneigung,

inniger Berührung schafft (denn nach Artemon bei Demetnos, Eloc.

223 ist der Brief die Hälfte des Zwiegesprächs). Pädagogisch am wenigsten
ergiebig ist die disputatio dialogus), die es an familiantas fehlen lasst, dem

eigentlichen Nährboden fur die erzieherische Einflussnahme (Ep. 38, 1). Die

Sittenpredigt ist in höherem Masse von der Gefahr bedroht, mehr von den

Ohren als dem inneren Sinn aufgefasst zu werden, d.h. mehr als rednerisches

Kunstwerk gewertet zu werden denn als Erzeugnis, das der sittlichen Erbauung,

der Gesinnungsformung dienen soll. Die Senecamschen philosophischen

Werke entsprechen diesen drei Formentypen nur unvollkommen.



DIE «BEWEISENDE» STRUKTUR 93

Die Briefe an Lucilius täuschen nur vor, echte Briete zu sein, ohne dass sie es

wirklich wären (vgl. Verf., in Hermes 109 [1981], 472-499; die dort gennanten
Beweismittel wären durch die weiteren Indizien der Verweise, der Rück- und

namentlich der Vorverweise, zu ergänzen, die sich zum Teil über weite Intervalle

hinweg aufeinander beziehen: vgl. den eindrucksvollen Fall Ep. 36, 11

71, 12 sqq. [Beobachtung G. Maurachs]). Indem Seneca von vornherein

eine breite Leserschaft anvisiert, verzichtet er naturgemäss auf die Intimität
der Beeinflussung, die in die geheimsten Herzenswinkel dringt. (Mit Rücksicht

auf den Adressaten und seinen gewaltigen räumlichen Abstand

unterstreicht er selbst gelegentlich, seiner seelenärztlichen Funktion, die

unverzügliches Eingreifen erfordert, nur ungenügend nachkommen zu können:

er muss den spezifischen, auf die Erfordernisse der jeweiligen inneren

Lage ausgerichteten Ratschlag durch allgemeine Hinweise ersetzen: Ep. 22,

1; 71, 1). Anderseits sind seine disputationes dialogi) keine wirklichen

Reden, sondern von vornherein als Buchpublikationen konzipiert, wie sich

entsprechenden Anspielungen entnehmen lässt (ClemII, 1; II 1, 1; I 9, 11

[scnbere, volumen]; Irr. 11,1; II 1, 1; III 4, 1 [scnbere; hber]; Ben. V 1, 1 -.priores

hbri; der Beweis ist nicht in allen Fällen mit solcher Stnngenz zu führen: z.B.

Consolatio ad Polybium, wo klar ist, dass ein Brief vorliegt, jedoch Unsicherheit

besteht, ob ein privater oder offener; jedenfalls wird die Frage von Lip-
sius und Herrn Grimal verschieden beantwortet, während ich selbst im
Werk als solchem keinen verlässlichen Hinweis für die eine oder andere

These zu entdecken vermag.) Ich habe 1967, Bauformen m Senecas Dialogen

(Heidelberg 1967), 92 Anm. 60, Lipsius zu stützen versucht, doch fürchte ich,

mit spekulativen, d.h. wenig uberzeugenden Gründen. Kurz, dialogi und epi-

stulae stehen auf Grund ihrer Verbreitungsform enger beieinander, als es auf

den ersten Blick scheinen mag, nebenbei: eine alte Erkenntnis. Darum ist die

Frage, ob in den Briefen die Dialogform, die wir beobachteten, wiederkehre,

durchaus berechtigt. Sie kann bejaht werden. Ein eindrucksvolles Beispiel
liefert die Epistula De artibus hberalibus (Ep. 88), die im Mittelalter als selbständiges

Werk überliefert wurde (K.A. Blüher, Seneca in Spanien [München

1969], 104). Im Gegensatz zu Ed. Norden wird man annehmen, dass ein

einheitlicher Grundgedanke das gesamte, vergleichsweise umfangreiche

Werk (46 §§) durchwaltet. Die artes liberales — so die 7tpo0eaii; propositio) —



94 DISCUSSION

haben der Philosophie gegenüber nur vorbereitenden Wert Scharfe Poin-

tierung gibt dieser Beweisthese die geschliffene Form einer syntaktischen

Antithese (non discere, sed didicisse § 2 a) Im übrigen erschöpft sich die

Einleitung in einer Verächtlichmachung der Freien Künste im Vergleich zur
Philosophie, die als alleiniges Studium gefeiert wird, das wahre Freiheit — Sokra-

tes' apxeiv eau-coü (Plat Grg 491 d; Rep IV 431 a) — gewahrt Es folgt der

eigentliche Beweis. Auf der ersten Stufe tut er dar, dass die einzelnen Freien

Künste keinen Beitrag zur sittlichen Bildung leisten, weder die Grammatik
noch die Geometrie noch sonst eine (§§ 2 b-20 a) Die zweite Stufe wendet

sich polemisch gegen Poseidomos und seine Auffassung, man müsse die artes

liberales als Teile der Philosophie integrieren Dieser Uberbewertung gegenüber

wird die Meinung verfochten, dass sie nur ancillarische Dienste zu
verrichten haben, den Verstand fur seine wichtigeren Aufgaben schmeidigen

wollen (§§ 20 b-37) Philosophie ist eine gebieterische Herrin, die die

uneingeschränkte Hingabe ihrer Junger erheischt Seneca schliesst mit einer
dringenden Warnung vor der nimia subtilitas (§§ 38-46), der eigentlichen Wurzel

der Neigung zu den artes liberales Sie kann selbst der Philosophie zum
Verderben werden, indem sie — als Skepsis — den Glauben an die Wahrheit
vernichtet Damit hat die Gedankenbewegung in wirkungsvoller Steigerung

ihren Höhepunkt und ihr Ende erreicht Besonders reizvoll ware es die

beiden längsten Briefe, Ep 94 und 95 (über den Zusammenhang zwischen prae

cepta und decreta in der Ethik in kritischer Auseinandersetzung mit dem

Zenon-Schuler Anston von Chios [SPEI 333 ff.]) auf Ihre Frage zu prüfen
In ihrem Kommentar hat M. Belhnciom (1979) eine wertvolle Vorstudie

vorgelegt, die die Vermutung nicht abwegig erscheinen lasst, dass Seneca den

Baugedanken der dialogi auf diese Briefe ubertragt Ein endgültiges Urteil
bleibe einer sorgfaltigen Überprüfung vorbehalten!

M Hijmans. You have referred to Seneca's Ad Polybium as having a hidden

programme, quite apart from Consolation on the death ofPolybius' brother

I fully agree that the work also has that aim However, I should like to
ask whether you intended your remark as moral criticism of Seneca's person

or rather as a more objective statement concerning the generic shape of this

consolatio Connected with this question is of course the further one whether



DIE «BEWEISENDE» STRUKTUR 95

e.g. the Consolatio adMarciam may also have had some hidden extra purpose
— one might think for instance of one of a social nature that now escapes us.

M. Abel: Mit Ihrer Frage berühren Sie einen höchst bedeutsamen Punkt.

Seit dem Ende des 19. Jahrhunderts ist der Klassischen Philologie in steigendem

Masse bewusst geworden, welch entscheidendes Gewicht das Genre für
die Interpretation des antiken Kunstwerks inne hat (wie mit Rücksicht auf

die Kontroverse Wilamowitz - Knoche (vgl. U. Knoche, Die römische Satire

[Göttingen 21957], 8) zu betonen ist). Seneca selbst hat dieser Tatsache in

seinem Aetna-Briefe, Ep. 79, 5 f., Rechnung getragen. Durch eine stattliche

Anzahl vorhergehender Behandlungen eines und desselben Gegenstands werden

die Möglichkeiten gedanklicher und sprachlicher Erschliessung nicht

eingeengt, sondern erweitert. Bei der Ausarbeitung der Consolatio ad Hel-

viam matrem (wahrscheinlich aus dem Jahre 42 n. Chr.) gestattet Seneca uns

einen knappen Einblick in seine Arbeitsweise: Helv. 1,2: um sich anzuregen,
hat er die themengleichen Literaturdenkmäler der clarissima mgenia herangezogen,

darunter vermutlich den Archetypus, Krantors ITepi Ttevöoup, und

seine lateinische Nachbildung, Ciceros Consolatio (wie es vor ihm Cicero,

nach ihm Hieronymus tat). Wir haben also, was Seneca anlangt, ein gewisses

Recht zu der Annahme, dass die beiden anderen Consolationes nach einem

sehr ähnlichen Verfahren gearbeitet worden sind. So ist es keine

Überraschung, festzustellen, dass das Gliederungsschema der monitio in der Consolatio

ad Polybium im wesentlichen in reiner Form, in der ad Marciam in
abgewandelter, an die Adressatin angepasster Gestalt wiederkehrt. Bringt Seneca

doch in den abschliessenden Worten von Polyb. (18, 9) unmissverständlich

zum Ausdruck, dass der Adressat, der kaiserliche Hofbeamte, als Literat die

literarischen Qualitäten der ihm gewidmeten Schöpfung gehörig zu würdigen

weiss. Die ausgezeichnete Studie von Rudolf Kassel (1958) über die

griechische und römische Konsolationsliteratur schenkt diesem Punkt der

Umgestaltung des koyo? 7tapapu9r]ttx6c in eine tyyptxtpot; <x?[coai; keine Beachtung.

Desgleichen übergeht E. Doblhofer {Exil und Emigration [Darmstadt

1987]) dieses Problem, obwohl erhebliche Teile seiner Schrift mit der

Exildichtung Ovids (und damit der Bitte un Exilmilderung bzw. -aufhebung)

gewidmet sind. Bis zum Beweise des Gegenteils wird man demzufolge



96 DISCUSSION

annehmen müssen, dass es Senecas eigener Einfall war, seine Bittschrift in das

Gewand einer consolatio zu hüllen, um auf diese Weise eine Kassierung des

aller Wahrscheinlichkeit nach zu Unrecht über ihn verhängten

Urteilsspruchs zu erreichen. Nach dem Urteil der meisten Modernen war der Einfall,

den ko-fo? 7tapa|i.u0T)-cix6<; mit der eyYpacpoc a?icoai; zu kombinieren, ein

arger Missgriff. H. Dessau ist einer der wenigen, die dieser Hervorbringung
der herrschenden Meinung zum Trotz Geschmack abzugewinnen vermögen.
Der Historiker ist primär an dem Urteil der Zeitgenossen interessiert. So ist

es zu begrüssen, dass Herr Grimal nachdrücklich auf Tac. Ann. XII 8, 2

hinweist (Seneque ou la conscience de l'Empire [Paris 1978], 103). Danach ist das

öffentliche Ansehen Senecas während seiner Verbannungszeit in nichts

beeinträchtigt worden. Denkt man sich die Trotscbnft an Polybius als ein

öffentliches Sendschreiben, so besagt die Taciteische Aussage, dass Senecas

Versuch, Straferlass zu erreichen, zumindest keine nachhaltigen ungünstigen

Auswirkungen auf die öffentliche Meinung hatte. Freilich ist der Beweis

dafür, dass das Werk von vornherein für das breite Lesepublikum bestimmt

war, nicht mit Sicherheit zu führen. Lipsius nahm bekanntlich ein

Privatschreiben an (Komm. 91).

Ihre zweite Frage, die Trostschrift an Marcia betreffend, berührt einen sehr

heiklen Punkt. Im Abstand von nahezu 2000 Jahren sind die

Interpretationsvoraussetzungen naturgemäss zu einem erheblichen Teil verschüttet, wie

jedermann weiss. Sie wiederzugewinnen kostet mitunter erhebliche Mühe,

wenn sich nicht gar der Interpret damit abfinden muss, vor verschlossenen

Türen zu stossen. So gibt uns auch die Consolatio ad Marciam manches Rätsel

auf. Der Beziehungsrahmen lässt sich nur teilweise entschlüsseln. Massgebende

Seneca-Forscher, z.B. Herr Grimal, sind der Ansicht, dass die Schrift

die ältesterhaltene unter Senecas Hervorbringungen darstellt und unter dem

Prinzipat des Caius entstand. Unglücklicherweise ist uns, nicht zuletzt

wegen der grossen Lücke in den Annalen (Bücher VII-X), die Regierungszeit
dieses unter Megalomanie leidenden Herrschers nur recht ungenau bekannt,

ein ernstes Hemmnis für die Sinnerschliessung. Der Gesamtsinn,

Aufrichtung der schmerzgebeugten Mutter, gibt sich mit hinreichender Sicherheit

zu erkennen. Schon der Epilog mit dem leuchtenden Bild der

Jenseitsseligkeit der Verstorbenen deutet in diese Richtung, zumal wenn man ihn



DIE «BEWEISENDE» STRUKTUR 97

mit der npoSeai5 und deren besonderer Ausgestaltung (Brechung des mütterlichen

luctus und der dann involvierten Anklage an die Schicksalsmachte)

zusammensieht. Fur die Senecamschen dialogi ist charakteristisch, dass sie —

ausgenommen von der Consolatio ad Polybium und De dementia, das sich an

Kaiser Nero wendet — über den Adressaten hinaus an eine grossere Horer-

(oder Leser-) Gemeinde wenden. So auch in der Consolatio adMarciaml Mar-

cia wird so häufig angeredet wie kein anderer der Adressaten (vgl. ed. Haase

3, 539 b ed. Reynolds 323 b). Gleichwohl trifft man auch in diesem Dialog
auf die Ihr-Form, einmal in der Form des Femininums (11, 1). Offensichtlich

wendet sich Seneca an Marcia vor einer breiten Öffentlichkeit — in
Buchform? Warum das? Man kann mehr oder minder geistreiche Vermutungen
anstellen Doch nichts fuhrt letzhch an dem Eingeständnis vorbei, dass uns

der klare Einblick in den Sachverhalt verwehrt ist.



- " 'V •
S

>a4 5* • ;-*

'IL
-4

A r

v'-i^L^t 1

_
=|i=- -^*7

i-v;> 1

• * *

-- •
' *

;•"• - -- Js£*'$P.-i- ••• \ >

Z. "I l[' I
-J

L--- • '• ^ ' * -'.*) - -Jr/ r -V ^
':•: :rv.JJ > "',

*•»•--*"-.- " >JS-

' *"•- —* 'aJaV-W*i$fc£ ,•- _ -fei:„„"4' >?w«- r !j
,l>!. •""#* .'% s'••'&'''* fj'-äiiw ^®l Ai& '*;£*<>&>; •1

.^ic !*>*>. 4 >*•?>] «gc-v- *'2i
iT — -

14 'S--r- j£: '* •-.Juxjj.l I '. JK*£fR'
-s --u -_*ni1 »5t. - _ ;

~~--^- __'

.£" :dvy< '$%
^ J*-

i?^"' -*^S -*%•-<;-. *~- «• >jarvk]3h£ ~&.-" ?«*$$£•; " - :'f

'• »

_- ^ir<fc. IÄ. •

<S ' IE
:" V"

• " 'rejs-tt .si,-. •[--';, i - ^"-2* ' >**--' "',-*?rSs--'f 4> £_-..' ^- n-v."¥ ,^"> ~ k_ -_' ' _> £-. \ iwii - 'wi't '= \, " -
».•*-

" '- _P -ij 1 - y— %rfy§fcäC^-'— ^ « '- - J ^-' -!j,f?U-"' v- - =m —."v" JS


	Die "beweisende" Struktur des Senecanischen Dialogs

