Zeitschrift: Entretiens sur I'Antiquité classique
Herausgeber: Fondation Hardt pour I'étude de I'Antiquité classique
Band: 35 (1990)

Artikel: Hérodote et la société perse
Autor: Briant, Pierre
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-660793

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-660793
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

111
PiERRE BRIANT

HERODOTE ET LA SOCIETE PERSE*

Parmi tous les peuples non-grecs qu’il présente et qu’il
met en scéne, Hérodote réserve une place privilégiée aux
Perses, pour des raisons d’une telle évidence qu’il n’est pas
besoin d’y insister. Certes — comme I’a justement souligné R.
Drews! — Hérodote n’est pas un auteur de Persika. Son
objectif est moins I’histoire perse que celle des origines et du
déroulement des guerres entre Grecs et Barbares. Néan-
moins, ’absence d’historiographie perse confere aux Enguétes
une place de choix dans les recherches achéménides
actuelles. Parfois, Hérodote peut étre confronté avec des
documents authentiquement achéménides: le rapproche-
ment n’est pas toujours a son désavantage? et, dans bien des
domaines des institutions politiques et sociales, des études
récentes tendent a prouver que l'on aurait tort de sous-
estimer la valeur de certaines informations perses d’Héro-
dote3.

* Je remercie A. Kuhrt (Londres) et H. Sancisi-Weerdenburg (Groningen) de m’avoir
fait part de leurs remarques.

U 7he Greek Accounts of Eastern History (Cambridge, Mass. 1973), 45-96.
2 Cf. par exemple Cl. HERRENSCHMIDT, «Les historiens de I'Empire achéménide et
Iinscription de Bisotuny», in Annates ASC 5 (= ESC 37) (1982), 813-22.

3 M. A. DANDAMAYEV, « Herodotus’ information on Persia and the latest discoveries of
cuneiform texts», in Storia della storiografia 1985,/7, 92-99; R. DEscaT, « Mnésimachos,



70 PIERRE BRIANT

Ce n’est pas simplement sur les conquétes de Cyrus,
Cambyse et Darius que I'historien peut trouver chez Héro-
dote des aliments pour ses recherches. Il peut également
apporter des éléments de réflexion sur un aspect fondamental
mais beaucoup moins connu de 'organisation de I’Empire.
Méme apres que le petit royaume d’Anshan se fut transformé
en un immense Empire allant de la Méditerranée a I’Indus, la
Perse proprement dite et son peuple ont conservé un rble
central. «Grand Roi, Roi des rois, roi des pays», Darius
continue de se proclamer «roi en Perse» (DB 1 § 1) et «Perse,
fils de Perse» (DNa § 1). Il est «’homme perse qui a pris
I'Egypten*. «Lalance du guerrier perse est parvenue au loin...
Au loin de la Perse, le guerrier perse a livré combat» (DNa
§ 3). «Ce pays perse qu’Ahura-Mada me remit, est beau,
pourvu de bons chevaux, pourvu de bons hommes» (DPd
§ 2). Le Roi implore le grand dieu de ’Empire de «préserver
ce pays de ’'armée ennemie, de la mauvaise récolte, du men-
songe» (DPd § 3). En dépit de la construction des palais de
Suse et de Babylone, Pasargades et Persépolis sont restés de
hauts lieux idéologiques du pouvoir perse. L’on pourrait
multiplier les témoignages du réle privilégié des représen-
tants de 'ethnie perse dans ’Empire.

D’ou une question: quelle était 'organisation interne du
peuple perse et comment en définir la dynamique sociale face
a la puissance du roi et de la dynastie? Nous sommes pau-
vrement informés sur ces problémes. Je voudrais précisément
montrer ici qu’une lecture attentive d’Hérodote permet
d’apporter quelques éléments de réponse et, en tout cas, de
nourrir la réflexion. Comme pour tous les peuples qu’il intro-

Hérodote et le systeme tributaire achéménide», in REA 87 (1985), 97-112; également P,
BrIaNT, «Sources grecques et histoire achéménide», dans Rois, fributs et paysans (Paris-
Besangon 1982), 491-506. Plus récemment, D. M. LEwis, « Persians in Herodotus», in 7%e
Greek Historians. Literature and History. Papers presented to A. E. Raubitschek (Stanford Uni-
versity 1985), 101-17.

Y F. Vavvrar, in Cabiers DAFT 4 (1974), 161-63.



HERODOTE ET LA SOCIETE PERSE 71

duit dans ses Histoires, il a consacré un développement spé-
cifique aux vopot des Perses (I 131-140), que I'on retrouve (en
des termes parfois différents) chez Strabon (XV 3,15-20,
p. 733 sqq.). Mais, bien d’autres passages d’Hérodote sont
utilisables par 'historien, pour tenter de reconstituer les stra-
tifications sociales qui organisent le peuple perse dans son
unité ethno-culturelle et ses contradictions internes.

1. Riches et panvres/nobles et roturiers

1.1. Il est bien clair que chez Hérodote et chez bien d’autres
auteurs grecs, 'ethnonyme ‘Perse’ est utilisé comme un
appellatif qui désigne indistinctement tous ceux qui peuvent
se prévaloir de I’ethnique ‘Perse’. Or, si les auteurs grecs ont
tendance a considérer les Perses comme une communauté
socialement homogene face au roi’, la société perse elle-
méme est en réalité hiérarchisée en fonction de la naissance
et de la richesse (cf. III 68). Décrivant 4 sa maniere I’éduca-
tion des jeunes Perses, Xénophon (Cyr. I 2,15) opposait de la
maniére suivante [’égalité théorique aux pratiques sociales:
«Les Perses sont, dit-on, au nombre de 120 ooo; aucun d’entre
eux n’est écarté par la loi des honneurs et des magistratures;
tous ont droit d’envoyer leurs enfants dans les écoles publi-
ques de justice; mais ceux-la seuls qui peuvent éduquer leurs
enfants a ne rien faire les y envoient; les autres, non». L’eth-
nique ‘Perse’ renvoie donc manifestement a des réalités
sociales différenciées. Sur le plan du statut, il n’y a par
exemple rien de commun entre les hauts personnages qui
commandent 'armée de Xerxes et les humbles paysans qui
cultivent de petites exploitations en Perse®. La participation

5Cf. eg Xen. HG IV 1, 36 (cf. aussi infra n. 60).

¢ On a fort peu d’informations sur cette catégorie sociale, hormis quelques anecdotes
(d’ailleurs intéressantes) transmises par Elien, AT 3151 32 (cf. Plat. A7t 5, 1 et Reg. ef
imp. apophth. 172 B); 1 33. Cf. également Xen. Cyr. VII 5, 67 (avtouvpyoi). Sur des fermiers
et métayers perses dans le Fars achéménide, voir les interprétations de H. KocH, in ZAss
70 (1981), 105-37. Egalement P. BRIANT, 0p. ¢i2. (0. 3), 343-44.



72 PIERRE BRIANT

commune a l'armée n’efface pas ces distinctions. Dans
I'armée de Xerxes, Hérodote (VII 40) oppose les «troupes
composées d’hommes de toutes nations, marchant péle-méle
sans étre triées» et ceux qu’il appelle «les gens de la Maison
du roi (obtot Bacirél)», qui sont séparés des premiers par un
«intervalle ... empéchant leur mélange». Mais I'opposition
n’est pas marquée seulement entre Perses et non-Perses (cf.
aussi Arr. Anab. 11 11, 8). Des distinctions sont également
opérées a l'intérieur de la premiere catégorie. Les uns (les
vingt mille cavaliers de téte) sont «choisis parmi tous les
Perses». En revanche, les mille piquiers qui suivent le char
royal sont «les plus braves et les plus nobles des Perses (Gpiotot
kol yevvarototor)». Suivent mille cavaliers «choisis parmi les
Perses (éx ITepctwv)», puis «dix mille hommes choisis parmi
les autres Perses (éx t@v Aowndv Ilepoéwv)». Le cortége se clot
par «le reste des troupes» qui marchent «péle-mélex.

Pour Hérodote (I 133, 1), les différenciations sociales se
marquent sur le plan économique. Témoin les banquets
organisés par les Perses lors de leur anniversaire: «Les riches
(ol evdaipoveg) se font servir un beeuf, un cheval, un chameau,
un 4ne, rotis tout entiers dans les fours; les pauvres (ot
névntes), du menu bétail». De son c6té, Strabon (XV 3, 19,
p. 734) oppose les riches vétements des «chefs» (fiyepoveq) et
la pauvre tunique portée par les gens du peuple (oi morroi)”.
L’un et "autre accordent en outre une importance particu-
liere aux différentes maniéres qu’ont les Perses de se saluer.
Voici ce qu’écrit Hérodote (I 134, 1): «Quand ils se rencon-
trent sur les chemins, on peut reconnaitre 2 ce signe si ceux
qui se rencontrent sont du méme rang (dpowor): au lieu de se
saluer par des paroles, ils se baisent 4 la bouche. L’'un des deux
est-il de condition légérement inférieure (bnodeéctepog), ils se
baisent sur les joues. Si 'un est d’une naissance beaucoup

7 Sur cette opposition vestimentaire, cf. les récits hauts en couleur de Xénophon, Anab. 1
5, 8; Nepos, Dat. 3, 1-2; Quinte-Curce, III 13, 7.



HERODOTE ET LA SOCIETE PERSE 73

plus basse (noA\® ... dyevvéotepog), il se jette 4 genoux et fait
la proskynese devant I'autre». La présentation de Strabon
(XV 3, 20, p. 734) est sensiblement identique, quand bien
méme la terminologie n’est pas exactement celle d’Hérodote:
«Quand deux Perses se rencontrent sur les chemins, s’ils se
connaissent et sont de rang égal (yvdpipot xai icotipor), ils
s’abordent et échangent un baiser; a ceux qui sont de rang
inférieur (tamewvdtepor), ils offrent leur joue et recoivent ainsi
un baiser; quant a ceux qui sont de rang encore plus bas (oi
8’8t tamewvotepor), ils doivent simplement faire la prosky-
neése»s.

1.2.  Dans leurs différentes versions, les inscriptions royales
achéménides font de leur c6té allusion a une différenciation
sociale binaire riche /pauvre. Dans ["une de ses proclamations
(DNb § 8b), Darius écrit par exemple: «Je ne souhaite pas que
le ‘faible’ (skauthi-) subisse un tort de la part du ‘puissant’
(tunavant-)»°. Dans la version akkadienne, ces deux termes
sont rendus respectivement par mushkenum et miar bani. Ce
dernier terme peut se traduire par ‘nobles’ dans I'inscription
de Behistoun: « Depuis longtemps, nous sommes nobles» (DB
I, § 3)10. Dans les textes akkadiens, les war bani ce sont les
éléments libres des cités babyloniennes, qui disposent de tous
les droits civiques!!. L’opposition est donc ici entre riches et
pauvres, plutét qu’entre libres et non-libres!2. Les uns et les
autres sont des Perses. Enfin, absent des textes d’époque
achéménide, un autre terme iranien s’applique a la stratifi-

8 Sur la proskynése due a un supérieur, voir le texte fort clair de Xénophon, Anab. 1 6,
10.

? Sur ces deux tern.cs, voir R. G. KeNt, Old Persian. Grammar, texts, lexicon (New Haven
21953), 186; 200.

" E. N. voN VOIGTLANDER, ke Bisitun Inscription of Darius the Great. Babylonian Version
(London 1978), s54.

" Cf. M. A. DanDAMAYEV, « The Neo-Babylonian Citizens», in K/o 63 (1981), 45-48.

12 M. A. DANDAMAYEY, Slavery in Babylonia from Nabopolassar to Alexander the Great (1llinois,
De Kalb, 1984), 643-46.



74 PIERRE BRIANT

cation sociale. Il s’agit du terme azafa qui, selon F. de Blois,
désigne 2 la fois le «libre» et le «noble». Une glose d’Hésy-
chius explique azazé par éheviepia, et agatai comme «ceux qui
sont le plus proches du rot (oi &yyotator 100 Baciréwg)» 3.

.3. A lintérieur méme de ce qu’on peut appeler I'aristo-
cratie, des distinctions sont opérées par Hérodote a I'aide
d’un vocabulaire dont 'apparente diversité rend I'interpré-
tation précise difficile. Les nobles perses peuvent étre «consi-
dérés» (8oxipor) (I 96; 124; III 75; IX 41, 1), «dignes de
mention» (Adoywor) (I11 65, 1; 68, 2; VIII 65, 1; 126, 1; IX 15, 43
24), «en honneur» (¢vaivy) (III 74, 1; IX 16, 4), «dignes» (a&on)
(III 144), «en renom» (ovopactol) (VIII 89, 1), «prestigieux»
(¢moaveig) (VII 114, 2) etc. En réalité, tous ces termes sont
fréquemment employés de maniére synonymique. Ce qui est
plus intéressant, ce sont les gradations dont rend compte
Hérodote a I’'aide de comparatifs et de superlatifs. Il ne suffit
pas, par exemple, d’étre estimé, il convient de figurer parmi
les plus estimés, les plus dignes, les plus considérés, bref,
parmi «les meilleurs» (épotor) (VII 8). Zopyros «est un
homme de la plus haute distinction» (oxipdtarog) (Il 155, 1).
Un Thébain fait allusion «a Mardonios et a ceux qui, apres
lui, sont le plus en honneur (¢v aivy) parmi les Perses» (IX 16,
4). Préxaspes, «égal aux premiers (npdtot) des Perses» (111 33,
5), est «en treés grand honneur (év aivy peyiotn) aupres des
Perses» (III 74, 1); «pendant toute sa vie, il était un homme
considéré (dokwpog)» (II1 75, 3).

Cette couche supérieure de laristocratie, Hérodote en
qualifie souvent les membres de npdtor (I 206, 3; III 35,5; 70,
1577, 1; VIII 119). Tel est en particulier le cas des sept familles
coalisées contre Smerdis. Otanes, 'initiateur du complot chez
Hérodote, est ainsi présenté: «Il était le fils de Pharnaspes, et

13 Voir a ce sujet F. pE BLo1s, « ‘Freemen’ and ‘nobles’ in Iranian and Semitic languages »,
in /RAS 1985, 5-15.



HERODOTE ET LA SOCIETE PERSE 75

égal au premier d’entre les Perses» (6potog 1d npdre [epoémv)
(III 68, 1). La formule «égal au premier des Perses» — éga-
lement employée par Hérodote pour parler de Préxaspes (111
35, 5), lul aussi hostile au Mage — est appliquée a Aspathinés
et 2 Gobryas, les deux premiers soutiens d’Otanes (111 7o, 1).
Les sept conjurés réunis sont «les premiers d’entre les Perses»
(Gvdpag tovg Mepoéwv mpwtovg) (III 77, 1). Ce sont tous des
«Perses de qualité» (Aoywpor) (111 68, 2).

Plusieurs passages d’Hérodote montrent que ces aristo-
crates jouissent d’un statut de prestige dans la société perse.
Ce statut se marque patfois par des signes extérieurs. Ainsi,
dans ’armée d’Otanés a Samos, «les Perses les plus élevés en
dignité» (1dv [Mepcéwv o mieictov d&on) jouissent du privilege
de prendre place sur des sieges (Opovor) (111 144; cf. 146, 3:
dppopopevpevor). Les autres Perses et le roi lui-méme leur
doivent certains égards. Dans les récits d’Hérodote, on sent
une tres nette réprobation contre Cambyse et contre Ames-
tris, qui ont fait enterrer vivants des jeunes Perses de la haute
aristocratie (III 35, 5: dpowo toiot mpdtotot; VII 114, 2: émea-
velg). De méme, Hérodote (VIII 119) a du mal a croire que
Xerxes ait pu faire descendre a fond de cale des représentants
des mp@totdes Perses. L’estime particuliere du roi a I’égard des
grandes familles se marque également par la condamnation
portée contre Oroites, qui «fit périr le fils de Mitrobates,
Cranaspes, tous deux hommes considérés (doxipot) chez les
Perses» (111 126, 2). De méme, lorsque Darius vit Zopyros, un
homme de la plus haute distinction (Soxiudtatog), mutilé, il
fut «véhémentement indigné» (III 155, 1). Les représentants
de ces grandes familles sont les conseillers les plus écoutés des
rois. Ils sont régulierement convoqués par le roi avant une
expédition (I 206,3: npdtor; VII 8: apotor; VII 53, 1: oi
dokipdrator), pour prendre une décision délicate (IIT 127, 2: oi
Aoyludtator), ou pour recevoir les dernieres recommanda-
tions d’un roi (Cambyse) sur son lit de mort (III 65, 1: oi
roypmtator). On comprend donc les soupgons irrités



76 PIERRE BRIANT

d’Otanés quand il s’apercut que Smerdis «n’appelait en sa
présence aucun Perse de qualité» (III 68, 2: Loywpon).

1.4. A ce point de I’analyse, il est bon d’abord de remarquer
qu’Hérodote n’emploie pas une terminologie spécifique pour
la société perse. Les nobles de 'entourage d’ Astyage (1123, 2)
ou de Psamménite [Psammétique] (III 14, 2) sont pareille-
ment appelés npdtor; il en est de méme de hauts personnages
d’Athenes (VII 143, 1), de Sparte (IX 55, 1) ou de Thebes (IX
67); a Athénes, les Alecméonides sont dokipot (V 62, 3). Il s’agit
la en effet d’'un vocabulaire générique, qui permet de dési-
gner la couche dirigeante dans toute société.

D’ailleurs, le vocabulaire des autres auteurs grecs n’est
pas fondamentalement différent de celui qu’utilise Hérodote.
Par exemple, dans 'armée de Darius III, Arrien (II 11, 8)
distingue «les Perses de distinction» (ot &vripor Iépoar) et les
combattants anonymes qui constituent la masse (10 nAfjvog).
Remarquons également I'expression utilisée par le méme
Arrien (III 23, 7) pour qualifier Artabaze et ses fils ralliés a
Alexandre: «Il les tint en honneur (&v tufj), parce qu’ils
faisaient partie des npdtor des Perses, et surtout parce qu’ils
avaient été fideles a Darius». Les auteurs hellénistiques attes-
tent de la permanence des structures aristocratiques dans la
société perse. Témoin d’abord Orxines, défini par Quinte-
Curce (X 1, 22) comme un Perse «que sa noblesse et sa
richesse plagaient au-dessus de tous les autres Barbares» (cf.
X 1, 27); ne se présentait-il pas comme un descendant de
Cyrus (IV 12, 8)? Lors de la féte organisée a Persépolis en 316,
Peukestas ne manqua pas de placer en position privilégiée
ceux que Diodore appelle (XIX 22, 2) «les plus distingués des
Perses» (t@v IMepodv ot pdriota tipmpevor). Quelque temps plus
tard, le méme Peukestas est défendu par Thespios, désigné
par le méme Diodore (XIX 48, 5) comme «l'un des plus
éminents [des Perses]» (évog 8¢ 1dv émpavestdtmv). Je voudrais
enfin citer deux passages de Xénophon qui confirment et en



HERODOTE ET LA SOCIETE PERSE 7

méme temps précisent les informations d’Hérodote sur les
stratifications internes de I’aristocratie. Tout d’abord, lorsque
des Grecs, apres Counaxa, vinrent demander a Ariée de
prendre la place de Cyrus, le Perse déclina cette offre, en
faisant remarquer que «nombre de Perses plus nobles (Bértion)
que lui ne supporteraient pas qu’il devint roi» (Anab. 11 2, 1).
D’autre part, lorsque le roi spartiate Agésilas s’entremit pour
conclure un mariage entre la fille du Perse Spithridates et le
dynaste Otys, ce qui décida ce dernier, ce ne fut pas tant la
beauté (vantée) de la jeune fille que la noblesse des origines
de son pére: Spithridates était en effet «d’une famille infé-
rieure a nulle autre en Perse» (Ilepo®dv 008evodg évieéotepog); il
est particulierement bien né (evyevéstatog) (HG IV 1, 6-7).

2. Tribus, clans, familles

2.1.  Sil’on rapproche la terminologie d’Hérodote des exem-
ples plus tardifs d’Ariée, de Spithridates et d’Orxines, on se
rend compte que les Perses savaient parfaitement se situer
dans la société de leur temps. Il est en revanche beaucoup
plus difficile a I’historien d’aujourd’hui de déterminer les
différents degrés de noblesse a I'intérieur de ce qu’on appelle
I’aristocratie. Trop de choses sont ignorées des généalogies,
mis a part évidemment la généalogie royale. L’observation la
plus évidente, c’est que la qualité de noble est liée d’abord et
avant tout a la naissance, comme le montre par exemple la
désignation d’Otangs, «fils de Pharnaspés et égal au premier
des Perses par ses origines familiales (yévet) et par sa fortune»
(III 68,1), exemple que 'on peut rapprocher d’Orxines, que
«sa noblesse (nobilitas) et sa richesse plagaient au-dessus de
tous les Barbares» (Curt. X 1, 22). Cette remarque — en soi
fort banale — pose le probléme de savoir pourquoi et com-
ment la naissance donnait un statut plus ou moins privilégié a
I'intérieur de la caste aristocratique.



78 PIERRE BRIANT

Un élément de réponse peut étre trouvé dans le célebre
développement d’Hérodote sur les structures tribales perses
(I125). Rapportant a sa maniere la réunion d’une armée perse
par Cyrus II, Hérodote précise que les Perses sont divisés «en
beaucoup de yévear (I 125,3), terme que nous traduirons ici
par tribu, quelle que soit I'imprécision bien connue d’une
telle terminologie dans la littérature anthropologique. Entre
ces tribus, Hérodote opére plusieurs différenciations. Il dis-
tingue les tribus de laboureurs (apotiipeg) (Panthialéens,
Dérousiens, Germaniens) et les tribus de nomades (Daens,
Mardes, Dropiques, Sagartéens). Au-dessus de ces sept tribus,
il en met en exergue trois autres, qui ont manifestement un
statut privilégié, les Pasargades, les Maraphiens et les Mas-
piens, «desquelles tous les autres Perses dépendent
(aptéatar)». Enfin, de ces trois tribus, il isole celle des Pasar-
gades, dont les membres sont désignés comme éprotoy, et il
précise: «C’est d’elle que fait partie la phratrie [clan] des
Achéménides, d’ou les rois Perséides sont issus». Ce texte
d’Hérodote renvoie donc 4 un ethnos perse réparti en tribus,
celles-ci étant elles-mémes subdivisées en ‘clans’ et hiérar-
chisées les unes par rapport aux autres, comme le montre le
schéma suivant:

PASARGADES
{clans)
Achéménides
MARAPHIENS MASPIENS
(clans) (clans)
f——————— i
Laboureurs Nomades
(Panthialéens, Dérousiens, (Daens, Mardes,
Germaniens) Dropiques, Segartiens)

(clans) (clans)



HERODOTE ET LA SOCIETE PERSE 79

Ce passage d’Hérodote pose toute une série de questions,
auxquelles il est quasi impossible d’apporter des réponses
assurées en raison de nos ignorances sur I’ethnogénese du
peuple perse. Prise globalement, la présentation d’Hérodote
peut néanmoins étre acceptée, dans la mesure ou les divisions
qu’il indique trouvent des correspondants (méme approxi-
matifs) dans des catégories iraniennes et/ou perses: antu
(tribu), vith-(clan), fauma (famille) . Tribus et clans sont des
réalités a la fois génétiques (ancétre commun) et topographi-
ques (Pasargades et Maraphiens sont 2 la fois des tribus et des
toponymes). L’exemple tardif d’Orxines prouve que cette
organisation tribale s’est maintenue tout au long de ’histoire
achéménide. Il est présenté en effet par Quinte-Curce (X
1,22-23) comme «descendant de ’illustre roi Cyrus... Il tient
ses biens de I’héritage de ses aieux». Il est qualifié du titre
(trompeur) de «satrape de Pasargades»; Pasargades est une
‘tribu’ perse (Persica est gens). Orxineés est donc le chef de la
tribu des Pasargades — entendu comme la tribu et son ter-
ritoire — et ce titre s’est transmis sans interruption sur plus de
deux siecles (du moins Orxines le prétend-il). Chaque clan et
chaque tribu constituent donc un sous-ensemble de etbnos
perse, lui-méme défini par des origines et une langue com-
munes (Hdt. VII 85, 1).

2.2, La division entre agriculteurs et nomades peut égale-
ment se comprendre, méme si elle est probablement trop
rigide et insuffisamment évolutive. Les recherches récentes
ont montré en effet que le Fars est caractérisé par un «dépeu-
plement sédentaire radical» dans la premiére moitié du
I¢* millénaire. Le processus de sédentarisation/urbanisation
n’a repris que vers 550, c’est-a-dire au moment méme ou un
Etat perse se constitue avec fermeté sous Cyrus, Cambyse et
Darius. Il est donc probable qu'au moment de I’avénement

4 Sur tous ces problemes, voir P. BrianT, «La Perse avant ’Empire. Un état de la
questiony», in /4 19 (1984), 71-118 (en particulier 105-10).



8o PIERRE BRIANT

de Cyrus, le peuplement du Fars était en partie constitué de
tribus nomades!. La domination des Pasargades — souli-
gnée par Hérodote — est illustrée par le fait que les centres
sédentaires (dont Pasargades elle-méme) se sont d’abord
créés dans le territoire tribal ou a4 proximité immédiate.
La vie ‘nomade’ n’a pas pour autant disparu en Perse
achéménide. Les textes hellénistiques traitant des Ouxiens,
Mardes et autres Kyrtes caractérisent volontiers ces popula-
tions comme belliqueuses et pillardes, et ils mentionnent
fréquemment qu’elles se divisent chacune entre agriculteurs
et nomades!¢. Quelles que soient les déformations idéologi-
ques indéniables de telles présentations, elles renvoient 4 un
type d’organisation sociale ou cohabitent agriculture de fonds
de vallées et pastoralisme a court rayon d’action: ces sociétés
peuvent étre qualifiées d’agro-pastorales!’. Il est possible
également que l'interprétation péjorative donnée par les
auteurs hellénistiques corresponde, pour une part du moins,
au statut inférieur qui devait étre celui de ces tribus a I'inté-
rieur de ezbnos perse avant la conquéte macédonienne. Rap-
pelons par exemple que, dans une des légendes du fondateur,
le pére de Cyrus est un Marde, poussé au brigandage par la
pauvreté, et que sa mére est une éleveuse de chevres!s,
D’autre part, parmi les tribus nomades qu’il cite, Hérodote
consacre un développement spécial (VII 85) aux Sagartiens.
Il s’agit — écrit-il — de nomades, Perses par l'origine eth-
nique et la langue, £0vog pév IMepoikov kai povii. Tout en indi-
quant qu’ils étaient incorporés dans la cavalerie perse de

' Voir la mise au point fondamentale de P. pE MiroscueDj1, «La fin du royaume
d’Anshan et de Suse et la naissance de 'Empire perse», in ZA4ss 75 (1985) , 265-306 (en
particulier 291-96); également W. M. SUMNER, « Achaemenid Settlements in the Perse-
polis Plain», in A4/A 9o (1986), 3-31.

'® Voir mon étude « ‘Brigandage’, dissidence et conquéte en Asie achéménide et hel-
lénistique», in DHA 2 (1976), 163-258.

' fbid. et Etat et pasteurs au Moyen-Orient ancien (Paris-Cambridge 1982), 67-81.

'8 Nicolas de Damas, FGrHist 9o F 66, 2-10. (Cf. R. DrEws, in JNES 33 [1974), 387-
93)-



HERODOTE ET LA SOCIETE PERSE 81

I’armée de Xerxes, Hérodote souligne leur spécificité. Leur
accoutrement — dit-il — est intermédiaire entre celui des
Perses et celui des Pactyes. D’autre part, leur mode de combat
trés particulier (utilisation du lasso) montre qu’ils ont con-
servé intactes leurs traditions originelles. Cet exemple —
joint a ceux des Mardes, Ouxiens ou Kyrtes — prouve que,
dans le peuple perse pris globalement, nombre de tribus ne
sont intégrées que périphériquement dans la politique
royale °. Les caractéres tres particuliers de 'armée de Xerxes
laissent méme supposer que, dans la plupart des cas, les
Sagartiens n’étaient pas mobilisés: leur mode de combat leur
interdisait toute manceuvre commune avec la cavalerie
royale?0,

2.3.° Il est tentant de supposer, en interprétant librement
Hérodote, que les grandes familles qui entouraient le roi et lui
fournissaient les cadres de I’Empire étaient issues pour

19 P. BRIANT, 0p. ¢/t. (n. 17), 81-94.

20 On accorde généralement une valeur documentaire trop littérale a la description que
donne Hérodote (VII 59-88) du dénombrement de I'armée de Xerxes. Certes, Hérodote
fournit lIa des renseignements originaux. Mais il serait erroné d’assigner a toutes les
armées royales/satrapiques les caractéres de 'armée de Xerxés en 480. En effet, tous les
récits de combats montrent qu’en réalit¢ le dispositif tactique perse s’appuie unique-
ment, ou presque, sut quelques corps d’élite : Perses, Medes, Saces en particulier (VII 16;
VIIT 1135 IX 325 71-72). Ils forment ce qu’on peut appeler Parmeée combattante. Concernant
la plupart des autres contingents ethniques, Hérodote met au contraire I’accent sur
I’étrangeté ‘exotique’ de leur accoutrement et de leur armement. En revanche, on ne les
voit pratiquement jamais intervenir dans les batailles. Réunis, ils constituent ce que
jappellerai armée de parade: le passage qu’Hérodote consacre an défilé de I'armée devant
la loggia royale est tout a fait caractéristique de ce point de vue (VII 44-45). La seule
comparaison possible se situe avec les armées levées par Darius III (cf. d’ailleurs Curt. I11
2, 3, a rapprocher de Hdt. VII 60). A propos de I'armée de Xerxes, on pourrait reprendre
les réflexions de C. NYLANDER sur la Charte de Fondation du palais de Darius 4 Suse: «I1
semble bien que ce texte ne doit pas étre lu d’abord comme un compte rendu objectif du
processus de construction [du palais], mais plutét comme une vaste démonstration de
propagande sur la richesse et les ressources de I'immense empire» (« Achaemenid
Imperial Arty, in M. T. LARSEN (ed.), Power and Propaganda. A Symposinn: on Ancient Enipires
[Copenhagen 1979], 345-59 [p. 355]). A mon avis, les Sagartiens font partie de I'armée de
parade (représentation microcosmique de I'Empire), non de I'armée combattante.



82 PIERRE BRIANT

’essentiel des tribus et des clans dominants. Mais il s’agit la
— 1l faut le reconnaitre — d’une hypothese interprétative
difficile a étayer en raison des lacunes documentaires, tant du
coté grec que du coté perse?!. Il est en effet rarissime qu’Hé-
rodote fournisse des indications sur la tribu et le clan auxquels
ressortissent les nobles perses qu’il met en scéne. La seule
exception (en dehors des Achéménides) est celle des deux
commandants qui, en 513/2, dirigeaient 'armée et la flotte
envoyée par Aryandeés en Cyrénaique: Hérodote (IV 167,1)
précise en effet qu’Amasis?? est un Maraphien et que Badres
est issu des Pasargades (ITacapyadng yévog). Est-ce un hasard
s’ils appartiennent I'un et 'autre 2 deux des tribus définies par
Hérodote comme dominantes en Perse?

Seules les références aux Achéménides sont plus fré-
quentes. Ils sont désignés collectivement parmi «les plus
considérables des Perses (oi hoyipdrtator)» mandés aupres de
Cambyse expirant (IIT 65, 1): le roi s’adresse en priorité aux
Achéménides qui 'ont accompagné en Egypte. Par ailleurs,
des individus sont parfois qualifiés par leur clan d’origine:
Mégabatés — chef de I'expédition de Naxos — est Perse et
fait partie des Achéménides (tdv 'Axapevidéov) (V 32). Héro-
dote utilise quatre fois I’expression avip "Ayauevidng:
Hystaspes, peére de Darius (I 209, 2), Pharnaspes, pere de
Cassandane (III 2, 2), Sataspes, fils de Téaspis (IV 43, 1),
Tigrane, chef du contingent mede dans 'armée de Xerxes
(VII 62, 1). Artachaies, qui avait dirigé les travaux de I’ Athos,
est yévog 'Ayapevidng (VII 117, 1). On doit souligner que jamais
un individu n’est défini a la fois par sa tribu et par son clan.

21 Dans son inscription de Behistoun, Darius désigne les personnages par leur nom et
leur ethnique. Le nom du pére n’est indiqué que pour les Six (DB IV § 68) et pour
lui-méme (fils d’Hystaspes). Seul Gaumata ne regoit aucune désignation de ce type (en
dehors de celle de “Mage’) — ce qui a contribué a renforcer les doutes des historiens sur
I'identité de ce Gaumata (sous lequel on s’accorde a voir maintenant le vrai Bardiya,
c’est-a-dire le frére puiné de Cambyse).

22 Sur cet anthroponyme, cf. mes réflexions dans Achaemenid History 111, ed. A. Kunrr et
H. W. A.M. Sancisi-WEERDENBURG (Leiden 1988), 160.



HERODOTE ET LA SOCIETE PERSE 83

Tenant compte de la fréquence (toute relative) des mentions
des Achéménides, on peut supposer que Badres, de la tribu
des Pasargades, n’est pas lui-méme un Achéménide; peut-
étre fait-il partie d’un des autres clans de la tribu auxquels
Hérodote fait une fugitive allusion (I 125, 3: év tolot). Mais, je
le souligne, il s’agit 1a d’une pure hypothése.

L’exemple de Gobryas illustre parfaitement les difficultés
de I’enquéte. Le personnage est bien connu. Comme 4 son
habitude, Darius le désigne uniquement sous son ethnique
(Perse) et le nom de son pere (Mardonios) (DB IV 68). Hé-
rodote souligne ses origines illustres (III 7o, 1: d’un rang égal
aux npdtor) et le role qu’il a joué dans le complot contre
Smerdis (III 73; 78; cf. IV 132). On sait qu’il a mené une
campagne contre 'Elam (DB V 71) et qu’ultérieurement il
participa aupres de Darius a la campagne de Scythie (IV 132).
Certaines tablettes de Persépolis confirment son trés haut
statut sous le régne de Darius?3. Ses rapports intimes avec
Darius datent d’avant laffaire de Smerdis/Bardiya, puisque
I'une de ses filles a été la premiere femme de Darius alors que
celui-ci n’était pas roi (VII 2, 2); de ce mariage sont nés
Artobarzanés (concurrent de Xerxés pour la succession de
Darius: 7bid.) et Ariabignes (chef d’un contingent naval en
480: VII 97). Le plus illustre de ses fils est le célebre Mardo-
nios, qui lui-méme épousa une fille de Darius (VI 43, 1).

Le caractére éminent de son statut familial et politique ne
fait donc aucun doute. Dans ces conditions, il est logique de
supposer qu’il fait partie d’un clan et d’une tribu renommés.
Mais lesquels? Ni Hérodote dans son récit, ni Darius dans son
inscription de Behistoun, n’y font référence. Nous avons la
chance tout a fait exceptionnelle de disposer d’une courte
inscription de Darius qui porte: « Gobryas [Gaubaruval], Pat:-
suvaris, porte-lance [arstibara] de Darius le roi» (DN¢). Mais,
comment interpréter la mention de Patisuvaris? Le terme

2 R. T. HALLOCK, The Evidence of the Persepolis Tablets (Cambridge 1971), 11-13. Cf. égale-
ment zfra n. 57.



84 PIERRE BRIANT

parait logiquement renvoyer a 'appartenance clanique du
personnage. Patisuvaris a été justement rapproché d’un passage
que Strabon (XV 3,1, p. 727) consacre trés allusivement aux
tribus (eora) perses, dont il nomme les Pastichoriens, les Aché-
ménides, les Mages, les Kyrtes et les Mardes?*. L’énuméra-
tion semble échapper a toute logique: les Achéménides ne
constituent pas une tribu mais un clan (du moins au sens que
nous attribuons aux yévea d’Hérodote); quant aux Mages,
Hérodote en fait une tribu uniquement chez les Médes (I 1o1).
On peut simplement postuler que le terme désigne une sub-
division d’une tribu perse. Rien ne permet malheureusement
de la situer plus précisément?s. On en est réduit a rappeler,
avec Hérodote, que Gobryas est issu d’une grande famille
perse, peut-étre proche de celle des Achéménides, étant
donné le mariage entre sa fille et Darius. Faire des Pasticho-
riens un clan de la tribu des Pasargades est une hypothése
tentante mais sans fondement documentaire 2. Tout compte
fait, sur le sujet des clans et tribus perses, la minceur de la
documentation extérieure ne permet guére de compléter ni
de préciser les informations d’Hérodote.

2.4. Chez Hérodote comme dans 'inscription de Behistoun,
les aristocrates perses sont le plus souvent définis unique-
ment par leur ethnique et — cas le plus fréquent — par le
nom de leur pere. Cette banale observation renvoie a un trait
fondamental de la société perse: quels que soient la tribu et le
clan d’origine, c’est au sein de la famille que se fait la re-
production sociale. Hérodote donne sur ce point d’intéres-
santes informations. Il précise tout d’abord que les familles

24 Pour étre plus précis, on doit dire que la transcription de Patisuvaris par Pastichorien
dérive directement de Strabon.

25 1l parait clair que la mention d’un district du nom de Patusarri dans une inscription
d’Esarhaddon n’offre pas de rapprochement pertinent: cf. P. BRIANT, L Aste centrale et les
royaumes proche-orientanx du premier millénaire (Paris 1984), 16 (avec une erreur de référence
sur Strabon et sur les ¢leveurs de chameaux).

% Cf. P. BrIANT, art. cit. (n. 14), 108.



HERODOTE ET LA SOCIETE PERSE 85

nombreuses sont fréquentes chez les Perses, car «ce qui, pour
eux, fait le mérite d’un homme, aprés la bravoure a la guerre,

c’est de pouvoir montrer beaucoup d’enfants» (I 136,1). Il
ajoute que «a celui qui peut en montrer le plus, le roi, chaque
année, adresse des présents». Le grand nombre d’enfants
dans les familles perses — y compris d’abord chez les Aché-
ménides — est abondamment documenté, tant au V¢ qu’au
IV€siecle?’. La politique nataliste des rois est confirmée par
Strabon (XV 3, 17, p. 733) et par certaines déclarations royales
(cf. DB IV § 60-61). Hérodote (I 135) et Strabon ajoutent que
la polygamie est une coutume perse. L’exemple des rois n’est
que l'illustration particuliere d’une régle générale.

La cohésion des structures familiales est soulignée par
Hérodote qui, parlant des Perses, écrit (I 137, 2): «Ils soutien-
nent que personne n’a encore tué son pere ni sa mere, et que,
dans tous les cas ou il y eut jusqu’ici I'apparence d’un tel
crime, une enquéte découvrirait inévitablement qu’il s’agis-
sait d’enfants supposés ou adultérins; car il est, disent-ils,
inadmissible que les véritables parents périssent de la main de
leur fils». La réalité est évidemment moins idyllique que celle
transmise a Hérodote par ses informateurs perses! Il n’en
reste pas moins qu'un Perse dispose d’une autorité considé-
rable sur ses enfants. Comme le montrent plusieurs anecdotes
transmises par Hérodote (IV 84; VII 38-39), il appartient au
pere de famille de faire appliquer la coutume perse qui veut
que ses fils 'accompagnent 2 la guerre, des lors qu’ils ont
atteint ’age requis (cf. I 209,2). Il appartient également au
pere de rendre la justice a l'intérieur de sa famille (... tdv
¢mutod oiketéwv), d’'une maniere comparable a ce que font les
rois dans le royaume (I 137,1)28,

27 Cf. P. BrianT, «Pouvoir central et polycentrisme culturel dans 'Empire achémé-
nide», in H. Sancisi-WEERDENBURG (ed.), Achaemenid History 1 (Leiden 1987), 1-31 (pp.
21-22).

28 Pindique au passage I'intérét de 'anecdote rapportée par Elien, I’/ 1 34: un chef de
famille, incapable de faire régner 'ordre entre ses sept fils, fait appel au roi, qui envoie
des juges itinérants (cf. DHA 2 [1976], 233 n. 125 et 236 n. 35).



86 PIERRE BRIANT

La coutume de la dévolution familiale des charges, lar-
gement attestée au cours de ’histoire perse, est un autre
témoignage de la puissance du chef de famille. A I'inverse, en
cas de rébellion, les fils et familiers du traitre sont englobés
dans la condamnation, comme le montre 'exemple d’Inta-
phernes (III 119,2: Intaphernes est arrété, «lui et tous les
hommes de la maison [oiknioi]»??). S’il n’y a pas de fils, un
aristocrate perse peut désigner un neveu, comme dans un
exemple cité par Hérodote. Parlant de Mardontes et
d’Artayntes, commandants de la flotte d’Asie Mineure en
480/479, il précise en effet: «Ithamithres, neveu d’Artayntes
qui se I’était adjoint lui-méme, partageait avec eux le com-
mandement» (VIII 130,2). L’exemple peut étre rapproché de
celui plus tardif de Memnon, décédé en 333 sous les murs de
Mitylene: «Le blocus fut poursuivi avec vigueur par Auto-
phradates et par Pharnabaze, fils d’ Artabaze, 4 qui, parce qu’il
était son neveu, Memnon avait transmis son commandement
au moment de mourir, en attendant que Darius ait pris une
décision a ce sujet» (Arr. Anab. 11 1,3).

Dans un passage souvent discuté (VII 2-4), Hérodote
insiste sur le réle qu’aurait joué Atossa, fille de Cyrus et
femme de Darius, dans le choix de Xerxés comme successeut.
A la suite d’Hérodote, bien des commentateurs ont cru pou-
voir affirmer qu’Atossa, de par son étroite relation avec
Cyrus, avait transmis le pouvoir royal a son fils Xerxes. H.
Sancisi-Weerdenburg3® a fait justice de cette thése ‘matrili-
néaire’. Une autre histoire rapportée par Hérodote confirme
que, chez les Perses, la femme n’hérite ni du pouvoir ni des
biens. Il raconte qu’aux Thermopyles tomberent deux fils de
Darius, Abrocomes et Hypéranthés, en précisant qu’ils
étaient issus de I'union entre le roi et la fille (Phratagoune) de
son frére Artanés, et il ajoute la précision suivante: «En

29 Sur ces problemes, cf. P. BRIANT, art. cit. (n. 27), 26-28.

30 « Exit Atossa. Images of Women in Greek Historiography on Persia», in Av. CAMERON
— A. Kunrr (edd.), lmages of Women in Antiguity (London-Canberra 1983), 20-33.



HERODOTE ET LA SOCIETE PERSE 87

mariant sa fille 4 Darius, il lui avait donné en dot (¢énédwke)
toute sa fortune» (VII 224,2). L’interprétation du passage ne
semble pas faire de doute. Artanés n’avait pas d’héritier mile.
Désirant conserver ses biens dans sa famille, il maria sa fille a
I'oncle le plus proche, en 'occurrence Darius: signe que la
fille ne pouvait hériter; elle pouvait transmettre, a 'instar des
épicleres grecques3!. Au surplus et en méme temps, la déci-
sion d’Artaneés correspondait parfaitement a la pratique perse
de ’endogamie, elle-méme largement attestée dans la famille
royale mais également dans d’autres familles perses (voir
ci-dessous).

2.5. i nous en revenons maintenant aux familles perses les
plus considérées dans I’aristocratie, il convient évidemment
de mettre a nouveau en exergue 'exemple des sept familles,
dont les représentants ont renversé Smerdis/Bardiya, et dont
Hérodote répéte qu’ils étatent «égaux aux npdtot des Perses»
(III 68; 70; 77). Hérodote (III 84, 2) indique également
qu’avant le choix de Darius, les Sept exigerent par avance des
privileges spéciaux de celui qui deviendrait roi: ils pourraient
pénétrer dans le palais sans introducteur (sauf si le roi était
couché avec une de ses femmes) (cf. aussi 111 118); le futur roi
serait tenu de «ne pas prendre femme ailleurs que chez ceux
qui s’étaient soulevés avec lui» (III 84,3). Par ailleurs, des
privileges exceptionnels furent concédés par les six autres a
Otanes, qui s’était retiré de la compétition royale, car «il avait
été le premier a projeter 'entreprise et il avait réussi» (III
84,1; cf. ITI 68-70). Il recevrait — lui et ses descendants — des
«distinctions exceptionnelles ... et tous les dons qui, chez les
Perses, sont le plus estimésy.

A ce propos, Hérodote précise que ces privileges conti-
nuaient d’étre reconnus de son temps: «Et maintenant
31 Sur ces mariages, voir ¢galement Cl. HERRENSCHMIDT, « Notes sur la parenté chez les

Perses au début de 'Empire achéménide », in H. SANcIsI-WEERDENBURG — A. KUHRT
(edd.), Achaemenid History 11 (1987), 53-67 (pp. 55-56).



88 PIERRE BRIANT

encore, la maison d’Otaneés est la seule qui soit libre; elle n’est
sujette qu’autant qu’elle le veut bien, en ne transgressant pas
les lois des Perses» (IIT 83,3). Quel qu’ait été le sort des
privileges des cinq autres familles (voir ci-dessous), il est clair
en effet que 'appartenance a I'une des sept familles a con-
tinué d’étre revendiquée comme un signe de distinction
sociale au sein de la caste aristocratique perse. C’est ce dont
témoignent des textes postérieurs relatifs aux descendants
d’Otanes en Cappadoce?3?, au satrape Rhoisakes en 343 qui
«descendait d’un des Sept qui renverserent les Mages» (Diod.
XVTI 47,2), ou encore a Orxings, chef des Pasargades en 325,
qui se flattait lui aussi d’ «étre issu des Sept» (Curt. IV 12, 8).
En faisant intervenir les comploteurs de 522 dans une phase
ultérieure de leur carriere, Hérodote ne manque pas d’ailleurs
de rappeler ce haut fait, comme s’il était devenu partie inté-
grante de leur état-civil. Gobryas reste «'un des sept qui
avaient renversé le mage» (IV 132, 2); de méme pour Otanes
qui «avait été 'un des sept» (III 141). Cet élément de prestige
est recueilli par leurs fils, tel Zopyros — lui-méme considéré
comme dokipdtatog (IIT 155,1) — «fils de ce Mégabyze qui
avait été I’'un des sept hommes qui avaient renversé le mage»
(11T 153,1).

Les indications que donne Hérodote sur leurs carriéres
illustrent parfaitement la place que ces personnages ont prise
autour de Darius et qu’eux-mémes (ou leur fils) ont con-
servée aupres de Xerxes. En témoigne leur role dans les
expéditions militaires: Otanés commande I'armée qui
s’empare de Samos pour y établir Syloson (III 141-148); Gob-
ryas participe a la campagne de Scythie (IV 132-134); Zopyros,
fils de Mégabyze 1 et pere de Mégabyze II, s’empare de

32 Selon Diodore, «les rois de Cappadoce faisaient remonter leurs origines a Cyrus, et ils
affirmaient qu’ils descendaient d’un des Sept qui ont fait mourir le mage Smerdis»
(Excerpt. Phot. p. 517). Selon Polybe (V 43), ils prétendaient descendre d’Otanés, qui avait
requ de Darius «la souveraineté sur la Cappadoce sans payer de tribut aux Perses» (cf.
P. BrianT, in REA 87 [1985], 55).



HERODOTE ET LA SOCIETE PERSE 89

Babylone au nom de Darius (III 160)23. Hydarnes II, fils
d’Hydarnes I, est chef des Immortels en 480 (VII 83,1) et il

accompagne Xerxes lors de la retraite postérieure a Salamine
(VIII 113; 118).

2.6.  Mais 'ceuvre d’Hérodote témoigne surtout de la part
prépondérante prise par I'une des sept familles, a savoir les
Achéménides. A 1Dépoque de Cyrus, Hystaspe, «fils
d’Arsames, Achéménide» (I 209,2), était, selon Hérodote (111
70,3), «gouverneur de Perse»34. Plusieurs Achéménides ont
accompagné Cambyse en Egypte (cf. III 65), parmi lesquels
son fréere Smerdis, «né du méme pere et de la méme mere»
(IIT 30,1), et Darius, qui portait le titre de Sopvedpog et qui
«n’était pas encore un personnage de grande importance»
(III 139,2). Artaphernés I, un frére de Darius, est nommé 2
Sardes par le roi (V 25,1; 30,5), et son fils, Artaphernes II,
commande la premiere expédition en Gréce avec Datis (VI
94,2). Mégabates, cousin de Darius et d’Artaphernés, «Perse
des Achéménides», commande 'expédition de Naxos en 500
(V 32-33). Notons également le grand nombre d’alliés de
famille par mariage: lorsqu’en 492, Mardonios, fils de Gob-
ryas, arrive en Asie Mineure, «il est nouvellement marié avec
une fille du roi Darius» (VI 43,1). Plusieurs généraux qui
operent en Asie Mineure contre les Ioniens sont également
des gendres du roi: tel est le cas de Daurisés, Hymaies et
Otanes (V 116).

L’examen du véritable “Who’s Who” que constituent les
chapitres 61-100 du Livre VII (dénombrement de 'armée de
Xerxes) confirme tout 2 fait la part prépondérante de la

# Exploit attribu¢ a son fils Mégabyze par Ctésias (Persica 22). Sur la présentation
d’Hérodote et le possible role d’informateur joué par Zopyros, voir . M. BALCER,
Herodotus & Bisitun (Stuttgart 1987), 126-30. Sur Mégabyze, voir aussi T. S. Brown,
«Megabyzus son of Zopyrus», in AW 15 (1987), 165-74.

3 Il semble détenir en fait un haut commandement en Parthie-Hyrcanie au moment de
'avénement de son fils Darius (DB 111 § 35).



90 PIERRE BRIANT

famille achéménide 3. Si 'on prend d’abord les six comman-
dants des troupes de terre (VII 82), on y trouve un fils de
Darius et d’Atossa (Masistes), un fils d’un oncle (Artabane)
de Darius (Tritantaichmes), un neveu de Darius (Smerdo-
ménes) par un de ses freres (Otanes); deux autres familles des
Sept y sont représentées: Mégabyze II, fils de Zopyros, et
Mardonios, fils de Gobryas. Mais, de par son ascendance (sa
mere est une sceur de Darius: VII 5,1) et son mariage (avec
une fille de Darius: VI 43,1), celui-ci est étroitement appa-
renté aux Achéménides (il est 4 la fois cousin et beau-frere de
Xerxes)3®. On ignore le pedigree du sixiéme commandant
(Gergis, fils d’Ariazos). Par ailleurs, parmi les quatre com-
mandants perses des contingents navals (VII 97), on repére
deux fils de Darius: Achaiménes, frére de Xerxes (VII 7), et
Ariabignes, un fils de Darius et de la fille de Gobryas (VII 97;
VIII 89,1); Mégabaze est fils de Mégabates (peut-étre le
cousin de Darius: cf. V 32); le quatrieme est Préxaspes, fils
d’Aspathinés, manifestement d’une grande famille3’. Enfin,
Hérodote (VII 61-70) cite les noms de vingt-huit chefs perses
qui dirigent les contingents ethniques, et les noms (VII 22)
des deux Perses chargés de superviser les travaux de I’ Athos.
I’identification familiale de ces trente personnages n’est pas
toujours facile a4 établir, soit en raison des silences d’Hé-
rodote, soit surtout en raison des homonymies. On peut
considérer que l'identification, sous différentes formes, est
assurée pour douze d’entre eux. Deux sont qualifiés sans plus
de précision comme «Achéménides»: Artachaios, fils
d’Artaios (VII 22, 2; 117, 2), et Tigrane (VII 62, 1). On y trouve
cinq fils de Darius par différentes femmes: Hystaspes (VII
64), Arsaménes (68), Arsames (69, 2), Gobryas (72, 2), Ario-
mardos (78); un gendre de Darius, Artochmes (73); quatre

35 Cf. A. R. BurN, Persia and the Greeks (Oxford 21984), 333-36.
36 Cf. Cl. HERRENSCHMIDT, art. cit. (n. 31), 54; Go.

37 Sur ce personnage, cf. /bid., 63 et n. 11.



HERODOTE ET LA SOCIETE PERSE 91

neveux de Darius, 4 savoir trois fils d’Artaban (Artyphios,
Ariomardos et Bassakes: 66, 2; 67, 1; 75, 2), et un fils d’Arta-
pherneés I (Artaphernes II: 74, 2).

Pour partiels et incomplets qu’ils soient, les résultats de
ces sondages sont a I'image d’une réalité¢ que la documenta-
tion existante permet de constater pour I’ensemble de
I'histoire achéménide. Les hauts postes de ’Empire sont
tenus par les grandes familles aristocratiques, liées souvent
entre elles par des intermariages, liées tout particulie¢rement a
la famille des Achéménides?8. Celle-ci s’est réservé de nom-
breux postes tant dans I’administration satrapique que dans
'armée. Le nombre impressionnant de disparus parmi les
proches parents de Xerxés en 480,/4793 justifie a lui seul la
vive répartie que le roi langa a Pythios soucieux d’éviter la
mobilisation a 'un de ses fils: « Méchant que tu es, c’est toi
qui oses, quand je marche moi-méme contre la Greéce, quand
yemmene mes enfants, mes fréres, mes proches, mes amis,
penser a ton fils, toi qui es mon esclave, toi qui devrais
m’accompagner avec toute ta maison, avec ta femme!» (VII

39,1).

3. Royauté et aristocratie

3.1.. La lecture d’Hérodote impose donc l'idée que les
grandes familles aristocratiques jouent un roéle éminent et
tiennent une place centrale dans le royaume de Cambyse, de
Bardiya, de Darius et de Xerxes, a tel point qu’on en vient 4 se
demander quelle est exactement la marge de manceuvre des
représentants de la dynastie achéménide face aux nobles.
Poser cette question, c’est ouvrir des dossiers nombreux,
copieux et discutés, qu’il n’est pas question de traiter en détail
dans une courte analyse consacrée spécifiquement a Hé-

38 Cf. P. BrianT, op. cit. (n. 25), 75-76.
¥.CE. A. R. Burmw, gp- e#t (n: 33, 333



92 PIERRE BRIANT

rodote. Néanmoins, une analyse critique d’Hérodote lui-
méme permet de proposer quelques éléments de réponse.
La premiére remarque que je voudrais faire, c’est que la
réelle importance historiographique — tant qualitative que
quantitative — du passage consacré par Hérodote a 'avene-
ment de Darius (III 61-87) ne doit pas fausser la perspective
de ’historien sur ’état des rapports de force établis entre le
roi et 'aristocratie apres s21. Il convient d’abord de souligner
que, mis a part des allusions fugitives a la révolte des Medes (1
130,2; 111 65; 126), Hérodote ne dit rien des insurrections des
pays soumis, auxquelles Darius au contraire consacre une
grande partie de son développement — ce qui contribue a
déséquilibrer le récit de I’historien grec. D’autre part, celui-ci
présente la lutte contre Smerdis (Bardiya/Gaumata) comme
une conjuration aristocratique, dans laquelle Darius ne joue
au début qu’un réle secondaire (cf. en particulier I1I 70): aux
yeux d’Hérodote, Darius, dans les années §25-522, «n’était
pas encore un personnage de grande importance» (111 139,2).
Quelles que soient les incertitudes qui nourrissent les débats
encore engagés, il ne parait pas faire de doute que cette
présentation est, du moins globalement, plus recevable que
celle que Darius a voulu transmettre 2 la postérité dans son
autobiographie de Behistoun, dans laquelle il entend imposer
sa légitimité dynastique et rejeter dans "'ombre les six autres
conjurés?’, Les conditions dans lesquelles s’est noué le com-
plot expliquent 'ampleur des concessions que les conjurés se
sont mutuellement reconnues avant ’accession au tréne de
'un d’entre eux, dans le méme temps que le retrait préalable
d’Otanés lui valut des privileges plus exceptionnels encore

(1IT 83-84).

0 La bibliographie sur le sujet est immense : outre I’article de Cl. HERRENSCHMIDT (n. 2)
et 'ouvrage de J. M. BALCER (n. 33), voitr M. A. DANDAMAEYV, Persien unter den ersten
Achaimeniden (Wiesbaden 1976).



HERODOTE ET LA SOCIETE PERSE 93

A deux reprises, Hérodote remarque que, peu apres son
avénement, Darius nourrissait quelques doutes sur la loyauté
de ses six compagnons. Il fit preuve de la plus grande pru-
dence face a Intaphernes, «car il craignait que cette action
n’e(t été commise d’'un commun accord entre les six» (111
119,1). De méme, agit-il avec circonspection face a Oroites,
«vu que effervescence durait encore» (III 127,1). Il fut vite
rassuré. Une enquéte le convainquit bientét «qu’Intaphernes
n’avait pas agi de connivence avec [les six]» (III 119,2). Par
ailleurs, de nombreux aristocrates perses se porterent volon-
taires pour démettre le satrape rebelle Oroites, qui fut bientot
abandonné de ses mille gardes perses de Sardes (III 127-128).
Darius put sévir également contre Intaphernes et sa famille
avec la plus extréme sévérité, sans susciter apparemment de
réprobation a l'intérieur de la caste aristocratique perse (ITI
119). Tout compte fait, ces deux épisodes illustrent remarqua-
blement la loyauté dynastique de la noblesse perse: attitude
d’autant plus notable que la situation politique générale —
telle qu’elle ressort du récit d’Hérodote — tendait plutét a
fragiliser le pouvoir du nouveau roi.

3.2.  Quant aux privileges des Sept, il semble bien qu’ils
tomberent rapidement dans l'oubli. Tout laisse supposer
d’abord qu’apres le coup de force d’Intaphernes (III 118), ils
ne purent plus se prévaloir du droit «de pénétrer dans le
palais sans introducteur» (III 84). L’autre obligation imposée
au futur roi portait «qu’il ne pourrait pas prendre femme
ailleurs que chez ceux qui s’étaient soulevés contre lui» (I1I
84,2). Appliquer a la lettre une telle réglementation aurait
signifié que les grandes familles pourraient bénéficier a terme
de 'opportunité de placer I'un des leurs sur le trone durement
conquis par Darius: c¢’était en quelque sorte rendre précaire le
privilege dynastique achéménide que Darius entendait bien
au contraire rendre irréversible. L’histoire dynastique aché-
ménide prouve sans conteste que lui-méme et ses successeurs



94 PIERRE BRIANT

réussirent parfaitement dans cette taiche prioritaire*!. Com-
ment expliquer I'effacement des Six?

Remarquons tout d’abord que les intermariages entre les
grandes familles ne constituaient pas une nouveauté: des
avant son aveénement, Darius avait épousé une fille de
Gobryas (VII 2,2; 97). On sait également que ce méme
Gobryas avait épousé une sceur de Darius, dont il eut Mar-
donios (VII 5, 1)*2. Par ailleurs, Hérodote (III 88,2-3)
consacre un passage fort intéressant aux mariages contractés
par Darius peu aprés son arrivée au pouvolr — «mariages les
plus honorables aux yeux des Perses». Sont citées: deux filles
de Cyrus, Atossa et Artystone; une fille de Smerdis/Bardiya,
Parmys; une fille d’Otanes, Phaidime (III 68-69). On sait
également qu’il épousa ultérieurement une de ses nieces,
Phratagoune, fille de I'un de ses freres, Artanes (VII 224,2).
Une remarque s’impose immédiatement: une seule de ses
femmes, Phaidimeé, est issue d’une famille des Six, Otanés. La
fille de Gobryas ayant été épousée avant 522, 'exemple de
Phaidime est le seul qui peut étre interprété, a premiére vue
du moins, comme l'application de I'accord entre les Sept.
Mais il faut souligner que la fille d’Otanés était déja anté-
rieurement 'une des femmes de Bardiya, apres avoir été 'une
des épouses de Cambyse. Le mariage de Darius avec Phai-
dime s’intégre donc plutét dans 'usage royal de reprendre les
femmes de son prédécesseur; Atossa elle-méme avait été
épousée successivement par Cambyse et par Bardiya (III 31;
68; 88,2). Qu’Otanes ait pu en retirer un surcroit de prestige
est probable; qu’il ait pu considérer ce mariage comme une
concession imposée a Darius Pest moins. Aucun mariage
1 Les contestations dynastiques se sont déroulées exclusivement entre les fils (légitimes
ou bitards) du roi défunt. Seule exception: Artapan — meurtrier de Xerxés —, qui
aurait aspiré au trone selon Diodore (XI 69, 3) et Justin (III 1, 2). Mais Artaxerxés sut
trouver des appuis au sein de la noblesse (Mégabyze, gendre de Xerxés) et ruina
rapidement les hypothétiques ambitions d’Artapan le chiliarque (cf. Ctes. Pers. 29-
30).

42 Sur ces mariages, cf. Cl. HERRENSCHMIDT, art. ¢it. (n. 31), 59-6o.



HERODOTE ET LA SOCIETE PERSE 95

avec une fille des cinq autres conjurés n’est mentionné*3. On
connait simplement le mariage entre une fille de Darius et
Mardonios, fils de Gobryas (VI 43,1). Certes, un mariage avec
une fille du roi était un privilege honorifique recherché?*4,
mais également un privilege trés largement partagé (cf. VII
735 V 116) et dont rien ne prouve qu’il a été réservé a des
représentants des Sept.

En vérité, 'origine de quatre épouses sur six témoigne
clairement de la politique matrimoniale de Darius: deux
filles de Cyrus, une fille de Bardiya, une fille d’un de ses
freres. Les trois premiers mariages indiquent d’abord sa
volonté de se situer fermement dans la continuité de la
souche royale depuis Cyrus, »iz ses deux fils, Cambyse et
Bardiya. En méme temps et surtout, Darius entendait inscrire
ses mariages dans la plus stricte endogamie achéménide.
Cette politique avait déja été clairement illustrée par la déci-
sion prise par Cambyse d’épouser Atossa, «sa sceur de pere et
de mere» (III 31)4> — exemple suivi par Bardiya (III 68; 98).
Elle fut appliquée tres largement par leurs successeurs jusques
et y compris Darius II146. L’objectif était évidemment de
fermer la famille royale sur elle-méme, dans un processus
d’auto-reproduction génétique et dynastique.

43 Hérodote (VII 61, 2) mentionne que Xerxes a épousé Amestris, «fille d’Otanés». Mais
rien ne prouve que celui-ci est le méme personnage que I'instigateur du complot contre
Smerdis (voir cependant Cl. HERRENSCHMIDT, art. cit. [n. 31], 58; 61).

4 Cf. en particulier Plut. Art. 27, 6-9.

* Le récit d’Hérodote implique qu’il s’agit la d’une nouveauté. Il semble bien en réalité
que les mariages endogamiques correspondaient a une pratique iranienne souvent
mentionnée par les auteurs classiques: cf. S. HorRNBLOWER, Mansolus (Oxford 1982),
360-61; y ajouter Plut. De Alex. M. fort. Or. 1 5, 328 C sqq.; Aelian. NA VI 39.

4 Darius I1I a épousé sa sceur Stateira, et il était lui-méme issu d’un mariage entre le fils
(Astanes) et la fille (Sisiygambis) d’Artaxerxes 111 (cf. H. BERVE, Das Alexanderreich auf
prosepographischer Grundlage 11 [Miinchen 1926], n® 244, et stemma p. 442). Artaxerxes II,
quant a lui, a épousé successivement deux de ses filles (Plut. Art 23, 3-7; 27, 7-9). Darius
IT (Ochos) est le demi-frére de son épouse Parysatis (Ctes. Pers. 44). Ce dernier exemple
est d’autant plus caractéristique qu’a la mort d’Artaxerxes I, il n’y a qu’un enfant
légitime, qui succéde a son pere sous le nom de Xerxes I1, et qui fut bientot assassiné par



96 PIERRE BRIANT

De ce point de vue, le long compte-rendu que consacre
Hérodote (VII 2-4) aux discussions ouvertes autour de Darius
sur sa succession est tout a fait éclairant. Deux concurrents
étaient en lice, chacun soutenu par des partisans décidés,
deux fils «nés de meéres différentes»: Artobarzanés, ’ainé des
fils issus (avant 522) du mariage de Darius avec la fille de
Gobryas; Xerxes, fils de Darius et d’ Atossa. Hérodote fait état
des arguments échangés par les participants au débat: « Arto-
barzanes faisait valoir qu’il était I’ainé de toute la descen-
dance, et qu’il est reconnu comme regle par tous les hommes
que l'ainé ait le commandement; Xerxes, qu’il était fils
d’Atossa fille de Cyrus et que Cyrus était celui qui avait
conquis pour les Perses la libertéx. Il est vrai que tout au long
de la dynastie achéménide, le droit d’ainesse fut affirmé et
généralement appliqué*’. Néanmoins, Darius désigna
Xerxes. Contrairement a 'opinion défendue par Hérodote,
ce choix ne s’explique pas par la toute-puissance d’Atossa. La
raison du choix royal est beaucoup plus simple: Darius
n’entendait pas transmettre le pouvoir royal 2 un membre de
la famille de Gobryas. Il importait avant tout en effet de
sauvegarder I’hégémonie dynastique des Achéménides?s.
Jamais, aucune grande famille ne réussit a la briser.

Sogdianos. La lutte se circonscrit alors entre Sogdianos et Ochos, deux batards d’Arta-
xerxes II (Ctes. Pers. 44-45). Le mariage entre Ochos et Parysatis permit a la souche
achéménide de se reconstituer (cf. infra n. 49). L’exclusion des votot de la succession est
indiquée par Hérodote (III 2, 2), mais sous une forme telle qu’il laisse clairement
entendre que cette régle pouvait étre transgressée en cas de nécessité.

7 Voir en particulier Xen. Cyr. VIII 7, 9-10 et Ctes. Pers. 8 (cf. Hdt. I 208; I11); Plut. .Arz
I, 2; 2, 4-5; 20, 1-4.

*8 Voir également en ce sens H. SANCIsI-WEERDENBURG, art. ¢it. (n. 30), 25-26.

* La politique matrimoniale de Darius II et de Parysatis est de ce point de vue extré-
mement éclairante. Ils nouérent une alliance matrimoniale avec la famille d’Hydarnés
(dont rien ne permet de dire qu’il descend d’un des Sept): ils marierent leur fils ainé
Arsikes (le futur Artaxerxés II) a Stateira, la fille d’Hydarnés (Ctes. Pers. 53; Plut. Art. 2,
2: «sur lordre de ses parents»), tandis qu’Amestris, sceur d’Arsikes, épousa Teri-
touchmes, fils d’Hydarnés (Ctes. Pers. 53). Pour la premiére fois depuis 521, on sortait de



HERODOTE ET LA SOCIETE PERSE 97

3.3. St les rapports entre monarchie et aristocratie se sont
maintenus en faveur de la premiére, c’est que les nobles ont
da s’intégrer a un systéme qui en faisait les obligés perma-
nents des rois achéménides. On sait en effet que ceux-ci ont
systématiquement comblé de dons et de bienfaits ceux qui les
servaient avec loyauté et dévouement et qu’ils affirmaient
punir sans pitié les ‘menteurs’ (cf. DB I §8; IV § 55 et 64;
DNb § 8). Hérodote (I 137) indique de son coté que le roi ne
pronongait jamais une sentence avant d’avoir pesé scrupu-
leusement services et méfaits (cf. aussi VII 194,2 et Diod. XV
10-11). Cette noivdwpia royale est fréquemment présentée par
les auteurs grecs. L’étude systématique de cette pratique
demanderait de longs développements qui ne seraient pas a
leur place ici®?. Dans le cadre de étude partielle que je
présente, je voudrais analyser prioritairement les liaisons
logiques et idéologiques qui existent fonctionnellement entre
la pratique du don et 'intégration des aristocrates perses dans
le champ de la politique royale.

C’est a Hérodote que I'on doit la mention explicite du
terme perse qui désigne les bienfaiteurs du roi. Rapportant les

I’étroite endogamie achéménide, et on donnait 4 Hydarnes la possibilité de s’immiscer a
terme dans la succession royale. Cette concession était due manifestement aux circon-
stances extrémement difficiles de 'avénement d’Ochos (Darius II) au terme d’une
véritable guerre civile (cf. 'analyse pénétrante de M. STOLPER, Entreprenenrs and Empire
[Leiden 1985], 104-24). On doit supposer qu'Hydarnés s’était rallié 2 Ochos et qu’en
échange les mariages susdits avaient été conclus. Or, on se rend compte que, dans les
années qui suivent, Darius et Parysatis firent éliminer tous les représentants des Hydar-
nides: Teritouchmes et son fils, Stateira, leurs pere, mére, sceurs et freres (Ctes. Pers.
54-58; 61). Cette frénésie de meurtres est habituellement mise au compte de la ‘cruauté’
de Parysatis. En réalité, derriere tous ces meurtres, il y a une pensée politique: on fait
disparaitre tous les représentants d’une famille soupgonnée ou susceptible de s’emparer
du pouvoir supréme. Apres avoir ouvert la souche royale 4 des unions exogamiques pour
des motifs purement conjoncturels, il importait d’en revenir a une stricte reproduction
endogamique.

50 Cf. H. SaNcisi-WEERDENBURG, Yaura en Persai (Groningen 1980), 147-83, et “Gifts in
the Persian Empire”, in Le tribut dans I'Empire achémenide. Table ronde de Paris, 12-13 déc. 1986
(sous presse); P. BrianT, « Table du roi, tribut et redistribution chez les Achéménides»,
ibid. ; art. cit. (n. 27), 23-24; 30-31.



98 PIERRE BRIANT

hauts faits des soldats du Grand Roi a Salamine, il mentionne
Phylakos qui «fut inscrit parmi les Bienfaiteurs (evepyétar) du
roi et recut un grand domaineny, et il poursuit: «Les bienfai-
teurs du roi sont appelés en langue perse opocdyya» (VIII
85,3). Le principe est simple: si le service rendu a été
remarqué par le roi, son auteur est inscrit sur le Livre des
Bienfaiteurs. Ultérieurement, il peut faire valoir ses titres
aupres du roi et recevoir dons et gratifications3!. Tel est le
processus qu’Hérodote expose trés clairement en relatant
longuement ’histoire de Syloson (III 139-141). Celui-ci, lors
de la campagne de Cambyse en Egypte, avait donné un
magnifique vétement a Darius, alors simple «porte-lance» de
Cambyse. Apres 'avenement de Darius, «il monta a Suse,
s’assit a la porte du palais royal et déclara qu’il était un
bienfaiteur de Darius». Il réussit a faire reconnaitre son bien-
fait antérieur et obtint de Darius d’étre installé tyran de
Samos®2,

Bien évidemment, parrhi les exemples qu’ils citent, les
auteurs grecs — y compris Hérodote — mentionnent majo-
ritairement des Grecs, dont beaucoup regurent soit des pri-
vileges 4 la cour soit des terres et des villes en Asie Mineure 33,
Mais il est clair que des Perses, en plus grand nombre encore,
furent gratifiés du titre et des honneurs et avantages matériels
qui s’y attachaient. Entre autres exemples, citons Zopyros,
qui n’hésita pas a se mutiler pour se faire ouvrir les portes de
Babylone (III 154-160): «Darius lui rendit de grands hon-
neurs; il lui donnait en effet, tous les ans, ce qui a le plus de
prix aux yeux des Perses; il lui concéda la jouissance de
Babylone sa vie durant sans avoir a payer de redevances; et il
lui accorda, en outre, beaucoup d’autres avantages» (III
160,2). Citons également Mascames, gouverneur de Doriskos,

51 Cf. Thuc. 1128,4; 129, 3; Esther 6, 1; Hdt. IV 97; VIII 85; BCH 13 (1889), 531 (lettre de
Darius a4 Gadatas).

52 Cf. P. BriaNT, 0p. cit. (n. 17), 90-91.
53 Cf. P. BrianT, in REA 87 (1985), 58 sqq.



HERODOTE ET LA SOCIETE PERSE 99

qui sut résister a 'offensive grecque: «C’est un homme qui
mérita que Xerxes lui envoyat, a lui seul, régulierement des
présents, comme au plus brave des gouverneurs nommés par
lui et Darius; il lui en envoyait chaque année; et autant fait
Artaxerxes fils de Xerxes pour les descendants de Mascames»
(VII 106,1). Le cas de Mascames est rapproché par Hérodote
(VII 107) de celui de Boges, gouverneur d’Eion, qui préféra se
suicider avec tous les siens plutdt que de se rendre: «Il ne
voulut pas en effet que le roi pensat de lui qu’il conservait sa
vie au prix d’une ldcheté... Aussi est-ce avec justice que, de
nos jours encore, il est loué par les Perses... Xerxes ne cessait
de faire son éloge, et il comblait d’honneurs ceux de ses fils
qui survivaient en Perse». De cette manieére, le roi ne récom-
pense pas seulement des services rendus; il les suscite. D’ou la
démarche préalable de Zopyros, qui vient interroger Darius
pour savoir si le roi tient beaucoup 2 la prise de Babylone (111
154,1). Il convient en effet d’agir en fonction des désirs et des
ambitions du roi (cf. IV 97,2).

Parlant de Zopyros, Hérodote emploie I'expression: «ce
qui a le plus de prix aux yeux des Perses» (III 160,2). Une
expression presque identique est utilisée dans le cas d’Otanes,
qui devait recevoir «chaque année, comme distinctions
exceptionnelles, une robe médique et tous les dons qui, chez
les Perses, sont les plus estimés» (III 84,1). Ailleurs, Hérodote
parle du don d’une armée comme «un don nettement perse»
(IX 109,3). Attribuant 2 Mégabyze I’exploit qu’Hérodote ins-
crit au compte de Zopyros, Ctésias (§ 22) indique que «le
cadeau le plus marquant que fasse le roi chez les Perses est une
meule d’or». Xénophon est plus précis, parlant des présents
d’honneur «qu’a coutume de faire le roi: un cheval avec un
frein d’or, un collier d’or, des bracelets, un dxivixng d’or et
une robe perse» (Anab. 1 2,27). Ce sont les dons royaux
(Baowuxa ddpa) dont le méme Xénophon précise que «per-
sonne n’a droit de les détenir s’il ne les a regus du roi» (Cyr.
VIII 2,7). Il ne fait guere de doute que ces cadeaux et hon-



100 PIERRE BRIANT

neurs sont remis personnellement par le roi au cours d’une
cérémonie officielle, qui donne tout son sens social et poli-
tique a la pratique (cf. £sz. 6,7-11). Citons le cas de Mégabaze,
auquel le roi a donné un présent d’honneur (yépag); Darius
«I’avait honoré en tenant des propos [flatteurs] au milieu des
Perses» (Hdt. IV 143,1). De cette manieére, les bienfaiteurs
sont désignés comme des hommes du roi, dont ils tiennent
prestige, pouvoir et richesses.

Prenons maintenant le cas de Masistios. Hérodote
indique que, lors de la bataille de Platées, il portait une
cuirasse d’or sur son chiton de pourpre et qu’il était monté sur
un cheval néséen muni d’un frein d’or (IX 20-21). A mon
sens, le port de tels insignes ne prouve pas seulement la
richesse et la noblesse du personnage; bien d’autres aristo-
crates perses — tous renommés pour la somptuosité de leurs
habits et de leurs bijoux — étaient assez riches pour se les
procurer. En revanche, on sait que les chevaux néséens
étaient tenus en grand prestige: dans le cortege de Xerxes, des
chevaux néséens magnifiquement ornés suivaient le char de
Zeus [Ahura-Mazda], et ce sont également des chevaux
néséens qui tirent le char royal (VII 40,2 sqq.). Ce sont des
chevaux qui proviennent des haras royaux (cf. Arr. Anab. VII
13,1). Méme si leur usage n’était pas étroitement réservé a la
personne méme du roi, il n’en reste pas moins que monter un
cheval que monte le roi ne pouvait €tre qu’une marque
éclatante de la faveur royale comme le montrent les honneurs
conférés a Mardochée (£5sz. 6,8). Comme ’on sait par Xéno-
phon que, parmi les dons royaux, figuraient des armes en or et
un cheval muni d’un frein d’or, on est amené a supposer que,
si Masistios se distingue parmi tous les aristocrates perses, ce
n’est pas seulement en raison de la noblesse de ses origines et
de sa richesse, mais bien aussi en raison d’une faveur que lui a
concédée le roi. En quelque sorte, le don royal augmente et
tout a la fois relativise le prestige social qui s’attache a la
naissance.



HERODOTE ET LA SOCIETE PERSE 101

Il est intéressant également de relever la désignation
sociale qu’'Hérodote (IX 24) attribue a Masistios: «Il était,
aprés Mardonios, le plus considéré (royipwtatog) chez les
Perses et dans ’entourage du roi (napd te Iléponot kai BactAéi) ».
L’expression doit étre distinguée de celle, plus fréquente, de
«tres [ou le plus] considéré chez les Perses». D’autres exem-
ples paralléles peuvent étre cités: « Xerxeés avait de la consi-
dération» pour ’Achéménide Artachaies (86xipov 6vta napd
Eépgn) (VII 117, 1). « Mardonios, fils de Gobryas, et Artabaze,
fils de Pharnakes, (étaient) du petit nombre de Perses que
Xerxes tenait en estime particuliere (6g &v OAiyoiot Iepoéwv Rv
avnp 8okipog mapa ZEpEn)» (IX 41, 1). De Préxaspes, Hérodote
écrit (III 74, 1) qu’il était «en trés grand honneur parmi les
Perses (év aivy peyiorn ... &v [léponor)». C’est «un homme dis-
tingué (86xipog)» (IIT 75, 3). Ce statut et cette position,
Préxaspes ne les doit pas seulement a la naissance: le roi «le
tenait en honneur entre tous», précise Hérodote (I1I 30, 3),
car c’était celui des Perses qui lui était «le plus fidele (moto-
TOTOG) M.

Aussi prestigieux soit-il, un noble perse n’est jamais assuré
de conserver la faveur du roi. En chitiant impitoyablement
I'affront d’Intaphernés, Darius avait fait comprendre aux Six
qu’eux-mémes n’étaient pas a I’abri de la défaveur. Citons
également Mardonios — 2 la fois neveu et gendre de Darius
—, qui fut destitué de son commandement en raison de son
échec en Europe. De méme, un haut personnage peut perdre
les avantages matériels que lui avait valus antérieurement la
faveur royale34. Un tel syst¢me confere au statut social un
caractére de précarité, qui, lui-méme, constitue une incita-
tion permanente a servir un roi qui apparait comme le seul
dispensateur de bienfaits et de promotions. En quelque sorte,
tout vient du roi et tout remonte au roi: il n’est de véritable
prestige social en dehors de la faveur royale.

54 fbid., 67.



102 PIERRE BRIANT

On voit ainsi se dessiner une hiérarchie définie par le
degré de faveur que le roi manifeste publiquement aux nobles
qui entourent. La faveur royale dépend elle-méme non
seulement des origines du noble, mais également de la fidélité
et de la loyauté qu’il doit déployer constamment envers la
personne du roi et ses instructions>>. Cette hiérarchie royale
ne fait pas disparaitre la hiérarchie génétique, mais elle
I'integre dans un mouvement social dominé par les intéréts
du roi et de la dynastie. Dés lors, 'ambition des Perses, y
compris des plus grands aristocrates, est d’étre intégrés a ce
qu’on peut appeler le ‘premier cercle’ de la faveur royale 5.
Préxaspés était le «porte-message» de Cambyse, car «le roi le
tenait en honneur entre tous» (111 34, 1; cf. I 99 et 115). Son fils
était chargé de verser a boire au roi, «ce qui n’était pas non
plus un mince honneur» (#67d.). Le conducteur du char de
Xerxes est Patiramphis, fils d’Otanes (VII 40, 4), manifeste-
ment de haute famille. Deux illustres nobles, Gobryas et
Aspathings, sont représentés sur la fagade du tombeau de
Darius, I'un en porte-lance, I'autre en porte-arc®’. Darius
lui-méme était porte-carquois sous Cyrus (Aelian. A XII
43) et porte-lance sous Cambyse (III 139, 2)58.

3> Cf. Hdt. I1I 30, 3: motétatog (Préxaspes), a rapprocher d’ Arrien, Anab. 111 23, 7 (rioTig
d’Artabaze et de ses fils a ’égard de Darius III) et de Quinte-Curce, 111 1, 7 (pro fide
morituros: défenseurs de Kelainai) et V 3, 4 (pro fide experiri: Madates aux Portes Quxianes;
cf. P. BrianT, 0p. cit. [n. 31], 167). En des termes perses, la vertu reconnue comme
supréme par le Grand Roi, c’est la Vérité (arta) (DB IV 64; DNb § 8) — rendue par
Hérodote (I 136) sous le terme aAnvea (cf. P. BriANT, #bid., 449; H. SANCISI-WEERDEN-
BURG, 0p. ¢it [n. 50], 217 sq.).

% Cf. en particulier Xen. Anab. 15,8;16, 4; Arr. Anab. V1111, 8; Diod. XIX 22, 2-3 (cf. P.
BrianT, ibid., 80 n. 4). Rappelons que pour Hesychius (s.2. a{fjtar), les ‘nobles’ sont ceux
qui sont «le plus proches du Roin».

°7 Sur les problemes d’identification, cf. M. C. Root, The King and Kingship in Achaemenid
Art (Leiden 1979), 73-74; 76 n. 98.

*8 C’est peut-étre a ce titre qu’il insista auprés de Syloson pour obtenir son manteau de

pourpre (Hdt. Il 139, 2). Selon Quinte-Curce (III 3, 15), en effet, «on confiait d’ordinaire
aux doryphores la garde-robe du roi».



HERODOTE ET LA SOCIETE PERSE 103

En guise de remarque terminale, on ne peut que souligner
a nouveau tout le profit que I’historien peut tirer d’une ana-
lyse précise de tous les passages d’Hérodote qui portent sur
’aristocratie perse et sur ses rapports avec la dynastie aché-
ménide. Il convient en méme temps de replacer ses infor-
mations dans la perspective historique d’un empire quia duré
pres de deux siecles et demi. La ‘disparition’ d’Hérodote a
partir de 479,/8 a sans doute contribué a faire naitre le mythe
historiographique d’une décadence perse inaugurée par les
défaites de Xerxes en 480/79. Ce mythe est le résultat d’une
erreur de perspective d’une part, des déformations idéologi-
ques des auteurs du IV® siecle et de I'époque d’Alexandre
d’autre part>.

Par ailleurs, la réelle importance du Livre ITI d’Hérodote
ne doit pas conduire 2 la conclusion que I’élimination de
Smerdis/Bardiya a ouvert la voie a une dépendance durable
des rois par rapport aux grandes familles aristocratiques. Une
~lecture plus attentive de ’ensemble de ’ceuvre d’Hérodote et
la comparaison avec d’autres auteurs classiques et avec des
sources proprement achéménides permettent au contraire de
conclure que — sur les plans social, économique, politique et
idéologique — P’aristocratie perse a été intégrée fermement
dans le champ de la politique royale®. Les structures fami-
liales et claniques n’ont pas pour autant disparu (cf. IV 167),

52 Cf. mon ¢tude « Histoire et idéologie: les Grecs et la ‘décadence perse’ », in Mélanges
Pierre Levégue 11 (Paris 1989), 33-47.

60 A leur maniere, les auteurs grecs (e.g. Hdt. VII 39, 1) rendent compte de cet état de fait
en qualifiant fréquemment les aristocrates perses de 800A0¢ /ot du Grand Roi (Xen. HG
IV 1, 36; [Arist.] De mundo 6, 398 a sqq. ; les np@tot et Soxipmtatol qui entourent le roi [oi
HEV ape avtov], les satrapes et stratéges, sont des dobAot du Grand Roi; également
Aelian. VH X1I 43 : Darius I1T 8obAog, 4 rapprocher sans doute de Plut. A/lex. 18, 7: avant
son avenement, Darius 111 était astandes [courrier?] du roi). Comme on le voit dans la
lettre de Darius a Gadatas, le terme 800Aog transcrit bandaka, terme employé par Darius
aussi bien pour faire référence a ses lieutenants (DB 11 § 25, 26, 29) qu’aux pays soumis
(DB1§ 7). Le terme qualifie des hommes liés au roi dans un rapport d’homme 4 homme
(cf. Xen. Anab. 16, 6; 10) — rapport souvent comparé a I'allégeance féodale (cf. G.
WIDENGREN, in /A4 8 [1968], 133-55).



104 PIERRE BRIANT

pour la simple raison qu’elles constituaient les cadres de la
reproduction sociale. La transmission du pouvoir et de la
fortune a continué de s’opérer de maniere privilégiée par
I'intermédiaire des rapports de parenté (hiérarchie géné-
tique), mais ceux-ci ne représentent plus la seule condition de
'acces et du maintien au pouvoir et aux responsabilités dans
I'Empire (hiérarchie royale). Au fond, 'on pourrait dire
qu’une seule grande famille échappait a cette logique (ou plus
exactement qu’elle en contrélait la dynamique): c’est la
famille royale elle-méme, tout simplement parce que, dans
son cas, les rapports de parenté se confondaient avec les
rapports de pouvoir qu’elle sut imposer dans I’Empire ef en
Perse.



HERODOTE ET LA SOCIETE PERSE 10§

DISCUSSION

M. Lloyd: In his introduction, M. Briant stated clearly that he intended
to concentrate his attention on the specifically historical aspects of the
topic. This is entirely understandable, but I should like, nevertheless, to
raise two questions of a historiographical nature. The first concerns the
question of cultural assimilation in Herodotus. It is evident that the most
important factor in determining his choice of material for discussion when
dealing with foreign cultures was a perception of difference from what was
done in Greece. However, this very interest meant that striking points of
similarity could make a deep impression. This brings its dangers in that
once such points of similarity have been detected the foreign element in
the comparison can easily be contaminated by being assimilated to its
Greek counterpart.

A good example of this occurs in Book II where it is quite clear that
Herodotus’ account of the pdyipot or Warrior Class involves a consider-
able distortion of what certainly happened in Egyptian society because
Herodotus, and probably his countrymen in general, saw the pdyipot as
the Egyptian equivalent of the Spartan duotot. This process has led to a
degree of contamination which makes it impossible to be sure how much
of what we are told about the péyipotis Egyptian and how much Spartan. I
should like to suggest that this situation is potentially present whenever
Herodotus deals with foreign cultures. In this instance it is worth remem-
bering in what Professor Briant says about the Persian system of clans and
tribes. Greeks too had such things, and, although it is true that the system
he describes is common to Indo-European peoples, and what he says of the
Persians may well be right, we must always bear in mind the possibility of
assimilation. The same must also held true when Professor Briant speakes
of the Persian equivalent of the Greek institution of the &énixAnpog.

The second point concerns the intriguing passage in III 31 where
Cambyses is described as marrying his sister. Here we have Herodotus
imputing motives, or, at least, postulating a chain of causation. As often,
they are of an individual or personal nature. Professor Briant, quite



106 DISCUSSION

rightly, asks the question whether this action should not be seen as a
political measure designed to concentrate power within a small inbred
group. I have no difficulty with this notion, but, since the passage is
located during Cambyses’ presence in Egypt, it is worth asking the further
question whether we may have an example of the Persian capacity for
assimilating other cultures which emerges so clearly in architecture,
sculpture, and other aspects of their civilization. Brother-sister marriage
was standard practice in Pharaonic Egypt. Could Cambyses have got the
idea from there?

M. Harmatta: En raison de I’abondance des données concernant les
Perses chez Hérodote, la tiche de M. Briant n’était pas simple. Il a eu
raison de choisir le theme « Hérodote et la société perse», limitant méme
ce theéme a une analyse de l'aristocratie perse dans les Histoires d’Hérodote.
Dans ce contexte, Hérodote a-t-il bien compris et justement interprété ses
sources relatives a 'aristocratie perse? Il est vrai qu’un historien est tou-
jours influencé par les structures de la société dans laquelle il vit; il peut
donc faire erreur en identifiant les catégories sociales d’un autre peuple
avec les siennes. Mais Hérodote, originaire de I’Asie Mineure, avait une
connaissance beaucoup plus juste de la société perse qu’un Xénophon, par
exemple; de plus, la «microstructure» de Iaristocratie perse (les «amis» du
Grand Roi, les hauts fonctionnaires, les chanceliers, etc.) n’avait pas
d’équivalent chezles Grecs: en caractérisant aristocratie perse, Hérodote
ne fut pas induit en erreur par ses idées sur I’aristocratie grecque.

En ce qui concerne le mariage 4 'intérieur de la famille ou entre
consanguins proches, on ne doit pas oublier que I'histoire des Achémé-
nides commence bien avant le sé¢jour de Cambyse en Egypte, et le xvefokdas
(mariage a l'intérieur de la famille) est une institution fort connue déja
dans I’Avesta. En outre, Cambyse dut conclure son mariage avec Atossa
avant son expédition contre ’Egypte, puisque, comme on sait, il mourut”
au cours de son retour.

Du point de vue des idées directrices de ’aristocratie perse, 'inter-
prétation du § 3 de 'inscription vieux-perse DB I est trés importante. On
pensait jadis a la possibilité de lire ici @data, 4 savoir le mot vieux-perse
correspondant au meéde z2z#4-, ‘noble’; mais, depuis lors, G. G. Cameron a



HERODOTE ET LA SOCIETE PERSE 107

examiné ce passage sur l'original, le rocher de Bistoun, et il appert que la
lecture correcte est a@mata, qui signifie ‘éprouvé’, ‘excellent’. Ainsi, la
traduction du § 3 de DB Isera la suivante: “Depuis longtemps, nous avons
fourni la preuve de notre capacité [ou: de notre rendement] supé-
rieure». Alors, ce texte vieux-perse fournit une base de premier ordre pour
I'analyse de M. Briant, selon laquelle la force ordonnatrice de ’aristocratie

perse était le service, le rendement, le ‘bienfait’ pour le Grand Roi.

M. Lombardo: A proposito di quanto osservava il professor Harmatta sul
significato del termine @»ata, vorrei far notare che ad esso appare perfet-
tamente corrispondere quello del greco 80k1p0g, che in origine vuol dire,
come ha mostrato C. Arbenz (Die Adjektive anf -IMOZX [Tiibingen 1933]),
«Tuchtig in Kampfaufnehmen», «Kampferprobt» (p. 41), significato,
questo, che appare chiaro nella piu antica attestazione del termine in un
frammento di Alceo (fr. 6, 12 Voigt). Va quindi sottolineata la frequenza
con cui Erodoto impiega 'espressione avip doxnog (et similia: Gvopeg
doKiuotl, avnp SoKILMTATOG, etc.), in riferimento ad un numero notevole
di personaggi, sia medo-persiani (ad es. Artembare medo: I 114, 3; Mitro-
bate e Cranaspe: III 126, 2; Zopiro: III 155, 1 e 157, 1) che greci, ancor piu
numerosi, e tutti, si direbbe, di statuto sociale aristocratico (ad es. Licurgo
spartano: I 65, 2; Demonatte di Mantinea: IV 161, 2; gli Alcmeonidi: V 62
e VI 124; Aristodico di Cuma eolica: I 158, 2; Pitagora milesio: V 126,

1).

M. Llpyd: 1 must reply to Professor Harmatta’s comments on aristo-
cracy in Greece and Persia. It is, of course, true that we do not have in
Greek city-states the closed aristocracies of the type which we find in
Persia, but aristocracies there were, and Herodotus was quite capable of
using the same technical, or semi-technical, terminology to refer to Greek
aristocrats and those in Persia, e.g. dpioTot, e080KIpOL, eVyevelc. We also
find in Greek contexts families such as the Philaids or Alcmeonids using
political devices such as intermarriage, gift-exchange, and patronage
which would not be in the least strange in a Persian context. All this
creates a Greek parallel sufficiently close to the Persian aristocracy and its
modes of behaviour to justify the maintenance of an attitude of caution



108 DISCUSSION

when evaluating Herodotus” references to the upper reaches of Persian
society. His record may be absolutely accurate, but distortion by assimi-
lation is always a possibility which must be carefully assessed, if only to be

rejected.

M. Dible: Sie haben darauf hingewiesen, dass die Terminologie, mit der -
Herodot die Gliederung der persischen Aristokratie beschreibt, recht
diffus und wenig klar ist. Indessen zeigt sich dabei ein grosser Reichtum an
Bezeichnungen. Darunter befindet sich auch der Ausdruck Opowog t®
npwt. Das erinnert an die Hierarchie der Hofchargen bei den seleuki-
dischen (und auch ptolemiischen) Kénigen, wo in der Rangfolge die
looTipol T01g mpmTolg eilolg den mpdTOL PiAoL, die iodTILOL TOIC PiAOLg
den @iAot (sc. des Konigs) folgen. Das Hofzeremoniell der Seleukiden war
nach achimenidischem Muster gestaltet. Meine Frage ist deshalb, ob man
in der reichen und differenzierten Terminologie Herodots nicht doch die
Wiedergabe eines streng hierarchisch geordneten Personenkreises um den
Perserkonig erkennen darf, wie er der griechischen Welt unbekannt war,
wann sich eine solche Rangordnung bei den Persern herausbilden konnte,
und ob zu diesem Problem aussergriechische Quellen zur Verfiigung
stehen.

M. Asheri: Je voudrais faire observer que ’exposé d’Hérodote relatif
aux Perses fournit une bonne illustration de son intérét pour les classes
sociales, pour les distinctions de rangs, etc. Cette curiosité regarde aussi
I’Egypte, la Thrace et la Scythie. Méme la distinction ethnologique qu’il
établit entre peuples ‘agriculteurs’ et peuples ‘nomades’ se retrouve 2
propos des Scythes. L’intérét qu’il porte 4 cette discrimination éclaire la
genése de son esprit comparatif.

Je me demande par ailleurs si des hypotheses sont possibles quant aux
sources d’Hérodote au sujet des lois perses (voir la loi du mariage en 111 32,
les BaciAniot dikactal, la codification des lois opérée par Darius en
Egypte, etc.).

M. Burkert: Sie sprechen von dem Katalog der Xerxes-Armee (VII
61-100) als dem “véritable Who’s Who”'. Ist anzunehmen, ist es iiberhaupt



HERODOTE ET LA SOCIETE PERSE 109

moglich, dass Herodot eine schriftliche Grundlage fiir diesen Katalog
hatte? (O. Murray spricht von “lists created under the influence of docu-
mentary models” [Achaemenid History 11: The Greek Sources, Leiden 1987,
109]). Herodot hatte zwei ‘gefdhrliche’ Vorbilder im Griechischen: den
Schiffskatalog der /as, und die fiktiven Namenlisten in Aischylos’ Per-

Sern.

M. Lloyd: 1 do not think that I can agree with Professor Harmatta on
the question of the general currency of a knowledge of Persian in Greek
contexts. It is very important to remember that it is possible to know
languages in many different ways and at very different levels. Mercenaries
who had served in the Persian army or merchants in Asia Minor selling
produce to Persian soldiers or administrators might acquire their 200
words or so of Persian and be perfectly fluent when dealing with a closed
context like the drill yard or selling onions, but this does not mean that
they would be capable of dealing with Iranian theology or of extracting
detailed information on the organization of the army dispatched by Xerxes
to bring the Greeks to heel. It is also easy to forget that speaking a
language, even quite well, is one thing; being able to read and exploit
documentary sources is quite another. So, a smattering of Persian might
well have been found amongst certain Greeks in certain Greek states, but
it would have been roughly equivalent to waiter’s English in a modern
tourist resort and would hardly have provided Greeks with an open-

sesame into Persian culture.

M. Nenci: Condivido pienamente quanto emerge dalla penetrante
analisi della societa persiana che Briant ha presentato e che mi suggerisce
molte riflessioni. Mi limiterd ad alcune. Ad es. le informazioni erodotee
precise e datate, mi fanno pensare che anche il quadro erodoteo della
religione persiana rifletta un tipo di religione popolare diffuso in Persia
nel V secolo a.C.

Circa i superlativi (Soxipmtatog ete.), mi chiedo se riflettano titolature
persiane o apprezzamenti erodotei e in questo secondo caso credo si debba
tener conto della tendenza di Erodoto a segnalare I'a§idtotov Adyov e a

privilegiare il superlativo. Inoltre non credo ai sinonimi se non come



110 DISCUSSION

approssimazioni nella comunicazione linguistica; se nessuna scelta lin-
guistica & neutra, forse ci si pud chiedere se i termini usati da Erodoto per i
vari gradi della societa persiana non abbiano loro valenze precise sia
connotative che denotative. La rappresentazione dell’svyévela persiana,
in cui si evidenzia 'importanza della nobilta dei natali, ma soprattutto la
nobilta delle azioni e dei servigi resi al sovrano, mi pare consonante con la
nuova concezione democratica dell’svyévela nell’Atene periclea.

Infine, sul nomadismo in Persia, mi pare da segnalare, rispetto al
nomadismo scitico, che mentre per gli Sciti & I’'ambito dei loro spostamenti
a definire il loro spazio, per la Persia ¢ uno spazio dai confini politicamente

gia segnati a circoscrivere il fenomeno.

M. Bondi: Nella relazione di P. Briant mi ha particolarmente interes-
sato I'analisi delle strutture tribali persiane e del processo di sedentariz-
zazione che ha luogo in quella societa a partire della meta del VI secolo
a.C. Un problema che puo porsi a questo proposito ¢ quello dell’eventuale
influenza che su tale processo possono aver esercitato le culture urbane
della costa mediterranea (dall’Asia Minore alla Fenicia, allo stesso Egitto).
Vi sono elementi che attestano, nel modo di costruzione delle citta e nelle
loro strutture, una simile influenza da parte degli £0vn con cui i Persiani

sono venuti in contatto proprio durante il VI secolo a.C.?

M. Lombardo: A proposito della insistenza, da parte di Pierre Briant,
sulla politica di coesione dinastico-familiare degli Achemenidi, vorrei
osservare che vi sono anche, nel testo erodoteo, indizi abbastanza chiari
dell’” esistenza di tensioni e contrasti all’interno della famiglia (o del ¢lan)
regale; tensioni che sembrano emergere soprattutto nei momenti di suc-
cessione dinastica e in relazione ad essi: ad esempio, se ¢ vero che pro-
babilmente non fu Atossa a imporre a Dario la scelta di Serse quale
successore, ¢ vero anche che Erodoto le attribuisce 10 ndtv kpdtog alla
corte persiana e che comunque insiste sull’antagonismo tra Serse e Arto-
bazane (VII 2-3).

E verosimile che tensioni e contrasti di questo genere fossero esatta-
mente D’altra faccia della concentrazione del potere nell’ambito della
famiglia reale e tra i suoi membri.



HERODOTE ET LA SOCIETE PERSE 111

Vi e tuttavia ’episodio narrato da Erodoto alla fine delle Szorze, quello
della passione di Serse per la moglie e poi per la figlia di suo fratello
Masiste, col suo esito drammatico, e potenzialmente pericoloso per lo
stesso centro del potere persiano (IX 108-113), che mostra come nel quadro
dei rapporti ‘personali’ all’interno della famiglia reale, potessero crearsi
tensioni e contrasti gravi anche in una prospettiva politica.

E mi chiedo se, alla luce di questo racconto, non sia gia Erodoto
'inizio di quel «mito della decadenza persiana», legata agli intrighi di

corte, cuil ha accennato in conclusione Pierre Briant.

M. Briant:

1) M. Lloyd a fort justement posé le probleéme de la méthode d’Héro-
dote, quia pu analyser la société perse en I’assimilant parfois indiiment a la
société grecque de son temps. Un probléme analogue est abordé par MM.
Harmatta et Burkert. Il est bien évident tout d’abord qu'Hérodote a mené
son analyse en utilisant le plus souvent des concepts et un vocabulaire
grecs. Doit-on pour autant nier toute valeur a ses renseignements? Je ne le
crois pas. Chaque cas doit étre étudié avec précision. Le cas idéal, pour
’historien d’aujourd’hui, est de pouvoir disposer a la fois de la version
d’Hérodote et d’une version issue des Perses eux-mémes ou dun des
peuples de P'Empire. Que I'on songe par exemple combien les documents
égyptiens ont modifié I'analyse que 'on a pu faire de la politique de
Cambyse en Egypte. Dans d’autres cas, le jugement de 'historien est plus
difficile, et M. Lloyd a raison de manifester quelques réserves sur I'inter-
prétation que l'on peut donner de Thistoire de la fille «épiclére»
d’Artanes, 'un des freres de Darius (VII 224, 2); la question doit rester
ouverte. En revanche, concernant les unions endogamiques, je ne crois pas
que l'on puisse songer a une influence égyptienne. On a souvent parlé
d’une influence élamite, bien qu’elle reste 4 prouver d’une maniére
assurée !, De toute fagon, comme le remarque justement M. Harmatta, les
premiers mariages de ce type sont attestés avant ’expédition de Cambyse

en Egypte (cf. mariage Cambyse/Atossa). Au surplus, comme je le rappelle

! Dans ce sens, voir récemment Fr. GriLrot, in /4 276 (1988), 61 5qq. et notamment: « La
coutume ¢élamite voulait que des souverains épousent leurs sceurs».



112 DISCUSSION

(ci-dessus p. 95 n. 45), les textes iraniens (et plusieurs textes grecs) démon-
trent qu’il s’agit 1a d’une trés ancienne coutume iranienne.

2) En I'absence de données perses paralleles, nous ne devons pas
rejeter nécessairement les données offertes par Hérodote. A ce sujet, je ne
partage donc pas les doutes émis par M. Burkert sur la validité du témoi-
gnage d’Hérodote décrivant 'armée de Xerxes. J'ai déja exprimé ailleurs
(Abstracta Iranica 3 [1980], n° 197) mon opposition a la these de Kimball
Armayor, selon lequel les Catalogues que I'on trouve dans Hérodote sont
construits sur un modele comparable au ‘Catalogue des Vaisseaux’. Il ne
fait pas de doute qu’il existait dans ’'Empire et dans chaque satrapie des
documents écrits sur le recensement des armées. Ce qui ne veut pas dire
qu’Hérodote les a utilisés directement, mais qu’il en a eu connaissance par
des voies que nous ne pouvons pas reconstituer précisément. Sans doute
devons-nous penser, la comme ailleurs, a des sources orales (cf. mes
remarques dans Rois, tributs et paysans [Paris 1982], 491 sq.).

3) Concernant la terminologie utilisée par Hérodote, je partage en
partie les remarques de M. Nenci, et japprécie celles qu’ont proposées a ce
sujet MM. Dihle et Lombardo. Il me parait cependant tres difficile de
déterminer quelles réalités institutionnelles recouvrent éventuellement
les termes utilisés par Hérodote. Peut-on penser a 'existence d’une hié-
rarchie aulique, qui serait, comme le suggére M. Dihle, le mode¢le de la
titulature hellénistique? C’est possible; mais les réflexions menées par
L. Mooren sur le sujet mettent en doute cette hypothése (cf. La bigrarchie de
cour ptolémaigue [Louvain 1977], 17 sqq.). "Tadmets qu’il ait existé une hié-
rarchie de cour chez les Perses (on connait les @iiot, les cuyyevelg, les
ovunotol, les opotpanelor, et bien d’autres encore, répertoriés dans des
textes perses et dans des tablettes babyloniennes). Mais il ne me semble pas
que le vocabulaire, somme toute tres vague, utilisé par Hérodote renvoie a
une telle hiérarchie aulique: il rend compte plutét, a sa maniére, des
hiérarchies sociales. Ajoutons que des termes perses ont pu cependant étre
transmis par Hérodote sans qu’il en eiit clairement saisi le sens. L’un des
cas les plus frappants est le nom de Masistes, présenté (IX 108-113) comme
un frére de Xerxes. H. Sancisi-Weerdenburg (Yauna en Persai [Groningen
1980], 48 sqq.) a proposé de voir dans cet anthroponyme une transcription
du titre iranien de Mathista, c’est-a-dire de «second apres le roin, titre dont



HERODOTE ET LA SOCIETE PERSE I13

le contenu a été exposé avec clarté par E. Benveniste, 7itres et noms propres en
iranien ancien (Paris 1966), 51-65.

4) A propos des rapports entre aristocratie et dynastie, je partage tout a
fait la remarque de M. Lombardo sur I’existence de tensions dans la famille
royale. J’indique d’un mot, cependant, que les luttes pour le tréne se sont
déroulées exclusivement entre les héritiers achéménides potentiels, sans
qu’aucune autre grande famille elit jamais supplanté les Achéménides. En
revanche, je ne crois pas que I'histoire de I'opposition entre Xerxes et
‘Masistes’ signifie qu’aux yeux d’Hérodote, I’échec de lexpédition en
Grece marquait le début de la décadence, qui aurait été symbolisé par cette
intrigue de cour. Ce que jai indiqué brievement dans ma conclusion, c’est
que l'arrét du récit hérodotéen en 479/478 avait pu conduire, chez des
historiens contemporains, a élaborer le mythe de la ‘décadence perse’. Mais ce
mythe n’est pas une création d’Hérodote. J’ajoute que si Hérodote avait
voulu réellement raisonner sur ce plan, il lui aurait été plus facile d’inscrire

au compte de Cambyse le début de cette ‘décadence’.






	Hérodote et la société perse

