
Zeitschrift: Entretiens sur l'Antiquité classique

Herausgeber: Fondation Hardt pour l'étude de l'Antiquité classique

Band: 35 (1990)

Artikel: Herodot als Historiker fremder Religionen

Autor: Burkert, Walter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-660689

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-660689
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


I

Walter Burkert

HERODOT ALS HISTORIKER
FREMDER RELIGIONEN

Die Frage, ob Verstehen von Fremdem überhaupt möglich

sei, steht über dieser ganzen Tagung. Sie scheint auf dem
Gebiet der Religionswissenschaft ganz besonders heikel zu
sein. Ob es ein Verstehen fremder Religionen gibt, ist eine
ständige, vielbehandelte Frage h Ob jemand behaupten kann,
eine vergangene Religion wie die babylonische oder die
persische Religion auch nur zulänglich zu kennen, geschweige
denn zu verstehen, steht erst recht dahin. Im Hintergrund
lauert die keineswegs triviale Frage, ob 'man' denn die eigene
Religion verstehe; ich würde sagen: in der Regel nein.

Momigliano hat uns Herodot als Vater der Ethnologie
sehen gelehrt2, was geeignet ist, den Problemhorizont zu
erweitern: Gerade die neuere Ethnologie hat mehr und mehr
in Frage gestellt, ob es überhaupt möglich sei, Fakten
'objektiv' aufzunehmen. Um Margaret Meads Buch Coming of
Age in Samoa (1928), das doch als eine der bedeutendsten

'J M Kitagawa, Gibt es ein Verstehen fremder Religionen? {~Lc\6.tn 1963), H G Kippenberg,
B Luchesi, Magie Die sozjalwissenscbafihche Kontroverse über das Verstehen fremden Denkens

(Frankfurt 1978)

2 A Momigliano, "'Ihe place of Herodotus in the History of Historiography", in Secondo

Contributo alia storia deglt studi classici (Roma i960), 29-44 Studies in Historiography (New
York 1966), 127-42, dt "Die Stellung Herodots in der Geschichte der Historiographie",
in Herodot Eine Auswahl aus der neueren Forschung, hrsg von W Marg (Darmstadt 1962

3i98z)> 137-56



2 WALTER BURKERT

Leistungen der teilnehmenden, beobachtenden Ethnologie
berühmt geworden war, ist eine postume Kontroverse
ausgebrochen3. Das Lieblingskind schaurig-schöner Ethnographie,

der Kannibalismus, sieht sich — wenn auch kaum

endgültig — in seiner Existenz bedroht4. Wenn also Herodot
als Religionsethnologe problematisch erscheinen kann und
muss, befindet er sich damit in bester Gesellschaft. In Frage
stehen sowohl die Einzelinformationen wie die Prinzipien
der Verarbeitung, die aus dem einzelnen ein Bild
gestalten5.

Weitestgehende Skepsis gegenüber Herodots Einzelangaben,

insbesondere den Quellenangaben hat Fehling
vertreten6, gegenüber den Augenzeugenberichten aus Ägypten
Armayor7; Elartog hat die Frage nach 'objektiver' Referenz
prinzipiell-methodisch ausgeschlossen und sich auf Konfrontation

mit anderen Angaben Herodots und dem 'savoir par-
tage' der gleichzeitigen griechischen Kulturwelt beschränkt8.

^ D. Freeman, Margaret Mead and Samoa. The Makingand Unmaking ofan Anthropological Myth

(Cambridge, Mass. 1983); dt. Liebe ohne Aggression (München 1983).

4 W. Arens, The Man-Eating Myth (New York 1979). Cf. R. Rosaldo, in R. G. Hamerton-
Kelly, Violent Origins (Stanford 1987), 240 f.

5 Zu Religion bei Herodot und zur Religion Herodots seien genannt: C. Sourdille,
Herodote et la religion de TEgypte (Paris 1910); G. C. J. Daniels, Reltgieus-historische Studie over

Herodotus (Antwerpen 1946); R. Crahay, La htterature oraculaire chez Herodote (Paris 1956);
W. Potscher, "Gotter und Gottheiten bei Herodot", in WS 71(1958), 5-29;}. Kirchberg,

Die Funktion der Orakel im Werke Herodots (Gottingen 196 5); G. J. D. Aalders, "De
Gnekse godsdienst in het werk van Herodotus", in Lampas 7 (1974), 164-81; G. Lache-
naud, Mythologies, religion et phtlosophte de l'histotre dans Herodote (Lille 1978); W. Burkert,
"Herodot über die Namen der Gotter: Polytheismus als historisches Problem", in MH
42 (1985), 121-32; F. Mora, Rehgtone e religiont nelle störte di Erodoto (Milano 1985; im
folgenden: Mora). Nur mit Verfassernamen zitiert werden die Kommentare- W. W.

How,J. Wells, A Commentary on Herodotus (Oxford *1928); A. B. Lloyd, Herodotus. Book II,
vol. I-III (Leiden 1975, 1976, 1988); D. Asheri (ed.), Erodoto. Le störte. Libro I {Milano
1988).

6 D. Fehling, Die Quellenangaben bei Herodot (Berlin 1971).

7 O. Kimball Armayor, Herodotus' Autopsy of the Fayoum: Lake Moeris and the Labyrinth of
Egypt (Amsterdam 1985).
8 F Hartog, Le miroir d'Herodote. Essat sur la representation de Tautre (Paris 1980; im
folgenden- Hartog).



HERODOT ALS HISTORIKER FREMDER RELIGIONEN 3

Natürlich lässt sich dem mit der seit Piaton bekannten
'Umkehrung' begegnen: Wenn Hartog voll und ganz Recht
hätte, wäre seine These eben nur in Bezug auf französische
Akademiker der 8oer Jahre und nicht in Bezug auf Herodot
von Belang9. Die interessanteren Fragen scheinen mir jedenfalls

jenseits des geschlossenen griechischen Beziehungshorizontes

zu liegen.
Für die Frage nach dem Wahrheitsgehalt im einzelnen

gibt es im Grunde immer wieder nur die eine Antwort, die
Forderung nach mindestens zwei voneinander unabhängigen
Zeugen. Im Fall Herodot hat man sich der damit gestellten
Aufgabe seit langem angenommen, hat nach unabhängigen
griechischen Zeugnissen gesucht, nach orientalischen Texten
und nach archäologischen Befunden, die Herodot bestätigen
oder aber widerlegen können. Für die von Herodot beschriebenen

fremden Religionen ist die Situation dabei ganz
verschieden: überreich sind die heranzuziehenden Texte und
sonstigen Befunde im Ägyptischen10; sie sind eben dadurch
verwirrend. Eher knapp und schwierig zu beurteilen sind die

Originalquellen im Babylonischen11, sehr kompliziert und
schwierig im Iranischen; allenfalls archäologische Befunde
und ethnographisches Vergleichsmaterial lassen sich für die
Skythen und andere entlegenere Völker heranziehen.

Für die allgemeinere Frage nach den Prinzipien der
Verarbeitung und den so gezeichneten Bildern möchte ich, ohne
die Gefahr der Missverständnisse und Verzeichnungen
bewusster und unbewusster Art, die Rolle der Projektionen
im antiken wie im modernen Bereich zu leugnen, immerhin
9 B. Lincoln, "On the Scythian Royal Burials", in S. N. Skomal, E. C. Polome (ed.),
Proto-Indo-European The Archaeology of a Linguistic Problem. Studies in Honor of M. Gimbutas

(Washington 1987), 267-85, hier 267.
10 Zu nennen ist noch immer A. Wiedemann, Herodots zweites Buch (Berlin 1890).

Zusammenfassung des neuren Standes jetzt bei Lloyd.
11 O. E. Ravn, Herodotus' Description ofBabylon (Copenhagen 1942); W. Baumgartner,
"Herodots babylonische und assyrische Nachrichten", in Archiv Orientälni 18 (1950),
69-106; Mora 40-49. Zu Iranischem und Skythischem infra Anm. 43; 48.



4 WALTER BURKERT

behaupten, dass Herodot unter den Begründern der
vergleichenden Religionswissenschaft auf einen Ehrenplatz
Anspruch hat; dies nicht so sehr darum, weil er in seinen
ethnographischen Exkursen der Religion breiten Raum
gewährt — Herodot kennt offenbar keine Völker ohne
Religion, auch wenn er im Fall der Inder keine Details angibt —,
sondern vielmehr auf Grund von vier Prinzipien in seinem
Umgang mit fremden Religionen: (i) Herodot stellt den
Wahrheitsanspruch der Religion, die 'Theologie' zurück und
hat damit den Blick frei für fremde Eigentümlichkeiten; (2)
er konzentriert sich auf das direkt Beschreibbare, das Ritual;
(3) er verfügt über einen Begriff, der das jeweils Fremde an
seinem Ort in seinem Zusammenhang erfassbar macht und
Andersartigem als gleichwertig an die Seite stellt: Nomos\ (4)
er lässt, bei aller Verwunderung über kuriose Praktiken, eine
Haltung menschlicher Sympathie und menschlichen Einfühlens

nie vermissen — was mit der Kunst des Erzählers intim
zusammenhängt. Inwieweit er sich in alledem von seinen
Vorgängern unterscheidet, ist zu fragen.

Eine Vorfrage noch: Inwieveit dürfen wir überhaupt von
'Religion' im Blick Herodots sprechen? Welchen Begriff von
'Religion' hat Herodot, und welche Terminologie steht ihm
zur Verfügung? Dass ein anderes Volk eine 'andere Religion'
habe, dass es verschiedene 'Religionen' gebe, kann Herodot
in der Tat nicht mit diesen Worten sagen. 0pr|aKela, das Wort,
das im heutigen Griechisch für 'Religion' überhaupt steht,
kommt bei Herodot vor, hat aber den engeren Sinn 'religiöser
Brauch', 'Ritual'. Ihm bleibt, um die Sphäre des Religiösen zu
bezeichnen, vor allem üeoix; nEßsahat und Ipöi;; asßeaüai ist bei
Herodot fast immer im religiösen Sinn gebraucht12. Die
Frage nach 'anderen Religionen' stellt sich also in dieser
Form: Welche anderen Götter werden verehrt, und auf
welche Weise? Auffallend selten verwendet Herodot das

Wortfeld von eücEßsia(II 133,2; II 141,6). Die darin enthaltene
12 Nur III 128,4 bezieht es sich auf die Briefe des Königs.



HERODOT ALS HISTORIKER FREMDER RELIGIONEN 5

Bewertung einer 'guten' Verehrung schien ihm vielleicht
schon zu viel an eigener Stellungnahme.

Zunächst ein Blick auf vorherodoteische Befunde, auf
Beschreibungen fremder Bräuche und 'Religionen' in der
älteren griechischen Literatur13.

Dass es überhaupt Verschiedenheiten der 'Religion' gibt,
muss keineswegs bewusst werden oder jedenfalls nicht
ausdrücklich reflektiert sein. Bei Homer ist es gemeinhin
selbstverständlich, dass Troianer und Griechen die gleichen
Götter haben, so gut wie Lykier, Phryger und Thraker — wie
auch das Sprachenproblem ausgeblendet bleibt14 —.
Offenbar funktioniert seit je, was man später interpretatio
Graeca und interpretatio Romana nannte15 und was doch längst
vor den Griechen in den alten Hochkulturen seine feste
Tradition hatte: die Gleichsetzung ähnlicher Göttergestalten
in verschiedenen Völkern und Sprachen; gibt es doch sume-
risch-akkadische, akkadisch-hethitische, hethitisch-hurriti-
sche, akkadisch-ugaritische, hurritisch-ugaritische
Göttergleichungen und Götterlisten; auch semitische Götter im
bronzezeitlichen Ägypten werden teilweise 'übersetzt'16. Im
Griechischen dürften die 'Aphrodite' vom Ida im Aphroditehymnus

und Apollon von Lykien17 früheste sichere Beispiele
solcher Gleichsetzungen sein, abgesehen von homerischen

13 Vgl. K. Trudinger, Studien zur Geschichte dergriechisch-romischen Ethnographie (Basel 1918);

K. E. Müller, Geschichte der antiken Ethnographie und ethnologischen Theoriebtldung I (Wiesbaden

1972).
14 Nur einmal heissen die Karer, nicht die Troianer ßapßapöipcovoi, IL II 867, vgl. auch II
803 f.; IV 437 f.

15 G. Wissowa, "Interpretatio Romana", in ARW 19 (1918), 1-49; vgl. auch J. Vogt,
"Herodot in Ägypten" (urspr. 1929; i960), in Marg {supra Anm. 2), 423-26.
16 R. Stadelmann, Syrisch-Palästinensische Gottheiten in Ägypten (Leiden 1967).

17 Dass dies Aphrodite vom Ida mit Kybele-Kybebe ("Aphrodite": Charon FGrthst 262

F 5) zusammengehört, wird allgemein angenommen, vgl. W. Burkert, Griechische Religion

der archaischen und klassischen Epoche (Stuttgart 1977), 241 Zu Apollon und Lykien W.

Burki rt, "Apellai und Apollon", in RhM 118 (1975)' 1-21, hier 3 f.; Griechische Religion 227;
der entsprechende Gott heisst lykisch Natri-, vgl P. Frei, in Bibhotheca Orientahs 38 (1981),

360.



6 WALTER BURKERT

Götterszenen, die man mit Szenen orientalischer Epen paral-
lelisieren kann18. Fürs Ägyptische sind solche Interpretationen

dann auf jeden Fall mit Hekataios (FGrHist i F 305)
und Pindars Typhon-Mythos (Fr.91) gesichert, abgesehen
von den ja auch ausserliterarischen Ortsbezeichnungen wie
Heliopolis-Theben, Hephaistopolis-Memphis, Hermo-
polis19. Die Verschiedenheit der Religionen wird auf diese
Weise im Prinzip verneint. Auch bei Hesiod, auch in den
Hesiodeischen Katalogen gibt es keine 'nichtgriechische
Religion': der semitische Gottestitel Baal wird zum Namen eines
östlichen Königs, Belos (Fr. 137 M.-W.), der seinerseits Sohn
eines Gottes griechischen Namens ist, des Poseidon
(Apollod. II 1,4 wohl nach Hesiod), und natürlich ist es der
den Griechen vertraute Zeus, der Europa aus Tyros entführt:
die Götter der Fremdvölker, von denen man doch Kunde
hat, sind auf diese Weise wieder zum Verschwinden
gebracht20.

Demgegenüber gibt es einen nun allerdings sehr interessanten

Fall in der Ilias, dass andere Götter der Anderen
erscheinen: Bei der Eideszeremonie im dritten Buch wird
ausgemacht, dass die Troianer je ein Schaf für Sonne und
Erde — weiss und männlich das eine, schwarz und weiblich
das andere —, die Griechen aber ein Schaf für Zeus opfern
sollen (III 103 f.); bei der Durchführung der Opfer freilich
wird bloss Agamemnon aktiv (276-291): er ruft Zeus vom Ida,
Helios, Flüsse, Erde und die strafenden Mächte der Unterwelt

zu Zeugen an; dann schneidet 'er' den Schafen die Kehle
durch. Hier ist nicht mehr differenziert, was zuvor doch
geschieden war. Achäer und Trojaner vollziehen die Liba-

18 W. Burkert, Die orienlahsierende Epoche in der griechischen Religion und Literatur, SHAW
1984, 1, 85-99.
19 K. S. Kolte, Die Gleichsetzung ägyptischer undgriechischer Gotter bei Herodot (Diss. Tubingen
1968).

20 Anders steht es mit der 'phrygischen' Meter, m deren Kult das Exotische der Werbung
dient



HERODOT ALS HISTORIKER FREMDER RELIGIONEN 7

tion, und alle beten zu Zeus (III 297-301, vgl. 319-323).
Hernach nimmt Priamos 'die Schafe' — doch wohl die beiden
von ihm gestellten — wieder nach Troia mit, offenbar zu

profaner Verwendung (310). Das Opfer der Troianer für
'Erde und Helios', im Gegensatz zum Opfer der Griechen
'für Zeus', ist umso eigentümlicher, als das Troianische
Königshaus ja dem Mythos nach direkt von Zeus abstammt.
Die antiken Kommentatoren erklären die unterschiedliche
Zuweisung der Götter damit, dass es für die Troianer um ihr
Land und ihr Leben (acoxripia) gehe, während die Griechen
als Fremde sich Zeus Xenios unterstellen21. Doch ist dies
nicht der Gott, den Agamemnon anruft. Die Erklärung liegt
ausserhalb der Dichtung: Ins Spiel kommt hier die reale
Praxis zwischenstaatlicher Verträge. Wenn zwei einander
fremde Partner einen Pakt beschwören sollen, kommt die
Verschiedenheit der Götter fast traumatisch zum Bewusst-
sein. Man muss zur Kenntnis nehmen, dass verschiedene
Völker verschiedene Götter haben; im Vertrag von Ramses

II und Hattusilis steht der Sonnengott für Ägypten, der
Wettergott fürs Hatti-Land22. Bei fremden Göttern falsch zu
schwören, fällt leicht23. Man sorgt darum in der Regel dafür,
dass jeder bei dem für ihn verbindlichen Gott schwört. So

kommt der vielbesprochene Gott -appaliunas von Wilusa in
den Vertrag von Muwatallis und Alaksandus24; im ersten
Vertrag von Rom und Karthago schwören die Punier "bei
den heimischen Göttern", die Römer bei Iuppiter lapis (Plb.
III 25,6). Die andere Möglichkeit ist es, gemeinsame, evident

21 Scbol adloc bT ed H Erbse, G S Kirk, The Iliad A Commentary I (Cambridge 1985),
278 meint, die Zuweisung der niederen Gotter an die Troianer sei "deliberately
derogatory"

22 J B Pritchard (ed Ancient Near Eastern Texts relating to the Old Testament (Princeton
2195 5, im folgenden ANET), 201

23 Vgl Histiaios und die "Gotter des Königs" Hdt V 106

24 J Friedrich, Staatsvertrage des Hath-Reiches II (Leipzig 1930), 80 f.; vgl. W Burkert, in
RhM 118 (1975), 2.



8 WALTER BURKERT

gegebene Zeugen ins Spiel zu bringen, wie eben die Sonne,
den Himmel, die Erde. So enden routinemässig die hethiti-
schen Staatsverträge, mit Nennung von "Bergen, Flüssen,
Quellen, Meer, Himmel und Erde, Winde und Wolken"25;
entsprechend sind in einem aramäischen Staatsvertrag aus
dem 8.Jh. "Himmel und Erde, Abgrund und Quellen, Tag»
und Nacht" genannt26. Auch die Götter, die doch nur in der
Parodie 'bei sich selbst' schwören können, leisten bei Homer
den Eid bei kosmischen Zeugen, bei Himmel, Erde und Styx,
d.h. der Unterwelt. An sich musste das Problem auch bei

jedem privaten Handelsvertrag, der über die eigene Ethnie
hinausgriff, akut werden; doch haben wir darüber m.W.
keine alten Dokumente. Für den Eid der Troianer 'bei Erde
und Sonne' jedenfalls ist der Hintergrund damit gesichert.
Das Ergebnis ist ebenso eigentümlich wie bezeichnend: Für
einen Augenblick entsteht die Perspektive, als ob die
Fremden, in diesem Fall die Troianer, vorzugsweise Naturgötter

verehren, 'Erde und Sonne', während die Griechen
ihren Zeus haben. Ein fundamentales, produktives Missverständnis

ist hier angebahnt, das auch für Herodot bedeutsam

geworden ist.

Explizite Reflexion auf fremdartige Bräuche findet sich
im übrigen zuerst im Zusammenhang mit den Bildern von
'Randvölkern'. Die Bedeutung des 'Marginalen' im Bewusst-
sein einer Kultur als Kontrast und als Vehikel von
Übergängen hat in neuerer Zeit besondere Aufmerksamkeit
gefunden27. Offenbar handelt es sich um eine Grundstruktur
der Vorstellung, die freilich eben darum ihr eigenes, stark
verformendes Kraftfeld entwickelt. Die Folge sind projektive
Umkehrungen des Normalen, mit polaren Möglichkeiten des

25 ANET 205: Mursilis und Duppi-Tessub, vgl. 206: Suppiluhumas und Mattiwaza;
Alaksandus (vgl. vorige Anm IV 2;.
26 Inschrift von Sefire, ANET 659; Burkert 1984 (supra Anm. 18), 90.
27 Vgl. bes. V. Turner, "Betwixt and Between", in The Forest ofSymbols (Ithaca 1967),

93-m; "Limmality and Communitas", in The Ritual Process (Ithaca 1969), 94-130.



HERODOT ALS HISTORIKER FREMDER RELIGIONEN 9

ganz Hohen und des ganz Niederen, des Beseligenden und
des Grässlichen. Im Bereich der Religion bedeutet dies: die

'Marginalen' sind entweder ganz besonders fromm und
götternah, oder sie sind von perversester Wildheit, wofür als

Zeichen mit Vorliebe der Kannibalismus steht. Dies gilt im
Griechischen schon für die Schilderung der Lästrygonen und
vor allem der Kyklopen in der Odyssee28. Andererseits sind
schon in der Ilias (XIII5 f.) jenseits von Thrakern und Mysern
die "milchessenden Pferdemelker" in den Blick gerückt, die
"gerechtesten der Menschen". Entsprechendes erscheint
dann ausführlicher in Hesiods Katalogen, anlässlich der

Umkreisung der Erde durch die Boreaden (Fr. 150-157 M.-
W.).

Für Herodot einschlägig sind die Spekulationen über das

Volk der Äthiopen29. Dass die 'Brandgesichter' am Rand der
Welt dort leben, wo die Sonne die Erde berührt, war ihrem
Namen immer zu entnehmen. Wir wissen nicht, was die
Aithiopis, jenes Epos, das dem Achilleus den Sohn der
Morgenröte aus dem fernen Osten mit dem gut griechischen
Namen Memnon gegenüberstellte, über dessen Volk berichtete30.

In der Ilias gehen 'alle Götter' zu den Äthiopen, um
zwölf Tage an ihrem Fest teilzunehmen; in der Odyssee speist,
aus durchsichtigen kompositorischen Gründen, Poseidon
allein bei ihnen. Bei Herodot finden wir dann, eingespannt
in den Bericht der von Kambyses entsandten Libyer über die
Äthiopen, die Schilderung der "Tafel der Sonne", f]Vou rpä-

die alle Morgen neu mit jeder Art von Fleisch gedeckt ist

28 Zu den Kyklopen zwischen Natur und Uber-Kultur vgl. G. S. Kirk, Myth. Its Meaning
and Functions in Ancient and other Cultures (Cambridge/Berkeley 1970), 162-71.

29 Vgl dazu A. Lesky, "Aithiopika", in Gesammelte Schriften (Bern 1966), 410-21, bes. 414 f.;
I 1 Iopmann, A Vorbichlpr, Der Athiopenlogos bei Herodot (Wien 1979; mir nicht zugänglich);

Mora 74,1. Nichts Spezifisches ergibt sich aus Hekataios FGrHist 1 F 325-7
30 Es gibt ernsthafte y\rgumente dafür, dass der Inhalt der Aithiopis alter als das Gedicht
vom Zorn des Achilleus ist, VC Schadewaldt, Von Homers Welt und Werk (Stuttgart
2i95i), 155-202; vgl. W. Kullmann, "Oral Poetry Theory and Neoanalysis in Homeric
Research", in GRBS 25 (1984), 307-23.



IO WALTER BURKERT

(III 17 f.). Jean-Pierre Vernant hat eine strukturale Interpretation

vorgelegt, indem er Herodots Bericht mit der Sonneninsel

im 12. Buch der Odyssee kontrastiert31. Ich bin geneigt,
die Athiopentradition zunächst historisch-genetisch zu
sehen. Herodot gibt eindeutig eine rationalistische Version
einer älteren, naiven Wundererzählung: "Amtsträger", sagt
er (xoüq ev xekei ekücttoix; eövxaq), seien verpflichtet, in der
Nacht jeweils die neue Verproviantierung vorzunehmen.
Der schlichte Betrachter erlebt ein Wunder: Tag für Tag ein
'Tischlein-deck-dich'. In einem Fragment aus dem Befreiten
Prometheus des Aischylos ist dies offenbar vorausgesetzt (Fr.
192 Radt): Von einem "alles nährenden See" (Vjrva raxvTÖ-

xpocpoi;) im Äthiopenland ist die Rede, wo jeden Morgen
Helios sich erhebt. Der 'See' stammt aus Od. III 1; 'allnährend'

aber ist er als Ursprung aller Speise, wie denn laut
Herodot Fleisch von 'allen Vierfüssern' auf dem Äthiopen-
tisch liegt. Die Speisung 'aller Götter' nach Ilias-Art ist auf
den einen Helios bei dem ihm so nahen Volk konzentriert
und zur ständigen Einrichtung gemacht worden. Wann und
wie zwischen Homer/Aithiopis und Aischylos/Herodot die
Tradition so ausgestaltet wurde, ist im einzelnen offenbar
nicht mehr zu dokumentieren. Die Abfolge der Erfindungen
ist trotzdem einigermassen klar. Aus Sonnenvolk und
Götterspeisung ist der allmorgendlich gedeckte Tisch geworden;
ob es ihn wirklich gibt und wie das zugehen mag, ist die
Frage, die im Zeitalter der Historie sich stellt und durch die
Kundschafter des Kambyses angeblich ihre Antwort findet.
Herodot bringt dies ausdrücklich nicht im eigenen Namen, er
hat es, als Bericht der Libyer, gleichsam in distanzierende
Anführungszeichen gesetzt. Für das mögliche Bild von
'Randvölkern' und ihrer besonderen Götternähe kann dies

31 J P Vernant, "Les troupeaux du Soleil et la Table du Soleil", in REG 8 5 (1972), pp
xiv-xvii, "Manger aux pays du soleil", in M Detienne, J P Vernant, La cutstne du

sacrifice en pays grec (Paris 1979), 239-49



HERODOT ALS HISTORIKER FREMDER RELIGIONEN II

durchaus als typisch gelten32 — es bleibt fern von jeder
ethnologisch relevanten Information.

Sehr viel wichtiger und konkreter zu nehmen ist offenbar,
was in dem merkwürdigen Epos des Aristeas von Prokonnesos

stand, den Arimaspeia. Dieses Gedicht ist, mit Bolton33,
um 600 v. Chr. anzusetzen; in der Zeit, als die Kimmerier von
Norden her die griechisch-kleinasiatische Welt bedrängten,
machte es Angaben über den noch ferneren Norden,
insbesondere über die Issedonen, die Arimaspen und die Hyperboreer.

Was zunächst die Issedonen nördlich der Skythen
betrifft, so spricht nichts dafür, dass je ein anderer vor oder
nach Aristeas Issedonen tatsächlich angetroffen und
beschrieben hat. Das heisst, dass der Bericht Herodots über
die Issedonen (IV 26) Aristeas wiedergibt34. Ihr sensationellster

Nomos ist, dass sie ihre Väter aufessen, hineingeschnet-
zelt unter das Fleisch vieler geopferter Schafe; der Schädel
wird vergoldet und wie ein Götterbild verehrt. Die Frauen
sind den Männern gleichgestellt. Dass hier "first-hand
observation" vorliegt, möchte ich Bolton (79) nicht zugeben. Zu
offensichtlich sind die projektiven Elemente im marginalen
Bereich, die extreme Verkehrung der sittlichen Pflicht dem
eigenen Vater gegenüber. Die Art der Greuelmahlzeit erinnert

allzusehr an die Methoden von Atreus bzw. Harpagos35.

32 Vg. auch A Dihle, "Der fruchtbare Osten", in RhM 105 (1962), 97-110 Antike und

Orient Gesammelte Aufsatz# (Heidelberg 1984), 47-60; 217 f
33 J D. P. Bolton, Aristeas of Proconnesus (Oxford 1962), die Fragmente jetzt bei A.
Bernabe (ed.), Poetae Eptci Graeci I (Leipzig 1988), 144-54, und M Davies (ed.), Epicorum
Graecorum Fragmenta (Gottingen 1988), 81-88 Vgl. auch P Lindegger, Griechische und
romische Quellen zum peripheren Tibet I (Rikon 1979), 47-69; W. Burkert, in D Hellholm
(ed.), Apocalypticism in the Mediterranean World and the Near East (Tubingen 1983), 246-

48

34 Bolton 76-79. Zu den Essedonen/Assedonen bei Alkman Fr 156 Page (PMG) — 192

Calamevgl W Burkert, in Gnomon 35 (1963), 235 f., ich mochte nun doch an mündliche
Vermittlung und einen 'Hörfehler' Alkmans glauben, zumal eine Datierung Alkmans
nach 600 wahrscheinlicher geworden ist
35 Aeschyl. Ag 1592 f.; Hdt. I 119, vgl. auch. \X/ Burkert, Homo Necans (Berlin 1972),

119-25.



12 WALTER BURKERT

Die vergoldeten Schädel sind vielleicht doch nur eine Variante

der auch anderwärts bezeugten skythischen Schädelbecher36.

Immerhin waren Nomoi hier offenbar sehr viel ein-
lässlicher beschrieben als in den älteren Epen — auch wenn
z.B. schon Odysseus vom fernen Volk der Phäaken etliche
Eigentümlichkeiten notiert und berichtet hatte.

Dass bei Aristeas eigentlich ethnographische Reflexion
ins Spiel kommt, zeigt in überraschender Weise das einzige
grössere Fragment, das aus den Arimaspeia erhalten ist37: Da
spricht ein Vertreter eines Fremdvolkes, ein Issedone
offenbar, zum Griechen und drückt seine Verwunderung aus
über die seltsamen Dinge, die Griechen tun: "Ein grosses
Wunder ist auch dies für unseren Sinn: Männer wohnen auf
dem Wasser..." (Fr. i Davies 5 Fr. 7 p. 208 Bolton); die
Rede ist, kein Zweifel, ganz einfach von der Seefahrt, die den
Festlandsbewohnern fremd und kaum vorstellbar ist; was für
Griechen selbstverständlich ist, erscheint den Fremden als
überaus 'verwunderlich', neben anderem, was sie staunen
macht. Damit ist bereits erfasst und ausgesprochen: Befremdung

ist relativ und gegenseitig; "Wagen als Häuser" (Hes.
Fr. 151) oder Schiffe als Häuser — so abseitig einem Griechen
issedonische Sitte erscheinen muss, Issedonen schütteln
nicht weniger den Kopf über das, was bei Griechen Brauch
ist. Mit anderen Worten: man kann vom Fremden her besonders

den Blick für die eigene Lebensart und ihre vermeintlichen

Selbstverständlichkeiten schärfen und sich über
Alternativen klar werden. Hier tritt, m.W. zum ersten Mal in
griechischer Literatur, auf, was uns als etwas ganz Wesentliches

an der Haltung Herodots erscheint. Auch dies freilich
kann man bereits in der Odyssee angelegt finden: Da verwun-

36 Hdt. IV 65; vgl Bolton 78-79; ein Exemplar eines vergoldeten Schadelbechers,

genau nach Herodot, ist m eine schwabische Privatsammlung gelangt, A. Rieth, in
Antike Welt 2,2 (1971), 47-51 — Echtheit ungewiss.
37 C. M. Bowra, "A Fragment of the Arimaspea", in CO N. S. 6 (1956), 1-10 On Greek

Margins (Oxford 1970), 72-86.



HERODOT ALS HISTORIKER FREMDER RELIGIONEN 13

dert sich doch der Kyklop über Odysseus vfimog ei, © ijeTv',

nAöüev siA.fj/AoDi)ac;... (IX 273).

Religionsgeschichtlich besonders relevant scheint, was
man von den Hyperboreern erzählte, dem frommen Volk
Apollons jenseits des Rhipäischen Gebirges: Zum ersten Mal,
so weit ich sehe, wird dabei ein Fremdvolk durch einen
besonderen Opferritus charakterisiert; so Pindar in der 10.

Pythischen Ode von 498. Als Quelle kommt doch wohl in erster
Linie Aristeas in Frage38: "Berühmte Hekatomben von
Eseln" sind es, die die Hyperboreer Apollon darbringen,
heisst es bei Pindar, mit "heiligem Schweigen", und nicht
ohne Opferschmaus; der Gott ist selbst bei diesem Opfer
anwesend und "lacht" ob der geilen, schreienden Tiere. Man
kann hier einen Gegenentwurf zur Äthiopentradition
erkennen: wieder ein extremes Randvolk, dessen Charakteristik

weithin als projektive Umkehrung verständlich wird;
ungewöhnliche, schreiende Opfertiere inmitten der sü(pr||na,
und das Lachen des Gottes, der persönlich zugegen ist.
Ethnologisch relevant ist hier nichts; doch auch solche Beschreibungen

gehören zu den Voraussetzungen, die Herodot
vorfand.

Herodot macht seine Angaben über die Religionen
fremder Völker zusammenhängend und einigermassen
systematisch im Rahmen seiner ethnographischen Exkurse.
Einzelheiten tauchen auch sonst gelegentlich auf, sie können
treffend und eindrucksvoll sein; ich verweise einerseits auf
die präzisen und nachprüfbaren Angaben über das ägyptische
Asylwesen ausgerechnet im Zusammenhang mit der so kühn
konstruierten Erzählung von Helena und Proteus (II 113)39,

38 Zurückhaltend Bolton 70 f.; vgl H. Schmitz, Hypsos und Bios Stilistische Untersuchungen

zum Alitagsrealismus in der archaischen griechischen Chorlyrik (Bern 1970) 86, 194; Hellanikos
schreibt im Widerspruch dazu den Hyperboreern völligen Vegetarismus zu (FGrHist 4 F

187b) Zu den Hyperboreern Hdt. IV 32-35 — der nicht an ihre Existenz glaubt — ; vgl.
auch W Burker r, Lore and Science in Ancient Pythagoreanism (Cambridge, Mass. 1972), 149 f.,
G. B Biancucci, "La via iperborea", in RFIC 101 (1973), 207-20.
39 Vgl. Lloyd III 48.



14 WALTER BURKERT

andererseits auf die grossartig inszenierten Riten, die Xerxes'
Übergang über den Hellespont begleiten (VII 54)40. Doch
zunächst seien aus den Haupttexten drei zentrale Passagen
vorgestellt: Das Opfer der Perser (I 131); das Opfer der
Ägypter (II 39-40); das Opfer der Skythen (IV 60)41.

Zunächst also die Perser (I 131): "Götterbilder, Tempel
und Altäre zu errichten haben sie nicht als Brauch, und
denen, die das tun, schieben sie Torheit zu, wie mir scheint
darum, weil sie es nicht in Brauch und Glauben haben42, wie
die Griechen, dass die Götter menschengestaltig seien. Sie
haben den Brauch, dem Zeus Opfer darzubringen, indem sie

auf die höchsten Berge hinaufsteigen, wobei sie den Kreis des

Himmels insgesamt 'Zeus' nennen. Sie opfern der Sonne,
dem Mond, der Erde, dem Feuer, dem Wasser, den Winden...
Das Opfer bei den Persern an die genannten Götter besteht
in folgendem: sie machen keine Altäre, sie zünden kein
Feuer an, wenn sie im Begriff sind zu opfern; sie gebrauchen
keine Libation, keine Flöte, keine Binden, keine ungeschro-
teten Getreidekörner. Wenn einer einem dieser Götter
opfern will, führt er das Tier an einen reinen Ort und ruft den
Gott an, die Tiara bekränzt, in der Regel mit Myrte. Für sich
selbst, den Opfernden, privat und allein darf er nicht 'das
Gute' erflehen, er betet vielmehr, dass es 'allen Persern' gut
gehe und dem König; unter 'allen Persern' ist eben auch er
selbst mit enthalten. Wenn er dann das Opfertier zerlegt und
das Fleisch gekocht hat, breitet er Gras aus, möglichst
weiches, am ehesten Klee, und darauf legt er das ganze Fleisch;
hat er es ausgelegt, so singt ein Magier, der dabeisteht, als

40 Die Szene wirkt sehr griechisch, auch wenn der Widerspruch zu I 132,1 — keine
Libation beim Opfer — nicht schwer wiegt. Das von Herodot hier aufgeworfene
Problem, ob man denn etwas dem Helios Geweihtes — hier eine goldene Schale — ms
Meer versenken kann (VII 54,3), wurde sich mutatis mutandis auch bei vielen griechischen
Ritten stellen.
41 Vgl auch das Opfer der Libyer, IV 188.

42 Zur Ubersetzung von voni^eiv vgl. W. Fahr, 0EOYZ NOMiZEIN. Zum Problem der

Anfange des Atheismus bei den Griechen (Hildesheim 1969).



HERODOT ALS HISTORIKER FREMDER RELIGIONEN 15

Beschwörung eine Theogonie — von solcher Art, sagen jene,
sei die hier gesungene Beschwörung. Ohne einen Magier
dürfen sie nach dem Brauch keine Opfer darbringen. Der
Opferer wartet einige Zeit, dann trägt er das Fleisch ab und
verwendet es, wie er es für richtig hält."

Was die Ägypter betrifft, ist zunächst von der 'Prüfung'
der Opfertiere durch einen eigens dazu bestellten Priester

'und ihrer 'Siegelung' die Rede (II 38); dann: "Opfer aber
besteht dieses bei ihnen: sie führen das gesiegelte Tier zu dem
Altar, wo sie opfern, sie zünden Feuer an; dann giessen sie
über dem Altar Wein auf das Opfertier, rufen den Gott an
und schlachten das Tier; danach schneiden sie den Kopf ab.

Vom Körper des Tiers ziehen sie die Haut ab, über jenen
Kopf aber sprechen sie viele Flüche aus und bringen, sofern
sie einen Markt haben und griechische Kaufleute im Lande
sind, den Kopf zu diesem Markt und verkaufen ihn; sofern
keine Griechen zugegen sind, werfen sie den Kopf in den
Fluss. Beim Fluchen sprechen sie folgendes gegen die Köpfe:
wenn ihnen, den Opfernden, oder Ägypten insgesamt ein
Unheil bevorstehe, möge es sich gegen diesen Kopf wenden.
In Bezug also auf die Köpfe der Opfertiere und die Libation
von Wein verwenden alle Ägypter den gleichen Brauch in
allen Heiligtümern, und von diesem Brauch ausgehend wird
auch sonst kein Ägypter je bei irgendeinem Tier vom Kopf
essen; das Herausnehmen der heiligen Teile aber und die

Verbrennung ist je nach Heiligtum verschieden eingerichtet.
Von der Gottheit, die sie für die grösste Gottheit halten und
für die sie das grösste Fest feiern, von der werde ich sprechen:
Wenn sie das Rind gehäutet haben und die Verwünschung
gesprochen haben, nehmen sie die ganzen Eingeweide
heraus, die Innereien aber lassen sie am Ort und auch das

Fett, die Schenkel schneiden sie ab und das Ende der
Wirbelsäule und die Schultern und den Hals. Wenn sie das getan
haben, füllen sie den Rest des Körpers des Rindes mit reinen
Broten, mit Honig und Weinbeeren und Feigen und Weih-



i6 WALTER BURKERT

rauch und Myrrhe und sonstigen Spezereien, und so
verbrennen sie es dann, indem sie reichlich Ol darubergiessen.
Sie fasten aber, ehe sie opfern, und wahrend die Opferteile
brennen, schlagen sich alle wehklagend das Haupt; wenn sie
damit fertig sind, legen sie als Mahlzeit vor, was sie vom
Opfer übrig gelassen haben."

Schliesslich die Skythen (IV 59 f.)' "Götterbilder, Altare
und Tempel zu errichten haben sie nicht als Brauch, ausser
fur Ares; fur diesen pflegen sie es zu tun (vgl. 62); Opfer aber

gibt es folgendes bei allen, in allen Heiligtümern in gleicher
Art, welches in dieser Weise vollzogen wird: das Tier steht
da, die Vorderfusse mit einem Strick gefesselt; der Opfernde
steht hinter dem Tier; er zieht am Ende des Stricks und wirft
das Tier damit zu Boden; wahrend es stürzt, ruft er den Gott
an, dem er opfert; dann legt er ihm eine Schlinge um den
Hals, steckt einen Stock hindurch, dreht diesen und erstickt
damit das Tier, ohne Feuer angezündet zu haben, ohne
Anfangsriten, ohne Libation. Wenn er das Tier erwürgt und
abgehäutet hat, macht er sich ans Kochen." Der Kochprozess
ohne Holz wird ausführlich beschrieben, dann heisst es

weiter- "Wenn das Fleisch gekocht ist, macht der Opferer
Erstlingsgaben von dem Fleisch und den Innereien: er wirft
sie nach vorne. Sie opfern, neben sonstigem Kleinvieh,
besonders auch Pferde".

Die wohlbekannten Texte sind im Zusammenhang
vorgestellt; denn eindrucklich sind diese Ritualbeschreibungen
zunächst durch die Kunst anschaulichen Erzahlens. Man
glaubt dabeizustehen und die Szene mitzuerleben. Solche
Kunst, durch Beschreibung von Ritualen Anschaulichkeit
und Stimmung zu erzeugen, hat ihr Vorbild schon bei
Homer, wie denn überhaupt unsere Kenntnis griechischer
Rituale in überraschend hohem Mass auf der Kunst, der
Wort- wie der Bildkunst beruht. Die oft wiederholten Stan-

dardschilderungen eines Opfers stammen aus Homer; man
denke des weiteren an das eindrücklich vorgestellte Gebet,



HERODOT ALS HISTORIKER FREMDER RELIGIONEN 17

mit dem Achilleus seinen Freund Patroklos in die Schlacht
entlässt, wozu aus seinem Behältnis ein goldener Becher
geholt wird zur feierlichen Libation im Hof (//. XVI 220-252);
oder an die kleinen Kultakte, die die Frömmigkeit des

Eumaios bei seinem Mahl mit Odysseus zeigen sollen (Od.

XIV 420-448). Diese Schilderungen haben ihre erzählerische
Funktion im jeweiligen Zusammenhang; bei Herodot sind sie

isoliert und für sich ins Auge gefasst. Zur Wirkung gehört der
bedächtige Erzählschritt mit den reihenden Partizipien und
den Wortwiederholungen, das realistische Detail — der
Strick, der da gezogen, der Stock in der Schlinge, der da

gedreht wird — ; dazu ein gewisser distanzierter Humor des

Betrachters: "und wenn sie mit Wehklagen fertig sind, essen
sie" — was doch die Eindringlichkeit des Bildes nicht
beeinträchtigt: Indem das Tier niederstürzt, betet der Skythe; Sturz
und Erhebung bilden die polare Spannung, die uns
ergreift.

Dass diese Schilderungen, so gekonnt und wirkungssicher

sie sind, als durchaus sachhaltig zu gelten haben, wurde
von den Kommentatoren längst festgestellt; man sollte dies

nicht, mit Hartog, einfach ignorieren. Herodot hat gesammelt,

beobachtet, sich erzählen lassen und gelesen, gewiss
auch missverstanden und verwechselt; so ergibt sich, was die

Frage nach der Richtigkeit der Informationen im einzelnen
anlangt, stets ein 'teil-teils': Bei den Persern kann die Bedeutung

des Opfers auf den Höhen, die Verehrung von Sonne
und Mond, Erde und Wasser, das Kochen und Niederlegen
des Fleisches, die Rolle des 'Magiers', der allein den heiligen
Text zu rezitieren versteht, als durchaus authentisch gelten,
und vor allem erkennt man in dem 'Gras' das Äquivalent der
so bezeichnenden 'Opferstreu' (baresman)43. Anderes ist pro-

43 Zum iranischen Opfer M. Boyce, A History ofZoroastrtamsm I (Leiden 1975), 148-70; das

Herodot-Kapitel ist auch bei G. Widengren, Dte Religionen Irans (Stuttgart 196;), 124-27
besprochen. Zum baresman P. Thiele, in ZDMG 107 (1957), 72-7; R Schmitt (ed.),
Indogermanische Dichtersprache (Darmstadt 1968), 210-14. Neue Materialien zur achameni-



i8 WALTER BURKERT

blematischer, insbesondere was die bestrittene 'Menschenart'

der Götter einerseits, die Identifizierung von höchstem
Gott und Himmel andererseits betrifft; eine volle Identifizierung

von Ahura Mazda und 'Himmel' ist offenbar nicht
gegeben. Im anschliessenden Kapitel hat Herodot mit
'Mithras' als weiblicher Gottheit wohl einen seiner gröbsten
Fehler gemacht44. Bei den Ägyptern ist die Eingangsszene
offenbar richtig dargestellt, es gibt auch das Abtrennen des

Kopfes und das Verfluchen, wenn auch nicht immer und
überall; es gibt das Füllen des Tierkörpers mit Spezerei, wenn
auch das Herz einer Sonderbehandlung bedürfte, es gibt
Opfer-Verbrennung, es gibt Wehklagen beim Osiris-Opfer45.
Was die Skythen betrifft, ist vor allem das Erwürgen des

Opfertieres in Sibirien und am Altai bestens bezeugt46, auch
für die merkwürdige Art des Kochens gibt es Bestätigung47, ja
gerade was Herodot wie ein Rätsel stehen lässt, das 'Werfen'
der Opfergaben, ist iranischer Brauch48.

Was vielleicht nicht in gleicher Weise objektivierbar ist,
mir aber nicht weniger wichtig erscheint: Herodots Opferszenen

fügen sich mit ihren Details in ein allgemeineres Bild
von Tieropfern überhaupt und in die zugehörigen Interpre-

dischen Religionsgeschichte hat H. Koch erschlossen, Die religiösen Verhaltnisse der Dar-
eioszeit. Untersuchungen an Hand der elatmschen Persepohstafelchen (Wiesbaden 1977); sie findet
keinerlei Bestätigung für Herodot in ihrem Material, 141-46. Vgl. auch Mora 28-37 m.
Lit.; zur 'Theogonie' Asheri 343 f.

44 Es fehlt nicht an Rettungsversuchen, z.B. Verweis auf eine Kushan-Munze des 2.

Jh.n.Chr., S.Ribichini, in RSO 50 (1976), 53 f. nach M. Bussagli, in SMSR 24/25
(1953/54), 93-110. Mithra und Anahita sind mit Sicherheit menschengestaltig.
45 Lloyd II 173-84; MORA 119-22.
46 W. R\dloff, Aus Sibirien II (Leipzig 1893), 25 f.; K Meuli, Gesammelte Schriften II (Basel
J975)> 839 f.; 1016.

47 R. J. Forbes, Studies in Ancient Technology V (Leiden 1957), 13.

48 Boyce (supra Anm. 43) 163 mit Verweis auf Gr. Bundahisn 14,21 f.: Man warf die Opfer
'zum Himmel', im Idealfall fing sie ein Geier im Flug; defacto wirft man sie den Hunden
vor. Vgl. auch die Libyer Hdt. IV 188; das Hochwerfen des zu Zalmoxis gesandten
'Boten' Hdt. IV 94,3.



HERODOT ALS HISTORIKER FREMDER RELIGIONEN 19

tationskategorien vortrefflich ein, obgleich diese Herodot
nicht in expliziter Weise zur Verfügung standen. Ich beziehe
mich dabei Vor allem auf Karl Meulis "Griechische
Opferbräuche". Es geht beim Tieropfer um ein rituelles Töten zum
Zweck der Gewinnung einer Fleischmahlzeit. Eben dies, das

schliessliche Essen, hebt Herodot in seinem Realitätssinn
deutlicher heraus als mancher moderne Religionshistoriker.
Der direkte Genuss freilich ist im Ritus gehemmt, gemindert,
verzögert durch Formen des demonstrativen Verzichts: man
fastet im voraus, man wirft Teile weg oder verbrennt sie, man
legt alles dem Gott hin und wartet eine Weile. Das Töten des

Tieres seinerseits ist ein ambivalentes Handeln, Schuldgefühlen

ausgesetzt. Man kann sich helfen, indem man das zu
tötende Wesen als Feind stilisiert — so oft im Ägyptischen;
daher die 'Flüche' aufs Haupt des Tieres. Auch der Austausch
ist eine Möglichkeit, Bedenkliches loszuwerden, und sei es

am 'Markt der Griechen'. Man kann aber auch durch eine
'Unschuldskomödie' die eigene Beteiligung verstecken. So

steht der Skythe hinter dem Tier und lässt es durch einen
Trick wie von selbst zu Boden fallen; die Ägypter klagen
lauthals, während sie des Bratens warten. Gemeinsam ist
allen Formen, dass der Kontakt mit einer höheren Macht im
Gebet hergestellt wird, und zwar jeweils unmittelbar vor dem
Töten. Warum das Tiere-Schlachten der zentrale Akt des

'Verehrens' ist, wird von Herodot nicht weiter hinterfragt49;
es ist ihm aus eigener Erfahrung selbstverständlich und steht
ihm als bildhafte Figur zur Verfügung.

Denn evident ist bei Herodot der stetige Bezug auf die
Praxis der Griechen: das griechische Opfer ist keineswegs
nur modele absent, wie Hartog (28) schreibt. Man kann aus dem,
was Herodot kontrastierend hervorhebt, ein detailliertes Bild
des griechischen Opfers zusammensetzen: Die Griechen

49 Zum ganzen K. Meuli, "Griechische Opferbräuche", in Ges. Sehr. II 907-1021; Bur-
kert 1972 {supra Anm. 35). Vgl. auch Le sacrifice dans l'Antiquite, Entretiens Hardt, 27

(Vandceuvres 1981).



20 WALTER BURKERT

stellen sich die Götter menschengestaltig vor; sie haben
Altäre, Tempel und Götterbilder als Zentren des Heiligen
errichtet; opfern darf, wer will und es sich leisten kann,
gegebenenfalls auch ohne Priester; es gibt je einen Priester
für einen Gott, nicht Kollegien und Hohe Priester (II 37,5).
Griechen zünden erst einmal ein Feuer auf dem Altar an,
wenn sie im Begriff sind zu opfern; sie bekränzen sich, sie

schmücken das Opfertier mit Wollbinden, ein Flötenspieler
gehört zum Opferzug; Libationen spielen eine Rolle zur
Vorbereitung, dazu mehrere Riten des 'Anfangens' (ap%s-

cn)cu), insbesondere das Werfen ungeschroteter Gerstenkörner;

der Opfernde betet in erster Linie für sich selbst; das

Tier wird mit Beil und Messer geschlachtet; die Innereien
werden herausgenommen und gegessen, das Fett samt Knochen

und gewissen anderen Teilen, besonders dem Ende der
Wirbelsäule (öatpüq), auf dem Altar verbrannt; das Fleisch
wird in der Regel gebraten; Pferdeopfer kommen praktisch
nicht vor. All dies ist Herodot zu entnehmen.

Nun sind aber für Herodot diese griechischen Gebräuche
nicht einfach die 'Norm', gegenüber der alles Abweichende
als aberrant im Sinne Hartogs (187-207) zu gelten hätte. Das
Fremde kann implizit und auch explizit durchaus zur Kritik
am Eigenen, zur Distanzierung verwendet werden. Am
auffälligsten ist dies im Fall der Perser. Der berühmte und
vielbesprochene Passus über das persische Opfer (I 131)50 ist,

genau besehen, zunächst widersprüchlich: dass die Perser
nicht glauben, dass Götter von Menschenart seien, 'scheint'
Herodot persönlich die Ursache ihrer Kritik an den Griechen
zu sein, mit anderen Worten, dies ist ein von ihm gewonnenes

Ergebnis, nicht Aussage eines Informanten; dann aber
kann der Vorwurf gegen die Griechen nicht einfach in dieser
Weise erhoben worden sein, denn was ist er ohne die Begründung?

Und doch wird die Gleichsetzung von Gott und

50 Vgl. supra Anm. 43.



HERODOT ALS HISTORIKER FREMDER RELIGIONEN 21

Himmel dann mit einem schlichten 'sie nennen' hingestellt.
Nimmt man das persönliche spoi 8okseiv ernst, so wird man
finden, dass pcopiriv emcpepeiv nicht eindeutig eine Aussage
umreisst; im Hintergrund steht als der Herodot geläufige
Ausdruck amr|v smcpepeiv, "einen Vorwurf erheben", "eine
Schuld zuschieben"; gewiss ist dies in der Regel ein verbaler
Akt, doch entscheidend ist eine so geschaffene Lage: "einen
als den Schuldigen hinstellen". Dementsprechend werden
die Griechen "als Toren hingestellt", eben durch die Art, wie
es die Perser halten. Es ist das Fehlen der Tempel und
Kultbilder, das hierfür "spricht", dazu mag flüchtige Kenntnis
von Formeln wie im Yasna (i, 16) kommen: "Für die Erde
hier und den Himmel dort und für den asaheiligen Wind; für
die Sterne, den Mond, die Sonne, den anfangslosen
unvergänglichen Lichtraum..." Herodot beansprucht nicht, bei
dem Opfer auf den höchsten Bergen dabeigewesen zu sein;
die Situation — der einzelne, herausgehoben, den Himmel
über sich — ruft nach der Benennung. Kurzum: Es handelt
sich um eine Rekonstruktion, nicht um Feldnotizen.

Was so rekonstruierend vorgestellt wird, ist in der Tat
eine griechische Theorie, und zwar die damals modernste der
griechischen Auffassungen: der ganze strahlende Himmel ist
der wahre Gott. So hat man Xenophanes verstanden (Arist.
Metaph. I 5, 986 b 24 Vorsokr. 21 A 30), so formulierte es

Euripides (Fr. 941 Nauck2), so setzt es — wohl später als

Herodot — Demokrit voraus (Vorsokr. 68 B 30). Was, laut
Herodot, die Perser den Griechen vorhalten oder vielmehr
vormachen, ist also eine gezielte Alternative zur 'homerischen'

Göttervorstellung, die in der Epoche der beginnenden
Naturphilosophie als die eigentlich 'natürliche' erscheint.
Bei den Fremden ist sie, wie es Herodot 'scheint', verwirklicht.

Herodot lässt die Perser mit ihrem 'Vorwurf aussprechen,

was er selbst den Griechen sagen möchte.
In der Tat gibt Herodot an anderen Stellen unumwunden

zu erkennen, dass für ihn das Erscheinen von Göttern in



22 WALTER BURKERT

menschlicher Gestalt, die anthropomorphe Epiphanie,
unmöglich, ja 'töricht' ist. "Das glaube ich nicht", sagt er zur
heiligen Hochzeit im Babylonischen Turm zwischen Anu
und einer sterblichen Frau (I 182,1: Ejroi psv oti 7Ugtü XeyovTeq);

mit den genau gleichen Worten nimmt er Stellung zum
Ursprungsmythos der Skythen, der Abkunft des Targitaos
vom Himmelsgott und einer Flussnymphe (IV 5,1) —

immerhin erzählt er in diesem Fall den Ursprungsmythos
nach, sogar in zwei Versionen, einer 'skythischen' und einer
'griechischen' —. Hekataios, der sich in fünfzehn Generationen

auf einen Gott zurückführt, wird von den ägyptischen
Priestern widerlegt (II 143,1). Dass die Athener ein Mädchen
aus Phlya als ihre Göttin Athena akzeptierten, war ein 7tpfjy|aa

EurihEoxaxov, ein Zeichen von sür|tHr| r|VOio<; (I 60,3)51. Auch in
anderen Fällen darf man, was 'Barbaren' gegen Griechen
sagen, als indirekte Kritik am eigenen Brauch auffassen oder
zumindest als vorsichtige Relativierung; so die Ablehnung
des ekstatischen Dionysoskultes durch die Skythen: "denn es

sei nicht plausibel einen solchen Gott ausfindig zu machen,
der die Menschen zum Wahnsinn führt" (IV 79,3). Die
polemische Art eines Heraklit (Vorsokr. 22 B 14) liegt Herodot
fern. Aber er stellt gegeneinander, was nachdenklich machen
soll.

Der entscheidende Begriff für griechische Religion ist,
längst vor Herodot, der 'Brauch', Nomos (vgl. Hes. Fr. 322).
Mehr als einmal spielt Herodot auf die berühmte Formulierung

Pindars vom N0409 Bacnkerx; an, in charakteristischer,

51 Dabei ist der Text von I 60 im entscheidenden Punkt doppelt überliefert: sind die
Barbaren oder die Griechen die 'Toren1? Vgl. W Burkert, in RhM 106 (1963), 97-100;
Ashfri 2 d.St. Zuzugeben ist, dass &7ceKpi0ri eher 'Absonderung' der kleineren von der
grosseren Gruppe bedeuten, also doch 'Griechen' zum Subjekt haben sollte (vgl Kexto-
p(cn)ai I 4,4; (XTtocxiai)sv I 58); die Satzverbindungen aber weisen auf die andere,
paradoxe Version Sie steht im Text von H. B Rosen (Teubner 1987), der jedoch ei Kai
löte in f\ Kai xöxe ändert und unmöglich interpungiert. — Skeptisch gegen Epiphanie
auch Hdt II 91,3



HERODOT ALS HISTORIKER FREMDER RELIGIONEN 23

relativistischer Umdeutung52. Das wichtige und
überraschende ist, dass sich der Begriff Nomos als durchaus
geeignet erweist, die Schranke zum Fremden zu
überschreiten, eben weil er zum Relativbegriff geworden ist: Die
'Anderen' zeigen in ihrem so andersartigen religiösen
Verhalten nicht etwa deviance oder dvo|i(a, sondern eben ihren
eigenen Nomos. Die Griechen hatten längst gelernt, die
innergriechischen Verschiedenheiten zu respektieren; auch
das Delphische Orakel hatte dies zu seiner Politik gemacht
(Xen. Mem. I 3,1 f.). Wie man sogar die Perspektive der
'Barbaren' hypothetisch übernehmen kann, hatten schon die Ari-
maspeia gezeigt. Herodot sagt ausdrücklich über die abstos-
senden Sitte der Magier, Tiere aller Art umzubringen: "Mit
diesem Brauch soll es so stehen, wie er von Anfang an
zustandegekommen ist" (I 140,3). Dass Kambyses die
Bräuche der Ägypter nicht respektiert hat, erweist seinen
Wahnsinn. "Denn", schreibt Herodot, "wenn jemand
sämtlichen Menschen anheimstellen würde, die schönsten vö^cn

aus der Gesamtheit von allen auszuwählen, dann würden die
einzelnen, nach Überlegung, jeweils die eigenen wählen" (III
38,1). Wie man Ähnliches sehr viel radikaler formulieren
konnte, zeigt die sophistische Schrift Aiaaoi Aöyoi: "Wenn
man das Schändliche aus den Völkern von überall her
zusammentrüge und dann sie zusammenriefe und sie aufforderte zu
nehmen, was einer jeweils für gut und rühmlich hält, dann
würde alles miteinander gut und gern davongetragen"53. Mit

52 M, Gigante, NomosBasileus (Napoli 1956); Pind. Fr. 169 A 1. Im übrigen sei verwiesen
aufF. Heinimann, Nomos und Physis (Basel 1945) ;M. Ostwald, Nomos and the Beginnings of
the Athenian Democracy (Oxford 1969); A. Corcella, Erodoto e l'analogies (Palermo 1984),
84-91; S. Humphreys, "Law, Custom and Culture in Herodotus", in Arethusa 20 (1987),
2 ri-20.
33 2,26, Vorsokr. 90, II p 409; m.E. ist der Autor von Herodot — unter Einbezug von VII
152,2 — direkt abhangig. Meist setzt man 'gemeinsame Quellen' an, vgl. R. M.
Robinson, Contrary Arguments (New York 1979), 165 f. (der zum ganzen Kapitel die
Herodot-Parallelen angibt); dies heisst m.E., einen Para- oder Prae-Herodot zu
konstruieren.



24 WALTER BURKERT

anderen Worten: Keine Scheusslichkeit, die nicht irgendwo
Sitte wäre. Es gibt auch heute Ethnologen, die geneigt sind so

zu sprechen. Herodot hat diese Haltung nicht, er beharrt auch
beim Kuriosen, ja Perversen in einer Haltung des 'Verwun-
derns', die von menschlicher Anteilnahme getragen ist. Dies
heisst nicht, dass Herodot auf ein persönliches Urteil
verzichtet; er zögert nicht, einen Brauch — die sakrale Prostitution

in Babylon54 — auch als den "schändlichsten" zu
bezeichnen (aia%iaxo<; vöpoi; I 199). Aber daraus folgt für ihn
keineswegs, dass man mit Reformeifer dazwischenfahren
müsste.

Im Hintergrund der Nomos-Relativierung steht eine
grundsätzliche Skepsis in Fragen der Theologie. Freilich äussert

Herodot diese nur unaufdringlich, fast nebenbei und
dennoch deutlich. Entscheidend ist eine Bemerkung am
Anfang des Ägyptenexkurses: "Was ich an Göttlichem unter
den Erzählungen hörte, bin ich nicht bereit auszuführen,
...weil ich meine, dass alle Menschen gleiches darüber
wissen" (II 3,2). Was dieses "gleiches Wissen", iaov emaxa-

aüai, besagt, zeigt e contrario die hippokratische Schrift Von der

Heiligen Krankheit-. Jene Leute, gegen die der hippokratische
Autor sich wendet, "Magier, Reinigungspriester, Bettelpriester,

Charlatane", tun eben dies, "sie geben vor ein Mehr an
Wissen zu haben", Tcpoanoisovtai... rckeov xi siSsvai (1, VI p. 354
Littre). Von solchen köyoi hält sich Herodot zurück: er "entzieht

sich dem am meisten, göttliche Dinge zu erzählen" (tfsia
TtpriYiraxa, xa sycb (peuyco päVüxa äTUiyesatiai, II 65,2). Ausdrücke
wie "die griechischen Götter" (üeoi 'Ekkf|vioi, V 49,3; V 92
r| 5) oder "die Götter, die Persien erlost haben" (VII5 3,2; vgl.
Aeschyl. Supp. 921-923) oder "die Götter des Königs" (V
106,6) erscheinen nur in Reden, d.h. in der naiven Perspek-

54 Von Herodot abhangig sind Strab. XVI 1,20, p. 745; die apokryphe Epistula Jeremiae

42 f.; Lucian. De Syr dea 6. Es gibt keine Bestätigung aus babylonischen Quellen ,wohl
aber Gegeninstanzen, vgl. Baumgartner {supra Anm. 11) 80 f. (der Herodots Angaben
immerhin als "möglich" gelten lassen mochte); Mora 40-49.



HERODOT ALS HISTORIKER FREMDER RELIGIONEN 25

tive des jeweiligen Akteurs. Auch die Formulierung, dass

Götter 'seien' bzw. 'nicht seien', findet sich nur als Inhalt des

'Glaubens' (fiYeioüai, vo|iitjeiv) der anderen, der einzelnen
Völker (III 8,3 Araber; IV 94,4 Geten); Herodot 'entzieht
sich'55.

Der eigentliche Göttermythos ist damit ebenso
ausgeschlossen wie theologische Spekulation. Man könnte geneigt
sein, von einer ungeheuren Verarmung solcher 'Religionshistorie'

zu sprechen. Die sehr speziellen, in jahrtausendelanger

Tradition ausgearbeiteten Lehren der Ägypter werden
mit einer Handbewegung beiseite geschoben. Der Mythos
von Isis und Osiris, vom Kampf von Seth und Horos
erscheint bei Herodot nur nebenbei, im Zusammenhang mit
der "schwimmenden Insel" von Buto (II 156,2), wo der
Anschluss an Hekataios (FGrHist 1 F 305) besonders deutlich
ist, und, wiederum in Hekataios-Zusammenhang (F 300), in
der ägyptischen Königsliste (II 144); nichts von der
umfassenden und grundlegenden Funktion dieses Mythos fürs
ägyptische Königtum und für die Nilflut. Dabei war der
Mythos den Griechen längst bekannt, konnte doch schon
Aischylos in den Hiketiden darauf anspielen; auch Pindar hat
eine Version dieses Mythos aufgenommen56. Gerade in den
zitierten Passus über die Opfer der Ägypter glauben moderne
Interpreten zur Erklärung den Mythos von Osiris und Seth
einführen zu müssen57, für die Flüche wie für die Klage;
Herodot jedoch nennt nicht einmal für das 'grösste Fest' den
Götternamen. Ebensowenig spricht er von dem persischen

55 Als Berichterstatter gibt Herodot Mythen wieder, z.B. die Ursprungsmythen der
Skythen (IV 5-10); eine "Tochter des Asopos" IX 51,2; nicht selten bringt er rationalisierte

Mythen, z.B Gyges (I 8-13), Atys (I 34-45), Harpagos (I 118 f.); er nennt auch die
Unsterblichkeitslehre der 'Ägypter' (II 123) und der Skythen (IV 94h), bei der er aber das

Rituelle und das Anekdotische in den Vordergrund stellt.
56 Aeschyl. Supp. 560; Pind. Fr. 91; vgl. J. G. Griffiths, "The Flight of the Gods before
'Iyphon- An unrecognized Myth", m Hermes 88 (i960), 374-76.
57 Mora 120 f.



26 WALTER BURKERT

Dualismus, der Modernen so grundlegend erscheint58. Dass

er die indischen Asketen als ein kurioses 'Volk' behandelt
und den religiösen Sinn ganz übersieht (III 100), mag am
unzulänglichen Kenntnisstand liegen, war aber eben durch
diese Haltung zumindest begünstigt. Herodot hatte von hier
aus übrigens auch keine Veranlassung, Fremdsprachen zu
lernen und fremde 'Quellen' im 'Originaltext' kennen zu
lernen.

Es ist klar, dass für ihn auch Hesiod und Homer über kein
legitimes 'Mehr' an Wissen verfügen. Was Homer und
Hesiod über die griechischen Götter den Griechen
beigebracht haben, ist ein überaus problematischer Zuwachs: vor
ihnen "wussten die Griechen nichts davon", wie es eben
menschlich ist (II 5 3,1)59. Die Formulierung der Fragestellung

an dieser Stelle — öüev 5e eyevovxo exaaxog xcov Oecöv sixe

aisi f)aav Trävxec; ökoioi xs xivec; xa ei'öea — entspricht auffällig
Protagoras: oö0' cb<; eioiv oü0' rix; oük eiaiv ou0' Ö7tovoi xive; i5sav

(Vorsokr. 80 B 4). So ordnet sich Herodot in das Diskussionsniveau

seiner Zeit ein60; auch der hippokratische
Autor Über die Heilige Krankheit schreibt ungefähr gleichzeitig
mit Herodot.

Auf diesem Hintergrund ist auch Herodots Theorie eines

religionsgeschichtlichen Diffusionismus zu sehen61. Gerade
weil kein 'klarer', eindeutiger Bezug für religiöse Vorstellungen

gegeben ist, müssen Ähnlichkeiten, wenn sie nicht
reiner Zufall sind, auf historische Zusammenhänge weisen.
Diese Argumentation führt Herodot II 49 aus, im
Zusammenhang des Dionysoskultes, wobei er Melampus als Ver-

58 Vgl. How-Wells zu I 131.

59 Vgl. Burkert 198; (supra Anm. 5), 121-32 ; Distanzierung von einer 'Theogome' auch
Ii 145,1: Herakles, Dionysos, Pan als "jüngste Gotter", wie "die Griechen glauben".
60 Zu Herodot und 'Vorsokratikern' vgl. auch A. Dihle, "Herodot und die Sophistik", m
Philologus 106 (1962), 207-20; Lloyd I 156-170.
61 Vgl. Lloyd I 147ft.; V. Hunter Past and Process in Herodotus and Tbucydides (Princeton
1982), 272-76.



HERODOT ALS HISTORIKER FREMDER RELIGIONEN 27

mittler zwischen Ägypten und Griechenland namhaft macht;
daran schliesst sich der zentrale Passus über die Herleitung
des Systems der griechischen Götternamen aus Ägypten (II
5 °-5 3)62- Ich möchte, was ich darüber schon veröffentlicht
habe, nicht wiederholen und nur festhalten, dass ich nicht
mit Mora (23) von der Theorie einer "origine Egizia della
religione greca" schlechthin sprechen kann, noch weniger
mit Wilhelm Schmid davon, dass Herodot eine ägyptische
Legende "mit ehrfürchtiger Gläubigkeit angenommen"
habe63. Was aus Ägypten kam, war eine kulturelle Differenzierung,

doch kein Fortschritt; Götterverehrung mit Opfer
und Gebet haben, nach Herodots Rekonstruktion, die
'Pelasger' längst vor diesem 'Einfluss' gehabt.

Auf jeden Fall sieht Herodot seine Aufgabe darin,
Vergleichbares festzuhalten, und er scheut sich nicht, auch kühne
Schlüsse daraus zu ziehen. Die Ausführungen über Ägypter
und Kolcher (II 104) sind ein berüchtigtes Beispiel64. Die
Identifizierung der 'Fremden Aphrodite' bei Memphis mit
der trojanischen Helena gibt er als seinen eigenen Schluss, auf
den er dann offenbar die ganze ausführliche Schilderung von
Helena in Ägypten aufbaut (II 112). Was er, mit einem
gewissen Stolz auf eigene Forscherleistung und Forschungsreisen,

über den Zusammenhang des Herakles von Thasos
mit dem Melqart von Tyros sagt, gilt uns als verfehlt65. Es

liegt im Wesen der wissenschaftlichen Argumentation, dass

sie in die Irre gehen kann. Ein naiver Berichterstatter ist
Herodot nicht.

Und doch ist Herodot immer als ein 'frommer' Autor
erschienen. Ein grosser Teil des Witzes in John Beazleys
62 Gelegentlich äussert sich Herodot auch sehr zurückhaltend über die Möglichkeit,
'Einflüsse' zu konstatieren, so im Zusammenhang mit der Geringschätzung der
Handwerker (II 167,1); differenziert behandelt er auch das Problem Sigynnoi/Meder
(V9)-
M W. Schmid, Geschichte der griechischen Literatur II (München 1934), 560.

64 Vgl Fehling (supra Anm 6) 15-17
65 Bondi in diesem Band.



28 WALTER BURKERT

brillanter Satire Herodotus at the Zoo66 besteht doch darin, wie
britischer Alltag und insbesondere der Zoobesuch unter das

Motto asßö|revoi öiaxskeöcn gestellt wird. Dies beruht nicht nur
darauf, dass Herodot betont für die Glaubwürdigkeit von
Orakeln eintritt67, was ihn den Modernen als 'abergläubisch'
erscheinen Hess und davon ablenkte, wie nahe er seinen
'aufgeklärten' Zeitgenossen, den Naturphilosophen und
Sophisten ist — gerade dort, wo er am energischsten die
Orakel verteidigt (VIII 37), evozieren die Termini Protagoras:

ävrikoyia, Karaßak^eiv, evapyecoc; gegen ä5r|A.6-

xr|<;—68. Entscheidend ist auch nicht, dass Herodot für sich
selbst gewisse Verpflichtungen anerkennt, über Götter nicht
unfromm zu reden, vor allem offenbar nicht über sterbende
Götter: ov poi ömov keysiv69. Eine solche religiöse Moral der
'Vorsicht', die keiner expliziten Rechtfertigung bedarf, ist für
Griechen überhaupt charakteristisch; sie kann mit Skepsis

gegen religiöse Spekulation durchaus Hand in Hand
gehen.

Entscheidend ist, dass bei Herodot der Horizont von
Relativismus und Agnostizismus seinerseits von einer Sphäre
des 'Göttlichen' umfangen scheint, das Hintergrund allen
Geschehens ist; er kann ebensogut 'der Gott' dafür sagen. Ich
brauche die oft zusammengestellten Belege nicht zu wiederholen

und möchte auch nicht noch einmal eine Skizze von
'Herodots Weltanschauung' entwerfen70. Die 'pelasgische'
Etymologie des Wortes üeög, von der 'gesetzten' Ordnung der

66 Oxford 1907, auch in K. Bartels, Klassische Parodien (Zurich 1968), 4-15
67 Vgl Crahay und Kirchb£RG (supra Anm 5), Corcella (supra Anm 52), 156-63
68 Votsokr 80 B 1, B 4, B 5

69 II 61,1, vgl II 86,2, II 170,1, etwas anders II 46,2, II 47,2, wo es um Sexuelles geht Vgl.
auch Mora 18,16, 115

70 Vgl. E Meyer, "Herodots Weltanschauung", in Forschungen syir Alten Geschichte II
(Halle 1899), 252-68, Schmid (supta Anm 63) 610-26, R Schmid, Die Weltanschauung
Herodots (Diss Innsbruch 1954); Corcella (supra Anm 52) Auch der Rationalismus des

"Ihukydides schliesst Anerkennung traditioneller Religion nicht aus, vgl N. Mari-
natos, Thucjdides and Religion (Konigstein 1981)



HERODOT ALS HISTORIKER FREMDER RELIGIONEN

Dinge, scheint er durchaus zu akzeptieren (II 5 2,1). Er spricht
von einer göttlichen Kausalität, die sich in einer moralisch
verantwortbaren Strafgewalt manifestiert, wofür der Untergang

Troias ein Exempel ist (II 120,5). Die expliziteste
Formulierung — "die Götter haben sich an ein Gesetz der
Gerechtigkeit gehalten und dich, weil du Ruchloses tatest, in
meine Hand gegeben" — findet sich allerdings in direkter
Rede eines Eunuchen (VIII 106,3), in Anführungszeichen
also, was den Autor nicht bindet. Bemerkenswert ist
immerhin die Formulierung beim Sturm, der die persische
Flotte dezimierte (VIII 13): "und es wurde alles vom Gott
getan, damit dem griechischen Aufgebot das persische
gleichgemacht werde und nicht viel grösser sei"; vorsichtiger
und persönlicher ist die Formulierung über Demeter und
ihren Tempel in der Schlacht bei Plataiai (IX 65): "Ich meine
denn, wenn man überhaupt über Göttliches eine Meinung
haben soll; dass die Göttin die Perser nicht annahm..." Mit
Protagoras bleibt das Göttliche in einem Bereich der 'Unklarheit',

sodass nicht einmal feststeht, ob man persönlich
'glauben soll'. Doch der Möglichkeit, einen sinnvollen
Zusammenhang im Geschehen zu sehen, will Herodot sich
nicht begeben.

Es lohnt sich, unter diesem Gesichtspunkt noch zwei
Textvergleiche durchzuführen, die den 'frommen' Charakter
der herodoteischen Darstellung beleuchten. Die 'verweib-
lichten' Skythen, die 'Avapiei<;/'Evdpss<;, erscheinen ebenso in
der hippokratischen Schrift Von der Umwelt (Aer. 22) wie bei
Herodot (I 105; IV 67). Der sehr viel sachlichere und
ausführlichere Bericht des Hippokratikers kann nicht aus
Herodot genommen sein, auch das umgekehrte Verhältnis ist
kaum denkbar; die Differenz in der Schreibung des Fremdworts71

weist eher auf mündliche Vermittlung aus dem glei-

71 Die massgebende Handschrift des Hippokrates hat dvSpieft;; 'Avapieu; ist die
Konjektur von Gomperz, die den Sprachwissenschaftlern einleuchtet (a- und iranisch nar-



3° WALTER BURKERT

chen Bericht. Der Hippokratiker macht klar, dass das ganze
bei den Skythen spielt. Er gibt die Beschreibung: "sie tun
Frauenarbeit, leben wie die Frauen, sprechen wie die
Frauen"; er stellt fest, dass die Erscheinung gerade bei den
Vornehmen vorkommt; er gibt immerhin auch an, dass die
Skythen das ganze auf'einen Gott', eine "Verfehlung gegen
einen Gott" zurückführen; seine eigene Erklärung, alles
komme vom vielen Reiten, ist für uns am wenigsten ernst zu
nehmen. Herodot geht demgegenüber ganz vom religiösen
Frevel aus: die Skythen haben auf ihrem Kriegszug, der sie
durch ganz 'Asien' führte, das Heiligtum der Aphrodite
Urania in Askalon geplündert. Diesen "und ihren jeweiligen
Nachkommen legte die Göttin weibliche Krankheit auf'.
Die Skythen nennen diese Ursache, und wer zu ihnen ins
Skythenland komme, könne sehen, wie es diesen Leuten
geht. Mehr an Beschreibung wird an dieser Stelle nicht geliefert,

nur der göttliche Zusammenhang wirkt und die
ungewöhnliche, suggestive Benennung üijXsa vouacx;. Später
erfährt man, dass sie 'Seher' sind und eine bestimmte man-
tische Technik haben (IV 67). Wir glauben in diesem Fall das

Phänomen besser zu verstehen als die Autoren des 5.Jh.; seit
Meuli ist man sich einig, dass hinter dem Transvestitentum
ein skythischer 'Schamanismus' steht72. Die Erscheinung
wurde — offensichtlich vor Herodot — mit denTransve-
stiten oder Eunuchen des Heiligtums von Askalon kombiniert

und mit dem Schema Verfehlung-Strafe erklärt. Man
sieht an der Gegenüberstellung, wie Herodot die religiöse
Dimension aus der Überlieferung herausfiltriert und die Aufgabe

eines beschreibenden Ethnologen gerade nicht leistet.

'Alann'); die Herodot-Handschriften haben I 105 'Evapea*;, IV 67 Evapiet; (a) bzw.
Nctpsec; (dP). — Askalon ist nicht eine Stadt der Phönizier, sondern der Philister;
Xanthos, FCrHist 765 F 8, vgl. 90 F 18, machte sie zu einer lydischen Gründung; den

Tyriern gehört sie nach Skylax, GGM I p. 79.
72 K Meuli, in Ges Sehr II 824-29. Es kommt hier nicht darauf an, ob 'Schamane' im
präzisen oder nur in einem verallgemeinerten Sinn zu nehmen ist.



HERODOT ALS HISTORIKER FREMDER RELIGIONEN 31

Für die Erzählung freilich hat er so das Eindrücklichste
ausgewählt. Der Autor Peri Hypsous (28,4) empfand die Wirkung
des Satzes von der "weiblichen Krankheit" als "unnachahmlich".

Noch eine weitere Konfrontation mag zeigen, wie He-
rodot die religiöse Dimension einzusetzen weiss: Der Tod
Hamilkars in der Schlacht bei Himera gegenüber dem Tod
des Sardanapallos bei Ktesias. Es handelt sich um
Variationen des immer eindruckvollen Motivs der heroischen
Selbstverbrennung73. Ktesias — der Assurbanipal und den
letzten König von Niniveh zusammenwirft — macht daraus
ein Spektakel, das durch Quantität imponieren will: vier
Plethren hoch ist der Scheiterhaufen, mit hundertfünfzig
Betten, mit Frau und Nebenfrauen besteigt ihn Sardanapal,
fünfzehn Tage lang brennt das Feuer, "und die Leute
schauten und staunten über den Rauch." Dagegen Herodot:
"Hamilkar blieb währenddessen im Lager und opferte für die
Seinen und suchte günstige Zeichen zu erlangen, indem er
auf einem grossen Scheiterhaufen ganze Leiber verbrannte;
als er aber sah, wie die Wende zur Flucht bei seinen Leuten
eintrat, — so wie er eben im Begriffwar, die Spende über die
Opfer auszugiessen, stiess er sich selbst in das Feuer" (VII
167,1). Ein Opferritual der Fremden ist im Blick, der semitische

Holokaust — in Form der novellistischen Phalaris-
Tradition (Pind. Pyth. I 96) war dergleichen den Griechen
längst bekannt — ; dass der Feldherr im Lager bleibt und die
Verbindung mit den Göttern sucht, statt mit Strategie und
Taktik den Sieg zu sichern, muss auch als ein Stück 'fremder'
Frömmigkeit erscheinen74. Zugleich freilich ist das Bild des

73 Vgl W. Burkert, "Das Ende des Kroisos- Vorstufen einer herodoteischen
Geschichtserzahlung", in Catalepton Festschr Bernhard Wjss (Basel 1985), 4-15. Ktesias,
FGrHist 688 F 1 q Athen XII 529 b-c, vgl. Diod. II 27; lustin. I 3,5.
74 Darf man die Rolle von Moses, Aaron und Chur Ex 17,10-13 vergleichen, die wahrend
des Kampfes gegen die Amalekiter auf dem Berg stehen und die Arme zu Jahwe
erheben? Auch Pausanias opfert in der Schlacht bei Plataiai, doch nur bis zu dem



32 WALTER BURKERT

brennenden 'Heiligen' und der darüber gegossenen
Weinspende so ganz griechisch — man denke auch an die
bekannte Myson-Amphora mit Kroisos auf dem Scheiterhaufen

— ; die xpo7if], die "Wende", vollzieht sich wie auf dem
Schlachtfeld so auch im Ritual: Was abschliessender Segensakt

hätte sein sollen, die cttcovSt), schlägt um in die Vernichtung.

Danach war Hamilkar nicht mehr aufzufinden. Die
Amphibolie von Altar und Scheiterhaufen, hier wurde sie

Ereignis. Dies ist der Tragödie ganz nahe, fern vom Spektakel
des Ktesias; wie nahe ist es dem Karthagischen? Diese Frage

wage ich nicht zu beantworten.Ist Herodot nun fromm oder
ein raffinierter Erzähler? Ein naiver Berichterstatter oder
Theoretiker der griechischen und nichtgriechischen Kultur?
Die Alternativen wären so wohl falsch gestellt. Nicht nur
Mythen, auch Rituale sind der Kunst des Erzählens seit je
verwandt. Indem Erzählen seinerseits auf Grund anthropo-
morpher Strukturen eine menschliche Welt ins Wort fasst
und so geformt an Menschen weitergibt, hat es seine Affinität
auch zu der im Ritus manifesten Religion. Herodot ist ein
Meister solcher Kunst, die gerade bei ihm welthaltig ist wie
kaum bei einem anderen Autor. Streng wissenschaftliche
Analyse kann gewiss darin weiter kommen, kulturelle
Realität umfassender, präziser und allgemeiner zu erfassen
und zu verarbeiten. Was dabei auf der Strecke bleibt, wird
dem bewusst, der Herodot wieder liest.

Augenblick, da die Opfer gunstig sind (Hdt IX 61,2, 62,1); dann gilt nur noch der
Kampf — Die Selbstverbrennung hat ihre Parallele in der Erzählung von Ehssa, der
Gründerin von Karthago, lustin XVIII 6 — die Formulierung kann von Herodot direkt
beemflusstsein multas hostias caedit pyram conscendit (6) —, danach Vergils Dido Vgl C

Grotianelli, "Encore un regard sur les büchers d'Amilcar et d'Elissa," in Atti del I
Congresso Internationale di Studi Fenici e Puma II (Roma 1983), 437-41



HERODOT ALS HISTORIKER FREMDER RELIGIONEN

DISCUSSION

M. Nenci: Ml pare vada sottolineata l'importante affermazione dl

carattere metodico del collega Burkert, sul fatto che lo studio delle altrui

religiom in Erodoto e reso possibile dal fatto che egli non confronti fra

loro teologie, ma ntuali.
L'accento sul fatti ntuali come carattenstici della fenomenologia reli-

giosa e esphcito in VIII 144, 2. Nel definire YHellemkon indica come

costitutivi di un ethnos, in primo luogo la consanguineitä, in secondo luogo
la lingua; ma poi, prima degli f|i)s<x xs öpOTporai, indica üecöv löpupaxd xe

KOivä Kai üucriai: "santuan comuni e sacnfici comuni", vale a dire aspetti
ntuali. E questi aspetti sono visti nel loro significato sociale, come ele-

menti che formano un KOtvöv, forse perche Erodoto pensava a grandi
santuari panellenici (Panionio, Delfi, Ohmpia). I santuan infine mi pare
vadano considerati come luogo pnvilegiato per la conservazione dl tra-
dizioni culturali in senso lato, e dl fatto Erodoto da gran peso sia all'infor-
mazione che si ncava dagli oggetti parlanti (donativl e dediche che si

trovavano nel santuari), sia ai sacerdoti come informatori non solo in
Grecia, ma fuon e non solo dl fatti religiosi, ma di tradizioni di ogm

genere.

M. Burkert: Besten Dank fur diese wichtige Ergänzung. Herodots

Haltung stimmt uberein mit den Gegebenheiten seiner Zeit: Die anti-

persische Allianz hatte ihr Zentrum in Delos; Hellanikos fand als

zuverlässigsten chronologischen Leitfaden die 'Priesterinnen von Argos'.

M. Asherr Vorrei sollevare ll problema dell'apparente contraddizione

in Erodoto tra ll rispetto per le religiom straniere (e l'implicita oggettivitä)
e ll giudizio morale che talvolta egli espnme (kciAAigxoi; vöpoi;, ai'oxtoxoi;

vöpoq ecc.). II noto passo III 98 dimostra che ll relativismo etnologico
erodoteo ha un limite, giacche egli considera assoluto ll dominio delle

'leggi' o 'costumi' all'interno di ogm cultura (6 vöp.05 itävxcov ßaaiA.£U<;).



34 DISCUSSION

Questo implicherebbe un'assenza dl criteno assoluto per giudicare moral-

mente le diverse civiltä, culti, ecc. D'altra parte, Erodoto giudica, secondo

criteri morali greci, certi fenomeni che in altre culture egli non

approva.

M. Burkert: Hier liegt in der Tat ein interessanter Widerspruch vor. Es

könnte sein, dass man ihn hinnehmen muss, wie so oft, wenn man
'Prinzipien' Herodots zu fassen sucht, zur Regel gleich die Ausnahme tritt. Man

könnte den Widerspruch theoretisch auf zweifache Weise lösen: 1)

Ethnographischer Relativismus impliziert nicht notwendig moralischen

Relativismus; was Menschengruppen in einem für sie sinnvollen
Zusammenhang tun (v6|to<;), legt noch nicht fest, was sie tun sollten (kc$.6v). Die
Aiaaoi X.öyot sind auch da radikaler als Herodot: für die Massageten ist es

xcupo<; KaXAtatoi; sv roh; xbkvok; xsiMiptlai (2,14, Vorsokr. 90, II p. 408);

Herodot sagt öA.ßicbxaxa vsvöpiaxai (I 216,3); 2) Auch wenn vöjioi relativ

sind, gilt doch fur jeden sein eigener vopo^ (auch Protagoras hat seinen

Relativismus wohl so aufgefasst). Herodot hat also das Recht, im Sinn der

vöjj.01 'EXTr|viKoI zu sprechen (vgl. IX 79). Ob Herodots Werturteile eher

im einen oder im anderen Sinn zu verstehen sind, bedürfte einer eigenen

Untersuchung.

M. Lloyd: One of the most striking features of Herodotus' approach to

foreign cultures is his willingness to accept them on their own terms. His

general practice is to describe what he sees and avoid making value

judgements. The passage in I 199,1, where Herodotus castigates the
Babylonian practice of temple prostitution as o aia%taxoq xcov vogtov stands out

strongly as an exception to his normal procedure.

M. Burkert: Ich stimme zu.

M. Dihle: Vielleicht darf ich daran erinnern, dass die Alternative

rationalistisch/religios, die Herr Burkert zu Recht bei der Würdigung
Herodots ablehnt, sich aus unserer eigenen religiösen Tradition ergibt.
Wir haben in Jahrhunderten uns daran gewohnt, die Bedeutung unseres

religiösen Lebens rational zu explizieren. Herodots intellektuelle Speku-



HERODOT ALS HISTORIKER FREMDER RELIGIONEN 35

lation, mit der er Kulte und Götter, Sitten und Gebrauche gerade fremder
Volker zu erfassen sucht, wird nicht durch das Bedürfnis gelenkt oder

eingeschränkt, die eigene, ganz auf die religiöse Praxis beschränkte und

ganzlich untheologische Tradition intellektuell zu erfassen und entsprechend

zu explizieren. Deshalb verträgt sich bei ihm das ständige Raison-

nement so gut mit einer durchaus ernst zu nehmender Frömmigkeit. Im
christlichen Abendland gibt es dieses Nebeneinander vor allem bei

theologisch ungebildeten, aber zugleich klugen und frommen Laien. Besonders

deutlich hat das G.B. Shaw in der Vorrede zum Drama SaintJoan auf

Grund der Akten des Prozesses gegen Jeanne d'Arc herausgearbeitet.

M. Burkert: Ich stimme zu. Die christliche Theologie — nicht die

Praxis des Christentums — sieht sich, seit der Einfluss der griechischen
Philosophie eingesetzt hat, verpflichtet, explizit, präzis und widerspruchsfrei

zu sein; die Griechen konnten das Gottliche in einem Bereich des oü

(pavepöv belassen, ohne es aufzuheben. Die Verschiedenheiten des vöjioq

von Stadt zu Stadt hatten längst dann gefuhrt, dass man das Andersartige

gelten liess, ohne es zu bekämpfen und ohne es zu ubernehmen.

M. Lloyd: When we consider the question of Herodotus' choice of
material when dealing with Egyptian religion, it is important to remember

his attitude to epistemological issues in general. This is directly relevant to

II 3, 2, where he insists on the difficulty of obtaining satisfactory
information on things divine. For him the problem was that there were two
orders of being, the divine and the human. The latter belonged to the

world of human sense-perception and, as such, was accessible to human

enquiry and could become the subject of accurate human knowledge. The

divine order, on the other hand, was not susceptible to such treatment; for
the gods' alleged activities could not be subjected and never could have

been subjected satisfactorily, if at all, to human sense-perception.
Herodotus, rigorously applying his criteria of knowledge, insists that matters

such as mythology cannot be areas where humans can acquire reliable

information, and his conclusion is that statements on these subjects should

be avoided as far as possible. It is, therefore, hardly surprising that his

religious discussions concentrate on exterior phenomena such as temples,

rituals, altars, and sacred animals.



36 DISCUSSION

M Burkert. Das Göttliche gehört fur Herodot nicht in den Bereich des

(pavspöv — a5r|A.ÖTTi5, sagte Protagoras —. Es halt sich aber, was die

Gotter betrifft, auch nicht an den an anderer Stelle formulierten 'Grundsatz'

öipsiXco Myeiv xd Xsyö|isva.

M. Bondi Mi pare che, utilizzando ancora le categorie del 'greco' e 'non

greco' che ci guidano nel nostro lavoro, sia legittimo porsi la domanda se la

religione fenicia sia davvero considerata da Erodoto una religione stra-

niera. II quesito nasce dalla constatazione che nelle pagine dello stonco

greco essa e assai scarsamente trattata: ci si puö dunque chiedere se ciö
accada per una mancanza dl Interesse dl Erodoto verso questo tema (ma

personalmente lo escluderei), perche mancano gli spunti in grado dl
introdurne la trattazione, ovvero se ll fatto sia determinato dalla coscienza

dl una non estraneitä dell'onzzonte religioso fenicio al mondo
dell'Ellade.

Se, come a me pare, l'ultima alternativa e quella che plü si avvicma alia

realtä, ne potrebbe conseguire una dipendenza di Erodoto da fonti plü
antiche, e non di poco, nspetto al suo tempo e comunque precedenti

all'insorgere di quella 'separatezza' tra mondo fenicio e mondo greco
nell'epoca persiana che — como conto di chiarire nel mio contnbuto —

emerge con plena evidenza nelle pagine dello storico di Alicarnasso.

Desidererei conoscere l'opinione del Professore Burkert in propo-
sito.

M Lombardo • Ricollegandomi in parte a quanto ha detto Bondl, vorrei
richiamare l'attenzione sulla espllcita e lnsistita carattenzzazione erodotea

del Lidi in termini dl 'vicinanza' e somiglianza col Greci, aspetto, questo,
su cui tornero plü ampiamente nella mia relazione. E in questa chiave che

Erodoto legge e presenta anche la 'religione' del Lldi, sia esplicitamente
— come quando afferma, senza che ll contesto necessanamente lo
richieda, che eaxi 5s 7tapa7iXr|oir| r| Kdüapcni; xotai AuSoTai Kai xoiat
"EXA.r|ai (I 35,2) —, sia anche implicitamente: in positivo, ad esempio
nella lnsistita descrizione delle invocazioni di Creso alio Zeus KaiMpoioq,
E7tiaxio<; ed £xaipr|io<; o nella sottolineatura della Euceßeta di Creso stesso

verso gli del e 1 santuan greci, come in negativo, col silenzio pressoche



HERODOT ALS HISTORIKER FREMDER RELIGIONEN 37

totale su divinitä, santuari, sacerdoti e culti epicori (e significativo che solo

in V 102 egli faccia menzione dell'esistenza a Sardi dl un santuano della
dea epicoria Kußr|ßr|, menzione qui direttamente funzionale al contesto

narrativo, quello dell'incendio ad opera degli Ioni nbelli insieme ad

Eretnesi e Ateniesi, dl Sardi e del santuano in questione, evento che

doveva provocare per ntorsione l'incendio del templi greci da parte per-
siana). Clö contnbuisce a testimomare l'apertura dell'atteggiamento mentale

con cui Erodoto si accosta alle realtä non greche, pronto a nconoscere

e sottohneare l'esistenza non solo dl differenze piü o meno radicali, ma

anche dl somiglianze forti e generalizzate.

M. Burkert: Ich glaube in der Tat, dass die westsemitische Hochkultur
der griechischen sehr nahestand und die lydische mit ihr geradezu
verschmolz. Wenn die Griechen ihre Schrift <t>oiviKf|ia nannten, negierten
sie |eden Unterschied. Auf dem Gebiet der Religion gibt es markante

Ubereinstimmungen im Opfer, in Bezug auf Brandopferaltare, Tempel,
Götterbilder, Tempelausstattung, Weihgaben; die Abfolge Holo-

kaust/Speiseopfer z.B. ist ebenso im Westsemitischen wie bei den Griechen

gegeben. Man kann auch daran erinnern, dass Aristoteles in seiner
Politik (II 11, 1272 b 24 ff.) auch die Verfassung Karthagos ausfuhrlich

bespricht. In Sardis erwähnt Herodot die tief] SJtixcbpto^ Kl)ßr|ßr|; die

Monumente vom Kult dieser Gottin, die Hanfmann veröffentlichte, sind

von griechischer Kunst kaum zu unterscheiden; es finden sich z.B. Satyrn
auf den Reliefs. Die Behauptung über die lydische Kätlapaii; sieht mir
allerdings fast wie eine Verlegenheitsbemerkung Herodots aus: er braucht

dies fur seine Erzählung von Atys/Adrastos und merkt, dass er hier eine

nicht selbstverständliche Voraussetzung machen muss.

Allerdings sind sich die Griechen ihrer Besonderheit gegenüber
'Asien' gerade durch die Perserkriege bewusst geworden. Die Phoniker
verschwanden aber nicht ganz aus dem Gesichtskreis; besonders der

Kadmos-Mythos blieb als mythisches Muster in Kraft.

M. Nenci: A proposito su quanto osserva Bondi, sulle notizie datate e

arretrate nspetto ai Fenici del suo tempo (una sorte dl 'mirage phenicien'),

vorrei sottolineare che Erodoto per la sua antropologia religiosa non



3» DISCUSSION

aveva modelh. Esiodo e Pindaro erano modelli, ma di teologia greca;
Ecateo non sembra aver fatto etnologia e neppure etnografia religiosa. Di

qui mi pare la novitä dell'antropologia religiosa in Erodoto.

M. Burkert: Die Beschreibung des Heiligtums der 'Leto' von Buto mit
der schwimmenden Insel des 'Apollon' bei Hekataios (FGrHist i F 305)

zeigt in der Tat den Kontrast zu Herodot: da werden Ägyptisches und

Griechisches unreflektiert gleichgesetzt und offenbar auch Griechisches

projiziert: Delos als die schwimmende Insel des Apollon.

M. Dihle: Ich möchte noch einmal auf die Frage nach dem

'Schicksalsglauben' zurückkommen. Sie stellt sich bereits bei der Interpretation
Homers: gibt es dort die Vorstellung von einer Vorherbestimmung
jenseits aller, gottlichen oder menschlichen, spontanen Aktivität? Vielleicht
sollte man daran denken, dass jeder, der eine überlieferte Folge von

Ereignissen zu erzählen hat, schon dadurch auf eine Art von Determinismus

gefuhrt wird, wahrend er die jeweils einzelnen Ereignisse
durchaus als Resultate freier Entscheidung eines Menschen oder eines

Gottes darstellen kann. Dieser Doppelaspekt ist im praktischen Leben

ebenso zu entdecken wie durch die Analyse einer Erzählung.

M. Brtant: Le passage d'Herodote consacre ä la religion perse est

l'illustration typique des difficultes d'interpretation posees ä l'historien

d'aujourd'hui. D'un cote, on est frappe par la coherence du discours

d'Herodote, qui presente la religion perse comme une religion naturiste,
sans autels ni sanctuaires. De l'autre, les informations dont nous disposons

aujourd'hui semblent etre en contradiction avec les informations qu'il
presente. On salt par Berose qu'ä l'epoque d'Artaxerxes II il existait des

sanctuaires et des statues du culte d'Artemis/Anahita (FGrHist 680 F 11).

Par ailleurs une inscription grecque de Sardes publiee par Louis Robert

prouve (malgre l'opimon contraire de P. Frei) que les Perses de Lydie
rendaient un culte ä Zeus Baradates Zeus Legislateur), represente par
une statue dans un temple. Pourquoi done cette apparente contradiction

avec l'expose d'Herodote? La premiere reponse, dejä proposee par E.

Benveniste, est qu'Herodote decrit la religion populaire perse, strate



HERODOT ALS HISTORIKER FREMDER RELIGIONEN 39

anterieure ä la creation d'une religion d'Etat achemenide, qu'il ne decnt

en revanche nulle part. On peut ajouter que cette religion populaire s'est

certainement maintenue ä l'epoque achemenide- certaines tablettes de

Persepolis montrent par exemple le culte rendu aux eaux et aux

rivieres.

M Burkert: Offenbar stellt Herodot in der Tat nicht den königlichen
Kult dar. Er geht wohl von einem Bild des 'eigentlich Persischen' aus; die

Perser stammen aus einem 'rauhen Land', fern vom aßpöv der höheren

Zivilisation (IX 22; vgl. I 71); dem entspricht ihre schlichte, 'natürliche'

Religion. Inwieweit das so zustande kommende Bild im einzelnen zutrifft,
ist damit freilich nicht entschieden.



" I- .r-^_

J

-^ -M

' £ '
5=r "jd«-.

U II -
• =rv.

- f -= •- r"^ y yj, -

-t

•
*>>>:* %£* *. && ipA' vrj-^i. v b, v„ .< .4

Ap,«2 .'.aAiK? iff jifxM* -iÄ^ •,_»: :»> 1» •*!.--" -«• •^«sfcglftÄ.
i». *" r»-"5Hf •, •„ _"»^/--^-#."j|» *»'
* =V"^"- 3^ " "- '"•.?••. '• .-

_#.»«•*•£Lj^ \PV,t fe$^ fc»,

>5^ rA"V», Ü i'.-.« ÜTTV1

-:;' £Vh3?'
>C3?3>=,«

\_ _

^ ^sfs ij" ". -

"l-ter^'W ?»*s ^<^~$sSPSfc*fc»£$7 Dä^. ;-V'4 je,
Vj'ivyi(_ JMS*»" -&

*^L' fei- sJPlW Ig

iSp5Sfev ,w|a»8fel^i'ls'/tfXJS#}£• iff?,«sisa#fSt- •

'Prs F-d'tP.1 %W«^i Pd ~F->!^-^',L;:,"'- =j".- v-aA8fK'^ /T'dÄiisf^Plä


	Herodot als Historiker fremder Religionen

