Zeitschrift: Entretiens sur I'Antiquité classique
Herausgeber: Fondation Hardt pour I'étude de I'Antiquité classique
Band: 35 (1990)

Artikel: Herodot als Historiker fremder Religionen
Autor: Burkert, Walter
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-660689

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-660689
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

WALTER BURKERT

HERODOT ALS HISTORIKER
FREMDER RELIGIONEN

Die Frage, ob Verstehen von Fremdem tiberhaupt mog-
lich sei, steht tiber dieser ganzen Tagung. Sie scheint auf dem
Gebiet der Religionswissenschaft ganz besonders heikel zu
sein. Ob es ein Verstehen fremder Religionen gibt, ist eine
stindige, vielbehandelte Frage!. Ob jemand behaupten kann,
eine vergangene Religion wie die babylonische oder die per-
sische Religion auch nur zuldnglich zu kennen, geschweige
denn zu verstehen, steht erst recht dahin. Im Hintergrund
lauert die keineswegs triviale Frage, ob ‘man’ denn die eigene
Religion verstehe; ich wiirde sagen: in der Regel nein.

Momigliano hat uns Herodot als Vater der Ethnologie
sehen gelehrt?, was geeignet ist, den Problemhorizont zu
erweitern: Gerade die neuere Ethnologie hat mehr und mehr
in Frage gestellt, ob es uberhaupt moglich sei, Fakten
‘objektiv’ aufzunehmen. Um Margaret Meads Buch Coming of
Age in Samoa (1928), das doch als eine der bedeutendsten

V). M. Krracawa, Gibt es ein Verstehen fremder Religionen 2 (Leiden 1963) ; H. G. KIPPENBERG,
B. Lucugst, Magie. Die sozialwissenschaftliche Kontroverse iiber das Versiehen fremden Denkens
(Frankfurt 1978).

2 A. MowmiGLiaNo, “The place of Herodotus in the History of Historiography™, in Secondo
Contributo alla storia degli studi classici (Roma 1960), 29-44 = Studies in Historiography (New
York 1966), 127-42; dt. “Die Stellung Herodots in der Geschichte der Historiographie”,
in Herodot. Eine Auswahl aus der neueren Forschung, hrsg. von W. MarG (Darmstadt 1962;
31982), 137-56.



2 WALTER BURKERT

Leistungen der teilnehmenden, beobachtenden Ethnologie
bertihmt geworden war, ist eine postume Kontroverse aus-
gebrochen3. Das Lieblingskind schaurig-schéner Ethnogtra-
phie, der Kannibalismus, sieht sich — wenn auch kaum
endgiiltig — in seiner Existenz bedroht*. Wenn also Herodot
als Religionsethnologe problematisch erscheinen kann und
muss, befindet er sich damit in bester Gesellschaft. In Frage
stehen sowohl die Einzelinformationen wie die Prinzipien
der Verarbeitung, die aus dem einzelnen ein Bild
gestalten?®,

Weitestgehende Skepsis gegeniiber Herodots Einzelan-
gaben, insbesondere den Quellenangaben hat Fehling ver-
treten®, gegeniiber den Augenzeugenberichten aus Agypten
Armayor’; Hartog hat die Frage nach ‘objektiver” Referenz
prinzipiell-methodisch ausgeschlossen und sich auf Konfron-
tation mit anderen Angaben Herodots und dem ‘savoir pat-
tagé’ der gleichzeitigen griechischen Kulturwelt beschrinkt?.

3 D. FREEMAN, Margaret Mead and Samoa. The Making and Unmaking of an Anthropological Myth
(Cambridge, Mass. 1983); dt. Liebe obne Aggression (Miinchen 1983).

Y \W. ARENS, The Man-Eating Myth (New York 1979). Cf. R. Rosarpo, in R. G. HAMERTON-
KEeLvy, Violent Origins (Stanford 1987), 240 f.

5> Zu Religion bei Herodot und zur Religion Herodots seien genannt: C. SOURDILLE,
Heérodote et la religion de I'Egypte (Paris 1910); G. C. J. DaANIELS, Religieus-historische studie over
Herodotus (Antwerpen 1946); R. CRAHAY, La littérature oraculaire chex Herodote (Paris 1956);
W. PorscHER, “Gétter und Gottheiten bei Herodot”, in WS 71(1958), 5-29; ]. KircH-
BERG, Die Funktion der Orakel im Werke Herodots (Gottingen 1965); G. J. D. AALDERS, “De
Griekse godsdienst in het werk van Herodotus™, in Lampas 7 (1974), 164-81; G. LACHE-
NAUD, Mythologies, religion et philosophie de I'histoire dans Heérodote (Lille 1978); W. BURKERT,
“Herodot iiber die Namen der Gétter: Polytheismus als historisches Problem”, in M
42 (1985), 121-32; F. MoRA, Religione e religioni nelle storie di Erodoto (Milano 1985; im
folgenden: Mora). Nur mit Verfassernamen zitiert werden die Kommentare: W. W.
How, J. WeLLS, A Commentary on Herodotus (Oxford 21928); A. B. LLoyD, Herodotus. Book I1,
vol. I-TIT (Leiden 1975, 1976, 1988); D. AsHERI (ed.), Erodoto. Le storie. Libro I (Milano
1988).

¢ D. FEHLING, Die Quellenangaben bei Herodot (Berlin 1971).

7 O. KimMBALL ARMAYOR, Herodotus’ Autopsy of the Fayoum : Lake Moeris and the Labyrinth of
Egypt (Amsterdam 1985).

8 F. HarTOG, Le miroir d’Herodote. Essai sur la représentation de autre (Paris 1980; im fol-
genden: HARTOG).



HERODOT ALS HISTORIKER FREMDER RELIGIONEN 3

Natiirlich ldsst sich dem mit der seit Platon bekannten
‘Umkehrung’ begegnen: Wenn Hartog voll und ganz Recht
hitte, wire seine These eben nur in Bezug auf franzdsische
Akademiker der 8oer Jahre und nicht in Bezug auf Herodot
von Belang®. Die interessanteren Fragen scheinen mir jeden-
falls jenseits des geschlossenen griechischen Beziehungshori-
zontes zu liegen.

Fir die Frage nach dem Wahrheitsgehalt im einzelnen
gibt es im Grunde immer wieder nur die eine Antwort, die
Forderung nach mindestens zwei voneinander unabhingigen
Zeugen. Im Fall Herodot hat man sich der damit gestellten
Aufgabe seit langem angenommen, hat nach unabhingigen
griechischen Zeugnissen gesucht, nach orientalischen Texten
und nach archiologischen Befunden, die Herodot bestitigen
oder aber widerlegen kénnen. Fiir die von Herodot beschrie-
benen fremden Religionen ist die Situation dabei ganz ver-
schieden: iiberreich sind die heranzuziehenden Texte und
sonstigen Befunde im Agyptischen!?; sie sind eben dadurch
verwirrend. Eher knapp und schwierig zu beurteilen sind die
Originalquellen im Babylonischen!!, sehr kompliziert und
schwierig im Iranischen; allenfalls archiologische Befunde
und ethnographisches Vergleichsmaterial lassen sich fiir die
Skythen und andere entlegenere Volker heranziehen.

Fir die allgemeinere Frage nach den Prinzipien der Ver-
arbeitung und den so gezeichneten Bildern méchte ich, ohne
die Gefahr der Missverstindnisse und Verzeichnungen
bewusster und unbewusster Art, die Rolle der Projektionen
im antiken wie im modernen Bereich zu leugnen, immerhin

? B. LincoLn, “On the Scythian Royal Burials”, in S. N. Skomat, E. C. Poromt (ed.),
Proto-Indo- Enropean. The Archaeology of a Linguistic Problem. Studies in Fonor of M. Gimbutas
(Washington 1987), 267-85, hier 267.

'®Zu nennen ist noch immer A. WIEDEMANN, Herodots zweites Buch (Berlin 1890).
Zusammenfassung des neuren Standes jetzt bei Lroyp.

" O. E. Ravn, Herodotus’ Description of Babylon (Copenhagen 1942); W. BAUMGARTNER,
“Herodots babylonische und assyrische Nachrichten”, in Archiv Orientdini 18 (1950),
69-106; MORA 40-49. Zu Iranischem und Skythischem infra Anm. 43; 48.



4 WALTER BURKERT

behaupten, dass Herodot unter den Begriindern der verglei-
chenden Religionswissenschaft auf einen Ehrenplatz
Anspruch hat; dies nicht so sehr darum, weil er in seinen
ethnographischen Exkursen der Religion breiten Raum
gewihrt — Herodot kennt offenbar keine Volker ohne Reli-
gion, auch wenn er im Fall der Inder keine Details angibt —,
sondern vielmehr auf Grund von vier Prinzipien in seinem
Umgang mit fremden Religionen: (1) Herodot stellt den
Wahrheitsanspruch der Religion, die “Theologie’ zuriick und
hat damit den Blick frei fir fremde Eigentimlichkeiten; (2)
er konzentriert sich auf das direkt Beschreibbare, das Ritual;
(3) er verfiigt iiber einen Begriff, der das jeweils Fremde an
seinem Ort in seinem Zusammenhang erfassbar macht und
Andersartigem als gleichwertig an die Seite stellt: Nomos; (4)
er lisst, bei aller Verwunderung iiber kuriose Praktiken, eine
Haltung menschlicher Sympathie und menschlichen Einfih-
lens nie vermissen — was mit der Kunst des Erzihlers intim
zusammenhidngt. Inwieweit er sich in alledem von seinen
Vorgingern unterscheidet, ist zu fragen.

Eine Vorfrage noch: Inwieveit diirfen wir tiberhaupt von
‘Religion’ im Blick Herodots sprechen? Welchen Begriff von
‘Religion” hat Herodot, und welche Terminologie steht ihm
zur Verfiigung? Dass ein anderes Volk eine ‘andere Religion’
habe, dass es verschiedene ‘Religionen’ gebe, kann Herodot
in der Tat nicht mit diesen Worten sagen. ©pnoxeia, das Wort,
das im heutigen Griechisch fiir ‘Religion’ iiberhaupt steht,
kommt bei Herodot vor, hat aber den engeren Sinn ‘religitser
Brauch’, ‘Ritual’. Ihm bleibt, um die Sphire des Religiosen zu
bezeichnen, vor allem veovg oéBecar und ipdc; oéBecar ist bei

‘Herodot fast immer im religiosen Sinn gebraucht!? Die
Frage nach ‘anderen Religionen’ stellt sich also in dieser
Form: Welche anderen Gotter werden verehrt, und auf
welche Weise? Auffallend selten verwendet Herodot das
Wortfeld von evoéfewa (I1133,2; IT 141,6). Die darin enthaltene
'2 Nur III 128,4 bezieht es sich auf die Briefe des Konigs.



HERODOT ALS HISTORIKER FREMDER RELIGIONEN 5

Bewertung einer ‘guten’ Verehrung schien ihm vielleicht
schon zu viel an eigener Stellungnahme.

Zunichst ein Blick auf vorherodoteische Befunde, auf
Beschreibungen fremder Briauche und ‘Religionen’ in der
alteren griechischen Literatur!3,

Dass es tiberhaupt Verschiedenheiten der ‘Religion’ gibt,
muss keineswegs bewusst werden oder jedenfalls nicht aus-
driicklich reflektiert sein. Bei Homer ist es gemeinhin selbst-
verstindlich, dass Troianer und Griechen die gleichen
Gotter haben, so gut wie Lykier, Phryger und Thraker — wie
auch das Sprachenproblem ausgeblendet bleibt!* —.
Offenbar funktioniert seit je, was man spiter interpretatio
Graeca und interpretatio Romana nannte'® und was doch lingst
vor den Griechen in den alten Hochkulturen seine feste
Tradition hatte: die Gleichsetzung dhnlicher Gottergestalten
in verschiedenen Vélkern und Sprachen; gibt es doch sume-
risch-akkadische, akkadisch-hethitische, hethitisch-hurriti-
sche, akkadisch-ugaritische, hurritisch-ugaritische Gotter-
gleichungen und Gotterlisten; auch semitische Gotter im
bronzezeitlichen Agypten werden teilweise ‘iibersetzt’!6. Im
Griechischen diirften die ‘Aphrodite’ vom Ida im Aphrodite-
hymnus und Apollon von Lykien!” fritheste sichere Beispiele
solcher Gleichsetzungen sein, abgesehen von homerischen

13 Vel. K. TRUDINGER, Studien zur Geschichte der griechisch-romischen Ethnographie (Basel 1918);
K. E. MULLER, Geschichte der antiken Ethnographie und ethnologischen Theoriebildung 1 (Wies-
baden 1972).

* Nur einmal heissen die Karer, nicht die Troianer BapPapopwvor, /7. 11867, vgl. auch I1
8o3 f.; IV 437 £

15 G. Wissowa, “Interpretatio Romana”, in ARW 19 (1918), 1-49; vgl. auch J. Vogr,
“Herodot in Agypten” (urspr. 1929; 1960), in MARG (s#pra Anm. 2), 423-26.

16 R, STADELMANN, Syrisch-Palistinensische Gottheiten in Agypten (Leiden 1967).

17 Dass dies Aphrodite vom Ida mit Kybele-Kybebe (“Aphrodite”: Charon FGriist 262
F 5) zusammengehort, wird allgemein angenommen, vgl. W. BurkerT, Griechische Reli-
gion der archaischen und klassischen Epoche (Stuttgart 1977), 241. Zu Apollon und Lykien W.
BurkerT, “Apellai und Apollon”, in RAM 118 (1975), 1-21, hier 3 £.; Griechische Religion 227,
derentsprechende Gott heisst lykisch Natri-, vgl. P. FrE1, in Bibliotheca Orientalis 38 (1981),
360.



6 WALTER BURKERT

Gotterszenen, die man mit Szenen orientalischer Epen paral-
lelisieren kann!8, Fiirs Agyptische sind solche Interpreta-
tionen dann auf jeden Fall mit Hekataios (FGrHist 1 F 305)
und Pindars Typhon-Mythos (Fr.91) gesichert, abgesehen
von den ja auch ausserliterarischen Ortsbezeichnungen wie
Heliopolis-Theben, = Hephaistopolis-Memphis, = Hermo-
polis!®. Die Verschiedenheit der Religionen wird auf diese
Weise im Prinzip verneint. Auch bei Hesiod, auch in den
Hesiodeischen Katalogen gibt es keine ‘nichtgriechische Reli-
gion’: der semitische Gottestitel Baal wird zum Namen eines
ostlichen Konigs, Belos (Fr. 137 M.-W.), der seinerseits Sohn
eines Gottes griechischen Namens ist, des Poseidon
(Apollod. II 1,4 wohl nach Hesiod), und natiirlich ist es der
den Griechen vertraute Zeus, der Europa aus Tyros entfiihrt:
die Gotter der Fremdvolker, von denen man doch Kunde
hat, sind auf diese Weise wieder zum Verschwinden
gebracht?0,

Demgegentiber gibt es einen nun allerdings sehr interes-
santen Fall in der [/ias, dass andere Gotter der Anderen
erscheinen: Bei der Eideszeremonie im dritten Buch wird
ausgemacht, dass die Troianer je ein Schaf fiir Sonne und
Erde — weiss und minnlich das eine, schwarz und weiblich
das andere —, die Griechen aber ein Schaf fir Zeus opfern
sollen (III 103 £.); bei der Durchfithrung der Opfer freilich
wird bloss Agamemnon aktiv (276-291): er ruft Zeus vom Ida,
Helios, Fliisse, Erde und die strafenden Michte der Unter-
welt zu Zeugen an; dann schneidet ‘er’ den Schafen die Kehle
durch. Hier ist nicht mehr differenziert, was zuvor doch
geschieden war. Achider und Trojaner vollziehen die Liba-

'8 \W. BUrRkERT, Die orientalisierende Epoche in der griechischen Religion und Literatur, SHAW
1984, 1, 85-99.

¥ K. S. Kovrg, Die Gleichsetzung dgyptischer und griechischer Giitter bei Herodot (Diss. Tibingen
1968).

20 Anders steht es mit der ‘phrygischen’ Meter, in deren Kult das Exotische der Werbung
dient.



HERODOT ALS HISTORIKER FREMDER RELIGIONEN 7

tion, und alle beten zu Zeus (III 297-301, vgl. 319-323). Her-
nach nimmt Priamos ‘die Schafe’ — doch wohl die beiden
von ihm gestellten — wieder nach Troia mit, offenbar zu
profaner Verwendung (310). Das Opfer der Troianer fiir
‘Erde und Helios’, im Gegensatz zum Opfer der Griechen
‘fiir Zeus’, ist umso eigentiimlicher, als das Troianische
Konigshaus ja dem Mythos nach direkt von Zeus abstammt.
Die antiken Kommentatoren erklidren die unterschiedliche
Zuweisung der Gotter damit, dass es fiir die Troianer um ihr
Land und ihr Leben (cotmpic) gehe, wihrend die Griechen
als Fremde sich Zeus Xenios unterstellen?!. Doch ist dies
nicht der Gott, den Agamemnon anruft. Die Erkldrung liegt
ausserhalb der Dichtung: Ins Spiel kommt hier die reale
Praxis zwischenstaatlicher Vertrige. Wenn zwei einander
fremde Partner einen Pakt beschworen sollen, kommt die
Verschiedenheit der Gotter fast traumatisch zum Bewusst-
sein. Man muss zur Kenntnis nehmen, dass verschiedene
Volker verschiedene Gotter haben; im Vertrag von Ramses
I1 und Hattusilis steht der Sonnengott fiir Agypten, der Wet-
tergott fiirs Hatti-Land?2. Bei fremden Gottern falsch zu
schworen, fillt leicht?3, Man sorgt darum in der Regel dafiir,
dass jeder bei dem fiir ihn verbindlichen Gott schwort. So
kommt der vielbesprochene Gott -appaliunas von Wilusa in
den Vertrag von Muwatallis und Alaksandus?*; im ersten
Vertrag von Rom und Karthago schworen die Punier “bei
den heimischen Gottern”, die Romer bei luppiter lapis (Plb.
II 25,6). Die andere Moglichkeit ist es, gemeinsame, evident

21 Schol. ad loc. bT ed. H. ErBsE; G. S. Kirk, The lliad: A Commentary 1 (Cambridge 1985),
278 meint, die Zuweisung der niederen Gétter an die Troianer sei “deliberately der-
ogatory’’.

22 . B. PritcHARD (ed.), Ancient Near Eastern Texts relating to the Old Testament (Princeton
21955; im folgenden ANET), 201.

# Vgl. Histiaios und die “Gétrer des Kénigs” Hdt. V 106.

24 ]. FRIEDRICH, Staatsvertrige des Hatti-Reiches 11 (Leipzig 1930), 80 f.; vgl. W. BURKERT, in
RbAM 118 (1975), 2.



8 WALTER BURKERT

gegebene Zeugen ins Spiel zu bringen, wie eben die Sonne,
den Himmel, die Erde. So enden routinemissig die hethiti-
schen Staatsvertrige, mit Nennung von “Bergen, Fliissen,
Quellen, Meer, Himmel und Erde, Winde und Wolken” 23;
entsprechend sind in einem aramiischen Staatsvertrag aus
dem 8.Jh. “Himmel und Erde, Abgrund und Quellen, Tag:
und Nacht” genannt?¢. Auch die Goétter, die doch nur in der
Parodie ‘bei sich selbst’ schworen kénnen, leisten bei Homer
den Eid bei kosmischen Zeugen, bei Himmel, Erde und Styx,
d.h. der Unterwelt. An sich musste das Problem auch bei
jedem privaten Handelsvertrag, der tber die eigene Ethnie
hinausgriff, akut werden; doch haben wir dariiber m.W.
keine alten Dokumente. Fiir den Eid der Troianer ‘bei Erde
und Sonne’ jedenfalls ist der Hintergrund damit gesichert.
Das Ergebnis ist ebenso eigentiimlich wie bezeichnend: Fir
einen Augenblick entsteht die Perspektive, als ob die
Fremden, in diesem Fall die Troianer, vorzugsweise Natut-
gotter verehren, ‘Erde und Sonne’, wihrend die Griechen
ihren Zeus haben. Ein fundamentales, produktives Missver-
stindnis ist hier angebahnt, das auch fiir Herodot bedeutsam
geworden ist.

Explizite Reflexion auf fremdartige Briuche findet sich
im ubrigen zuerst im Zusammenhang mit den Bildern von
‘Randvolkern’. Die Bedeutung des ‘Marginalen’ im Bewusst-
sein einer Kultur als Kontrast und als Vehikel von Uber-
gingen hat in neuerer Zeit besondere Aufmerksamkeit
gefunden?’. Offenbar handelt es sich um eine Grundstruktur
der Vorstellung, die freilich eben darum ihr eigenes, stark
verformendes Kraftfeld entwickelt. Die Folge sind projektive
Umkehrungen des Normalen, mit polaren Moglichkeiten des

» ANET 205: Mursilis und Duppi-Tessub, vgl. 206: Suppiluliumas und Mattiwaza;
Alaksandus (vgl. vorige Anm.), IV 25.

% Inschrift von Sefire, ANET 659; BURKERT 1984 (s#pra Anm. 18), go.

7 Vgl. bes. V. TurNER, “Betwixt and Between”, in Zhe Forest of Symbols (Ithaca 1967),
93-111; “Liminality and Communitas”, in 7he Ritual Process (Ithaca 1969), 94-130.



HERODOT ALS HISTORIKER FREMDER RELIGIONEN 9

ganz Hohen und des ganz Niederen, des Beseligenden und
des Grisslichen. Im Bereich der Religion bedeutet dies: die
‘Marginalen’ sind entweder ganz besonders fromm und got-
ternah, oder sie sind von perversester Wildheit, woftr als
Zeichen mit Vorliebe der Kannibalismus steht. Dies gilt im
Griechischen schon fiir die Schilderung der Listrygonen und
vor allem der Kyklopen in der Odyssee?8. Andererseits sind
schon in der //ias (X111 5 f.) jenseits von Thrakern und Mysern
die “milchessenden Pferdemelker” in den Blick gertickt, die
“gerechtesten der Menschen”. Entsprechendes erscheint
dann ausfiihrlicher in Hesiods Katalogen, anlisslich der
Umkreisung der Erde durch die Boreaden (Fr. 150-157 M.-

Fir Herodot einschlidgig sind die Spekulationen iiber das
Volk der Athiopen?. Dass die ‘Brandgesichter’ am Rand der
Welt dort leben, wo die Sonne die Erde beriihrt, war ihrem
Namen immer zu entnehmen. Wir wissen nicht, was die
Asthiopis, jenes Epos, das dem Achilleus den Sohn der Moz-
genrdte aus dem fernen Osten mit dem gut griechischen
Namen Memnon gegentberstellte, iiber dessen Volk berich-
tete30, In der //ias gehen ‘alle Gotter’ zu den Athiopen, um
zwolf Tage an ihrem Fest teilzunehmen; in der Odyssee speist,
aus durchsichtigen kompositorischen Griinden, Poseidon
allein bei ithnen. Bei Herodot finden wir dann, eingespannt
in den Bericht der von Kambyses entsandten Libyer iiber die
Athiopen, die Schilderung der “Tafel der Sonne”, H\iov tpé-
nela, die alle Morgen neu mit jeder Art von Fleisch gedeckt ist

28 Zu den Kyklopen zwischen Natur und Uber-Kultur vgl. G. S. Kirk, Myth. Its Meaning
and Functions in Ancient and other Cultures (Cambridge/Berkeley 1970), 162-71.

2 Vgl. dazu A. Lesky, “Aithiopika”, in Gesammelte Schriften (Bern 1966), 410-21, bes. 414 f. ;
I. HormanN, A. VORBICHLER, Der Athiopenlogos bei Herodot (Wien 1979; mir nicht zuging-
lich); Mora 74,1. Nichts Spezifisches ergibt sich aus Hekataios F#Griist 1 F 325-7.

30 Es gibt ernsthafte Argumente dafiir, dass der Inhalt der Aéthiopis dlter als das Gedicht
vom Zorn des Achilleus ist, W. ScuapeEwALDT, Von Homers Welt und Werk (Stuttgart
21951), 155-202; vgl. W. KurLLmaNN, “Oral Poetry Theory and Neoanalysis in Homeric
Research”, in GRAS 25 (1984), 307-23.



10 WALTER BURKERT

(III 17 £.). Jean-Pierre Vernant hat eine strukturale Interpre-
tation vorgelegt, indem er Herodots Bericht mit der Sonnen-
insel im 12. Buch der Odyssee kontrastiert3!. Ich bin geneigt,
die Athiopentradition zunichst historisch-genetisch zu
sehen. Herodot gibt eindeutig eine rationalistische Version
einer dlteren, naiven Wundererzihlung: “Amtstriager”, sagt
er (todg év 1éket ékdotoug £ovtag), seien verpflichtet, in der
Nacht jeweils die neue Verproviantierung vorzunehmen.
Der schlichte Betrachter erlebt ein Wunder: Tag fiir Tag ein
‘Tischlein-deck-dich’. In einem Fragment aus dem Befresten
Promethens des Aischylos ist dies offenbar vorausgesetzt (Fr.
192 Radt): Von einem “alles nihrenden See” (Aipvae moavto-
tpogog) im Athiopenland ist die Rede, wo jeden Morgen
Helios sich erhebt. Der ‘See’ stammt aus Od. III 1; ‘allnih-
rend’” aber ist er als Ursprung aller Speise, wie denn laut
Herodot Fleisch von ‘allen Vierfiissern” auf dem Athiopen-
tisch liegt. Die Speisung ‘aller Gotter” nach Jlas-Art ist auf
den einen Helios bei dem ihm so nahen Volk konzentriert
und zur stindigen Einrichtung gemacht worden. Wann und
wie zwischen Homer/Aithiopis und Aischylos/Herodot die
Tradition so ausgestaltet wurde, ist im einzelnen offenbar
nicht mehr zu dokumentieren. Die Abfolge der Erfindungen
ist trotzdem einigermassen klar. Aus Sonnenvolk und Got-
terspeisung ist der allmorgendlich gedeckte Tisch geworden;
ob es ihn wirklich gibt und wie das zugehen mag, ist die
Frage, die im Zeitalter der Historze sich stellt und durch die
Kundschafter des Kambyses angeblich ihre Antwort findet.
Herodot bringt dies ausdriicklich nicht im eigenen Namen, er
hat es, als Bericht der Libyer, gleichsam in distanzierende
Anfiihrungszeichen gesetzt. Fiir das mogliche Bild von
‘Randvolkern’ und ihrer besonderen Gotternihe kann dies

31 J. P. VERNANT, “Les troupeaux du Soleil et la Table du Soleil”, in REG 85 (1972), pp.
Xv-xvir; “Manger aux pays du soleil”, in M. DETIENNE, |. P. VERNANT, La cuisine du
sacrifice en pays grec (Paris 1979), 239-49.



HERODOT ALS HISTORIKER FREMDER RELIGIONEN 11

durchaus als typisch gelten3? — es bleibt fern von jeder eth-
nologisch relevanten Information.

Sehr viel wichtiger und konkreter zu nehmen ist offenbar,
was in dem merkwiirdigen Epos des Aristeas von Prokon-
nesos stand, den Arimaspeia. Dieses Gedicht ist, mit Bolton 33,
um 6oo v. Chr. anzusetzen; in der Zeit, als die Kimmerier von
Norden her die griechisch-kleinasiatische Welt bedringten,
machte es Angaben tiber den noch ferneren Norden, insbe-
sondere iiber die Issedonen, die Arimaspen und die Hyper-
boreer. Was zunichst die Issedonen noérdlich der Skythen
betrifft, so spricht nichts dafiir, dass je ein anderer vor oder
nach Aristeas Issedonen tatsichlich angetroffen und
beschrieben hat. Das heisst, dass der Bericht Herodots iiber
die Issedonen (IV 26) Aristeas wiedergibt34. Thr sensationell-
ster Nomos ist, dass sie ihre Viter aufessen, hineingeschnet-
zelt unter das Fleisch vieler geopferter Schafe; der Schidel
wird vergoldet und wie ein Goétterbild verehrt. Die Frauen
sind den Minnern gleichgestellt. Dass hier “first-hand obser-
vation” vorliegt, mochte ich Bolton (79) nicht zugeben. Zu
offensichtlich sind die projektiven Elemente im marginalen
Bereich, die extreme Verkehrung der sittlichen Pflicht dem
eigenen Vater gegeniiber. Die Art der Greuelmahlzeit erin-
nert allzusehr an die Methoden von Atreus bzw. Harpagos3®.

32 Vg auch A. DiHLE, “Der fruchtbare Osten”, in RAM 105 (1962), 97-110 = Antike und
Orient. Gesammelte Anfsitze (Heidelberg 1984), 47-60; 217 £.

3 ]. D. P. BortoN, Aristeas of Proconnesus (Oxford 1962); die Fragmente jetzt bei A.
BeRNABE (ed.), Poetae Epici Graeci 1 (Leipzig 1988), 144-54, und M. Davies (ed.), Epicorum
Graecorum Fragmenta (Gottingen 1988), 81-88. Vgl. auch P. LINDEGGER, Griechische und
ramiische Quellen zum peripheren Tibet 1 (Rikon 1979), 47-69; W. BURKERT, in D. HELLHOLM
(ed.), Apocalypticism in the Mediterranean World and the Near East (Tiibingen 1983), 246-
48.

3 BoLToN 76-79. Zu den Essedonen/Assedonen bei Alkman Fr. 156 Page (PMG) = 192
Calame vgl. W. BurkERT, in Gromon 35 (1963), 235 f.; ich mochte nun doch an miindliche
Vermittlung und einen ‘Hérfehler’ Alkmans glauben, zumal eine Datierung Alkmans
nach 6oo wahrscheinlicher geworden ist.

35 Aeschyl. Ag. 1592 f.; Hdt. I 119; vgl. auch. W. Burkert, Homo Necans (Berlin 1972),
119-25. .



12 WALTER BURKERT

Die vergoldeten Schidel sind vielleicht doch nur eine Vari-
ante der auch anderwirts bezeugten skythischen Schidelbe-
cher3¢, Immerhin waren Nomoi hier offenbar sehr viel ein-
lasslicher beschrieben als in den dlteren Epen — auch wenn
z.B. schon Odysseus vom fernen Volk der Phiaken etliche
Eigentimlichkeiten notiert und berichtet hatte.

Dass bei Aristeas eigentlich ethnographische Reflexion
ins Spiel kommt, zeigt in Uberraschender Weise das einzige
grossere Fragment, das aus den Arimaspeia erhalten ist37: Da
spricht ein Vertreter eines Fremdvolkes, ein Issedone
offenbar, zum Griechen und driickt seine Verwunderung aus
tber die seltsamen Dinge, die Griechen tun: “Ein grosses
Wunder ist auch dies fiir unseren Sinn: Minner wohnen auf
detn Wasser...”” (Fr. 1 Davies = 5 Fr. 7 p. 208 Bolton); die
Rede ist, kein Zweifel, ganz einfach von der Seefahrt, die den
Festlandsbewohnern fremd und kaum vorstellbar ist; was fiir
Griechen selbstverstindlich ist, erscheint den Fremden als
tiberaus ‘verwunderlich’, neben anderem, was sie staunen
macht. Damit ist bereits erfasst und ausgesprochen: Befrem-
dung ist relativ und gegenseitig; “Wagen als Hiuser” (Hes.
Fr. 151) oder Schiffe als Hiuser — so abseitig einem Griechen
issedonische Sitte erscheinen muss, Issedonen schiitteln
nicht weniger den Kopf iiber das, was bei Griechen Brauch
ist. Mit anderen Worten: man kann vom Fremden her beson-
ders den Blick fiir die eigene Lebensart und ihre vermeint-
lichen Selbstverstindlichkeiten schirfen und sich iiber Alter-
nativen klar werden. Hier tritt, m.W. zum ersten Mal in
griechischer Literatur, auf, was uns als etwas ganz Wesentli-
ches an der Haltung Herodots erscheint. Auch dies freilich
kann man bereits in der Odyssee angelegt finden: Da verwun-

3% Hdt. IV 65; vgl. BoLroN 78-79; ein Exemplar eines vergoldeten Schidelbechers,
genau nach Herodot, ist in eine schwiibische Privatsammlung gelangt, A. RieTH, in
Antike Welt 2,2 (1971), 47-51 — Echtheit ungewiss.

37 C. M. Bowra, “A Fragment of the Arimaspea”, in CQ N. S. 6 (1956), 1-10 = On Greek
Margins (Oxford 1970), 72-86.



HERODOT ALS HISTORIKER FREMDER RELIGIONEN 13

dert sich doch der Kyklop tiber Odysseus vimog ¢t, @ Eeiv’, f
midvev eidphovvac... (IX 273).

Religionsgeschichtlich besonders relevant scheint, was
man von den Hyperboreern erzihlte, dem frommen Volk
Apollons jenseits des Rhipiaischen Gebirges: Zum ersten Mal,
so weit ich sehe, wird dabei ein Fremdvolk durch einen
besonderen Opferritus charakterisiert; so Pindar in der ro.
Prythischen Ode von 498. Als Quelle kommt doch wohl in erster
Linie Aristeas in Frage3®: “Berihmte Hekatomben von
Eseln” sind es, die die Hyperboreer Apollon darbringen,
heisst es bei Pindar, mit “heiligem Schweigen”, und nicht
ohne Opferschmaus; der Gott ist selbst bei diesem Opfer
anwesend und “lacht” ob der geilen, schreienden Tiere. Man
kann hier einen Gegenentwurf zur Athiopentradition
erkennen: wieder ein extremes Randvolk, dessen Charakte-
ristik weithin als projektive Umkehrung verstindlich wird;
ungewohnliche, schreiende Opfertiere inmitten der vpnuia,
und das Lachen des Gottes, der personlich zugegen ist. Eth-
nologisch relevant ist hier nichts; doch auch solche Beschrei-
bungen gehéren zu den Voraussetzungen, die Herodot vor-
fand.

Herodot macht seine Angaben tiber die Religionen
fremder Volker zusammenhingend und einigermassen syste-
matisch im Rahmen seiner ethnographischen Exkurse. Ein-
zelheiten tauchen auch sonst gelegentlich auf, sie kénnen
treffend und eindrucksvoll sein; ich verweise einerseits auf
die prizisen und nachpriifbaren Angaben iiber das dgyptische
Asylwesen ausgerechnet im Zusammenhang mit der so kiihn
konstruierten Erzihlung von Helena und Proteus (II 113)39,
38 Zurtickhaltend Bovron yo f.; vgl. H. Scumrirz, Hypsos und Bios. Stilistische Untersuchungen
um Alltagsrealismus in der archaischen griechischen Chorlyrik (Bern 1970) 86; 194; Hellanikos
schreibt im Widerspruch dazu den Hyperboreern volligen Vegetarismus zu (FGridist 4 F
187b). Zu den Hyperboreern Hdt. IV 32-35 — der nicht an ihre Existenz glaubt — ; vgl.

auch W. BURKERT, Lore and Science in Ancient Pythagoreanism (Cambridge, Mass. 1972), 149 £.;
G. B. Biancuccr, “La via iperborea”, in RFIC 101 (1973), 207-20.

3 Vgl Lroyp 111 48.



14 WALTER BURKERT

andererseits auf die grossartig inszenierten Riten, die Xerxes” .
Ubergang iiber den Hellespont begleiten (VII 54)4°. Doch
zunidchst seien aus den Haupttexten drei zentrale Passagen
vorgestellt: Das Opfer der Perser (I 131); das Opfer der
Agypter (II 39-40); das Opfer der Skythen (IV 60)4!.

Zunichst also die Perser (I 131): “Goétterbilder, Tempel
und Altire zu errichten haben sie nicht als Brauch, und
denen, die das tun, schieben sie Torheit zu, wie mir scheint
darum, weil sie es nicht in Brauch und Glauben haben42, wie
die Griechen, dass die Gotter menschengestaltig seien. Sie
haben den Brauch, dem Zeus Opfer darzubringen, indem sie
auf die hochsten Berge hinaufsteigen, wobei sie den Kreis des
'Himmels insgesamt ‘Zeus’ nennen. Sie opfern der Sonne,
dem Mond, der Erde, dem Feuer, dem Wasser, den Winden...
Das Opfer bei den Persern an die genannten Gotter besteht
in folgendem: sie machen keine Altire, sie ziinden kein
Feuer an, wenn sie im Begriff sind zu opfern; sie gebrauchen
keine Libation, keine Flote, keine Binden, keine ungeschro-
teten Getreidekérner. Wenn einer einem dieser Gotter
opfern will, fuhrt er das Tier an einen reinen Ort und ruft den
Gott an, die Tiara bekrinzt, in der Regel mit Myrte. Fiir sich
selbst, den Opfernden, privat und allein darf er nicht ‘das
Gute’ erflehen, er betet vielmehr, dass es ‘allen Persern’ gut
gehe und dem Konig; unter ‘allen Persern’ ist eben auch er
selbst mit enthalten. Wenn er dann das Opfertier zerlegt und
das Fleisch gekocht hat, breitet er Gras aus, moglichst wei-
ches, am ehesten Klee, und darauf legt er das ganze Fleisch;
hat er es ausgelegt, so singt ein Magier, der dabeisteht, als

% Die Szene wirkt sehr griechisch, auch wenn der Widerspruch zu I 132,1 — keine
Libation beim Opfer — nicht schwer wiegt. Das von Herodot hier aufgeworfene
Problem, ob man denn etwas dem Helios Geweihtes — hier eine goldene Schale — ins
Meer versenken kann (VII 54,3), wiirde sich mutatis mutandis auch bei vielen griechischen
Ritten stellen.

# Vgl. auch das Opfer der Libyer, IV 188.

42 Zur Ubersetzung von vouilewv vgl. W. Faur, OEOYE NOMIZEIN. Zum Problem der
Anféinge des Atheismus bei den Griechen (Hildesheim 1969).



HERODOT ALS HISTORIKER FREMDER RELIGIONEN I§

Beschworung eine Theogonie — von solcher Art, sagen jene,
sei die hier gesungene Beschworung. Ohne einen Magier
diirfen sie nach dem Brauch keine Opfer darbringen. Der
Opferer wartet einige Zeit, dann trigt er das Fleisch ab und
verwendet es, wie er es fur richtig hilt.”

Was die Agypter betrifft, ist zunichst von der ‘Priifung’
der Opfertiere durch einen eigens dazu bestellten Priester
‘und ihrer ‘Siegelung’ die Rede (II 38); dann: “Opfer aber
besteht dieses beiihnen: sie fithren das gesiegelte Tier zu dem
Altar, wo sie opfern, sie ziinden Feuer an; dann giessen sie
tber dem Altar Wein auf das Opfertier, rufen den Gott an
und schlachten das Tier; danach schneiden sie den Kopf ab.
Vom Korper des Tiers ziehen sie die Haut ab, tiber jenen
Kopf aber sprechen sie viele Fliiche aus und bringen, sofern
sie einen Markt haben und griechische Kaufleute im Lande
sind, den Kopf zu diesem Markt und verkaufen ihn; sofern
keine Griechen zugegen sind, werfen sie den Kopf in den
Fluss. Beim Fluchen sprechen sie folgendes gegen die Kopfe:
wenn ihnen, den Opfernden, oder Agypten insgesamt ein
Unheil bevorstehe, mége es sich gegen diesen Kopf wenden.
In Bezug also auf die Kopfe der Opfertiere und die Libation
von Wein verwenden alle Agypter den gleichen Brauch in
allen Heiligtiimern, und von diesem Brauch ausgehend wird
auch sonst kein Agypter je bei irgendeinem Tier vom Kopf
essen; das Herausnehmen der heiligen Teile aber und die
Verbrennung ist je nach Heiligtum verschieden eingerichtet.
Von der Gottheit, die sie fiir die grosste Gottheit halten und
fir die sie das grosste Fest feiern, von der werde ich sprechen:
Wenn sie das Rind gehiutet haben und die Verwiinschung
gesprochen haben, nehmen sie die ganzen Eingeweide
heraus, die Innereien aber lassen sie am Ort und auch das
Fett, die Schenkel schneiden sie ab und das Ende der Wir-
belsdule und die Schultern und den Hals. Wenn sie das getan
haben, fiillen sie den Rest des Korpers des Rindes mit reinen
Broten, mit Honig und Weinbeeren und Feigen und Weih-



16 WALTER BURKERT

rauch und Myrrhe und sonstigen Spezereien, und so ver-
brennen sie es dann, indem sie reichlich Ol dariibergiessen.
Sie fasten aber, ehe sie opfern, und wihrend die Opferteile
brennen, schlagen sich alle wehklagend das Haupt; wenn sie
damit fertig sind, legen sie als Mahlzeit vor, was sie vom
Opfer tbrig gelassen haben.”

Schliesslich die Skythen (IV s59 f.): “Gotterbilder, Altire
und Tempel zu errichten haben sie nicht als Brauch, ausser
fiir Ares; fiir diesen pflegen sie es zu tun (vgl. 62); Opfer aber
gibt es folgendes bei allen, in allen Heiligtiimern in gleicher
Art, welches in dieser Weise vollzogen wird: das Tier steht
da, die Vorderfiisse mit einem Strick gefesselt; der Opfernde
steht hinter dem Tier; er ziecht am Ende des Stricks und wirft
das Tier damit zu Boden; wihrend es stiirzt, ruft er den Gott
an, dem er opfert; dann legt er ihm eine Schlinge um den
Hals, steckt einen Stock hindurch, dreht diesen und erstickt
damit das Tier, ohne Feuer angeziindet zu haben, ohne
Anfangsriten, ohne Libation. Wenn er das Tier erwiirgt und
abgehautet hat, macht er sich ans Kochen.” Der Kochprozess
ohne Holz wird ausfiihrlich beschrieben, dann heisst es
weiter: “Wenn das Fleisch gekocht ist, macht der Opferer
Erstlingsgaben von dem Fleisch und den Innereien: er wirft
sie nach vorne. Sie opfern, neben sonstigem Kleinvieh,
besonders auch Pferde”.

Die wohlbekannten Texte sind im Zusammenhang vor-
gestellt; denn eindriicklich sind diese Ritualbeschreibungen
zunichst durch die Kunst anschaulichen Erzihlens. Man
glaubt dabeizustehen und die Szene mitzuerleben. Solche
Kunst, durch Beschreibung von Ritualen Anschaulichkeit
und Stimmung zu erzeugen, hat ihr Vorbild schon bei
Homer, wie denn tberhaupt unsere Kenntnis griechischer
Rituale in uberraschend hohem Mass auf der Kunst, der
Wort- wie der Bildkunst beruht. Die oft wiederholten Stan-
dardschilderungen eines Opfers stammen aus Homer; man
denke des weiteren an das eindriicklich vorgestellte Gebet,



HERODOT ALS HISTORIKER FREMDER RELIGIONEN 1°]

mit dem Achilleus seinen Freund Patroklos in die Schlacht
entldsst, wozu aus seinem Behiltnis ein goldener Becher
geholt wird zur feierlichen Libation im Hof (/. XVI 220-252);
oder an die kleinen Kultakte, die die Frommigkeit des
Eumaios bei seinem Mahl mit Odysseus zeigen sollen (Od.
XIV 420-448). Diese Schilderungen haben ihre erzihlerische
Funktion im jeweiligen Zusammenhang; bei Herodot sind sie
isoliert und fir sich ins Auge gefasst. Zur Wirkung gehort der
bedichtige Erzihlschritt mit den reihenden Partizipien und
den Wortwiederholungen, das realistische Detail — der
Strick, der da gezogen, der Stock in der Schlinge, der da
gedreht wird —; dazu ein gewisser distanzierter Humor des
Betrachters: “und wenn sie mit Wehklagen fertig sind, essen
sie” — was doch die Eindringlichkeit des Bildes nicht beein-
trichtigt: Indem das Tier niederstiirzt, betet der Skythe; Sturz
und Erhebung bilden die polare Spannung, die uns
ergreift.

Dass diese Schilderungen, so gekonnt und wirkungssi-
cher sie sind, als durchaus sachhaltig zu gelten haben, wurde
von den Kommentatoren lingst festgestellt; man sollte dies
nicht, mit Hartog, einfach ignorieren. Herodot hat gesam-
melt, beobachtet, sich erzihlen lassen und gelesen, gewiss
auch missverstanden und verwechselt; so ergibt sich, was die
Frage nach der Richtigkeit der Informationen im einzelnen
anlangt, stets ein ‘teil-teils’: Bei den Persern kann die Bedeu-
tung des Opfers auf den Hohen, die Verehrung von Sonne
und Mond, Erde und Wasser, das Kochen und Niederlegen
des Fleisches, die Rolle des ‘Magiers’, der allein den heiligen
Text zu rezitieren versteht, als durchaus authentisch gelten,
und vor allem erkennt man in dem ‘Gras’ das Aquivalent der
so bezeichnenden ‘Opferstreu’ (baresman)*3. Anderes ist pro-

4 Zum iranischen Opfer M. Boycg, A History of Zoroastrianism 1 (Leiden 1975), 148-70; das
Herodot-Kapitel ist auch bei G. WIDENGREN, Die Religionen Irans (Stuttgart 1965), 124-27
besprochen. Zum baresman P. THIELE, in ZDMG 107 (1957), 72-75 = R. Scamrrr (ed.),
Indogermanische Dichtersprache (Darmstadt 1968), 210-14. Neue Materialien zur achimeni-



18 WALTER BURKERT

blematischer, insbesondere was die bestrittene ‘Menschen-
art’ der Gotter einerseits, die Identifizierung von hoéchstem
Gott und Himmel andererseits betrifft; eine volle Identifi-
zierung von Ahura Mazda und ‘Himmel’ ist offenbar nicht
gegeben. Im anschliessenden Kapitel hat Herodot mit
‘Mithras’ als weiblicher Gottheit wohl einen seiner grobsten
Fehler gemacht*¢. Bei den Agyptern ist die Eingangsszene
offenbar richtig dargestellt, es gibt auch das Abtrennen des
Kopfes und das Verfluchen, wenn auch nicht immer und
iberall; es gibt das Fiillen des Tierkorpers mit Spezerei, wenn
auch das Herz einer Sonderbehandlung bediirfte, es gibt
Opfer-Verbrennung, es gibt Wehklagen beim Osiris-Opfer 3.
Was die Skythen betrifft, ist vor allem das Erwiirgen des
Opfertieres in Sibirien und am Altai bestens bezeugt#¢, auch
fir die merkwiirdige Art des Kochens gibt es Bestitigung*’, ja
gerade was Herodot wie ein Ritsel stehen lisst, das “Werfen’
der Opfergaben, ist iranischer Brauch*s.

Was vielleicht nicht in gleicher Weise objektivierbar ist,
mir aber nicht weniger wichtig erscheint: Herodots Opfer-
szenen fligen sich mit ithren Details in ein allgemeineres Bild
von Tieropfern tiberhaupt und in die zugehérigen Interpre-

dischen Religionsgeschichte hat H. Kocu erschlossen, Die religidsen Verbiltnisse der Dar-
etoszeit. Untersuchungen an Hand der elamischen Persepolistifeichen (Wiesbaden 1977); sie findet
keinerlei Bestitigung fiir Herodot in ihrem Material, 141-46. Vgl. auch Mora 28-37 m.
Lit.; zur ‘Theogonie’ ASHERI 343 f.

4 Es fehlt nicht an Rettungsversuchen, z.B. Verweis auf eine Kushan-Miinze des 2.
Jh.n.Chr., S.RieicHINI, in RSO so (1976), 53 f. nach M. BussacLi, in SMSR 24/25
(1953/54), 93-110. Mithra und Anahita sind mit Sicherheit menschengestaltig.

4 Lroyp II 173-84; MoRA 119-22.

46 \W. RADLOFF, Aus Sibirien 11 (Leipzig 1893), 25 f.; K. MEULL, Gesammelte Schriften 11 (Basel
1975), 839 f.; 1016.

“TR. ]. FoRBEs, Studies in Ancient Technology V (Leiden 1957), 13.

8 BoycE (supra Anm. 43) 163 mit Verweis auf Gr. Bundahisn 14,21 f.: Man warf die Opfer
‘zum Himmel’, im Idealfall fing sie ein Geier im Flug; de facto wirft man sie den Hunden

vor. Vgl. auch die Libyer Hdt. IV 188; das Hochwerfen des zu Zalmoxis gesandten
‘Boten’ Hdt. IV 94,3.



HERODOT ALS HISTORIKER FREMDER RELIGIONEN 19

tationskategorien vortrefflich ein, obgleich diese Herodot
nicht in expliziter Weise zur Verfligung standen. Ich beziehe
mich dabei vor allemi auf Karl Meulis “Griechische Opfer-
briuche”. Es geht beim Tieropfer um ein rituelles Toten zum
Zweck der Gewinnung einer Fleischmahlzeit. Eben dies, das
schliessliche Essen, hebt Herodot in seinem Realititssinn
deutlicher heraus als mancher moderne Religionshistoriker.
Der direkte Genuss freilich ist im Ritus gehemmt, gemindert,
verzogert durch Formen des demonstrativen Verzichts: man
fastet im voraus, man wirft Teile weg oder verbrennt sie, man
legt alles dem Gott hin und wartet eine Weile. Das Toten des
Tieres seinerseits ist ein ambivalentes Handeln, Schuldge-
fithlen ausgesetzt. Man kann sichhelfen, indem man das zu
totende Wesen als Feind stilisiert — so oft im Agyptischen;
daher die ‘Fliiche’ aufs Haupt des Tieres. Auch der Austausch
ist eine Moglichkeit, Bedenkliches loszuwerden, und sei es
am ‘Markt der Griechen’. Man kann aber auch durch eine
‘Unschuldskomédie’ die eigene Beteiligung verstecken. So
steht der Skythe hinter dem Tier und ldsst es durch einen
Trick wie von selbst zu Boden fallen; die Agypter klagen
lauthals, wihrend sie des Bratens warten. Gemeinsam ist
allen Formen, dass der Kontakt mit einer hoheren Macht im
Gebet hergestellt wird, und zwar jeweils unmittelbar vor dem
Toten. Warum das Tiere-Schlachten der zentrale Akt des
‘Verehrens’ ist, wird von Herodot nicht weiter hinterfragt4?;
es ist ihm aus eigener Erfahrung selbstverstindlich und steht
ihm als bildhafte Figur zur Verfiigung.

Denn evident ist bei Herodot der stetige Bezug auf die
Praxis der Griechen: das griechische Opfer ist keineswegs
nur modéle absent, wie Hartog (28) schreibt. Man kann aus dem,
was Herodot kontrastierend hervorhebt, ein detailliertes Bild
des griechischen Opfers zusammensetzen: Die Griechen

# Zum ganzen K. MeuL1, “Griechische Opferbriuche”, in Ges. Sebr. 11 9o7-1021; BUR-
KERT 1972 (supra Anm. 35). Vgl. auch Le sacrifice dans I’ Antiquité, Entretiens Hardt, 27
(Vandceuvres 1981).



20 WALTER BURKERT

stellen sich die Gotter menschengestaltig vor; sie haben
Altire, Tempel und Gotterbilder als Zentren des Heiligen
errichtet; opfern darf, wer will und es sich leisten kann,
gegebenenfalls auch ohne Priester; es gibt je einen Priester
fiir einen Gott, nicht Kollegien und Hohe Priester (II 37,5).
Griechen ziinden erst einmal ein Feuer auf dem Altar an,
wenn sie im Begriff sind zu opfern; sie bekrinzen sich, sie
schmiicken das Opfertier mit Wollbinden, ein Flotenspieler
gehort zum Opferzug; Libationen spielen eine Rolle zur
Vorbereitung, dazu mehrere Riten des ‘Anfangens’ (dpye-
ovat), insbesondere das Werfen ungeschroteter Gersten-
korner; der Opfernde betet in erster Linie fiir sich selbst; das
Tier wird mit Beil und Messer geschlachtet; die Innereien
- werden herausgenommen und gegessen, das Fett samt Kno-
chen und gewissen anderen Teilen, besonders dem Ende der
Wirbelsiule (6o0vc), auf dem Altar verbrannt; das Fleisch
wird in der Regel gebraten; Pferdeopfer kommen praktisch
nicht vor. All dies ist Herodot zu entnehmen.

Nun sind aber fiir Herodot diese griechischen Gebriduche
nicht einfach die ‘Norm’, gegentiber der alles Abweichende
als aberrant im Sinne Hartogs (187-207) zu gelten hitte. Das
Fremde kann implizit und auch explizit durchaus zur Kritik
am Eigenen, zur Distanzierung verwendet werden. Am auf-
falligsten ist dies im Fall der Perser. Der berithmte und viel-
besprochene Passus tiber das persische Opfer (I 131)30 ist,
genau besehen, zundchst widerspriichlich: dass die Perser
nicht glauben, dass Gotter von Menschenart seien, ‘scheint’
Herodot personlich die Ursache ihrer Kritik an den Griechen
zu sein, mit anderen Worten, dies ist ein von ithm gewon-
nenes Ergebnis, nicht Aussage eines Informanten; dann aber
kann der Vorwurf gegen die Griechen nicht einfach in dieser
Weise erhoben worden sein, denn was ist er ohne die Begriin-
dung? Und doch wird die Gleichsetzung von Gott und

S0Vl supra Anm. 43.



HERODOT ALS HISTORIKER FREMDER RELIGIONEN 21

Himmel dann mit einem schlichten ‘sie nennen’ hingestellt.
Nimmt man das personliche &uoi dokéev ernst, so wird man
finden, dass popinv émoeépev nicht eindeutig eine Aussage
umreisst; im Hintergrund steht als der Herodot geliufige
Ausdruck aitiny émeéperv, “einen Vorwurf erheben”, “eine
Schuld zuschieben™; gewiss ist dies in der Regel ein verbaler
Akt, doch entscheidend ist eine so geschaffene Lage: “einen
als den Schuldigen hinstellen”. Dementsprechend werden
die Griechen “als Toren hingestellt”, eben durch die Art, wie
es die Perser halten. Es ist das Fehlen der Tempel und Kult-
bilder, das hierfur “spricht”, dazu mag fliichtige Kenntnis
von Formeln wie im Yasna (1, 16) kommen: “Fir die Erde
hier und den Himmel dort und fiir den asaheiligen Wind; fiir
die Sterne, den Mond, die Sonne, den anfangslosen unver-
ginglichen Lichtraum...” Herodot beansprucht nicht, bei
dem Opfer auf den hochsten Bergen dabeigewesen zu sein;
die Situation — der einzelne, herausgehoben, den Himmel
tiber sich — ruft nach der Benennung. Kurzum: Es handelt
sich um eine Rekonstruktion, nicht um Feldnotizen.

Was so rekonstruierend vorgestellt wird, ist in der Tat
eine griechische Theorie, und zwar die damals modernste der
griechischen Auffassungen: der ganze strahlende Himmel ist
der wahre Gott. So hat man Xenophanes verstanden (Arist.
Metaph. 1 5, 986 b 24 = Vorsokr. 21 A 30), so formulierte es
Euripides (Fr. 941 Nauck?), so setzt es — wohl spiter als
Herodot — Demokrit voraus (Vorsokr. 68 B 30). Was, laut
Herodot, die Perser den Griechen vorhalten oder vielmehr
vormachen, ist also eine gezielte Alternative zur ‘homeri-
schen’ Géttervorstellung, die in der Epoche der beginnenden
Naturphilosophie als die eigentlich ‘natiirliche’ erscheint.
Bei den Fremden ist sie, wie es Herodot ‘scheint’, verwirk-
licht. Herodot ldsst die Perser mit ihrem ‘Vorwurf’ ausspre-
chen, was er selbst den Griechen sagen mochte.

In der Tat gibt Herodot an anderen Stellen unumwunden
zu erkennen, dass fiir ihn das Erscheinen von Goéttern in



22 WALTER BURKERT

menschlicher Gestalt, die anthropomorphe Epiphanie,
unmoglich, ja ‘toricht’ ist. “Das glaube ich nicht”, sagt er zur
heiligen Hochzeit im Babylonischen Turm zwischen Anu
und einer sterblichen Frau (I 182,1: guot puév od motd Aéyovreg);
mit den genau gleichen Worten nimmt er Stellung zum
Ursprungsmythos der Skythen, der Abkunft des Targitaos
vom Himmelsgott und einer Flussnymphe (IV j5,1) —
immerhin erzihlt er in diesem Fall den Ursprungsmythos
nach, sogar in zwei Versionen, einer ‘skythischen’ und einer
‘eriechischen” —. Hekataios, der sich in finfzehn Genera-
tionen auf einen Gott zuriickfiihrt, wird von den dgyptischen
Priestern widerlegt (II 143,1). Dass die Athener ein Mddchen
aus Phlya als ihre Gottin Athena akzeptierten, war ein npfiypa
gonvéstatov, ein Zeichen von ednvin niitwog (I 60,3)3!. Auch in
anderen Fillen darf man, was ‘Barbaren’ gegen Griechen
sagen, als indirekte Kritik am eigenen Brauch auffassen oder
zumindest als vorsichtige Relativierung; so die Ablehnung
des ekstatischen Dionysoskultes durch die Skythen: “denn es
sei nicht plausibel einen solchen Gott ausfindig zu machen,
der die Menschen zum Wahnsinn fithrt” (IV 79,3). Die pole-
mische Art eines Heraklit (Vorsokr. 22 B 14) liegt Herodot
fern. Aber er stellt gegeneinander, was nachdenklich machen
soll.

Der entscheidende Begriff fiir griechische Religion ist,
lingst vor Herodot, der ‘Brauch’, Nomos (vgl. Hes. Fr. 322).
Mehr als einmal spielt Herodot auf die berithmte Formulie-
rung Pindars vom Noépog Baoihevg an, in charakteristischer,

3! Dabei ist der Text von I 6o im entscheidenden Punkt doppelt tiberliefert: sind die
Barbaren oder die Griechen die “Toren’? Vgl. W. BurkerT, in RAM 106 (1963), 97-100;
AsHERI z.d.St. Zuzugeben ist, dass anexpiun eher ‘Absonderung’ der kleineren von der
grosseren Gruppe bedeuten, also doch ‘Griechen’ zum Subjekt haben sollte (vgl. kexw-
picvar 1 4,4; anooyiovév 158); die Satzverbindungen aber weisen auf die andere,
paradoxe Version. Sie steht im Text von H. B. Rosén (Teubner 1987), der jedoch &l kai
t0t¢ in fj kol 101€ dndert und unmoglich interpungiert. — Skeptisch gegen Epiphanie
auch Hdt. II 91,3.



HERODOT ALS HISTORIKER FREMDER RELIGIONEN 23

relativistischer Umdeutung32. Das wichtige und iiberra-
schende ist, dass sich der Begriff Nomos als durchaus
geeignet erweist, die Schranke zum Fremden zu iiber-
schreiten, eben weil er zum Relativbegriff geworden ist: Die
‘Anderen’ zeigen in ihrem so andersartigen religiosen Ver-
halten nicht etwa déviance oder évopia, sondern eben ihren
eigenen Nomos. Die Griechen hatten lingst gelernt, die
innergriechischen Verschiedenheiten zu respektieren; auch
das Delphische Orakel hatte dies zu seiner Politik gemacht
(Xen. Mem. 1 3,1£.). Wie man sogar die Perspektive der ‘Bar-
baren’ hypothetisch tibernehmen kann, hatten schon die Ar:-
maspeia gezeigt. Herodot sagt ausdriicklich tiber die abstos-
senden Sitte der Magier, Tiere aller Art umzubringen: “Mit
diesem Brauch soll es so stehen, wie er von Anfang an
zustandegekommen ist” (I 140,3). Dass Kambyses die
Briuche der Agypter nicht respektiert hat, erweist seinen
Wahnsinn. “Denn”, schreibt Herodot, “wenn jemand simt-
lichen Menschen anheimstellen wiirde, die schonsten vopou
aus der Gesamtheit von allen auszuwihlen, dann wiirden die
einzelnen, nach Uberlegung, jeweils die eigenen wihlen” (111
38,1). Wie man Ahnliches sehr viel radikaler formulieren
konnte, zeigt die sophistische Schrift Aiscoi Adyor: “Wenn
man das Schidndliche aus den Vélkern von iiberall her zusam-
mentriige und dann sie zusammenriefe und sie aufforderte zu
nehmen, was einer jeweils fiir gut und rithmlich hilt, dann
wiirde alles miteinander gut und gern davongetragen”>3. Mit

** M. GIGANTE, Nomos Basileus (Napoli 1956) ; Pind. Fr. 169 A 1. Im iibrigen sei verwiesen
auf F. HEINIMANN, Nowos und Physis (Basel 1945); M. OstwAaLD, Nomos and the Beginnings of
the Athenian Democracy (Oxford 1969); A. CORCELLA, Erodoto ¢ lanalogia (Palermo 1984),
84-91; S. HuMPHREYS, “Law, Custom and Culture in Herodotus”, in Arethusa 20 (1987),
2I'1-20,

332,26, Vorsokr. 9o, I1 p. 409; m.E. ist der Autor von Herodot — unter Einbezug von VII
152,2 — direkt abhingig. Meist setzt man ‘gemeinsame Quellen’ an, vgl. R. M.
Rosinson, Contrary Arguments (New York 1979), 165 f. (der zum ganzen Kapitel die
Herodot-Parallelen angibt); dies heisst m.E., einen Para- oder Prae-Herodot zu kon-
struieren.



24 WALTER BURKERT

anderen Worten: Keine Scheusslichkeit, die nicht irgendwo
Sitte wire. Es gibt auch heute Ethnologen, die geneigt sind so
zu sprechen. Herodot hat diese Haltung nicht, er beharrt auch
beim Kuriosen, ja Perversen in einer Haltung des ‘Verwun-
derns’, die von menschlicher Anteilnahme getragen ist. Dies
heisst nicht, dass Herodot auf ein personliches Urteil ver-
zichtet; er zogert nicht, einen Brauch — die sakrale Prosti-
tution in Babylon3* — auch als den “schindlichsten” zu
bezeichnen (aioyiotog vouog I 199). Aber daraus folgt fiir ihn
keineswegs, dass man mit Reformeifer dazwischenfahren
musste.

Im Hintergrund der Nomos-Relativierung steht eine
grundsitzliche Skepsis in Fragen der Theologie. Freilich dus-
sert Herodot diese nur unaufdringlich, fast nebenbei und
dennoch deutlich. Entscheidend ist eine Bemerkung am
Anfang des Agyptenexkurses: “Was ich an Gottlichem unter
den Erzdhlungen horte, bin ich nicht bereit auszufiihren,
..weil ich meine, dass alle Menschen gleiches dariiber
wissen” (II 3,2). Was dieses “gleiches Wissen”, {cov érnicta-
ova, besagt, zeigt ¢ contrario die hippokratische Schrift Von der
Heiligen Krankheit: Jene Leute, gegen die der hippokratische
Autor sich wendet, “Magier, Reinigungspriester, Bettelprie-
ster, Charlatane”, tun eben dies, “sie geben vor ein Mehr an
Wissen zu haben”, tpoonoiéovrat... tAéov 1t eidévan (1, VI p. 354
Littré). Von solchen Aédyou hilt sich Herodot zuriick: er “ent-
zieht sich dem am meisten, gottliche Dinge zu erzihlen” (Vela
TPNYROTA, TO £Y0 QeVY® pdlota annyséoat, 11 65,2). Ausdriicke
wie “die griechischen Gotter” (veol ‘EAMvior, V 49,3; V 92
n 5) oder “die Gotter, die Persien erlost haben” (VII 53,2; vgl.
Aeschyl. Supp. 921-923) oder “die Gotter des Konigs” (V
106,6) erscheinen nur in Reden, d.h. in der naiven Perspek-

> Von Herodot abhiingig sind Strab. XVT 1,20, p. 745; die apokryphe Epistula Jeremiae
42 f.; Lucian. De Syr. dea 6. Es gibt keine Bestitigung aus babylonischen Quellen ,wohl
aber Gegeninstanzen, vgl. BAUMGARTNER (s#pra Anm. 11) 80 f. (der Herodots Angaben
immerhin als “moglich™ gelten lassen mochte); Mora 40-49.



HERODOT ALS HISTORIKER FREMDER RELIGIONEN 25

tive des jeweiligen Akteurs. Auch die Formulierung, dass
Gotter ‘seien’ bzw. ‘nicht seien’, findet sich nur als Inhalt des
‘Glaubens’ (fjygiovat, vouilev) der anderen, der einzelnen
Volker (II1 8,3 Araber; IV 94,4 Geten); Herodot ‘entzieht
sich’®.

Der eigentliche Gottermythos ist damit ebenso ausge-
schlossen wie theologische Spekulation. Man kénnte geneigt
sein, von einer ungeheuren Verarmung solcher ‘Religions-
historie’ zu sprechen. Die sehr speziellen, in jahrtausende-
langer Tradition ausgearbeiteten Lehren der Agypter werden
mit einer Handbewegung beiseite geschoben. Der Mythos
von Isis und Osiris, vom Kampf von Seth und Horos
erscheint bei Herodot nur nebenbei, im Zusammenhang mit
der “schwimmenden Insel” von Buto (II 156,2), wo der
Anschluss an Hekataios (F#GrHist 1 F 305) besonders deutlich
ist, und, wiederum in Hekataios-Zusammenhang (F 300), in
der dgyptischen Konigsliste (IT 144); nichts von der umfas-
senden und grundlegenden Funktion dieses Mythos fiirs
agyptische Konigtum und fir die Nilflut. Dabei war der
Mythos den Griechen lingst bekannt, konnte doch schon
Aischylos in den Hiketiden darauf anspielen; auch Pindar hat
eine Version dieses Mythos aufgenommen?>¢. Gerade in den
zitierten Passus iiber die Opfer der Agypter glauben moderne
Interpreten zur Erklirung den Mythos von Osiris und Seth
einfiihren zu miissen®’, fiir die Fliche wie fiir die Klage;
Herodot jedoch nennt nicht einmal fiir das ‘grosste Fest” den
Gotternamen. Ebensowenig spricht er von dem persischen

*> Als Berichterstatter gibt Herodot Mythen wieder, z.B. die Ursprungsmythen der
Skythen (IV 5-10); eine “Tochter des Asopos” 1X s51,2; nicht selten bringt er rationa-
lisierte Mythen, z.B. Gyges (I 8-13), Atys (I 34-45), Harpagos (I 118 £.); er nennt auch die
Unsterblichkeitslehre der ‘Agypter’ (I1 123) und der Skythen (IV 94f.), bei der er aber das
Rituelle und das Anekdotische in den Vordergrund stellt.

°¢ Aeschyl. Supp. 560; Pind. Fr. 915 vgl. J. G. GrirFrras, “The Flight of the Gods before
Typhon: An unrecognized Myth”, in Hermes 88 (1960), 374-76.

57 MoRA 120 f,



26 WALTER BURKERT

Dualismus, der Modernen so grundlegend erscheint3®. Dass
er die indischen Asketen als ein kurioses “Volk” behandelt
und den religiosen Sinn ganz tbersieht (III 100), mag am
unzulinglichen Kenntnisstand liegen, war aber eben durch
diese Haltung zumindest begiinstigt. Herodot hatte von hier
aus ibrigens auch keine Veranlassung, Fremdsprachen zu
lernen und fremde ‘Quellen’” im ‘Originaltext’ kennen zu
lernen.

Es ist klar, dass fiir thn auch Hesiod und Homer iiber kein
legitimes ‘Mehr’ an Wissen verfiigen. Was Homer und
Hesiod iiber die griechischen Gotter den Griechen beige-
bracht haben, ist ein iiberaus problematischer Zuwachs: vor
ithnen “wussten die Griechen nichts davon”, wie es eben
menschlich ist (IT §3,1)%°. Die Formulierung der Fragestel-
lung an dieser Stelle — &vgv 8¢ &yévovto Ekaotog 1@V Vedv elte
oiel noav mavteg okolol € Tiveg T eidea — entspricht auffillig
Protagoras: o080’ ag giciy 008’ ¢ ovk giciv 008’ onoiol Tiveg idéav
(Vorsokr. 8o B 4). So ordnet sich Herodot in das Diskussions-
niveau seiner Zeit ein®; auch der hippokratische
- Autor Uber die Heilige Krankbeit schreibt ungefihr gleichzeitig
mit Herodot.

Auf diesem Hintergrund ist auch Herodots Theorie eines
religionsgeschichtlichen Diffusionismus zu sehen®!. Gerade
weil kein ‘klarer’, eindeutiger Bezug fiir religidse Vorstel-
lungen gegeben ist, miissen Ahnlichkeiten, wenn sie nicht
reiner Zufall sind, auf historische Zusammenhinge weisen.
Diese Argumentation fithrt Herodot II 49 aus, im Zusam-
menhang des Dionysoskultes, wobei er Melampus als Ver-

8 Vgl. How-WELLS zu I 131.

3% Vgl. BURKERT 1985 (supra Anm. 5), 121-32; Distanzierung von einer ‘Theogonie’ auch
IT 145,1: Herakles, Dionysos, Pan als “jiingste Gétter”, wie “die Griechen glauben”.
60 Zu Herodot und ‘Vorsokratikern’ vgl. auch A. DiHLE, “Herodot und die Sophistik”, in
Philologus 106 (1962), 207-20; LLoyp I 156-170.

' Vgl. LLoyp 1 147 ff.; V. HUNTER, Past and Process in Herodotus and Thucydides (Princeton
1982), 272-76.



HERODOT ALS HISTORIKER FREMDER RELIGIONEN 27

mittler zwischen Agypten und Griechenland namhaft macht;
- daran schliesst sich der zentrale Passus iiber die Herleitung
des Systems der griechischen Gétternamen aus Agypten (11
s0-53)%2. Ich mochte, was ich dartiber schon verdffentlicht
habe, nicht wiederholen und nur festhalten, dass ich nicht
mit Mora (23) von der Theorie einer “origine Egizia della
religione greca” schlechthin sprechen kann, noch weniger
mit Wilhelm Schmid davon, dass Herodot eine dgyptische
Legende “mit ehrfirchtiger Gldubigkeit ... angenommen”
habe®3. Was aus Agypten kam, war eine kulturelle Differen-
zierung, doch kein Fortschritt; Gotterverehrung mit Opfer
und Gebet haben, nach Herodots Rekonstruktion, die
‘Pelasger’ lingst vor diesem ‘Einfluss’ gehabt.

Auf jeden Fall sieht Herodot seine Aufgabe darin, Ver-
gleichbares festzuhalten, und er scheut sich nicht, auch kiithne
Schliisse daraus zu ziehen. Die Ausfithrungen iiber Agypter
und Kolcher (IT 104) sind ein beriichtigtes Beispiel®4. Die
Identifizierung der ‘Fremden Aphrodite’ bei Memphis mit
der trojanischen Helena gibt er als seinen eigenen Schluss, auf
den er dann offenbar die ganze ausfiihrliche Schilderung von
Helena in Agypten aufbaut (II 112). Was er, mit einem
gewissen Stolz auf eigene Forscherleistung und Forschungs-
reisen, iiber den Zusammenhang des Herakles von Thasos
mit dem Melqart von Tyros sagt, gilt uns als verfehlt®. Es
liegt im Wesen der wissenschaftlichen Argumentation, dass
sie in die Irre gehen kann. Ein naiver Berichterstatter ist
Herodot nicht.

Und doch ist Herodot immer als ein ‘frommer’ Autor
erschienen. Ein grosser Teil des Witzes in John Beazleys

62 Gelegentlich dussert sich Herodot auch sehr zuriickhaltend iber die Méglichkeit,
‘Einflisse’ zu konstatieren, so im Zusammenhang mit der Geringschitzung der Hand-
werker (II 167,1); differenziert behandelt er auch das Problem Sigynnoi/Meder

(V'9).
63 \W. Scumip, Geschichte der griechischen Literatur 11 (Miinchen 1934), 560.
04 Vgl. FEHLING (s#pra Anm. 6) 15-17.

65 Bondi in diesem Band.



28 WALTER BURKERT

brillanter Satire Herodotus at the Z00%¢ besteht doch darin, wie
britischer Alltag und insbesondere der Zoobesuch unter das
Motto seBouevor Stoteredort gestellt wird. Dies beruht nicht nur
darauf, dass Herodot betont fiir die Glaubwiirdigkeit von
Orakeln eintritt$’, was ihn den Modernen als ‘abergldubisch’
erscheinen liess und davon ablenkte, wie nahe er seinen
‘aufgeklirten’ Zeitgenossen, den Naturphilosophen und
Sophisten ist — gerade dort, wo er am energischsten die
Orakel verteidigt (VIII 37), evozieren die Termini Prota-
goras:  avtiloyla, katafdrlelv, éEvapyéog gegen  adnAo-
mc— %8. Entscheidend ist auch nicht, dass Herodot fiir sich
selbst gewisse Verpflichtungen anerkennt, iiber Gotter nicht
unfromm zu reden, vor allem offenbar nicht tiber sterbende
Gotter: ob pot dotov Aéyev®?. Eine solche religiose Moral der
‘Vorsicht’, die keiner expliziten Rechtfertigung bedarf, ist fiir
Griechen iberhaupt charakteristisch; sie kann mit Skepsis
gegen religiose Spekulation durchaus Hand in Hand
gehen.

Entscheidend ist, dass bei Herodot der Horizont von
Relativismus und Agnostizismus seinerseits von einer Sphire
des ‘Gottlichen” umfangen scheint, das Hintergrund allen
Geschehens ist; er kann ebensogut ‘der Gott’ dafiir sagen. Ich
brauche die oft zusammengestellten Belege nicht zu wieder-
holen und mochte auch nicht noch einmal eine Skizze von
‘Herodots Weltanschauung’ entwerfen. Die ‘pelasgische’
Etymologie des Wortes vedg, von der ‘gesetzten’ Ordnung der

86 Oxford 1907; auch in K. BARTELS, Klassische Parodien (Zurich 1968), 4-15.

67 Vgl. CraHAY und KIRCHBERG (s#pra Anm. 5); CORCELLA (supra Anm. 52), 156-63.
68 Lorsokr. 80 B1; B 4; B s.

69 11 61,1; vgl. 11 86,25 1T 170,1; etwas anders 11 46,2; 11 47,2, wo es um Sexuelles geht. Vgl.
auch MoRrA 18,16 115.

" Vgl. E. MEvER, “Herodots Weltanschauwung”, in Forschungen zur Alten Geschichte 11
(Halle 1899), 252-68; ScHMID (supra Anm. 63) 610-26; R. Scumip, Die Weltanschauung
Herodots (Diss. Innsbruck 1954); CoRCELLA (s#pra Anm. 52). Auch der Rationalismus des

Thukydides schliesst Anerkennung traditioneller Religion nicht aus, vgl. N. Mari-
NATOS, [hucydides and Religion (Konigstein 1981).



HERODOT ALS HISTORIKER FREMDER RELIGIONEN 29

Dinge, scheint er durchaus zu akzeptieren (II 52,1). Er spricht
von einer gottlichen Kausalitdt, die sich in einer moralisch
verantwortbaren Strafgewalt manifestiert, wofiir der Unter-
gang Troias ein Exempel ist (II 120,5). Die expliziteste For-
mulierung — “die Gotter haben sich an ein Gesetz der
Gerechtigkeit gehalten und dich, weil du Ruchloses tatest, in
meine Hand gegeben” — findet sich allerdings in direkter
Rede eines Eunuchen (VIII 106,3), in Anfithrungszeichen
also, was den Autor nicht bindet. Bemerkenswert ist
immerhin die Formulierung beim Sturm, der die persische
Flotte dezimierte (VIII 13): “und es wurde alles vom Gott
getan, damit dem griechischen Aufgebot das persische
gleichgemacht werde und nicht viel grosser sei”; vorsichtiger
und personlicher ist die Formulierung iiber Demeter und
ihren Tempel in der Schlacht bei Plataiai (IX 65): “Ich meine
denn, wenn man uberhaupt tber Gottliches eine Meinung
haben soll; dass die Go6ttin die Perser nicht annahm...” Mit
Protagoras bleibt das Goéttliche in einem Bereich der “Unklar-
heit’, sodass nicht einmal feststeht, ob man personlich
‘glauben soll’. Doch der Moglichkeit, einen sinnvollen
Zusammenhang im Geschehen zu sehen, will Herodot sich
nicht begeben.

Es lohnt sich, unter diesem Gesichtspunkt noch zwei
Textvergleiche durchzufithren, die den ‘frommen’ Charakter
der herodoteischen Darstellung beleuchten. Die ‘verweib-
lichten’ Skythen, die 'Avopieic/ Evdpeeg, erscheinen ebenso in
der hippokratischen Schrift Von der Umwelt (Aer. 22) wie bei
Herodot (I 105; IV 67). Der sehr viel sachlichere und aus-
fiihrlichere Bericht des Hippokratikers kann nicht aus He-
rodot genommen sein, auch das umgekehrte Verhiltnis ist
kaum denkbar; die Differenz in der Schreibung des Fremd-
worts’! weist eher auf miindliche Vermittlung aus dem glei-

I Die massgebende Handschrift des Hippokrates hat avépteic; "Avapieic ist die Kon-
jektur von Gomperz, die den Sprachwissenschaftlern einleuchtet (a- und iranisch nar-



30 WALTER BURKERT

chen Bericht. Der Hippokratiker macht klar, dass das ganze
bei den Skythen spielt. Er gibt die Beschreibung: “sie tun
Frauenarbeit, leben wie die Frauen, sprechen wie die
Frauen™; er stellt fest, dass die Erscheinung gerade bei den
Vornehmen vorkommt; er gibt immerhin auch an, dass die
Skythen das ganze auf ‘einen Gott’, eine “Verfehlung gegen
einen Gott” zuriickfithren; seine eigene Erkldrung, alles
komme vom vielen Reiten, ist fiir uns am wenigsten ernst zu
nehmen. Herodot geht demgegeniiber ganz vom religiosen
Frevel aus: die Skythen haben auf ihrem Kriegszug, der sie
durch ganz ‘Asien’ fithrte, das Heiligtum der Aphrodite
Urania in Askalon gepliindert. Diesen “und ihren jeweiligen
Nachkommen legte die Gottin weibliche Krankheit auf”.
Die Skythen nennen diese Ursache, und wer zu ithnen ins
Skythenland komme, kdnne sehen, wie es diesen Leuten
geht. Mehr an Beschreibung wird an dieser Stelle nicht gelie-
fert, nur der gottliche Zusammenhang wirkt und die unge-
wohnliche, suggestive Benennung vnlea vodoog. Spiter
erfihrt man, dass sie ‘Seher’ sind und eine bestimmte man-
tische Technik haben (IV 67). Wir glauben in diesem Fall das
Phinomen besser zu verstehen als die Autoren des 5.]h.; seit
Meuli ist man sich einig, dass hinter dem Transvestitentum
ein skythischer ‘Schamanismus’ steht’2. Die Erscheinung
wurde — offensichtlich vor Herodot — mit denTransve-
stiten oder Eunuchen des Heiligtums von Askalon kombi-
niert und mit dem Schema Verfehlung-Strafe erkldrt. Man
sicht an der Gegeniiberstellung, wie Herodot die religitse
Dimension aus der Uberlieferung herausfiltriert und die Auf-
gabe eines beschreibenden Ethnologen gerade nicht leistet.

‘Mann’); die Herodot-Handschriften haben I 105 "Evapéag, IV 67 'Evapieg (a) bzw.
Napeeg (dP). — Askalon ist nicht eine Stadt der Phénizier, sondern der Philister;
Xanthos, FFGrHist 765 F 8, vgl. 9o F 18, machte sie zu einer lydischen Griindung; den
Tyriern gehort sie nach Skylax, GGM 1 p. 79.

2 K. MEuLL, in Ges. Schr. 11 824-29. Es kommt hier nicht darauf an, ob ‘Schamane’ im
prizisen oder nur in einem verallgemeinerten Sinn zu nehmen ist.



HERODOT ALS HISTORIKER FREMDER RELIGIONEN 31

Fiir die Erzdhlung freilich hat er so das Eindriicklichste aus-
gewihlt. Der Autor Peri Hypsous (28,4) empfand die Wirkung
des Satzes von der “weiblichen Krankheit” als “unnachahm-
lich”.

Noch eine weitere Konfrontation mag zeigen, wie He-
rodot die religiése Dimension einzusetzen weiss: Der Tod
Hamilkars in der Schlacht bei Himera gegeniiber dem Tod
des Sardanapallos bei Ktesias. Es handelt sich um Vari-
ationen des immer eindruckvollen Motivs der heroischen
Selbstverbrennung’?. Ktesias — der Assurbanipal und den
letzten Konig von Niniveh zusammenwirft — macht daraus
ein Spektakel, das durch Quantitit imponieren will: vier
Plethren hoch ist der Scheiterhaufen, mit hundertfiinfzig
Betten, mit Frau und Nebenfrauen besteigt ihn Sardanapal,
finfzehn Tage lang brennt das Feuer, “und die Leute
schauten und staunten tiber den Rauch.” Dagegen Herodot:
“Hamilkar blieb wihrenddessen im Lager und opferte fiir die
Seinen und suchte giinstige Zeichen zu erlangen, indem er
auf einem grossen Scheiterhaufen ganze Leiber verbrannte;
als er aber sah, wie die Wende zur Flucht bei seinen Leuten
eintrat, — so wie er eben im Begriff war, die Spende tiber die
Opfer auszugiessen, stiess er sich selbst in das Feuer” (VII
167,1). Ein Opferritual der Fremden ist im Blick, der semiti-
sche Holokaust — in Form der novellistischen Phalaris-
Tradition (Pind. Pyth. 1 96) war dergleichen den Griechen
lingst bekannt — ; dass der Feldherr im Lager bleibt und die
Verbindung mit den Géttern sucht, statt mit Strategie und
Taktik den Sieg zu sichern, muss auch als ein Stiick ‘fremder’
Frommigkeit erscheinen’®. Zugleich freilich ist das Bild des

3 Vgl. W. Burkert, “Das Ende des Kroisos: Vorstufen einer herodoteischen
Geschichtserzihlung”, in Catalepton. Festschr. Bernbard Wyss (Basel 1985), 4-15. Ktesias,
FGrHist 688 F 1 @ = Athen. XII 529 b-c, vgl. Diod. II 27; Tustin. I 3,5.

™ Darf man die Rolle von Moses, Aaron und Chur Ex. 17,10-13 vergleichen, die wihrend
des Kampfes gegen die Amalekiter auf dem Berg stehen und die Arme zu Jahwe
erheben? Auch Pausanias opfert in der Schlacht bei Plataiai, doch nur bis zu dem



32 WALTER BURKERT

brennenden ‘Heiligen” und der dariiber gegossenen Wein-
spende so ganz griechisch — man denke auch an die
bekannte Myson-Amphora mit Kroisos auf dem Scheiter-
haufen — ; die tpony, die “Wende”’, vollzieht sich wie auf dem
Schlachtfeld so auch im Ritual: Was abschliessender Segens-
akt hitte sein sollen, die onovdn, schligt um in die Vernich-
tung. Danach war Hamilkar nicht mehr aufzufinden. Die
Amphibolie von Altar und Scheiterhaufen, hier wurde sie
Ereignis. Dies ist der Tragodie ganz nahe, fern vom Spektakel
des Ktesias; wie nahe ist es dem Karthagischen? Diese Frage
wage ich nicht zu beantworten.Ist Herodot nun fromm oder
ein raffinierter Erzihler? Ein naiver Berichterstatter oder
Theoretiker der griechischen und nichtgriechischen Kultur?
Die Alternativen wiren so wohl falsch gestellt. Nicht nur
Mythen, auch Rituale sind der Kunst des Erzihlens seit je
verwandt. Indem Erzihlen seinerseits auf Grund anthropo-
morpher Strukturen eine menschliche Welt ins Wort fasst
und so geformt an Menschen weitergibt, hat es seine Affinitit
auch zu der im Ritus manifesten Religion. Herodot ist ein
Meister solcher Kunst, die gerade bei ihm welthaltig ist wie
kaum bei einem anderen Autor. Streng wissenschaftliche
Analyse kann gewiss darin weiter kommen, kulturelle
Realitit umfassender, priziser und allgemeiner zu erfassen
und zu verarbeiten. Was dabei auf der Strecke bleibt, wird
dem bewusst, der Herodot wieder liest.

Augenblick, da die Opfer giinstig sind (Hdt. IX 61,2; 62,1); dann gilt nur noch der
Kampf. — Die Selbstverbrennung hat ihre Parallele in der Erzihlung von Elissa, der
Griinderin von Karthago, Tustin. XVIII 6 — die Formulierung kann von Herodot direkt
beeinflusst sein: multas hostias caedit... pyram conscendit... (6) —, danach Vergils Dido. Vgl. C.
Gro1raNELLI, “Encore un regard sur les bachers d’Amilcar et d’Elissa,” in A## del 7
Congresso Internazionale di Studi Fenici e Punici 11 (Roma 1983), 437-41.



HERODOT ALS HISTORIKER FREMDER RELIGIONEN 33

DISCUSSION

M. Nenci: Mi pare vada sottolineata I'importante affermazione di
carattere metodico del collega Burkert, sul fatto che lo studio delle altrui
religioni in Erodoto ¢ reso possibile dal fatto che egli non confronti fra
loro teologie, ma rituali.

L’accento sui fatti rituali come caratteristici della fenomenologia reli-
giosa & esplicito in VIII 144, 2. Nel definire I’Hellenikon indica come
costitutivi di un ezhnos, in primo luogo la consanguineita, in secondo luogo
la lingua; ma poi, prima degli )Ued te opodTpona, indica Vedv idpvpatd te
kotva Kat Yuoiat: “santuari comuni e sacrifici comuni”, vale a dire aspetti
rituali. E questi aspetti sono visti nel loro significato sociale, come ele-
menti che formano un kowov, forse perche Erodoto pensava a grandi
santuari panellenici (Panionio, Delfi, Olimpia). I santuari infine mi pare
vadano considerati come luogo privilegiato per la conservazione di tra-
dizioni culturali in senso lato, e di fatto Erodoto da gran peso sia all’infor-
mazione che si ricava dagli oggetti parlanti (donativi e dediche che si
trovavano nei santuari), sia ai sacerdoti come informatori non solo in
Grecia, ma fuori e non solo di fatti religiosi, ma di tradizioni di ogni

genere.

M. Burkert: Besten Dank fiir diese wichtige Erginzung. Herodots
Haltung stimmt tberein mit den Gegebenheiten seiner Zeit: Die anti-
persische Allianz hatte ihr Zentrum in Delos; Hellanikos fand als zuver-
lissigsten chronologischen Leitfaden die ‘Priesterinnen von Argos’.

M. Asheri: Vorrei sollevare il problema dell’apparente contraddizione
in Erodoto tra il rispetto per le religioni straniere (e 'implicita oggettivita)
e il giudizio morale che talvolta egli esprime (kdAAoTOg VOUOG, Aic)1GTOG
vopog ecc.). Il noto passo III 98 dimostra che il relativismo etnologico
erodoteo ha un limite, giacché egli considera assoluto il dominio delle
‘leggi’ o ‘costumi’ all’interno di ogni cultura (6 vopog ndviov Baciielg).



34 DISCUSSION

Questo implicherebbe un’assenza di criterio assoluto per giudicare moral-
mente le diverse civilta, culti, ecc. D’altra parte, Erodoto giudica, secondo
criteri morali greci, certi fenomeni che in altre culture egli non

approva.

M. Burkert: Hier liegt in der Tat ein interessanter Widerspruch vor. Es
kénnte sein, dass man thn hinnehmen muss, wie so oft, wenn man ‘Prin-
zipien’ Herodots zu fassen sucht, zur Regel gleich die Ausnahme tritt. Man
konnte den Widerspruch theoretisch auf zweifache Weise 16sen: 1) Eth-
nographischer Relativismus impliziert nicht notwendig moralischen
Relativismus; was Menschengruppen in einem fiir sie sinnvollen Zusam-
menhang tun (vopog), legt noch nicht fest, was sie tun sollten (kaAov). Die
Aiocoi Aoyot sind auch da radikaler als Herodot: fiir die Massageten ist es
TAPOG KAAAMGTOG ... €V TOIG TEKVOLG TEVAQU (2, 14, Vorsokr. 9o, II p. 408);
Herodot sagt OAPudTate vevoptaton (I 216, 3); 2) Auch wenn vopor relativ
sind, gilt doch fiir jeden sein eigener vopog (auch Protagoras hat seinen
Relativismus wohl so aufgefasst). Herodot hat also das Recht, im Sinn der
vopot "EAAnvikot zu sprechen (vgl. IX 79). Ob Herodots Werturteile eher
im einen oder im anderen Sinn zu verstehen sind, bediirfte einer eigenen
Untersuchung,

M. Lloyd: One of the most striking features of Herodotus” approach to
foreign cultures is his willingness to accept them on their own terms. His
general practice is to describe what he sees and avoid making value
judgements. The passage in I 199, 1, where Herodotus castigates the Baby-
lonian practice of temple prostitution as 0 aioy10T0g TV VOL®V stands out

strongly as an exception to his normal procedure.
M. Burkert: Ich stimme zu.

M. Dible: Vielleicht darf ich daran erinnern, dass die Alternative
rationalistisch/religios, die Herr Burkert zu Recht bei der Wiirdigung
Herodots ablehnt, sich aus unserer eigenen religiésen Tradition ergibt.
Wir haben in Jahrhunderten uns daran gewohnt, die Bedeutung unseres
religiosen Lebens rational zu explizieren. Herodots intellektuelle Speku-



HERODOT ALS HISTORIKER FREMDER RELIGIONEN 35

lation, mit der er Kulte und Gétter, Sitten und Gebriuche gerade fremder
Volker zu erfassen sucht, wird nicht durch das Bediirfnis gelenkt oder
eingeschrinkt, die eigene, ganz auf die religiose Praxis beschrinkte und
ginzlich untheologische Tradition intellektuell zu erfassen und entspre-
chend zu explizieren. Deshalb vertrigt sich bei ihm das stindige Raison-
nement so gut mit einer durchaus ernst zu nehmender Frommigkeit. Im
christlichen Abendland gibt es dieses Nebeneinander vor allem bei theo-
logisch ungebildeten, aber zugleich klugen und frommen Laien. Beson-
ders deutlich hat das G.B. Shaw in der Vorrede zum Drama Saint Joan auf
Grund der Akten des Prozesses gegen Jeanne d’Arc herausgearbeitet.

M. Burkert: Ich stimme zu. Die christliche Theologie — nicht die
Praxis des Christentums — sieht sich, seit der Einfluss der griechischen
Philosophie eingesetzt hat, verpflichtet, explizit, prizis und widerspruchs-
frei zu sein; die Griechen konnten das Géttliche in einem Bereich des o0
eavepov belassen, ohne es aufzuheben. Die Verschiedenheiten des vopog
von Stadt zu Stadt hatten lingst darin gefithrt, dass man das Andersartige

gelten liess, ohne es zu bekimpfen und ohne es zu iibernehmen.

M. Lloyd: When we consider the question of Herodotus’ choice of
material when dealing with Egyptian religion, it is important to remember
his attitude to epistemological issues in general. This is directly relevant to
IT 3, 2, where he insists on the difficulty of obtaining satisfactory infor-
mation on things divine. For him the problem was that there were two
orders of being, the divine and the human. The latter belonged to the
world of human sense-perception and, as such, was accessible to human
enquiry and could become the subject of accurate human knowledge. The
divine order, on the other hand, was not susceptible to such treatment; for
the gods” alleged activities could not be subjected and never could have
been subjected satisfactorily, if at all, to human sense-perception. Hero-
dotus, rigorously applying his criteria of knowledge, insists that matters
such as mythology cannot be areas where humans can acquire reliable
information, and his conclusion is that statements on these subjects should
be avoided as far as possible. It is, therefore, hardly surprising that his
religious discussions concentrate on exterior phenomena such as temples,

rituals, altars, and sacred animals.



36 DISCUSSION

M. Burkert: Das Gottliche gehort fiir Herodot nicht in den Bereich des
pavepov — adnrotng, sagte Protagoras —. Es hilt sich aber, was die
Gotter betrifft, auch nicht an den an anderer Stelle formulierten ‘Grund-
satz’ OQeilm Ayslv T Agyoueva.

M. Bondi: Mi pare che, utilizzando ancora le categorie del ‘greco’ e ‘non
greco’ che ci guidano nel nostro lavoro, sia legittimo porsila domanda se la
religione fenicia sia davvero considerata da Erodoto una religione stra-
niera. Il quesito nasce dalla constatazione che nelle pagine dello storico
greco essa € assal scarsamente trattata: ci si pud dunque chiedere se cio
accada per una mancanza di interesse di Erodoto verso questo tema (ma
personalmente lo escluderei), perch¢ mancano gli spunti in grado di
introdurne la trattazione, ovvero se il fatto sia determinato dalla coscienza
di una non estraneita dell’orizzonte religioso fenicio al mondo
del’Ellade.

Se, come a me pare, 'ultima alternativa ¢ quella che piu si avvicina alla
realta, ne potrebbe conseguire una dipendenza di Erodoto da fonti pin
antiche, e non di poco, rispetto al suo tempo e comunque precedenti
all’insorgere di quella ‘separatezza’ tra mondo fenicio e mondo greco
nell’epoca persiana che — como conto di chiarire nel mio contributo —
emerge con piena evidenza nelle pagine dello storico di Alicarnasso.

Desidererei conoscere 'opinione del Professore Burkert in propo-

sito.

M. Lombardo: Ricollegandomi in parte a quanto ha detto Bondj, vorrei
richiamare I’attenzione sulla esplicita e insistita caratterizzazione erodotea
dei Lidi in termini di ‘vicinanza’ e somiglianza coi Greci, aspetto, questo,
su cui tornerd pit ampiamente nella mia relazione. E in questa chiave che
Erodoto legge e presenta anche la ‘religione’ dei Lidi, sia esplicitamente
— come quando afferma, senza che il contesto necessariamente lo
richieda, che &o1t 8¢ mopaninoin 1 kdvapoic toict Avdoict kai tolol
"EAAnot (I 35,2) —, sia anche implicitamente: in positivo, ad esempio
nella insistita descrizione delle invocazioni di Creso allo Zeus katvdpoiog,
énioTiog ed £taipmiog o nella sottolineatura della gbcéPeta di Creso stesso

verso gli dei e i santuari greci, come in negativo, col silenzio pressoché



HERODOT ALS HISTORIKER FREMDER RELIGIONEN 37

totale su divinita, santuari, sacerdoti e culti epicori (¢ significativo che solo
in V 102 egli faccia menzione dell’esistenza a Sardi di un santuario della
dea epicoria KuPnpn, menzione qui direttamente funzionale al contesto
narrativo, quello dell’incendio ad opera degli Ioni ribelli insieme ad
Eretriesi e Ateniesi, di Sardi e del santuario in questione, evento che
doveva provocare per ritorsione I'incendio dei templi greci da parte per-
siana). Cio contribuisce a testimoniare I"apertura dell’atteggiamento men-
tale con cui Erodoto si accosta alle realta non greche, pronto a riconoscere
e sottolineare 'esistenza non solo di differenze piu o meno radicali, ma

anche di somiglianze forti e generalizzate.

M. Burkert: Ich glaube in der Tat, dass die westsemitische Hochkultur
der griechischen sehr nahestand und die lydische mit ihr geradezu ver-
schmolz. Wenn die Griechen ihre Schrift ®otvikfia nannten, negierten
sie jeden Unterschied. Auf dem Gebiet der Religion gibt es markante
Ubereinstimmungen im Opfer, in Bezug auf Brandopferaltire, Tempel,
Gotterbilder, Tempelausstattung, Weihgaben; die Abfolge Holo-
kaust/Speiseopfer z.B. ist ebenso im Westsemitischen wie bei den Grie-
chen gegeben. Man kann auch daran erinnern, dass Aristoteles in seiner
Politik (I1 11, 1272 b 24 ff.) auch die Verfassung Karthagos ausfiihrlich
bespricht. In Sardis erwihnt Herodot die Uen émymprog Kufnpn; die
Monumente vom Kult dieser Géttin, die Hanfmann verdffentlichte, sind
von griechischer Kunst kaum zu unterscheiden; es finden sich z.B. Satyrn
auf den Reliefs. Die Behauptung iiber die lydische kdvapoig sieht mir
allerdings fast wie eine Verlegenheitsbemerkung Herodots aus: er braucht
dies fiir seine Erzdhlung von Atys/Adrastos und merkt, dass er hier eine
nicht selbstverstindliche Voraussetzung machen muss.

Allerdings sind sich die Griechen ihrer Besonderheit gegeniiber
‘Asien’ gerade durch die Perserkriege bewusst geworden. Die Phoniker
verschwanden aber nicht ganz aus dem Gesichtskreis; besonders der
Kadmos-Mythos blieb als mythisches Muster in Kraft.

M. Nenci: A proposito su quanto osserva Bondi, sulle notizie datate e
arretrate rispetto ai Fenici del suo tempo (una sorte di ‘mirage phénicien’),

vorrei sottolineare che Erodoto per la sua antropologia religiosa non



38 DISCUSSION

aveva modelli. Esiodo e Pindaro erano modelli, ma di teologia greca;
Ecateo non sembra aver fatto etnologia e neppure etnografia religiosa. Di

qui mi pare la novita dell’antropologia religiosa in Erodoto.

M. Burkert: Die Beschreibung des Heiligtums der ‘Leto’ von Buto mit
der schwimmenden Insel des ‘Apollon’ bei Hekataios (FGrHist 1 F 305)
zeigt in der Tat den Kontrast zu Herodot: da werden Agyptisches und
Griechisches unreflektiert gleichgesetzt und offenbar auch Griechisches
projiziert: Delos als die schwimmende Insel des Apollon.

M. Dible: Tch méchte noch einmal auf die Frage nach dem ‘Schick-
salsglauben’ zuriickkommen. Sie stellt sich bereits bei der Interpretation
Homers: gibt es dort die Vorstellung von einer Vorherbestimmung jen-
seits aller, gottlichen oder menschlichen, spontanen Aktivitit? Vielleicht
sollte man daran denken, dass jeder, der eine iberlieferte Folge von
Ereignissen zu erzihlen hat, schon dadurch auf eine Art von Determi-
nismus gefithrt wird, wihrend er die jeweils einzelnen Ereignisse
durchaus als Resultate freier Entscheidung eines Menschen oder eines
Gottes darstellen kann. Dieser Doppelaspekt ist im praktischen Leben
ebenso zu entdecken wie durch die Analyse einer Erzihlung.

M. Briant: Le passage d’Hérodote consacré a la religion perse est
I'illustration typique des difficultés d’interprétation posées a I’historien
d’aujourd’hui. D’un cété, on est frappé par la cohérence du discours
d’Hérodote, qui présente la religion perse comme une religion naturiste,
sans autels ni sanctuaires. De I'autre, les informations dont nous disposons
aujourd’hui semblent étre en contradiction avec les informations qu’il
présente. On sait par Bérose qu’a I’époque d’Artaxerxes II il existait des
sanctuaires et des statues du culte d’Artémis/Anahita (FGrHist 680 F 11).
Par ailleurs une inscription grecque de Sardes publiée par Louis Robert
prouve (malgré 'opinion contraire de P. Frei) que les Perses de Lydie
rendaient un culte 2 Zeus Baradatés (= Zeus Législateur), représenté par
une statue dans un temple. Pourquoi donc cette apparente contradiction
avec I'exposé d’Hérodote? La premiére réponse, déja proposée par E.
Benveniste, est qu'Hérodote décrit la religion populaire perse, strate



HERODOT ALS HISTORIKER FREMDER RELIGIONEN 39

antérieure a la création d’une religion d’Etat achéménide, qu’il ne décrit
en revanche nulle part. On peut ajouter que cette religion populaire s’est
certainement maintenue a I’époque achéménide: certaines tablettes de
Persépolis montrent par exemple le culte rendu aux eaux et aux

riviéeres.

M. Burkert: Offenbar stellt Herodot in der Tat nicht den koniglichen
Kult dar. Er geht wohl von einem Bild des ‘eigentlich Persischen’ aus; die
Perser stammen aus einem ‘rauhen Land’, fern vom aPpov der héheren
Zivilisation (IX 22; vgl. I 71); dem entspricht ihre schlichte, ‘natiirliche’
Religion. Inwieweit das so zustande kommende Bild im einzelnen zutrifft,
ist damit freilich nicht entschieden.



R

:- _{J"}" 3 'l




	Herodot als Historiker fremder Religionen

