
Zeitschrift: Entretiens sur l'Antiquité classique

Herausgeber: Fondation Hardt pour l'étude de l'Antiquité classique

Band: 34 (1989)

Artikel: Kirche, Recht und Gesellschaft in der Jahrhundertmitte

Autor: Noethlichs, Karl Leo

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-660899

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-660899
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


VI

Karl Leo Noethlichs

KIRCHE, RECHT UND GESELLSCHAFT
IN DER JAHRHUNDERTMITTE

Bei diesem Thema steht die Kirche als 'Rechtsordnung'
im Mittelpunkt, sowohl in ihrer Eigenart und Eigenständigkeit

als auch in ihrem Bezug zur staatlichen Rechtsordnung.

Die zentralen Fragen sind: Haben sich im Zeitraum
von Konstantin bis zum Tode des Constantius kirchliche
Ordnungsprinzipien unter den neuen Bedingungen staatlicher

Akzeptanz und Förderung geändert, sind neue
entstanden, und inwieweit verzahnte sich die kirchliche
Rechtsordnung mit der staatlichen und wurde damit ein
integraler Bestandteil der Staatsordnung? Gefragt wird
aber auch, wo die Grenzen kirchlicher Integration in den

spätrömischen Staat lagen. Diese Grenzen traten nun
gerade in der Epoche der Konstantinsöhne erstmals deutlich

zutage. Entsprechend gliedern sich die weiteren
Ausführungen :

Nach wenigen Bemerkungen zur kirchlichen Entwicklung

bis zum Ende des 3.Jh. folgt eine knappe Skizzierung
staatlicher und kirchlicher Rechtsordnung beim Tode
Konstantins I. Hauptquelle für die kirchliche Struktur sind die
seit Anfang des 4.Jh. vorliegenden Konzilskanones, die
eine ähnlich kompetente Überlieferungsebene darstellen



K. L. NOETHLICHS

wie für die staatliche und gesellschaftliche Struktur die

Kaisergesetze des Codex Theodosianus (CTh) und Justini-
anus (CJ), die insbesondere für die dann zu behandelnde
Frage der Verzahnung und Integration kirchlicher m
staatlich-gesellschaftliche Ordnung bis 337 herangezogen werden.

Aus dieser Quellenwahl ergibt sich, dass das Thema
hier auf einem hohen Abstraktionsniveau behandelt, die

Ereignisgeschichte also sowie die Religionspolitik in engerem

Sinne (dazu Beitrag Pietri) ausgeblendet wird.
Der Begriff der 'Rechtsordnung' umfasst eigentlich

alles, was durch Recht irgendwie geregelt ist. In dieser
Breite kann das Thema hier natürlich nicht behandelt werden.

Deshalb habe ich drei Bereiche herausgegriffen, an
denen sich die Eigenständigkeit sowie der Grad der
Integration beider Bereiche ablesen lässt:

1. Kirchliche und weltliche Verwaltungs- und
Organisationsstruktur;

2. der Klerus;
3. die 'Christianisierung' der Gesamtgesellschaft durch

Rechtsverordnung, d.h. mögliche Auswirkungen des

Christentums auf die staatliche Gesetzgebung und umgekehrt
die Öffnung der Kirche zur Welt anhand der Kanones.
Nach demselben Gliederungsschema soll dann die Zeit von
337 bis 361 untersucht werden, um die Besonderheiten
dieser Epoche herauszuarbeiten.1

1 Neuere Arbeiten zu unserem Thema sind J Gaudemet, La formation du droit
secuher et du droit de l'Eghse aux IV* et Ve Steeles (Paris 2i979)> und Elisabeth
Herrmann, hccleua in Republica. Die Entwicklung der Kirche von pseudostaatlicher %u

staatlich inkorporierter Existen^ (Frankfurt/Bern 1980). Fur Emzelbelege sei auf
diese Werke generell verwiesen. Durch das hier verfolgte höhere Abstraktionsniveau

sowie durch die Betrachtung eines viel kleineren Zeitabschnittes waren
aber doch andere Akzente zu setzen. Einige allgemeine Literaturhinweise • Zur
staatlichen Rechtsordnung: M. A. Bethmann-Hollweg, Der romische Zivtlprov^ess

III (Bonn 1866, Nachdr. Aalen 1959); O. Seeck, Geschichte des Untergangs der

antiken Welt II (Stuttgart 21921, Nachdr. Darmstadt 1966), A.H M. Jones, The

Later Roman Empire (Oxford 1964, Nachdr. 1973), J. Remondon, La crise de



KIRCHE, RECHT UND GESELLSCHAFT 253

Kirchliche Rechtsordnung bis %u Konstantin I
Nachdem die 2. und 3. Christengeneration sich nicht

mehr als Menschen in unmittelbarer Parusieerwartung ihres
Gottes und Heilandes 2 verstehen konnte, wurden Fragen
innerer Organisation sowie die Klärung des Verhältnisses
zur nichtchristlichen Umwelt akut. Für die interne
Ordnung bildete sich das Modell einer hierarchisch geleiteten
Stadtgemeinde heraus. Die Gemeindeleitung in Form des

monarchischen Episkopats war Anfang des 2.Jh. voll
ausgebildet; der Bischof verstand sich als 'vicarius Christi' auf
Erden.3 Dies garantierte den unmittelbaren Bezug jeder
Einzelgemeinde zu Gott. Sie bildete einen in sich geschlossenen

Kosmos, der sich selbst genügte. Die hierarchische
Stellung des Bischofs ist in diesem System nicht mehr
überbietbar. Gemeindeübergreifende Organisationsformen
waren grundsätzlich entbehrlich, ja sie bildeten, sofern sie

sich nicht auf reine Kommunikation und Information
beschränkten, sondern in die Befugnisse des Einzelbischofs
eingriffen, eigentlich ein systemfremdes Element.4 Wenn
dennoch Ansätze zu einer übergreifenden Organisation in
Form von Bischofsversammlungen mit Rechtsfolgen für

P Empire romain (Paris 21980); zur kirchlichen Rechtsordnung* J. Gaudemet,
L'Eghse dans l'Empire romain (Paris 1958); K. E. Feine, Kirchliche Rechtsgeschichte.

Die katholische Kirche (Koln/Graz 5i972), R. Lorenz, «Das 4.-6. Jh. (Westen)», in
K. D. Schmidt und E. Wolf (Hrsg.), Die Kirche in ihrer Geschichte. Em Handbuch

(Göttingen 1970); W. de Vries, «Die Struktur der Kirche gemäss dem ersten
Konzil von Nikaia und seiner Zeit», in Wegzeichen. Testgabe... H. M. Biedermann

(Wurzburg 1971), 55-81, behandelt mehr das Problem der Okomemzitat; eine
ubergreifende knappe, sehr lesenswerte Skizze bietet M. Meslin, «Kirchliche
Institutionen und Klenkalisierung in der frühen Kirche (2.-5. Jh.)», in Concilium 5

(1969), 512-19, im übrigen sei jetzt verwiesen auf die thematisch geordnete
brauchbare Bibliographie bei J. Martin, Spatantike und Volkerwanderung, Olden-
burg-Grundriss der Geschichte IV (München 1987).
2 So z.B. Paulus, Tit. 2, 13.
3 Ign. Eph. 6, 1; Smyrn. 8, 2; grundlegend die Briefe 33 und 66 Cyprians.
4 Dazu auch K.M. Girardet, «Appellatio», in Historia 23 (1974), 101-3.



254 K. L. NOETHLICHS

die Einzelgemeinde oder einzelne Gemeindemitglieder
spätestens im 3.Jh. entstanden 5, lag das an den Missständen in
manchen Kommunen. Synodalrecht wurde geboren aus
dem Versagen bestimmter Einzelgemeinden, aus der
praktischen Unfähigkeit, bestimmte Probleme gemeindeintern
zu regeln.

Dem klaren inneren Strukturmodell der christlichen
Gemeinde stand kein ebenso klares Konzept gegenüber,
wie man sich der staatlich-gesellschaftlichen Umwelt gegenüber

zu verhalten habe.6 Zwar war vorwiegend Absonderung

geboten: Origenes entwickelt das Bild der zwei
Gemeinden in einer Stadt, von denen eine durch Gottes
Wort gegründet ist und in deren Dienst die Christen ganz
aufgehen, so dass sie z.B. keine städtischen Ämter übernehmen

können.7 Laut Tertullian {Apol. 38,3) ist den Christen
nichts fremder als der Staat; ihre res publica ist der mundus

insgesamt. Andererseits betont derselbe Tertullian die
Nützlichkeit der Christen insbesondere im Wirtschaftsleben.

Selbst wenn man gewisse Verzerrungen und Übertreibungen

wegen der Intention des A.pologeticum unterstellen
muss 8, bleibt jenseits aller Polemik doch ein christliches
Selbstverständnis, das prinzipiell staatsbejahend ist9, ja

sogar den Kaiser für sich reklamiert, da er vom Christengott

eingesetzt sei: noster est magis Caesar, a nostro deo con-

5 Vgl. z.B. Eus. HE VI 43, 3; 21: Absetzung des Novatian, VII 30, 19:
Absetzung des Paul von Samosata.

6 Dazu am Beispiel Tertullians G. Schollgen, «Die Teilnahme der Christen am
stadtischen Leben in vorkonstantinischer Zeit», in RQA 77 (1982), 1-29.
7 Orig. Cels. VIII 7;, zum Problem vgl. jetzt auch E. Plumacher, Identitatsverlust
und Identitatsgewmn. Studien \um Verhältnis von katser^eitlicher Stadt und frühem
Christentum (Neukirchen 1987), bes. 70-80 und 94-101. Einigen Schlussfolgerungen

dieser recht interessanten Studie kann ich allerdings nicht folgen wegen einer
m.E. überzogenen Polis-Entfremdungs-These.
8 Vgl G. Schollgen, art. cit. (oben Anm. 6), 4.
9 Zur wirtschaftlichen Nützlichkeit der Christen vgl. Tert Apol. 42, 2 f.; weniger
integriert waren sie allerdings im staatl.-gesellschaftlichen Leben, dazu die Anm. 6

genannte Arbeit von G. Schollgen.



KIRCHE, RECHT UND GESELLSCHAFT 255

stitutus (Apol. 33,1; vgl. 30). Aus dieser Sicht konnte es

anscheinend keine grossen Integrationsprobleme von Christen

in den römischen Staat geben, nachdem mit dem
Galeriusedtkt der Zwang zu heidnischer Kultausübung
weggefallen war.

Nun zur konstantinischen Zeit: Zunächst möchte ich
einen knappen Umriss der staatlichen Rechtsordnung
geben, soweit dies für unsere Fragestellung nötig ist, und
dann die kirchliche Ordnung z.Z. Konstantins behandeln

:

Die staatliche Rechtsordnung unter Konstantin I
Die konstantinische Epoche ist eine Zeit der Neuerungen,

der Experimente, wobei das Erbe Diokletians eine

grosse Rolle spielt,0. Neuorganisation des Heeres, des

Steuerwesens, der Reichs- und Hofverwaltung und damit
der entsprechenden Beamtenschaft zeigen eine Situation des

Umbruchs, von dem am wenigsten noch die kommunale
Selbstverwaltung betroffen war, trotz gewisser staatlicher
Eingriffe n, die aber durchaus der Stärkung dieser untersten

Verwaltungseinheit dienten. Die Gesetzgebung
Konstantins zeigt das Bemühen, die Funktionsfähigkeit der
Kommunen zu erhalten und zu verbessern 12, was aller-

10 J. Martin, op. cit. (oben Anm. 1), 22. Die eigenständige Rolle Diokletians, der
experimentelle Charakter seiner Reichsreformen als Ergebnis von Erfahrung,
Weitsicht und Freude an Systematisierung wird neuerdings mit z.T. durchschlagenden

Argumenten betont von F. Kolb, Diocletian und die Erste Tetrarchie.

Improvisation oder Experiment in der Organisation monarchischer Herrschaft? (Ber-
lin/New York 1987), das oben paraphrasierte Resümee S. 178.
11 Der defensor civitatis ist spätestens konstantmisch, vgl. Cf VI 1, 5, vom J. 319,
unabhängig von der Frage, ob er mit dem östlichen Ekdikos identisch ist, so
A H.M. Jones, The Later Roman Empire, 726 f. mit 1299 Anm. 31.
12 Dies betont m.E. zu Recht F. Vittinghoff, «Epilog: Zur Entwicklung der
stadtischen Selbstverwaltung. Einige kritische Anmerkungen», in Ders. (Hrsg.),
Stadt und Herrschaft. Romische Kaiser^eit und Hohes Mittelalter, HZ- Beih. 7 (München

1982), 112 f., 142-4. Vgl. dazu auch CTh XII 1, 11 und C] VI 1, 5.



256 K. L. NOETHLICHS

dings mit bestimmten Beschränkungen sozialer Mobilität
erkauft wurde, zumindest was die Freizügigkeit und Tätigkeit

der Kurialen, einiger Korporationen und bestimmter
städtischer Funktionäre betraf.13 Es wird sich zeigen, dass

in diesem Punkte Kirche und Staat durchaus ähnliche
Massnahmen trafen, wenn auch die Motive unterschiedlich
waren (s.u.S. 264-265).

Die stadtische Kommune war eingebettet in die
diokletianische Provinzordnung, über der sich erst allmählich
ab Konstantins Spätzeit regionale Präfekturen unter prae-
fecti praetorio mit ihren Stellvertretern, den vicarii,
herausbildeten, ein Prozess, der in seinem dreistufigen Endergebnis

«Provinz-Diözese-Präfektur» nicht vor Julian
nachweisbar ist.14 Man könnte diese sich anbahnende neue
Verwaltungsordnung m.E. mit dem Begriff der 'Dezentralisierung'

beschreiben.15 Diese Dezentralisierung beinhaltete
Arbeitsteiligkeit und damit Kompetenzverteilung, z.B.
auch zivil-militärisch, und zwar horizontal wie vertikal.
Daraus ergab sich insgesamt eine Intensivierung der
Verwaltung, nicht aber eine wirkliche Verwaltungspyramide,
so wie es auch am Kaiserhof keinen höchsten Beamten, also
keine Verwaltungsspitze gab.

Auf das komplizierte Rangsystem dieser Gesellschaft,
das sich nicht mit nur einem Koordinatensystem beschreiben

lässt, braucht hier nicht eingegangen zu werden. Für

13 Z.B. CTb V 17, 1: Verbot, fremde colom aufzunehmen, XII i, 9; 12, 13, 22;
49.
14 K.L. Noethlichs, «Zur Entstehung der Diözesen als Mittelinstanz des spat-
römischcn Verwaltungssystems», in Historia 31 (1982), 70-81. Damit sind einige,
der bisherigen Folgerungen fur die kirchliche Organisation zu modifizieren, z.B.
K. Lübeck, Reichseinteilung und kirchliche Hierarchie des Orients bis ^um Ausgang des

4. Jh. (Munster 1901), bes. 158 ff.; K. Muller, «Kleine Beitrage zur alten

Kirchengeschichte», in ZNW 32 (1933), 149-85.
15 Diese Einschätzung steht allerdings im Gegensatz zur gangigen Forschungsmeinung,

vgl. nur J. Martin, op. cit. (oben Anm. 1), 26.



KIRCHE, RECHT UND GESELLSCHAFT 25 7

die Frage nach der Integration der Kirche in den Staat
spielt es keine Rolle.16

Schliesslich noch ein Wort zur allgemeinen Charakterisierung

des konstantinischen Staates: Im Spiegel der erhaltenen

Gesetze stellt sich dieser Staat in wesentlichen
Elementen als ein 'Rechtsstaat' durchaus im modernen Sinn
dar.17 Staatsgewalt fühlt sich an ein vorgegebenes Recht
{jus) und an (geschriebene) Gesetze gebunden 18, wobei
letztere nur gültig sind, wenn sie dem ius nicht widersprechen.19

Das entspricht dem Grundsatz der Rechtssicherheit
und Berechenbarkeit von Rechtsentscheidungen, vgl. z.B.
CTh IV 16,1 vom Jahre 319. Es fehlt zwar das in der
Moderne so wichtige Prinzip der Gewaltenteilung, gewährleistet

war aber zumindest de iure die Gesetzmässigkeit von
Verwaltung und Rechtsprechung (CJ III 1,11) und ein
individueller Rechtsschutz des Bürgers den anderen
Bürgern oder dem Staat gegenüber 20. Gerichte sollten
unabhängig, d.h. ohne Druck von aussen, etwa durch 'Mächti-

16 Rangtitel weltlicher Art wurden nie von der Kirche übernommen bzw. vom
Staat auf kirchliche Funktionare angewandt, vgl dazu E. Chrysos, «Die
angebliche 'Nobilitierung' des Klerus durch Kaiser Konstantin d.Gr.», in Historia t8
(1969), 119-28 ; E. Jerg, Vir Venerabihs. Untersuchungen \ur Titulatur der Bischöfe in
den ausserkirchhchen Texten der Spatantike als Beitrag %ur Deutung ihrer öffentlichen

Stelllung (Wien 1970). Zum staatlichen Rangsystem und seiner Entwicklung im 4.

Jh., vgl. H. Lohken, Ordines dignitatum. Untersuchungen %ur formalen Konstituierung
der spatantiken Fuhrungsschicht (Diss. Köln 1976), W. Kuhoff, Studien c;ur sovilen

senatorischen Laußahn im 4. fh. n.Chr Amter und Amtsinhaber in Clarissimat und

Spektabilität (Frankfurt/Bern 1983)
17 Zum Begriff und semer Geschichte vgl den knappen Überblick bei E Den-

ninger, Art «Rechtsstaat», in A. Görlitz (Hrsg.), Handlexikon %ur Rechtswissenschaft

(München 1972), 344-9.
18 Die auch Vorrang vor consuetudo und usus longaevus haben, vgl. CJ VIII 52, 2

vom Jahre 319, vgl. aber auch CTh V 20, 1.

19 Nach W. Waldstein, «Zur Stellung der episcopalis audientia im spatromi-
schen Prozess», in Festschrift M. Käser (München 1976) 536 ist die hier einschlägige

Konstitution CTh I 2, 2 vom J. 31; ein Beweis fur den Verfall der

Rechtspflege.
20 CTh VIII 10, 1 vom J. 314/;'



258 K. L. NOETHLICHS

ge' 21, arbeiten können 22. Urteile waren in doppelter Weise

überprüfbar: einmal durch die behördeninterne Hierarchie

23, zum anderen durch genau geregelte
Appellationsmöglichkeiten der Prozessparteien.24 Zahlreiche Gesetze

versuchten, eine Verbesserung des Rechtswesens gerade auf
der Provinzebene zu erreichen25 und insbesondere den
Schutz ärmerer Bevölkerungsschichten vor staatlicher Willkür

zu garantieren.26 In diesen Zusammenhang wird man
auch die später zu besprechende audientia episcopalis
einzuordnen haben (s.u.S. 273).

Neben Kriterien der Rechtstaatlichkeit zeigt das spätrömische

Reich auch Ansätze von 'Sozialstaatlichkeit': So

konnte z.B., durchaus traditionell, auf die Anwendung des

ius strictum zugunsten der aequitas verzichtet werden.27 Es

gab gesetzliche Erleichterungen für besonders belastete

21 Dazu A. Wacke, «Die potentiores m den Rechtsquellen», in ANRW II 13

(1980), 562-607.
22 CThl 15, 1 vom J. 325; vgl. ahnlich bei Steuerbeamten CTh XIII io, i vom J.

3D'
23 CThl 5, 1 (325) und 2 (327 ?): Kontrolle durch den Pratonanerprafekten, vgl.
ähnlich CTh I 16, 3 vom j. 319.
24 CTh XI 30, 1-17 (312 ?-331); dazu M. Käser, Das romische Zwilpro^essrecht
(München 1966), 506-11
23 CTh I 16, 1-4; 6-7, I 15, 1.

26 C Th VIII 10, 1 (313 ?); X 15, 1 (313 ?); XI 1, 2 (313 ?); XI 7, 1 (313 in diesen

Zusammenhang gehört m E. auch die Regelung von CTh XI 39, 3 vom J. 334,
dass vor Gericht immer mindestens zwei Zeugen zu hören sind und niemals nur
einer und habe er auch eine noch so angesehene Stellung. Hier christlichen
Einfluss mit Bezug auf Num. 35, 30, Dt. 17, 6 und Mt. 26, 60 sehen zu wollen,
scheint mir doch allzu weit hergeholt; anders J. Vogt, «Zur Frage des christlichen

Einflusses auf die Gesetzgebung Konstantins d.Gr.», in Testschrift L. Wenger

II (München 1945), 145 mit falschen Stellenangaben.
27 CTh I 2, 3 vom J. 317/8?; vgl. dasselbe fur Licmius C] III 1, 8 vom J.
dazu R Lorenz, art. cit. (oben Anm. 1), 13 f. Gegen einen angeblich christlichen
aequitas-Begriff zu Recht P. Silli, Mito e realtä nell'«aeqmtas Christiana» (Milano
1980), bes. 36 ff mit reicher Literatur zu CTh I 2, 3.



KIRCHE, RECHT UND GESELLSCHAFT

oder arme Bevölkerungsgruppen 28, die grösstenteils
diokletianische oder noch ältere Traditionen fortsetzten.29
Schliesslich war die konstantinische Rechtsordnung von
bestimmten, ebenfalls traditionellen Moralgrundsätzen
geprägt, die grösstenteils den christlichen entsprachen. Daher
ist es von vorn herein schwierig, in entsprechenden gesetzlichen

Bestimmungen christliche Einflüsse zu erkennen.
Diejenigen Bestimmungen, die m.E. nicht christlich motiviert

sind oder zumindest nicht notwendigerweise so motiviert

sein müssen, seien hier stichwortartig aufgeführt: 30

Zur Erlangung vorzeitiger Geschäftsfähigkeit (venia

aetatis) war der Nachweis eines «sittenreinen Lebenswandels»

(honestas morum) nötig (CTh II 17,1 vom Jahre 321?).
Auf Ehebruch stand wohl schon unter Konstantin die
Todesstrafe.31 Das Klagerecht blieb allerdings auf nahe
Verwandte begrenzt, um Missbrauch zu vermeiden,
obwohl es sich um ein Offizialdelikt handelte.32 Als Offizialdelikt

eingestuft wurde ferner adulterium von Wirtinnen

28 Ch. Pietri, «Les pauvres et la pauvrete dans l'Italie de l'Empire chretien (IVe
Steele)», in Miscellanea Historiae Ecclesiasticae VI i (Bruxelles 1983), 267-300. bes.

282-290.
29 CTh XI 27, i (315) und 2 (322): öffentliche Unterstützung fur Eltern, die ihre
Kinder nicht ernähren und kleiden können; CTh XIII 10, 2 (313): keine capitatio
fur die plehs nrhana (wie schon bei Diokletian); CTh XII 17, 1 (324): Befreiung
von Amtslasten bei fünf Kindern; CTh IV 13, 2 und 3 (321): kein vectigal fur
Bauern fur Eigenbedarf; vgl. ferner CTh I 22, 1 (316); 2 (334); II 30, 1 (315).
Thdt. HE In- öffentliche Getreidespenden fur 'gottgeweihte Jungfrauen' und

Witwen, dies vielleicht die einzige Massnahme, die auch christliche Motive
enthalt.
30 Vgl. J. Vogt, art. cit. (Anm. 26), 118-48, J. Gaudemet, La formation...
(Anm. 1), 211-4; R. Lorenz, art. cit. (Anm. 1), 13 f.
31 CJ IX 9, 29, 4 vom J. 326; in CTh XI 36, 4 allerdings erst fur 339
uberliefert.
32 CTh IX 7, 2 vom J. 326; zur Kritik der Christen an der staatlichen
Ehegesetzgebung vgl. J. Gaudemet, «L'apport du droit romain ä la patnstique latine
du IVe Steele», in Miscellanea Historiae Ecclesiasticae VI i (Bruxelles 1983), 174

Anm. 2;.



z6o K. L. NOETHLICHS

(dominae tabernae) 33 sowie der Konkubinat von Ehemännern.34

Strafbar war der Sexualverkehr von Tutoren mit
ihren Mündeln (CTh IX 8,1 vom Jahre 326), von freien
Frauen mit Sklaven (CTh IX 9,1 vom Jahre 326) und von
Dekurionen mit Sklavinnen (CTh XII 1,6 vom Jahre 319).
Es gab Regelungen zur Kindesaussetzung (CTh V 9,1 vom
Jahre 331) und zum Kindesverkauf {CJ IV 43,2 vom Jahre
329). Auf den Strafvollzug bezogen sich folgende
Vorschriften :

Es sollte eine humane Gefangenschaft gewährleistet
(CTh IX 3,1 und 2 vom Jahre 320 und 326), eine Brand-
markung von Verurteilten im Gesicht vermieden werden
{CTh IX 40,2 vom Jahre 315/6) 35, ebenso eine Verurteilung

zu Gladiatorenspielen {CTh XV 12,1 vom Jahre 325),
was aber nichts mit einer Ablehnung dieser Spiele
grundsätzlich zu tun hat.36

Die kirchliche Rechtsordnung unter Konstantin I
Zur Skizzierung dieser Rechtsordnung wurden die

Kanones der Synoden von Elvira, Arles, Ancyra, Neocae-
sarea und Nicaea ausgewertet, aus denen sich auf einem

33 CTh IX 7, 1 vom J. 326. adulterium von Schankwirtinnen war strafbar, nicht
aber von Kellnerinnen, wo andere Masstabe galten • (feminae) quas vihtas vitae dignas

legum observatione non credidit, dies sicher kein christlicher Gedanke, vgl. auch
Paulus, Sent. III 26, 11.

34 CJ V 26, 1 vom J. 326, vgl. dazu G. May, «Die Belegung kirchlicher
Vergehen durch den Staat im romischen und westgotischen Reiche», in Österr.

Archiv fur Kirchenrecht 15 (1964), 177-88, hier bes. 179, ahnlich aus vorkonstan-
tinischer Zeit Paulus, Sent. II 20.
35 Die Begründung- (Jacies) quae ad simihtudmem pulchritudinis caelestis est figurata
soll «erstmals eine christliche Begründung» in einem Gesetz sein, so nach vielen
J. Martin, op.cit. (oben Anm. 1), 21. Dies scheint mir nicht über jeden Zweifel
erhaben. So soll z.B. nach Sozomenos, HE IV 2, 3-4, Bischof Macedonius u.a.
Orthodoxe an der Stirn habe brandmarken lassen.

36 ILS (Dessau) 705, Z. 34.



KIRCHE, RECHT UND GESELLSCHAFT 261

abstrakten Niveau die kirchliche Organisationsstruktur
direkt oder indirekt rekonstruieren lässt. Eigens behandelt
werden am Ende dieses Kapitels einige Bestimmungen der

Synode von Antiochia. Auch wenn dieses Konzil vielleicht
noch m die konstantinische Epoche gehört 37, zeigt es in
manchen Bestimmungen bereits den Zustand einer
fortgeschrittenen Christianisierung des Reiches.

Ich sagte bereits, dass Kirche und Staat sich von
Anfang an am engsten auf der kommunalen Ebene begegneten.

Wie für den Staat, war auch für die Kirche der
städtische Bereich, d.h. civitas und territorium, die organisatorische

Grundeinheit, wenngleich die genauen Stadtgrenzen

nicht immer ganz klar waren.38 Allerdings muss sofort
auf die prinzipiellen Unterschiede im Stellenwert der Kommune

hingewiesen werden: Im staatlichen Bereich diente
sie, als unterstes Glied einer Reichsverwaltung, den Zwek-
ken der Zentrale, abzulesen am verzweigten System der
munera.39 Es waren Leistungen für andere zu erbringen,
auch wenn diese in gewisser Weise der Stadt selbst wieder

zugute kommen konnten. Im kirchlichen Sinne war die
Kommune bereits Endzweck. Das Heil des Gläubigen
erfüllte sich im Leben innerhalb der Bischofsgemeinde, im
Vollzug des Kultes am Ort. Damit kommt dem städtischen
Bereich aus kirchlicher Sicht eine noch höhere Bedeutung
zu als aus staatlicher Sicht. Ausdruck dieser Bedeutung ist

37 Im Anschluss an Untersuchungen der Ballerini (St. Leonis Magni opera omnia
III, p. xxv ff.) werden die antiochenischen Kanones seit Ed. Schwartz auf ca.

328/9 datiert. Zur Geschichte des Athanasius, Nachr. Gottingen 1911, 389-97
Gesammelte Schriften III (Berlin 1959), 216-26 Ohne das Problem hier neu aufrollen

zu wollen, beziehen sich meine Bedenken darauf, dass pnmar mit falschen
Bischofslisten und zu wenig inhaltlich argumentiert wird. Eine Schwachstelle bei
Schwartz ist m.E. S. 396 Ges.Sehr. III 225 Ich bin mir nicht sicher, dass die
Kanones in jedem Fall vor Tyros anzusetzen sind.
38 Vgl. noch Chalcedon, cn.17.
39 Zur Theorie des munera-Systems finden sich lesenswerte Bemerkungen bei

H.-J. Horstkotte, Die Theorie vom spatromischen « Zwangsstaat» und das Problem der

«Steuerhaftung» (Konigstein 21988).



zGz K. L. NOETHLICHS

die grosse Vorsicht vor Fremden, das Misstrauen gegen
Neuzugänge von aussen40, sowie das Bestreben, die
Gemeinde zusammenzuhalten, die Gläubigen an die
Heimatkirche zu binden und folglich auch die kirchlichen
Amtsträger, den Klerus, nur aus der Gemeinde zu
rekrutieren.41 Das ergibt einen konservativen, auch exklusiven
und immobilen Grundzug der christlichen Stadtgemeinde.
Während der Staat auch auf kommunaler Ebene eine

gewisse Experimentierfreudigkeit zeigte, nicht zuletzt
durch Einbeziehung kirchlicher Funktionäre in die Verwaltung,

stellt sich die Christengemeinde eher in einer
Abwehrstellung zu Neuerungen dar. Die meisten Kanones
bekämpfen, von den frühesten erhaltenen Konzilien an,
Missstände vielfacher Art, die als Abweichungen von
einem längst vorhandenen kirchlichen «Kanon» bezeichnet
werden.42 Nach den Vorstellungen der Kirche sollte die
konstantinische Zeit, was die kirchliche Rechtsstruktur
betraf, gerade keine Umbruchsphase werden.

Die Kanones lassen folgende kirchliche Ordnung
erkennen, soweit diese für unsere Fragestellung relevant
ist: Innerhalb der Bischofsgemeinde, die entsprechend dem
Modell des monarchischen Episkopats nur je einen Leiter
haben konnte (Nicaea, cn. 8), gab es ein deutliches Stadt-
Land-Gefalle (Elvira, cn. 77; Arles, cn. 18). Mittelpunkt
war die Stadt mit der Bischofskirche; das Land wurde
vorwiegend von Chorbischöfen betreut, die in enger
Abhängigkeit vom Stadtbischof nur begrenzte Kompetenzen

hatten.43

40 Elvira, cn.58, Antiochia, cn.7.
41 Elvira, cn 24
42 Z.B Nicaea, cn.16; zum Problem demnächst K L. Noethlichs, Anspruch und

Wirklichkeit. Fehlverhalten und Amtspfhchtverlet^ungen des christlichen Klerus anhand der

Koni(ilskanones des 4.-8. Jh.
43 Ancyra, cn.13; Neocaesarea, cn.13, 14; Antiochia, cn.io, zum Chorbischof
E. Kirsten, in RAC II (1954), 1105-14.



KIRCHE, RECHT UND GESELLSCHAFT 263

Für das Verhältnis Bischof-Chorbischof bietet sich der

Vergleich mit der staatlichen Zuordnung von Kaiser und
Prätorianerpräfekt an. Das Mass selbständiger Kompetenzen

ist beim Präfekten aber ungleich grösser als beim
Chorbischof. Auf Einzelheiten der innerkirchlichen Struktur

braucht hier nicht näher eingegangen zu werden.
Hingewiesen sei aber auf drei Problemkreise, mit denen der
Bereich der Einzelgemeinde überschritten wurde:

1. Die Exkommunikation: Der aus der Gemeinde
Ausgeschlossene konnte versuchen, in anderen Gemeinden
Aufnahme zu finden und dort erhalten, mit oder ohne
Wissen des aufnehmenden Bischofs um seine Exkommunikation44;

oder ein Exkommunizierter konnte seit Nicaea
versuchen, sich zur Überprüfung seines Falles an eine

Synode der Provinzbischöfe zu wenden, die eigens zu
diesem Zweck zweimal jährlich tagen sollte (Nicaea, cn. 5).

Damit wurde die Provinzialsynode erstmals fest institutionalisiert.

Ihr primärer Aufgabenbereich, die Überprüfung
von Exkommunikationen, um deretwillen sie aus praktischen

Notwendigkeiten quasi erfunden wurde, drohte aber
die Idee des monarchischen Episkopats zu zerstören.45

2. Flucht des Klerus einschliesslich des Bischofs aus der
Stadt (Nicaea, cn. 15) 46 oder, vom Presbyter abwärts, das

Verlassen der Kirche, für die man geweiht war, und
Aufnahme solcher Kleriker bei anderen Kirchen (Nicaea, cn.

44 Verbotener Umgang mit Exkommunizierten- Elvira, cn.;j; Arles, cn.16,
Nicaea, cn.2, Antiochia, cn6; Sardica, cn.16.

45 Zur Interpretation K. M. Girardet, «Appellatio» (Anm. 4), 104-7. Er meint,
cn. 5 schreibe die Überprüfung von Exkommunikationen in jedem Fall «zwingend»

vor (104). Der Textzusammenhang zeigt aber doch, dass es nur um
Zweifelsfalle ging, wo Exkommunizierte von anderen Bischofen, vielleicht mit
guten Gründen, aufgenommen wurden.
46 Wegen der Fülle des Material^ immer noch lesenswert L. Ober, «Die Translation

der Bischöfe im Altertum», in Archiv fur kathol. Kirchenrecht 88 (1908),

209-29; 441-65. 89 (I9°9). 3"33-



264 K. L. NOETHLICHS

16). Äusserlich hat diese Erscheinung Ähnlichkeit mit der
Flucht von Dekurionen aus ihrer Heimatstadt 47, doch
liegen die Unterschiede auf der Hand: Kuriale versuchten
gewissermassen durch «Berufs- oder Tätigkeitswechsel»
ausserhalb der Stadt staatlichen Verpflichtungen zu entgehen;

Kleriker wollten innerhalb ihrer Laufbahn ihre oft nur
ökonomischen Ambitionen befriedigen. Ihr Tätigkeitsbereich

blieb die Stadt.
Aufnahme von Exkommunizierten und flüchtigen

Klerikern stellten illegale Einmischungen einer Gemeinde in
die Belange anderer dar, die offenbar umso häufiger
vorkamen, je dichter das Netz der Bischofsgemeinden wurde.
Hier bedurfte es also zur Vermeidung von Streit oder als

Bedingung der Möglichkeit, gemeindeübergreifende Konflikte

zu schlichten, eines funktionierenden Informationssystems.

Dieses war nun ebenso wichtig für das dritte hier zu
nennende Problem, das den Rahmen der Einzelgemeinde
überschritt:

3. Die Bischofsweihe. Bei der Bedeutung dieses Amtes
sollten an einer solchen Weihe möglichst viele Kollegen
mitwirken.48 Während in Arles (cn. 20) lediglich Zahlen

genannt sind 49, zeigt sich in Nicaea schon klar das Denken
in staatlichen Verwaltungskategorien: Der Bereich der

(schriftlich oder mündlich) zustimmungspflichtigen
Bischöfe ist ab jetzt die weltliche Provinz (Eparchie). Der für
die Uberprüfungen der Exkommunikationen gezogene

47 Z.B. CTh XII 1, 12; 13; 22, E. Herrmann, op.ctt. (oben Anm i), 297
vermutet, m.E. zu Unrecht, dass die Translationsverbote der Bindung der
Dekurionen an die Geburtsstadt nachgebildet sein konnten. Es gibt allenfalls ausser-
liche Parallelen.
48 In vorkonstantinischer Zeit spielte die Synode dabei offenbar noch keine Rolle,
dazu E. Herrmann, op.ctt. (oben Anm. 1), 64.
49 Der Ordinierende muss noch sieben andere hinzuziehen. Ist das unmöglich,
dann mindestens noch zwei, denn infra tres non audeat ordinäre. In cn. 19 von
Antiochia ist die 'Mehrheit' der Provinzbischofe verlangt.



KIRCHE, RECHT UND GESELLSCHAFT 265

Rahmen wird damit auf die Bischofsweihe ubertragen.
Damit sind auch die Grundlagen des 'Metropolitansystems'
gelegt. Von Besonderheiten Nordafrikas abgesehen richtete
es sich nach dem Vorbild der staatlichen Ordnung, d.h.
nach der Provmzhauptstadt, so expressis verbis cn. 9 von
Antlochia. Die Besonderheit gerade dieser Synode von
Antiochia besteht m.E. im Rahmen unserer Fragestellung
dann, dass die Funktion von Provinzsynode und Metropolit

unmittelbar miteinander verbunden wurden, was m
Nicaea noch nicht der Fall war.50

Damit existierte beim Tode Konstantins ein gemeinde-
ubergreifendes Rechtssystem. Dies war aber alles andere als

funktional. Es wies im Konfliktfall Lucken auf, durch die
es sich selbst paralysieren konnte, war aber doch gerade fur
Konfliktfalle geschaffen worden. Dazu einige Beispiele:

In Nicaea, cn. 6 war vorgesehen, die Bischofsweihe von
der mehrheitlichen Zustimmung der Provmzialbischofe
abhangig zu machen. Einstimmigkeit wurde nicht verlangt.
«Zwei oder drei» durften aus Streitsucht widersprechen
(vgl. Antiochia, cn. 19). Was aber galt fur den Fall, wo
einer der «zwei oder drei» der Metropolit selbst war, an
dessen Zustimmung die Gültigkeit der Weihe m jedem Fall
gebunden war, wie es derselbe cn. 6 von Nicaea formuliert?
Welche wirklich eigenständige Funktion hatte die Synode
überhaupt noch, wenn sie seit Antiochia nur noch vom
Metropoliten einberufen werden konnte?

Wie realistisch war es, im Falle einstimmig verurteilter
Bischöfe keine Appellation zuzulassen, wenn die eine
Stimme des Metropoliten genügte, Bischöfe der Nachbarprovinz

(wieviele?) m das Verfahren emzubeziehen, wobei
schon zweifelhaft sein konnte, welches die Nachbarprovinz

50 Antiochia, cn 16 eine 'vollständige' Synode gibt es nur bei Anwesenheit des

Metropoliten, cn 20 Nur der Metropolit beruft Synoden ein, Bischofen wird
ausdrücklich verboten, eigene Synoden einzuberufen ohne den Metropoliten



z66 K. L. NOETHLICHS

war3 Merkwürdig ist auch cn. 9 von Antlochia: Hier wird
zu Anfang die uberragende Bedeutung des Metropoliten
fur die Belange der Gesamtprovinz herausgestrichen (die
aber nicht naher genannt werden). Die anderen Bischöfe
behalten allerdings innerhalb ihrer Gemeinden absolut jede
Kompetenz, dürfen nur nichts darüber hinaus ohne den

Metropoliten tun, der aber auch wiederum nichts ohne das

Einverständnis der anderen Bischöfe.51 Diese verworrene
Lage bedurfte naturgemass weiterer Regelungen.

Das Verhältnis von staatlicher und kirchlicher Rechtsordnung
unter Konstantin I

Die Kanones von Antiochia sind nun noch m anderer
Hinsicht von Bedeutung, nämlich fur die Geschichte des

gegenseitigen Verhältnisses von Kirche und Staat. Hier
wurde erstmals auf Konzilsebene staatliche Macht zur
Durchsetzung mnerkirchlicher Ziele angerufen. Weiterhin
zeigt sich m diesen Kanones bereits, dass das Zusammengehen

von Kirche und Kaiser fur die Kirche unerwünschte
Folgen haben konte.52 Dies leitet zu der nun zu behandelnden

Frage nach der Verzahnung kirchlicher und weltlicher
Ordnung unter Konstantin über, um auf dieser Grundlage
spater die Entwicklung unter Constantius beurteilen zu
können Fur die Bereiche, m denen das Zusammengehen
von Staat und Kirche geprüft werden soll, lege ich das

eingangs genannte Gliederungsschema zugrunde:

1. Verwaltungsordnung,
2. Klerus,
3. Christianisierung der Gesellschaft.

31 K M Girardet, Kaisergericbt und Bischofsgericht (Bonn 1975), 131 hat auf
weitere Lucken hingewiesen, die sich auf die Wahl und Verurteilung des Metro
politen selbst beziehen
52 Cn5, 11, 12, dazu unten S 269



KIRCHE, RECHT UND GESELLSCHAFT 267

Kirchliche und weltliche Verwaltungsordnung und Organisationsstruktur

in ihrer Beziehung zueinander unter Konstantin I
Zunächst zur organisatorischen Grundeinheit, der

Stadt, wobei ich auf bereits Gesagtes kurz zurückgreifen
kann: Kirche und Staat stimmten in der Basis ihrer
Organisation überein. Die Kirche richtete sich nach der weltlichen

civitas. Hinter dieser territorialen Identität verbarg
sich aber, wie gesagt, unterschiedliche Bedeutung. Die
weltliche Stadt war immer zur übergeordneten
Verwaltungsstruktur hin ausgerichtet. Aufstiegschancen des Bürgers

lagen ausserhalb der Stadt, im Reichsdienst oder Militär.

Die christliche Gemeinde tendierte eher zur noch
kleineren Einheit der Einzelkirche innerhalb der civitas (z.B.
Nicaea, cn. 16). Zu dieser Tendenz passt auch die Angabe
bei Euseb (Vit. Const. IV 38 f.), dass Dörfer zu Städten
erhoben wurden «um des Glaubens willen». Für die
übergreifende kirchliche Organisationsstruktur boten sich die
Provinzen an, die ab Nicaea i.a. den Metropolitanverband
bildeten. Allerdings sollte die Festschreibung der Metropo-
litanstruktur auf der Grundlage der diokletianischen
Provinzen nicht dazu führen, den Einfluss bestimmter Kirchen
zu beschneiden. Im Falle von Rom, Alexandria, Antiochia
sowie (nach cn. 2 von Konstantinopel) vermutlich Caesarea

in Cappadocia, Ephesos und Heraklea reichte dieser
Einfluss über den Bereich einzelner Provinzen z.T. weit hinaus.

So ist wohl der vielumstrittene cn. 6 von Nicaea zu
verstehen.53 Alle Versuche, zur Erklärung dieses Kanons
mit der weltlichen Diözesenordnung zu operieren, sind
m.E. abwegig, weil zu der Zeit eine feste regionale
Diözesenordnung im Osten noch nicht bestand.54 Anders war die
Situation z.Z. des cn. 2 von Konstantinopel 381 : Dort wird

53 Dazu jetzt auch J. Martin, op.cit. (oben Anm. i), 127 und 208.
54 K. L. Noethlichs, art.cit. (oben Anm. 14).



268 K. L. NOETHLICHS

der Begriff 'Diözese' im verwaltungstechnischen Sinn
erstmals auf Konzilsebene verwandt. Die weltliche
Diözesenordnung inklusive der Verwaltungsbezirke des comes

orientis und praefectus augustalis geht jetzt weitgehend in den
kirchlichen Verwaltungsbereich ein.55 Vergleicht man die
territorialen Bestimmungen von Nicaea und Konstantinopel

allerdings, die sich weitgehend entsprechen, könnte
man die Vermutung äussern, dass sich bei der Konstituierung

der weltlichen östlichen Diözesen der Staat eher
nach vorgegebenen, gewachsenen kirchlichen Strukturen
gerichtet hat als umgekehrt. Aber diese Frage fällt nicht
mehr m unseren Untersuchungszeitraum, daher zurück zu
cn. 6 von Nicaea: Die Vorrechte, die den o.g. Städten dort
eingeräumt werden, können m.E. nur als 'Metropolitanrechte'

verstanden werden und nicht schon als solche von
'Obermetropoliten', weil deren Existenz die staatliche
Mittelinstanz voraussetzt.

Die überragende Stellung des Metropoliten schon in
konstantinischer Zeit entsprang keiner innerkirchlichen
Notwendigkeit, sondern gehört m.E. eher zum Thema
'Machtpolitik', dies vielleicht auch ein Einfluss des Staates
auf die Kirche, wenn auch wohl weniger erwünscht.

Es bleibt festzuhalten: Auf kommunaler sowie auf
Provinzebene übernahm die Kirche weitgehend die vorgegebenen

weltlichen Strukturen. Dort, wo bereits andere vorhanden

waren, wurden sie beibehalten. Territoriale Identität
der Verwaltungsstrukturen war somit nicht in jedem Fall
intendiert.

Aus der kirchlichen Verwaltungsordnung, wie sie bisher

dargestellt wurde, fällt gänzlich die mit Konstantin in
Arles 314 begründete 'Reichssynode' heraus. Ihre grund-

55 Eine Ausnahme bildet anscheinend Antiochia, wo sich kirchliche und weltliche
Grenzen auch jetzt noch nicht deckten, wie die ausdrückliche Berufung auf cn.6

von Nicaea nur bei dieser Stadt vermuten lasst, vgl. auch K. Lübeck, op.cit. (oben
Anm. 14), 174.



KIRCHE, RECHT UND GESELLSCHAFT 269

satzliche Problematik bestand darin, dass sie von Anfang an
unter staatlicher Regie ablief und einen unbestimmten,
schwankenden Teilnehmerkreis hatte, der allzu oft von
partikularen Interessen geleitet wurde.56 Dadurch bildeten
sich Abstufungen der Bedeutung, Gültigkeit und Verbindlichkeit,

was dann unter Constantius das kirchliche Leben
ziemlich verwirrt hat. Der — allerdings manchmal zweifelhafte

— Vorteil der Reichssynode lag darin, dass die
Beschlüsse staatlicherseits durchgesetzt wurden.57 Mit dem
Stichwort 'Durchsetzbarkeit' kirchlicher Beschlüsse kommen

wir nun zu einem zentralen Problem des Zusammenwirkens

von Kirche und Staat: Es spielte, wie schon
angedeutet, in Antlochia, cn. 5, erstmals auf Konzilsebene eine
Rolle. Abgesetzte Kleriker, die sich dem Urteil ihres
Bischofs nicht fugen wollten, sollten notfalls von der
staatlichen Gewalt als 'Aufruhrer' bestraft werden.58 Unordnung

in der Kirche geht auch den Staat etwas an, der als

exekutiver Arm semen Platz auch m der kirchlichen
Rechtsordnung haben sollte. Aber die Kanones von Antio-
chia kennen auch bereits die Schattenseiten der Entscheidung,

weltliche Macht m den mnerkirchlichen Bereich
hereinzuholen. Es sind solche Falle, an denen die Problematik
klar wird, wo abgesetzte Bischöfe, Presbyter oder Diakone
sich selbst direkt an den Kaiser wandten (cn. 12). Weniger
schlimm, aber dennoch gegen kirchliche Vorschriften ver-
stossend waren allzu häufige Reisen von Bischofen und
anderen Klerikern an den Kaiserhof aus irgendwelchen
nichtigen Gründen (cn. 11), ohne Auftrag der Synode und
des Metropoliten. Der Kaiser sollte nicht mit Lapalien
belastigt werden, wie es ähnlich durch Kaisergesetz auch

56 Zur kaiserlichen Synodalgewalt vgl die genannten Arbeiten von
K M Girardet (Anm 4 und 51)
57 Eus Vit Const IV 27, Soz Hb I 9

58 Die Vertreibung des Paul von Samosata (Eus HE Vll 30, 19) aus Antiochia
durch Aurelian ist wohl ein gewisser Präzedenzfall



K. L. NOETHLICHS

z.B. den Dekurionen untersagt war, ohne Erlaubnis des

Statthalters an den Kaiserhof zu reisen {CTh XII 1,9 vom
Jahre 324). Damit sind wir aber bereits beim Klerus, dem

zweiten Bereich, an dem das Miteinander von Staat und
Kirche geprüft werden soll:

Die Stellung des christlichen Klerus innerhalb der staatlichen

Ordnung unter Konstantin 1

Konstantin hat, durchaus im Sinne des alten sacerdos

-Verständnisses 59, geglaubt, dass das öffentliche Ansehen
des Klerus für das Wohlergehen des Reiches überaus wichtig

sei.60 Deshalb hat er ihn, entsprechend der Tradition,
von steuerlichen Belastungen befreit.61 Ob er dabei über die
übliche vacatio militiae munerisque publici (Lex col. Genet. 66)
hinausgegangen ist, wird neuerdings wieder behauptet.62
Neben dieser staatlichen Privilegierung sind es die manumis-
sio in ecclesia und die audientia episcopalis, auf die im Rahmen

unserer Fragestellung kurz eingegangen werden muss.

59 Dazu G. Wissowa, Religion und Kultus der Romer (München 21912, Nachdr.
1970.479-501-
60 Die bei Theodoret, HE I 11 geschilderte Hochachtung Konstantins bes. vor
den Bischofen beweist dies im höchsten Masse Diese Schilderung wäre vielleicht
zweifelhaft, wenn ihr nicht ein ans Naive grenzendes Vertrauen in die Integrität
und Gerechtigkeit dieser sacrosancti homines in Const. Sirmondiana 1 entsprechen
wurde, vorausgesetzt, man halt sie fur echt.
61 C Duponi, «Les privileges des clercs sous Constantin», in RHE 62 (1967),

729-52, K. L. Noethlichs, «Zur Einflussnahme des Staates auf die Entwicklung
eines christlichen Klerikerstandes», in JAC 15 (1972), 136-53.
62 H.-J. Horsikoii'E, m einer noch unveröffentlichten Arbeit: Untersuchungen %ur
korporativen Struktur der spatromischen Gesellschaft (Aachen 1986), 16 mit Anm. 21.
Er argumentiert, dass laut Digesta lustimam L 4, 12 die vacatio muneris publici die
Befreiung vor Magistraturen nicht umfasse, weil diese eher ein bonos seien, dass
aber die Klenkerbefreiung in CTh XVI 2, 1 (nommationibus) dies schon umfasst
habe. Er ist dann aber gezwungen, z.B. 1LS 5054 herunterzuspielen, woraus
hervorgeht, dass das Privilegium sacerdotn auch vor Konstantin schon munera und
honores umfasste.



KIRCHE, RECHT UND GESELLSCHAFT 27I

Das vielbehandelte Problem der Klerikerprivilegierung
braucht hier deshalb nicht näher erörtert zu werden, weil
sich für die konstantinische Zeit daran nicht eigentlich eine
wirkliche Verzahnung kirchlicher und weltlicher Strukturen

zeigen lässt. Denn Privilegierung bedeutet immer auch

'Ausgrenzung', Distanzierung. Der Staat verzichtet auf den
vollen Zugriff auf solche Personengruppen, schafft damit
aber gleichzeitig Abhängigkeit, weil der staatliche Verzicht
nicht endgültig und unwiderrufbar war.63 Hingewiesen sei

aber noch darauf, dass Konstantin ursprünglich keine
Beschränkung des für den Klerikerstand in Frage kommenden

Personenkreises vorgesehen hatte. Als Alleinherrscher
ging er allerdings nach 324 dazu über, das Ideal des armen
Klerikers zu propagieren, um den Städten die finanzkräftige

Schicht der Dekurionen zu erhalten.64 Das zeigt, dass

bei Interessenskollision staatliche Funktionalität wichtiger
war als religiöse Rücksichten. Es wird sich zeigen, dass für
die weitere Entwicklung der Klerikerprivilegierung gerade
der Gesetzgebung des Constantius grosse Bedeutung
zukommt.

manumissio in ecclesia:

Die Möglichkeit für alle Sklavenbesitzer, ihre Sklaven
in der Kirche vor den Augen des Bischofs freizulassen, ist
ein erstes Anzeichen für eine institutionelle Einbeziehung
kirchlicher Elemente in staatliche.65 Das Kirchengebäude

63 Schon hier sei darauf verwiesen, dass mit der Frage nach Orthodoxie und
Häresie der Entzug dieser Klerikerpnvilegien eine religionspolitische Waffe in
der Hand des Kaisers wurde, vgl. z.B. Äthan. Apol. sec. adv. Avian. 56; Hist.
Avian 78; Socr. Hb II 23.
64 CTh XVI 2, 3 und 6, beide vielleicht vom J. 326, dazu K. L. Noethlichs, avt.
CiL (oben Anm. 61), 137 f. Anm. 5; hierzu auch P. Silli, op. cit. (oben Anm. 27),

57-60.
65 Zur kirchlichen Freilassung vor Konstantin vgl. E. Herrmann, op. cit. (oben
Anm. 1), 116-49, fur die Zeit bls zum 5. Jh. ibid., 252-62. Das früheste Gesetz,

CJI 13, 1 vom J. 316, weist auf eine «schon langst» {tarn dndum) bestehende

Regelung hin. CJ I 13, 1 und I 13, 2 CTh IV 7, 1 vom J. 321 sind die frühesten



272 K. L. NOETHLICHS

wurde damit ein Ort, in dem nun auch weltliche Rechtsakte

Gültigkeit erhielten. Die Bischöfe {antistites) bekamen das

Recht zur weltlichen Beurkundung. Darin liegt die Bedeutung

der manumissio in ecclesia für unsere Fragestellung,
weniger in der Befreiung von Rechtsformen oder in der
allen Klerikern gestatteten testamentarischen Freilassung
ohne Rechtsformalismus.66

audientia episcopahs:

Auch die bischöfliche Richtertätigkeit in Fällen, wo es

um das ius praetorium vel civile ging 67, zeigt das Bestreben
des Kaisers, den christlichen Gemeindeleiter im
öffentlichrechtlichen Bereich wegen seiner grossen Autorität und
Integrität einzusetzen. Die in der Forschung nach wie vor
heftig umstrittenen Fragen, in welcher Funktion der
Bischof urteilte, als arbiter oder iudex, sowie das Problem
einseitiger Provokation und damit der Echtheit von Con-

stitutio Sirmondiana i muss hier ebenfalls nicht ausführlich
diskutiert werden.68 Dazu nur folgende Bemerkungen: Für

Gesetze, in denen Bischöfe als Adressaten erscheinen. Nach Sozomenos, HE I 9
sollen es drei Gesetze gewesen sein, mit denen der Kaiser die Freilassung in der
Kirche regelte und die fur die Folgezeit gültig blieben, vgl. unten S. 285.
66 Wenn die Datierung von CJ VI 23, 15 auf 320, so O. Seeck, Regesten der Kaiser
und Papste (Stuttgart 1919), 59 f., richtig ist, dann ware die Abfassung eines
formlosen Testaments bereits allen Reichsbewohnern möglich gewesen. Eine
Privilegierung fur Kleriker bestünde dann in der Möglichkeit, testamentarische
Freilassungen schriftlich ohne Zeugen oder nur mundlich (dann naturlich mit
Zeugen) rechtsgültig vollziehen zu können.
67 Const. Sirmond 1 vom J. 333; CTh I 27, 1 o.J. (O. Seeck, Regesten, 57: 318),
vgl Soz. HB I 9, 5.

68 Eine Auswahl neuerer Literatur: J Gaudemet, L'Egltse dans l'Empire romam
(oben Anm. 1), 229-40, M. Käser, Das rom. Zivilpro^essrecht (oben Anm. 24),

527-9, W. Selb, «Episcopalis audientia von der Zeit Konstantins bis zur Novelle
XXXV Valentinians III», in ZRG, RA 84 (1967), 162-217; K. L. Noethlichs,
«Materialien zum Bischofsbild aus den spatantiken Rechtsquellen», in JAC 16

(1973), 41 ff., W Waldstein, art. cit. (oben Anm. 19); E. Herrmann, op. cit.
(oben Anm. 1), 207-31; dazu W Waldstein, in ZRG, RA 100 (1983), bes 549;
P E Pieler, Art «Gerichtsbarkeit», in RAC X (1978), 471-4; J. Martin, op.
cit. (oben Anm. 1), 95; 125, 207.



KIRCHE, RECHT UND GESELLSCHAFT 273

unsere Fragestellung hat die audientia episcopalis jenseits aller
Kontroversen m.E. die Bedeutung, dass sie eine Spezial-
form staatlicher ziviler Rechtsprechung sein sollte.69 Sie ist
zu sehen im Rahmen der schon genannten vielfältigen
Bemühungen Konstantins, die Rechtspflege auf der
Provinzebene zu verbessern (s.o.S. 258). Die Wendung an
einen Bischof war somit eine zeitweise Alternative zur
Rechtsfindung im Verlauf eines Prozesses, der spätestens
mit der Verkündung des dann allerdings inappellabeln
Urteils und seiner Vollstreckung wieder in den staatlichen
Rahmen hereingeholt wurde. Die audientia episcopalis sollte
der Verbesserung staatlicher Rechtsstrukturen dienen,
nicht aber ihrer Abschaffung und Zerstörung.70

Die Christianisierung der Gesellschaft durch Rechtsverordnung
unter Konstantin I

Eine solche gesellschaftliche Christianisierung durch
Kaisergesetze, d.h. durch Änderung der bisherigen staatlichen

Rechtsordnung 71, lässt sich für Konstantin nur an
wenigen Stellen nachweisen. Expressis verbis findet sich

69 Anders J. Martin, op. cit. (Anm. i), 22.

70 Im Praktischen bleibt allerdings manche Frage offen, etwa wenn beide Parteien

je einen anderen Bischof wollten Es fragt sich auch, welche Bischöfe jeweils in
Frage kamen. Ob bei einer Provokation vom iudex in der Metropole an den

Bischof einer anderen civitas der Provinz der Prozess dadurch vereinfacht,
beschleunigt und dadurch verbilligt wurde, so z B. E. Herrmann, op. cit. (oben
Anm 1), 92 und zustimmend W. Waldstein, in ZRG, RA 100 (1983), 544
Anm. 4, darf durchaus bezweifelt werden. Die Funktionsfahigkeit des ganzen
Verfahrens beruhte, wie schon angedeutet (Anm. 60), auf einem reichlich naiven
Vertrauen Konstantins in die Integrität und juristische Leistungsfähigkeit der
Bischöfe. Die Bedeutung der audientia episcopalis in der Praxis darf man daher wohl
nicht uberbewerten, darauf weist zu Recht P. E. Pieler, art. cit. (oben Anm. 68),

473 hm.
71 Wobei die Rehgionspolitik im engeren Sinn hier ausgeklammert bleibt, vgl.
den Beitrag Pietri.



274 K. L. NOETHLICHS

m.W. in den erhaltenen Gesetzen überhaupt kein Beleg für
christliche Intention. Ein christlicher Hintergrund lässt sich
allerdings der Sache nach für die Einführung des dies solis

erschliessen 72 oder wird von den Kirchenschriftstellern für
einige Massnahmen behauptet: Exemplarisch dazu die

Kapitel I 8 und 9 bei Sozomenos. Hierzu gehören die

Aufhebung von Erbbeschränkungen bei Ehe- und
Kinderlosigkeit 73, eine allerdings nur für Reiche interessante
Erleichterung, sowie das Verbot der Kreuzigung.74

Mit der offiziellen Einführung des Sonntages und, laut
Euseb (Vit. Const. IV 23), der Gedenktage der Märtyrer,
begann ein für die Christianisierung der Gesellschaft wichtiger

Prozess, das tägliche Leben mehr und mehr nach dem
christlichen Festkalender auszurichten75. Diese Entwicklung

fand mit CTh II 8, 19 vom Jahre 389 einen gewissen
Abschluss.

Die Behauptung des Euseb 76, Konstantin habe christliche

Beamte in der Reichsverwaltung als Provinzialstatt-
halter bevorzugt, lässt sich so zwar nicht belegen 77, zeigt
aber doch das Bewusstsein, dass staatliche Personalpolitik
auch ein Teil der Religionspolitik sein konnte. In die

72 CTh II 8, 1 vom J. 321, wo der Sonntag als Feiertag aber schon vorausgesetzt
ist; vgl. auch Eus. Vit. Const. IV 18 f. und 23; Soz. HB I 8.

73 CTh VIII 16, 1 vom J. 320; dazu Soz. HE I 9.
74 Aur. Vict. Caes. 41, 4; Soz. HE 1 8, 12 f. Dass dies aber keine Humanisierung
bedeutete, zeigt im Bereich der Religionsgesetzgebung z.B. CTh IX 16, 6 (358)
und XVI 10, 9 (385). Auch R. Macmullen betont, dass gerade das 4. Jh. ein
Höhepunkt an Grausamkeit im Strafrecht war: «Judicial Savagery in the Roman
Empire», in Chiron 16 (1986), 147-66, hier bes. 165 mit Hinweis auf A. Piganiol,
IJempire chretien (Paris 21972), 454.
75 Z.B. auch die Gerichtstermine, vgl. M. A. Bethmann-Hollweg, op. cit. (oben
Anm. 1), 191.
76 Vit. Const. II 44; vgl. Soz. HE I 8.

77 Dazu R. v. Haehling, Die Religionszugehörigkeit der hohen Amtstrager des romischen

Reichs seit Constantins /. Alleinherrschaft his zum Ende der Theodosianischen

Dynastie (Bonn 1978), 513-21; zu den Hofbeamten demnächst K. L. Noethlichs,
Art. «Hofbeamte», in RAC. Das Material auch in PERE I.



KIRCHE, RECHT UND GESELLSCHAFT 275

Rechtsordnung ging dieser Grundsatz allerdings erst unter
Theodosius I ein 78. Aus der Sicht Konstantins war eine

allgemeine Christianisierung politisch umso mehr geboten,
als der christliche Glaube in seinen Augen gerade nichts
Neues und Fremdes war, sondern seit Bestehen der Welt
existierte, nur zeitweise verschüttet wurde. 79 Verstärkte
gesetzgeberische Bemühungen in dieser Hinsicht sind aber
kaum sichtbar.

Auf Seiten der Kirche zeichnet sich eine gewisse
Öffnung zum Staat ab, soweit die Kanones zeigen:

Cn. 56 von Elvira befasste sich mit dem städtischen
Duumvirat. Christen konnten nun dieses Amt bekleiden,
sollten aber für die Zeit ihres Amtsjahres der Kirche
fernbleiben. In cn. 7 von Arles ging es um die Provinzebene: 80

Christen, die Statthalter in einer anderen civitas wurden,
bekamen vom Heimatbischof einen kirchlichen Begleitbrief
für den neuen Ortsbischof mit, damit die geistliche Betreuung,

aber auch die kirchliche Kontrolle am Dienstort
gewährleistet war.

Der umstrittene cn. 3 von Arles: De his, qui arma
projiciunt in pace, placuit abstineri eos a communione, hat m.E.
nichts mit der Frage des Kriegsdienstes zu tun 81, sondern
besagt lediglich, dass gewalttätige Unruhestifter, Leute,
«die im Frieden ihre Waffen ausstrecken», aus der
Kirchengemeinschaft ausgeschlossen werden. Auch in diesem Ver-

78 CTh XVI 5, 25 vom J. 395 mit Ruckbezug auf Theodosius.
79 So Konstantin in dem bei Eus. Vit. Const. II 48 ff. zitierten Brief «An alle

Provinzen», hier bes. Kap 57.
80 Es scheint mir nicht zwingend, hieraus eine zeitliche Reihenfolge von Elvira
und Arles herzuleiten. Die insgesamt sehr ngonstischen Bestimmungen von
Elvira auch auf anderen Gebieten deuten eher auf spanische Besonderheiten, die
über längere Zeit gültig gewesen sein können. Eine Ubersicht über die bisherigen
Datierungen von Elvira bei J. Orlandis/D Ramos-Lisson, Die Synoden auf der

iberischen Halbinsel bis %um Einbruch des Islam (yn) (Paderborn 1981), 3-6.
81 So nach vielen R. Lorenz, art. cit. (oben Anm. 1), 17.



276 K. L. NOETHLICHS

standnis behalt der Kanon aber eine staatsbejahende Gesinnung.

Es wird nun zu untersuchen sein, wie sich kirchliche
und staatliche Rechtsordnung jeweils weiterentwickelt
haben und ob die von Konstantin gelegten Grundlagen zu
einer gegenseitigen Verzahnung weiter ausgebaut oder eher
abgebaut wurden.

Staatliche und kirchliche Verwaltungs- und Organisationsstruktur
357-361

Betrachten wir zunächst wieder die staatliche Entwicklung:

Bis etwa 350 hat der weitere Ausbau der Militär-,
Reichs- und Hofverwaltung den Stand erreicht, der uns
noch, von sekundären Abweichungen abgesehen, m der
Notitia Digmtatum Anfang des 5.Jh. vorliegt. Der Umbau
der Verwaltungsordnung ist also abgeschlossen. Die regionale

Verfestigung der obersten Verwaltungsbezirke, der
Prafekturen 82, wurde geprägt durch die Reichsteilung der
Konstantinsohne, nach Vorgaben der diokletianischen Tet-
rarchie. Eine bereits vorhandene Ost-West-Gliederung, die
auf die Anfange des Prinzipats zurückgeht, gerat aus
merkwürdigen Gründen, unter denen die Ambitionen des

Athanasius eine herausragende Rolle spielen, zu einer religiösen
Blockbildung (mit zusatzlichen Sondergruppierungen im
Osten), die sich zeitweise bis zur Gefahr militärischer
Konfrontation steigert 83, eine direkte Folge kaiserlicher Syno-
dalexekutionsgewalt unter den Bedingungen eines
Doppelkaisertums, das auch religiös gespalten ist. So wichtig dies
alles fur die politische und kirchliche Geschichte dieser

82 Eine neuere umfassende Darstellung der Staatsverwaltung unter Constantius
bietet C Vogler, Constance II et !administration imperiale (Strasbourg 1979)

83 Dazu K M Gir^rdet, Kaisergericht und Bischofsgericht (oben Anm 51), 106-10,
141 9



KIRCHE, RECHT UND GESELLSCHAFT 277

Jahre war, Auswirkungen auf die staatliche Rechtsordnung
des sich weiterhin als (rechtliche) Einheit verstehenden
Reiches hatte diese Konfrontation nicht. Innerhalb der

Kaisergesetzgebung spielt die Sicherung der dekurionalen
Aufgaben eine besondere Rolle 84. Davon waren auch die
christlichen Kleriker betroffen, wie später zu zeigen sein
wird (s.u.S. 285-286).

Zur kirchlichen Verwaltungs- und Organisationsstruktur
bis 361:

Dem weiteren Ausbau der staatlichen Verwaltung unter
den Konstantinsöhnen standen auf kirchlicher Seite keinerlei

Änderungen gegenüber, weder in der Gemeindestruktur
noch im synodalen Bereich auf Provinzebene. Die Konzils-
bestimmungen der Zeit, wobei dem Konzil zu Sardika die
weitaus wichtigste Bedeutung zukommt8S, ergeben
vielmehr das Bild einer Kirche, die eine allzu schnelle Etablierung

im weltlichen Bereich bremsen, die die in Nicaea
festgelegten Organisationsstrukturen schützen und verteidigen

muss, weil sie von innerkirchlichen Missbräuchen
bedroht sind: Translationen von Bischöfen kommen immer
häufiger vor, und zwar stets nur von einer kleineren in eine

grössere Stadt (Sardica, cn.i, vgl.cn. n) 86. Die Attraktivität
des Bischofsamtes steigt zunehmend: Reiche Leute und
Anwälte interessieren sich mittlerweile dafür (Sardica,

84 CTh XII 1, 14, 18, 29, 33, 46

85 Das Datum, 342 oder 343, ist immer noch umstritten, dazu als neuere
Untersuchungen: T. D. Barnes, «Emperor and Bishops, A.D 324-344: Some
Problems», in AJAPI 3 (1978), 67-9 Early Christianity and the Roman Empire
(London 1984), XVIII 67-9 (Herbst 343); H. Chr. Brennecke, Hilarius von

Poitiers und die Bischofsopposition gegen Konstantins II. Untersuchungen %ur 3. Phase des

arianischen Streites (337-361) (Berlin/New York 1984), 25-9 (Herbst 342). Als
Textausgabe wurde hier zugrundegelegt: P. P. Ioannou, Discipline generale antique

I, 2- Les canons des synodes particulars (Grottaferrata 1962), 159 ff.
86 Kirchlicherseit verboten waren ursprunglich aber wohl nur eigenmächtige
Translationen, nicht Versetzungen, vgl. dazu E. Heckrodt, Die Kanones von

Sardika, aus der Kirchengeschichte erläutert (Jena 1917).



27S K. L. NOETHLICHS

cn.io), und auch kleinere Dörfer wollen jetzt ihren Bischof
haben (Sardica, cn.6; Laodicaea, cn.57). Übergriffe und
Einmischungen von Bischöfen in andere Gemeinden in
vielfältiger Form werden zum Problem (Sardica,
cn.3; 14; 15; 19). Im Zusammenhang mit dieser unerwünschten

Dynamik wird es immer wichtiger, bessere Möglichkeiten
kirchlicher Konfliktregelung zu finden, die den neuen

Gegebenheiten mehr Rechnung tragen. Die Schwierigkeit
der neuen Situation besteht vor allem darin, dass in der
Person des Athanasius Glaubensfragen mit Personal-,
Disziplinar- und Prozessrechtlichen Problemen verknüpft werden.

Die Kirche geriet unter Entscheidungszwang; das

Ergebnis dieses Zwanges ist cn.3 von Sardica. Somit sind
die dort getroffenen Regelungen, die sich mit dem Problem
abgesetzter Bischöfe befassen, der einzige Bereich kirchlicher

Organisationsstruktur, in dem unter den Konstantinsöhnen

Änderungen zu verzeichnen sind. Da diese

Änderungen aber in der Praxis keine Auswirkungen hatten,
braucht auf die vielfältigen Probleme des cn.3 von Sardica
nicht ausführlich eingegangen zu werden. Zur Charakterisierung

der neuen prozessualen Regelungen mag folgendes
genügen: 87

Streit unter Bischöfen sollte grundsätzlich innerhalb
einer Provinz geschlichtet werden, ohne Bischöfe aus anderen

Provinzen hinzuzuziehen, so wie es dem Metropoliten
nach cn.14 von Antiochia möglich gewesen war. Die
Stellung des Metropoliten wird insofern also beschnitten. So

spielt er auch im weiteren Verfahren, wenn Einigung innerhalb

der Provinz nicht möglich ist, keine Rolle mehr. Seine
Stelle sollte der römische Bischof (Julius) übernehmen, an
den sich der Verurteilte und (oder) die verurteilenden
Bischöfe wenden konnten, um das Urteil überprüfen zu
lassen. Allein der römische Bischof entschied dann, ob ein
neues Verfahren mit gänzlich anderen Bischöfen, nämlich
87 Ausfuhrlich dazu K. M. Girardet, «Appellatio» (oben Anm. 4), 117-21.



KIRCHE, RECHT UND GESELLSCHAFT 279

solchen der nachstgelegenen Provinz, stattfinden sollte.
Auf Wunsch des Verurteilten konnte ein romischer
Presbyter m Stellvertretung des romischen Bischofs hinzugezogen

werden. Aber auch dies entschied allem der romische
Bischof selbst. Damit war, wenn auch nicht 'qualitativ',
aber doch institutionell eine zweite Instanz eingerichtet,
Synodalurteile also appellabel. Ob diese zweite Instanz aber

tatig wurde, d.h. ob das erstinstanzliche Synodalurteil
Rechtskraft erhielt, lag nur m der Hand des romischen
Bischofs, um damit, wie cn.3 formuliert, das Andenken des

Apostels Petrus zu ehren.
Fur die Frage der kirchlichen Organisationsstruktur

scheint mir an dieser Regelung, die, wie gesagt, m der
Praxis zunächst keine Rolle spielte, doch folgendes
bemerkenswert: Zum ersten Mal, soweit ich sehe, wurde damit
versucht, mnerkirchlich eine 'reichsweite' Organisationsform

fur Konfliktlosungen zu schaffen, die ohne staatliche

Eingriffe funktionieren konnte. Dieses Modell war auch
wohl als direkte Konkurrenz zur bisherigen Rolle des Kaisers

gedacht, der allzu sehr m die mnerkirchlichen
Probleme hineingezogen worden war und dessen Stellung nun
erstmals in Frage gestellt wurde, soweit es seinen Emfluss
auf Synoden betraf. Die Rolle, die der romische Bischof
jetzt spielen sollte, ist m.E. funktional mit der des Kaisers
identisch. Weder Kaiser noch romischer Bischof waren
selbst das eigentliche Entscheidungsgremium, sondern ein
Kollektiv von Bischofen, dessen Zusammensetzung variierte,

dessen Einberufung aber von einer Einzelperson
abhing. Manches erinnert dabei an die Rolle Konstantins in
der Fruhphase des Donatistenstreites (Rom, Arles). Uber-
flussig ist es m.E., die neue Regelung mit der weltlichen
appellatio und supphcatio zu vergleichen 88, schon deshalb,

88 Kritisch diskutiert bei K M Girardei, «Appellatio», 117 20 und Ders
Kaisergericht und Bischofsgericht (oben Anm 51), 126-8, dessen Schlussfolgerungen
ich aber nicht ganz teilen kann



28o K. L. NOETHLICHS

weil die Kaiser seit Konstantin ihre Rolle selbst so nie
verstanden und zwischen weltlicher und kirchlicher Urteils-
findung immer unterschieden haben 89.

Damit aber sind wir bei der Frage nach dem Verhältnis
beider Rechtsordnungen zueinander für die Zeit der
Konstantinsöhne :

Das Verhältnis staatlicher und kirchlicher Rechtsordnung zueinander

3}7'}6i

Verwaltungs- und Organisationsstruktur:

Im Vergleich zur Situation unter Konstantin ergibt sich für
den Zeitraum bis 361 keine engere Verzahnung der beiden

Organisationen. Der nächste Schritt, Verwaltungsstruktur
und kirchlichen Rechtsgang der weltlichen Diözeseneinteilung

anzupassen (s.o.S. 267 f.), ist frühestens für das Jahr
376 mit CTh XVI 2, 23 nachweisbar. Die Veränderungen,
die innerhalb der Organisationsstruktur die Epoche des

Constantius so wichtig machen, betreffen das Verständnis
der Reichssynode. Je mehr diese durch den Kaiser, ganz in
der Nachfolge seines Vaters, zum Werkzeug einer bestimmten

Religionspolitik wurde, desto mehr stellten die
Unterlegenen die Rolle des Kaisers im synodalen Bereich in
Frage. Als Reaktion auf einen Kaiser, der nach dem Urteil
Ammians ritum omnem ad suum trahere conatur arhitrium (XXI
16,18), also eine engere Verzahnung von Kirche und Staat
in seinem Sinne wohl gern gesehen hätte, entstanden

89 So ist kein Fall bekannt, dass Kaiser Bischöfe abgesetzt hatten, die nicht vorher
schon kirchlich verurteilt gewesen sind, dazu K. M. Girardei, Kaisergericht...
(oben Anm. 51), 148 Anm. 187a. Es darf auch daran erinnert werden, dass das bei
Athanasius {FIist. Arian. 33) uberlieferte Wort des Constantius, «was ich will, soll
Kanon sein», vom Kaiser selbst ausdrucklich an die Duldung der östlichen
Bischöfe gebunden wird, dazu auch R. Klein, Constantius II. und die christliche
Kirche (Darmstadt 1977), 9 f.



KIRCHE, RECHT UND GESELLSCHAFT 28l

Ansätze zu einer Theorie, die das Verhältnis von Kirche
und Kaiser (nicht Staat!) neu formulierte. Ausgelöst wurde
dies durch die Polemik des Athanasius und seiner Anhänger.

Inhalt der neuen Theorie war nicht die prinzipielle
Trennung von Kirche und Kaiser 90, sondern eine grössere
Distanz beider voneinander und genauere Kompetenzabgrenzung.

Die Eigenständigkeit beider Rechtsordnungen
wird in dieser Theorie vorausgesetzt. Die Inhalte weltlicher
und kirchlicher Ordnung sind vorgegeben, brauchen nicht
neu definiert zu werden, wohl aber ihr Verhältnis zueinander

angesichts der konkreten Religionspolitik des Constan-
tius. So ist es primär die Person des Kaisers, die Gegenstand

der Kritik ist, dessen Taten als «Proömien des

Antichrist»91 empfunden wurden, so dass man ernsthaft auch

an Exkommunikation denken konnte. Wichtige
Kritikpunkte sind dabei nach Athanasius, um nur ihn herauszugreifen

: Der militärische Rahmen 'arianischer' Synoden 92

und überhaupt die Verbindung von Arianern und Militär
wird angeprangert, deren Auswirkungen er am eigenen
Leib verspürt hatte 93. Der Kaiser vermischt weltliche und
kirchliche Ordnung {Hist. Arian. 34), ein Vorwurf, der
auch von Hosius in einem bei Athanasius zitierten Brief
erhoben wird {ibid., 42 f.). Schliesslich geht es auch um die

Unabhängigkeit synodaler Entscheidungen von kaiserlichen

Eingriffen {ibid., 52). Damit zielt die Kritik aber ins

Prinzipielle: Sie bedeutete in ihrer letzten Konsequenz, dass

die kaiserliche Synodalgewalt beschnitten werden sollte
oder, anders formuliert: Kirchliche und staatliche Rechts-

90 Dazu bes. R. Klein, op. cit. (oben Anm. 89), 105-56; J. Gaudemet, La
formation... (oben Anm. 1), 197 ff.
91 Äthan. Hist. Arian. 80.

92 Zum Begriff 'Arianer' vgl. Äthan. Apol. de fuga sua 27. Ist hier der Begriff zum
ersten Mal nachweisbar?
93 Äthan. Apol. de fuga sua 24; Hist. Arian. 11; Apol. sec. adv. Arian. 36; 71;
72.



282 K. L. NOETHLICHS

Ordnung sollten in der weltlichen Spitze nicht enger
verflochten, sondern im Gegenteil gerade dort mehr entflochten

werden. Zu dieser Tendenz passt ja auch das o.g.
Modell bischöflicher Appellation von Sardica.

An dieser Stelle sei es mir gestattet, den Bereich der
Rechtsordnungen kurz zu verlassen und einen Blick 'dahinter'

zu werfen, auf den tatsächlich schon erreichten Stand
staatlicher und weltlicher Verflechtung gerade auch in der
Spitze beider Rechtsordnungen, d.h. zwischen Kaiser und
Bischöfen. Quelle dazu sind die Kirchenschriftsteller, die in
der Nachfolge Eusebs Kirchengeschichte als Teil der
politischen Geschichte verstehen.94 Eine Begründung dazu gibt
Sokrates im Proömium zum 5. Buch seiner Kirchengeschichte

95: Kirchliche und weltliche Geschichte sind wegen der

engen Verbindung der Probleme auf beiden Seiten, auch

wegen der gleichen politischen Schicksale eng miteinander
verknüpft. In dieser Begründung zeigt sich aber auch, dass

eigentlich beide Rechtsordnungen doch etwas Verschiedenes

sind, die Vermischung beider auch Unrecht ergeben
kann. Dazu einige Beispiele aus der Zeit des Constantius:
Die Vertreibung des Paulus von Konstantinopel und
Einsetzung des Macedonius geschah «eher durch Beamten- als

durch Kirchenrecht»96. Bei den Gewalttätigkeiten dieses
Macedonius den Orthodoxen gegenüber arbeiteten Bischof
und Kaiser zusammen: Macedonius liess sich alle Massnahmen

vom Kaiser genehmigen 97 oder benutzte zumindest
kaiserliche Befehle als Vorwand98. Bei der Absetzung des

94 Dazu F. Winkelmann, «Rolle und Problematik der Behandlung der
Kirchengeschichte m der byzantinischen Historiographie», in Kilo 66 (1984), 257-69.
95 Dazu L. Cracco-Ruggini, «The Ecclesiastical Histories and the Pagan
Historiography. Providence and Miracles», in Athenaeum N.S. 55 (1977), 125.
96 Socr. HE II 16: uito toO £jtdpxou pä^A.ov, r} öitö 4KKA.r|aiacmKoO Kavovoi;
fevSpovi^sxai.
97 Socr. HE II 27: vopcp KupoOaScu.
98 So Soz. HE IV 20, 3: ßaai^scoi; 7tpöaxaypa 7tpoiax°Pevo?-



KIRCHE, RECHT UND GESELLSCHAFT 283

Macedonius nutzen seine Gegner den «kaiserlichen Zorn»
aus und missbrauchen ihn ". In der bei Theodoret geschilderten

Unterredung des Constantius mit dem romischen
Bischof Liberius {HE II 16) behauptet letzterer, die Absetzung

des Athanasius sei von den Bischofen aus Angst und
Furcht vor dem Kaiser unterschrieben worden. Im weiteren

Verlauf äussert sich Liberius auch sehr selbstbewusst
zur mittlerweile ökonomischen Leistungsfähigkeit der Kirche,

die zur Abhaltung ihrer Synoden durchaus nicht
(mehr) des cursus pubhcus bedürfe. Interessant ist m diesem

Zusammenhang auch der meist weniger beachtete Einwurf
des Bischofs Epiktet, der Teilnehmer des Gespräches war,
dass Liberius sich in der Frage des Athanasius nur deshalb
so starrsinnig zeige, um sich spater vor den Senatoren in
Rom rühmen zu können, den Kaiser umgestimmt zu
haben. Ob dieser Vorwurf nun berechtigt war oder nicht,
er zeigt, wie zu der Zeit die höchsten kirchlichen
Exponenten wie selbstverständlich in Kategorien weltlicher
Machtpolitik dachten.

Zusammenfassend lasst sich sagen: Seit Konstantin war
die kirchliche Organisationsstruktur zweigeteilt. Neben der
Gemeinde- und Provinzialordnung entstand, von Anfang
an unter staatlicher Regie, die Reichssynode. Diese bot sich
fur den Kaiser als Machtinstrument zur Durchsetzung einer
bestimmten Religionspolitik auch weiterhin an. Daher ist es

nicht verwunderlich, dass gerade hier die Fragwurdigkeit
kaiserlicher Synodalgewalt im Bewusstsem der unterlegenen

Parteien klar wurde. Es gab kirchlicherseits m Sardica
Versuche, m der Frage verurteilter Bischöfe die Reichssynode

und damit staatliche Einflussmoglichkeiten
auszuschalten und durch ein systemimmanentes, auf kleinere
Einheiten wieder zurückgreifendes, dennoch reichsweites
Modell mit dem romischen Bischof zu ersetzen. Aber man

99 S02 HE IV 24, 3 fotoxpTlcraiiEvoi 8s Tfj öpyfj ßaaiLecoi;



284 K. L. NOETHLICHS

konnte nicht ernsthaft an die völlige Abschaffung der

Reichssynode denken, solange ein Kaiser, der im Besitz des

Gewaltmonopols war, selbst Religionspolitik betreiben
wollte. Die Abhängigkeit der Kirche vom Kaiser blieb also
erhalten. Ein interessanter Gradmesser für diese durchaus
schwankende Abhängigkeit ist die Rolle des römischen
Bischofs unter Constantius.

Der Klerus 337 - 361

Zunächst zur Stellung des Klerus im genannten
Zeitraum im Spiegel der Kanones. Es lässt sich eingentlich nur
die Tendenz bestätigen, die bereits für die Organisationsstruktur

allgemein genannt wurde: Wegen einer in der
Praxis immer enger werdenden Verflechtung der Gemeinden

untereinander sowie von Klerus und Welt häufen sich
die Amtsvergehen. Die Synoden sehen sich genötigt, in
verstärktem Masse auf die Einhaltung des kirchlichen
«Kanons» zu achten. Auf die klerusinternen Probleme braucht
hier nicht eingegangen zu werden. Ich greife nur einen
Punkt heraus, der für das Verhältnis weltlicher und kirchlicher

Rechtsordnung von Belang ist: Der allzu häufige
Kontakt von Bischöfen mit dem Kaiserhof (comitatus), ein
Problem, das in den Kanones 7-9 von Sardica geregelt
wurde, weil es offenbar ein aktuelles Problem war. Der
wesentliche Inhalt ist: Solche Reisen wurden untersagt, die
nicht aus karitativen Gründen erfolgten, sondern, wie es im
lat. Text heisst, um dignitates saeculares et administrationes zu
erlangen. Damit ist seitens der Kirche umschrieben, auf
welchem Gebiet beide Rechtsordnungen zusammenarbeiten
sollten: Bei der Bekämpfung von iniqua vis und in der
Unterstützung Bedürftiger wie Witwen und Waisen (cn. 7).
Um der Gefahr zu langer Abwesenheit des Bischofs von
der Gemeinde, aber wohl auch um der Gefahr eines zu

engen Kontaktes zur weltlichen Zentrale vorzubeugen,



KIRCHE, RECHT UND GESELLSCHAFT 285

wurden Diakone mit solchen Missionen beauftragt (cn. 8),
ausser wenn eine schriftliche kaiserliche Einladung vorlag
(cn. 7). Das ganze Verfahren lief zudem über den
Metropoliten, der den zu entsendenden Diakon bestimmte und
den Inhalt der supplicationes genehmigte, ferner epistulae
commendaticiae an alle Mitbischöfe der Gegend ausstellte, in
der sich der Kaiser gerade befand (cn. 9).100 Wenn nach cn.
21 zusätzlich noch diejenigen Bischöfe, die an Hauptstrassen

wohnten, ihre Kollegen kontrollieren sollten, die an
den Kaiserhof reisten, so ist das institutionalisierte
Misstrauen kaum noch überbietbar. Bemerkenswert ist allenfalls,

dass man persönliche Kontakte zum Kaiser, sofern
solche vorhanden waren, im Dienst karitativer Aufgaben
nutzen durfte.

Auf der staatlichen Seite zeigt sich demgegenüber kein
vergleichbares Misstrauen. Für die Bereiche der audientia

episcopalis und manumissio in ecclesia erfahren wir von keinerlei

Änderungen im Zeitraum bis Julian. Zur Freilassung in
der Kirche enthalten die Codices ausser den genannten
konstantinischen (s.Anm.65) keine weiteren Gesetze. Das

entspricht der Bemerkung des Sozomenos {HE I 9), dass

diese Regelung Konstantins für die Folgezeit gültig blieb.
Zur episcopalis audientia gibt es erst wieder ab 398 Kaisergesetze

(cy i 4,7).
Anders verhält es sich mit der staatlichen Privilegierung

des Klerus unter Constantius. Hier sind wichtige Änderungen

zu verzeichnen. Versucht man die verschiedenen
Regelungen 101 insgesamt zu charakterisieren, scheint mir
folgendes wichtig: Konstantin hatte versucht, bei umfassender

steuerlicher Privilegierung den Zugang zum Kleriker-

100 Auf die Sonderrolle des romischen Bischofs soll hier nicht naher eingegangen
werden.
101 Einschlägig sind: CTh XVI 2, 8-16; VI II 4, 7; XII i, 49; XIII 1, 1, dazu

K. L. Noethlichs, art. cit. (oben Anm. 61) und demnächst H.-J. Horstkotte,
op. cit. (oben Anm. 62), 42-59.



286 K. L. NOETHLICHS

amt zu beschränken. Die folgende Gesetzgebung zeigt, dass

dies offenbar nicht durchsetzbar war. Constantius liess
daher für den Bereich der Kuriallasten personelle Beschränkungen

fallen 102, unterwarf aber die Klerikervermögen
und klerikale Handelsgewinne der Steuerpflicht. Dies
geschah nach CTh XVI 2,15 vom Jahre 360 in ausdrücklicher

Absprache mit den Synodalen von Rimini. Somit
bildet CTh XVI 2,15 ein einzigartiges Zeugnis für die

Verknüpfung kirchlicher und weltlicher Rechtsordnung.
Für unseren Untersuchungszeitraum ist dieser Beleg singular.

In CTh XVI 2,15 wurde erstmals zwischen dem
(steuerfreien) Kirchenvermögen und dem jetzt prinzipiell
steuerpflichtigen Vermögen des einzelnen Klerikers unterschieden.

Einzelheiten der Besteuerung enthält CTh XII 1, 49
vom Jahre 361: Das Ausmass, in dem der Klerus zu Kuri-
atspflichten herangezogen wurde, richtete sich nach einer
komplizierten Abstufung und Kombination aus Weihegrad
und persönlicher Integrität. Für das Zusammengehen von
Kirche und Staat in dieser Frage ist in diesem Zusammenhang

wohl auch interessant, dass u.a. quasi ein «polizeiliches

Führungszeugnis» des Statthalters nötig war, um die
persönliche Würdigkeit von Klerikern festzustellen. Denn
in solchen Fällen war auch jetzt noch völlige Steuerbefreiung

möglich. Nach unten reichte die Skala bis zur Abtretung

des gesamten Vermögens an die Kurie. Bemerkenswert

an den Regelungen von CTh XII 1,49 ist die
herausragende Stellung des Bischofs, der bedingungslos gänzlich
frei von Kuriallasten blieb. Allerdings galt dies ja nur für
die bereits amtierenden Bischöfe. Da das Amt, im Normalfall

jedenfalls, nur über einen innerkirchlichen cursus zu
erlangen war, trat in Zukunft die Steuerbefreiung mögli-

102 Bestimmte stadtische Steuerfunktionen sind allerdings mit dem Klerikerstand
unvereinbar; solchen Funktionaren ist daher die kirchliche Laufbahn verboten,
vgl. CTh XII 1, 49, 2.



KIRCHE, RECHT UND GESELLSCHAFT 287

cherweise nicht mehr automatisch ein, wenn z.B. ein
Kleriker bis zum Amt des Presbyters steuerpflichtig war. Das
Gesetz geht auf diesen Fall nicht ein, so dass die Frage
offen bleiben muss. Da es pro Stadt jeweils nur eirlen
Bischof gab, ist es denkbar, dass auch in Zukunft mit der
Weihe zum Bischof eine vorherige Steuerpflicht erlosch.
Wie dem auch sei, die Gesetzgebung des Constantius zeigt
jedenfalls eine hohe Wertschätzung des Bischofsamtes, die
durch CTh XVI 2,12 vom Jahre 355 unterstrichen wird:
Darin räumte der Kaiser den Bischöfen einen eigenen
Gerichtsstand nur vor ihren Mitbischöfen ein. Der
Gesetzestext, so wie er überliefert ist, enthält keine
Einschränkungen, so dass dieses Privileg wohl für Klagen aller
Art galt.103 In seiner Haltung den Bischöfen gegenüber
steht Constantius somit ganz in der Tradition seines Vaters,
so wie sich in seiner Gesetzgebung auch nichts von den
innerkirchlichen Auseinandersetzungen und damit etwa
eine Bevorzugung nur bestimmter Bischöfe widerspiegelt.

Überblickt man die weitere Entwicklung der Kleriker-
pnvilegierung, erweisen sich die Regelungen des Constantius

zwar als richtungweisend, aber nicht als Endpunkt der

Entwicklung. Ein weiterer, letzter Schritt ist ab 364 greifbar,

der vielleicht mitbedingt war durch die allzu
unpraktikablen Bestimmungen von CTh XII 1, 49: Kuriatspflich-
tige Kleriker mussten in jedem Fall ihr Vermögen der
städtischen Kommune zur Verfügung stellen oder, ab etwa
381 belegt, es war eine Doppelmitgliedschaft in Klerus und
Kurie möglich, wobei den Klerikern bezüglich der Kuriats-
pflichten nur noch Befreiung von munera personalia einge-

103 Erst CTh XVI 2, 23 vom J. 376 zieht eine Grenze zwischen innerkirchlich zu
regelnden negotia ecclestashca und Kriminaldelikten, die sämtlich vor den weltlichen
Richter gehören.



288 K. L. NOETHLICHS

räumt wurde.104 Die finanziellen Anreize, Kleriker zu werden,

wurden für bestimmte Schichten also immer geringer.

Betrachten wir die Entwicklung unter dem Aspekt der
Rechtsordnungen, so ergibt sich: Die Klerikerprivilegie-
rung Konstantins war eher eine Ausgrenzung aus der
Gesellschaft, nicht eigentlich ein Beitrag zur Integration
von Kirche und Staat. Mit Constantius beginnt eine gegenläufige

Politik: Die staatliche Organisation holt den Klerus
mehr und mehr zu sich herein, die Geistlichen werden, von
Ausnahmen abgesehen, als Bürger der staatlichen
Rechtsordnung unterworfen. Der Anspruch des Staates steigt, der
Freiraum der Kirche schwindet. Aber dies war eben auch
durch das von der Kirche m diesen Jahren hochgespielte
Herrenwort bei Mt. 22,21 legitimiert: «Gebet dem Kaiser,
was des Kaisers ist...».105

Christianisierung der Gesellschaft bis 361:

Bei diesem letzten hier zu untersuchenden Bereich
möchte ich mit einem Blick auf die staatliche Personalpolitik

beginnen, weil sie, bei aller Problematik, doch ein
gewisser Gradmesser fur die Christianisierung der
Gesamtgesellschaft ist, vielleicht sogar bewusst als Instrument
der Christianisierung 'von oben' eingesetzt wurde, wenngleich

der Nachweis schwierig ist (s. dazu unten mit
Anm. 108).

Das, was Eusebius schon für Konstantin behauptet
hatte, nämlich die Bevorzugung christlicher Beamter (s.S.
274), lässt sich als allmählicher Prozess bei Constantius in
Ansätzen zeigen. Der Anteil christlicher Beamter wächst
und erreicht nach den Untersuchungen v. Haehlings auf

'04 (7j'h xil i, 59 vom J. 364, XII 1, 84 vom J. 381; XII i, 115 vom J.

386.
105 Zitiert z.B. von Hosius bei Athanasius, Hist. Arian. 44 in einem Brief an
Constantius.



KIRCHE, RECHT UND GESELLSCHAFT 289

der Ebene der hohen Reichsbeamten erstmals eine knappe
Mehrheit zugunsten der Christen.106 Der christliche
Schwerpunkt liegt eindeutig im Osten. Hier bildet das Amt
des praefectus Aegypti eine gewisse Ausnahme. Es ist möglich,

dass dies mit der Bekämpfung des Athanasius
zusammenhängt 107, lässt sich aber kaum beweisen, da wir die

personalpolitischen Entscheidungskriterien der Kaiser in
den meisten Fällen nicht kennen.108 Auch im Bereich der
Hofbeamten finden wir jetzt die ersten Christen: Der
mtighter officiorum Florentius, der praepositus s. cubiculi Eusebius,

der quaestor Flavius Taurus, der magister scrinii Thalas-
sius.109 Es sei in diesem Zusammenhang auch darauf
verwiesen, dass spätestens mit Konstantin wieder mehr Senatoren

zur Reichsverwaltung herangezogen wurden 110, die
ab Constantius auch im Hofdienst erscheinen, wenngleich
es sich zunächst nur um 'Aufsteiger' handelt.111 Damit war
eine Entwicklung in Gang gesetzt, die den Senatorenstand
auf lange Sicht umso mehr christianisieren musste, je mehr
die Religionszugehörigkeit zum Christentum die Karriere
förderte.112 Es gibt unter Constantius auch bereits einen

106 R. v. Haehling, op. cit. (oben Anm. 77), 527-35.
107 So R v. Haehling, 533 und 565 f.
108 Dazu K L. Noethlichs, in JAC 21 (1978), 197 f.

109 Die Nachweise in PLRE I, dazu demnächst auch K. L. Noethlichs, art. at.
(oben Anm. 77).
110 M.T.W Arnheim, The Senatorial Aristocracy in the Tater Roman Empire (Oxford

1972), 49-73. Arnheims eigene Darstellung der diokletiamschen Zeit (39-48)

zeigt aber, dass auch unter Diokletian zahlreiche Posten der Reichsverwaltung
traditionell senatorisch besetzt waren Daher erscheint es mir wenig einleuchtend,
wenn Arnheim zwischen Diokletian und Konstantin in dieser Hinsicht eine
scharfe Trennung vornehmen will (169).
111 W. Kuhoff, op. cit. (oben Anm. 16), 247.
112 Schemkonversionen beklagt schon Eusebius, Vit. Const. IV 54, zum proso-
pographischen Befund unter Konstantin vgl. R. v. Haehling, op. cit. (oben Anm.
77), 515. M.T.W. Arnheim, op. cit. (oben Anm. 110), 169 sieht in dem Ruckgriff
Konstantins auf mehr Senatoren von vorn herein eine bewusste Christianisierungsabsicht

der westlichen Aristokratie, vgl. dazu aber Anm. 108.



290 K. L. NOETHLICHS

Fall, wo umgekehrt ein weltlicher Beamter später in den
Kirchendienst überwechselte: Eleusius, palatinus vor 359,
wurde Bischof von Cyzikos.113

Gesetzgeberische Massnahmen, die möglicherweise
oder sicher christlich motiviert waren und die Gesamtgesellschaft

betrafen, sind folgende: CTh III 12,1 und 2 (vom
Jahre 342 und 355): Verbot einer Ehe mit der Tochter des

Bruders oder der Schwester sowie mit der Frau des Bruders
oder der Schwester der ersten Frau.

Erstmals finden sich Gesetze zum Schutz der Gräber
{CTh IX 17,1-4), wobei auf das alte Sepulchralrecht der
pontifices noch Bezug genommen wird {CTh IX 17,2).
Möglicherweise bekämpft CTh IX 17, 4 (357?) schon
speziell die christliche Reliquiensuche114. CTh IX 25,1 vom
Jahre 354 bestrafte den Raub heiliger Jungfrauen und
Witwen, wohl zwecks späterer Ehe, ein Gesetz, das sicher auch
die Flaltung der Kirche in dieser Frage widerspiegelt. Fraglos

christlich ist natürlich CTh XV 8,1 vom Jahre 343,
wonach christliche Sklavinnen, die als Prostituierte in
Bordellen arbeiteten, nur von christlichen Klerikern oder
sonstigen Gläubigen freigekauft werden durften, allerdings
nicht, ohne dem bisherigen Besitzer einen angemessenen
Preis gezahlt zu haben.

Über die weitere Ausgestaltung des täglichen Lebens
nach dem christlichen Festkalender sind für die Zeit bis 361

keine Erlasse überliefert. Aber eine Bemerkung etwa bei
Ammian (XXI 2,5), dass Julian zu Epiphanias die christliche

Kirche besucht, sowie andere Nachrichten desselben
Autors zeigen, wie das Christentum eine gesellschaftlich

113 PLRE I 277. Fur die frühere Zeit ist m.W. nur Auxentius, notarius unter
Licinius, nachweisbar, der spater Bischof von Mopsuestia wurde: PLRE I
141 f.

114 Hmc autem poenae subiacebunt et qui corpora sepulta aut rehquias contrectave-

rini.



KIRCHE, RECHT UND GESELLSCHAFT 291

bestimmende Kraft zu werden begann, deren Wirkung
schon über die römischen Grenzen hinausreichte.115

Die Mehrheitskirche stand durchaus hinter diesem Pro-
zess. Sie verstand sich als gesellschaftsstabilisierend und
war bereit, gesellschaftssprengende Ideen und Entwicklungen

zu bekämpfen. Als Beleg dafür greife ich aus unserem
Zeitraum nur das Konzil von Gangra (um 341?) heraus,
ohne auf die konkreten Hintergründe einzugehen.116 Die
Kanones dieser Synode verurteilten denjenigen, der den
Ehestand verschmähte oder geringachtete (cn.i; 4 59; 10 514)

und verboten, unter dem Vorwand der Askese die Familie
im Stich zu lassen (cn.15). Auch das Institut der Sklaverei
sollte durch das Christentum nicht gefährdet werden: Wer
einen Sklaven aus religiösen Gründen überredete, seinen
Herrn zu verachten und ihn zu verlassen, verfiel dem
Kirchenbann.

Kirchliche und weltliche Rechtsordnung sollten
nebeneinander, teilweise miteinander existieren, nicht aber
gegeneinander.

Zusammenfassung

Zur Charakterisierung kirchlicher und weltlicher
Rechtsordnung unter den Konstantinsöhnen erwies es sich
als sachlich notwendig, zunächst näher auf die konstantinischen

Grundlagen einzugehen. Uberblickt man den gesamten

Zeitraum von Konstantin bis Constantius, ergibt sich

115 Nur für die Zeit des Constantius: Amm. XIV 9, 7; XV 5, 31; XV 7, 6-10;
XVIII io, 4; XX 7, 7; XXI 16, 18; XXII 11, 3-8. Zur Rolle des Christentums in
der romischen Aussenpohtik unter Constantius, vgl. R. Klein, op. cit. (oben
Anm. 89), 166-269.
116 Zu den Hintergründen vgl. K. Baus/E. Ewig, Die Reicbskirche nach Konstantin
dem Grossen (Freiburg 1973), 381 f. H. Jedin (Hrsg.), Handbuch der Kirchengeschichte

II 1.



294 K. L. NOETHLICHS

Unter dem besonderen Aspekt unserer Fragestellung
lässt sich abschliessend resümieren: Bis zum Tode des

Constantius war die kirchliche Rechtsordnung strukturell
noch keine 'staatstragende' Kraft, die Kirche noch kein
integrierender Bestandteil der spätrömischen Gesellschaft.
Zwischen der Rechtsordnung und dem tatsächlich bereits
erreichten Grad an Christianisierung bestand eine deutliche
Differenz.



KIRCHE, RECHT UND GESELLSCHAFT

DISCUSSION

M Barnes: Mav I begin the discussion by asking what precisely in
the canons of the Council of Elvira leads you to date them after 320

rather than c. 300? After that, I should like to pose a similar question
about the canons of the Council of Antioch, which you attribute to the

Dedication-Council of 341 on grounds of content rather than to an

earlier council in the late 320's, as appears to be indicated by the list of
bishops who subscribed to the canons. Can one dis]oin canons and

subscriptions'1 And is the content really incompatible with the situation
which existed in 328, one year after Eustathius of Antioch and several

other eastern bishops had been deposed in a virtual purge of the most

prominent supporters of the Nicean formula?

M. Noethlichs. Die Datierung von Elvira spater als 306, das heute

meist gebrauchliche Datum, scheint mir insgesamt wegen der Situation

einer Kirche nach der Verfolgung geboten, sofern Elvira überhaupt ein

echtes Konzil war und keine Kanonessammlung darstellt (vgl. Vortrag
Anm 80). Konkret deutet m E auch cn. 56 (Duumvirat fur Christen)
darauf hin, ebenso cn 30, wo von suhdiaconus die Rede ist, ein Begriff,
der m.W. sonst erst in spateren Konzilien auftaucht und bis dahin

immer hypochaconus heisst, etwa bei Cyprian. Meines Wissens datiert

die Überlieferung das Konzil "kurz vor Nicaea", also 323/4, das

Gegenargument, das Itmerar des Hosius lasse das nicht zu, ist kaum

durchschlagend, wie A. Lippold in anderem Zusammenhang angedeutet hat

(.Miscellanea Historiae Ecclesiasticae VI 1 (Bruxelles 1983), 19 mit Anm.

60). Aber die Bemerkung zur Datierung war auch mehr als Anregung

gedacht, nicht als Ergebnis intensiver Forschung zu dieser Frage.
Dasselbe gilt fur die Datierung der Kanones von Antiochia Mir scheint

nach — zugegebenermassen fluchtigen — Überprüfung der Argumentation

von Schwartz nicht alles wirklich einleuchtend. Ich habe nicht

behauptet, dass ich fur eine Datierung auf 341 (Kirchweihsynode) bin,
sofern es vorher noch Möglichkeiten fur eine Antiochemsche Synode



292 K. L. NOETHLICHS

für die beiden Rechtsordnungen m.E. ein grundlegender
Unterschied: Die staatliche Seite war in einem dynamischen
Prozess der Neugestaltung bis hin zu Constantius begriffen.
In diese Dynamik sollte aus der Sicht des Staates auch die
kirchliche Ordnung an verschiedenen Stellen einbezogen
werden. Die Kirche stellt sich demgegenüber eher bewahrend

und abwehrend dar. Aus der theologischen Orientierung

an der städtischen Bischofsgemeinde ergab sich kein

grosser Organisationsbedarf. Eine gewisse strukturelle
Entwicklung ist nur bis Nicaea zu verzeichnen, während
andere, für den internen Bereich wichtige Ordnungskriterien

offenbar schon vor Konstantin festlagen und in Nicaea
reichsweit lediglich neu bekräftigt wurden. Gerade diese
'ökumenische' Dimension macht die Bedeutung Nicaeas für
die Folgezeit aus, für die Einschärfung alter wie für die

Geltung neuer Normen. Zu den Neuerungen gehört die

Synodalordnung in Form der Metropolitanverfassung, die
dann in Antiochia vollendet wurde: Die Synode geriet in
unmittelbare Abhängigkeit vom Metropoliten. Die
Anlässe, die dazu führten, eine Provinzialsynode fest im
kirchlichen Rechtssystem zu institutionalisieren, lagen in dem

praktischen Zwang, die Gemeindeieiter starker zu kontrollieren.

Die dahinterliegenden Gründe kann man vielleicht
ganz allgemein mit dem Begriff einer zunehmenden
'Verweltlichung' beschreiben.

So wichtig also Nicaea war, der Typ solcher Konzilien,
d.h. die staatlich organisierte Reichssynode, erwies sich aus
oben genannten Gründen (s.S. 17 ff.) als problematisch für
die Kirche. Bemerkenswert ist, dass 'Reichskategorien'
nirgendwo Eingang in die kirchliche Organisationsstruktur
fanden, bis auf den Versuch in Sardica, den römischen
Bischof in ein reichsweites Appellationssystem einzubauen.
Die grösste territoriale kirchliche Einheit blieb im
Untersuchungszeitraum grundsätzlich die weltliche Provinz.
Allerdings gab es bestimmte Ausnahmen, die beweisen, dass



KIRCHE, RECHT UND GESELLSCHAFT 293

die Angleichung kirchlicher an staatliche Verwaltungseinheiten

ihre Grenzen hatte, also keinen Wert an sich
darstellte.

Die Verzahnung von Kirche und Staat war unter
Konstantin in Form der audientia episcopalis und manumissio in
ecclesia gegeben. Diese Massnahmen blieben auch unter
Constantius unverändert gültig.

Die in Antiochia auf Konzilsebene erstmals formulierte
Wendung an die Staatsgewalt, um innerkirchliche
Beschlüsse durchzusetzen, zeigt, wie sich die Kirche den Einbau

des Staates in ihre Rechtsordnung vorstellte.
Weitere institutionelle Verknüpfungen von Staat und

Kirche gab es nicht. Die Metropolitanverfassung orientierte

sich zwar unmittelbar an der weltlichen Ordnung,
stellt aber keine Einbeziehung kirchlicher Strukturen in
weltliche dar. Von einer wirklichen Integration des Klerus
in die Staatsordnung kann m.E. erst unter Constantius
gesprochen werden.

Die Besonderheit seiner Regierung — unter der
Fragestellung unseres Themas — liegt darüber hinaus aber in
einer Entwicklung, die eher eine gegenläufige Tendenz
zeigt: Kirchliche Kritik an der kaiserlichen Synodalgewalt
forderte, die Spitzen beider Rechtsordnungen mehr zu
trennen, die beiderseitigen Kompetenzen klarer abzugrenzen.

Insbesondere wurde den Bischöfen ein zu enger Kontakt

mit dem Kaiserhof durch Synodalbeschlüsse verboten.

Zeigen somit Staats- und Kirchenorganisation insgesamt

bis 361 eher bescheidene Berührungspunkte und relativ

wenig institutionelle Verknüpfung, lässt sich von
Konstantin bis Constantius auch kein gesetzgeberisches Konzept

erkennen, die Gesamtgesellschaft durch Rechtsverordnung

zu christianisieren. Im übrigen spiegelt sich weder in
den Kaisergesetzen der Zeit, noch in den Kanones ein

Ost-West-Gegensatz wider.



296 DISCUSSION

(vielleicht nach 335s) gibt Prm7ipiell halte ich eine Trennung von

Subskriptionen und Kanones fur möglich, dazu aber waren intimere
Kenntnisse des Handschriftenbefundes notig, die ich nicht habe Ich

fühle mich also eigentlich nicht kompetent, hier eine klare Antwort zu

geben Prinzipiell halte ich selbstverständlich die Situation nach Absetzung

des Eustathius fur vereinbar mit den Antiochenischen Kanones,

nur wurde mir die Zeit des Constantius insgesamt besser passen Aber,

ich wiederhole, dies sollte nur Anregung zu einer Neuuberprufung sein,

die Kompetentere als ich leisten sollten

M Frend The problem of the participation of Christians m municipal

and imperial executive office is complicated In the West, where the

tradition continued of accepting that the state represented the 'secular

age' as against Christianity, Lactantius is definite that a Christian should

not accept the office of magistrate, as this would almost certainly involve
him m shedding blood (Inst VI 20) One can discern how such ideas

continued to be held by examples of Damasus' praise (c 380) of the

soldier-martyr Nereus for throwing his arms away, and also in Paulinus

of Nola's doubts about the rectitude of his acceptance of office as a

provincial governor The alternative view, however, was gaining
support as shown in Canons 7 and 9 of the Council of Aries I would place

Elvira at around this time, perhaps in 308-309, before Hosius had betake

himself to Constantine's court at Trier After 3121 cannot see any point
m his career when he would be simply resuming his duties as bishop in
southern Spain rather than being occupied m Constantine's court

Mme Cracco Ruggim II problema della contradditoneta fra ll com-

portamento coerente dl un cnstiano e quello dl un funzionano imperiale
si pone con insisten7a ancora al tempo dl Ambrogio, e dunque fra 1

Valentiniam e Teodosio. basti rammentare ll passo della Vita Ambrosn

(cap 7) ove Paolino racconta come Ambrogio, ancora governatore delle

Aemilia et Liguria, per evitare ll battesimo e l'ordmazione episcopale

applicasse puntigliosamente le sue prerogative dl iudex, tortura mclusa, e

poi le lettere di Ambrogio — come piu tardi di Agostino, sotto la sua



KIRCHE, RECHT UND GESELLSCHAFT 297

influenza — ove si ribadisce l'incompatibilitä fra sacerdozio e tortura o
condanna a morte, pur in ossequio alia legge

Non credo pertanto che elementi dl questo genere possano essere

utilmente sfruttati per una datazione dl atti concilian.

M. Pietri: 1) C'est Schwartz, je pense, qui a compose la vulgate sur
les canons d'Antioche en contestant leur attribution au Concile de la

Dedicace Cependant, dans une collection ancienne, la Prisca (Turner),
les canons sont introduits avec la mention: in dedicatione. Cela signifie au

moins que ces canons ont ete tres tot attribues au Concile de la Dedicace.

2) Pour rester dans la legislation canonique, j'ajouterai une remarque
sur les canons de Sardique Le systeme d'appel qu'ils dessment n'a jamais
ete utilise; ce qui indique ä quel point lis sont rediges pour la circons-

tance, lis servent ä justifier a posteriori les procedures utilisees de 340 ä

343 (le Concile de Rome de 340 et ensuite la reunion de Sardique

elle-meme)

M. Noethhchs. 1) Zu Antlochia habe ich jetzt den Eindruck, dass es

sich wohl wirklich lohnen wurde, die Sache nochmals neu aufzugreifen.

z) Die Problematik der Überlieferung der Kanones von Sardica ist

mir durchaus bewusst Ich habe z.B versucht, die Nuancen der

Abweichungen des griechischen vom lateinischen Text möglichst zu ubergehen,

weil sie fur das abstrakte Modell m.E. entbehrlich sind Im übrigen

stimme ich Ihnen voll zu, was die Bewertung der Kanones von Sardica

hinsichtlich ihrer praktischen Anwendung betrifft Fur mich waren sie,

soweit es sich um das 'AppellationsmodelP handelt, auch nur gedankliche

Realität innerhalb der kirchlichen Rechtsordnung, ohne konkrete

Auswirkungen.

Mme Cracco Ruggini: Vorrei sapere se e possibile abbozzare una

nsposta, per l'epoca che qui interessa, a questa domanda' fino a qual

punto personaggi che divennero vescovi dopo essere stati funzionan

imperiali (magan in decenni piü tardivi, ma con formazione e mentalitä



298 DISCUSSION

riconducibih al tempo di Costanzo) poterono influire su strutture eccle-

siastiche ancora fluide e m via di consolidamento, contnbuendo a plas-

marle — pm o meno coscientemente — secondo modelli statuali e

lmperiali? Linguaggio e pretese di competenza ecclesiastica per esempio
di un Ambrogio di Milano — dopo ll 375 — appaiono in questo senso

significativi.

M. Noethhchs: Ich furchte, Ihre interessante und wichtige Frage lasst

sich quellenmassig fur die Zeit bis ca. 361 kaum beantworten. Es ist
sicher von vorn herein plausibel, dass Persönlichkeiten, die vorher im
Staatsdienst waren und dann Kleriker, insbesondere Bischöfe, wurden,
durch ihre Lebens- und Berufserfahrung auch kirchliche Strukturen

irgendwie mitbestimmt haben Schwierig wird allerdings der konkrete
Beweis. Schon der prosopographische Befund über ehemalige Staatsbeamte,

die Bischof wurden (bis 361), ist äusserst mager; ein Beispiel habe

ich genannt (S. 290). Uber einen speziellen Emfluss solcher Leute auf
kirchliche Strukturen kann ich schlechterdings nichts sagen.

Es durfte kein Zufall sein, dass einem bei diesem Problem immer
zuerst 'Ambrosius' einfallt. Diese Art des Auftretens erklart sich doch

wohl auch auf dem Hintergrund eines als Fuhrungsschicht neu geordneten

und mit neuem Selbstbewusstsem versehenen Senatorenstandes ab

den siebziger Jahren des 4. Jh. Ambrosius war, wenn ich recht sehe,

tatsächlich der erste Senator und höhere Reichsbeamte, der das

Selbstbewusstsem (um nicht zu sagen 'die Arroganz') dieser Schicht auf das

höchste Kirchenamt, dazu noch m der Kaiserresidenz, ubertrug.

M. Pietri: C'est ä l'epoque de Theodose, comme le note notre

collegue Noethhchs, que la politique imperiale s'efforce d'adapter la

geographie ecclesiastique aux grandes circonscnptions administratives. II
suffit de considerer, pour s'en convaincre, le canon 5 du Concile de

Constantinople et surtout les lois d'application sur la promulgation du

Concile (CTh XVI 1,3; cf. mon etude «Damase et Theodose», in

bpektasis. Melanges... J. Damelou (Paris 1972), 627-634). Pour chaque
diocese civil, l'admmistration doit s'assurer que les eveques sont en

communion avec le prelat etabli dans la metropole diocesame. Mais le



KIRCHE, RECHT UND GESELLSCHAFT

Systeme est, pour l'Onent, dejä ebauche par Constance (voir en particular

le role attribue pour le diocese pontique ä Dianaeus de Cesaree en

Cappadoce).

M. Noethlichs: Ich bin Ihnen dankbar fur den letzten Hinweis, denn

solche geographischen Strukturen haben in der Regel eine längere
Geschichte. Sie stutzen mit Ihrem Beispiel meine Sicht der Entwicklung,
dass im Osten 'kirchliche Geographie' weltlichen Verwaltungseinheiten
teilweise voranging. So wie nun diese besondere Form staatlicher und

kirchlicher Integration im Osten erst unter Theodosius I vollzogen wird,
so gilt das auch noch fur einen anderen, fur mich ganz wichtigen Punkt

fur 'Integration', den ich, quasi als Ausblick, abschliessend noch anmerken

mochte: Die gesetzlich vorgeschriebene Rechtglaubigkeit fur
Beamte bzw. der Ausschluss von Andersgläubigen aus dem Staatsdienst.

Diese Gesetzgebung beginnt auch erst unter Theodosius I, so dass ich

auch von daher glaube sagen zu dürfen, dass bis zum Tode des Con-

stantius die Verflechtung von Kirche und Staat noch nicht sehr tief

gewesen ist




	Kirche, Recht und Gesellschaft in der Jahrhundertmitte

