Zeitschrift: Entretiens sur I'Antiquité classique
Herausgeber: Fondation Hardt pour I'étude de I'Antiquité classique
Band: 34 (1989)

Artikel: Kirche, Recht und Gesellschaft in der Jahrhundertmitte
Autor: Noethlichs, Karl Leo
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-660899

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-660899
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

VI
Karr. Leo NOETHLICHS

KIRCHE, RECHT UND GESELLSCHAFT
IN DER JAHRHUNDERTMITTE

Bei diesem Thema steht die Kirche als ‘Rechtsordnung’
im Mittelpunkt, sowohl in ihrer Eigenart und Eigenstin-
digkeit als auch in ihrem Bezug zur staatlichen Rechtsord-
nung. Die zentralen Fragen sind: Haben sich im Zeitraum
von Konstantin bis zum Tode des Constantius kirchliche
Ordnungsprinzipien unter den neuen Bedingungen staatli-
cher Akzeptanz und Foérderung geindert, sind neue ent-
standen, und inwieweit verzahnte sich die kirchliche
Rechtsordnung mit der staatlichen und wurde damit ein
integraler Bestandteil der Staatsordnung? Gefragt wird
aber auch, wo die Grenzen kirchlicher Integration in den
spatromischen Staat lagen. Diese Grenzen traten nun
gerade in der Epoche der Konstantinséhne erstmals deut-
lich zutage. Entsprechend gliedern sich die weiteren Aus-
fihrungen:

Nach wenigen Bemerkungen zur kirchlichen Entwick-
lung bis zum Ende des 3.Jh. folgt eine knappe Skizzierung
staatlicher und kirchlicher Rechtsordnung beim Tode Kon-
stantins I. Hauptquelle fiir die kirchliche Struktur sind die
seit Anfang des 4.Jh. vorliegenden Konzilskanones, die
eine dhnlich kompetente Uberlieferungsebene darstellen



252 K. L. NOETHLICHS

wie fir die staatliche und gesellschaftlicﬁe Struktur die
Kaisergesetze des Codex Theodosianus (C7h) und Justini-
anus (C/), die insbesondere fir die dann zu behandelnde
Frage der Verzahnung und Integration kirchlicher in staat-
lich-gesellschaftliche Ordnung bis 337 herangezogen wer-
den. Aus dieser Quellenwahl ergibt sich, dass das Thema
hier auf einem hohen Abstraktionsniveau behandelt, die
Ereignisgeschichte also sowie die Religionspolitik in enge-
rem Sinne (dazu Beitrag Pietri) ausgeblendet wird.

Der Begriff der ‘Rechtsordnung’ umfasst eigentlich
alles, was durch Recht irgendwie geregelt ist. In dieser
Breite kann das Thema hier nattirlich nicht behandelt wer-
den. Deshalb habe ich drei Bereiche herausgegriffen, an
denen sich die Eigenstindigkeit sowie der Grad der Inte-
gration beider Bereiche ablesen ldsst:

1. Kirchliche und weltliche Verwaltungs- und Organi-
sationsstruktur;

2. der Klerus;

3. die ‘Christianisierung’ der Gesamtgesellschaft durch
Rechtsverordnung, d.h. mégliche Auswirkungen des Chri-
stentums auf die staatliche Gesetzgebung und umgekehrt
die Offnung der Kirche zur Welt anhand der Kanones.
Nach demselben Gliederungsschema soll dann die Zeit von
337 bis 361 untersucht werden, um die Besonderheiten
dieser Epoche herauszuarbeiten.!

I Neuere Arbeiten zu unserem Thema sind |. GAUDEMET, La formation du droit
séculier et du droit de I Eglise aux I17¢ et 17¢ sigeles (Paris 21979), und Elisabeth
HERRMANN, Ecclesia in Republica. Die Entwicklung der Kirche von psendostaatlicher gu
staatlich inkorporierter Existeny (Frankfurt/Bern 1980). Fir Einzelbelege sei auf
diese Werke generell verwiesen. Durch das hier verfolgte hohere Abstraktions-
niveau sowie durch die Betrachtung eines viel kleineren Zeitabschnittes waren
aber doch andere Akzente zu setzen. Einige allgemeine Literaturhinweise: Zur
staatlichen Rechtsordnung: M. A. BeErumann-HoLLwEee, Der rimische Zivilprogess
III (Bonn 1866; Nachdr. Aalen 1959); O. SEECk, Geschichte des Untergangs der
antiken Welt 11 (Stuttgart 21921; Nachdr. Darmstadt 1966); A.H.M. Jo~gs, The
Later Roman Empire (Oxford 1964; Nachdr. 1973); J. REMoONDON, La crise de



KIRCHE, RECHT UND GESELLSCHAFT 253

Kirchliche Rechtsordnung bis zu Konstantin 1

Nachdem die 2. und 3. Christengeneration sich nicht
mehr als Menschen in unmittelbarer Parusieerwartung ihres
Gottes und Heilandes 2 verstehen konnte, wurden Fragen
innerer Organisation sowie die Klirung des Verhaltnisses
zur nichtchristlichen Umwelt akut. Fir die interne Ord-
nung bildete sich das Modell einer hierarchisch geleiteten
Stadtgemeinde heraus. Die Gemeindeleitung in Form des
monarchischen Episkopats war Anfang des 2.Jh. voll aus-
gebildet; der Bischof verstand sich als ‘vicarius Christi’ auf
Etrden.? Dies garantierte den unmittelbaren Bezug jeder
Einzelgemeinde zu Gott. Sie bildete einen in sich geschlos-
senen Kosmos, der sich selbst gentigte. Die hierarchische
Stellung des Bischofs ist in diesem System nicht mehr
iberbietbar. Gemeindeiibergreifende Organisationsformen
waren grundsadtzlich entbehrlich, ja sie bildeten, sofern sie
sich nicht auf reine Kommunikation und Information
beschrinkten, sondern in die Befugnisse des Einzelbischofs
eingriffen, eigentlich ein systemfremdes Element.* Wenn
dennoch Ansitze zu einer iibergreifenden Organisation in
Form von Bischofsversammlungen mit Rechtsfolgen fiir

! Empire romain (Paris 21980); zur kirchlichen Rechtsordnung: ]J. GAuDEMET,
L’ Eglise dans I' Empire romain (Paris 1958); K. E. FEINE, Kirchliche Rechtsgeschichte.
Die katholische Kirche (Koln/Graz 51972); R. LoreENz, «Das 4.-6. Jh. (Westen)», in
K. D. Scamiort und E. Wourr (Hrsg.), Die Kirche in ibrer Geschichte. Ein Handbuch
(Gottingen 1970); W. DE VRIEs, «Die Struktur der Kirche gemiss dem ersten
Konzil von Nikaia und seiner Zeity, in Weggeichen. Festgabe... H. M. Biedermann
(Wiirzburg 1971), 55-81, behandelt mehr das Problem der Okomenizitit; eine
Ubergreifende knappe, sehr lesenswerte Skizze bietet M. MEesLIN, «Kirchliche
Institutionen und Klerikalisierung in der frithen Kirche (2.-5. Jh.)», in Concilium 5
(1969), s12-19; im ubrigen sei jetzt verwiesen auf die thematisch geordnete
brauchbare Bibliographie bei J. MARTIN, Spatantike und V'olkerwanderung, Olden-
burg-Grundriss der Geschichte IV (Miinchen 1987).

2 So.2.B. Paulus,  Tit. 2, 13
3 Ign. Eph. 6, 1; Smyrn. 8, 2; grundlegend die Briefe 33 und 66 Cyprians.
4 Dazu auch K.M. GIrRARDET, « Appellatio», in Historia 23 (1974), 101-3.



254 K. L. NOETHLICHS

die Einzelgemeinde oder einzelne Gemeindemitglieder spa-
testens im 3. Jh. entstanden 3, lag das an den Missstinden in
manchen Kommunen. Synodalrecht wurde geboren aus
dem Versagen bestimmter Einzelgemeinden, aus der prak-
tischen Unfihigkeit, bestimmte Probleme gemeindeintern
zu regeln.

Dem klaren inneren Strukturmodell der christlichen
Gemeinde stand kein ebenso klares Konzept gegentber,
wie man sich der staatlich-gesellschaftlichen Umwelt gegen-
uber zu verhalten habe.® Zwar war vorwiegend Absonde-
rung geboten: Origenes entwickelt das Bild der zwel
Gemeinden in einer Stadt, von denen eine durch Gottes
Wort gegriindet ist und in deren Dienst die Christen ganz
aufgehen, so dass sie z.B. keine stidtischen Amter {iberneh-
men koénnen.” Laut Tertullian (Apo/. 38,3) ist den Christen
nichts fremder als der Staat; thre res publica ist der mundus
insgesamt. Andererseits betont derselbe Tertullian die
Niutzlichkeit der Christen insbesondere im Wirtschaftsle-
ben. Selbst wenn man gewisse Verzerrungen und Ubertrei-
bungen wegen der Intention des Apologeticum unterstellen
muss 8, bleibt jenseits aller Polemik doch ein christliches
Selbstverstindnis, das prinzipiell staatsbejahend ist?, ja
sogar den Kaiser fir sich reklamiert, da er vom Christen-
gott eingesetzt sei: noster est magis Caesar, a nostro deo con-

5 Vgl. z.B. Eus. HE VI 43, 3; 21: Absetzung des Novatian; VII 30, 19:
Absetzung des Paul von Samosata.

6 Dazu am Beispiel Tertullians G. ScHOLLGEN, «Die Teilnahme der Christen am
stadtischen Leben in vorkonstantinischer Zeit», in RQO.A 77 (1982), 1-209.

7 Orig. Cels. VIII 75 ; zum Problem vgl. jetzt auch E. PLUMACHER, [dentitatsverlust
und Identitatsgewinn. Studien zum Verbaltnis von Raiserzeitlicher Stadt und friihem
Christentum (Neukirchen 1987), bes. 70-80 und 94-101. Einigen Schlussfolgerun-
gen dieser recht interessanten Studie kann ich allerdings nicht folgen wegen einer
m.E. iberzogenen Polis-Entfremdungs-These.

8 Vgl. G. ScHOLLGEN, art. cit. (oben Anm. 6), 4.

9 Zur wirtschaftlichen Nitzlichkeit der Christen vgl. Tert. Apol. 42, 2 f.; weniger
integriert waren sie allerdings im staatl.-gesellschaftlichen Leben, dazu die Anm. 6
genannte Arbeit von G. SCHOLLGEN.



KIRCHE, RECHT UND GESELLSCHAFT 255

stitutus (Apol. 33,1; vgl. 30). Aus dieser Sicht konnte es
anscheinend keine grossen Integrationsprobleme von Chri-
sten in den romischen Staat geben, nachdem mit dem
Galeriusedikt der Zwang zu heidnischer Kultausiibung
weggefallen war.

Nun zur konstantinischen Zeit: Zunichst mochte ich
einen knappen Umriss der staatlichen Rechtsordnung
geben, soweit dies flr unsere Fragestellung notig ist, und
dann die kirchliche Ordnung z.Z. Konstantins behan-
deln:

Die staatliche Rechtsordnung unter Konstantin I

Die konstantinische Epoche ist eine Zeit der Neuerun-
gen, der Experimente, wobei das Erbe Diokletians eine
grosse Rolle spielt 10. Neuorganisation des Heeres, des
Steuerwesens, der Reichs- und Hofverwaltung und damit
der entsprechenden Beamtenschaft zeigen eine Situation des
Umbruchs, von dem am wenigsten noch die kommunale
Selbstverwaltung betroffen war, trotz gewisser staatlicher
Eingriffe 11, die aber durchaus der Stirkung dieser unter-
sten Verwaltungseinheit dienten. Die Gesetzgebung Kon-
stantins zeigt das Bemihen, die Funktionsfihigkeit der
Kommunen zu erhalten und zu verbessern 12, was aller-

10 J. MARTIN, 6p. cit. (oben Anm. 1), 22. Die eigenstindige Rolle Diokletians, der
experimentelle Charakter seiner Reichsreformen als Ergebnis von Erfahrung,
Weitsicht und Freude an Systematisierung wird neuerdings mit z.T. durchschla-
genden Argumenten betont von F. Kous, Diocletian und die Erste Tetrarchie.
Improvisation oder Experiment in der Organisation monarchischer Ferrschaft? (Bet-
lin/New York 1987); das oben paraphrasierte Resiimee S. 178.

W Der defensor civitatis ist spitestens konstantinisch, vgl. C/ VI 1, 5, vom J. 319,
unabhingig von der Frage, ob er mit dem 6stlichen Ekdikos identisch ist, so
A.H.M. Jongs, The Later Roman Empire, 726 f. mit 1299 Anm. 31.

12 Dies betont m.E. zu Recht F. VirrinchoFF, «Epilog: Zur Entwicklung der
stidtischen Selbstverwaltung. Finige kritische Anmerkungen», in Ders. (Hrsg.),
Stadt und Flerrschaft. Rimische Kaiserseit und FHohes Mittelalter, FIZ- Beih. 7 (Miin-
chen 1982), 112 f.; 142-4. Vgl. dazu auch C7/ XII 1, 11 und CJ VI 1, 5.



256 K. L. NOETHLICHS

dings mit bestimmten Beschrinkungen sozialer Mobilitat
erkauft wurde, zumindest was die Freiziigigkeit und Tiétig-
keit der Kurialen, einiger Korporationen und bestimmter
stadtischer Funktionire betraf.!3 Es wird sich zeigen, dass
in diesem Punkte Kirche und Staat durchaus ahaliche
Massnahmen trafen, wenn auch die Motive unterschiedlich
waren (s.u.S. 2064-2065). _

Die stadtische Kommune war eingebettet in die dio-
kletianische Provinzordnung, tber der sich erst allmihlich
ab Konstantins Spitzeit regionale Prifekturen unter prae-
fecti praetorio mit thren Stellvertretern, den wicarii, heraus-
bildeten, ein Prozess, der in seinem dreistufigen Endergeb-
nis «Provinz-Didzese-Prifektur» nicht vor Julian nach-
weisbar ist.1* Man konnte diese sich anbahnende neue Vet-
waltungsordnung m.E. mit dem Begriff der ‘Dezentralisie-
rung’ beschreiben.’> Diese Dezentralisierung beinhaltete
Arbeitsteiligkeit und damit Kompetenzverteilung, z.B.
auch zivil-militirisch, und zwar horizontal wie vertikal.
Daraus ergab sich insgesamt eine Intensivierung der Ver-
waltung, nicht aber eine wirkliche Verwaltungspyramide,
so wie es auch am Kaiserhof keinen hochsten Beamten, also
keine Verwaltungsspitze gab.

Auf das komplizierte Rangsystem dieser Gesellschaft,
das sich nicht mit nur einem Koordinatensystem beschrei-
ben ldsst, braucht hier nicht eingegangen zu werden. Fur

13 Z.B. CTh V 17, 1: Verbot, fremde coloni aufzunehmen; XII 1, 9; 12; 13; 22;
49+

14 K.L. NoerHLICHS, « Zur Entstehung der Dibzesen als Mittelinstanz des spit-
romischen Verwaltungssystems», in Historia 31 (1982), 70-81. Damit sind einige,
der bisherigen Folgerungen fiir die kirchliche Organisation zu modifizieren, z.B.
K. LUBECK, Reichseinteilung und kirchliche Flierarchie des Orients bis 3um Ausgang des
4. Jh. (Munster 1901), bes. 158 ff.; K. MOULLER, «Kleine Beitrige zur alten
Kirchengeschichte», in ZNW 32 (1933), 149-85.

15 Diese Einschatzung steht allerdings im Gegensatz zur gingigen Forschungs-
meinung, vgl. nur J. MARTIN, 0p. cit. (oben Anm. 1), 26.



KIRCHE, RECHT UND GESELLSCHAFT 257

die Frage nach der Integration der Kirche in den Staat
spielt es keine Rolle.10

Schliesslich noch ein Wort zur allgemeinen Charakteri-
sierung des konstantinischen Staates: Im Spiegel der erhal-
tenen Gesetze stellt sich dieser Staat in wesentlichen Ele-
menten als ein ‘Rechtsstaat’ durchaus im modernen Sinn
dar.'” Staatsgewalt fiihlt sich an ein vorgegebenes Recht
(zns) und an (geschriebene) Gesetze gebunden 18, wobei
letztere nur gultig sind, wenn sie dem Zws nicht widerspre-
chen.!” Das entspricht dem Grundsatz der Rechtssicherheit
und Berechenbarkeit von Rechtsentscheidungen, vgl. z.B.
CTh IV 16,1 vom Jahre 319. Es fehlt zwar das in der
Moderne so wichtige Prinzip der Gewaltenteilung, gewiht-
leistet war aber zumindest de iure die Gesetzmissigkeit von
Verwaltung und Rechtsprechung (C/ III 1,11) und ein
individueller Rechtsschutz des Biirgers den anderen Biir-
gern oder dem Staat gegentiber 20. Gerichte sollten unab-
hiangig, d.h. ohne Druck von aussen, etwa durch ‘Michti-

16 Rangtitel weltlicher Art wurden nie von der Kirche iibernommen bzw. vom
Staat auf kirchliche Funktionidre angewandt, vgl. dazu E. Curysos, «Die ange-
bliche ‘Nobilitierung’ des Klerus durch Kaiser Konstantin d.Gr.», in Historia 18
(1969), 119-28; E. JERG, Vir Venerabilis. Untersuchungen gur Titulatur der Bischife in
den ausserkirchlichen Texten der Spdtantike als Beitrag zur Dentung ibrer iffentlichen
Stelllung (Wien 1970). Zum staatlichen Rangsystem und seiner Entwicklung im 4.
Jh., vgl. H. LoukEN, Ordines dignitatum. Untersuchungen ur formalen Konstituierung
der spatantiken Fiihrungsschicht (Diss. Koln 1976); W. KuHOFF, Studien 3ur ivilen
senatorischen Laufbabn im 4. Jh. n.Chr. Amter und Amtsinkaber in Clarissimat und
Spektabilitit (Frankfurt/Bern 1983).

17 Zum Begriff und seiner Geschichte vgl. den knappen Uberblick bei E. Den-
NINGER, Art. «Rechtsstaat», in A. GOrvrrz (Hrsg.), Handlexikon gur Rechtswis-
senschaft (Miinchen 1972), 344-9.

18 Die auch Vorrang vor consuetudo und  usus longaevus haben, vgl. CJ VIII 52, 2
vom Jahre 319; vgl. aber auch C7h V 20, 1.
19 Nach W. WaALDsSTEIN, «Zut Stellung der episcopalis audientia im spatromi-

schen Prozess», in Festschrift M. Kaser (Minchen 1976) 536 ist die hier einschla-
gige Konstitution C7h 1 2, 2 vom ]. 315 ein Beweis fiir den Verfall der

Rechtspflege.
20 CTh VIII 10, 1 vom J. 314/5?



258 K. L. NOETHLICHS

ge’ 21 arbeiten konnen 22, Urteile waren in doppelter Weise
Uberprifbar: einmal durch die behordeninterne Hierar-
chie 23, zum anderen durch genau geregelte Appellations-
moglichkeiten der Prozessparteien.?* Zahlreiche Gesetze
versuchten, eine Verbesserung des Rechtswesens gerade auf
der Provinzebene zu erreichen 2> und insbesondere den
Schutz drmerer Bevolkerungsschichten vor staatlicher Will-
kir zu garantieren.?® In diesen Zusammenhang wird man
auch die spiter zu besprechende audientia episcopalis einzu-
ordnen haben (s.u.8. 273).

Neben Kriterien der Rechtstaatlichkeit zeigt das spitro-
mische Reich auch Ansitze von ‘Sozialstaatlichkeit’: So
konnte z.B., durchaus traditionell, auf die Anwendung des
tus strictum zugunsten der aequitas verzichtet werden.?’ Es
gab gesetzliche Erleichterungen fir besonders belastete

21 Dazu A. Wackeg, «Die potentiores in den Rechtsquellen», in ANRW II 13
(1980), 562-607.

2 CThl1s,1 vom J. 325; vgl. dhnlich bei Steuerbeamten C'74 XIII 10, 1 vom ]J.
313.

B CThls,1(325)und 2 (327 ?): Kontrolle durch den Pritorianerprifekten, vgl.
ahnlich C7h 1 16, 3 vom J. 319.

24 CTh X1 30, 1-17 (312 ?-331); dazu M. KASER, Das romische Zivilprogessrecht
(Miinchen 1966), 506-11.

25 CTh1 16, 1-4; 6-7; 1 15, 1.

% CTHVII 2o, 1 {3135 X vy, 1 (32303 XT 1, 2.(g523 73 XL 7, v (3137); indiesen
Zusammenhang gehort m.E. auch die Regelung von C74h XI 39, 3 vom J. 334,
dass vor Gericht immer mindestens zwei Zeugen zu horen sind und niemals nur
einer und habe er auch eine noch so angesehene Stellung. Hier christlichen
Einfluss mit Bezug auf Num. 35, 30, Dt. 17, 6 und M#. 26, 6o sehen zu wollen,
scheint mir doch allzu weit hergeholt; anders J. VoG, « Zur Frage des christli-
chen Einflusses auf die Gesetzgebung Konstantins d.Gr.», in Festschrift L. Wenger
IT (Munchen 1945), 145 mit falschen Stellenangaben.

21 CTh1 2, 3 vom J. 317/8?; vgl. dasselbe fiir Licinius C/ III 1, 8 vom J. 3147;
dazu R. LORENZ, art. cit. (oben Anm. 1), 13 f. Gegen einen angeblich christlichen
aequitas-Begriff zu Recht P. SiLr1, Mito e realta nell « aequitas Christiana» (Milano
1980), bes. 36 ff. mit reicher Literatur zu C7h I 2, 3.



KIRCHE, RECHT UND GESELLSCHAFT 259

oder arme Bevolkerungsgruppen 28, die grosstenteils dio-
kletianische oder noch idltere Traditionen fortsetzten.?d
Schliesslich war die konstantinische Rechtsordnung von
bestimmten, ebenfalls traditionellen Moralgrundsitzen ge-
prigt, die grosstenteils den christlichen entsprachen. Daher
ist es von vorn herein schwierig, in entsprechenden gesetz-
lichen Bestimmungen christliche Einflisse zu erkennen.
Diejenigen Bestimmungen, die m.E. nicht christlich moti-
viert sind oder zumindest nicht notwendigerweise so moti-
viert sein mussen, seien hier stichwortartig aufgefiithrt: 30

Zur FErlangung vorzeitiger Geschiftstihigkeit (venia
aetatis) war der Nachweis eines «sittenreinen Lebenswan-
dels» (honestas morum) notig (C7Th 11 17,1 vom Jahre 3217).
Auf Ehebruch stand wohl schon unter Konstantin die
Todesstrafe.3! Das Klagerecht blieb allerdings auf nahe
Verwandte begrenzt, um Missbrauch zu vermeiden, ob-
wohl es sich um ein Offizialdelikt handelte.32 Als Offizial-
delikt eingestuft wurde ferner adulterium von Wirtinnen

28 Ch. PreTRI, « Les pauvres et la pauvreté dans I'Ttalie de 'Empire chrétien (IVe
siecle)», in Miscellanea Historiae Ecclesiasticae V1 1 (Bruxelles 1983), 267-300. bes.
282-290,

29 C'Th XI 27, 1 (315) und 2 (322): Offentliche Unterstitzung fir Eltern, die ihre
Kinder nicht ernihren und kleiden konnen; C7h XIII 10, 2 (313): keine capitatio
fiir die plebs urbana (wie schon bei Diokletian); C7h XII 17, 1 (324): Befreiung
von Amtslasten bei fiinf Kindern; C7h IV 13, 2 und 3 (321): kein vectigal fiir
Bauern fiir Eigenbedartf; vgl. ferner C7h 1 22, 1 (316); 2 (334); 11 30, 1 (315).
Thdt. HE 1 11: dffentliche Getreidespenden fiir ‘gottgeweihte Jungfrauen’ und
Witwen, dies vielleicht die einzige Massnahme, die auch christliche Motive
enthilt.

% Vgl J. Vogr, art. cit. (Anm. 206), 118-48; ]J. Gaupemer, La formation...
(Anm. 1), 211-4; R. LORENZ, art. ¢it. (Anm. 1), 13 f.

31 CJ IX 9, 29, 4 vom J. 326; in CTh XI 36, 4 allerdings erst fiir 339
uberliefert.

32 CTh IX 7, 2 vom J. 326; zur Kritik der Christen an der staatlichen Ehege-
setzgebung vgl. J. GaupeMET, « L’apport du droit romain a la patristique latine
du IVe siecle», in Miscellanea Historiae FEcclesiasticae V1 1 (Bruxelles 1983), 174
Anm. 25.



260 K. L. NOETHLICHS

(dominae tabernae) 3 sowie der Konkubinat von Ehemain-
nern.3* Straftbar war der Sexualverkehr von Tutoren mit
ihren Mindeln (C'7h IX 8,1 vom Jahre 326), von freien
Frauen mit Sklaven (C'75 IX 9,1 vom Jahre 326) und von
Dekurionen mit Sklavinnen (C'7% XII 1,6 vom Jahre 319).
Es gab Regelungen zur Kindesaussetzung (C7h V 9,1 vom
Jahre 331) und zum Kindesverkauf (C/ IV 43,2 vom Jahre
329). Auf den Strafvollzug bezogen sich folgende Vor-
schriften:

Es sollte eine humane Gefangenschaft gewihrleistet
(CTh IX 3,1 und 2 vom Jahre 320 und 326), eine Brand-
markung von Verurteilten im Gesicht vermieden werden
(CTh IX 40,2 vom Jahre 315/6) 35, ebenso eine Verurtei-
lung zu Gladiatorenspielen (C74 XV 12,1 vom Jahre 325),
was aber nichts mit einer Ablehnung dieser Spiele grund-
satzlich zu tun hat.3¢

Die kirchliche Rechtsordnung unter Konstantin 1

Zur Skizzierung dieser Rechtsordnung wurden die
Kanones der Synoden von Elvira, Arles, Ancyra, Neocae-
sarea und Nicaea ausgewertet, aus denen sich auf einem

3B CThIX 7, 1 vom J. 326: adulterium von Schankwirtinnen war strafbar, nicht
aber von Kellnerinnen, wo andere Masstibe galten: (feminae) quas vilitas vitae dignas
legum observatione non credidit, dies sicher kein christlicher Gedanke, vgl. auch
Paulus, Sens. 111 206, 11.

¥ CJ V 26, 1 vom ]. 326; vgl. dazu G. May, «Die Belegung kirchlicher
Vergehen durch den Staat im rémischen und westgotischen Reiche», in Osterr.
Archiv fiir Kirchenrecht 15 (1964), 177-88, hier bes. 179; dhnlich aus vorkonstan-
tinischer Zeit Paulus, Sent. 11 20.

3 Die Begrindung: (facies) quae ad similitudinem pulchritudinis caelestis est fignrata
soll «erstmals eine christliche Begriindung» in einem Gesetz sein, so nach vielen
J. MARTIN, 0p.cit. (oben Anm. 1), 21. Dies scheint mir nicht iiber jeden Zweifel
erhaben. So soll z.B. nach Sozomenos, HE IV 2, 3-4, Bischof Macedonius u.a.
Orthodoxe an der Stirn habe brandmarken lassen.

36 /IS (Dessau) 705, Z. 34.



KIRCHE, RECHT UND GESELLSCHAFT 261

abstrakten Niveau die kirchliche Organisationsstruktur
direkt oder indirekt rekonstruieren lisst. Eigens behandelt
werden am Ende dieses Kapitels einige Bestimmungen der
Synode von Antiochia. Auch wenn dieses Konzil vielleicht
noch in die konstantinische Epoche gehort 37, zeigt es in
manchen Bestimmungen bereits den Zustand einer fortge-
schrittenen Christianisierung des Reiches.

Ich sagte bereits, dass Kirche und Staat sich von
Anfang an am engsten auf der kommunalen Ebene begeg-
neten. Wie fir den Staat, war auch fir die Kirche der
stadtische Bereich, d.h. cwitas und territorium, die organisa-
torische Grundeinheit, wenngleich die genauen Stadtgren-
zen nicht immer ganz klar waren.® Allerdings muss sofort
auf die prinzipiellen Unterschiede im Stellenwert der Kom-
mune hingewiesen werden: Im staatlichen Bereich diente
sie, als unterstes Glied einer Reichsverwaltung, den Zwek-
ken der Zentrale, abzulesen am verzweigten System der
munera.’® Es waren Leistungen fir andere zu erbringen,
auch wenn diese in gewisser Weise der Stadt selbst wieder
zugute kommen konnten. Im kirchlichen Sinne war die
Kommune bereits Endzweck. Das Heil des Glaubigen
erfullte sich im Leben innerhalb der Bischofsgemeinde, im
Vollzug des Kultes am Ort. Damit kommt dem stadtischen
Bereich aus kirchlicher Sicht eine noch héhere Bedeutung
zu als aus staatlicher Sicht. Ausdruck dieser Bedeutung ist

37 Im Anschluss an Untersuchungen der BALLERINT (St. Leonis Magni opera omnia
I, p. xxv ff.) werden die antiochenischen Kanones seit Ed. ScHwARTZz auf ca.
328/9 datiert: Zur Geschichte des Athanasius, Nachr. Gottingen 1911, 389-97 =
Gesammelte Schriften 111 (Berlin 1959), 216-26. Ohne das Problem hier neu aufrol-
len zu wollen, beziehen sich meine Bedenken darauf, dass primir mit falschen
Bischofslisten und zu wenig inhaltlich argumentiert wird. Eine Schwachstelle bei
Scuwartz ist m.E. S. 396 = Ges.Schr. 111 225. Ich bin mir nicht sicher, dass die
Kanones in jedem Fall vor Tyros anzusetzen sind.

38 Vgl. noch Chalcedon, cn.17.

3 Zur Theorie des munera-Systems finden sich lesenswerte Bemerkungen bei
H.-J. HORSTROTTE, Die Theorie vom spatrimischen « Zwangsstaat » und das Problem der
« Stewerbaftung » (Konigstein 21988).



262 K. L. NOETHLICHS

die grosse Vorsicht vor Fremden, das Misstrauen gegen
Neuzuginge von aussen4, sowie das Bestreben, die
Gemeinde zusammenzuhalten, die Gldubigen an die Hei-
matkirche zu binden und folglich auch die kirchlichen
Amtstriger, den Klerus, nur aus der Gemeinde zu rekru-
tieren.#! Das ergibt einen konservativen, auch exklusiven
und immobilen Grundzug der christlichen Stadtgemeinde.
Wihrend der Staat auch auf kommunaler Ebene eine
gewisse Experimentierfreudigkeit zeigte, nicht zuletzt
durch Einbeziehung kirchlicher Funktionire in die Verwal-
tung, stellt sich die Christengemeinde eher in einer
Abwehrstellung zu Neuerungen dar. Die meisten Kanones
bekimpfen, von den frihesten erhaltenen Konzilien an,
Missstande vielfacher Art, die als Abweichungen von
einem lingst vorhandenen kirchlichen « Kanon» bezeichnet
werden.*> Nach den Vorstellungen der Kirche sollte die
konstantinische Zeit, was die kirchliche Rechtsstruktur
betraf, gerade keine Umbruchsphase werden.

Die Kanones lassen folgende kirchliche Ordnung
erkennen, soweit diese fiir unsere Fragestellung relevant
ist: Innerhalb der Bischofsgemeinde, die entsprechend dem
Modell des monarchischen Episkopats nur je einen Leiter
haben konnte (Nicaea, cn. 8), gab es ein deutliches Stadt-
Land-Gefille (Elvira, cn. 77; Arles, cn. 18). Mittelpunkt
watr die Stadt mit der Bischofskirche; das Land wurde
vorwiegend von Chorbischéfen betreut, die in enger
Abhingigkeit vom Stadtbischof nur begrenzte Kompeten-
zen hatten.®3

40 Elvira, cn.58; Antiochia, cn.7.
41 Elvira, cn.z24.

42 Z.B. Nicaea, cn.16; zum Problem demnichst K. L. NoerHLICHS, A#nspruch und
Wirklichkeit. Feblverbalten und Amtspflichtverletzungen des christlichen Klerus anhand der
Kongilskanones des ¢4.-8. Jh.

4 Ancyra, cn.13; Neocaesarea, cn.13; 14; Antiochia, cn.1o; zum Chorbischof
E. KirstEN, in RAC II (1954), 1105-14.



KIRCHE, RECHT UND GESELLSCHAFT 263

Fur das Verhiltnis Bischof-Chorbischof bietet sich det
Vergleich mit der staatlichen Zuordnung von Kaiser und
Pratorianerprafekt an. Das Mass selbstindiger Kompeten-
zen ist beim Prifekten aber ungleich grosser als beim
Chorbischof. Aut Einzelheiten der innerkirchlichen Struk-
tur braucht hier nicht niher eingegangen zu werden. Hin-
gewlesen sel aber auf drei Problemkreise, mit denen der
Bereich der Einzelgemeinde tberschritten wurde:

1. Die Exkommunikation: Der aus der Gemeinde Aus-
geschlossene konnte versuchen, in anderen Gemeinden
Aufnahme zu finden und dort erhalten, mit oder ohne
Wissen des aufnehmenden Bischofs um seine Exkommuni-
kation #; oder ein Exkommunizierter konnte seit Nicaea
versuchen, sich zur Uberpriifung seines Falles an eine
Synode der Provinzbischofe zu wenden, die eigens zu die-
sem Zweck zweimal jahrlich tagen sollte (Nicaea, cn. 5).
Damit wurde die Provinzialsynode erstmals fest institutio-
nalisiert. Thr primirer Aufgabenbereich, die Uberpriifung
von Exkommunikationen, um deretwillen sie aus prakti-
schen Notwendigkeiten quasi erfunden wurde, drohte aber
die Idee des monarchischen Episkopats zu zerstoren.4s

2. Flucht des Klerus einschliesslich des Bischofs aus der
Stadt (Nicaea, cn. 15) 46 oder, vom Presbyter abwirts, das
Verlassen der Kitche, fiir die man geweiht war, und Auf-
nahme solcher Kleriker bei anderen Kirchen (Nicaea, cn.

4 Verbotener Umgang mit Exkommunizierten: Elvira, cn.53; Arles, cn.16;
Nicaea, cn.2; Antiochia, cn.6; Sardica, cn.16.

4 Zur Interpretation K. M. GIRARDET, « Appellatio» (Anm. 4), 104-7. Er meint,
cn. 5 schreibe die Uberpriifung von Exkommunikationen in jedem Fall «zwin-
gend» vor (104). Der Textzusammenhang zeigt aber doch, dass es nur um
Zweifelsfille ging, wo Exkommunizierte von anderen Bischofen, vielleicht mit
guten Griinden, aufgenommen wurden.

4 Wegen der Fiille des Materialy immer noch lesenswert L. OBgRr, «Die Trans-
lation der Bischofe im Altertumy», in Archiv fiir kathol. Kirchenrecht 88 (1908),

209-29; 441-065; 89 (1909), 3-33.



264 K. L. NOETHLICHS

16). Ausserlich hat diese Erscheinung Ahnlichkeit mit der
Flucht von Dekurionen aus ihrer Heimatstadt 47, doch lie-
gen die Unterschiede auf der Hand: Kuriale versuchten
gewissermassen durch «Berufs- oder Titigkeitswechsel»
ausserhalb der Stadt staatlichen Verpflichtungen zu entge-
hen; Kleriker wollten innethalb ithretr LLaufbahn thre oft nur
okonomischen Ambitionen befriedigen. Thr Tiatigkeitsbe-
reich blieb die Stadt.

Aufnahme von Exkommunizierten und fliichtigen Kle-
rikern stellten illegale Einmischungen einer Gemeinde in
die Belange anderer dar, die offenbar umso hiufiger vor-
kamen, je dichter das Netz der Bischofsgemeinden wurde.
Hier bedurfte es also zur Vermeidung von Streit oder als
Bedingung der Moglichkeit, gemeindetibergreifende Kon-
flikte zu schlichten, eines funktionierenden Informationssy-
stems. Dieses war nun ebenso wichtig fiir das dritte hier zu
nennende Problem, das den Rahmen der Einzelgemeinde
tberschritt:

3. Die Bischofsweihe. Bei der Bedeutung dieses Amtes
sollten an einet solchen Weihe moglichst viele Kollegen
mitwirken.* Wihrend in Arles (cn. 20) lediglich Zahlen
genannt sind 4%, zeigt sich in Nicaea schon klar das Denken
in staatlichen Verwaltungskategorien: Der Bereich der
(schriftlich oder miundlich) zustimmungspflichtigen Bi-
schofe ist ab jetzt die weltliche Provinz (Eparchie). Der fur
die Uberpriifungen der Exkommunikationen gezogene

. Z.B. CTh XII 1, 125 13; 22; E. HERRMANN, 0p.cit. (oben Anm. 1), 297
vermutet, m.E. zu Unrecht, dass die Translationsverbote der Bindung der Deku-
rionen an die Geburtsstadt nachgebildet sein konnten. Es gibt allenfalls dusser-
liche Parallelen.

4 In vorkonstantinischer Zeit spielte die Synode dabei offenbar noch keine Rolle,
dazu E. HERRMANN, gp.cit. (oben Anm. 1), 64.

4 Der Otrdinierende muss noch sieben andere hinzuziehen. Ist das unméglich,
dann mindestens noch zwei, denn infra tres non audeat ordinare. In cn.19 von
Antiochia ist die ‘Mehrheit’ der Provinzbischofe verlangt.



KIRCHE, RECHT UND GESELLSCHAFT 2065

Rahmen wird damit auf die Bischofsweihe tbertragen.
Damit sind auch die Grundlagen des ‘Metropolitansystems’
gelegt. Von Besonderheiten Nordafrikas abgesehen richtete
es sich nach dem Vorbild der staatlichen Ordnung, d.h.
nach der Provinzhauptstadt, so expressis verbis cn. 9 von
Antiochia. Die Besonderheit gerade dieser Synode von
Antiochia besteht m.E. im Rahmen unserer Fragestellung
darin, dass die Funktion von Provinzsynode und Metropo-
lit unmittelbar miteinander verbunden wurden, was in
Nicaea noch nicht der Fall war.50

Damit existierte beim Tode Konstantins ein gemeinde-
ubergreifendes Rechtssystem. Dies war aber alles andere als
funktional. Es wies im Konfliktfall Licken auf, dutch die
es sich selbst paralysieren konnte, war aber doch gerade fiir
Konfliktfille geschaffen worden. Dazu einige Beispiele:

In Nicaea, cn. 6 war vorgesehen, die Bischofsweihe von
der mehrheitlichen Zustimmung der Provinzialbischofe
abhingig zu machen. Einstimmigkeit wurde nicht verlangt.
«Zwel oder drei» durften aus Streitsucht widersprechen
(vgl. Antiochia, cn. 19). Was aber galt fir den Fall, wo
einer der «zwei oder drei» der Metropolit selbst war, an
dessen Zustimmung die Giltigkeit der Weihe in jedem Fall
gebunden war, wie es derselbe cn. 6 von Nicaea formuliert?
Welche wirklich eigenstindige Funktion hatte die Synode
uberhaupt noch, wenn sie seit Antiochia nur noch vom
Metropoliten einberufen werden konnte?

Wie realistisch war es, im Falle einstimmig verurteilter
Bischofe keine Appellation zuzulassen, wenn die eine
Stimme des Metropoliten gentgte, Bischofe der Nachbar-
provinz (wieviele?) in das Verfahren einzubeziehen, wobei
schon zweifelhaft sein konnte, welches die Nachbarprovinz

50 Antiochia, cn.16: eine ‘vollstindige’ Synode gibt es nur bei Anwesenheit des
Metropoliten; cn.zo: Nur der Metropolit beruft Synoden ein; Bischofen wird
ausdriicklich verboten, eigene Synoden einzuberufen ohne den Metropoliten.



266 K. L. NOETHLICHS

war? Merkwiirdig ist auch cn. 9 von Antiochia: Hier wird
zu Anfang die uberragende Bedeutung des Metropoliten
fur die Belange der Gesamtprovinz herausgestrichen (die
aber nicht ndher genannt werden). Die anderen Bischofe
behalten allerdings innerhalb ithrer Gemeinden absolut jede
Kompetenz, diirfen nur nichts dartiber hinaus ohne den
Metropoliten tun, der aber auch wiederum nichts ohne das
Einverstindnis der anderen Bischofe.?! Diese verworrene
Lage bedurfte naturgemass weiterer Regelungen.

Das Verbiltnis von staatlicher und kirchlicher Rechtsordnung
unter Konstantin [

Die Kanones von Antiochia sind nun noch in anderer
Hinsicht von Bedeutung, nimlich fir die Geschichte des
gegenseitigen Verhiltnisses von Kirche und Staat. Hier
wurde erstmals auf Konzilsebene staatliche Macht zur
Durchsetzung innerkirchlicher Ziele angerufen. Weiterhin
zeigt sich in diesen Kanones bereits, dass das Zusammen-
gehen von Kirche und Kaiser fir die Kirche unerwiinschte
Folgen haben konte.>2 Dies leitet zu der nun zu behandeln-
den Frage nach der Verzahnung kirchlicher und weltlicher
Ordnung unter Konstantin Gber, um auf dieser Grundlage
spater die Entwicklung unter Constantius beurteilen zu
kénnen. Fur die Bereiche, in denen das Zusammengehen
von Staat und Kirche geprift werden soll, lege ich das
eingangs genannte Gliederungsschema zugrunde:

1. Verwaltungsordnung,
2. Klerus,
3. Christianisierung der Gesellschaft.

31 K. M. GIrRARDET, Kaisergericht und Bischofsgericht (Bonn 1975), 131 hat auf
weitere Liicken hingewiesen, die sich auf die Wahl und Verurteilung des Metro-
politen selbst beziehen.

2 Cn.g; 113 125 dazu unten S. 269,



KIRCHE, RECHT UND GESELLSCHAFT 267

Kirchliche und weltliche 1 erwaltungsordnung und Organisations-
struktur in ihrer Begiehung zueinander wnter Konstantin [

Zunichst zur organisatorischen Grundeinheit, der
Stadt, wobei ich auf bereits Gesagtes kurz zuriickgreifen
kann: Kirche und Staat stimmten in der Basis ithrer Orga-
nisation tberein. Die Kirche richtete sich nach der weltli-
chen cwitas. Hinter dieser territorialen Identitdt verbarg
sich aber, wie gesagt, unterschiedliche Bedeutung. Die
weltliche Stadt war immer zur lbergeordneten Verwal-
tungsstruktur hin ausgerichtet. Aufstiegschancen des Biir-
gers lagen ausserhalb der Stadt, im Reichsdienst oder Mili-
tir. Die christliche Gemeinde tendierte eher zur noch klei-
neren Einheit der Einzelkirche innerhalb der civitas (z.B.
Nicaea, cn. 16). Zu dieser Tendenz passt auch die Angabe
bei Euseb (177¢. Const. IV 38 f.), dass Dorfer zu Stidten
erthoben wurden «um des Glaubens willen». Fur die tbet-
greifende kirchliche Organisationsstruktur boten sich die
Provinzen an, die ab Nicaea i.a. den Metropolitanverband
bildeten. Allerdings sollte die Festschreibung der Metropo-
litanstruktur auf der Grundlage der diokletianischen Pro-
vinzen nicht dazu fithren, den Einfluss bestimmter Kirchen
zu beschneiden. Im Falle von Rom, Alexandria, Antiochia
sowle (nach cn. 2 von Konstantinopel) vermutlich Caesarea
in Cappadocia, Ephesos und Heraklea reichte dieser Ein-
fluss iber den Beteich einzelner Provinzen z.T. weit hin-
aus. So ist wohl der vielumstrittene cn. 6 von Nicaea zu
verstehen.”® Alle Versuche, zur Erklirung dieses Kanons
mit der weltlichen Dibézesenordnung zu operieren, sind
‘m.E. abwegig, weil zu der Zeit eine feste regionale Didze-
senordnung im Osten noch nicht bestand.>* Anders war die
Situation z.Z. des cn. 2 von Konstantinopel 381: Dort wird

3 Dazu jetzt auch ]J. MARTIN, op.cit. (oben Anm. 1), 127 und 208.

3 K. L. NOETHLICHS, art.cit. (oben Anm. 14).



268 K. L. NOETHLICHS

der Begriff ‘Diozese’ im verwaltungstechnischen Sinn
erstmals aut Konzilsebene verwandt. Die weltliche Dioze-
senordnung inklusive der Verwaltungsbezirke des comes
orientis und praefectus augustalis geht jetzt weitgehend in den
kirchlichen Verwaltungsbereich ein.> Vergleicht man die
territorialen Bestimmungen von Nicaea und Konstantino-
pel allerdings, die sich weitgehend entsprechen, konnte
man die Vermutung dussern, dass sich bei der Konstitu-
ierung der weltlichen ostlichen Diozesen der Staat eher
nach vorgegebenen, gewachsenen kirchlichen Strukturen
gerichtet hat als umgekehrt. Aber diese Frage fillt nicht
mehr in unseren Untersuchungszeitraum, daher zurtick zu
cn. 6 von Nicaea: Die Vorrechte, die den o.g. Stidten dort
eingeraumt werden, konnen m.E. nur als ‘Metropolitan-
rechte’ verstanden werden und nicht schon als solche von
‘Obermetropoliten’, weil deren Existenz die staatliche Mit-
telinstanz voraussetzt.

Die tberragende Stellung des Metropoliten schon in
konstantinischer Zeit entsprang keiner innerkirchlichen
Notwendigkeit, sondern gehort m.E. eher zum Thema
‘Machtpolitik’, dies vielleicht auch ein Einfluss des Staates
auf die Kirche, wenn auch wohl weniger erwtinscht.

Es bleibt festzuhalten: Auf kommunaler sowie auf Pro-
vinzebene ibernahm die Kirche weitgehend die vorgegebe-
nen weltlichen Strukturen. Dort, wo bereits andere vorhan-
den waren, wurden sie beibehalten. Territoriale Identitit
der Verwaltungsstrukturen war somit nicht in jedem Fall
intendiert.

Aus der kirchlichen Verwaltungsordnung, wie sie bis-
her dargestellt wurde, fallt ginzlich die mit Konstantin in
Arles 314 begrindete ‘Reichssynode’ heraus. Ihre grund-

55 Eine Ausnahme bildet anscheinend Antiochia, wo sich kirchliche und weltliche
Grenzen auch jetzt noch nicht deckten, wie die ausdriickliche Berufung auf cn.6
von Nicaea nur bei dieser Stadt vermuten ldsst, vgl. auch K. LUBECK, op.cit. (oben
Anm. 14), 174.



KIRCHE, RECHT UND GESELLSCHAFT 2.69

satzliche Problematik bestand darin, dass sie von Anfang an
unter staatlicher Regie ablief und einen unbestimmten,
schwankenden Teilnehmerkreis hatte, der allzu oft von
partikularen Interessen geleitet wurde.>® Dadurch bildeten
sich Abstufungen der Bedeutung, Gultigkeit und Verbind-
lichkeit, was dann unter Constantius das kirchliche Leben
ziemlich verwirrt hat. Der — allerdings manchmal zweifel-
hafte — Vorteil der Reichssynode lag darin, dass die
Beschlisse staatlicherseits durchgesetzt wurden.5” Mit dem
Stichwort ‘Durchsetzbarkeit’ kirchlicher Beschlisse kom-
men wir nun zu einem zentralen Problem des Zusammen-
wirkens von Kirche und Staat: Es spielte, wie schon ange-
deutet, in Antiochia, cn. 5, erstmals auf Konzilsebene eine
Rolle. Abgesetzte Kleriker, die sich dem Urteil ihres
Bischofs nicht fiigen wollten, sollten notfalls von der staat-
lichen Gewalt als ‘Aufrihrer’ bestraft werden.®® Unord-
nung in der Kirche geht auch den Staat etwas an, der als
exekutiver Arm seinen Platz auch in der kirchlichen
Rechtsordnung haben sollte. Aber die Kanones von Antio-
chia kennen auch bereits die Schattenseiten der Entschei-
dung, weltliche Macht in den innerkirchlichen Bereich her-
einzuholen. Es sind solche Fille, an denen die Problematik
klar wird, wo abgesetzte Bischofe, Presbyter oder Diakone
sich selbst direkt an den Kaiser wandten (cn. 12). Weniger
schlimm, aber dennoch gegen kirchliche Vorschriften ver-
stossend waren allzu haufige Reisen von Bischofen und
anderen Klerikern an den Kaiserhof aus irgendwelchen
nichtigen Grinden (cn. 11), ohne Auftrag der Synode und
des Metropoliten. Der Kaiser sollte nicht mit Lapalien
beldstigt werden, wie es dhnlich durch Kaisergesetz auch

3 Zur  kaiserlichen Synodalgewalt wvgl. die genannten Arbeiten von
K. M. GIrRARDET (Anm. 4 und 51).
>t BEus. Vi Consi. IN 273 8oz HE T 5.

58 Die Vertreibung des Paul von Samosata (Eus. HE VII 30, 19) aus Antiochia
durch Aurelian ist wohl ein gewisser Prizedenzfall.



270 K. L. NOETHLICHS

z.B. den Dekurionen untersagt war, ohne Erlaubnis des
Statthalters an den Kaiserhof zu reisen (C7% XII 1,9 vom
Jahtre 324). Damit sind wir aber bereits beim Klerus, dem
zweiten Bereich, an dem das Miteinander von Staat und
Kirche geprift werden soll:

Die Stellung des christlichen Klerus innerbalb der staatlichen
Ordnung unter Konstantin [

Konstantin hat, durchaus im Sinne des alten sacerdos
-Verstindnisses 59, geglaubt, dass das oOffentliche Ansehen
des Klerus fir das Wohlergehen des Reiches tiberaus wich-
tig sei.®© Deshalb hat er ihn, entsprechend der Tradition,
von steuerlichen Belastungen befreit.6! Ob er dabei ber die
Ubliche vacatio militiae munerisque publici (Lex col. Genet. 66)
hinausgegangen ist, wird neuerdings wieder behauptet.®?
Neben dieser staatlichen Privilegierung sind es die manumis-
sio in ecclesia und die audientia episcopalis, auf die im Rahmen
unserer Fragestellung kurz eingegangen werden muss.

59 Dazu G. Wissowa, Religion und Kultus der Rimer (Miunchen 21912; Nachdr.
1971), 479-501.

60 Die bei Theodoret, F/E 1 11 geschilderte Hochachtung Konstantins bes. vor
den Bischofen beweist dies im hochsten Masse. Diese Schilderung wire vielleicht
zweifelhaft, wenn ihr nicht ein ans Naive grenzendes Vertrauen in die Integritit
und Gerechtigkeit dieser sacrosancti homines in Const. Sirmondiana 1 entsprechen
wiirde, vorausgesetzt, man hilt sie fir echt.

61 C. Duront, «Les privileges des clercs sous Constantiny, in RF/E 62 (1967),
729-52; K. L. NoETHLICHS, « Zur Einflussnahme des Staates auf die Entwicklung
eines christlichen Klerikerstandes», in /AC 15 (1972), 136-53.

62 H.-J. HorsTkrOTTE, in einer noch unverdffentlichten Arbeit: Untersuchungen sur
korporativen Struktur der spatrimischen Gesellschaft (Aachen 1986), 16 mit Anm. 21.
Er argumentiert, dass laut Digesta lustiniani L 4, 12 die vacatio muneris publici die
Befreiung vor Magistraturen nicht umfasse, weil diese eher ein Aonos seien, dass
aber die Klerikerbefreiung in C7h XVI 2, 1 (nominationibus) dies schon umfasst
habe. Er ist dann aber gezwungen, z.B. /LS 5054 herunterzuspielen, woraus
hervorgeht, dass das privileginm sacerdotii auch vor Konstantin schon munera und
honores umfasste.



KIRCHE, RECHT UND GESELLSCHAFT 271

Das vielbehandelte Problem der Klerikerprivilegierung
braucht hier deshalb nicht naher erortert zu werden, weil
sich fir die konstantinische Zeit daran nicht eigentlich eine
wirkliche Verzahnung kirchlicher und weltlicher Struktu-
ren zeigen lidsst. Denn Privilegierung bedeutet immer auch
‘Ausgrenzung’, Distanzierung. Der Staat verzichtet auf den
vollen Zugriff auf solche Personengruppen, schafft damit
aber gleichzeitig Abhidngigkeit, weil der staatliche Verzicht
nicht endgitltig und unwiderrufbar war.®3 Hingewiesen sei
aber noch darauf, dass Konstantin urspriunglich keine
Beschrinkung des fir den Klerikerstand in Frage kommen-
den Personenkreises vorgesehen hatte. Als Alleinherrscher
ging er allerdings nach 324 dazu tiber, das Ideal des armen
Klerikers zu propagieren, um den Stadten die finanzkrif-
tige Schicht der Dekurionen zu erhalten.®* Das zeigt, dass
bei Interessenskollision staatliche Funktionalitit wichtiger
war als religiose Rucksichten. Es wird sich zeigen, dass fiir
die weitere Entwicklung der Klerikerprivilegierung gerade
der Gesetzgebung des Constantius grosse Bedeutung
zukommt.

manumissio in ecclesia:

Die Moglichkeit fiir alle Sklavenbesitzer, ihre Sklaven
in der Kirche vor den Augen des Bischofs freizulassen, ist
ein erstes Anzeichen fiir eine institutionelle Einbeziehung
kirchlicher Elemente in staatliche.t> Das Kirchengebiude

63 Schon hier sei darauf verwiesen, dass mit der Frage nach Orthodoxie und
Hiresie der Entzug dieser Klerikerprivilegien eine religionspolitische Watfe in
der Hand des Kaisers wurde, vgl. z.B. Athan. Apol. sec. adv. Arian. 56; Hist.
Arian. 78; Soct. HE 11 23.

64 C'Th XVI 2, 3 und 6, beide vielleicht vom J. 326, dazu K. L. NOETHLICHS, art.
cit. (oben Anm. 61), 137 f. Anm. 5; hierzu auch P. S1LLr1, ep. ¢it. (oben Anm. 27),
57-60.

65 Zur kirchlichen Freilassung vor Konstantin vgl. E. HERRMANN, 0p. cif. (oben
Anm. 1), 116-49, fur die Zeit bis zum 5. Jh. /bid., 232-62. Das fritheste Gesetz,
CJ113, 1 vom J. 316, weist auf eine «schon lingst» (iam dudum) bestehende
Regelung hin. C/ 113, 1und 1 13,2 = CTHIV 7, 1 vom J. 321 sind die friihesten



272 K. L. NOETHLICHS

wurde damit ein Ort, in dem nun auch weltliche Rechtsakte
Giltigkeit erhielten. Die Bischofe (antistites) bekamen das
Recht zur weltlichen Beurkundung. Darin liegt die Bedeu-
tung der manumissio in ecclesia fur unsere FPragestellung,
weniger in der Befreiung von Rechtstormen oder in der
allen Klerikern gestatteten testamentarischen Freilassung
ohne Rechtsformalismus.66

andientia episcopalis:

Auch die bischotliche Richtertitigkeit in Fallen, wo es
um das zus praetorium vel civile ging 7, zeigt das Bestreben
des Kaisers, den christlichen Gemeindeleiter im offentlich-
rechtlichen Bereich wegen seiner grossen Autoritit und
Integritit einzusetzen. Die in der Forschung nach wie vor
heftig umstrittenen Fragen, in welcher Funktion der
Bischof urteilte, als arbiter oder iudex, sowie das Problem
einseitiger Provokation und damit der Echtheit von Con-
stitutio Sirmondiana 1 muss hier ebenfalls nicht ausfihrlich
diskutiert werden.®® Dazu nur folgende Bemerkungen: Fur

Gesetze, in denen Bischofe als Adressaten erscheinen. Nach Sozomenos, H/E 19
sollen es drei Gesetze gewesen sein, mit denen der Kaiser die Freilassung in der
Kirche regelte und die tur die Folgezeit gtltig blieben, vgl. unten S. 285.

% Wenn die Datierung von C/ VI 23, 15 auf 320, so O. SEEck, Regesten der Kaiser
und Pépste (Stuttgart 1919), 59 f., richtig ist, dann wire die Abfassung eines
formlosen Testaments bereits allen Reichsbewohnern moglich gewesen. Eine
Privilegierung fiir Kleriker bestiinde dann in der Moglichkeit, testamentarische
Freilassungen schriftlich ohne Zeugen oder nur mindlich (dann natirlich mit
Zeugen) rechtsgiiltig vollzichen zu koénnen.

87 Const. Sirmond. 1 vom J. 333; CTh 1 27, 1 0.]. (O. SEECK, Regesten, 57: 318);
vel Soz. HE Iy, 1.

68 Eine Auswahl neuerer Literatur: J. GAubpeMET, L’ Eglise dans I' Empire romain
(oben Anm. 1), 229-40; M. KASER, Das rim. Zivilprogessrecht (oben Anm. 24),
527-9; W. SELB, « Episcopalis audientia von der Zeit Konstantins bis zur Novelle
XXXV Valentinians Ill», in ZRG, RA 84 (1967), 162-217; K. L. NOETHLICHS,
«Materialien zum Bischofsbild aus den spitantiken Rechtsquellen», in /AC 16
(1973), 41 ff.; W. WALDSTEIN, art. ¢it. (oben Anm. 19); E. HERRMANN, 0p. cit.
(oben Anm. 1), 207-31; dazu W. WaLDSTEIN, in ZRG, RA 100 (1983), bes. 549;
P. E. P1eLER, Art. « Gerichtsbarkeit», in RAC X (1978), 471-4; J. MARTIN, 0p.
¢it. (oben Anm. 1), 95; 125; 207.



KIRCHE, RECHT UND GESELLSCHAFT 273

unsere Fragestellung hat die audientia episcopalis jenseits aller
Kontroversen m.E. die Bedeutung, dass sie eine Spezial-
form staatlicher ziviler Rechtsprechung sein sollte.%” Sie ist
zu sechen im Rahmen der schon genannten vielfiltigen
Bemuhungen Konstantins, die Rechtspflege auf der
Provinzebene zu verbessern (s.0.S. 258). Die Wendung an
einen Bischof war somit eine zeitweise Alternative zur
Rechtstindung im Verlaut eines Prozesses, der spitestens
mit der Verkindung des dann allerdings inappellabeln
Urteils und seiner Vollstreckung wieder in den staatlichen
Rahmen hereingeholt wurde. Die awdientia episcopalis sollte
der Verbesserung staatlicher Rechtsstrukturen dienen,
nicht aber ihrer Abschaffung und Zerstorung.”

Die Christianisierung der Gesellschaft durch Rechtsverordnung
unter Konstantin 1

Eine solche gesellschaftliche Christianisierung durch
Kaisergesetze, d.h. durch Anderung der bisherigen staatli-
chen Rechtsordnung 71, lisst sich fur Konstantin nur an
wenigen Stellen nachweisen. Expressis verbis findet sich

6 Anders J. MARTIN, 0p. ¢if. (Anm. 1), 22.

70 Im Praktischen bleibt allerdings manche Frage offen, etwa wenn beide Parteien
je einen anderen Bischof wollten. Es fragt sich auch, welche Bischofe jeweils in
Frage kamen. Ob bei einer Provokation vom éwdex in der Metropole an den
Bischof einer anderen c¢ivitas der Provinz der Prozess dadurch vereinfacht,
beschleunigt und dadurch verbilligt wurde, so z.B. E. HERRMANN, 0p. ¢/z. (oben
Anm. 1), 92 und zustimmend W.WaLpsTEIN, in ZRG, RA 100 (1983), 544
Anm. 4, darf durchaus bezweifelt werden. Die Funktionsfihigkeit des ganzen
Verfahrens beruhte, wie schon angedeutet (Anm. 6o), auf einem reichlich naiven
Vertrauen Konstantins in die Integritit und juristische Leistungsfihigkeit der
Bischofe. Die Bedeutung der audientia episcopalis in der Praxis darf man daher wohl
nicht tiberbewerten, darauf weist zu Recht P. E. PIELER, art. ¢it. (oben Anm. 68),

473 hin.
I Wobei die Religionspolitik im engeren Sinn hier ausgeklammert bleibt, vgl.
den Beitrag Pietri.



274 K. L. NOETHLICHS

m.W. in den erhaltenen Gesetzen tuberhaupt kein Beleg fir
christliche Intention. Fin christlicher Hintergrund ldsst sich
allerdings der Sache nach fir die Einfihrung des dies solis
erschliessen 72 oder wird von den Kirchenschriftstellern fir
einige Massnahmen behauptet: Exemplarisch dazu die
Kapitel T 8 und 9 bet Sozomenos. Hierzu gehoren die
Authebung von Erbbeschrinkungen bei Ehe- und Kinder-
losigkeit 73, eine allerdings nur fur Reiche interessante
Erleichterung, sowie das Verbot der Kreuzigung.7

Mit der offiziellen Einfithrung des Sonntages und, laut
Buseb (Vit. Const. IV 23), der Gedenktage der Mirtyrer,
begann ein fiir die Christianisierung der Gesellschaft wich-
tiger Prozess, das tiagliche L.eben mehr und mehr nach dem
christlichen Festkalender auszurichten 7. Diese Entwick-
lung fand mit C'7h 11 8, 19 vom Jahre 389 einen gewissen
Abschluss.

Die Behauptung des Euseb 76, Konstantin habe christ-
liche Beamte in der Reichsverwaltung als Provinzialstatt-
halter bevorzugt, lasst sich so zwar nicht belegen 77, zeigt
aber doch das Bewusstsein, dass staatliche Personalpolitik
auch ein Teil der Religionspolitik sein konnte. In die

2. CTh1l 8, 1 vom ]. 321, wo der Sonntag als Feiertag aber schon vorausgesetzt
ist; vgl. auch Eus. Uit Const. IV 18 f. und 23; Soz. HE 18.

B .GFh VI 16,  vom, | 3205 dagn Soz. HE [,

74 Aur. Vict. Caes. 41, 4; Soz. HE 18, 12 f. Dass dies aber keine Humanisierung
bedeutete, zeigt im Bereich der Religionsgesetzgebung z.B. C7h IX 16, 6 (358)
und XVI 10, 9 (385). Auch R. MACMULLEN betont, dass gerade das 4. Jh. ein
Hohepunkt an Grausamkeit im Strafrecht war: « Judicial Savagery in the Roman
Empire», in Chiron 16 (1986), 147-66, hier bes. 165 mit Hinweis auf A. Prcanior,
L’empire chrétien (Paris 21972), 454.

75 Z.B. auch die Gerichtstermine, vgl. M. A. BETHMANN-HOLLWEG, op. cit. (oben
Anm. 1), 191.

6.V, Const. T gy wgh Soz. HE 1°8.

77 Dazu R. v. HAEHLING, Die Religionsyugehorigkeit der hohen Amtstrager des romi-
schen Reichs seit Constantins 1. Alleinberrschaft bis zum Ende der Theodosianischen
Dynastie (Bonn 1978), s13-21; zu den Hofbeamten demnichst K. L. NoETHLICHS,
Art. « Hofbeamte», in R.AC. Das Material auch in PLRE I



KIRCHE, RECHT UND GESELLSCHAFT 27%

Rechtsordnung ging dieser Grundsatz allerdings erst unter
Theodosius I ein 8. Aus der Sicht Konstantins war eine
allgemeine Christianisierung politisch umso mehr geboten,
als der christliche Glaube in seinen Augen gerade nichts
Neues und Fremdes war, sondern seit Bestehen der Welt
existierte, nur zeitweise verschuttet wurde. 7 Verstarkte
gesetzgeberische Bemtihungen in dieser Hinsicht sind aber
kaum sichtbar.

Auf Seiten der Kirche zeichnet sich eine gewisse Off-
nung zum Staat ab, soweit die Kanones zeigen:

Cn. 56 von Elvira befasste sich mit dem stddtischen
Duumvirat. Christen konnten nun dieses Amt bekleiden,
sollten aber fir die Zeit ithres Amtsjahres der Kirche fern-
bleiben. In cn. 7 von Arles ging es um die Provinzebene: 8
Christen, die Statthalter in einer anderen cwvitas wurden,
bekamen vom Heimatbischof einen kirchlichen Begleitbrief
fur den neuen Ortsbischof mit, damit die geistliche Betreu-
ung, aber auch die kirchliche Kontrolle am Dienstort
gewihrleistet war.

Der umstrittene cn. 3 von Arles: De his, qui arma
projiciunt in pace, placuit abstineri eos a communione, hat m.E.
nichts mit der Frage des Kriegsdienstes zu tun 8!, sondern
besagt lediglich, dass gewalttitige Unruhestifter, Leute,
«die im Frieden ihre Waffen ausstrecken», aus der Kirchen-
gemeinschaft ausgeschlossen werden. Auch in diesem Ver-

8 CTh XVI 5, 25 vom ]. 395 mit Rickbezug auf Theodosius.

7 So Konstantin in dem bei Eus. 772 Const. 11 48 ff. zitierten Brief « An alle
Provinzenw», hier bes. Kap. 57.

80 Es scheint mir nicht zwingend, hieraus eine zeitliche Reihenfolge von Elvira
und Arles herzuleiten. Die insgesamt sehr rigoristischen Bestimmungen von
Elvira auch auf anderen Gebieten deuten eher auf spanische Besonderheiten, die
iiber lingere Zeit giiltig gewesen sein konnen. Eine Ubersicht iiber die bisherigen
Datierungen von Elvira bei J. OrLanpis/D. Ramos-Lisson, Die Synoden aunf der
therischen Halbinsel bis gum Einbruch des Islam (71r) (Paderborn 1981), 3-6.

81 So nach vielen R. LorENZ, art. ¢it. (oben Anm. 1), 17.



276 K. L. NOETHLICHS

stindnis behilt der Kanon aber eine staatsbejahende Gesin-
nung.

Es wird nun zu untersuchen sein, wie sich kirchliche
und staatliche Rechtsordnung jeweils weiterentwickelt ha-
ben und ob die von Konstantin gelegten Grundlagen zu
einer gegenseitigen Verzahnung weiter ausgebaut oder eher
abgebaut wurden.

Staatliche und kirchliche Verwaltungs- und Organisationsstrutur
337-361

Betrachten wir zunachst wieder die staatliche Entwick-
lung: Bis etwa 350 hat der weitere Ausbau der Militir-,
Reichs- und Hofverwaltung den Stand erreicht, der uns
noch, von sekundiren Abweichungen abgesehen, in der
Notitia Dignitatum Anfang des 5.Jh. vorliegt. Der Umbau
der Verwaltungsordnung ist also abgeschlossen. Die regio-
nale Verfestigung der obersten Verwaltungsbezirke, der
Prifekturen 82, wurde geprigt durch die Reichsteilung der
Konstantinsohne, nach Vorgaben der diokletianischen Tet-
rarchie. Eine bereits vorhandene Ost-West-Gliederung, die
auf die Anfinge des Prinzipats zuriickgeht, gerdt aus merk-
wirdigen Griinden, unter denen die Ambitionen des Atha-
nasius eine herausragende Rolle spielen, zu einer religitsen
Blockbildung (mit zusitzlichen Sondergruppierungen im
Osten), die sich zeitweise bis zur Gefahr militdrischer Kon-
frontation steigert 83, eine direkte Folge kaiserlicher Syno-
dalexekutionsgewalt unter den Bedingungen eines Doppel-
kaisertums, das auch religios gespalten ist. So wichtig dies
alles fur die politische und kirchliche Geschichte dieser

82 Eine neuere umfassende Darstellung der Staatsverwaltung unter Constantius
bietet C. VOGLER, Constance 11 et 'administration impériale (Strasbourg 1979).

83 Dazu K. M. GIRARDET, Kaisergericht und Bischofsgericht (oben Anm. 51), 106-10;
141-9.



KIRCHE, RECHT UND GESELLSCHAFT 277

Jahre war, Auswirkungen auf die staatliche Rechtsordnung
des sich weiterhin als (rechtliche) Einheit verstehenden
Reiches hatte diese Konfrontation nicht. Innerhalb der
Kaisergesetzgebung spielt die Sicherung der dekurionalen
Aufgaben eine besondere Rolle 84. Davon waren auch die
christlichen Kleriker betroffen, wie spater zu zeigen sein
wird (s.u.S. 285-2806).

Zur kirchlichen Verwaltungs- und Organisationsstruktur
bis 361:

Dem weiteren Ausbau der staatlichen Verwaltung unter
den Konstantinséhnen standen auf kirchlicher Seite keiner-
lei Anderungen gegeniiber, weder in der Gemeindestruktur
noch im synodalen Bereich aut Provinzebene. Die Konzils-
bestimmungen der Zeit, wobei dem Konzil zu Sardika die
weitaus wichtigste Bedeutung zukommt 85, ergeben viel-
mehtr das Bild einer Kirche, die eine allzu schnelle Etablie-
rung im weltlichen Bereich bremsen, die die in Nicaea
festgelegten Organisationsstrukturen schiitzen und vertei-
digen muss, weil sie von innerkirchlichen Missbriuchen
bedroht sind: Translationen von Bischéfen kommen immer
hiufiger vor, und zwar stets nur von einer kleineren in eine
grossere Stadt (Sardica, cn.1, vgl.cn.11) 8. Die Attraktivitit
des Bischofsamtes steigt zunehmend: Reiche Leute und
Anwilte interessieren sich mittlerweile dafiir (Sardica,

8 CTh XII 1, 14; 18; 29; 33; 46.

85 Das Datum, 342 oder 343, ist immer noch umstritten, dazu als neuere Unter-
suchungen: T.D. BarxEes, « Emperor and Bishops, A.D. 324-344: Some Pro-
blems», in AJAH 3 (1978), 67-9 = Early Christianity and the Roman Empire
(London 1984), XVIII 67-9 (Herbst 343); H. Chr. BRENNECKE, Hilarius von
Poitiers und die Bischofsopposition gegen Konstantius 11. Untersuchungen 3ur 3. Phase des
arianischen Streites (337-361) (Berlin/New York 1984), 25-9 (Herbst 342). Als
Textausgabe wurde hier zugrundegelegt: P. P. loan~ou, Discipline générale antique
1, 2: Les canons des synodes particuliers (Grottaferrata 1962), 159 ff.

86 Kirchlicherseit verboten waren urspriinglich aber wohl nur eigenmichtige
Translationen, nicht Versetzungen, vgl. dazu E. Heckropr, Die Kanones von
Sardika, aus der Kirchengeschichte erlautert (Jena 1917).



278 K. L. NOETHLICHS

cn.10), und auch kleinere Dorfer wollen jetzt ihren Bischof
haben (Sardica, cn.6; Laodicaea, cn.57). Ubergriffe und
Einmischungen von Bischofen in andere Gemeinden in
vielfiltiger Form werden zum Problem (Sardica,
cn.3;14;15;19). Im Zusammenhang mit dieser unerwiinsch-
ten Dynamik wird es immer wichtiger, bessere Moglichkei-
ten kirchlicher Konfliktregelung zu finden, die den neuen
Gegebenheiten mehr Rechnung tragen. Die Schwierigkeit
der neuen Situation besteht vor allem darin, dass in der
Person des Athanasius Glaubensfragen mit Personal-, Dis-
ziplinar- und Prozessrechtlichen Problemen verkntipft wer-
den. Die Kirche geriet unter Entscheidungszwang; das
Ergebnis dieses Zwanges ist cn.3 von Sardica. Somit sind
die dort getroffenen Regelungen, die sich mit dem Problem
abgesetzter Bischofe befassen, der einzige Bereich kirchli-
cher Organisationsstruktur, in dem unter den Konstantin-
sohnen Anderungen zu verzeichnen sind. Da diese Ande-
rungen aber in der Praxis keine Auswirkungen hatten,
braucht auf die vielfiltigen Probleme des cn.3 von Sardica
nicht ausfihrlich eingegangen zu werden. Zur Charakteri-
sierung der neuen prozessualen Regelungen mag folgendes
genugen: 87

Streit unter Bischofen sollte grundsitzlich innerhalb
einer Provinz geschlichtet werden, ohne Bischofe aus ande-
ren Provinzen hinzuzuziehen, so wie es dem Metropoliten
nach cn.14 von Antiochia moéglich gewesen war. Die Stel-
lung des Metropoliten wird insofern also beschnitten. So
spielt er auch im weiteren Verfahren, wenn Einigung inner-
halb der Provinz nicht moglich ist, keine Rolle mehr. Seine
Stelle sollte der romische Bischof (Julius) tibernehmen, an
den sich der Verurteilte und (oder) die verurteilenden
Bischofe wenden konnten, um das Utrteil tberprifen zu
lassen. Allein der romische Bischof entschied dann, ob ein
neues Verfahren mit ginzlich anderen Bischofen, nimlich

87 Ausfiihrlich dazu K. M. GirarDpET, « Appellation (oben Anm. 4), 117-21.



KIRCHE, RECHT UND GESELLSCHAFT 279

solchen der nichstgelegenen Provinz, stattfinden sollte.
Auf Wunsch des Verurteilten konnte ein romischer Pres-
byter in Stellvertretung des romischen Bischofs hinzugezo-
gen werden. Aber auch dies entschied allein der romische
Bischof selbst. Damit war, wenn auch nicht ‘qualitativ’,
aber doch institutionell eine zweite Instanz eingerichtet,
Synodalurteile also appellabel. Ob diese zweite Instanz aber
titig wurde, d.h. ob das erstinstanzliche Synodalurteil
Rechtskraft erhielt, lag nur in der Hand des romischen
Bischofs, um damit, wie cn.3 formuliert, das Andenken des
Apostels Petrus zu ehren.

Fur die Frage der kirchlichen Organisationsstruktur
scheint mir an dieser Regelung, die, wie gesagt, in der
Praxis zundchst keine Rolle spielte, doch folgendes bemez-
kenswert: Zum ersten Mal, soweit ich sehe, wurde damit
versucht, innerkirchlich eine ‘reichsweite’ Organisations-
form fiir Konfliktlosungen zu schaffen, die ohne staatliche
Eingriffe funktionieren konnte. Dieses Modell war auch
wohl als direkte Konkurrenz zur bisherigen Rolle des Kai-
sers gedacht, der allzu sehr in die innerkirchlichen Pro-
bleme hineingezogen worden war und dessen Stellung nun
erstmals in Frage gestellt wurde, soweit es seinen Einfluss
auf Synoden betraf. Die Rolle, die der romische Bischof
jetzt spielen sollte, ist m.E. funktional mit der des Kaisers
identisch. Weder Kaiser noch romischer Bischof waren
selbst das eigentliche Entscheidungsgremium, sondern ein
Kollektiv von Bischofen, dessen Zusammensetzung variiet-
te, dessen Einberufung aber von einer Einzelperson
abhing. Manches erinnert dabei an die Rolle Konstantins in
der Frithphase des Donatistenstreites (Rom, Atles). Uber-
flissig ist es m.E., die neue Regelung mit der weltlichen
appellatio und supplicatio zu vergleichen 8, schon deshalb,

8 Kritisch diskutiert bei K. M. GIrRaArRDET, «Appellatio», 117-20 und Ders.,
Kaisergericht und Bischofsgericht (oben Anm. 51), 126-8, dessen Schlussfolgerungen
ich aber nicht ganz teilen kann.



280 K. L. NOETHLICHS

weil die Kaiser seit Konstantin ithre Rolle selbst so nie
verstanden und zwischen weltlicher und kirchlicher Utrteils-
findung immer unterschieden haben 8.

Damit aber sind wir bei der Frage nach dem Verhaltnis
beider Rechtsordnungen zueinander fir die Zeit der Kon-
stantinsohne:

Das Verhaltnis staatlicher und kirchlicher Rechtsordnung uein-
ander 337-361

Verwaltungs- und Organisationsstruktur:

Im Vergleich zur Situation unter Konstantin ergibt sich fir
den Zeitraum bis 361 keine engere Verzahnung der beiden
Organisationen. Der nichste Schritt, Verwaltungsstruktur
und kirchlichen Rechtsgang der weltlichen Di6zeseneintei-
lung anzupassen (s.0.S. 267 f.), ist frithestens flr das Jahr
376 mit C'Th XVI 2, 23 nachweisbar. Die Verinderungen,
die innerhalb der Organisationsstruktur die Epoche des
Constantius so wichtig machen, betreffen das Verstandnis
der Reichssynode. Je mehr diese durch den Kaiser, ganz in
der Nachfolge seines Vaters, zum Werkzeug einer bestimm-
ten Religionspolitik wurde, desto mehr stellten die Unter-
legenen die Rolle des Kaisers im synodalen Bereich in
Frage. Als Reaktion auf einen Kaiser, der nach dem Urteil
Ammians ritum omnem ad suum trabere conatur arbitrinm (XXI1
16,18), also eine engere Verzahnung von Kirche und Staat
in seinem Sinne wohl gern gesehen hitte, entstanden

89 So ist kein Fall bekannt, dass Kaiser Bischofe abgesetzt hitten, die nicht vorher
schon kirchlich verurteilt gewesen sind, dazu K. M. GirarDpET, Kaisergericht...
(oben Anm. 51), 148 Anm. 187a. Es darf auch daran erinnert werden, dass das bei
Athanasius (Flist. Arian. 33) tibetlieferte Wort des Constantius, «was ich will, soll
Kanon sein», vom Kaiser selbst ausdriicklich an die Duldung der 6stlichen
Bischofe gebunden wird, dazu auch R. KveiN, Constantins 11. und die christliche
Kirche (Darmstadt 1977), 9 f.



KIRCHE, RECHT UND GESELLSCHAFT 281

Ansitze zu einer Theorie, die das Verhiltnis von Kirche
und Kaiser (nicht Staat!) neu formulierte. Ausgelost wurde
dies durch die Polemik des Athanasius und seiner Anhin-
ger. Inhalt der neuen Theorie war nicht die prinzipielle
Trennung von Kirche und Kaiser %0, sondern eine grossere
Distanz beider voneinander und genauere Kompetenzab-
grenzung. Die Eigenstindigkeit beider Rechtsordnungen
wird in dieser Theorie vorausgesetzt. Die Inhalte weltlicher
und kirchlicher Ordnung sind vorgegeben, brauchen nicht
neu definiert zu werden, wohl aber iht Verhiltnis zueinan-
der angesichts der konkreten Religionspolitik des Constan-
tius. So ist es primir die Person des Kaisers, die Gegen-
stand der Kritik ist, dessen Taten als « Proomien des Anti-
christ» 91 empfunden wurden, so dass man ernsthaft auch
an Exkommunikation denken konnte. Wichtige Kritik-
punkte sind dabei nach Athanasius, um nur ithn herauszu-
greifen: Der militirische Rahmen ‘arianischer’ Synoden %2
und tberhaupt die Verbindung von Arianern und Militir
wird angeprangert, deren Auswirkungen er am eigenen
Leib verspirt hatte . Der Kaiser vermischt weltliche und
kirchliche Ordnung (Hist. Arian. 34), ein Vorwurf, der
auch von Hosius in einem bei Athanasius zitierten Brief
erhoben wird (7bid., 42 f.). Schliesslich geht es auch um die
Unabhingigkeit synodaler Entscheidungen von kaiserli-
chen Eingriffen (7bid., 52). Damit zielt die Kritik aber ins
Prinzipielle: Sie bedeutete in ihrer letzten Konsequenz, dass
die kaiserliche Synodalgewalt beschnitten werden sollte
oder, anders formuliert: Kirchliche und staatliche Rechts-

% Dazu bes. R. KrLEIN, 9p. cit. (oben Anm. 89), 105-56; ]J. GAUDEMET, La
Sformation... (oben Anm. 1), 197 ff.

N Athan, Hist. Arian. 8o.

92 Zum Begrift ‘Arianer’ vgl. Athan. Apol. de fuga sua 27. Ist hier der Begtiff zum
ersten Mal nachweisbar?

9% Athan. Apol. de fuga sua 24; Hist. Arian. 11; Apol. sec. ady. Arian. 36; 71;
72.



282 K. L. NOETHLICHS

ordnung sollten in der weltlichen Spitze nicht enger ver-
tflochten, sondern im Gegenteil gerade dort mehr entfloch-
ten werden. Zu dieser Tendenz passt ja auch das o.g.
Modell .bischoéflicher Appellation von Sardica.

An dieser Stelle sei es mir gestattet, den Bereich der
Rechtsordnungen kurz zu verlassen und einen Blick ‘dahin-
tet’ zu werfen, auf den tatsichlich schon erreichten Stand
staatlicher und weltlicher Verflechtung gerade auch in der
Spitze beider Rechtsordnungen, d.h. zwischen Kaiser und
Bischofen. Quelle dazu sind die Kirchenschriftsteller, die in
der Nachfolge Eusebs Kirchengeschichte als Teil der poli-
tischen Geschichte verstehen.?* Eine Begriindung dazu gibt
Sokrates im Proomium zum 5. Buch seiner Kirchengeschich-
te 95: Kirchliche und weltliche Geschichte sind wegen der
engen Verbindung der Probleme auf beiden Seiten, auch
wegen der gleichen politischen Schicksale eng miteinander
verknipft. In dieser Begrindung zeigt sich aber auch, dass
eigentlich beide Rechtsordnungen doch etwas Verschiede-
nes sind, die Vermischung beider auch Unrecht ergeben
kann. Dazu einige Beispiele aus der Zeit des Constantius:
Die Vertreibung des Paulus von Konstantinopel und Ein-
setzung des Macedonius geschah «eher durch Beamten- als
durch Kirchenrecht» %. Bei den Gewalttitigkeiten dieses
Macedonius den Orthodoxen gegentiber arbeiteten Bischof
und Kaiser zusammen: Macedonius liess sich alle Massnah-
men vom Kaiser genehmigen 97 oder benutzte zumindest
kaiserliche Befehle als Vorwand %. Bei der Absetzung des

% Dazu F. WinkELMANN, «Rolle und Problematik der Behandlung der Kirchen-
geschichte in der byzantinischen Historiographie», in K/io 66 (1984), 257-69.

% Dazu L. Cracco-Rucaint, «The Ecclesiastical Histories and the Pagan His-
toriography. Providence and Miracles», in A#henaeu N.S. 55 (1977), 125.

% Socr. HE II 16: o 10D Emdpyov pdAiov, fj 010 EkkAnolaoTikoD Kavovog
&v3poviletar.

97 Soct. HE 11 27: vOpm kupobcodar.
% So Soz. HE 1V 20, 3: BaciAéwg npécTayud mTpoicyOLEVOC.



KIRCHE, RECHT UND GESELLSCHAFT 283

Macedonius nutzen seine Gegner den «kaiserlichen Zorn»
aus und missbrauchen ithn %. In der bei Theodoret geschil-
derten Unterredung des Constantius mit dem rdmischen
Bischof Liberius (A £ II 16) behauptet letzterer, die Abset-
zung des Athanasius sei von den Bischofen aus Angst und
Furcht vor dem Kaiser unterschrieben worden. Im weite-
ren Verlauf dussert sich Liberius auch sehr selbstbewusst
zur mittlerweile 6konomischen Leistungsfahigkeit der Kir-
che, die zur Abhaltung ihrer Synoden durchaus nicht
(meht) des carsus publicus bedirfe. Interessant ist in diesem
Zusammenhang auch der meist weniger beachtete Einwurf
des Bischofs Epiktet, der Teilnehmer des Gespriches war,
dass Liberius sich in der Frage des Athanasius nur deshalb
so starrsinnig zeige, um sich spiter vor den Senatoren in
Rom rithmen zu koénnen, den Kaiser umgestimmt zu
haben. Ob dieser Vorwurf nun berechtigt war oder nicht,
er zeigt, wie zu der Zeit die hochsten kirchlichen Expo-
nenten wie selbstverstindlich in Kategorien weltlicher
Machtpolitik dachten.

Zusammenfassend ldsst sich sagen: Seit Konstantin war
die kirchliche Organisationsstruktur zweigeteilt. Neben der
Gemeinde- und Provinzialordnung entstand, von Anfang
an unter staatlicher Regie, die Reichssynode. Diese bot sich
fir den Kaiser als Machtinstrument zur Durchsetzung einer
bestimmten Religionspolitik auch weiterhin an. Daher ist es
nicht verwunderlich, dass gerade hier die Fragwirdigkeit
kaiserlicher Synodalgewalt im Bewusstsein der unterlege-
nen Parteien klar wurde. Es gab kirchlicherseits in Sardica
Versuche, in der Frage verurteilter Bischofe die Reichssy-
node und damit staatliche Einflussmoéglichkeiten auszu-
schalten und durch ein systemimmanentes, auf kleinere
Einheiten wieder zuriickgreifendes, dennoch reichsweites
Modell mit dem réomischen Bischof zu ersetzen. Aber man

9 Soz. HE 1V 24, 3: dnoypnoapevol 6& 1§ opyfi Paociiémg.



284 K. L. NOETHLICHS

konnte nicht ernsthaft an die vollige Abschaffung der
Reichssynode denken, solange ein Kaiser, der im Besitz des
Gewaltmonopols war, selbst Religionspolitik betreiben
wollte. Die Abhingigkeit der Kirche vom Kaiser blieb also
erhalten. Ein interessanter Gradmesser fliir diese durchaus
schwankende Abhingigkeit ist die Rolle des romischen
Bischofs unter Constantius.

Der Klerus 337 — 361

Zunichst zur Stellung des Klerus im genannten Zeit-
raum im Spiegel der Kanones. Es ldsst sich eingentlich nur
die Tendenz bestitigen, die bereits fiir die Organisations-
struktur allgemein genannt wurde: Wegen einer in der
Praxis immer enger werdenden Verflechtung der Gemein-
den untereinander sowie von Klerus und Welt hiufen sich
die Amtsvergehen. Die Synoden sehen sich gendtigt, in
verstirktem Masse auf die Einhaltung des kirchlichen «Ka-
nons» zu achten. Auf die klerusinternen Probleme braucht
hier nicht eingegangen zu werden. Ich greife nur einen
Punkt heraus, der fiir das Verhiltnis weltlicher und kirch-
licher Rechtsordnung von Belang ist: Der allzu hiufige
Kontakt von Bischofen mit dem Kaiserhof (comitatus), ein
Problem, das in den Kanones 7-9 von Sardica geregelt
wurde, weil es offenbar ein aktuelles Problem war. Der
wesentliche Inhalt ist: Solche Reisen wurden untersagt, die
nicht aus karitativen Griinden erfolgten, sondern, wie es im
lat. Text heisst, um dignitates saeculares et administrationes zu
erlangen. Damit ist seitens der Kirche umschrieben, auf
welchem Gebiet beide Rechtsordnungen zusammenarbeiten
sollten: Bei der Bekimpfung von inigua vis und in der
Unterstitzung Bedurftiger wie Witwen und Waisen (cn. 7).
Um der Gefahr zu langer Abwesenheit des Bischofs von
der Gemeinde, aber wohl auch um der Gefahr eines zu
engen Kontaktes zur weltlichen Zentrale vorzubeugen,



KIRCHE, RECHT UND GESELLSCHAFT 285

wurden Diakone mit solchen Missionen beauftragt (cn. 8),
ausser wenn eine schriftliche kaiserliche Einladung vorlag
(cn. 7). Das ganze Verfahren lief zudem tber den Metro-
politen, der den zu entsendenden Diakon bestimmte und
den Inhalt der supplicationes genehmigte, ferner epistulae
commendaticiae an alle Mitbischofe der Gegend ausstellte, in
der sich der Kaiser gerade befand (cn. 9).1% Wenn nach cn.
21 zusatzlich noch diejenigen Bischofe, die an Hauptstras-
sen wohnten, ithre Kollegen kontrollieren sollten, die an
den Kaiserhof reisten, so ist das institutionalisierte Miss-
trauen kaum noch tberbietbar. Bemerkenswert ist allen-
falls, dass man personliche Kontakte zum Kaiser, sofern
solche vorhanden waren, im Dienst karitativer Aufgaben
nutzen durfte.

Auf der staatlichen Seite zeigt sich demgegeniiber kein
vergleichbares Misstrauen. Fir die Bereiche der awdientia
episcopalis und manumissio in ecclesia ertahren wir von keiner-
lei Anderungen im Zeitraum bis Julian. Zur Freilassung in
der Kirche enthalten die Codices ausser den genannten
konstantinischen (s.Anm.6s5) keine weiteren Gesetze. Das
entspricht der Bemerkung des Sozomenos (//E 1 9), dass
diese Regelung Konstantins fiir die Folgezeit gultig blieb.
Zur episcopalis audientia gibt es erst wieder ab 398 Kaiser-
gesetze (G- 1 4,7).

Anders verhilt es sich mit der staatlichen Privilegierung
des Klerus unter Constantius. Hier sind wichtige Anderun-
gen zu verzeichnen. Versucht man die verschiedenen Rege-
lungen 191 insgesamt zu charakterisieren, scheint mir fol-
gendes wichtig: Konstantin hatte versucht, bei umfassen-
der steuerlicher Privilegierung den Zugang zum Kleriker-

100 Auf die Sonderrolle des romischen Bischofs soll hier nicht niher eingegangen
werden.

101 Einschligig sind: C7h XVI 2, 8-16; VIII 4, 7; XII 1, 49; XIII 1, 1, dazu
K. L. NoerHLICHS, art. cit. (oben Anm. 61) und demnichst H.-]. HORSTKOTTE,
op. cit. (oben Anm. 62), 42-59.



286 K. L. NOETHLICHS

amt zu beschrinken. Die folgende Gesetzgebung zeigt, dass
dies offenbar nicht durchsetzbar war. Constantius liess
daher fir den Bereich der Kuriallasten personelle Beschrin-
kungen fallen 102, unterwarf aber die Klerikervermogen
und klerikale Handelsgewinne der Steuerpflicht. Dies
geschah nach C7% XVI 2,15 vom Jahre 360 in ausdrick-
licher Absprache mit den Synodalen von Rimini. Somit
bildet C7h XVI 2,15 ein einzigartiges Zeugnis fur die
Verkntupfung kirchlicher und weltlicher Rechtsordnung.
Fir unseren Untersuchungszeitraum ist dieser Beleg singu-
lar.

In C7h XVI 2,15 wurde erstmals zwischen dem (steu-
erfreien) Kirchenvermogen und dem jetzt prinzipiell steu-
erpflichtigen Vermogen des einzelnen Klerikers unterschie-
den. Einzelheiten der Besteuerung enthalt C'7 XII 1, 49
vom Jahre 361: Das Ausmass, in dem der Klerus zu Kuri-
atspflichten herangezogen wurde, richtete sich nach einer
komplizierten Abstufung und Kombination aus Weihegrad
und personlicher Integritat. Fir das Zusammengehen von
Kirche und Staat in dieser Frage ist in diesem Zusammen-
hang wohl auch interessant, dass u.a. quasi ein «polizeili-
ches Fihrungszeugnis» des Statthalters notig war, um die
personliche Wiirdigkeit von Klerikern festzustellen. Denn
in solchen Fillen war auch jetzt noch véllige Steuerbefrei-
ung moglich. Nach unten reichte die Skala bis zur Abtre-
tung des gesamten Vermogens an die Kurie. Bemerkens-
wert an den Regelungen von C7% XII 1,49 ist die heraus-
ragende Stellung des Bischofs, der bedingungslos ginzlich
fre1 von Kuriallasten blieb. Allerdings galt dies ja nur fur
die bereits amtierenden Bischofe. Da das Amt, im Normal-
fall jedentalls, nur tber einen innerkirchlichen cursus zu
erlangen war, trat in Zukunft die Steuerbefreiung mogli-

102 Bestimmte stidtische Steuerfunktionen sind allerdings mit dem Klerikerstand
unvereinbar; solchen Funktioniren ist daher die kirchliche Laufbahn verboten,
vegl. CTh X111, a9, 2.



KIRCHE, RECHT UND GESELLSCHAFT 287

cherweise nicht mehr automatisch ein, wenn z.B. ein Kle-
riker bis zum Amt des Presbyters steuerpflichtig war. Das
Gesetz geht auf diesen Fall nicht ein, so dass die Frage
offen bleiben muss. Da es pro Stadt jeweils nur eiten
Bischof gab, ist es denkbar, dass auch in Zukunft mit der
Weihe zum Bischof eine vorherige Steuerpflicht erlosch.
Wie dem auch sei, die Gesetzgebung des Constantius zeigt
jedenfalls eine hohe Wertschitzung des Bischofsamtes, die
durch C7h XVI 2,12 vom Jahre 355 unterstrichen wird:
Darin riumte der Kaiser den Bischofen einen eigenen
Gerichtsstand nur vor ithren Mitbischofen ein. Der
Gesetzestext, so wie er uberliefert ist, enthilt keine Ein-
schrankungen, so dass dieses Privileg wohl fir Klagen aller
Art galt.103 In seiner Haltung den Bischofen gegeniiber
steht Constantius somit ganz in der Tradition seines Vaters,
so wie sich in seiner Gesetzgebung auch nichts von den
innerkirchlichen Auseinandersetzungen und damit etwa
eine Bevorzugung nur bestimmter Bischofe widerspie-
gelt.

Uberblickt man die weitere Entwicklung der Kleriker-
privilegierung, erweisen sich die Regelungen des Constan-
tius zwar als richtungweisend, aber nicht als Endpunkt der
Entwicklung. Ein weiterer, letzter Schritt ist ab 364 greif-
bar, der vielleicht mitbedingt war durch die allzu unprak-
tikablen Bestimmungen von C7h XII 1, 49: Kuriatspflich-
tige Kleriker mussten in jedem Fall ihr Vermogen der
stidtischen Kommune zur Verfligung stellen oder, ab etwa
381 belegt, es war eine Doppelmitgliedschaft in Klerus und
Kurie moglich, wobei den Klerikern beziiglich der Kuriats-
pflichten nur noch Befreiung von munera personalia einge-

103 Erst CTh XVI 2, 23 vom ]. 376 zieht eine Grenze zwischen innerkirchlich zu
regelnden negotia ecclesiastica und Kriminaldelikten, die simtlich vor den weltlichen
Richter gehoren.



288 K. L. NOETHLICHS

raumt wurde.1%4 Die finanziellen Anreize, Kleriker zu wer-
den, wurden fiir bestimmte Schichten also immer gerin-
ger.

Betrachten wir die Entwicklung unter dem Aspekt der
Rechtsordnungen, so ergibt sich: Die Klerikerprivilegie-
rung Konstantins war eher eine Ausgrenzung aus der
Gesellschaft, nicht eigentlich ein Beitrag zur Integration
von Kirche und Staat. Mit Constantius beginnt eine gegen-
liufige Politik: Die staatliche Organisation holt den Klerus
mehr und mehr zu sich herein, die Geistlichen werden, von
Ausnahmen abgesehen, als Biirger der staatlichen Rechts-
ordnung unterworfen. Der Anspruch des Staates steigt, der
Freiraum der Kirche schwindet. Aber dies war eben auch
durch das von der Kirche in diesen Jahren hochgespielte
Herrenwort bei M¢. 22,21 legitimiert: « Gebet dem Kaiset,
was des Kaisers ist...».10

Christianisierung der Gesellschaft bis 361

Bei diesem letzten hier zu untersuchenden Bereich
mochte ich mit einem Blick auf die staatliche Personalpo-
litik beginnen, weil sie, bei aller Problematik, doch ein
gewisser Gradmesser fur die Christianisierung der Gesamt-
gesellschaft ist, vielleicht sogar bewusst als Instrument
der Christianisierung ‘von oben’ eingesetzt wurde, wenn-
gleich der Nachweis schwierig ist (s. dazu unten mit
Anm. 108).

Das, was FEusebius schon fur Konstantin behauptet
hatte, nimlich die Bevorzugung christlicher Beamter (s.S.
274), lasst sich als allmahlicher Prozess bei Constantius in
Ansitzen zeigen. Der Anteil christlicher Beamter wichst
und erreicht nach den Untersuchungen v. Haehlings auf

104 C7h XII 1, 59 vom ]J. 364; XII 1, 84 vom J. 381; XII 1, 115 vom J.
386.

105 Zitiert z.B. von Hosius bei Athanasius, /Hist. Arian. 44 in einem Brief an
Constantius.



KIRCHE, RECHT UND GESELLSCHAFT 289

der Ebene der hohen Reichsbeamten erstmals eine knappe
Mehrheit zugunsten der Christen.l% Der christliche
Schwerpunkt liegt eindeutig im Osten. Hier bildet das Amt
des praefectus Aegypti eine gewisse Ausnahme. Es ist mog-
lich, dass dies mit der Bekimpfung des Athanasius zusam-
menhangt 107, lasst sich aber kaum beweisen, da wir die
personalpolitischen Entscheidungskriterien der Kaiser in
den meisten Fallen nicht kennen.!%® Auch im Bereich der
Hofbeamten finden wir jetzt die ersten Christen: Der ma-
gister officiorum Florentius, der praepositus s. cubiculi Eusebi-
us, der guaestor Flavius Taurus, der magister scrinzi Thalas-
sius.19? Es sei in diesem Zusammenhang auch darauf ver-
wiesen, dass spatestens mit Konstantin wieder mehr Sena-
toren zur Reichsverwaltung herangezogen wurden 110, die
ab Constantius auch im Hofdienst erscheinen, wenngleich
es sich zunichst nur um ‘Aufsteiger’ handelt.!!! Damit war
eine Entwicklung in Gang gesetzt, die den Senatorenstand
auf lange Sicht umso mehr christianisieren musste, je mehr
die Religionszugehorigkeit zum Christentum die Karriere
forderte.1'2 Hs gibt unter Constantius auch bereits einen

106 R. v. HAEHLING, o0p. cit. (oben Anm. 77), 527-35.

107 So R. v. HAEHLING, 533 und 565 f.

108 Dazu K. L. NoerHLICHS, in JAC 21 (1978), 197 f.

109 Die Nachweise in PLRE 1, dazu demnichst auch K. L. NoETHLICHS, art. ¢if.
(oben Anm. 77).

10 M.T.W. ARNHEIM, The Senatorial Aristocracy in the Later Roman Empire (Ox-
ford 1972), 49-73. Arnheims eigene Darstellung der diokletianischen Zeit (39-48)
zeigt aber, dass auch unter Diokletian zahlreiche Posten der Reichsverwaltung
traditionell senatorisch besetzt waren. Daher erscheint es mir wenig einleuchtend,
wenn Arnheim zwischen Diokletian und Konstantin in dieser Hinsicht eine
scharfe Trennung vornehmen will (169).

1 W, KuHOFF, op. cit. (oben Anm. 16), 247.

112 Scheinkonversionen beklagt schon Eusebius, 1772, Const. IV 54; zum proso-
pographischen Befund unter Konstantin vgl. R. v. HAEHLING, op. ¢i7. (oben Anm.
77), 515. M.T.W. ARNHEIM, 0p. ¢/, (oben Anm. 110), 169 sicht in dem Riickgriff
Konstantins auf mehr Senatoren von vorn herein eine bewusste Christianisier-
ungsabsicht der westlichen Aristokratie, vgl. dazu aber Anm. 108.



290 K. L. NOETHLICHS

Fall, wo umgekehrt ein weltlicher Beamter spiter in den
Kirchendienst Uberwechselte: Eleusius, palatinus vor 3509,
wurde Bischof von Cyzikos. 113

Gesetzgeberische Massnahmen, die moglicherweise
oder sicher christlich motiviert waren und die Gesamtge-
sellschaft betrafen, sind folgende: C'7% Il 12,1 und 2 (vom
Jahre 342 und 355): Verbot einer Ehe mit der Tochter des
Brudets oder der Schwester sowie mit der Frau des Bruders
oder der Schwester der ersten Frau.

Erstmals finden sich Gesetze zum Schutz der Griber
(CTh IX 17,1-4), wobei auf das alte Sepulchralrecht der
pontifices noch Bezug genommen wird (C7h IX 17,2).
Moglicherweise bekimpft C7h IX 17, 4 (357°?) schon spe-
ziell die christliche Reliquiensuche 14, C7h IX 25,1 vom
Jahre 354 bestrafte den Raub heiliger Jungfrauen und Wit-
wen, wohl zwecks spiterer Ehe, ein Gesetz, das sicher auch
die Haltung der Kirche in dieser Frage widerspiegelt. Frag-
los christlich ist natirlich C7h XV 8,1 vom Jahre 343,
wonach christliche Sklavinnen, die als Prostituierte in Bor-
dellen arbeiteten, nur von christlichen Klerikern oder son-
stigen Gldubigen freigekauft werden durften, allerdings
nicht, ohne dem bisherigen Besitzer einen angemessenen
Preis gezahlt zu haben.

Uber die weitere Ausgestaltung des tiglichen Lebens
nach dem christlichen Festkalender sind fur die Zeit bis 361
keine FErlasse tberliefert. Aber eine Bemerkung etwa bei
Ammian (XXI 2,5), dass Julian zu Epiphanias die christli-
che Kirche besucht, sowie andere Nachrichten desselben
Autors zeigen, wie das Christentum eine gesellschaftlich

13 PILRE 1 277. Far die frihere Zeit ist m.W. nur Auxentius, #ofarius unter
Licinius, nachweisbar, der spiter Bischof von Mopsuestia wurde: PLRE 1
141 f.

WS .. Huic autem poenae subiacebunt et qui corpora sepulta aut religuias contrectave-
rint.



KIRCHE, RECHT UND GESELLSCHAFT 291

bestimmende Kraft zu werden begann, deren Wirkung
schon tber die romischen Grenzen hinausreichte.!1>

Die Mehrheitskirche stand durchaus hinter diesem Pro-
zess. Sie verstand sich als gesellschaftsstabilisierend und
war bereit, gesellschaftssprengende Ideen und Entwicklun-
gen zu bekampfen. Als Beleg dafir greife ich aus unserem
Zeitraum nur das Konzil von Gangra (um 341°?) heraus,
ohne auf die konkreten Hintergriinde einzugehen.!1® Die
Kanones dieser Synode verurteilten denjenigen, der den
Ehestand verschmihte oder geringachtete (cn.1; 4;9;10;14)
und verboten, unter dem Vorwand der Askese die Familie
im Stich zu lassen (cn.15). Auch das Institut der Sklaverel
sollte durch das Christentum nicht gefihrdet werden: Wer
einen Sklaven aus religiosen Grinden uberredete, seinen
Herrn zu verachten und ihn zu vetlassen, verfiel dem
Kirchenbann.

Kirchliche und weltliche Rechtsordnung sollten neben-
einander, teilweise miteinander existieren, nicht aber gegen-
einander.

Zusammenfassung

Zur Charakterisierung  kirchlicher und weltlicher
Rechtsordnung unter den Konstantinséhnen erwies es sich
als sachlich notwendig, zunichst niher auf die konstantini-
schen Grundlagen einzugehen. Uberblickt man den gesam-
ten Zeitraum von Konstantin bis Constantius, ergibt sich

115 Nur fiur die Zeit des Constantius: Amm. XIV 9, 7; XV 5, 31; XV 7, 6-10;
XVIII 10, 4; XX 7, 7; XXI 16, 18; XXII 11, 3-8. Zur Rolle des Christentums in
der romischen Aussenpolitik unter Constantius, vgl. R. KLEIN, ap. ¢z, (oben
Anm. 89), 166-2069.

116 Zu den Hintergrinden vgl. K. Baus/E. Ewic, Die Reichskirche nach Konstantin
dem Grossen (Freiburg 1973), 381 f. = H. JEpINn (Hrsg.), Handbuch der Kirchenge-
schichte 11 1.



204 K. L. NOETHLICHS

Unter dem besonderen Aspekt unserer Fragestellung
lasst sich abschliessend resumieren: Bis zum Tode des
Constantius war die kirchliche Rechtsordnung strukturell
noch keine ‘staatstragende’ Kraft, die Kirche noch kein
integrierender Bestandteil der spatromischen Gesellschaft.
Zwischen der Rechtsordnung und dem tatsachlich bereits

erreichten Grad an Christianisierung bestand eine deutliche
Differenz.



KIRCHE, RECHT UND GESELLSCHAFT 295

DISCUSSION

M. Barnes: May I begin the discussion by asking what precisely in
the canons of the Council of Elvira leads you to date them after 320
rather than c. 300? After that, I should like to pose a similar question
about the canons of the Council of Antioch, which you attribute to the
Dedication-Council of 341 on grounds of content rather than to an
earlier council in the late 320’s, as appears to be indicated by the list of
bishops who subscribed to the canons. Can one disjoin canons and
subscriptions? And is the content really incompatible with the situation
which existed in 328, one year after Eustathius of Antioch and several
other eastern bishops had been deposed in a virtual purge of the most

prominent supporters of the Nicean formula?

M. Noethlichs: Die Datierung von Elvira spiter als 306, das heute
meist gebrduchliche Datum, scheint mir insgesamt wegen der Situation
einer Kirche nach der Verfolgung geboten, sofern Elvira tiberhaupt ein
echtes Konzil war und keine Kanonessammlung darstellt (vgl. Vortrag
Anm. 80). Konkret deutet m.E. auch cn. 56 (Duumvirat fur Christen)
darauf hin, ebenso cn. 30, wo von swbdiaconys die Rede ist, ein Begriff,
der m.W. sonst erst in spiteren Konzilien auftaucht und bis dahin
immer (?) hypodiaconus heisst, etwa bei Cyprian. Meines Wissens datiert
die Uberlieferung das Konzil “kurz vor Nicaea”, also 323/4; das Gegen-
argument, das Itinerar des Hosius lasse das nicht zu, ist kaum durch-
schlagend, wie A. Lippold in anderem Zusammenhang angedeutet hat
(Miscellanea Hlistoriae Elcclesiasticae V1 1 (Bruxelles 1983), 19 mit Anm.
60). Aber die Bemerkung zur Datierung war auch mehr als Anregung
gedacht, nicht als Ergebnis intensiver Forschung zu dieser Frage. Das-
selbe gilt fiur die Datierung der Kanones von Antiochia. Mir scheint
nach — zugegebenermassen fliichtigen — Uberpriifung der Argumen-
tation von Schwartz nicht alles wirklich einleuchtend. Ich habe nicht
behauptet, dass ich fiir eine Datierung auf 341 (Kirchweihsynode) bin,

sofern es vorher noch Moglichkeiten fiir eine Antiochenische Synode



292 K. L. NOETHLICHS

fur die beiden Rechtsordnungen m.E. ein grundlegender
Unterschied: Die staatliche Seite war in einem dynamischen
Prozess der Neugestaltung bis hin zu Constantius begriffen.
In diese Dynamik sollte aus der Sicht des Staates auch die
kirchliche Ordnung an verschiedenen Stellen einbezogen
werden. Die Kirche stellt sich demgegentiber eher bewah-
rend und abwehrend dar. Aus der theologischen Orientie-
rung an der stidtischen Bischofsgemeinde ergab sich kein
grosser Organisationsbedarf. FEine gewisse strukturelle
Entwicklung ist nur bis Nicaea zu verzeichnen, wihrend
andere, fiir den internen Bereich wichtige Ordnungskrite-
rien offenbar schon vor Konstantin festlagen und in Nicaea
reichsweit lediglich neu bekriftigt wurden. Gerade diese
‘0kumenische’ Dimension macht die Bedeutung Nicaeas fiir
die Folgezeit aus, fiir die Einschiarfung alter wie fir die
Geltung neuer Normen. Zu den Neuerungen gehort die
Synodalordnung in Form der Metropolitanverfassung, die
dann in Antiochia vollendet wurde: Die Synode geriet in
unmittelbare Abhingigkeit vom Metropoliten. Die An-
lisse, die dazu fihrten, eine Provinzialsynode fest im kirch-
lichen Rechtssystem zu institutionalisieren, lagen in dem
praktischen Zwang, die Gemeindeleiter stirker zu kontrol-
lieren. Die dahinterliegenden Griinde kann man vielleicht
ganz allgemein mit dem Begriff einer zunehmenden “‘Ver-
weltlichung” beschreiben.

So wichtig also Nicaea war, der Typ solcher Konzilien,
d.h. die staatlich organisierte Reichssynode, erwies sich aus
oben genannten Griinden (s.S. 17 ff.) als problematisch fir
die Kirche. Bemerkenswert ist, dass ‘Reichskategorien’ nir-
gendwo Eingang in die kirchliche Organisationsstruktur
fanden, bis auf den Versuch in Sardica, den romischen
Bischof in ein reichsweites Appellationssystem einzubauen.
Die grosste territoriale kirchliche Einheit blieb im Unter-
suchungszeitraum grundsitzlich die weltliche Provinz. Al-
lerdings gab es bestimmte Ausnahmen, die beweisen, dass



KIRCHE, RECHT UND GESELLSCHAFT 293

die Angleichung kirchlicher an staatliche Verwaltungsein-
heiten ithre Grenzen hatte, also keinen Wert an sich dat-
stellte.

Die Verzahnung von Kirche und Staat war unter Kon-
stantin in Form der audientia episcopalis und manumissio in
ecclesia gegeben. Diese Massnahmen blieben auch unter
Constantius unverandert gultig.

Die in Antiochia auf Konzilsebene erstmals formulierte
Wendung an die Staatsgewalt, um innerkirchliche Be-
schlisse durchzusetzen, zeigt, wie sich die Kirche den Ein-
bau des Staates in ihre Rechtsordnung vorstellte.

Weitere institutionelle Verknlpfungen von Staat und
Kirche gab es nicht. Die Metropolitanverfassung orien-
tierte sich zwar unmittelbar an der weltlichen Ordnung,
stellt aber keine Einbeziehung kirchlicher Strukturen in
weltliche dar. Von einer wirklichen Integration des Klerus
in die Staatsordnung kann m.E. erst unter Constantius
gesprochen werden.

Die Besonderheit seiner Regierung — unter der Frage-
stellung unseres Themas — liegt dariber hinaus aber in
einer Hntwicklung, die eher eine gegenliufige Tendenz
zeigt: Kirchliche Kritik an der kaiserlichen Synodalgewalt
forderte, die Spitzen beider Rechtsordnungen mehr zu
trennen, die beiderseitigen Kompetenzen klarer abzugren-
zen. Insbesondere wurde den Bischofen ein zu enger Kon-
takt mit dem Kaiserhof durch Synodalbeschliisse verbo-
ten.

Zeigen somit Staats- und Kirchenorganisation insge-
samt bis 361 eher bescheidene Berihrungspunkte und rela-
tiv wenig institutionelle Verkniipfung, lisst sich von Kon-
stantin bis Constantius auch kein gesetzgeberisches Kon-
zept erkennen, die Gesamtgesellschaft durch Rechtsverord-
nung zu christianisieren. Im Gbrigen spiegelt sich weder in
den Kaisergesetzen der Zeit, noch in den Kanones ein
Ost-West-Gegensatz wider.



296 DISCUSSION

(vielleicht nach 335?) gibt. Prinzipiell halte ich eine Trennung von
Subskriptionen und Kanones fiir moglich, dazu aber wiren intimere
Kenntnisse des Handschriftenbefundes nétig, die ich nicht habe. Ich
fihle mich also eigentlich nicht kompetent, hier eine klare Antwort zu
geben. Prinzipiell halte ich selbstverstindlich die Situation nach Abset-
zung des Eustathius fiir vereinbar mit den Antiochenischen Kanones,
nur wirde mir die Zeit des Constantius insgesamt besser passen. Aber,
ich wiederhole, dies sollte nur Anregung zu einer Neutliberprifung sein,

die Kompetentere als ich leisten sollten.

M. Frend: The problem of the participation of Christians in muni-
cipal and imperial executive office is complicated. In the West, where the
tradition continued of accepting that the state represented the ‘secular
age’ as against Christianity, Lactantius is definite that a Christian should
not accept the office of magistrate, as this would almost certainly involve
him in shedding blood (/nsz. VI 20). One can discern how such ideas
continued to be held by examples of Damasus’ praise (c. 380) of the
soldier-martyr Nereus for throwing his arms away, and also in Paulinus
of Nola’s doubts about the rectitude of his acceptance of office as a
provincial governor. The alternative view, however, was gaining sup-
port as shown in Canons 7 and 9 of the Council of Arles. I would place
Elvira at around this time, perhaps in 308-309, before Hosius had betake
himself to Constantine’s court at Trier. After 312 I cannot see any point
in his career when he would be simply resuming his duties as bishop in

southern Spain rather than being occupied in Constantine’s court.

Mme Cracco Ruggini: 11 problema della contradditorieta fra il com-
portamento coerente di un cristiano e quello di un funzionario imperiale
si pone con insistenza ancora al tempo di Ambrogio, e dunque fra i
Valentiniani e Teodosio: basti rammentare il passo della ita Ambrosii
(cap. 7) ove Paolino racconta come Ambrogio, ancora governatore delle
Aemilia et Lignria, per evitare il battesimo e l'ordinazione episcopale
applicasse puntigliosamente le sue prerogative di /udex, tortura inclusa; e

poi le lettere di Ambrogio — come piu tardi di Agostino, sotto la sua



KIRCHE, RECHT UND GESELLSCHAFT 297

influenza — ove si ribadisce 'incompatibilita fra sacerdozio e tortura o
condanna a morte, pur in ossequio alla legge.
Non credo pertanto che elementi di questo genere possano essete

utilmente sfruttati per una datazione di atti conciliari.

M. Pietri: 1) Cest Schwartz, je pense, qui a composé la vulgate sur
les canons d’Antioche en contestant leur attribution au Concile de la
Dédicace. Cependant, dans une collection ancienne, la Prisca (Turner),
les canons sont introduits avec la mention: i dedicatione. Cela signifie au
moins que ces canons ont été tres tot attribués au Concile de la Dédi-
cace.

2) Pour rester dans la législation canonique, j’ajouterai une remarque
sur les canons de Sardique. Le systeme d’appel qu’ils dessinent n’a jamais
été utilisé; ce qui indique a quel point ils sont rédigés pour la circons-
tance; ils servent a justifier @ posteriori les procédures utilisées de 340 a
343 (le Concile de Rome de 340 et ensuite la réunion de Sardique

elle-méme).

M. Noethlichs: 1) Zu Antiochia habe ich jetzt den Eindruck, dass es
sich wohl wirklich lohnen wirde, die Sache nochmals neu aufzugrei-
fen.

2) Die Problematik der Uberlieferung der Kanones von Satdica ist
mit durchaus bewusst. Ich habe z.B. versucht, die Nuancen der Abwei-
chungen des griechischen vom lateinischen Text moglichst zu iiberge-
hen, weil sie fiir das abstrakte Modell m.E. entbehrlich sind. Im tbrigen
stimme ich Thnen voll zu, was die Bewertung der Kanones von Sardica
hinsichtlich ihrer praktischen Anwendung betrifft. Fiir mich waren sie,
soweit es sich um das ‘“Appellationsmodell” handelt, auch nur gedankli-
che Realitit innerhalb der kirchlichen Rechtsordnung, ohne konkrete

Auswirkungen.

Mme Cracco Ruggini: Vorrei sapere se € possibile abbozzare una
risposta, per 'epoca che qui interessa, a questa domanda: fino a qual
punto personaggi che divennero vescovi dopo essere stati funzionari

imperiali (magari in decenni piu tardivi, ma con formazione e mentalita



298 DISCUSSION

riconducibili al tempo di Costanzo) poterono influire su strutture eccle-

siastiche ancora fluide e in via di consolidamento, contribuendo a plas-

marle — piu o meno coscientemente — secondo modelli statuali e
imperiali? Linguaggio e pretese di competenza ecclesiastica per esempio
di un Ambrogio di Milano — dopo il 375 — appaiono in questo senso
significativi.

M. Noethlichs : Ich firchte, Thre interessante und wichtige Frage ldsst
sich quellenmaissig flir die Zeit bis ca. 361 kaum beantworten. Es ist
sicher von vorn herein plausibel, dass Personlichkeiten, die vorher im
Staatsdienst waren und dann Kleriker, insbesondere Bischofe, wurden,
durch ihre Lebens- und Berufserfahrung auch kirchliche Strukturen
irgendwie mitbestimmt haben. Schwierig wird allerdings der konkrete
Beweis. Schon der prosopographische Befund tiber ehemalige Staatsbe-
amte, die Bischof wurden (bis 361), ist dusserst mager; ein Beispiel habe
ich genannt (S. 290). Uber einen speziellen Einfluss solcher Leute auf
kirchliche Strukturen kann ich schlechterdings nichts sagen.

Es durfte kein Zufall sein, dass einem bei diesem Problem immer
zuerst ‘Ambrosius’ einfillt. Diese Art des Auftretens erklirt sich doch
wohl auch auf dem Hintergrund eines als Fuhrungsschicht neu geord-
neten und mit neuem Selbstbewusstsein versehenen Senatorenstandes ab
den siebziger Jahren des 4. Jh. Ambrosius war, wenn ich recht sehe,
tatsachlich der erste Senator und hohere Reichsbeamte, der das Selbst-
bewusstsein (um nicht zu sagen ‘die Arroganz’) dieser Schicht auf das

hochste Kirchenamt, dazu noch in der Kaiserresidenz, ubertrug.

M. Pietri: Cest a I’époque de Théodose, comme le note notre
collegue Noethlichs, que la politique impériale s’efforce d’adapter la
géographie ecclésiastique aux grandes circonscriptions administratives. Il
suffit de considérer, pour s’en convaincre, le canon 5 du Concile de
Constantinople et surtout les lois d’application sur la promulgation du
Concile (C7Th XVI 1, 3; cf. mon étude «Damase et Théodose», in
Epektasis. Mélanges... J. Danié¢lon (Paris 1972), 627-634). Pour chaque
diocese civil, 'administration doit s’assurer que les évéques sont en

communion avec le prélat établi dans la métropole diocésaine. Mais le



KIRCHE, RECHT UND GESELLSCHAFT 299

systeme est, pour ’Orient, déja ébauché par Constance (voir en particu-
lier le role attribué pour le diocese pontique a Dianaeus de Césarée en

Cappadoce).

M. Noethlichs : Ich bin Ihnen dankbar fiir den letzten Hinweis, denn
solche geographischen Strukturen haben in der Regel eine lingere
Geschichte. Sie stiitzen mit Ihrem Beispiel meine Sicht der Entwicklung,
dass im Osten ‘kirchliche Geographie” weltlichen Verwaltungseinheiten
teilweise voranging. So wie nun diese besondere Form staatlicher und
kirchlicher Integration im Osten erst unter Theodosius I vollzogen wird,
so gilt das auch noch fiir einen anderen, fiir mich ganz wichtigen Punkt
fur ‘Integration’, den ich, quasi als Ausblick, abschliessend noch anmet-
ken mochte: Die gesetzlich vorgeschriebene Rechtgliubigkeit fiir
Beamte bzw. der Ausschluss von Andersgliubigen aus dem Staatsdienst.
Diese Gesetzgebung beginnt auch erst unter Theodosius I, so dass ich
auch von daher glaube sagen zu diirfen, dass bis zum Tode des Con-
stantius die Verflechtung von Kirche und Staat noch nicht sehr tief

gewesen ist.



=
i

o ey s
(SR




	Kirche, Recht und Gesellschaft in der Jahrhundertmitte

