
Zeitschrift: Entretiens sur l'Antiquité classique

Herausgeber: Fondation Hardt pour l'étude de l'Antiquité classique

Band: 34 (1989)

Artikel: Die Diskussion über den Willen und das Wesen Gottes,
theologiegeschichtlich beleuchtet

Autor: Meijering, E.P.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-660729

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-660729
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


II

E. P. Meijering

DIE DISKUSSION ÜBER DEN WILLEN UND
DAS WESEN GOTTES,

THEOLOGIEGESCHICHTLICH BELEUCHTET

Wenn man innerhalb der Grenzen eines Vortrages zum
arianischen Streit Ausführungen machen will, dann birgt
dieses die Gefahr in sich, dass über die vielen und vielfältigen

Ereignisse — auch die kirchenpolitischen Ereignisse
— im vierten Jahrhundert jeweils zu wenig gesagt wird.
Ich werde deshalb keinen Überblick über die Geschichte
des arianischen Streites bieten, sondern den Versuch
machen, den bekannten Kern des Gegensatzes noch einmal
theologiegeschichtlich zu beleuchten.

Der Gegensatz spitzt sich auf die Frage zu: Ist Christus
durch den Willen Gottes erschaffen oder aus dem Wesen
Gottes gezeugt worden? Bei der Diskussion um diese

Frage greifen beide Parteien auf die Tradition zurück,
indem sie sich mit der Tradition legitimieren und ihre
Gegner als Vertreter ketzerischer Positionen der Vergangenheit

anschwärzen. Wir wollen zu zeigen versuchen, in
welcher Weise Arius (Arianer) und Athanasius traditionelles

Gedankengut für eigene Zwecke gebrauchen. Die
Begriffe Wille und Wesen Gottes spielen auch in der
späteren Theologie (insbesondere in der Theologie der
spätmittelalterlichen Nominalisten und der Reformatoren) eine



36 E. P. MEIJERING

wichtige Rolle, namentlich in den Diskussionen um die
intellektuelle Neugierde, curiositas. Man kann hierbei die

Frage stellen, nicht nur wie von jenen späteren Theologen
der arianische Streit beurteilt wird, sondern auch welches
Licht die spätere Entwicklung auf diesen Streit wirft. Wir
wollen also den Versuch machen, die Bedeutung des

arianischen Streites zu beleuchten, indem wir sowohl die
vornizänische Theologie als auch die spätere Lehrentwicklung

zum Vergleich heranziehen, also zu zeigen, von
welchen Impulsen er geprägt wurde und welche Impulse von
ihm ausgegangen sind.

In der vornizänischen Theologie richten wir unsere
Aufmerksamkeit vor allem auf Irenäus und Origenes, weil
ihre Theologien stark auf die weitere Lehrentwicklung
eingewirkt haben. Bei Origenes ist dieses in der alexandri-
nischen Theologie klar der Fall, bei Irenäus muss Bekanntschaft

mit ihm in der alexandrinischen Theologie im vierten
Jahrhundert wahrscheinlich genannt werden,1 auf jeden
Fall ist das bei Irenäus vorliegende Gedankengut weitgehend

bei einem Athanasius wiederzufinden, sei es aufgrund
direkter Lektüre, sei es über die Tradition.

Die Polemik des Irenäus gegen die gnostische
Emanationslehren ist eine klare Reduktion der Schöpfungslehre
auf den freien und nicht weiter erklärbaren Willen Gottes.
Bereits im ersten Satz des zweiten Buches gegen die Häresien,
das eine rationale Widerlegung der gnostischen Systeme
bieten will, wird gesagt, man müsse mit der Feststellung
beginnen, dass der Schöpfer, über dem es keinen anderen
Gott gibt, alle Dinge aus eigenem freien Willen geschaffen

1 Es gibt einen Papyrus mit einem Irenausfragment aus Ägypten, der offenbar aus
dem dritten Jahrhundert stammt, siehe F. Uebel, «Der Jenaer Irenauspapyrus.
Ergebnisse einer Rekonstruktion und Neuausgabe des Textes», in Eirene 3 (1964),
51 ff.



ÜBER DEN WILLEN UND DAS WESEN GOTTES 37

habe.2 Dieses schliesst auch den Glauben an einen Gott ein:
Über einem aus souveränem Willen handelnden Gott kann
es keinen anderen geben, 3 und er kann auch nicht einem
Schicksal unterworfen sein. 4 Der freie Wille Gottes
schliesst auch die Vielheit der Emanationen aus. Von dieser
Vielheit gilt nach Irenaus einerseits, dass sie innerhalb der

gnostischen Systeme unendlich, und jegliche Beschränkung
willkürlich sein müsste, da jedes Urbild ein Abbild eines
anderen Urbildes wäre, andererseits, dass sie vom Glauben
an den freien Schöpfer her zu gross ist.5 Es genügt, wenn
man glaubt, dass der Schöpfer das Urbild der Schöpfung
selbst erfasst und nach ihm die sichtbare Schöpfung
erschaffen hat.6 Diesen Willen Gottes kann man weiter
nicht erörtern; jegliches Bemühen zu zeigen, weshalb Gott
die Welt gerade so und nicht anders erschaffen hat, ist
verwerfliche Neugierde.7 Hier offenbart sich auch ein klarer

Argwohn gegenüber der Erforschung der Naturgesetze.8

Kenntnis der Naturgesetze ist nach Irenäus offenbar
eine Bedrohung des Glaubens an den allmächtigen Willen
Gottes. Neugierde offenbart sich ebenfalls in der populär-
philosophischen Frage, was Gott denn vor der Erschaffung
der Welt getan habe. Irenäus antwortet hier kurz, die
Beantwortung dieser Frage solle man Gott selbst überlas-

2 Adv Haer. II i, i (ed. W. W. Harvey): Bene igitur habet a primo et maximo
capitulo inchoare nos, a Demiurgo Deo, qui feat caelum et terram et omnia quae in eis sunt,

quem u blasphemantes extremitatis fructum dicunt; et ostendere, quod neque super eum neque

post eum est ahquid; neque ab altquo motus, sed sua sententia et hbere fecit omnia, cum sit
solus Deus, et solus Dominus, et solus Conditor, et solus Pater, et solus continens omnia, et

omnibus ut sint ipse praestans.
3 Siehe ausser dem in der vorigen Anmerkung zitierten Satz z.B. noch Adv. Haer.
II 20, 2.

4 Adv. Haer. II 4,4, II 18, 4.
5 Adv. Haer II 20, 2.
6 Adv. Haer. II 1, 3; II 3, 1, II 3, 2, II 6, 3; II 20, 1, II 20, 2; IV 34, 1.

1 Adv. Haer. II 39.
8 Adv. Haer II 41, 2.



38 E. P. MEIJERING

sen. Der Christ soll nur glauben, dass die Welt einen
zeitlichen Anfang hat.9 Die bei Augustin zitierte 10 (allerdings

von ihm abgelehnte) Antwort: «Da erschuf Gott die
Hölle für diejenigen, die die Tiefen ergründen wollen!», ist
offenbar dem Irenaus nicht bekannt. Er kommt dieser
Antwort an einer anderen Stelle nahe, wenn er den Gno-
stikern im Zusammenhang mit ihren Emanationstheorien
droht, sie müssten im Jüngsten Gericht über jedes unnütz
gesprochene Wort Rechenschaft ablegen.11 Diese These
kommt der von Augustin zitierten Antwort eben nur nahe
und ist offenbar nicht von ihr inspiriert worden, sonst
müsste man wohl erwarten, dass er sie bei der Frage: «Was
tat Gott, bevor er die Welt erschuf?» ausdrücklich vorgebracht

hätte.
Die Berührung mit dem Piatonismus ist hier ziemlich

oberflächlicher Art. Irenäus billigt den Heiden (und hier
wird in erster Linie wohl an die Platoniker zu denken sein)
zu, sie hielten den Schöpfer fur den höchsten Gott.12 Das
ist eine im Mittelplatonismus nicht ungebräuchliche Ti-
mäusinterpretation.13 Die berühmte Stelle aus dem Timäus,
an der gesagt wird, Gott habe die Welt aus neidloser Güte
erschaffen, ist auch dem Irenäus bekannt.14 Er ist sich
offenbar nicht dessen bewusst, dass es einen Unterschied
macht, ob die ewige Güte oder der freie Wille Gottes die
Ursache der Welt ist: Wenn es die ewige Güte ist, dann ist

9 Adv. Haer. II 41, 4.
10 Cotif. XI 12 (14); zum Hintergrund dieser Frage vgl. E. P. Meijering, Augustin

über Schöpfung, Ewigkeit und Zeit. Das elfte Buch der Bekenntnisse (Leiden 1979),

48 ff.
11 Adv. Haer. II 28.

12 Adv. Haer. II 8, 2.

13 Siehe z.B. Albmus, Epitome (sive AlSaaKdA-lKÖi;) 12, 1; 27, 1; Varro bei Aug.
Civ. VII 28; Apul. Plat. I 11; Attic, fr. 3 (ed. J. Baudry).
14 Timaeus 29 e: ayaSbc, fjv, äyoScö 8s oü8si<; nepi oöSevöt; oüSstiote £yyly-
vetcu (proven;' toütoi) 8'ektö<; cöv jtdvxa on pdAacrra £ßoiAii$r| yeveaöai
7tapa7t^.T|cna feautep, Adv. Haer. HI 41.



ÜBER DEN WILLEN UND DAS WESEN GOTTES 39

Gottes Schöpfungshandeln ewig, ist es der freie Wille, dann
ist es zeitlich einmalig.15 Ferner ist er sich nicht darüber im
Klaren, dass von neidloser Güte eigentlich nur bei einer
Erschaffung aus einer chaotischen Materie gesprochen werden

kann (was die Lehre Piatons im Timäus ist) und nicht
bei einer Erschaffung aus dem Nichts (so die Lehre des

Irenaus und der meisten frühchristlichen Theologen). Der
Schöpfer kann der chaotischen Materie eine wohl geordnete

Existenz nicht missgönnen wollen, es ist aber, wenn
man die Gesetze der Logik streng handhabt, schwer
einzusehen, wie er dem absoluten Nichts etwas nicht missgönnen
könnte.

Die Art und Weise der Zeugung des Sohnes aus dem
Vater wird von Irenäus als für den Menschen unerkennbar
bezeichnet.16 Es muss durchaus für wahrscheinlich gehalten
werden, dass er diese Zeugung auf den Willen Gottes
zurückführt. Nach ihm ist generatio ein anderes Wort für
prolatio, Hervorbringung,17 und er hat keinen Einwand
dagegen, dass man von Gott sagt, dass er die Materie
hervorgebracht hat (protulit).18 Da die Hervorbringung der
Materie auf den Willen Gottes zurückgeführt wird, bedeutet

dieses, dass sowohl die Schöpfung der Welt als auch die

Zeugung des Sohnes ein Produkt des Willens Gottes ist.
Die Ewigkeit des Sohnes wird von Irenäus klar ausgesprochen,

die Zeitlichkeit der Welt ebenfalls, die Welt ist also
das zeitliche, der Sohn das ewige Produkt des Willens
Gottes.

15 Siehe z.B. K. Kremer, «Das 'Warum' der Schöpfung: 'quia bonus vel/et quia
voluit'?», in Parusia. Studien %ur Philosophie Piatons und %ur Problemgeschichte des

Piatonismus. Pestgabe fur Johannes Hirschberger, hrsg. von K. Flasch (Frankfurt/M.
1965), 241 ff.
16 Adv. Haer. II 42, 3-4.
17 Adv. Haer. II 42, 4: Si quis itaque nobis dixerit: Quomodo ergo Filiusprolatus a Patre
est? dicimus et, quia prolationem istam, stve generationem nemo novit.
18 Adv. Haer. II 42, 4: Hoc autem idem et de substantia materiae dicentes, non peccabimus,

quomam Deus earn protulit.



4° E. P. MEIJERING

Während Irenäus keine Schwierigkeiten hat, die zeitliche

Welt auf den freien Willen Gottes zu beziehen, hat
Origenes grosse Probleme mit der Vorstellung, Gott habe
sich an einem gewissen Zeitpunkt zur Erschaffung der
Welt entschlossen. Die popularphilosophische Frage, was
Gott denn vor der Erschaffung der Welt getan habe, nötigt
ihn zu der Feststellung, dass Gott natürlich nie untätig
gewesen sein kann.19 Die erste in diesem Zusammenhang
von ihm vorgeschlagene Lösung knüpft an die kirchliche
Tradition an: Die Welt ist im ewigen Sohn, der ewigen
Weisheit Gottes, vorgebildet worden.20 Mit dieser Feststellung

ist einerseits die Behauptung vermieden, die
Geschöpfe seien ungeworden, andererseits auch die Behauptung,

dass Gott, nachdem er vorher nichts Gutes gewirkt
habe, sich zum Wirken hin verändert habe.21 (Von solch
einer ewigen Präfiguration der Welt in Gott ist auch bei
Irenäus die Rede,22 aber er benutzt diesen Gedanken weiter
nicht systematisch im Zusammenhang mit der Lehre vom
ewigen Schöpfer und der zeitlichen Schöpfung.) Die zweite,

von Origenes gebotene Lösung knüpft an stoische
Gedanken an: Diese Welt hat zwar einen zeitlichen Anfang
und ein zeitliches Ende, das bedeutet aber nicht dasselbe
für Gottes Schöpfungshandeln, da Gott vor dieser Welt
andere Welten erschaffen hat und nach dieser Welt andere

19Princ. III 5, 3; zur Theologie des Origenes als Hintergrund des anamschen
Streites siehe auch R Lorenz, Artus judar^ans? Untersuchungen %ur dogmen-

geschichtlichen Einordnung des Arius (Gottingen 1979), 67 ff.
20 Princ. I 4, 4 '.In hac igitur sapientia, quae semper erat cum Patre, descripta semper
merat ac formata conditio, et numquam erat quando eorum, quae futura erant, praefiguratio
apud sapientiam non erat.
21 Princ. I 4, 5: Et hoc modo fortassis pro nostra mfirmitate pium ahqmd de deo sentire

videbimur, ut neque ingenitas et coaeternas deo creaturas dicamus, neque rursum cum nihil
bom prius egerit deus, in id ut ageret esse cornersum.

22 Siehe oben Anm. 6.



ÜBER DEN WILLEN UND DAS WESEN GOTTES 41

erschaffen wird.23 Nach Origenes ist die Schöpfung das

Produkt des Willens Gottes,24 unsere Welt und jede andere

Welt, jeweils für sich genommen das zeitliche Produkt, alle
Welten zusammen, also die gesamte Schöpfung, das ewige
Produkt.

Der Sohn wird nach Origenes aus dem Willen des

Vaters gezeugt.25 Da der Sohn ewig ist, ist er also das ewige
Produkt des ewigen Willens Gottes. Wenn er der Sohn der
Liebe Gottes genannt wird, dann ist er in diesem Sinne
auch für den Sohn des Willens zu halten.

In der Sicht des Irenäus und des Origenes müssen zwei
Lehrmeinungen als heterodox gelten: die Behauptung der

Ewigkeit dieser Welt (bei Origenes freilich nicht der

Schöpfung) und die Behauptung der Zeitlichkeit des Sohnes.

Die Rückführung sowohl der Welt als auch des Sohnes

auf den Willen Gottes ist in der vornizänischen Theologie
die normale dogmatische Position. Der Unterschied
zwischen dem Sohn und der Welt besteht darin, dass die
zeitliche Welt durch den Willen Gottes erschaffen, der Sohn

aus dem Willen Gottes erzeugt worden ist, wobei nicht bei
allen Autoren klar wird, ob die Erzeugung aus dem Willen
als überzeitlich gedacht ist. Es ist also von vornherein zu

erwarten, dass bei der Kerndebatte zwischen Arianern und
Athanasius: «Ist der Sohn durch den Willen Gottes
erschaffen oder aus dem Wesen Gottes erzeugt worden?»
beide Seiten sich auf die Tradition berufen konnten.

23 Prtnc. III 5, 3, zu den stoischen Gedanken zur ewigen Welterneuerung siehe
E. Zeller, Die Philosophie der Griechen in ihrer geschichtlichen Entwicklung III i
(Darmstadt 1963), 156 ff., C. J. de Vogel, Greek Philosophy III (Leiden 1959),
55 ff., siehe auch F.-H. Kettler, «Die Ewigkeit der geistigen Schöpfung nach

Origenes», in Reformation und Humanismus — Robert Stupperich %um 6j. Geburtstage

hrsg. von M. Greschat und J. F G. Goeters (Witten 1969), 272 ff.
24 Siehe z.B. Princ. II 9, 5 : creatori deo nec voluntas summt bonique opens nec

perficiendi facultas deest ahnlich formuliert Irenäus, Adv. Haer. IV 63, 1.

25 Prtnc. IV 4, 1; siehe dazu die Anmerkung von A. Dihle, The Theory of Will in
Classical Antiquity (Berkeley/Los Angeles/London 1982), 226.



42 E. P. MEIJERING

Anus hat seme Position — vielleicht absichtlich —
nicht ganz eindeutig formuliert. Einerseits sagt er, der
Sohn sei vor allen Zeiten vom Vater erzeugt worden,26 —
eine These gegen die von der Tradition her gar nichts
einzuwenden ist. Auch die von den Orthodoxen so
leidenschaftlich bekämpfte These, der Sohn sei durch den Willen
Gottes erschaffen worden, wird mit der Kautele vorgetragen,

diese Erschaffung habe vor der Zeit stattgefunden.27
Die berühmte ananische Wendung fjv itoxs öxs oök fjv o Yloq
sagt offenbar absichtlich nicht was sie nach Athanasius
meint oder meinen muss: 28 Es war einmal eine Zeit, in der
der Sohn nicht war. Es wird ausdrücklich kein Subjekt zu
dem fjv genannt. Es mag sein, dass Arius hiermit die ihm
von Athanasius unterstellte Absicht verfolgt, seine Hetero-
doxie zu verbergen, aber es kann auch ein anderes Motiv
vorliegen: Wie G.C. Stead gezeigt hat29, ist Arius einer
bestimmten Form des Piatonismus verpflichtet, nämlich
dem des Atticus und Plutarch, die den Schöpfungsmythos
im Timaus buchstäblich interpretieren. Er muss gewusst
haben, dass nach Piaton die Zeit mit der Welt erschaffen
worden ist.30 Wenn nach Arius der Sohn der Mittler bei der

Schöpfung der Welt ist, dann ist er es auch bei der Erschaffung

der Zeit. In dem Falle kann die Erschaffung des

Sohnes noch nicht in der Zeit stattgefunden haben. —
Auch von Origenes her kann Arius wissen, dass zeitliche
Kategorien nicht auf den ewigen Gott ubertragen werden

26 Siehe H. G Opiiz (Hsg.), Utkitnden %nt Geschichte def Auamschen Streites,
Athanasius Werke 1U i (Betlin/Leipzig 1934), Urkunde 6,2 oiSapsv eva &SÖV

YEvvfiaavta utöv povoyevfj Tipo xpöv^v aicovicov.
27 Urkunde 6,3 &sXfi|iaTi tod Osoö 7tpö xpovcov Kai 7ipö aicbvcov KiiaOev-
xa
28 C ontra Arianos I 11 1 13.
29 G C Src\D, «The Platonism of Anus», in JThS 15 (1964), 16 ff., vgl
R. Lorenz, op cit (oben Anm 19), 62 ff

7imaeus 38 b Xpövoc; 5'ouv psx' oupavou ysyovsv



ÜBER DEN WILLEN UND DAS WESEN GOTTES 43

dürfen.31 Der Versuch des Arius hier Zurückhaltung zu
üben, d.h. die Erschaffung des Sohnes vor der Zeit
stattfinden zu lassen und nicht ausdrücklich zu sagen, es habe

eine Zeit gegeben, m der der Sohn nicht war, lässt sich
dadurch erklären, dass seine These f)v Ttoxe öxe oük fjv ö Y16<;

mit der platonischen Lehre der Erschaffung der Zeit
zugleich mit der Welt her zu bestreiten sein würde, sofern
man xpovoc; als Subjekt zu fjv verstünde.32

Die Geschopflichkeit des Sohnes wird damit
ausgedrückt, dass er semen zeitlichen Anfang im Willen Gottes
findet. Obwohl Arius die These vermeidet, es habe bereits
Zeit vor der Welt gegeben, spricht er doch in zeitlichen
Kategorien über den uberweltlichen Gott: 33 « Es war
einmal, als Gott allem war und noch nicht Vater, später wurde
er auch noch Vater... Gott war allem, das Wort und die
Weisheit waren noch nicht. Im weiteren Verlauf (stxa), als

er uns schaffen wollte, erschuf er ein Wesen und nannte es

Wort, Weisheit und Sohn, um durch ihn uns zu erschaffen.»

Hier wird, entgegen der auch z.B. bei Origenes
vorliegenden platonischen Tradition, von einem zeitlichen
Verlauf des Lebens Gottes gesprochen, in dem es ein Früher

und Später gibt.
31 Princ. IV 4, i. Hoc autem ipsum quod dicimus, quia numquam fuit quando non fuit, cum

venia audiendum est. Nam et haec ipsa nomina temporalis vocabuli sigmficatitiam gerunt, id
est 'quando' vel 'numquam'.
32 Vgl Albinus, Bpitome {sive Ai8aaKcüaK6(;) 14, 3: öxav 5e ei7tr| ysvr|xöv etvai
xöv Koapov, oüx oüxwc; äKouaxEov aüxoü, <b<; övxoq txoxe xpövou kv 6 oük
fjv 6 Koopoi;, siehe hierzu H. Koch, Pronoia und Paideusis (Berlin/Leipzig 1932),

274 f., C. Andresen, Logos und Nomos. Die Polemik des Kelsos nuder das Christentum

(Berlin 1955). 3'3 G F. Ricken, «Nikaia als Krisis des altchnstlichen Platonis-
mus», in Theologie und Philosophie 44 (1969), 329; R Lorenz, op. cit. (oben Anm
19), 55. Nach A. M. Ritter, Art. «Arianismus», in TRh III 701 ist mehr von
einiger logischen als einer zeitlichen Priorität die Rede.

33 Äthan. C .Ar. I 5: f|v 8xe 6 9sö<; pövoi; f|v, Kai ou7tco naxrip f|v, ücruepov 5e

EJtiyEyovs Idaxfip THv yap povoi; 6 ©so<;, Kai ounco f|v 8 Aöyoc, Kai r|
Xocpia. Eixa 9sA.riaa<; T||4ct<; Srmioupyfjaai, xöxe 8f) 7t£7ioir|KSv sva xivct, Kai
cbvopaasv aüxov Aoyov, Kai Eoipiav Kai Yiöv, iva ripa^ 5i'aüxo0
Sripioupyriari



44 E. P. MEIJERING

Bevor wir uns der Polemik des Athanasius gegen die
ananische Lehrposition zuwenden, werfen wir zunächst
einen Blick auf seme Fruhschnft Contra gentes j De tncarna-
tione verbi, aus der klar hervorgeht, wie sehr er der
apologetischen und dogmatischen Tradition verpflichtet ist. Die
Welt wird auf den Willen Gottes zurückgeführt,34 nicht
aber der Sohn. Von ihm wird u.a. gesagt, er sei die
vollkommene Frucht des Vaters,35 ein Bild, das Athanasius

spater gegen die ananische Lehre von der Erschaffung des

Sohnes verwenden wird.36 In der berühmten Beweisführung

fur die Notwendigkeit der Inkarnation des Wortes 37

wird die Frage gestellt, was Gott tun sollte angesichts des

Dilemmas, m dem er sich nach dem Sundenfall befand: Er
konnte einerseits die von ihm selbst angedrohte Bestrafung
mit dem Tode nicht fallen lassen, weil er dann inkonsequent

gewesen ware (em marciomtischer Vorwurf gegen
den Schopfer!) 38, andererseits hatte es seiner Gute
widersprochen, wenn er die von ihm erschaffene Menschheit im
Tode hatte untergehen lassen. Die Frage, was Gott hier tun
sollte, ist zwar pnmar die Frage des forschenden Theologen

und nicht eine Frage, die Gott sich selbst stellt; — im
letztgenannten Fall schriebe man Gott eine zeitliche
Existenz zu. Es ist aber bezeichnend, dass Athanasius in der

^weiten Rede gegen die Arianen die ganze Hellsgeschichte auf
den bereits vor der Schöpfung gefassten Ratschluss Gottes
zurückfuhrt,39 wahrend m der Fruhschnft der Ratschluss

34 De inc verbi 44 naXai |iev oüSevoc; o£>5a|rn uitapxovxoi;, veupaxoc; yeyovE
Xpsia Kai ßouXf]asco<; pövTi<; ei<; xf|v xoü Ttavxöi; Srunoupyiav
35 Contra gentes 46 KapTtcx; 7iavxe)t8io<; xoü Ftaxpcx;
36 C Ar II 2 (Siehe unten Anm 61)

37 De inc verbi 6 ff
38 Siehe z B Iren Adv Haer 125,1, Tert Idol 5,3, Adv Marc II 21, 1, II 23, 1,

II 24, i, IV 1, 10, vgl J H Waszink und J C M van Winden (Hsg),
Tertullianus De idololatria Critical Text, Translation and Commentary (Leiden 1987),

130

3»C Ar II 7; ff



ÜBER DEN WILLEN UND DAS WESEN GOTTES 45

Gottes sich nur auf die Erschaffung des Menschen nach
Gottes Bild und Gleichnis und auf das dem Adam vor dem
Sündenfall gegebene Gebot bezieht.40 Es könnte sein, dass

nach seinem eigenen Eindruck die Ausführungen in der

Früschrift eine Arglosigkeit hinsichtlich einer Zeitlichkeit
in Gott offenbaren, die er korrigieren will.

Der theologisch wichtigste Abschnitt in der Polemik

gegen die Arianer findet sich in den Schlusskapiteln der
dritten Rede. Dort widersetzt er sich der These, der Sohn sei

durch den Willen Gottes geworden.41 Er sieht sich genötigt,

hier zuzugeben, dass dieses auch von einem Orthodoxen

in etwas argloser Weise gesagt werden könne, wobei
die orthodoxe Absicht die arglose Formulierung
überwiege.42 Dieses Zugeständnis ist vielsagend: Athanasius
weiss, dass die Arianer sich mit dieser These auf die
Tradition berufen können,43 und behauptet deshalb, die Tradition

bedürfe angesichts der ketzerischen Absicht, die die
Arianer mit dieser These verbinden, einer Präzision. Eine
solche Präzision soll dann ergeben, dass die Absicht der
Väter von Athanasius und nicht von den Arianern richtig
gedeutet wird. — Die Bibel, sagt Athanasius, spricht nicht
von einem Willen, der dem Sein des Sohnes vorangeht.

40 De inc. verbi 3.
41 C. Ar. III 59 ff. Der Satz gegen den Athanasius sich wendet lautet (III 59)' 5sT

Xeystv ßou>.f|CTSt Kai SeVictei ysyEvfjcrSai xöv Yiöv fmö xoß Ilaxpöi;. Es ist
nicht klar, ob hier ysysvflcyilai oder ysysvvfjcjöai gelesen werden sollte. Da
Athanasius noch im selben Kapitel gegen die These polemisiert BouX.f)CTEl

yeyovsv 6 Yiog, so wird er wohl an yEysvfjaSai denken. Seine ananischen
Gegner konnten hier allerdings, gerade um sich an die Tradition anschliessen zu
können, ysyevvfiaSai gesagt haben. Im letzteren Falle wurde Athanasius wie
öfters die These der arianischen Gegner fur seine eigenen Zwecke vereinfacht
wiedergeben, vgl. oben Anm. 27.
42 C. Ar. III 59. ToOto 8s Ei pEv xxq xcöv öpSdk; tuaxeuovxcov attXoüaxspov
EÄ-Eysv, oü8sv fjv Ü7tojtxsücTai 7tspi xoö X.syopevou, viKcbar|<; xfj<; 6p9o86^ou
Siavotai; xf)v anXova-xepav xcöv ßripäxcov jtpoipopdv.
43 Siehe hierzu z.B. H. A. Wolfson, The Philosophy of the Church Fathers I
(Cambridge, Mass. 3i97o), 223 ff.



46 E. P. MEIJERING

Diese Vorstellung haben die Arianer dem Valentinschüler
Ptolemäus entnommen, der lehrte, der göttliche Urgrund
habe das Denken und den Willen wie ein Gespann bei sich.
Er denke erst und wolle in der Folge. Das Denken könne
erst durch die Kraft des Willens ausgeführt werden.44 Mit
dieser Genealogie will Athanasius offenbar auch seine
mehrfach aufgestellte These 45 beweisen, die Arianer stünden

in der Tradition der Ketzer. Gegen eine zeitliche
Reihenfolge im Schöpfungshandeln Gottes wendet sich
Athanasius anderweitig 46 ausdrücklich und zwar ganz im Sinne
des Irenäus, bei dem sich das diesbezügliche Zitat aus
Ptolemäus findet. In dem Zusammenhang seiner Erörterungen

zum Willen Gottes und der Zeugung des Sohnes
wendet Athanasius ein, dass der Schöpfungswille sich im
Sohne befindet und der Sohn deshalb nicht durch einen

Schöpfungswillen entstanden sein kann. Wenn dem Wort
oder Sohn Gottes ein Wille bei der Erschaffung vorangeht,
dann bedeutet dieses faktisch, dass es zur Erschaffung
dieses Wortes eines anderen Wortes bedarf,47 ein Argument,

das Athanasius anderweitig ad infinitum ausweitet.48
Bei dieser Argumentation ad infinitum handelt es sich um
den popularphilosophischen sorites, den Athanasius nicht
dem Irenäus entnommen zu haben braucht.49 Es kann aber

44 C. Ar. III 6o.

45 Siehe z.B. C. Ar. I 53; I 56. Im Anfang der ersten Rede wird von den Arianern
gesagt, sie benennten sich selbst nicht nach Christus, sondern wie die übrigen
Ketzer nach dem Erfinder ihrer Lehre.
46 C. Ar. II Z4: oü5e yap oü8s ÜTiEpDscnv sxev, öitsp av £9e^.tictTI ysvsaEIar
&XX& pövov f)9sVr|Ke, Kai mrsa-uri xä Ttavxa, Kai xcö ßouA.f]paxt aöxoö oüSsii;
dv9saxr|KE, vgl. Iren. Adv. Haer. I 6, 1.

47 C. Ar. Ill 61: Ei yctp Kai aitxöq ev ßouA.f]a£t Ka9' üpSc; ysyovEv, ävayKr|
Kai xfiv 7ispi aüxoO ßoi3Lr|atv £v ixspcp xivi A.6ycp auviaiaCTÖai, 5i' oö Kai
aüxöi; yivExat.
48 C. Ar. II 26, II 24, De decretis Nicaenae Synode 8.

49 Siehe Iren Adv. Haer. II 1, 2; zum Argument des sorites siehe J. H. Waszinks
Ausgabe von Tertullian, De amma (Amsterdam 1947), 11} f.; C. J. de Vogel,
Greek Philosophy III (Leiden 1959), 211 f.



UBER DEN WILLEN UND DAS WESEN GOTTES 47

sein, dass er gern die Argumentation des Irenaus gegen die
Gnostiker ubernahm- Was Irenaus gegen die Gnostiker
vorbringt, das kann auch gegen die von den Gnostikern
beemflussten Ananer verwendet werden

Die Ananer wenden hiergegen ein, dass wenn der Sohn
nicht durch den Willen des Vaters geworden ist, der Vater
also wider semen Willen, infolge eines Zwanges, einen
Sohn bekam 50 Hierauf antwortet Athanasius, die Arianer
wussten wohl, was das Gegenteil des Willens ist, nämlich
der Zwang, aber nicht was über den Gegensatz
'Wille/Zwang' hinausragt, nämlich die Natur, das natürliche
Sem 51 Gott ist wesenhaft gut und nicht aufgrund eines
Willensentschlusses Charakteristisch fur den freien Willen
ist, dass er sich in gegensätzliche Richtungen entscheiden
kann Solch einen freien Willen hat Gott nicht.52 — Hier
nimmt der Gedankengang des Athanasius eine wichtige
Wendung Indem er Gott den freien Willen im strengen
Sinn abspricht, entfernt er sich von der kirchlichen Tradition,

wie sie nicht nur bei Irenaus, sondern auch bei Ori-
genes vorliegt, und nähert er sich Spekulationen, wie sie
innerhalb des Piatonismus angestellt werden. Nach Nume-
nius verlasst das unveränderliche Sem seme Identität weder
aufgrund eines VGllensentschlusses noch unter fremden

30 C Ar III 62 Ei pr| ßoiAricrsi ysyovsv, oükoOv dvayKt] Kai |ir) £>sA.cov

saxev 6 0eo<; Ylov
51 C Ar III 62 To |isv yap dvxiKEipsvov ifj ßoo?aiasi fecopaKacn to 8s

peii^ov Kai ünspKEipevov oük s9scopr|CTav 'fiarcep yap dviiKSixai xfi ßou
A.t|cysi xo 7tapa yvcoppv, ouxax; uirspKsixai Kai npor|ysixai xoß ßou>.sus(j&ai
xo Kaxa cpuaiv
52 C Ar III 62 To dyaöov elvai Kai oiKxippova xov fteov ek ßoiAriaeccK;
Ttpoasoxiv aüxcö r| ou ßoo^naEi, Ei psv oüv ek ßouXriasax;, ctkotieiv Sei oti
rip^axo pev sivai dyaSoi;, Kai xo pr| slvai 5e aöxov dyaSov £k8sxopevov
£<tti To yap ßouXeueaSai Kai 7cpoaipsTcr9ai si? EKaxEpa xr|v po7ir|v sxei,
Kai A.oyiKfj<; (puaEioi; £cm xoöxo rcaöoi; Ei 8e axonov toxi Axysiv £711 9eo0
dvayKT|v, Kai 81a xoOxo <puaEi dya9o<; £cmv



48 E. P. MEIJERING

Zwang.53 Auch hier steht das (unveränderliche) Sein über
dem Gegensatz 'Wille/Zwang'. Ausführlicher finden sich
derartige Gedanken bei Plotin, der gegen die Gnostiker
betont, das Eine sei keinem Zwang unterworfen, sondern
frei.54 Von einem freien Willen des Einen will Plotin aber

nur sprechen, insofern dieser freie Wille mit dem Sein
identisch ist,55 wobei natürlich dieser Vorbehalt gilt, dass

das Eine, wie über dem wahren Sein steht, so auch über
dem Willen steht.56

Der Gedanke, dass der Vater einen Entschluss über das

Sein des Sohnes fasst, ist nach Athanasius genau so abwegig

wie die Vorstellung, dass der Vater sich über sein

eigenes Sein entscheidet.57 Man kann nur in dem Sinne

sagen, der Vater wolle seine eigene gute Natur und seinen

eigenen Sohn, dass das Sein Gottes des Sohnes eben nicht
ungewollt ist. Es gehört zum Wesen Gottes sein eigenes
Wesen zu wollen und zu lieben.58 Der Wille Gottes ist also
identisch mit dem Wesen Gottes. Wie das Wesen Gottes
unveränderlich ist, so ist es auch der Wille Gottes. Die
Unveränderlichkeit des Willens führt dazu, dass das von
Gott Gewollte, z.B. seine Güte und sein Sohn, ewig sein

muss. Nähme Gottes Güte infolge eines zeitlichen Ent-

53 Numen. fr. 6 Des Places fr. i; Leemans): elvai 8e anXoÜV Kai ävak
Xoicaiov [sc. xö öv] Kai £v iSsg xtj atixfj Kai |ifjxs e&eA.oüctiov ^iaxaaSai rf\q
xaöxöxrixo^ |ifi9' fxp' fixspou 7tpoaavayKa((sa9ai
54 Enneade VI 8, 7, 40 ff. Zu Plotins Anschauungen zum Willen siehe ferner:
E. Benz, Marius Victormus und die Entwicklung der abendländischen Willensmetaphysik
(Stuttgart 1932); C. van Essen-Zeeman, De Plaats van de Wil in de Philosophie van
Plotmus (Arnhem 1946); A. Dihle, op. cit. (oben Anm. 25), 113 ff.; A. H.
Armstrong, «Two Views of Freedom. A Christian Objection m Plotinus, Enneads VI
8 (39)> 7> n-i5»> ln Studia Patristica 18 (Oxford and New York 1982), 397 ff.
55 Enn. VI 8, 13, 8; VI 8, 13, 52 f.
56 Enn. VI 8, 9, 44 ff.; VI 8, 17, 1 ff.; VI 8, 13, 47 ff.
57 C. Ar. III 63.
58 C Ar. III 66: 5 y&p öcm, xoßxo Kai 9eX,r|x6v Jcmv aöxcö Kai xö elvai xöv
Yiov, si Kai pf| ek ßoi>Ä.f|ae©i; r|p^axo, äXX' oük &$sA/r|xov, oö5e 7tapä
yvcbpr|v 4axiv aüxcp. [...]



UBER DEN WILLEN UND DAS WESEN GOTTES 49

Schlusses einen Anfang, so müsste sie auch ein Ende
haben.59 Wichtig ist, dass das Objekt des göttlichen Willens
nach Athanasius ewig sein muss. Die der kirchlichen
Tradition gegenüber 'neue' Fassung des Begriffs des Willens
Gottes wirkt sich hinsichtlich des Wesens Gottes als des

Vaters und des Sohnes kaum in neuer Weise aus. Die
Ewigkeit des Sohnes stand ja auch früheren Autoren wie
Irenäus und Origenes fest, und Athanasius konnte mit
einigem Recht der Meinung sein, er präzisiere hier lediglich,

gerade um die Ewigkeit des Sohnes sicherzustellen.
G. C. Stead hat darauf hingewiesen,60 dass sich in der
trinitanschen Theologie des Athanasius auch gnostische
Spuren finden. Das ist z.B. der Fall, wenn Athanasius sagt
— mit der Absicht, den Sohn nicht aus einem Willensent-
schluss des Vaters zu erklären —, das göttliche Wesen sei

fruchttragend.61 Ähnliche Formulierungen finden sich bei
Gnostikern.62 Da die Arianer Bildern für Gott, die der
materiellen Sphäre entnommen sind, ablehnend gegenüberstehen,63

könnten hier also nicht sie, sondern Athanasius in
der Tradition der Gnostiker stehen, eine für Athanasius
sehr peinliche Feststellung: Seine Präzisierung der orthodoxen

Tradition wäre dann die Fortsetzung heterodoxer
Traditionen. Man sollte die Bedeutung dieser Ähnlichkeit
mit gnostischen Formulierungen aber nicht überschätzen:
Bilder aus der materiellen Sphäre für das Verhältnis zwi-

59 C. Ar III 62 (siehe das Zitat oben Anm. 52).
60 G. C. Stead, Divtne Substance (Oxford 1977), 256.
61 C. Ar. II 2: Wenn das göttliche Wesen nicht fruchttragend ist, dann ist es wie
nicht scheinendes Licht, und dann kann man auch nicht mehr von einer Schop-
fungstatigkeit Gottes im Sohne sprechen.
62 Corpus Hermeticum, edd. A. J. Festugiere «Sc A. D. Nock, tome IV (Paris
1954), Fragments divers, fr. 27, p. 132: eO y&P höyoc, auxoi) 7tposÄ,3cbv, rcav-
xeXsio«; wv Kai yövipoc; Kai StipiODpyoc; £v yovipri (puaei, rceocbv £rci yovipcp
i38axt syKUOV xö oScop ^Ttoiriae.
63 Siehe G. C. Stead, op. at. (oben Anm. 60), 256.



5° E. P. MEIJERING

sehen Vater und Sohn waren auch bei kirchlichen Autoren,
die Athanasius für orthodox hielt, beliebt.

In grosse Schwierigkeiten gerät Athanasius jedoch,
wenn Ananer die Forderung stellen, er solle bezüglich der

Schöpfung genau so argumentieren wie bezüglich des Sohnes.

Wenn man aus der Ewigkeit des Vaters die Ewigkeit
des Sohnes schliesst, dann müsse aus der Ewigkeit des

Schopfers auch die Ewigkeit der Schöpfung folgen.64
Gegen diese Argumentation lässt sich aufgrund der
Vorstellungen des Athanasius vom Willen Gottes nichts
einwenden. Sie ist aber für ihn völlig unannehmbar, da sie im
Hinblick auf den Schopfungsglauben zu einem klaren
Bruch mit der kirchlichen Tradition fuhrt. Bei der Widerlegung

dieser arianischen These verwickelt sich Athanasius
zwangsläufig in Widerspruche: Der Unterschied zwischen
dem Geschöpf und dem Sohn besteht darin, dass das

Geschöpf ausserhalb des Schopfers ist, der Sohn ein zum
NX-esen gehörende Abkömmling ist. Das Geschöpf muss
nicht ewig sein, da der Schopfer handelt, wann er will. Der
Abkömmling unterliegt aber nicht dem Willen, sondern
gehört zum Wesen. Gott kann auch Schöpfer genannt
werden, wenn es noch keine Werke gibt, aber nicht Vater,
wenn es noch keinen Sohn gibt.65 — Für sich betrachtet, ist
dieser Gedankengang einleuchtend. Die Widerspruche
ergeben sich aber, wenn man anderweitig gemachte Aussa-

64 C Ar 1 29 'AAX' iSoö, cpacri, Kai dsi 7ioir|xfiq toxiv 6 Beoc,, Kai oük
toiysyovsv aüxcp xoß SrmioupysTv f) Süvapii;' dp' oöv, tosiSf] Sripioupyöf;
toxiv, dtSid toxi Kai xü 7toiftpaxa, Kai oü 9spi<; siiteiv oü8s toi xoüxcov, Oük
f[V Ttpiv y£vvr|9ii, Eine ähnliche Argumentation bei Tertullian, Adv Herrn. 3, 1,

sie J H. Waszink, Tertullian The Treatise against Hermogenes (London 1956),
107 ff
65 C Ar I 29 Tö 7toir|pa s^coOsv xoß itoioOvxöi; toxiv 6 8s Yiöq i'Siov xrj<;

oüaiag ysvvripd toxi 810 Kai to psv 7ioiT|pa oük dvayKT| dsi sivai öxs ydp
ßoüAsxai 6 Sripioupyöc; epyd^sxai xö Ss ysvvripa oü ßouA.f]<rsi üitoKSixai,
&XXä xrj<; oüaiai; toxiv iSiöxrn; Kai TtoiT|xfi<; psv av sir| Kai Asyoixo, Kav
pr|7ico f|v xä spya naxf|p Se oük av A.sx9sir| 0Ü8 'av si'r|, pf) ündpxovxoi;
Yioü



UBER DEN WILLEN UND DAS WESEN GOTTES 5 I

gen heranzieht. Ein Wort wie die Konjunktion 'als' m
zeitlichem Sinn darf nach Athanasius nur auf ein aus dem
Nichts geschaffenes Geschöpf bezogen werden, nicht auf
das ewige Wort Gottes.66 Wenn man nun sagt, der Schopfer

habe erschaffen als er es wollte, dann bezieht sich das

Wort 'als' auf einen Zeitpunkt vor der Schöpfung, und
dieses fuhrt zu der Konsequenz, dass der Schopfer sich vor
der Schöpfung in der Zeit befindet, ein von Athanasius
gerade abgelehnter Gedanke.67

Wenn Gott nach Athanasius an einem gewissen
Zeitpunkt den Entschluss zur Erschaffung der Welt fassen

kann, ohne dass hierdurch sein ewiges Schopfersem aufgehoben

wird, dann ist nicht einzusehen, weshalb ein zeitlicher

Entschluss zur Zeugung des Sohnes die Ewigkeit und
Unveranderlichkeit semes Wesens als Vater aufheben soll.
— Die m diesem Zusammenhang zitierten Arianer fragen,
weshalb Gott, wenn er immer schaffen kann, nicht immer
schafft. In dieser Frage offenbart sich nach Athanasius
Neugierde, — der Mensch, ein Geschöpf, solle den Rat des

Schopfers nicht erforschen wollen.68 Dieses ist die geläufige,

auch anderweitig69 bei Athanasius und bei anderen
Autoren vorliegende Auffassung der intellektuellen
Neugierde: Indem sie nach dem Warum der Offenbarung fragt,
uberschreitet sie die von Gottes Offenbarung gesetzten
Grenzen der Erkenntnis. Obwohl diese Frage also verwerfliche

Neugierde verrat, will Athanasius sie doch beantwor-

66 C Ar I 13 to oxs, Kai öaa ToiaOxa £cm Ä.ei;ei8ia £711 psv xcbv yevr|T(&v
Kai Kxiapaxcov, xcöv oük övtcov ysvopEvcov, äppö^si VyEaOai, d^Xoxpia
8e toü Aoyou £axiv
67 C Ar 1 11-14
68 C Ar I 29 'Eav Se nEpiEpya^covxai, 81a xi o Seös, äst Suvapsvos txoieTv,
oök aei Ttoisi, paivopsvcov psv Kai aüxT| f) xöXpa Tis Y&p syvco voüv
Kuptou, fi xis crupßoiAos aüxoö £y£vsTo,
69 Epist ad Serapionen! I 17-18,4, j, vgl Hilarius von Poitiers, De trm IV 14, IX
44, XI 1, XII 26, und die oben, Anm 7 und 8 aus Irenaus angeführten
Stellen



52 E. P. MEIJERING

ten: 70 «Gott konnte zwar immer schaffen, aber das Gewordene

konnte nicht ewig sein, denn es ist aus dem Nichts
geworden, und es war nicht, bevor es wurde. Wie konnte
das, was nicht war, bevor es wurde, zusammen mit dem

ewig seienden Gott existieren?» Soweit ist von der Logik
her hier wenig einzuwenden. Hinter diesen Worten steckt
das popularphilosophische Argument, die Ursache sei mehr
als das Verursachte.71 Wenn die Ursache ewig ist, und
wenn es unter der immerwahrenden Ewigkeit nur eine

anfangende und endende Zeit gibt, dann darf die Welt
nicht ewig sein, sondern muss einen zeitlichen Anfang
haben. Dann fahrt Athanasius fort: 72 «Gott erschuf alle

Dinge im Hinblick auf den Nutzen, als er sah, dass das

Geschaffene m der Existenz verbleiben konnte. So wie
Gott sein Wort nicht zur Zeit des Adam, Noach oder
Moses aussandte (nl. m der Inkarnation), sondern am Ende
der Zeiten (denn er sah, dass dieses fur die ganze Schöpfung

nützlich war), so hat er auch die Schöpfung erschaffen
als er es wollte, und als es für die Schöpfung nutzlich war.»
Diese Argumentation kann von den auch von Athanasius
anderweitig gehandhabten Gesetzen der Logik her m Frage
gestellt werden. Wenn Gott die Welt immer hätte erschaffen

können, es aber erst tat, als er sah, dass der für die
Erschaffung nutzliche Moment da war, dann bedeutet die-

70 C Ar 1 29 "Oxi, si Kai rep Sern Suvaxöv dei tioieiv, dAA' oük r|Süvaxo xa
ysvr|xd dtSia slvai &Z, oük övxrnv yap ücra, Kai oük fjv npiv yevr|xai Ta 8fe

oük övxa itpiv yevr|xai, nebt; r|8üvaxo aovimdpxsiv xcp dsi övxi 3ecö,
71 Siehe W Theiler, «Porphyrius und Augustin», in Forschungen •gum Neuplato-
mstnus (Berlin 1966), 174, E R Dodds (ed Proclus The Elements of Theology

(Oxford 21963), 194, E P Meijering, Athanasius Contra gentes Introduction,
Iranslation and Commentary (Leiden 1984), 47
72 C Ar I 29 Aiö Kai 7tpö<; xö AucnxsAei; aüxcöv dtpop&v 6 9e6<;, öxe ei8ev,
öxi Süvaxai yevöpsva Stapsvsiv, xöxe Kai 7tsitoir|K8 navxa Kai Ibansp
Suvapsvoi; Kai e^ dpxfL Eni xoü 'ASäp, rj ferci Neos, ri üni Mcoucrscoi; dito-
axsTAai xöv üauxoü Aöyov, oük ditEcrxsiAev ei pf] eiti xfl auvxeAeig xöv
aicbvcov xoüxo yäp si8e AuaixsAeTv ndari xfl Kxiaei oüxto Kai xd ysvr|xä, öxe
f|9eAr|CTe Kai AuciixeAei; f|v aüxoii;, ÜTtoiTiaev



UBER DEN WILLEN UND DAS WESEN GOTTES 53

ses, dass Gott mit der Erschaffung der Welt bis zum
geeigneten Zeitpunkt gewartet hat. Es ist emigermassen
plausibel, wenn Athanasius sagt, das Ende der Zeiten sei
der geeignetste Zeitpunkt fur die Inkarnation, da sie dann
der ganzen Schöpfung zugute kommt. In dem Sinne kann
man auch sagen, dass Gott vom Sundenfall Adams bis zur
Zeit des Kaisers Tiberius mit der Inkarnation 'gewartet'
hat. Die Tätigkeit des 'Wartens' setzt aber Zeit voraus.
Wenn Gott mit der Erschaffung der Welt bis zu dem fur
die Welt gunstigen Zeitpunkt gewartet hat, dann gab es

vor der Welt bereits Zeit, und dann existiert Gott m der
Zeit, und das ist ein absurder Gedanke, der nach Athanasius

nur in den Köpfen der Ananer auftauchen kann.73
Athanasius sagt selbst, dass seme Argumentation m diesem
Zusammenhang madaquat (aguSpöc;) sei.74 Dieser mittelpla-
tonische terminus technicus will sagen, dass man in bildlicher
Weise über das Transzendente spricht.75 Athanasius spricht
hier tatsächlich m zeitlicher Weise über das Ewige. Wenn
man sich der Inadaquatheit bewusst ist, lasst sich nichts
dagegen einwenden. Es ist ja gar nicht anders möglich als

bildlich über das Transzendente zu sprechen. Es sieht aber
anders aus, wenn man seinem Gegner vorwirft, es sei

gänzlich unangemessen, über das Ewige oder den Ewigen
m zeitlicher Weise zu sprechen, es dann aber in einem
anderen Zusammenhang selbst tut. Die Ananer fordern
Athanasius auf, er solle m seinem Sprechen über das
unveränderliche Wesen und den unveränderlichen Willen Gottes
konsequent sein und zugeben, dass, wenn ein Anfang des

73 C Ar I 11-14.
74 C Ar I 29 'Iva 5e> Kav djioSpov xiva ^oyiapöv eupovxe«;, pf] aiamf)aco-
Iaev, aKousTCoaav
75 Siehe C Andresen, Logos und Nomos (oben Anm 32), 338 f J H Waszink,
«Bemerkungen zu Justins Lehre vom Logos Spermatikos», m Mullus Festschrift
Theodor Klauser (Munster/W 1964), 386, J Danielou, Message evangehque et culture

hellemstique aux IIe et IIIe Steeles (Tournai 1961), 50



54 E. P. MEIJERING

Sohnes die Veränderlichkeit des Willens und Wesens Gottes

impliziert, dasselbe fur den Anfang der Welt zu gelten
hat. Athanasius ist zu dieser Konsequenz nicht in der Lage,
da der Gedanke einer ewigen Schöpfung, in dem Sinne,
dass diese Welt ewig ist, im Gegensatz zur kirchlichen
Tradition steht. Es ist den Ananern hier gelungen, die
Achillesferse der Theologie des Athanasius sichtbar zu
machen.

Die Arianer rütteln mit zwitterhaften Formulierungen
an der in der kirchlichen Tradition gelehrten Ewigkeit des

Sohnes, oder sie stellen diese sogar offen in Abrede. In dem
Sinne ist ihre Lehre tatsächlich ketzerisch. Athanasius will,
um die Ewigkeit des Sohnes sicherzustellen, das herkömmliche

Sprechen über den Willen Gottes präzisieren, indem
er den Willen mit dem Wesen Gottes identifiziert. Der
Vorteil, den er bei der Diskussion über die Zeugung des

Sohnes hierbei gewinnt, erweist sich bei der Debatte über
die Zeitlichkeit der Schöpfung aber als ein Nachteil, da er
die Zeitlichkeit nur retten kann mit Argumenten, die von
seinem eigenen Ausgangspunkt her nicht stichhaltig
genannt werden können. — Man sollte aber im Rahmen der
vornizanischen Tradition milde über die Arianer und
Athanasius urteilen. Die christliche Theologie hat sozusagen
von Anfang bewiesen, dass sich, wie die berühmte These
Fichtes 76 lautet, eine Schöpfung gar nicht ordentlich denken

lasst, und noch nie irgendein Mensch sie also gedacht
hat. Das allgemein akzeptierte Theologumenon der ewigen
Unveranderlichkeit Gottes hat immer auf gespanntem Fuss

mit dem ebenfalls allgemein akzeptierten Theologumenon
des zeitlichen Anfanges der Welt gestanden. Ferner galt die

Zeugung des Sohnes aus dem Vater immer als ein Geheimnis,

und deshalb waren die herkömmlichen Aussagen dar-

76 «Die Anweisung zum seligen Leben», 6 Vorlesung, in Ausgewählte Werke V
(Darmstadt 1962), 191



ÜBER DEN WILLEN UND DAS WESEN GOTTES 5 5

über nie eindeutig und luden geradezu zu dem Versuch
einer näheren Präzisierung ein.

Die von Athanasius vorgetragene Präzisierung in der
Umschreibung der Funktion des Willens und des Wesens
bei der Zeugung des Sohnes ist nicht von allen orthodoxen
Autoren übernommen worden. Ambrosius 77 und Augustin

78 sprechen hierüber wie Athanasius, aber Hilarius von
Poitiers,79 Gregor von Nazianz 80 und Gregor von Nyssa 81

haben keine Bedenken (wie die vornizänischen Theologen)
von einer Zeugung (aber natürlich nicht: Erschaffung) des
Sohnes aus dem Willen des Vaters zu reden.

In der weiteren Theologiegeschichte werden die
Formulierungen des Athanasius zu einem dogmatischen topos,
der sich z.B. bei Petrus Lombardus 82 und Thomas von
Aquin 83 findet. Wie zu erwarten, zeigen die Reformatoren
kaum Interesse für dieses Thema. Sie sind offenbar der
Meinung, es handele sich hier um verwerfliche Spekulation
und Neugierde.84 In ihrer Ablehnung der Neugierde knüp-

V De ftde IV 9, 102 f.

78 De trtn. XV 20, 38.

79 De syn 37; 58 ; 59.
so Oratio theologica III Or. XXIX) 6.

81 Contra Eunomium III 6, 16 (Opera II, ed. W. Jaeger [Leiden i960], 191).
82 Sent. I, dist. VI, cap. 1; die Beweisführung wird auf Augustin aufgebaut.
83 Summa theologica I, qu. 41, art. 2. Thomas baut seine Beweisführung auf Stellen

aus Hilarius von Poitiers und Augustin auf.
84 Melanchthon verweist auf dieses Problem bei seiner Darstellung der Synode zu
Sirmium und sagt, dass die dort hierzu vorgetragene Lehre auch von Gregor von
Nazianz und Petrus Lombardus behandelt wurde. An sich gehört diese Lehre
nach Melanchthon nicht zu den verwerflichen Lehren dieser Synode, aber er zeigt
weiter kein Interesse an ihr, — siehe Chronicon Carionis {Corp. Ref. 12, 986) —
Fur Calvin gehört jenes Problem offenbar zu jenen unnutzen Fragen (wie z.B. die

der ewigen Zeugung), die von ihm bei der Erörterung der Trmität absichtlich

ubergangen werden, siehe Institutio I 13; 29: dum Ecclesiae aedificatiom studeo,

multa non attmgere consultius visum est, quae et parum prodessent, et lectores gravarent
supervacua molestia. Quid entm disputare attmet an semper generet Pater? Quando stulte

fmgitur contmuus actus generandi, ex quo liquet ab aeterno tres in Deo personas substi-

tisse.



56 E. P. MEIJERING

fen die Reformatoren an die spatmittelalterlichen Nomina-
listen an, die nicht mehr eine theologische Ontologie bieten,

sondern ihre Aufmerksamkeit dem nicht zu befragenden

Willen Gottes widmen.85 Typisch sind die Äusserungen

des jungen Melanchthon in der ersten Ausgabe seiner
Loci communes und m anderen Frühschriften, Äusserungen,
die er nach dem Aufkommen der antitrinitarischen Bewegung

erheblich abgeschwächt hat, die aber von Calvin auch
zu jener Zeit noch wiederholt worden sind: Erkenntnis
Gottes besteht in der Erkenntnis seines auf uns gerichteten
Willens, nicht in der Erforschung des Wesens Gottes.86 Der
Mensch sollte nicht fragen, was Gott ist (diese Frage bezieht
sich auf das Wesen Gottes), sondern wie Gott ist (nämlich
wie er sich in seinem Willen uns offenbart).87 Das Wesen
Gottes, seine Trinität, seine Vorsehung und Inkarnation
sollten angebetet, nicht vom menschlichen Verstand analysiert

werden.88 Diese Kritik der Reformatoren ist natürlich
primär gegen die scholastische Theologie gerichtet, aber
auch die Kirchenväter sind von ihr betroffen, vor allem bei
Calvin. Formal gesehen ist der Unterschied zwischen der
reformatorischen Anschauung von Offenbarung und der
des Athanasius nicht gross. Die Offenbarung Gottes liegt

85 Siehe H A Oberman, Werden und Wertung der Reformation (Tubingen 1977),

123 f. und Ders., Contra vanam curtositatem. Ein Kapitel der Theologie fischen
Seelenwinkel und Weltall (Zurich 1974), 33 ff.
86 Siehe z.B Ph Melanchthon, Nova scholia in Proverbia Salomoms (Studienausgabe

IV, S. 318) quod nosse Deum sit nosse voluntatem eius erga nos... Nec est nosse Deum
subtihter de natura Dei disputare. J. Calvin, Institutio III 2, 6. Neque emm unum id in
jtdei intelhgentia agitur, ut Deum esse noverimus, sed etiam, imo hoc praecipue, ut qua sit
erga nos voluntate intelhgamus.
87 ] Calvin, Inst. I 2, 2: Itaque frigidis tantum speculatiombus ludunt qmbus in hac

quaestione insistere propositum est, quid sit Deus quum intersit nostra potius, quahs sit, et

quid eius naturae convemat scire.

88 Ph. Melanchthon, Loci communes (1521), Studienausgabe II 1, S. 6 f.- Mysteria
divinitatis rectius adoraverimus quam vestigaverimus. (Ähnliche Äusserungen finden
sich in anderen Fruhschriften. J. Calvin, Inst. I 5, 9: [Dei essentiaml\ quae
adoranda potius est, quam scrupulosius disquirenda.



ÜBER DEN WILLEN UND DAS WESEN GOTTES 57

auch nach Athanasius in der Bibel vor, und Überschreitung
der biblischen Offenbarung ist auch nach Athanasius
verwerfliche Neugierde. Seine Spekulationen sollen nur der
Abwehr von Ketzereien dienen, die den Glauben an den
wahren Gott in Gefahr bringen.89 Inhaltlich ist der Unterschied

aber erheblich. Bei Athanasius ist das Bekenntnis zur
wesenhaften Gottheit des Sohnes der Hauptgegenstand der

theologischen Erörterungen, bei den Reformatoren, vor
allem bei Calvin, ist auch in der Polemik gegen die Anti-
trinitarier die wesenhafte Gottheit des Sohnes nicht mehr
als der notwendige Hintergrund der Lehre von der Erlösung

durch Christus. Charakteristisch ist die wiederholte
Kritik, die Calvin in seinem Kommentar zum
Johannesevangelium an der orthodoxen Exegese einiger Texte übt:
Io. 10,30 («Ich und der Vater sind eins») spricht nicht von
der Wesenseinheit des Vaters und des Sohnes, sondern von
der Übereinstimmung zwischen dem Vater und dem Sohn
im Handeln, das Handeln des Sohnes wird von der Macht
des Vaters bestätigt.90 Dieses ist faktisch die arianische

Auslegung dieses Textes,91 freilich mit dem Unterschied,
dass Calvin nicht die arianische Ansicht teilt, diese Einheit
des Willens des Vaters und des Sohnes sei vergleichbar mit
der Einheit des Willens Gottes mit dem der Gläubigen.
Dies geht klar aus seiner Auslegung des Textes Io. 17,21
hervor («Damit sie alle eins sind wie Du in mir und ich in
Dir»): An sich haben die Orthodoxen recht, wenn sie

sagen, Christus sei von Ewigkeit Gott. Aber dieser Glaube

85 Siehe C. Ar. III 63: npöq yäp xf)v ävaiaxuvxlav aüxcbv 6pcbxT|aiv aüxou;
^Txayaystv 6x1 ßouXopai, xo7.pr|poxepav pev, ßXe7touaav 5s öpco<; si<; süag-

ßeiav iXäaSTixi, Ascnxoxa.
90 In Ioannem io, 30 {Corp. Ref. 75, 250): Ahnst sunt hoc loco veteres ut proharent
Christum esse Patri OfiOOUCTlOV. Neque enim Christus de umtäte substantias disputat, sed

de consensu quem cum Patre habet: qtticqmd scilicet geritur a Christo Patris virtute
confirmatum iri.
91 Siehe die Zitate bei Athanasius, C. Ar. III 17 und Ambrosius, De fide IV 3,

33-



58 E. P. MEIJERING

habe sie hier zu einer abwegigen Exegese geführt. Christus
wolle uns hier nicht zu Spekulationen über seine verborgene

Gottheit veranlassen, sondern uns zeigen, dass seine

Einheit mit dem Vater nicht fruchtlos ist. Als das Haupt
der Kirche und als der Mittler übertrage er seine Einheit
mit Gott auf seinen ganzen Leib, auf alle Gläubigen.92 Der
Unterschied zu den Arianern besteht also darin, dass Christus

nicht das Vorbild ist, dem man aus freiem Willen
folgen kann, sondern derjenige, der die Gläubigen begnä-
digt. Den Arianern näher steht in dieser Hinsicht Erasmus.
Er betrachtet die Frage, ob Christus aus der Natur oder aus
dem freien Willen erzeugt worden ist, als eine verwerfliche
Spitzfindigkeit. Man solle nach ihm lieber den Geboten
Gottes gehorchen als sich mit solchen Spitzfindigkeiten
beschäftigen.93 Hier wird der Mensch nicht, wie bei Calvin,
aufgefordert sich auf den erlösenden Willen Gottes zu richten,

sondern auf den gebietenden Willen Gottes. Zwar
distanziert sich Erasmus klar vom Arianismus,94 und er
befürwortet das trinitarische Dogma, aber das geschieht mehr
aus Traditionalismus als aufgrund der Erlösungslehre. Die
Gedanken des Athanasius zum Willen und Wesen Gottes
haben also in der späteren Theologie lange Zeit als orthodox

und normativ gegolten. Sie riefen aber Widerspruch
hervor, als sie nicht mehr als eine Abwehr des Arianismus

92 In Ioannem 17, 21 {Corp. Ref. 75, 387): Sic quidem praecise multi ex Patribus

interpretati sunt, Christum unum esse cum Patre, quia aeternus sit Dens. Sed hue eos

ahripuit contentio cum Ariams, ut concisas sententias in ahenum sensum torquerent Ergo
ut rite comprehendas quo pertineat istud, Christum et Patrem unum esse, cave ne Christum

exuas Mediatoris persona, sed eum potius considera, ut est ecclesiae caput, et membris suis

comunge. ita optime stabit contextus, ne irrita sit vel inutilis Filii cum Patre unitas, eius

virtutem oportere in totum piorum corpus diffundi.
93 Siehe seinen Kommentar %um ersten Timotheusbrief (Des. Erasmi opera omnia, ed.

J. Clencus, VI), 926 f.
94 Siehe z B Apologia adversus Monachos quosdam Hispanos {Opera omnia IX), 1023,
und die Schrift Apologia respondens ad ea quae Iacobus Lopis Stumca traxaverat in

prima duntaxat Novi Testamenti aeditione (Ausgabe von H. J. de Jonge
[Amsterdam/Oxford, 1983]).



UBER DEN WILLEN UND DAS WESEN GOTTES 59

empfunden wurden, sondern als unnutze Spekulation über
das Wesen Gottes, die den Glauben an den in Christus
offenbarten Hellswillen Gottes bedroht.

Nachdem wir einen Aspekt des anamschen Streites mit
der vornizanischen und mit der spateren Lehrtradition
verglichen haben, können wir nunmehr auch die Frage nach

seiner grundsätzlichen Bedeutung stellen. Wir sind m unserer

Zeit nicht die ersten, die diese Frage stellen Die beiden
Grossmeister der deutschsprachigen Dogmengeschichtsschreibung,

Ferdinand Christian Baur und Adolf von Har-
nack, haben sich hierzu m klarer Weise geäussert. Gerade
weil sie ihre Urteile immer von einer Gesamtbetrachtung
der Geschichte her fallen, verdient ihre Sicht der Dinge
auch hier herangezogen zu werden.

Baur ruckt m seiner Analyse der Theologie des

Athanasius zwei Abschnitte aus den Reden gegen die Arianen m der

Vordergrund: den Schluss der dritten Rede, in dem sich die

Erörterungen zum Willen und zum Wesen Gottes finden,
und den Schluss der ^weiten Rede, m dem Athanasius
Gedanken zum Ratschluss Gottes m Christus bietet, m dem
die Schöpfung und Heilsgeschichte vorgebildet sind.95.

Beide Abschnitte deuten etwas an, das nach der Meinung
des Hegelianers Baur von grosster Wichtigkeit ist. Indem
Athanasius die Zeugung nicht auf einen äusseren Willens-
entschluss zurückfuhrt, sondern als zum Wesen Gottes
gehörend auffasst, spricht er eine Ahnung des Hegeischen
Gedankens aus, dass das Endliche wesentlich zum Lebens-

prozess Gottes gehört.96 Eine ähnliche Ahnung offenbart
sich am Schluss der ^weiten Rede, wo angedeutet wird, dass

9:3 Lehrbuch der christlichen Dogmengeschichte (Leipzig 1867), 165, Vorlesungen über die

christliche Dogmengeschichte II (Leipzig 1866), 163 ff Die christliche Lehre von der

Dreieinigkeit und Menschwerdung Gottes in ihrer geschichtlichen Entwicklung I (Tubingen
1841), 396 ff 417, vgl zum Folgenden F P Mfijfring, FC Baur als Patris
tiker Die Bedeutung seiner Geschichtsphilosophie und Quellenforschung (Amsterdam
1986), 23f,4if, loiff, i3iff
96 Lehrbuch, 164 f



6o E. P. MEIJERING

die Welt eine Selbstverwirklichung Gottes ist.97 Baur
betont aber, dass Athanasius hier nicht konsequent sei, da

er vor dem Gedanken der Ewigkeit der Welt
zurückschrecke.98

Baur charakterisiert den Unterschied zwischen der atha-
nasianisch nizänischen und der arianischen Theologie so,
dass Athanasius den Standpunkt der göttlichen Objektivität
vertritt, zu dem der Mensch sich nur rezeptiv verhalten
kann, Arius hingegen den Standpunkt der Subjektivität,
des sittlichen Bewusstseins, das die Vollkommenheit des

Sohnes als die Vollkommenheit seines sittlichen Strebens
auffasst und dieser Vollkommenheit des Sohnes nachfolgen
will.99 — Diese Charakteristik ist vor einigen Jahren noch
einmal ausführlich von Groh und Gregg vorgetragen worden:

100 Die Theologie der Arianer ist voluntaristisch, das

arianische Erlösungsschema beruht darauf, dass Gott
seinen Willen offenbart, und dass die Gläubigen mit ihrem
Willen antworten.101 Christi Gehorsam gegen den Willen
Gottes und sein Fortschritt in der Tugend sind die für die

Gläubigen wirksamen Kategorien in der Christologie und
Soteriologie.102 Christologie und Soteriologie des Athanasius

hingegen sind substanzialistisch.103 Der Sohn ist nicht
das Produkt des veränderlichen Willens Gottes und hat
selbst keinen veränderlichen Willen, sondern er ist selbst
unveränderlich und will den Gläubigen seine unveränderli-

97 Lehre von der Dreieinigkeit I 417.
98 Lehre von der Dreieinigkeit I 402 ff.; 412 ff. Baur weist hier Inkonsequenz bei
Athanasius nach, ähnlich äussert sich neuerdings G. C. Stead, «The Freedom of
the Will and the Arian Controversy», in Piatonismus und Christentum. Festschrift fur
Heinrich Dorne (Munster/W. 1983), 256 f.
99 Lehre von der Dreieinigkeit I 353 ff.; Vorlesungen II 158 f.
100 R. C. Gregg & D. E. Groh, Early Ariamsm. A View of Salvation (Philadelphia
1981).
»» S. 163.
102 S. 170.
103 S. 179.



UBER DEN WILLEN UND DAS WESEN GOTTES 6l

che Gnade mitteilen.104 Bei Athanasius beruht die Adoption
zu Söhnen Gottes auf der ewigen Gottheit des Sohnes, bei
den Arianern ist die Adoption das Ergebnis der Nachfolge
des vollkommenen Geschöpfes Jesus Christus.105 Dieser
Charakteristik des Arianismus kann man wohl weitgehend
zustimmen, wobei man allerdings die Frage stellen muss,
inwiefern hier noch von Erlösungslehrz gesprochen werden
kann. Dieses ist eher reine Ethik und steht als solche in der
Tradition der Apologeten, eine Tradition, die sich in den
verschiedenen Formen des Pelagianismus, im Katholizismus

und im christlichen Humanismus fortsetzen wird, d.h.

m den theologischen Positionen, in denen Gott sich mit
seinen Geboten an einen an sich freien menschlichen Willen
richtet. — Die Charakteristik der Theologie des Athanasius
bedarf aber einer klaren Korrektur. Sie würde nur zutreffen,

wenn seine Theologie prädestinatianisch wäre. Das ist
sie aber nicht. Der Mensch hat nach ihm seinen freien
Willen bei dem Sündenfall nicht verloren.106 Wohl beurteilt
Athanasius den freien Willen weniger günstig als frühere
Autoren, da er ihm als nicht vertrauenswürdige Willkür
gilt.107 Athanasius unterscheidet sich aber gerade nicht von
den Arianern, wenn er das Heil an den richtigen Gebrauch
des freien Willens bindet. Der Unterschied zu den Arianern
besteht darin, dass es nach ihm nur ein zu ergreifendes Heil
geben kann, wenn Christus wesenhaft Gott ist,108 während
für die Arianer das zu ergreifende Heil darin besteht, dass

104 Ibid.
105 S 144.
106 Nach dem Sundenfall gebraucht der Mensch seinen freien Willen in falscher
Weise, siehe Contra gentes 3 ff., De inc. verbi 4 ff.
107 Charakteristisch fur den freien Willen ist, dass bei ihm die Waage nach beiden
Seiten durchschlagen kann (xf]V p07xf)V etc; iKCtxepa e%eiv), siehe C. Ar. I 52, III
62, III 66. Eine ahnliche Wertung des freien Willens findet sich bei Albinus,
Epitome (swe AiSaaK.) 26, 3 ; vgl. A. Dihle, op. at. (oben Anm. 25), 227 Anm 84
fur weitere Beispiele aus dem Piatonismus.
108 Siehe z.B. C. Ar II 69



6i E. P. MEIJERING

Christus wegen seines tugendhaften Lebens zum Sohne
Gottes erhoben worden ist und damit den Gläubigen ein
Vorbild gegeben hat. — Halten wir in diesem Zusammenhang

zunächst fest, dass sich nach Baur der Kern der
athanasianischen Theologie in der Identifizierung des Willens

mit dem Wesen Gottes findet, wobei nicht über das

Wesen vom Willen her, sondern über den Willen vom
Wesen her gesprochen wird. So verknüpft nach Baur
Athanasius die Kosmologie eng mit der Christologie, allerdings,
wie er meint, nicht eng und nicht konsequent genug.

Ganz anders sieht die Darstellung und Beurteilung des

arianischen Streites bei Harnack aus. Er hebt bei Athanasius

hervor, dass dieser die in der zeitgenössischen
Philosophie geläufige Unterscheidung zwischen dem ruhenden
und dem handelnden Gott aufgegeben habe, indem er vom
Sohne sagt, dieser sei ö^iooucrioq mit dem Vater.109 Damit sei

die Bedeutung der natürlichen Theologie eingeschränkt
worden. Weiter ist für Harnack wichtig, dass Athanasius
den Gedanken, der Sohn sei die Weltidee, grundsätzlich aus
seiner Christologie entfernt habe.110 Es finden sich zwar
Sätze, die das aussagen, aber sie seien vom Prolog des

Johannesevangeliums und von der kirchlichen Tradition inspiriert,

und im Grunde spiele dieser Gedanke bei Athanasius
keine Rolle mehr, da für ihn der Vater im Sohne die Welt
gleichsam accidentell schafft.111 Gerade dieses bedeutet nun
aber, dass nach Harnack Athanasius eigentlich eine volun-
taristische Theologie bietet: Der Wille zur Erschaffung der
Welt ist kein ewiger, sondern ein accidenteller, und die

eigentliche Offenbarung in der Welt ist die historisch
einmalige Christusoffenbarung. Es kann den Leser weiter

109 Lehrbuch der Dogmengeschichte II (Tubingen 1909), 24 ff.; vgl. zum Folgenden:
E. P. Mfijering, Die Hellemsierung des Christentums im Urteil Adolf von Harnacks

(Amsterdam/Oxford/New York 1985), 29 ff.; 88 f.; 108 ff.
XV] Lehrbuch II 225 f.
111 Lehrbuch II 212 (Anmerkung).



ÜBER DEN WILLEN UND DAS WESEN GOTTES 63

nicht wundem, wenn Harnack den Athanasius von dieser
Charakteristik seiner Theologie her einen Reformatoren des

Christentums nennt und ihn in die Nähe Martin Luthers
rückt.112

Während Baur Athanasius als einen ontologischen
Theologen feiert, der aber leider nicht konsequent ist und
hin und wieder (an allerdings nicht unwichtigen Stellen)
einen Rückfall in einen willkürlichen Voluntarismus
aufweist, lobt Harnack ihn gerade als einen voluntaristischen
Theologen, bei dem sich aber leider noch Spuren einer
ontologischen Theologie finden. Wenn zwei so hervorragende

Kenner der Geschichte des christlichen Denkens so
unterschiedliche Bilder zeichnen, so kann hieraus auf jeden
Fall der Schluss gezogen werden, dass die Geschichte auch
hier nicht eindeutig ist, und ferner, dass ein konsequenter
Voluntarismus und eine konsequente Ontologie in der

Theologie unmöglich sind. Man muss Baur doch wohl
recht geben, wenn er bei Athanasius die Ontologie und bei
den Arianern den Voluntarismus hervorhebt. Man kann
aber auch die Frage stellen, wozu dieser Voluntarismus und
diese Ontologie dienen sollten, und dann könnte Harnack
recht haben, dass die eigentlichen nämlich religiösen
Absichten sich nicht ohne weiteres mit der voluntaristischen

und ontologischen Terminologie decken.
Versuchen wir zum Schluss kurz den Gegensatz von

der Bibel, der kirchlichen Tradition und von der Logik her
zu beurteilen. Dass der biblische Gottesbegriff primär
voluntaristisch und nicht ontologisch ist, kann wohl kaum
bestritten werden.113 Das allein rechtfertigt den arianischen
Gottesbegriff aber noch nicht: Das Neue Testament spricht
an einigen Stellen klar von einem ewigen Christus, an
anderen Stellen ist es sehr fraglich, ob an eine ewige Prä-

1,2 Lehrbuch II 22 ff.
113 Vgl. A. Dihle, op. cit. (oben Anm. 25), 88 f.



64 E. P. MEIJERING

existenz Christi gedacht wird, doch wird deutlich, dass

nirgends im Neuen Testament von einem halbewigen Wesen,
das Gottes Instrument bei der Erschaffung der Welt war,
die Rede ist. Die Ontologie des Athanasius kann sich also

nur auf relativ wenige biblische Texte stützen, aber seine
Absicht zu zeigen, dass Gott selbst in Christus zu den
Menschen kommt, von vielen Texten her bestätigt
werden.114 — Die kirchliche Tradition bis zum vierten
Jahrhundert empfand wenig Schwierigkeiten, sowohl die

Zeugung des Sohnes aus dem Willen als auch die Überwelt-
lichkeit und Ewigkeit des Sohnes zu lehren. Athanasius hat
hier offenbar schärfere Augen und sieht, dass der Begriff
des Willens, wenn er auf die Zeugung angewandt wird, den
Arianern Angriffspunkte bietet. Nicht alle Orthodoxen im
vierten Jahrhundert waren in dieser Hinsicht so unerbittlich

wie Athanasius, aber seine Formulierungen zur
Zeugung aus dem Wesen, eine Zeugung, die nur als von Gott
gewollt bezeichnet werden darf, weil in Gott Wesen und
Wille identisch sind, sind später in der Theologie geläufig
geworden. Gegen sie erhob sich aber auch der Widerspruch
in der voluntaristischen Theologie der Reformatoren, die in
allen ontologischen Spekulationen eine Bedrohung des

Glaubens an den erlösenden Willen Gottes sahen. — Von
dieser späteren Entwicklung her kann man Athanasius
schwerlich den 'Vater der Orthodoxie' nennen und auch
nicht behaupten, im vierten Jahrhundert seien durch den

Sieg der Orthodoxie über den Arianismus die Weichen für
die Zukunft richtig gestellt worden. Wohl darf festgestellt
werden, dass sich im vierten Jahrhundert ein zentrales
Thema aller ernsthaften Theologie offenbart hat: Wie ver-
114 Vgl das Urteil A. M. Ritters, dass es sich beim nizanischen Dogma seiner
Aussageintention nach um rechte Schriftauslegung handelt, Art. «Anus», in
Gestalten der Kirchengeschichte, hsg. von M. Greschat, I, Alte Kirche I (Stuttgart
1984), 222. Wenn hier statt «rechte Schnftauslegung» «legitime Fortsetzung
gewisser neutestamentlicher Vorstellungen» stunde, dann konnte dieser These

ganz zugestimmt werden.



ÜBER DEN WILLEN UND DAS WESEN GOTTES 65

hält sich der Wille zum Wesen Gottes? Man kann weder
dem Athanasius noch seinen Gegnern den Scharfsinn
bestreiten, aber auch ihr Scharfsinn vermag nicht konsequent

zu sein. Die primär ontologische Theologie verwik-
kelt sich in Widersprüche, die primär voluntaristische ebenfalls,

und Kompromisse zwischen beiden Positionen sind
immer unbefriedigend. Die ontologische Theologie will der
Kritik am biblischen Offenbarungsbegriff, der von kontin-
genten Taten Gottes in der Geschichte spricht, vorbeugen.
Diese Kritik war seit Celsus vorgebracht worden, und ihre
Stichhaltigkeit ist offenbar von vielen christlichen Theologen

empfunden worden: Ein kontingent handelnder Gott
handelt willkürlich. Die ontologische Theologie birgt aber
die Gefahr in sich, dass die biblische Vorstellung des frei
handelnden Gottes ganz preisgegeben wird. — Die
voluntaristische Theologie will die Transzendenz und Freiheit
Gottes betonen. Sie birgt aber ihrerseits die Gefahr in sich,
Gottes Freiheit zur Willkür zu machen und sich in —
rational betrachtet — naive Vorstellungen von einem
'plötzlichen' Schöpfungshandeln Gottes in der Zeit zu
verstricken. Sie wagt es nicht offen von einem Leben Gottes in
der Zeit (vor und über der Welt) zu sprechen, aber sie kann
der Konsequenz solch einer Vorstellung nicht entrinnen.
Es muss also sowohl die ontologische als auch die
voluntaristische Position im arianischen Streit unbefriedigend
genannt werden. So war aber nicht nur damals beim
arianischen Streit, so ist es auch später bei anderen Streitigkeiten

geblieben. Vielleicht wäre es am sinnvollsten, dialektisch

über den Willen und das Wesen Gottes zu sprechen,
indem man das Wesen vom Willen und den Willen vom
Wesen her beleuchtet. Solch eine ausgewogene Position hat
aber den Nachteil, dass sie nicht zum Widerspruch herausfordert

und das Denken nicht weiter anspornt. Das aber
kann gerade nicht vom Streit um den Gottesbegriff im
vierten Jahrhundert gesagt werden. Er schärfte die Geister



66 E. P. MEIJERING

und erhitzte die Gemüter nicht nur damals, er lieferte
späteren Generationen Stoff zur Debatte und zum
Nachdenken, und er bietet uns Historikern reiches Studienmaterial.115

115 Es war unmöglich die Studie von R. Williams, Artus' Heresy and Tradition
(London 1987) in diesem Aufsatz noch zu berücksichtigen.



ÜBER DEN WILLEN UND DAS WESEN GOTTES 67

DISCUSSION

M. Pietri: Je sentais bien, en ecoutant avec beaucoup d'interet

l'intervention de notre collegue, tout ce qui separe Failure plus libre du

specialiste de la Dogmengescbuhte et la demarche tätonnante de l'historien.
II reste ä ce dernier la charge de tenter d'expliquer pourquoi le debat sur

Dieu et sur le Fils, sur la Trmite et sur la christologie, ont pu mobiliser a

ce point le peuple chretien. Newman expliquait, je crois, dans Tun de ses

Tracts que l'echec d'Anus et de tous ceux qui avaient plus ou moins

professe la meme savante theologie, tenait ä ce qu'il heurtait la spiritua-
lite spontanement tnnitaire (sans que cette expression implique une

theologie savante), vecue grace ä la liturgie, dans le peuple chretien.

L'eveque d'Antioche, Leonce, au milieu du IVe siecle, en etait arrive ä

bredouiller une doxologie: gloire au Pere (ce que personne ne contestait),

puis ä se perdre dans quelques borborygmes pour eviter de prononcer la

formule classique que les subordinatianistes lui auraient reproche de

proclamer.
C'est done ä la phenomenologie de la querelle que je voudrais me

referer: d'abord en precisant que je prefererais parier de subordinatia-

msme plutöt que d'ananisme: c'est-ä-dire evoquer une attitude generale

sur la place du Logos, du Fils par rapport ä Dieu. J'ajouterai volontiers

que j'aurais aime placer Tertullien avant Athanase et aux cötes de

1'Alexandrin, les Cappadociens. Cela dit, ll faut, pour l'historien, insister

en disant que la raison d'etre du debat ne releve pas de la philosophie ou

meme directement de l'utilisation de la philosophie par les chretiens:

c'est un probleme essentiel ä la foi parce qu'il touche ä l'economie du

salut. Arms est obsede par la transcendance de Dieu (avec une majuscule,

par opposition au simple deöq, le Logos — voir Anus, hp. 2, 1, 3);

a) Autrement dit, j'en suis convamcu, c'est cette affirmation qui le

determine et ll ne mesure pas lui-meme tout ce qu'implique sa propre
predication sur la specificite propre de l'hypostase de Dieu. Apres avoir
declare que le Fils est engendre (e'est-a-dire, pour lui, cree): fei; oux övtcov

(ex nihilo), ll precise tres vite oü% tbc; sv tcöv ktictitctucov. Cette pnse de



68 DISCUSSION

position aboutit a souligner 1'inferionte radicale du Logos. Mais, je

pense, c'est Astenos qui tire les consequences philosophiques de cette

affirmation fondamentale. II faut dire que cette position n'est pas accep-
tee par tous les subordinatianistes qui insistent sur la creation hors du

temps, avant les siecles: voir la position commune ä Antioche, en

341

b) Pour ce debat theologique, l'argumentation est d'abord biblique et

non philosophique, les docteurs du subordmatiamsme collectent tres

vite un dossier qui peut demontrer l'inferiorite du Fils (Io. 14, 28) et le

texte des Proverbes, d'Lsate 1,2: lis disposent difficilement, si l'on se

refere aux interpretations communes au IVe siecle, de textes qui fondent

l'ldee de la creation du Fils, dans le temps: Hebr. 1,4 ou 3, 1-2? Actes 2,

36? Tous les autres textes sont communement appliques non au Logos

preexistant, mais ä l'mcarnation. lis insistent plus aisement sur les

dvUpcbjuva, sur l'humanite de Jesus et tout ce qu'elle implique d'infe-

nonte humaine.

c) C'est dire qu'au debat tnnitaire est toujours associee la question
chronologique. Grillmeier a montre comment Athanase ou Anus utili-
saient un schema Logosjsarx, ll n'y avait eu d'ebauche veritablement

novatnce qu'a Antioche (encore avec Eustathe: Logosjanthropos).

d) J'en arrive ä 1'instrument philosophique: |e dis bien l'instrument,

car les adversaires ne posent pas des questions fondamentales; lis utili-
sent les moyens de leur culture: la philosophic courante d'un platonisme
herite par Athanase grace ä Ongene (on mesure la difference en consi-
derant Marius Victonnus). Une theologie fondee sur les Schemas mo-

dele/image aboutit plus aisement ä des conceptions subordinatianistes.

C'est en utilisant la logique des relations que les homeousiens (Basile

d'Ancyre), puis les Cappadociens fraient des voies nouvelles.

e) II faudrait dire egalement tout ce qu'impliquent de malentendus les

traductions du grec au latin et reciproquement.

En un mot, je souhaite simplement dire qu'll faut essayer d'elucider

l'image tres concrete que le peuple fidele, ou plutot ses elements cultives,

pouvaient avoir d'un debat, qui ne fut |amais, en ce cas, une simple

querelle de specialistes.



ÜBER DEN WILLEN UND DAS WESEN GOTTES 69

M. Meijering Der Subordinationismus war bis Nikaia zweifellos die

normale Lehrposition. Er konnte aber mit der Lehre von der Ewigkeit
des Sohnes verbunden werden, wenn man dann an eine ewige
Unterordnung des Sohnes unter den Vater dachte (wie z.B. Ongenes). Anus
radikalisiert den Subordinationismus, indem er die Ewigkeit des Sohnes

m Frage stellt Seme Schuler sind hier vielleicht noch radikaler als er.

Fur seme Gegner bedeutete dieses von Anfang an die Leugnung des

Logos und einen Ruckfall m den Judaismus. In diesem Vortrag ist von
'Arianern' die Rede, insofern man m den Spuren des Anus die

Geschopflichkeit (mit dem zeitlichen Anfang) des Sohnes lehrte und die

ewige Zeugung ablehnte. Die Philosophie, bzw. die philosophische
Position des Arms (möglicherweise eine Art Piatonismus wie sie z.B. bei

Atticus vorliegt) hat nicht die theologische Position des Arms verursacht,

aber wohl den Verlauf der Debatte mitbestimmt. Die Debatte übet

die Ewigkeit des Sohnes muss, wenn sie mit den Mitteln der Logik
gefuhrt wird, Ähnlichkeit aufweisen mit der im Piatonismus geführten
Debatte über die Ewigkeit der Welt. — Es erscheint mir nicht so zu

sein, dass es eine biblische Lehre von Christus gibt, die dann entweder

von Athanasius oder von Anus und semen Schulern mehr oder weniger
richtig vorgetragen wird, sondern beide Parteien beriefen sich fur ihre

dogmatischen Positionen auf biblische Texte. Selbst war man zweifellos

der Meinung, dass man die biblische Lehre reproduzierte, aber historisch

muss festgestellt werden, dass die Bibel hier nachtraglich das Beweisma-

terial lieferte.

M. Frend. I have been most interested in the way you have traced

the theological problem of the relationship between Christ and God

from Irenaeus, through Origen leading up to Arms and Athanasius. I
would like to ask you, why by the time of Nicaea in 325, the role of the

Word of the Creator by the will of God had given way to that of the

Word as "of one substance with the Father" as agent of Salvation. Arms'

fault, surely, was that he was arguing from a position acceptable fifty
years before, at the time of Bishop Dionysius, but no longer so in the

second decade of the 4th century.



7° DISCUSSION

One cannot understand this change of attitude in terms of dialectic

alone. One has to understand it historically, as a result of events that

were taking place at the time. First, there was the arrival of Manichaean

misionaries m Egypt in the 290s, with their teaching of the total identity
of the light—Jesus with the Father. Anus in fact accused Bishop
Alexander of Alexandria of putting forward a 'Manichaean' understanding

of the Trinity. Against this, the flood tide of moral and popular

Christianity in Egypt that produced the monastic movement, had little
or no interest in theories m creation, but much in salvation. A Christ

who was not truly God, but a Being created by the will of the Father,

could not save, and hence was not credible. This simple point Athanasius

grasped and thereby won the support of the monks against
Manichaean and Meletian rivals. Thirdly, however, other eastern bishops who

were not particularly friendly to Anus, nonetheless saw the danger of the
Homoousion in terms of Sabellianism and Judaism. Hence, their refusal to

accept Athanasius' views, and only approved Homoousios as an orthodox
term when interpreted by the Cappadocian Fathers. Historical events
thus contributed towards forming doctrinal interpretations in the Arian

controversy.

M. Meyering: Die von Ihnen vorgeschlagenen Erklärungen zum

Umschwung in der theologischen Perspektive halte ich fur plausibel

(und auch eine Antwort an Herrn Pietn). Es bedeutet wohl, dass auch

Sie der Meinung sind, dass die anamsche Lehre eigentlich keine

Erlösungslehre ist, dass Von Harnack also in seiner Interpretation des An-

anismus als Kosmologie und Moralismus recht hatte, und dass Groh und

Gregg unrecht haben. Für Athanasius kann es keine Erlösung geben,

wenn der Sohn nicht Gott ist, das Bedürfnis nach Erlösung war in der

alexandnnischen Kirche offenbar so gross, dass man aufgrund dessen

gerne seine Lehre von der Gottheit des Sohnes akzeptierte.

M. Barnes: I should like to raise what may seem to be a pedantic

question. It seems to me that the term 'Arian' is both ambiguous and

unhelpful, since it is essentially a term of propaganda and abuse. We

ought to distinguish carefully between those who agreed with Anus'



ÜBER DEN WILLEN UND DAS WESEN GOTTES 71

theological views (whatever they were) and those who, while not necessarily

agreeing with Arms, believed that his views fell within the boundaries

of what Eusebius of Caesarea called "ecclesiastical orthodoxy".
The 'Anan' party as depicted in our sources is a much larger and more
varied group than the adherents of Anus' own theology: by using the

word 'Arian' we run the risk of confusing a theology with a party-

grouping.

M. Dihle: Vielleicht kann man noch eine weitere Ursache der

Breitenwirkung des anamschen Streites benennen. Seit constantinischer Zeit

vollzogen sich die theologischen Auseinandersetzungen der Christen vor
einem breiteren Publikum der Gebildeten, da nunmehr kein Heide mehr

an der Kirche einfach vorübergehen konnte. Damit aber erhöhte sich

eine Gefahr, die aller christlichen Theologie im Rahmen der griechischen
Kultur innewohnte. Die von der griechischen Philosophie allein
gelieferten ontologischen Kategorien, m denen der gänzlich unontologische
biblische Glaube expliziert wurde, führten nicht nur in unübersteigbare

Schwierigkeiten logischer Art, sondern legten immer wieder fundamentale

Missverständnisse nahe, durch die der biblische Glaube in die Nahe

der Kosmos-Frommigkeit der griechisch Gebildeten ruckte. Die
Auseinandersetzung mit dieser allgegenwärtigen Gefahr gibt auch dem ariani-

schen Streit seme Intensität.

M. Metjertng: Man sollte die philosophischen Kenntnisse des

Athanasius nicht unterschätzen. Er bietet weit weniger Zitate aus den (Neu-)
Piatonikern als etwa die Kappadokier, aber seine logische Beweisführung

verrat philosophische Schulung. Sein Gottesbegriff ist gerade im
Zusammenhang mit den Begriffen Wille und Wesen platonisch gefärbt.
Aus De decretis Nicaenae Synodi 28 geht hervor, dass er auch über eine

allgemeine Kenntnis der neuplatonischen Hypostasenlehre verfugte.



;

i>. „5 ^ •

-- - -" w
' ; : •

• •. "K ' -u* * ;

•..
:i»>f - '

•; ; " • • --W •fc

i: T '/•< "r^ - < • 4/C-" r" ' ^ '

"'"«irä- "5-^-44'
• r*ä '

--- r*J'-ST?r.~ :

i,' ^ _
1 -

-rjt /, v.. <
~ -' "i • 6"1/ ' }--imr.-. ^. V1-'5" "

.-• ' '

•_>. -if- y?*v -

; 2 -J /' ^ f-• ' v /-a- -'tskt-
.-^s ..n i%'£T^-?£ i-i- -v:i, T

.-fv#// ~-y--r'y,X '/iv -.• • • - /4k 4**»; iT>'r ä ä J- *;a

-5& =;«-4Vysvivv. .- ••. ?•• .o."

«Mä*r~st*- -'""'i* -.#4 _-«= '•••"'., "sV^ 'sMfc.JNifc- beö.**?*

^: •T-=-=-n'. * -..

.sShä»V"*"
:4r

'

_ i«j{

;'•= "'

=>
• •"te?-.

/ft...


	Die Diskussion über den Willen und das Wesen Gottes, theologiegeschichtlich beleuchtet

