
Zeitschrift: Entretiens sur l'Antiquité classique

Herausgeber: Fondation Hardt pour l'étude de l'Antiquité classique

Band: 34 (1989)

Artikel: Staat, Kirche und Dynastie beim Tode Konstantins

Autor: Vittinghoff, Friedrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-660697

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-660697
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


I

Friedrich Vittinghoff

STAAT, KIRCHE UND DYNASTIE
BEIM TODE KONSTANTINS *

Karl Christ zum 65. Geburtstag

Wir kennen alle aus Ammian (XXI 10, 8) die
diskriminierenden Vorwürfe Julians gegen Konstantin: memoriam
Constantini ut novatoris turbatorisque priscarum legum et morts
antiquitus recepti vexavit [...]. Die Anklage gegen den Neuerer

und Unruhestifter richtete sich hier nicht nur gegen die

Missachtung der altüberkommenen Götterkulte und die

Zuwendung zum Gott der Christen, sicher das Grundübel
in den Augen Julians, sondern allgemeiner gegen eine
umstürzlerische Politik, die den geheiligten mos maiorum
nicht mehr anerkannt habe. Denn der Kaiser beschuldigte
im gleichen Zusammenhang (zu Unrecht) Konstantin, er
habe als erster Barbaren bis zum (ordentlichen) Konsulat
aufsteigen lassen h

* Quellenbelege und Literaturhinweise wurden nur sparsam hinzugefugt Zur
Einfuhrung vgl. jetzt J. Martin, Spatantike und Volkerwanderung (München 1987),
insb. Kap. II: «Grundprobleme und Tendenzen der Forschung», 143 ff.
1 Vgl dazu jetzt L. Cracco Ruggini, «Conservatism and Innovation in the
Culture of the 4th/5th Century», in NAC 14 (1985), 287. Zu anderen
Kritikpunkten vgl. J. Vogt, «Kaiser Julian über seinen Oheim Constantin d. Gr.», in
Historta 4 (1955), 339-352 (Wiederabdruck in R. Klein (Hsg.), Julian Apostata
(Darmstadt 1978), 222 ff). E. Pack, Städte und Steuern in der Politik Julians.
Untersuchungen %u den Quellen eines Kaiserbildes (Brüssel 1986), 24 ff., insbes. 31

ff.



2 FRIEDRICH VITTINGHOFF

Inwieweit aber war Konstantin auch ausserhalb des

religionspolitischen Kurswechsels ein solcher 'Revolutionär'?

In welcher Richtung hatte sich der romische Staat
durch eine erstaunlich schnell vollzogene Symbiose mit den
christlichen Kirchen in semen Grundlagen gewandelt? 2

Unstrittig war das Bekenntnis Konstantins zum
Christentum, das über die Zwischenstufe des Solarkultes länger
herangereift und sich im J. 312 entschieden hatte, die

epochemachende geistige Revolution der Kaiserzeit. Es
bedeutete eine der grössten politischen Leistungen des Kaisers,

die Kirchen in das politische und soziale Gefüge des

Weltreiches integriert zu haben, ohne dass seine Einheit
daran zerbrach oder merklichen Schaden litt.

Die Religionsfrage war jedoch nur eines der
bestimmenden Elemente konstantinischer Politik. Wir sind leicht
in Gefahr, unter dem Eindruck der christlichen Uberlieferung,

vor allem der Vita Constantini Eusebs, die Gewichte
zugunsten eines christlichen, heilig-frommen Kaisers zu
verschieben. Auch die Aneignung der Demutssprache der
kirchlichen Hierarchie durch Konstantin kann nicht vergessen

lassen, mit welcher Härte, die man sogar jüngst als

«Brutalität» in bestimmten Gesetzen hat wahrnehmen wollen

3, der kraftvolle und auf Selbstdarstellung bedachte
Machtmensch gegen nächste Angehörige und Feinde
vorgehen konnte.

Als Konstantin im J. 337 starb, hinterliess er seinen

Nachfolgern ein Imperium Romanum in gesicherten Gren-
2 Die mir gestellte Thematik sollte all das zusammenfassend darstellen, was «als
Resultat der langen Regierungszeit Konstantins I. im Rahmen der romischen
Kaisergeschichte angesehen werden kann». Die Finanz-, Wahrungs- und
Wirtschaftspolitik wurde mit Rucksicht auf das Referat von L. Cracco Ruggini
ausgeklammert.
3D Liebs, «Unverhohlene Brutalität in den Gesetzen der ersten christlichen
Kaiser», m Romisches Recht in der europaischen Tradition, hsg. von O. Behrends u.a.
(Ebelsbach 1985), 92- «erstmals Orgien der Brutalitat». Vgl. auch D. Grodzyn-
ski, in Du chätiment dans la Cite. Supphces corporels et peine de mort dans le monde

antique (Pans 1984), 361 ff.



STAAT BEIM TODE KONSTANTINS 3

zen, die nur im Osten durch eine Aggression des Perserreiches

m Richtung Armenien bedroht waren. Die lange
gefährdete untere Donaufront war im letzten Jahrzehnt
durch persönlich geführte Feldzüge gegen Westgoten, Sar-

maten u. a. und durch häufige kaiserliche Präsenz in den

Frontgebieten zu einer gewissen Ruhe gekommen. Vor
allem das Foederatabkommen mit den Goten (im J. 332),
die die römische Oberherrschaft anerkannten, Truppen und
Geiseln gegen Subsidien stellten, hatte dazu beigetragen.
Selbst Teile des südlichen Dakiens jenseits der Donau
waren 328 erneut römisch besetzt worden.4

Die Armee blieb auch unter Konstantin, wie sich noch
unmittelbar nach seinem Tode enthüllte, der entscheidende

Machtträger. Sie hat sich jedoch seinem politischen Willen
untergeordnet. Seine militärischen Erfolge und die seit 324
völlig unangefochtene Kaisermacht verdankte er nicht
zuletzt auch der Neugliederung der systematisch ausgebauten

Heeresverbände. Nach Ansätzen unter Gallienus und
dann vor allem unter Diokletian hatte Konstantin aus

kampfstarken, z. T. neuaufgestellten Truppeneinheiten, oft
germanischer Rekrutierung, ein schnell bewegliches
Interventionskorps als privilegierte Eingreifreserve geschaffen,
die im Hinterland der entscheidenden Frontabschnitte
konzentriert war — die comitatenses als 'Begleittruppe' des Kaisers,

die im J. 325 zuerst erwähnt wird 5. Dafür wurde die
stationäre und an den Grenzen verteilte Limesmiliz {limita-
nei oder ripenses) zahlenmässig verkleinert 6.

4 Vgl. T. D. Barnes, «The Victories of Constantine», in ZPE 20 (1976), 150 ff.;
E. Demougeot, «Constantin et la Dacie», in Crtse et redressement dans l.es provinces
europeennes de l'Empire, ed. par E. Frezouls (Strasbourg 1983), 108 ff.; B.

Brockmeier, "Der Grosse Friede 332 n. Chr. Zur Aussenpolitik Konstantins des
Grossen", m BJb 187 (1987), 79 f.
5 Codex Theodosianus VII 20, 4.
6 Vgl. zuletzt J.-M. Carrie, «L'esercito. Trasformazioni funzionali ed economie
locah», in Societa romana e Impero tardoantico I, hsg. von A. Giardina (Bari 1986),
45 7 f-



4 FRIEDRICH VITTINGHOFF

Die politische Bedeutung des Heeres musste jedoch
zukunftig noch wachsen, weil Konstantin ihm, gegen Ende
seiner Regierungszeit 1, m den beiden zentralen Heermeistern

(magister equitum und peditum) eine eigene, rem militärische

Führungsspitze gegeben hatte. Hiernach war die fast

durchgangige Trennung von ziviler (administrativ-)uridi-
scher) und militärischer Gewalt, die Diokletian auf der
Provinzebene systematisiert hatte (praeses — dux), bis zum
Kaiserhof zuende gefuhrt und der praefectus praetorio auf
den immer noch umfassenden nichtmihtanschen Bereich
eingeschränkt. Wahrscheinlich begann im Zusammenhang
mit der neuen Kommandostruktur schon unter Konstantin
der Prozess der Ausghederung der Prafekten, die jedem der

jungen Caesares, der Anwärter auf die kaiserliche Wurde,
in den ihnen zugewiesenen Hoheitsgebieten beigegeben
waren, aus der kaiserlichen Zentrale und ihrer Umwandlung

m die höchsten Funktionare der Regionalverwaltung,
so dass seit den Söhnen Konstantins der zivile Instanzenweg

vom Provinzstatthalter über den Diozesenvikar zum
praefectus praetorio und von dort notfalls zum 'Hof' oder in
das häufig wechselnde kaiserliche Hauptquartier 8 verlief.

Auch hier im comitatus, der 'Begleitung' des Kaisers, hat
Konstantin Änderungen vorgenommen, Ressorts umorganisiert,

zusammengefasst und gestrafft oder auch nur umbenannt

Jedoch lasst sich oft nicht hinreichend sicher der
Anteil Diokletians und anderer Mitglieder der Tetrarchie
ermitteln, da die zufällige erstmalige Nennung eines Amtes
m einem Kaisergesetz oder auf einer Inschrift nicht mit
dem Zeitpunkt seiner Einrichtung identisch sein muss.

Eindeutig war jedoch Konstantins Bemuhen, im kaiserlichen

Verwaltungsdienst ein einheitliches Funktionars-
korps zu schaffen, bei dem die traditionellen 'Standesunter-

7 Vgl A Dr\iAx>DT, «Magister militum», in Rh Suppl-Bd XII (1970), 562

8 Vgl fur Konstantin nur T D Barnes, The New Empire of Diocletian and
Constantme (Cambridge, Mass 1982), 71 ff



STAAT BEIM TODE KONSTANTINS 5

schiede' zwischen Rittern und Senatoren weitgehend
zurücktraten und durch eine hierarchische Gliederung nach

Tätigkeiten und Rängen mit ihren entsprechenden Privilegien

ersetzt wurden. Damit wurde die spätestens seit
Diokletian bestehende Diskrepanz zwischen der nachwievor
hohen sozialen Geltung von Senatoren und andererseits
ihrer relativen politisch-administrativen Ohnmacht
abgeschwächt. Konstantin hat nun den Trend, den wir in den

Anfängen bei Gallienus, hier bedingt durch den staatlichen
Notstand, in dem es m erster Linie auf soldatische Fähigkeiten

ankam, dann konsequent bei Diokletian beobachten,
auf Führungsposten der Reichsverwaltung, insbesondere
auch auf neugeschaffenen, Männer des Ritterstandes zu
berufen, durchbrochen, freilich weiterhin Senatoren aus
dem Militärdienst ausgeschaltet. Dieser Wandel erfolgte
langsam und pragmatisch. Zunehmend wurden clarissimi
senatorischen Ranges wiederum stärker als Provinzstatthalter,

vereinzelt auch als Diözesenvikare eingesetzt und ihnen
darüber hinaus sogar die hohen römischen Präfekturen
(praefectus praetorio, annonae und vigiluni), die bisher immer
als typisch ritterliche Ämter gegolten hatten, anvertraut.9
Für das Jahr 335 lässt sich auch der erste senatorische
Präfekt Ägyptens nachweisen 10.

9 Vgl. dazu W Kuhoff, Studien \ur zivilen senatorischen Laufhahn im 4 Jh n Chr
Amter und Amtsinhaber in Clarissimat und Spektabilität (Frankfurt/M. 1983). S. auch
A. Chastagnol, «La carriere senatoriale du Bas-Empire (depuis Diocletien)», in
Epigrafta e ordine senatorio I (Roma 1982), 167 f., Ders., «Constantin et le Senat

romain», in Accademia Romamstica Constantiniana (Perugia 1976), 53 ff.; ubertrieben

ist allerdings seine Auffassung, der Ritterstand habe so gut wie aufgehört zu
existieren und sei fast ganz in dem ordo senatorius aufgegangen. Dagegen mit Recht
C. Lepellef, «Fine dell'ordine equestre: Le tappe dell'unificazione della classe

dingente romana nel IV secolo», in Societä... (s.o. Anm. 6), I 236 ff. Konstantin
hat sogar als erster den navicularu, den fur die annona tatigen Reedern, dignitas
equestris ordmts zugesprochen (CTh XIII 5, 16).
10 Vgl. aber die lückenhaften Fasten: The Prosopographj of the Later Roman Empire
(PLRE) I (Cambridge 1971), 1084.



6 FRIEDRICH VITTINGHOFF

Die senatorischen Funktionen waren aber in den meisten

Fällen nicht mehr an eine vorherige Übernahme
stadtrömischer Magistraturen gebunden und die Ämter von den

Rangstufen des alten cursus bonorum (Praetorier, Konsulare)
weitgehend unabhängig. Der senatorische Rang, der Claris-
simat, war automatisch an bestimmte als senatorisch gewertete

Amtsstellungen gekoppelt, wobei für homines novi das

bisherige Verfahren der Zuwahl (adlectio inter consulares oder
praetorios) angewandt wurde. Da die Prätur als kostspieliges,

rangniedriges stadtrömisches Amt schon mit 20 Jahren
oder der Suffektkonsulat nur wenig später bekleidet wurden,

bedeuteten diese 'Ranggruppen' etwas völlig anderes
als früher. Blosse Standeszugehörigkeit brauchte aber
nunmehr nicht zugleich mit einer zumindest zeitweiligen
Anwesenheit in Rom und Teilnahme an Senatssitzungen
identisch zu sein.

Die Übernahme von staatlichen Funktionen, die seit

Diokletian oder schon früher Ritter eingenommen hatten,
durch Senatoren und zugleich die verschwenderische
Schenkung von Flonorarwürden, die eine dignitas senatoria

mit sich brachten (z.B. ex praesidibus, ex comitibus u.a.), hat
den Kreis der clarissimi erheblich vergrössert. Ob jedoch
ihre Zahl noch unter Konstantin von bisher ungefähr 600

auf etwa 2000, wie man für den römischen Senat im J.

358/9 unterstellen darf, gestiegen ist, bleibt ungewiss.
Jedenfalls bekamen, wie nie zuvor, die lokalen städtischen
Eliten und bewährte ritterliche Amtsträger eine Chance, in
der politischen Prestigehierarchie senatorischen Rang zu
gewinnen. Die meisten von ihnen lebten weiterhin im
Genuss des Standestitels und seiner Privilegien in ihren
Stadtgemeinden. In der Regel hatten sie vorher alle städtischen

Ämter und Dienstleistungen (honores et munera) erfüllt
und meist sogar kurzfristig eine oder auch mehrere senatorische

Funktionen übernommen.11
11 Vgl. insgesamt auch A. Chastagnol, «La carnere senatoriale...» (s. Anm. 9),



STAAT BEIM TODE KONSTANTINS 7

Konstantin hat vor 330 die Zahl der Senatoren durch
die zusätzliche Einrichtung eines zweiten, rangniedrigeren
Senats mit etwa 300 Mitgliedern in Konstantinopel noch
einmal verstärkt und sie aus einigen Angehörigen des

römischen Senats, aus Teilen der Kurie von Byzanz und
aus griechisch-östlichen Stadtgemeinden rekrutiert und
dadurch eine neue Möglichkeit gefunden, die Oberschichten

des 324 gewonnenen Ostens durch Rangerhöhung und
Ämtervergabe politisch zu integrieren. Denn trotz des

wesentlich gestiegenen Bedarfs an senatorischen Führungskräften,

zunächst im westlichen Herrschaftsbereich, erklärt
dieser praktische Zwang wohl nicht allein die starke zah-

lenmässige Vermehrung. Der Bürgerkrieg mit Licinius und
seine Folgen und auch der religionspolitische Kurswechsel
mochten vielmehr empfehlen, soziopolitisch einflussreiche
Honoratioren der Städte und bewährte Mitarbeiter des

kaiserlichen Dienstes durch Rangerhöhung auszuzeichnen und
durch neue staatliche Aufgaben politisch für sich zu
engagieren.

Der Senatorenstand war durch diese Ausweitung ein
anderer geworden und hatte seine alte Exklusivität verloren.

Um aber nun trotz der grossen Zahl in neuer Form
eine Differenzierung wiederherzustellen und einem kleinen
Kreis ein besonderes Nahverhältnis zum Kaiser auszudrük-
ken und ihm eine Legitimierung auch für gelegentliche
kaiserliche Sonderaufgaben zu verleihen, hat Konstantin
die alte Ehrenbezeichnung comes (Begleiter) zu einem durch
kaiserliches Kodizill bestätigten Rangtitel gemacht und ihn
in drei Stufen (comes primi ordinis, secundi und tertii ordinis)
als Ehrung für clarissimi und — in dritter Ordnung — für
wenige ritterliche Amtsträger (perfectissimi) verliehen.

Inflationär haben sich damals Titel, Ränge und blosse
Honorarwürden ausgebreitet. Selbst das längst vergessene

167-194. H. Lohken, Ordines digmtatum. Untersuchungen %ur formalen Konstituierung
der spatantiken Fuhrungsschicht (Köln 1982), 117-134.



8 FRIEDRICH VITTINGHOFF

Rangpradikat patricius, dessen Träger an dignitas dem prae-
fectus praetorio überlegen sein sollte, wurde wieder
hervorgeholt.12

Die politisch-organisatorischen Reformen in der Regierung,

Verwaltung und im Militär hatten weitwirkende
Bedeutung und verraten eine erstaunliche politische
Gestaltungsphantasie. Sie waren häufig durch Schwächen und
Mängel des politischen Systems provoziert und oft nicht
mehr als eine Stärkung und Fortentwicklung diokletianischer

und tetrarchischer Ansätze, ohne insgesamt trotz aller

Veränderungen eine revolutionäre Umkehr darzustellen.
Unter den Voraussetzungen der spätrömischen Kaiserzeit
mit ihren teilweise systembedingten 'Korruptionsprakti-
ken' hatte Konstantin einen erneuerten und funktionsfähigen

Staat hinterlassen.13
Es ist nun kaum wahrscheinlich, dass Konstantin

Überlegungen anstellte, die verfestigte Staatsstruktur zu
'christianisieren' und sie andersartigen Anschauungen des

Christentums anzupassen. Selbst Theologen und Bischöfen
lagen solche Reformgedanken aus ihrer traditionellen
Bereitschaft, die Ordnungen dieses Aeons hinzunehmen,
gänzlich fern. Sie durften nur hoffen, dass der neue Glaube
und sein unpolitisches Gebot der Nächstenliebe den Men-

12 W Hnssi.in, «Der konstantinische Patriziat und seine Bedeutung im 4. Jh.», m
Melanges Bide% (Bruxelles 1934), 363 ff — der erste bekannte Patrizier war der
Rhetor Flavius Optatus, der enge Beziehungen zum Kaiserhof hatte und ordentlicher

Konsul l.J. 334 war, der zweite Julius Constantius, Konsul im folgenden
Jahr. Fun anderer Halbbruder Konstantins, Dalmatius, durfte den altertümlichen
Titel censor seit dem Jahr 333 fuhren, aus dem wir inhaltlich kaum Sicheres
erschlossen können. Vgl. auch W. Ensslin, «Dalmatius Censor, der Halbbruder
Konstantins I.», in RhM 78 (1929), 210 ff.
13 Es ist hier nicht der Ort, sich mit dem tristen und fragwürdigen Negativbild
des «konstantinischen Zwangsstaates» auseinanderzusetzen. (Vgl.nur die
Bemerkungen und Literaturhinweise von E. Pack, Städte und Steuern., (s. Anm. 1), 40
f.). Seine an Diokletian anknüpfende Finanz- und Wahrungspolitik, die Einfuhrung

der bis ins 12. Jh. stabilen Goldmünze (sohdus) und einer weniger bedeutsamen

neuen Silberpragung (siltqua), hat zudem zum wirtschaftlichen Erholungs-
prozess des 4. Jh. beigetragen.



STAAT BEIM TODE KONSTANTINS 9

sehen und seme zwischenmenschlichen Beziehungen und
damit auch sein soziales und politisches Verhalten verändern

würden. Konstantin hat auch dem hohen Funktionärskorps

kein christliches Bekenntnis abverlangt, wie es

Pauschalurteile christlicher Schriftsteller gerade für die Zeit
seiner Alleinherrschaft behaupten oder auch nahelegen.14
Wahrscheinlich gab es auch noch nicht genug 'qualifizierte'
Christen, die im hohen Verwaltungsdienst hätten eingesetzt
und befördert werden können. Immerhin hat der Kaiser
durch die Berufung von einigen Christen in massgebliche
Ämter fur die Zukunft ein Zeichen gesetzt. Zweifellos galt
es aber im kaiserlichen Verständnis als ein Vorzug, Christ
zu sein. So hat Konstantin z.B. dem phrygischen 'Dorf'
Orcistus, das auf dem Petitionswege versuchte, sein angeblich

unrechtmässig verlorenes Stadtrecht (als Polis)
wiederzugewinnen, u.a. mit dem sachfremden Flauptargument,
alle Einwohner seien dort Christen, zurückgegeben.15

Wie das politische hierarchische Gefüge ist auch das

gesellschaftliche, wenn man die neue, einer anderen Ebene
zugehörige Stellung der Bischöfe und Kleriker nicht
berücksichtigt, unangetastet geblieben. Nur ein Beispiel
mag veranschaulichen, wie traditionell die soziale Schichtung

der Untertanen bewertet wurde. Ehegemeinschaften
zwischen freien Reichsbewohnern, die keinerlei Rang und
Amtswürde (dignitas) hatten, und Sklavinnen seien zwar

14 Vgl. R. v. Haehling, Die Religionszugehörigkeit der hohen Amtstrager des Romischen

Reiches seit Constantins I. Alleinherrschaft bis zum Ende der theodosiamschen

Dynastie (424-440 bf{)v. 444 n. Chr.) (Bonn 1978), bes. 513 ff. Das Belegmaterial ist
allerdings spärlich und zu einem Vergleich Christen-Heiden in Prozentzahlen

wenig geeignet.
15 Vgl. F. Vittinghoff, «Die Struktur des spatantiken Stadt», in Vor- und

Fruhformen der europaischen Stadt im Mittelalter, hsg. von H. Jankuhn u.a., Abh
Akad. Gottingen 1979, 93 f. Vgl. jetzt Text und Kommentar bei A. Chastagnol,
«L'inscription constantinienne d'Orcistus», in MEFRA 93 (1981), 381 ff.
Ähnliches gilt auch fur Gaza in Palastina (Eus. Vit. Const. IV 38). Dazu C.A.M.
Glucker, The City of Ga%a in the Roman and Byzantine Periods (London 1987), 43;
75 ff-



10 FRIEDRICH VITTINGHOFF

nach dem Gesetz erlaubt, aber unwürdig.16 Noch im Jahre
336 wurden der soziopohtischen 'Oberschicht' harte
Sanktionen und der Makel der Infamie angedroht, wenn sie
Sohne als legitim anerkannten, die von einer Sklavin oder
einer Freigelassenen (gleichgültig, ob sie eine romische
Burgerm oder eine hatma lumana war) oder von einer Frau,
die einen anrüchigen Beruf ausübte, wie z.B. als Schauspielerin,

oder auch von niedriger Herkunft war, abstammten,
wobei die Tochter solcher Frauen jeweilig eingeschlossen
wurden.17 Die Infamie traf aber nur Senatoren und Inhaber
des ritterlichen Ranges der perfectissimi, dazu m den Stadt-
gememden die hohen Ranggruppen der Duoviralen, Qum-
quennalen und der Provmzialpriester. Mögen solche
offiziellen Rangabstufungen zunächst nur fur die Rechtsordnung

gültig sein, so waren sie doch zugleich bedeutsame
und unveränderte Indikatoren des sozialen Systems.

In einigen Rechtssatzen schlugen sich jedoch neue
grundlegende christliche Moralanschauungen nieder. Sie

betrafen indes fast nur die Famihengesetzgebung.
Die hohe Wertschätzung, die nunmehr heilige

Jungfrauen, Asketen und Mönche und damit Ehelosigkeit und
Virgimtat genossen, verlangte eine Aufhebung der Restriktionen,

denen seit den augusteischen Ehegesetzen
Unverheiratete und Kinderlose, Geschiedene, Witwen und Witwer

unterworfen waren. Die Strafen gegen Ehebruch wurden

verschärft, Mann und Frau wurden hierbei fast gleich
behandelt, Ehescheidung und Wiederverheiratung
erschwert, der Konkubinat eingeschränkt.18

16 C7b XII i, 6 (J 319)
V Clb IV 6, 3

18 Vgl A Ehrhardt, «Constantins des Grossen Rehgionspohtik und Gesetzgebung»,

in ZRG 72 (1955), 127-190 (Wiederabdruck H Kraft, Hsg Konstantin
der Grosse (Darmstadt 1974), 388 ff) J Gaudemet, «Familie I Familienrecht», m
RAC 7 (1969), 319 ff 339 ff Ders «Tendances nouvelles de la legislation
familiale au IVe siecle ap J -C », in Transformations et confhts au IVe siede ap J C

(Bonn 1978), 187 ff



STAAT BEIM TODE KONSTANTINS I I

Die romische 'Familie', die als Rechtsverband das ganze
'Hauswesen' emschloss und deren Ordnungsprinzipien den
christlichen nur wenig entsprachen, wurde m ihrer Gesamtstruktur

kaum abgewandelt, wenn auch die kaiserzeitlichen
Tendenzen, die auf eine Schwächung der Gewalt des pater
famihas und eine 'Individualisierung' und grossere
Selbständigkeit der Gewaltunterworfenen, vor allem der Frau
und der Kinder, hinausliefen, einen kraftigen Schub bekamen.

Ausserhalb des Familienrechtes kann man verhältnismässig

selten, zumindest bei methodisch behutsamer

Interpretation, stärkere und vor allem eindeutige christliche
Motive und Einflüsse m der Gesetzgebung Konstantins
erkennen.19

Zweifellos aber hat der Kaiser m mehr symbolhaften
Akten seine Hinwendung zum Christentum dokumentiert,
indem er etwa die Kreuzigung als Strafform oder die

Brandmarkung im Gesicht, dem «Ebenbild der göttlichen
Schönheit», bei den zum Gladiatorenkampf Verurteilten
verbot. Konstantin hat den Sonntag, den dies sohs, m dem
Christen den sol salutis wiedererkannten, zum staatlichen
Feiertag, an dem bestimmte Arbeiten ruhten, erklart,
Herrschaftsembleme und Titulaturen ausgetauscht, die Strahlenkrone

aus dem Kaiserbild entfernt, das mvictus im Titel
durch victor ersetzt, weil beides sichtbar an den vom Kaiser
emst verehrten sol (mvictus) erinnerte. Am Hofzeremoniell
und der Repräsentation der absoluten Monarchie änderte
sich im Grundsätzlichen nichts. Seit Diokletian 20 war die
adoratio, die huldigende Begrussung mit Kniefall und Kuss
des Purpurgewandes die reglementierte offizielle Verkehrsform

auch zwischen dem christlichen Kaiser und den hohen
Amtstragern. Ebenso wenig wurde der mit Edelsteinen

19 Zur audientia episcopahs, manumissio in ecclesia ua vgl unten S 15-16
20 H Lohken, Ordmes digmtatum (so Anm 11), 49



12 FRIEDRICH VITTINGHOFF

besetzte Ornat abgeschafft, ja der Kaiser schmückte sich
und ausnahmsweise (wohl für festliche Gelegenheiten) die
Caesares 21 seit dem Jahr 324 auf Münzen mit dem Diadem,
das seit Alexander dem Grossen als das typische Königszeichen

galt.
Konstantin blieb immer, jenseits seines persönlichen

Bekenntnisses zum Gott der Christen, der römische Kaiser,
der in einer langen festgeformten kaiserlichen Uberlieferung

stand. Denn in den religiösen und kirchenpolitischen
Turbulenzen verfolgte er vorrangig und im staatlichen
Interesse das Ziel, das aber für ihn zugleich ein Gebot des

christlichen Glaubens geworden war, die Unruheherde zu
beseitigen und die Einheit und den inneren Frieden in den
Kirchen wiederherzustellen.

Die vielleicht zukunftsträchtigste Entscheidung neben
der Einbindung des Christentums in den Staat war die

Gründung von Konstantinopolis nicht nur als einer neuen
Kaiserresidenz, wie es Nikomedia für Diokletian gewesen
war, sondern zugleich als Hauptstadt des Ostens, als das

'zweite Rom'. Geopolitische, strategische und verkehrs-
mässige Gründe haben das alte Byzanz an der Schnittlinie
von Europa und Asien in diesen neuen Rang erhoben. Die
Konstantinsstadt sollte zwar ein vorwiegend christliches
Gesicht zeigen. Aber die Tempel blieben erhalten und
Astrologen und Priester führten überkommene
Stadtgründungsriten durch. Andererseits wurde als Tag der Einweihung

(dedicatio) der 11. Mai 330 gewählt, weil er der Festtag
des Modus, eines Märtyrers und Heiligen von Byzanz,
war.22

Manches weist in Konstantinopel darauf hin, dass im
Kaiser noch die alte römisch-griechische Vorstellungswelt

21 P. M. Bruun (Hsg.), The Roman Imperial Coinage VII (1966), 44.
22 T D. Barnes, Constantme and Eusebius (Cambridge, Mass., 1981), 222.



STAAT BEIM TODE KONSTANTINS 13

und Symbolik lebendig waren und durchaus eine Koexistenz

mit dem neuen Glauben eingehen konnten.23
Seme Repräsentanten waren nun die Bischöfe, die meist

die Christen einer Stadtgemeinde (polis, civitas) als

autonome Parochie-Diözese kirchlich betreuten. Im gesamten
lateinischen Westen war der Canon 5 des Konzils von
Nicäa (im J. 325), der davon ausging, die kirchliche
Organisation an der staatlichen auszurichten und, wie schon

weitgehend im Osten, eine Metropolitanordnung mit dem
Bischof der Provinzhauptstadt an der Spitze und damit eine

gewisse Hierarchisierung des Episkopats zu schaffen, kaum
beachtet worden.24 Die Sonderstellung von Alexandria,
Antlochia und Rom sollte davon unberührt bleiben.

Es ist nun historisch erhellend, den üblichen Aspekt
umzukehren und den Wandel zu beobachten, der sich in
den Stadtgemeinden, also gleichsam vor Ort, durch die

Kirchenpolitik Konstantins vollzog. Die Städte waren exi-
stenziell notwendige Bauglieder des Reiches, aber in der
zentralistisch-bürokratischen Administration immer ein

Fremdkörper gewesen, weil ihr Organisationsprinzip eine

Selbstverwaltung unter statthalterlicher Kontrolle und
vielfachen staatlichen Reglementierungen war.25 Die Kurialen-
Dekurionen waren wohl schon seit Diokletian 26 erblich

23 Vgl. zu diesem Problem J. Martin, Spatantike und Völkerwanderung (München
1987), 149 f. G. Dagron, Naissance d'une capitale. Constantinople et ses institutions de

})0 ä 4)1 (Paris 1974), 32 ff.
24 Vgl. C. Vogel, « Circonscnptions ecclesiastiques et ressorts administratifs civils
durant la premiere moitie du IVe siecle (du concile de Nlcee, en 325, au concile
d'Antioche, en 341)», in La geographic administrative et politique d'Alexandre ä
Mahomet (Leiden 1981), 273 ff.
25 Gegen die Auffassung vom allgemeinen Niedergang der Städte, den
Zusammenbruch der Selbstverwaltung und der Kurien vgl. F. Vittinghoff, «Epilog:
Zur Entwicklung der stadtischen Selbstverwaltung», m Stadt und Herrschaft.
Romische Kaiser^eit und hohes Mittelalter, /LZ-Beiheft 7 (München 1982), 107-
146

26 Codex lustimanus XII 33,2 — die Sohne waren mit einbezogen. H. J Horst-
kotte, Die Theorie vom spatromischen 'Zwangsstaat' und das Problem der 'Steuerhaftung'

(Konigstein 1984), 104 ff.



14 FRIEDRICH VITTINGHOFF

mit ihrem Grundbesitz an die Kurie gebunden. Da die
Ratsherren m der Honoratiorenverwaltung unentgeltlich
Magistraturen (honores) und gewisse Dienstleistungen (mu-
nera) ubernehmen mussten und andererseits diese vermögenden

Burger fur die Umlage und den Einzug auch der
staatlichen Steuern verantwortlich waren, musste es von
elementarem Interesse sein, die Gebietskörperschaften
funktionsfähig zu halten und jeweilig möglichst viele Burger

mit hinreichendem Besitz m die stadtische Pflicht zu
nehmen.

Umso überraschender wirkte es dann, dass Konstantin
schon im Marz 313 die christlichen Kleriker ab omnibus

omnino muneribus befreite.27 Dazu zahlten auch die munera

publica, die begüterte Burger über ihre Mitgliedschaft im
ordo decurionum zu erbringen hatten.28 Diese Rechtsvergun-
stigung der Kleriker ging weit über jenes Privileg hinaus,
das bisher nichtchristliche Priester der offiziellen staatlichen
und stadtischen Kulte m den Stadtgemeinden — sie allem
kann man mit den Klerikern vergleichen — beanspruchen
konnten. Jedoch waren diese ßammes, pontißces oder sacer-
dotes keine Berufspriester wie die Kleriker, auch wenn unter
ihnen damals noch oft Presbyter und Diakone, sofern sie
nicht in reichen Bischofsgemeinden Dienst taten, im
Gewerbe oder Handel ihr Brot verdienten. Wahrscheinlich
hat schon Konstantin, wie das aus dem spaten 5. Jh.
stammende syrisch-romische Gesetzbuch 29 behauptet und
Konstantius zu bestätigen scheint30, solchen Klerikern
auch die alle fünf Jahre zu zahlende Gewerbesteuer (collatio

27 Die Zeugnisse bei J L Maier, Le dossier du Donatisme, I Des origines a la mort
de Constance II ^303-361) (Paris 1987), 142 ff
28 Vgl auch W Eck, «Der Einfluss der konstantinischen Wende auf die Auswahl
der Bischöfe im 4 u 5 Jh », in Chiron 8 (1978), 581

29 FIRA II 2 p 794 n° 117
30 CTh XVI 2, 14, 1



STAAT BEIM TODE KONSTANTINS 15

lustralis) erlassen.31 Die nichtchristlichen Priester aber

waren städtische Honoratioren, die der Rat aus dem Kreise
der Dekunonen ausgewählt hatte und denen nur deshalb
bestimmte munera erlassen wurden, weil sie kultisch tätig
sein mussten und hierbei tatsächliche finanzielle Aufwendungen

zu machen hatten.
Die Klerikerfreistellung setzte Konstantin zugleich als

politisches Mittel in der Auseinandersetzung mit den
afrikanischen Donatisten ein. Denn das Privileg galt nur für
katholische, nicht aber für häretische Kleriker.

Die Attraktivität dieses 'Standes' war indes, wohl auch
durch die Immunitäten bedingt, so gross, dass der Kaiser
gegen den Eintritt in den kirchlichen Dienst
Rekrutierungsschranken für Dekunonen, ihre Söhne und allgemein
vermögende Bürger errichten musste: «Die Reichen müssen

die weltlichen Verpflichtungen (d.h. die munera publica
der Kurialen) auf sich nehmen, die Armen durch den
Reichtum der Kirchen unterhalten werden».32 Im Konflikt
zwischen den Interessen der Städte bzw. des Staates und
der Kirchen, die Wert auf eine freie Auswahl von Klerikern
aus den Reihen aller Gläubigen, insbesondere auch der

Begüterten, legen mussten, entschied sich Konstantin für
den Staat. Denn Kirchenpolitik blieb für ihn in die Reichspolitik

eingebunden und ihr untergeordnet.
Der Kaiser hat jedoch viel dazu beigetragen, die Kleriker,

vor allem die moralische Autorität des Bischofs und
seine Stellung im städtischen Gemeinwesen, zu stärken. Ein
ungewöhnlicher Vertrauensbeweis war das Privileg der
umstrittenen audientia episcopalis, die Sanktionierung der
bischöflichen Schiedsgerichtsbarkeit in zivilen Streitigkei-
31 Dazu C. Dupont, «Les privileges des clercs sous Constantin», in RHE 62

(1967), 742 ff.
32 CTh XVI 2, 6. Vgl. XVI 2, 3. Die Datierung ist umstritten: K. L. Noeth-
lichs, «Zur Einflussnahme des Staates auf die Entwicklung eines christlichen
Klerikerstandes», in JAC 15 (1972), 136 ff. D. Liebs, «Privilegien und Standezwang

in den Gesetzen Konstantins», in RIDA 24 (1977), 346, 208.



i6 FRIEDRICH VITTINGHOFF

ten, wie sie zwischen Christen innerkirchlich (nach Paulus,

/ Cor. 6, i) schon immer praktiziert worden war.33 Das
Gericht des Bischofs konnte wohl von Anfang an nur im
Einverständnis der Prozessgegner angerufen werden und
fällte rechtskräftige, inappellable Urteile, die staatliche
Organe zu vollstrecken hatten.34 Noch vor dem Jahre 316
hatte die Bischofsgemeinde das nunmehr staatlich
anerkannte Sonderrecht erhalten, christliche Sklaven in erleichterter

Rechtsform freizulassen, wenn der Herr vor versammelter

Gemeinde und in der Regel in Gegenwart des

Bischofs erklärte, seinem Sklaven die Freiheit geben zu
wollen. Ein solcher Freigelassener gewann das volle römische

Burgerrecht und nicht den minderwertigen Rechtsstatus

des Latinus Iunianus, wie sonst bei nicht rechtsförmlichen

Manumissionen.35 Die gleiche Rechtsvergünstigung,
eigene Sklaven ebenso formlos zu Lebzeiten oder von
Todes wegen mit der gleichen Rechtswirkung freizulassen,
durften auch die Kleriker gemessen.36 Offensichtlich
entsprachen derartige Freilassungen den Wünschen der Christen.

Konstantin hat jedoch an der juridischen Diskriminierung

der Sklaven als Personenrechtskategorie so gut wie
nichts geändert.

Im Jahre 321 durften die Kirchen, wie schon vorher
vereinzelt als Privileg besondere Tempel, auch testamentarische

Zuwendungen annehmen, wobei der mündlich
geäusserte Wunsch ohne jede Rücksicht auf Familienange-

33 Uber die Datierung ms Jahr 318 (?)• K. L. Noethlichs, «Materialien zum
Bischofsbild aus den spatantiken Rechtsquellen», in JAC 16 (1973), 43; 32.
34 Uber die Kontroversen1 W Selb, «Episcopalis audientia von der Zeit
Konstantins bis zur Novella XXXV Valentinians III.», m ZRG 84 (1967), 162 ff., W.
Waldstein, «Zur Stellung der episcopalis audientia im spatromischen Prozess»,
in Festschrift M. Käser (München 1976), 533 ff., E. Herrmann, Ecclesta m Re

Publica (Frankfurt/M. 1980), 207 ff.
35 Vgl. insgesamt H. Langenfeld, Christianisierungspolitik und Sklavengeset^gebung
der romischen Kaiser von Konstantin bis Theodosms II. (Bonn 1977), 24 ff.
3<s CTh IV 7, 1, 1.



STAAT BEIM TODE KONSTANTINS 17

hörige ausreichend war.37 Vor allem diese Legate, andere

Schenkungen, Stiftungen und Erbschaften haben das

Vermögen der Gemeinden, das der Bischof autonom verwaltete,

geschaffen. Von seiner Hohe waren nicht nur die

Entlohnung kirchlicher Amtstrager und Dienste,
Gemeindebauten u.a.m. abhangig, sondern auch die karitative
Arbeit, Armenfursorge, Unterstützung und Betreuung der

Hilfsbedürftigen, der Witwen und Waisen, der Kranken,
Fremden, Bettler und Gefangenen.

Diese Caritas einer Glaubensgemeinschaft der
Nächstenliebe war schon immer, mehr als der Kult, fur Aussen-
stehende das eigentliche Kennzeichen der Christen gewesen.

Zwar waren Spenden und Geschenke, die eine reiche
stadtische Elite als 'Burgertugend' und oft als soziale
Verpflichtung ansah, nichts Neues, aber ihrem Wesen nach
etwas Grundverschiedenes.38 Denn sie galten nicht 'den
Armen', sondern der gesamten Burgergememde und dienten

dem soziopolitischen Prestige, der Selbstdarstellung
und dem Ruhm des Spenders und seines Geschlechts und
forderten den öffentlichen Dank heraus. Bei diesem 'Euer-
getismus' wusste immer die linke Hand, was die rechte tat.
Die christliche Caritas dagegen wurde nicht nur von den

Schenkungen 'der Reichen', sondern auch über Kollekten
durch unzählige, auch kleinste mildtätige Gaben ärmerer
Burger finanziert.

Bedenkt man nun das Amtscharisma des Bischofs als

Nachfolgers der Apostel, seme pnesterlich-sakramentale
Vollmacht mit der Verantwortung fur das Seelenheil von
der Taufe bis zur Exkommunikation, seine disziplinare
Gewalt über die Kleriker und die Glaubigen, so erkennt
man die neue Zeit.

37 CTh XVI 2, 4
38 Vgl P Veyne, Le pam et le cirque S ociologie historique d'un plurahsme politique
(Paris 1976), 51, C Lepelley, Les cites de l'Afrique romaine au Bas Empire I (Paris
T979)> 376-388, bes 382 ff



i8 FRIEDRICH VITTINGHOFF

Die Achtung, mit der Konstantin ihnen entgegentrat,
seine Anrede der versammelten Bischöfe als 'Freunde und
Brüder' 39, was sonst nur höchste Würdenträger hörten,
oder das Aufgreifen des Namens Episkopos (lcoivöq) 40 —
so verrät alles, in welchem Masse, vor allem durch die

persönliche Anwesenheit beim Konzil von Nicäa, das

Bischofsamt vom Kaiser aufgewertet wurde. Wenn er die
Bischöfe im Anschluss an das grosse Konzil zur Feier
seiner Vicennalien zu einem feierlichen Festessen einlud
oder ihnen von Anfang an die Erlaubnis gab, zu den vom
Kaiser einberufenen Synoden oder für Audienzen die
kaiserliche Kurierpost zu benutzen, wofür sonst die agentes in
rebus im allgemeinen nach strenger Auswahl nur den Spitzen

der Verwaltung Bewilligungsscheine ausstellten, so
konnte die kaiserlichen Absichten niemand mehr übersehen.

Was aber stellte schon ein Bischof als Berufspriester
einer Christengemeinde dar im Vergleich zum römischen
Kaiser, dem sich die Inhaber höchster Würden offiziell nur
in der adoratio (s.o. S. ii-iz) nähern durften! Die weit
überwiegende Mehrheit der Städte zählte, das Territorium
eingeschlossen, kaum mehr als 5000 bis 10 000 Bürger. Der
Anteil der Christen war unter ihnen sehr unterschiedlich,
im griechisch-hellenistischen Osten wesentlich grösser als

im lateinischen Westen, wo sie in weiten Gebieten nur eine
Minderheit oder kaum vertreten waren. Durch Konstantins
'Bekehrung' und seme christenfreundliche Politik stieg ihre
Zahl jedoch rapide an, obwohl wir keine Zahlen nennen
können.

39 Bus Vit. Const. III 12.

40 Vgl K. M. Girardet, «Das christliche Pnestertum Konstantins d. Gr.», in
Chiron 10 (1980), 569 ff E. Jerg, Vir venerabihs. Untersuchungen %ur Titulatur der

Bischöfe als Beitrag %u? Deutung ihrer öffentlichen Stellung (Wien 1970), 119;
150 ff.



STAAT BEIM TODE KONSTANTINS 19

In vielen Stadtgemeinden war der Bischof durch die
kaiserlichen Gunstbezeugungen zu einer unübersehbaren
sozialen Macht geworden. Die Kirche finanzierte sich

grundsätzlich selbst, ohne von der Stadt oder vom Staat
Zuschüsse zu erhalten. Konstantin hatte allerdings einzelnen

Bischofen fur Kirchenbauten oder — m dieser Form
erstmalig bei einem romischen Kaiser — zur Ausübung der
Caritas öffentliche Gelder zur Verfugung gestellt und
seinen Amtstragern entsprechende Instruktionen erteilt. Die
Glaubigen einer Parochie feierten nach eigenem liturgischem

Kalender ihre christlichen Feste im Gedenken an das

Hellsgeschehen oder an bestimmte Märtyrer und waren alle
der Disziplinargewalt ihrer Bischöfe unterworfen.

So lag das radikal Neue, das Konstantin fur die spatan-
tike Stadt anbahnte, in dem unverbundenen Nebeneinander
der politisch-kommunalen und der anders geordneten
bischoflichen Gemeinde. Diese bipolare Struktur
verquickte sich allenfalls rem personal, sofern Mitglieder des

Dekunonenrates Christen waren. Die Stadt, in der einst alle

Burger ihre Identität fanden, hatten nun mit der Kurie und
der Kirche zwei Orientierungspunkte41.

Es war ein ungeheures, revolutionäres Wagnis, sich als

romischer Kaiser zum Gott der Christen zu bekennen, und
gerade m dieser Religion die metaphysische Grundlage fur
die Einheit und innere Stabiiitat des Reiches zu suchen.
Denn die neue christliche Anthropologie, die andersartigen
sittlichen Grundwerte, ihr ambivalentes und mitunter sogar
ablehnendes Verhältnis zu den Ordnungen dieser Welt, die

sogar Asketen, Mönche u.a. zum Ruckzug aus der Gesellschaft

fuhren konnte, vor allem der Absolutheitsanspruch
ihrer geoffenbarten Wahrheit schienen kaum emheitsstif-
tende Hoffnungen erfüllen zu können.

41 Vgl dazu auch C Lepelley, Les cites de I'Afrique romaim I (s Anm 38), 371

ff (Kap 8)



20 FRIEDRICH VITTINGHOFF

Sieht man einmal von den gesellschaftlich polarisierenden

dogmatischen und kirchenpolitischen Kämpfen ab, so
hat Konstantin meist ohne radikale Ungeduld die christlichen

Kirchen in das Reich integriert und in aller Regel es

vermieden, mit einem allzu lauten Machtwort in dogmatische

Streitigkeiten einzugreifen und den Bischöfen als den

theologischen Experten und den Synoden die
Entscheidungsvollmacht der christlichen Lehrentwicklung überlassen.

Darum erschien es ihm auch nicht als opportun,
Bischöfe aus eigener Autorität abzusetzen.

Das hinderte ihn nicht, als oberster Richter in
innerkirchlichen Disziplinarkonflikten aufzutreten, obwohl er
als Ungetaufter kein formelles Glied der christlichen Kirche
war. So hatte er sogar schon im Donatistenstreit eine

Appellation gegen Urteilssprüche bischöflicher Gremien

angenommen und noch 335 die feierliche Verurteilung des

Athanasius durch die Synode von Tyrus annulliert.42
Spätestens seit Nicäa war das Corpus Christianum sichtbar zu
einer Kaiserkirche geworden. Der Kaiser hatte zu diesem
Konzil eingeladen; im Kaiserpalast, nicht in einem kirchlichen

Gebäude, kam man zusammen, rechtlich führte wohl
der Kaiser den Vorsitz, nahm an den Verhandlungen teil
und bezog auch offen in theologischen Streitfragen
Stellung. Während üblicherweise kirchliche Synodalbriefe die

Entscheidungen bekanntgaben, unterrichtete jetzt auch der
Kaiser in persönlichen Schreiben jene Bischöfe, die nicht
teilgenommen hatten, über das Konzil und insbesondere
über das Osterfestdatum.

Im Streben nach Einheit und kirchenpolitischem Frieden

kam es ihm, gleichsam nach den Spielregeln der Politik,

auf einen Kompromiss der Kontrahenten an. Als dann
Arius und zwei andere Bischöfe die Unterschrift in Nicäa

42 Vgl. K. M. Girardet, Kaisergericht und Bischofsgericht. Studien \u den Anfangen des

Donatistenstreits (313-313) und \um Prostess des Athanasius von Alexandrien (328-346)
(Bonn 1975}, 38, 73 f



STAAT BEIM TODE KONSTANTINS

verweigerten, wurden sie nicht nur von der Synode
exkommuniziert, sondern zusätzlich vom Kaiser verbannt, so dass

hier beispielgebend kirchliche und weltliche Strafe
zusammenfielen.

Wer nun bei einer Synode oder beim Urteilsspruch
eines bischoflichen Gremiums unterlegen war, hatte nur
noch die Möglichkeit, an den Kaiser zu appellieren, da die
Kirche über keine zentrale Lenkungsinstanz verfugte. So

wurde das Kaisertum zwangsläufig m die Konflikte um die

Besetzung von Bischofsstuhlen oder die mnerkirchlichen
Richtungskampfe bischoflicher Gruppen, die mitunter zu
Verdächtigungen und Verleumdungen griffen, gegen
seinen Willen hineingezogen, so dass kirchliche Probleme
allzu leicht politische auslosten, die einen Teil der staatlichen

Kräfte beanspruchten und auf Dauer die kaiserliche
Autorität verbrauchen mussten. Beim Tode Konstantins
hatten sich ausserlich die dogmatischen und kirchenpoliti-
schen Probleme beruhigt, aber die latenten Spannungen
blieben. In Afrika war die Donatistenfrage seit 321 nur
zurückgestellt, nicht gelost worden.

In diesen ganzen Auseinandersetzungen ist auch einzelnen

Repräsentanten der Kirche bewusst geworden, wie
verhängnisvoll die Eingriffe Konstantins m die
Synodalgerichtsbarkeit sein konnten, so dass die Synode von
Antiochia im J. 328 43 ein Verbot der Appellation an den
Kaiser aussprach 44 — quid est imperatori cum ecclesia ?45

Konstantin wurde eine solche Antithese kaum begriffen
haben. Denn Staat und Religion gehörten nach dem
Verständnis aller vorchristlichen Kaiser als eine Einheit zusammen.

Schon der Kaisertitel nannte seit Augustus das Amt
des pontifex maximus mit der Zuständigkeit fur den gesam-

43 Vgl T D Barnes, «Emperor and Bishops, A D 324344 Some Problems»,
m AJAH 3 (T978), 59
44 Dazu auch K M Girardet, «Appellatio», in Htstoria 23 (1974), 114
45 Optatus III 3 als Frage des Donatus



22 FRIEDRICH VITTINGHOFF

ten sakralen Bereich und seine Kultdiener. Auch die Te-
trarchen, die Jovier und Herculier, hatten ihre profane
Herrschaft charismatisch überhöht.

Konstantin aber hat nie vergessen können, dass die
meisten Untertanen, besonders im lateinischen Westen,
noch nicht Christen waren, dass vor allem die wichtigen
lokalen Eliten der Städte und wohl die Mehrheit im
zentralen Regierungs- und Verwaltungsapparat und sicher im
Militär 46 trotz allem Opportunismus und aller stillschweigenden

Hinnahme nicht bereit waren, mit dem Kaiser die
revolutionäre Umkehr zu vollziehen. Der Kaiser hat darum
nicht als militanter Bilderstürmer den Befehl gegeben,
Tempel und Altäre niederzureissen. Das geschah nur
ausnahmsweise und moralisch motiviert im hellenistischen
Osten bei einigen Kultstätten, in denen sexuelle Exzesse,
rituelle Prostitution oder Inkubation stattfanden. Dafür
aber erschwerte er vielen Kulten das Überleben, indem er
ihre finanzielle Basis, das Tempelland, einzog, Kultobjekte,
Gold, Silber und Edelsteine u.a. konfiszierte.47 Viele christliche

Gemeinden dagegen hat der Kaiser verschwenderisch
beschenkt und für sie prachtvolle Kirchen bauen lassen.

Aber so sehr er auch für seinen neuen Gott eintrat, so
hat er doch noch am Ende48 aus dem sicheren Gefühl,
warten zu können, der umbrischen Stadt Hispellum
erlaubt, einen Tempel für sein Geschlecht, die gens Flavia,
zu errichten, allerdings die Bedingung, die schriftlich
niedergelegt werden sollte, daran geknüpft: "Das unserem
Namen geweihte Gebäude darf nicht vom Trug anstecken-

46 Vgl. dazu nur die Begrussungsformel von Veteranen an den Kaiser im J. 326:
da te nobis servent (CTh VII 20, 2). Die Soldaten rekrutierten sich in der Regel aus
dem weniger christianisierten platten Land der Grenzprovinzen oder aus nicht-
chnstlichen Germanen.
47 Eus. Triac. 8, 1 f.; Vit. Const. III 54, 4 f. — wohl mit starker Übertreibung.

48ILS 705 Vgl. J. Gascou, «Le resent d'Hispellum», in MEFRA. 79 (1967), 651

ff. (zwischen dem 25. Dez. 333 und dem 18 Sept. 335)-



STAAT BEIM TODE KONSTANTINS 23

den Aberglaubens befleckt werden". Hiermit dürfte wohl
das blutige Opfer als Kernstück des Kaiserkultes verboten
sein 49.

Während schon früh nach 312 im Westen der neuen
flavischen Kaiserfamilie traditionelle kultische Ehren
bezeugt wurden 50, hat Konstantin alle Bemühungen darauf
gerichtet, das Kaisertum in seinem Hause zu vererben und
eine flavische Dynastie aufzubauen. Das hatten so gut wie
alle Kaiser mit unterschiedlichen Mitteln versucht. In der
Theorie des tetrarchischen Systems Diokletians sollte aber
das natürliche Erbrecht und damit eine dynastische
Herrschaft aufgrund von Blutsverwandtschaft ausgeschaltet und
durch Adoption das Vierkaiserkollegium ergänzt werden

51.

Diese kunstvolle Konstruktion hat Konstantin im J.
306 durch die Kaiserakklamation des britannischen Heeres
nach dem Tode des Vaters zerschlagen. Er war der älteste
Sohn des Konstantius, des seit 305 ranghöchsten Augustus.
Er brachte so im Vergleich zu Diokletian andere, gleichsam
dynastische Voraussetzungen für das Kaisertum mit. Im
Jahre 310, nach dem Selbstmord Maximians, erfuhr die
Öffentlichkeit aus Trier von einem gallischen Rhetor in
Gegenwart Konstantins zusammen mit dem Wechsel des

Schutz- und Leitgottes der herkulischen Dynastie und der

Hinwendung zum sol invictus (Apollo), dass der Kaiser Claudius

Gothicus (268-270) zu den Vorfahren Konstantins
zähle und mithin ihm wie schon Konstantius das Kaisertum
in rechtmässiger Erbfolge — Imperator es natus — zuste-

49 Zum generellen Opferverbot vgl. auch CTh XVI 10, z (J. 341).
50 Vgl. nur Aur. Vict. Caes. 40, 28: tum per Africam sacerdotium decretum Flaviae

genti.
51 Vgl. dazu jetzt F. Kolb, Diocletian und die erste Tetrarchie. Improvisation oder

Experiment in der Organisation monarchischer Herrschaft (Berlin 1987).



24 FRIEDRICH VITTINGHOFF

he32. Dieser neue Legitimierungsversuch 53 war fur das

konsequent dynastische Denken Konstantins symptomatisch.

Er hatte das Glück, vier Söhne als Garanten der
Kontinuität des flavischen Kaiserhauses zu haben.54 Sie wurden
alle im Laufe der langen Regierungszeit als Kinder oder
Jünglinge zu Caesares, d.h. zu Nachfolgern ernannt, zuerst
im Jahre 317 der älteste, Crispus, Sohn der Konkubine
Minervina (als vsaviaq 55), und gleichzeitig Konstantin, als

er noch nicht einmal ein Jahr alt war, aus der 307 geschlossenen

Ehe mit Fausta, der Tochter Maximians. Damals hat
auch Licinius seinen zwanzig Monate alten Sohn in den

gleichen Rang erhoben. Crispus, der Caesar, durfte schon

318 (dann später noch einmal 321 und 324) den ordentlichen

Konsulat als eine der höchsten Ehren feiern und
wurde dann, um sich bewähren und auszeichnen zu können,

mit einem erfahrenen praefectus praetorio nach Gallien
geschickt. Ohne das Todesurteil von Pola im J. 326 wäre
Crispus zweifellos der erste Anwärter auf das konstantinische

Kaisertum gewesen. Die Hoffnungen ruhten nunmehr
auf den drei anderen Söhnen: Konstantin (Caesar seit 317),
Konstantius (Caesar seit 324) und Konstans (Caesar seit

333) — aber der erstgeborene war beim Tode Konstantins
erst gut zwanzig Jahre alt. Dementsprechend werden sie in
der Reichsprägung zusammen mit dem Vater bei den ver-

52 Paneg. Lat. VI (VII) 21, 3 ff. Im J. 307 hatte schon ein anderer Propagandist
(Paneg. Lat VII (VI) 5, 3) davon gesprochen, dass der Vater ihm die Herrschaftsgewalt

durch den Tod hinterlassen habe. Fur Eusebius {Vit. Const. I 21) war die
Kaiserwurde sein kaiserliches Erbe.

53Vgl dazu Kommemorativpragungen: divo Claudio z. J. 318, RIC VII 252
(Arles), VII 180 (Trier).
54 Fur die schwierigen Fragen der Chronologie vgl. T D. Barnes, The New
Empire of Diocletian and Constantine (Cambridge, Mass. 1982), 43 ff. und passim; R.

Etienne, «La demographie des families imperiales et senatoriales au IVe siecle

ap. J.-C.», m Transformations et confhts (s.o. Anm. 18), 147 ff.
55 Zosim. II 20.



STAAT BEIM TODE KONSTANTINS 25

schiedensten Gelegenheiten gross herausgestellt — u.a. als

salus et spes reipublicae 56 — und das « Soldatengebet» 57, das

sich angeblich an die Nichtchristen richtete 58, schliesst, am
Schluss neben dem Vater die «gottgeliebten Söhne» ein.
Das Heer und seine Führung waren an einer Stabilisierung
der Kaisermacht im Hause Konstantins interessiert, weil
sich dann die Nachfolge reibungslos vollziehen und sich
das Charisma des siegreichen Kaisers vererben konnte.
Darum hören wir auch zum ersten Mal von einem starken
Widerspruch der Militärs, als Konstantin im Jahr 335
seinen Neffen Dalmatius, den Sohn eines Halbbruders, zum
vierten Caesar erhob.59 Dessen 15 jähriger Bruder Hanniba-
lianus wurde etwa gleichzeitig zum rex regum et Ponticarum

gentium ernannt60 und mit Konstantins ältester Tochter
Konstantina, die nunmehr als einzige Frau der kaiserlichen
Familie nach dem Tode der Fausta und Helena den Ehrentitel

Augusta tragen durfte, verheiratet.61 Hannibalianus
wurde nicht die Caesarenwürde verliehen, sondern nur die

Auszeichnung nobilissimus, die seit Septimius Severus alle
Caesares titular führten, von Konstantin aber zu einem
Ehrenprädikat für nächste Angehörige des Kaiserhauses
gemacht wurde. 62

Die Ehrung der beiden Söhne des Flavius Dalmatius,
des Konsuln von 333, galt zugleich auch dem Vater als
Dank für wichtige Dienste. Denn die beiden Halbbrüder

*P. M. Bruun (Hsg.), RIC, VII (1966), 55.
57 Eus. Vit. Const. IV 20.
58 Vgl. auch E. Gabba, «I Cristiam nell' esercito Romano del quarto secolo dopo
Cristo», in Transformations et confhts (s.o. Anm. 18), 46.
59 Aur. Vict. Caes. 41, 15 • obsistentibus valtde mihtaribus.
60 Anon. Vales. 35. Erläuternd: Armemam nationesque circumsocias: Ps. Aur. Vict.
Epit. 41, 20.
61 Vgl. auch fur das Folgende R. Klein, «Die Kampfe um die Nachfolge nach
dem Tode Constanttns d. Gr.», in By%F 6 (1979), 109.
62 Nachweisbar auch fur den 'Bruder' Iulius Constantius Als nobihsstma femina\
Helena, Fausta, die eigene Schwester, Witwe des Licinius, Constantia.



i6 FRIEDRICH VITTINGHOFF

aus der rechtmässigen Ehe des Konstantius mit der (Stief-?)
tochter Maximians, Theodora, um derentwillen er sich von
seiner Konkubine Helena, der Mutter Konstantins, trennen
musste, lebten seit den dreissiger Jahren nach dem Tod der
Kaisermutter und einer Aussöhnung am Hof und übten
einen erheblichen Einfluss aus. Iulius Konstantius, Konsul
335 und patricius, durfte seine Tochter mit dem Caesar

Konstantius vermählen, so dass die gens Flavia und ihre
zwei Linien noch stärker durch verwandtschaftliche
Bindungen zusammengehalten und die Trennung der
Nachkommen der Theodora von jenen der Helena aufgehoben
wurde.

Seine Mutter aber hatte Konstantin immer hoch geehrt,
ihr nach Erringung der Alleinherrschaft die höchste Würde
einer Augusta (wie auch seiner Frau Fausta) zugesprochen
und für ihre Pilgerreise nach Palästina mit gewissen
Vollmachten ausgestattet, um als kaiserliche Wohltäterin auftreten

zu können.63 Im J. 327 wurde ihr zu Ehren das bithy-
nische Drepanum am Golf von Nikomedia als Helenopolis
(wie das phönikische Gaza als Constantia nach der 'Schwester'

des Kaisers) neugegründet.64
So war Konstantin in vielfacher Weise bemüht, den

Glanz des kaiserlichen Hauses zu präsentieren. Durchgehend

war seine dynastische Politik sichtbar. Trotzdem hatte

63 Eus. Vit. Const. III 44.
64 Irrigerweise wird öfters Drepanum als Geburtsstadt der Helena angegeben —
so zuletzt wieder von T. D. Barnes, Constantine and Eusebius (s.o. Anm. 22), 3;
221. Vgl. auch R. Hanslik, m Kl. Pauly z (1967), 988. Helena fühlte sich vielmehr
mit Drepanum über ihre Verehrung des Märtyrers Lucianus von Antlochia, des

Lehrers von Arius und Eusebius von Nicomedia, der dort begraben war (Hier.
Vir. ill. 77), verbunden (so eindeutig Philostorg. HE II 12; vgl. auch Hier.
Cbron. p. 251 Helm [z.J. 327], u.a.). Es ist sicher ebenso ein Irrtum, wenn T. D.
Barnes von der Voraussetzung ausgeht, die Neugrundung (7. Jan. 327. Chron.
Pasch.) gelte dem Gedächtnis der toten Helena und müsse, da damals die Kai-
sermutter noch gelebt habe, auf 328 vordatiert werden, so dass ihr Tod vor dem

7. Jan. 328 anzusetzen sei {The New Empire... [s.o. Anm. 8], 9; Constantine and
Eusebius [s.o. Anm. 22], 221).



STAAT BEIM TODE KONSTANTINS 27

die Nachfolgeordnung von 335 das Problem nicht gelöst:
Der älteste Sohn Konstantin sollte in den westlichen Diözesen

Gallien, Britannien und Spanien regieren, Konstantius
in den östlichen, Konstans, der jüngste, in Italien, Illyricum
und Afrika, Dalmatius, der Neffe, im unteren Donauraum,
Makedonien und Thrakien. Da alle vier als Caesares
untereinander gleichrangig und im Blick auf das Gesamtreich
handlungsunfähig waren und niemand wegen ihres jugendlichen

Alters — der älteste, Konstantin, zählte noch nicht
21 Jahre — von sich aus eine überragende Autorität
beanspruchen konnte, stellte sich im Augenblick, da Konstantin
am 22. Mai 337 starb und damit der einzige Augustus
ausfiel, in einem politischen Vakuum die Machtfrage. In
diesen Monaten der politischen Lähmung haben die
militärischen Führer von Konstantinopel, der Beisetzungsstätte
des Kaisers, über Kurierdienste «der Heere» die Initiative
ergriffen und ihren Willen blutig durchgesetzt, dass «man
keinen anderen als Kaiser der Römer anerkennen wolle als

allein die Söhne (Konstantins)».65 Die Machtkämpfe und
Gruppenbildungen am Hofe bleiben in Einzelheiten
undurchsichtig. Als der römische Senat erst am 9. Sept. 337
die drei Kaisersöhne zu A.ugusti proklamierte, waren die
beiden Neffen, Dalmatius und Hannibalianus, die zwei
Brüder Konstantins und höchste Würdenträger und Konsuln

durch Mord beseitigt worden. Wie weit indes
Konstantius, der allein nach Konstantinopel zur Begräbniszeremonie

gekommen und der eigentliche Nutzniesser der
Ausschaltung möglicher Rivalen war, hieran aktiv beteiligt war
oder die Massaker nur hinnehmen musste, ist in der
Forschung umstritten. 66

M Eus. Vit. Const. IV 68.
66 Vgl. dazu R. Klein «Die Kampfe...» (s.o. Anm. 6i), 118 ff.; N. Aujoulat,
«Euscbie, Helene et Julien, II; Le temoignage des historiens», in By^antion 53

(1983), 422 ff.



28 FRIEDRICH VITTINGHOFF

Konstantin hatte ausser der frühzeitigen Ernennung der
vier Caesares keine Vorsorge für den Fall seines Todes
getroffen. Nach Lage der Dmge hätte sie nur die Präsentation

eines der jugendlichen Caesares als senior Augustus
sein können. Ob eine solche Regelung von Dauer gewesen
wäre, ist sehr fraglich.

Demgegenüber hatte der 'apostelgleiche' Kaiser seme

Bestattung im Mausoleum der neuen Apostelkirche seit

langem festgelegt. Sein Sarkophag sollte zu beiden Seiten

von je sechs Kenotaphien der Apostel flankiert werden und
eine Art ständigen Kultes erfahren. 67 Wenn hier «das
Christliche in der Folie hellenistischer Frömmigkeit
erscheint»68, so dokumentieren die Konsekrationsmünzen
für den Divus Constantinus in der alten Symbolik der
Himmelfahrt mit der Quadriga, wobei Christen an die

Entrückung des Propheten Elias denken mochten, die gleiche

Verbindung christlicher und nichtchristlicher
Vorstellungen.69

67 Eus. Vit. Const IV 60.

68 P. SrocKMEiER, «Herrscherfrommigkeit und Totenkult Konstantins Apostelkirche

und Antiochos' Hierothesion», in Pietas. Festscbr B. Kotting, ]AC Ergan-
zungsbd 8 (Munster 1980), 113
69 Vgl. auch S. Calderone, «Teologia politica, successione dinastica e consecratio
in etä costantiniana», in Le culte des souverams dans /'Empire Romain, Entretiens
Hardt 19 (1973), 256 f.; 247 ff.



STAAT BEIM TODE KONSTANTINS 29

DISCUSSION

M Barnes: The last years of Constantine are both obscure and

puzzling in many ways. In particular, I am puzzled by Constantine's

dynastic arrangements On the one hand, he shows a marked attachment

to the idea of a Tetrarchy, as he had, m any view, in negotiations with
Licinius in 315/6, at a time when it seemed that Fausta might not

produce any children (Constantine and Eusebius [1981], 66). On the other

hand, he brings the family of Constantius and Theodora into prominence,

with Flavius Dalmatius and Julius Constantius as consuls m 333

and 335 and Dalmatius' sons Dalmatius and Hannibalianus as,

respectively, Caesar m 335 and nobtlisstmus and rex regum Fie thereby
introduced an element of dynastic rivalry and instability, of which he can

hardly have been totally unaware. Of course, we need to take into
account the fact that in 337, after settling the Danubian frontiers to his

own satisfaction, Constantine intended to invade Persia m a war of

conquest Is it possible that he simply refused to contemplate the

possibility of his own death? For it is indeniable that the political
situation immediately after the death of Constantine was obviously
instable

M. Vittmghoff: Es ist in der Tat schwer verstandlich, wie sich

Konstantin bei der augenblicklichen Aufteilung des Reiches unter vier
gleichrangige Caesares die Sukzession und die Flerrschaftskontinuitat

gedacht hat. Entweder hat er den Ausgang des Perserkrieges vor einer

endgültigen Losung abwarten wollen, wobei dann der Tod ihn
überrascht haben musste, oder er hat die Dinge einfach laufen lassen.

In jedem Fall ware es nicht leicht gewesen, fur irgendeinen der noch

jugendlichen Caesares eine Fuhrungsautontat zu beanspruchen. Cnspus

ware schon wegen des Altersunterschiedes und seiner militärischen

Leistungen der einzige gewesen, der praktisch als Nachfolger hatte herausgestellt

werden können, wenn er nicht schon im Jahr 326 von Konstantin

zum Tode verurteilt worden ware.



3° DISCUSSION

M. Barnes: One of our main difficulties in understanding the events

of 337 is that almost all the sources which describe them were written
after 340, when the political and dynastic situation was vastly different

there is, therefore, a great danger of unconscious anachronism

M. Ptetrt. A l'expose magistral du professeur Vittinghoff sur les

constitutions constantmiennes, )e souhaite simplement ajouter une glose

en soulignant l'importance des reformes dans l'administration financiere,

en particulier pour les Largesses, et aussi dans une moindre mesure pour
la ratio privata. Ainsi s'etablit une modification selective, centralisatnce

pour le prelevement des impöts, mais aussi dans l'administration des

depenses. Parallelement, Constantm apporte des retouches decisives au

Systeme monetaire et on ne peut sous-estimer les consequences econo-

miques, plus encore sociales, qu'entrame l'institution du solidus• on

exigera bientot le paiement en or des rentes foncieres sur les domaines

imperiaux. Mais le propos de l'expose etait surtout de souligner die

konstantinische Wende creee par une nouvelle politique ä l'egard des

Eglises. Je suis sür, comme le montre tres bien le prof. Vittinghoff, que
Constantin jette les bases d'un Systeme nouveau; mais ll ne faut pas, je

pense, surestimer l'importance, concrete, immediate, de certaines

dispositions, par exemple:

a) les lois sur 1'episcopahs audientia ne creent pas aussitot une procedure

obligatoire ä laquelle les chretiens peuvent recounr. J'a|oute que

nous avons peu de temoignages, ä l'epoque de Constantin, sur le fonc-

tionnement effectif du Systeme: le premier, ä ma connaissance, vient

peut-etre du Liber Pontificahs dans la vie du pape Jules indiquant le role

nouveau attribue aux notarn de l'Eglise romame. N'importe, l'essentiel

est que Constantin a donne ä l'Eglise romaine une grande basilique ou,

pour la premiere fois, le peuple chretien peut se reunir autour de

l'eveque et qu'll a jete les bases d'un droit nouveau pour les donations
faites aux eglises chretiennes- hber sit stilus dit, pour ce genre d'opera-

tions, l'une de ces lois (CTh XVI 2, 4; II 24, 1; Eus. Vit. Const. IV
25)-

b) Par la suite, ce droit est surveille et contröle (voir lois de Valen-

timen), comme si les successeurs de Constantin avaient souhaite rogner



STAAT BEIM TODE KONSTANTINS 31

sur une generosite initiale excessive: la remarque vaut, je crois, pour les

immunites accordees aux clercs. Tout se passe comme si, dans les

premieres annees de son regne, Constantin avait reve, dans l'elan d'une

illusion lynque, d'un empire chretien: v. la loi d'assistance aux families

pauvres en Italie pour enrayer l'abandon des enfants et, du meme

Constantin, le repli sur des positions plus classiques (CTh XI 27, 1; en

331: V 9, 1).

M. Vittmghoff: Ich stimme Herrn Pietn zu, dass man die 'konstantinische

Wende' in ihrer unmittelbaren, konkreten Auswirkung nicht

überschätzen soll. Das trifft zweifellos auch fur bischöfliche Privilegien
wie die audientta episcopalis zu.

Trotzdem war m. E. das Nebeneinander von politisch-kommunaler
und bischöflicher Gemeinde nicht eigentlich erst eine Erscheinung des ;.
Jhdts. Vielmehr musste die bipolare Ausrichtung in manchen
Stadtgemeinden viel starker in einer Zeit empfunden werden, in der der Chn-

stiamsierungsprozess noch nicht zu Ende gekommen und damit die

personelle Identität der Mitglieder beider Organisationen noch nicht
bestand. Die soziale Macht des Bischofs in vielen Städten konnte sich

auch politisch ausserhalb der kommunalen Institutionen auswirken.

M. Dthle: Vielleicht kann man diesen Dissens damit erklaren, dass

hier dasselbe Phänomen von zwei Seiten her betrachtet wird. Mit der

besonderen Auszeichnung des Bischofsamtes schuf Constantin die

institutionellen Voraussetzungen fur eine Bipolantat im Machtgefuge einer

Stadtgemeinde. Die tatsächlich zu einem bestimmten Zeitpunkt m einer
bestimmten Stadt bestehenden Machtverhaltnisse waren damit nicht

notwendigerweise vorgegeben.

M. VittmghoffDie Rechtsvergunstigungen fur die Kleriker,
insbesondere die audientta episcopalis, haben in aller Regel zu einer gesellschaftlichen

Aufwertung des Bischofsamtes gefuhrt. Das zivile
Schiedsgerichtsverfahren sollte m.E. Christen vor nichtchnstlichen Richtern
schützen und Schwachen der Rechtsprechung, in der es Minderbemittelte

schwer hatten, sich gegen ökonomisch und soziopolitisch Stärkere,



32 DISCUSSION

deren Zeugnis im allgemeinen mehr Gewicht hatte, durchdurchzusetzten

— Konstantin hat sicher nicht zufällig gegen die potentes gekämpft.

M Pietri. Le professeur Vittinghoff a insiste sur le caractere prag-

matique de la politique constantinienne • la remarque vaut au premier
chef pour l'institution du Reichskon^il (comme disait Schwartz). La chose

s'est falte sous la pression des circonstances: dans un premier temps,
Constantin confie ä Miltiade, l'eveque romain, le soin de ]uger la cause

de Carthage. C'est l'echec, c'est-ä-dire la resistance des donatistes

(comme on dira), qui entraine le prince ä imaginer l'instance du concile

d'Arles. On remarque que l'eveque romain (Silvestre, successeur de

Miltiade) n'y participe pas: ll se fait simplement representer en declarant

qu'il doit rester aupres de Pierre et de Paul. Cette attitude, qui sera

constamment celle des eveques romains, ä Nicee, ä Constantinople, ä

Ephese, ä Chalcedoine, traduit bien une reticence fondamentale- l'eveque

romain se refere ä une autre conception de l'unite ecclesiale et des

procedures necessaires pour l'unite. L'eveque du siege apostolique

(comme on dit ä partir du IVe s., du pape) a une charge particuliere, au

moms pour l'Occident, celle d'etre au centre de ce commercium formato-

rum, l'echange des lettres de communion par lesquelles s'etablit l'unite de

l'Eglise Cette responsabilite, ce droit et le devoir de parier le premier lui

viennent de toute une ecclesiologie qui pnvilegie le siege dependant plus
directement d'une tradition apostolique, l'enseignement de Pierre et de

Paul C'est ä ce titre qu'il doit parier en premier pour dire ce qui etablit

l'unite de l'Eglise dans la meme foi. Le Systeme constantinien contredit,
comme l'explique l'eveque romain Jules aux Eusebiens en 340, le fonc-

tionnement ancien des procedures umtaires. Constantin etablit un
Systeme qui accommode la geographie de l'unite ecclesiale aux circonscnp-
tions politiques. et ce Systeme a toujours souleve les reticences de

l'Eglise romaine

M. Barnes: I wish to object to the constant and unreflecting use of
the term Reichskonvplien. In the case of Constantme, it seems often to be

based on the assumption that Nicaea was the only council of bishops
which Constantme attended—and sometimes on the still more erroneous



STAAT BEIM TODE KONSTANTINS 33

assumption that he presided at that council. In fact, Constantine attended

not only the council of Nicaea in 325, but also the councils of Aries in

314, Nicomedia in the winter of 327/8 and Constantinople in the summer

of 336. More important, the status of these councils did not depend, in
the eyes of contemporary Christians, on the presence of the emperor, but

on the prestige and expertise of the bishops who framed their decisions,

and even on the decisions themselves. Despite the authority of Constantine,

the decisions of the councils of Nicomedia, which readmitted Anus

to communion, and of Constantinople, which deposed Marcellus of
Ancyra, had no lasting validity.

M. Vittinghoff: Die kaiserliche Initiative, ein 'ökumenisches Konzil'
in der Form von Nicaea einzuberufen, entsprach zwar kaum dem

bisherigen Selbstverstandnis der Kirchen. Aber sie hatten nun einmal keine

zentrale Entscheidungsinstanz und kannten m der Regel allenfalls

Provinzsynoden (Ausnahmen waren natürlich Rom, Alexandria, Antlochia).
Aber selbst diese waren uberall dort, wie im allgemeinen im lateinischen

Westen, wo sich die vorgesehene Metropolitanordnung von Nicaea noch

nicht durchgesetzt hatte, schwierig zu organisieren. Bei den östlichen

dogmatischen und kirchenpolitischen Turbulenzen im arianischen Konflikt

hatte nur der Kaiser die Möglichkeit, die Bischöfe der verschiedenen

Provinzen zusammenzufuhren, um zu versuchen, zu einer verbindlichen,

einheitlichen Meinung zu kommen.

M. Dihle: Bedeutet es nicht doch etwas Neues, dass der Kaiser als

Teilnehmer eines Konzils wie ein Bischof am Entscheidungsprozess in

Glaubensfragen und kirchlichen Angelegenheiten teilnimmt, also nicht

nur die Staatsmacht zur Durchführung der Konzilsbeschlusse zur
Verfügung stellt? Sogar Lucifer von Calans billigt dem vom ihm bekämpften

Kaiser eine Zuständigkeit in diesem Sinne zu {Äthan. I 7).

M. Barnes: I simply do not believe that Athanasius or Lucifer

accepted the right of the emperor to intervene in Church affairs—except
on his own side. However, to prove that assertion involves considering
some difficult as well as tendentious texts: for the present, on Lucifer



34 DISCUSSION

and Osius of Corduba, let me refer to the discussion of K. M Girardet,

in Historia 26 (1977), 95-12S.

M. Dihle: Franz Wieacker hat wohl zuerst darauf aufmerksam

gemacht, dass unbeschadet der Fortsetzung des diocletiamschen Reformwerkes

durch Constantin, die sich in vielen Einzelheiten nachweisen

lasst, doch ein wichtiger Unterschied besteht. Diocletian stutzt sich mit
Vorliebe auf geschulte Juristen, Constantin auf rhetorisch gebildete

Mitarbeiter, was aus Gesetzestexten u. dgl. hervorgeht, infolgedessen

kommen zur Zeit Constantins immer wieder Vulgarmeinungen und

-empfmdungen in den Rechtsquellen zur Geltung. Kann man mit diesem

Zug constantinischer Politik auch seine Hinwendung zum Christentum

in Zusammenhang bringen, insofern christliche Auffassungen fur den

'Zeitgeist' besonders charakteristisch waren?

M. Vittmghoff: Die Tatsache der weitschweifigen, rhetorisch gefärbten

Argumentationen m den Gesetzestexten Konstantins ist unverkennbar

Gemeinplatze und fur jeden verständliche Gefuhlsausserungen sind

damit verbunden. Ob man damit die Hinwendung zum Christentum in

Zusammenhang bringen kann, ist schwer zu sagen. Aber die Neigung
des Kaisers, sich gerade solche Mitarbeiter auszusuchen, durfte die

Durchsetzung christlicher Gedanken erleichtert haben.


	Staat, Kirche und Dynastie beim Tode Konstantins

