Zeitschrift: Entretiens sur I'Antiquité classique
Herausgeber: Fondation Hardt pour I'étude de I'Antiquité classique
Band: 34 (1989)

Artikel: Staat, Kirche und Dynastie beim Tode Konstantins
Autor: Vittinghoff, Friedrich
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-660697

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-660697
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

FriEDRICH VITTINGHOFF

STAAT, KIRCHE UND DYNASTIE
BEIM TODE KONSTANTINS *

Kar]l Christ zum 65. Geburtstag

Wit kennen alle aus Ammian (XXI 10, 8) die diskrimi-
nierenden Vorwirfe Julians gegen Konstantin: wemoriam
Constantini ut novatoris turbatorisque priscarum legum et moris
antiguitus recepti vexavit |...]. Die Anklage gegen den Neue-
rer und Unruhestifter richtete sich hier nicht nur gegen die
Missachtung der altiiberkommenen Gotterkulte und die
Zuwendung zum Gott der Christen, sicher das Grundiibel
in den Augen Julians, sondern allgemeiner gegen eine
umstlirzlerische Politik, die den geheiligten mwos maiorum
nicht mehr anerkannt habe. Denn der Kaiser beschuldigte
im gleichen Zusammenhang (zu Unrecht) Konstantin, er
habe als erster Barbaren bis zum (ordentlichen) Konsulat
aufsteigen lassen 1.

* Quellenbelege und Literaturhinweise wurden nur sparsam hinzugefiigt. Zur
Einfihrung vgl. jetzt J. MARTIN, Spdtantike und Volkerwanderung (Miinchen 1987),
insb. Kap. II: «Grundprobleme und Tendenzen der Forschung», 143 ff.

' Vgl. dazu jetzt L. Cracco Ruccini, «Conservatism and Innovation in the
Culture of the 4th/sth Century», in NAC 14 (1985), 287. Zu anderen Kritik-
punkten vgl. J. VocT, «Kaiser Julian liber seinen Oheim Constantin d. Gr.», in
Historia 4 (1955), 339-352 (Wiederabdruck in R. KLem~ (Hsg.), /[alian Apostata
(Darmstadt 1978), 222 ff.). E. Pack, Stadte und Stewern in der Politik [ulians.
Untersuchungen zu den Quellen eines Kaiserbildes (Brissel 1986), 24 ff., insbes. 31
ff.



2 FRIEDRICH VITTINGHOFF

Inwieweit aber war Konstantin auch ausserhalb des
religionspolitischen Kurswechsels ein solcher ‘Revolutio-
nir’? In welcher Richtung hatte sich der romische Staat
durch eine erstaunlich schnell vollzogene Symbiose mit den
christlichen Kirchen in seinen Grundlagen gewandelt?’ %

Unstrittig war das Bekenntnis Konstantins zum Chri-
stentum, das tber die Zwischenstufe des Solarkultes linger
herangereift und sich im J. 312 entschieden hatte, die
epochemachende geistige Revolution der Kaiserzeit. Es
bedeutete eine der grossten politischen Leistungen des Kai-
sers, die Kirchen in das politische und soziale Gefiige des
Weltreiches integriert zu haben, ohne dass seine Einheit
daran zerbrach oder merklichen Schaden litt.

Die Religionsfrage war jedoch nur eines der bestim-
menden Elemente konstantinischer Politik. Wir sind leicht
in Gefahr, unter dem Eindruck der christlichen Uberliefe-
rung, vor allem der 7ta Constantini Eusebs, die Gewichte
zugunsten eines christlichen, heilig-frommen Kaisers zu
verschieben. Auch die Aneignung der Demutssprache der
kirchlichen Hierarchie durch Konstantin kann nicht verges-
sen lassen, mit welcher Hirte, die man sogar jungst als
« Brutalitit» in bestimmten Gesetzen hat wahtrnehmen wol-
len 3, der kraftvolle und auf Selbstdarstellung bedachte
Machtmensch gegen nichste Angehorige und Feinde vor-
gehen konnte.

Als Konstantin im J. 337 starb, hinterliess er seinen
Nachfolgern ein Imperium Romanum in gesicherten Gren-
2 Die mir gestellte Thematik sollte all das zusammenfassend darstellen, was «als
Resultat der langen Regierungszeit Konstantins I. im Rahmen der rémischen

Kaisergeschichte angesehen werden kann». Die Finanz-, Wihrungs- und Wirt-

schaftspolitik wurde mit Riicksicht auf das Referat von L. Cracco Ruggini
ausgeklammert.

3D. Liess, «Unverhohlene Brutalitit in den Gesetzen der ersten christlichen
Kaiser», in Rémisches Recht in der enropdischen Tradition, hsg. von O. BEHRENDS u.a.
(Ebelsbach 1985), 92: «erstmals Orgien der Brutalitit». Vgl. auch D. Gropzyn-
SK1, in Du chatiment dans la Cité. Supplices corporels et peine de mort dans le monde
antigne (Paris 1984), 361 ff.



STAAT BEIM TODE KONSTANTINS 3

zen, die nur im Osten durch eine Aggression des Perser-
reiches in Richtung Armenien bedroht waren. Die lange
gefihrdete untere Donaufront war im letzten Jahrzehnt
durch personlich gefiihrte Feldziige gegen Westgoten, Sar-
maten u. a. und durch haufige kaiserliche Priasenz in den
Frontgebieten zu einer gewissen Ruhe gekommen. Vor
allem das Foederatabkommen mit den Goten (1m J. 332),
die die romische Oberherrschaft anerkannten, Truppen und
Geiseln gegen Subsidien stellten, hatte dazu beigetragen.
Selbst Teile des stdlichen Dakiens jenseits der Donau
waren 328 erneut rOmisch besetzt worden.*

Die Armee blieb auch unter Konstantin, wie sich noch
unmittelbar nach seinem Tode enthiillte, der entscheidende
Machttriager. Sie hat sich jedoch seinem politischen Willen
untergeordnet. Seine militirischen Erfolge und die seit 324
vollig unangefochtene Kaisermacht verdankte er nicht
zuletzt auch der Neugliederung der systematisch ausgebau-
ten Heeresverbinde. Nach Ansitzen unter Gallienus und
dann vor allem unter Diokletian hatte Konstantin aus
kampfstarken, z. T. neuaufgestellten Truppeneinheiten, oft
germanischer Rekrutierung, ein schnell bewegliches Inter-
ventionskorps als privilegierte Eingreifreserve geschaffen,
die im Hinterland der entscheidenden Frontabschnitte kon-
zentriert war — die comitatenses als ‘Begleittruppe’ des Kai-
sers, die im J. 325 zuerst erwidhnt wird 5. Daftir wurde die
stationdare und an den Grenzen verteilte Limesmiliz (/imita-
nei oder ripenses) zahlenmaissig verkleinert ©.

4 Vgl T. D. Barnss, « The Victories of Constantine», in ZPE 20 (1976), 150 ff.;
E. DEmouGEoT, « Constantin et la Dacie», in Crise et redressement dans les provinces
enropéennes de I’ Empire, éd. par E. FrEzours (Strasbourg 1983), 108 ff.; B.
BrockMmEIER, “Der Grosse Friede 332 n. Cht. Zur Aussenpolitik Konstantins des
Grossen”, in BJb 187 (1987), 79 f.

> Codex Theodosianus V11 20, 4.

6 Vgl. zuletzt J.-M. CARRIE, «L’esercito. Trasformazioni funzionali ed economie
locali», in Societa romana ¢ Impero tardoantico 1, hsg. von A. GIARDINA (Bari 1986),
457 £.



4 FRIEDRICH VITTINGHOFF

Die politische Bedeutung des Heeres musste jedoch
zukiinftig noch wachsen, weil Konstantin ihm, gegen Ende
seiner Regierungszeit 7, in den beiden zentralen Heermei-
stern (magister equitum und peditum) eine eigene, rein milita-
rische Fihrungsspitze gegeben hatte. Hiernach war die fast
durchgingige Trennung von ziviler (administrativ-juridi-
scher) und militirischer Gewalt, die Diokletian auf der
Provinzebene systematisiert hatte (praeses — dux), bis zum
Kaiserhof zuende gefiihrt und der praefectus praetorio auf
den immer noch umfassenden nichtmilitirischen Bereich
eingeschrankt. Wahrscheinlich begann im Zusammenhang
mit der neuen Kommandostruktur schon unter Konstantin
der Prozess der Ausgliederung der Prifekten, die jedem der
jungen Caesares, der Anwirter auf die kaiserliche Wiirde,
in den ihnen zugewiesenen Hoheitsgebieten beigegeben
waren, aus der kaiserlichen Zentrale und ihrer Umwand-
lung in die hochsten Funktionire der Regionalverwaltung,
so dass seit den Sohnen Konstantins der zivile Instanzen-
weg vom Provinzstatthalter iiber den Didzesenvikar zum
praefectus praetorio und von dort notfalls zum ‘Hof” oder in
das haufig wechselnde kaiserliche Hauptquartier 8 verlief,

Auch hier im comitatus, der ‘Begleitung’ des Kaisers, hat
Konstantin Anderungen vorgenommen, Ressorts umorga-
nisiert, zusammengefasst und gestrafft oder auch nur umbe-
nannt. Jedoch ldsst sich oft nicht hinreichend sicher der
Anteil Diokletians und anderer Mitglieder der Tetrarchie
ermitteln, da die zufillige erstmalige Nennung eines Amtes
in einem Kaisergesetz oder auf einer Inschrift nicht mit
dem Zeitpunkt seiner Einrichtung identisch sein muss.

Eindeutig war jedoch Konstantins Bemuhen, im kaiser-
lichen Verwaltungsdienst ein einheitliches Funktionars-
korps zu schaffen, bei dem die traditionellen ‘Standesunter-

"Vgl. A. DEmanDT, « Magister militum», in RE Suppl.-Bd. XII (1970), 562.

8 Vgl. fur Konstantin nur T.D. BArNEs, The New FEmpire of Diocletian and
Constantine (Cambridge, Mass. 1982), 71 ff.



STAAT BEIM TODE KONSTANTINS 5

schiede’ zwischen Rittern und Senatoren weitgehend zu-
ricktraten und durch eine hierarchische Gliederung nach
Tatigkeiten und Rdngen mit ihren entsprechenden Privile-
gien ersetzt wurden. Damit wurde die spitestens seit Dio-
kletian bestehende Diskrepanz zwischen der nachwievor
hohen sozialen Geltung von Senatoren und andererseits
ihrer relativen politisch-administrativen Ohnmacht abge-
schwicht. Konstantin hat nun den Trend, den wir in den
Anfingen bei Gallienus, hier bedingt durch den staatlichen
Notstand, in dem es in erster Linie auf soldatische Fihig-
keiten ankam, dann konsequent bei Diokletian beobachten,
auf Fuhrungsposten der Reichsverwaltung, insbesondere
auch auf neugeschaffenen, Minner des Ritterstandes zu
berufen, durchbrochen, freilich weiterhin Senatoren aus
dem Militdrdienst ausgeschaltet. Dieser Wandel erfolgte
langsam und pragmatisch. Zunehmend wurden clarissimi
senatorischen Ranges wiederum stirker als Provinzstatthal-
ter, vereinzelt auch als Diozesenvikare eingesetzt und ithnen
dartiber hinaus sogar die hohen rOmischen Prafekturen
(praefectus praetorio, annonae und vigilum), die bisher immer
als typisch ritterliche Amter gegolten hatten, anvertraut.”
Fir das Jahr 335 ldsst sich auch der erste senatorische
Prifekt Agyptens nachweisen 10,

9 Vgl. dazu W. KuHOFF, Studien gur givilen senatorischen Laufbabn im 4. Jh. n. Chr.
Amter und Amisinbaber in Clarissimat and Spektabilitat (Frankfurt/M. 1983). S. auch
A. CHASTAGNOL, «La carriére sénatoriale du Bas-Empire (depuis Dioclétien)», in
Epigrafia ¢ ordine senatorio 1 (Roma 1982), 167 f.; Ders., «Constantin et le Sénat
romainy, in Accademia Romanistica Constantiniana (Perugia 1976), 53 ff.; tibertrie-
ben ist allerdings seine Auffassung, der Ritterstand habe so gut wie aufgehért zu
existieren und sei fast ganz in dem ordo senatorius aufgegangen. Dagegen mit Recht
C. LereLLEY, «Fine dell’ordine equestre: Le tappe dell’unificazione della classe
dirigente romana nel IV secolo», in Socéeta... (s.o. Anm. 6), I 236 ff. Konstantin
hat sogar als erster den nmavicularii, den fir die annona titigen Reedern, dignitas
equestris ordinis zugesprochen (C7Th XIII 5, 16).

10 Vgl. aber die liickenhaften Fasten: The Prosopography of the Later Roman Empire
(PLRE) 1 (Cambridge 1971), 1084.



6 FRIEDRICH VITTINGHOFF

Die senatorischen Funktionen waren aber in den mei-
sten Fillen nicht mehr an eine vorherige Ubernahme stadt-
romischer Magistraturen gebunden und die Amter von den
Rangstufen des alten carsus honorum (Praetorier, Konsulare)
weltgehend unabhingig. Der senatorische Rang, der Claris-
simat, war automatisch an bestimmte als senatorisch gewer-
tete Amtsstellungen gekoppelt, wobei fiir homines novi das
bisherige Verfahren der Zuwahl (adlectio inter consulares oder
praetorios) angewandt wurde. Da die Pritur als kostspieli-
ges, rangniedriges stadtromisches Amt schon mit 20 Jahren
oder der Suffektkonsulat nur wenig spiter bekleidet wur-
den, bedeuteten diese ‘Ranggruppen’ etwas vollig anderes
als frither. Blosse Standeszugehorigkeit brauchte aber nun-
mehr nicht zugleich mit einer zumindest zeitweiligen
Anwesenheit in Rom und Teilnahme an Senatssitzungen
identisch zu sein.

Die Ubernahme von staatlichen Funktionen, die seit
Diokletian oder schon friher Ritter eingenommen hatten,
durch Senatoren und zugleich die verschwenderische
Schenkung von Honorarwiirden, die eine dignitas senatoria
mit sich brachten (z.B. ex praesidibus, ex comitibus u.a.), hat
den Kreis det clarissimi erheblich vergrossert. Ob jedoch
thre Zahl noch unter Konstantin von bisher ungefihr 6oo
auf etwa 2000, wie man fiir den rémischen Senat im J.
358/9 unterstellen darf, gestiegen ist, bleibt ungewiss.
Jedenfalls bekamen, wie nie zuvor, die lokalen stidtischen
Eliten und bewihrte ritterliche Amtstriger eine Chance, in
der politischen Prestigehierarchie senatorischen Rang zu
gewinnen. Die meisten von ihnen lebten weiterhin im
Genuss des Standestitels und seiner Privilegien in ihren
Stadtgemeinden. In der Regel hatten sie vorher alle stadti-
schen Amter und Dienstleistungen (bonores et munera) erfiillt
und meist sogar kurzfristig eine oder auch mehrere senato-
rische Funktionen iibernommen.!!

' Vgl. insgesamt auch A. CHASTAGNOL, «La carriére sénatoriale...» (s. Anm. 9),



STAAT BEIM TODE KONSTANTINS 7

Konstantin hat vor 330 die Zahl der Senatoren durch
die zusatzliche Einrichtung eines zweiten, rangniedrigeren
Senats mit etwa 3oo Mitgliedern in Konstantinopel noch
einmal verstirkt und sie aus einigen Angehorigen des
romischen Senats, aus Teilen der Kurie von Byzanz und
aus griechisch-ostlichen Stadtgemeinden rekrutiert und
dadurch eine neue Moglichkeit gefunden, die Oberschich-
ten des 324 gewonnenen Ostens durch Rangerhohung und
Amtervergabe politisch zu integrieren. Denn trotz des
wesentlich gestiegenen Bedarfs an senatorischen Fihrungs-
kriften, zunichst im westlichen Herrschaftsbereich, erklirt
dieser praktische Zwang wohl nicht allein die starke zah-
lenmissige Vermehrung. Der Bilirgerkrieg mit Licinius und
seine Folgen und auch der religionspolitische Kurswechsel
mochten vielmehr empfehlen, soziopolitisch einflussreiche
Honoratioren der Stidte und bewihrte Mitarbeiter des kai-
serlichen Dienstes durch Rangerh6hung auszuzeichnen und
durch neue staatliche Autgaben politisch fir sich zu enga-
gieren.

Der Senatorenstand war durch diese Ausweitung ein
anderer geworden und hatte seine alte Exklusivitit verlo-
ren. Um aber nun trotz der grossen Zahl in neuer Form
eine Differenzierung wiederherzustellen und einem kleinen
Kreis ein besonderes Nahverhiltnis zum Kaiser auszudrik-
ken und ihm eine Legitimierung auch fiir gelegentliche
kaiserliche Sonderaufgaben zu verleihen, hat Konstantin
die alte Ehrenbezeichnung comes (Begleiter) zu einem durch
kaiserliches Kodizill bestitigten Rangtitel gemacht und ihn
in drei Stuten (comes primi ordinis, secundi und tertii ordinis)
als Ehrung fir clarissimi und — in dritter Ordnung — fir
wenige ritterliche Amtstriger (perfectissimi) verliehen.

Inflationdr haben sich damals Titel, Ringe und blosse
Honorarwiirden ausgebreitet. Selbst das lingst vergessene

167-194. H. LOHKEN, Ordines dignitatum. Untersuchungen gur formalen Konstituierung
der spétantiken Fithrungsschicht (Koln 1982), 117-134.



8 FRIEDRICH VITTINGHOFF

Rangpridikat patricius, dessen Trager an dignitas dem prae-
fectus praetorio Uberlegen sein sollte, wurde wieder hervor-
geholt.12

Die politisch-organisatorischen Reformen in der Regie-
rung, Verwaltung und im Militir hatten weitwirkende
Bedeutung und verraten eine erstaunliche politische Gestal-
tungsphantasie. Sie waren hdufig durch Schwichen und
Mingel des politischen Systems provoziert und oft nicht
mehr als eine Stirkung und Fortentwicklung diokletiani-
scher und tetrarchischer Ansitze, ohne insgesamt trotz aller
Verinderungen eine revolutiondre Umkehr darzustellen.
Unter den Voraussetzungen der spatromischen Kaiserzeit
mit ihren teilweise systembedingten ‘Korruptionsprakti-
ken’ hatte Konstantin einen erneuerten und funktionsfahi-
gen Staat hinterlassen.!?

Es ist nun kaum wahrscheinlich, dass Konstantin Uber-
legungen anstellte, die verfestigte Staatsstruktur zu ‘christi-
anisieren’ und sie andersartigen Anschauungen des Chri-
stentums anzupassen. Selbst Theologen und Bischofen
lagen solche Reformgedanken aus ihrer traditionellen
Bereitschaft, die Ordnungen dieses Aeons hinzunehmen,
ginzlich fern. Sie durften nur hotfen, dass der neue Glaube
und sein unpolitisches Gebot der Nichstenliebe den Men-

12 W. FExssriN, «Der konstantinische Patriziat und seine Bedeutung im 4. Jh.», in
Meélanges Bidez (Bruxelles 1934), 363 ff. — der erste bekannte Patrizier war der
Rhetor Flavius Optatus, der enge Bezichungen zum Kaiserhof hatte und ordent-
licher Konsul i.]. 334 war, der zweite Julius Constantius, Konsul im folgenden
Jahr. Ein anderer Halbbruder Konstantins, Dalmatius, durfte den altertiimlichen
Titel censor seit dem Jahr 333 fihren, aus dem wir inhaltlich kaum Sicheres
erschliessen konnen. Vgl. auch W. EnssriN, « Dalmatius Censor, der Halbbruder
Konstantins L.», in RAM 78 (1929), 210 ff.

1 Es ist hier nicht der Ort, sich mit dem tristen und fragwiirdigen Negativbild
des «konstantinischen Zwangsstaates» auscinanderzusetzen. (Vgl.nur die Bemer-
kungen und Literaturhinweise von E. Pack, Stidte und Stenern... (s. Anm. 1), 40
f.). Seine an Diokletian ankntpfende Finanz- und Wihrungspolitik, die Einfiih-
rung der bis ins 12. Jh. stabilen Goldmiinze (so/idus) und einer weniger bedeut-
samen neuen Silberprigung (sifigua), hat zudem zum wirtschaftlichen Erholungs-
prozess des 4. Jh. beigetragen.



STAAT BEIM TODE KONSTANTINS 9

schen und seine zwischenmenschlichen Beziehungen und
damit auch sein soziales und politisches Verhalten veran-
dern wiirden. Konstantin hat auch dem hohen Funktionirs-
korps kein christliches Bekenntnis abverlangt, wie es Pau-
schalurteile christlicher Schriftsteller gerade fir die Zeit
seiner Alleinherrschaft behaupten oder auch nahelegen.14
Wahrscheinlich gab es auch noch nicht genug ‘qualifizierte’
Christen, die im hohen Verwaltungsdienst hitten eingesetzt
und befordert werden konnen. Immerhin hat der Kaiser
durch die Berufung von einigen Christen in massgebliche
Amter fiir die Zukunft ein Zeichen gesetzt. Zweifellos galt
es aber im kaiserlichen Verstindnis als ein Vorzug, Christ
zu sein. So hat Konstantin z.B. dem phrygischen ‘Dorf’
Orcistus, das auf dem Petitionswege versuchte, sein angeb-
lich unrechtmissig verlorenes Stadtrecht (als Polis) wieder-
zugewinnen, u.a. mit dem sachfremden Hauptargument,
alle Einwohner seien dort Christen, zurliickgegeben.!?
Wie das politische hierarchische Gefiige ist auch das
gesellschaftliche, wenn man die neue, einer anderen Ebene
zugehorige Stellung der Bischofe und Kleriker nicht
berticksichtigt, unangetastet geblieben. Nur ein Beispiel
mag veranschaulichen, wie traditionell die soziale Schich-
tung der Untertanen bewertet wurde. Ehegemeinschaften
zwischen freien Reichsbewohnern, die keinetlei Rang und
Amtswirde (dignitas) hatten, und Sklavinnen seien zwar

4 Vel. R.v. HAEuLING, Die Religionszugehorigkeit der hoben Amtstrdger des Romi-
schen Reiches seit Constantins 1. Alleinherrschaft bis zum Ende der theodosianischen
Dynastie (324-450 bzw. 455 n. Chr.) (Bonn 1978), bes. 513 ff. Das Belegmaterial ist
allerdings spidrlich und zu einem Vergleich Christen-Heiden in Prozentzahlen
wenig geeignet.

15Vgl. F. VrrringHOFF, «Die Struktur des spitantiken Stadt», in  1Vor- und
Friihformen der europdischen Stadt im Mittelalter, hsg. von H. JANKUHN u.a., Abh.
Akad. Géttingen 1979, 93 f. Vgl. jetzt Text und Kommentar bei A. CHASTAGNOL,
«L’inscription constantinienne d’Orcistus», in MEFRA 93 (1981), 381 ff.
Ahnliches gilt auch fiir Gaza in Palistina (Eus. 1772, Const. TV 38). Dazu C.A.M.
GLUCKER, The City of Gaza in the Roman and Byzantine Periods (London 1987), 43 ;
75 ff.



10 FRIEDRICH VITTINGHOFF

nach dem Gesetz erlaubt, aber unwiirdig.'® Noch im Jahre
336 wurden der soziopolitischen ‘Oberschicht’ harte Sank-
tionen und der Makel der Infamie angedroht, wenn sie
S6hne als legitim anerkannten, die von einer Sklavin oder
einer Freigelassenen (gleichgtltig, ob sie eine romische
Birgerin oder eine Latina [uniana war) oder von einer Frau,
die einen anriichigen Beruf austibte, wie z.B. als Schauspie-
lerin, oder auch von niedriger Herkunft war, abstammten,
wobei die Tochter solcher Frauen jeweilig eingeschlossen
wurden.!” Die Infamie traf aber nur Senatoren und Inhaber
des ritterlichen Ranges der perfectissimi, dazu in den Stadt-
gemeinden die hohen Ranggruppen der Duoviralen, Quin-
quennalen und der Provinzialpriester. M6gen solche offi-
ziellen Rangabstufungen zunichst nur fir die Rechtsord-
nung glltig sein, so waren sie doch zugleich bedeutsame
und unverianderte Indikatoren des sozialen Systems.

In einigen Rechtssitzen schlugen sich jedoch neue
grundlegende christliche Moralanschauungen nieder. Sie
betrafen indes fast nur die Familiengesetzgebung.

Die hohe Wertschitzung, die nunmehr heilige Jung-
frauen, Asketen und Monche und damit Ehelosigkeit und
Virginitat genossen, verlangte eine Aufhebung der Restrik-
tionen, denen seit den augusteischen Ehegesetzen Unver-
heiratete und Kinderlose, Geschiedene, Witwen und Wit-
wer unterworfen waren. Die Strafen gegen Ehebruch wur-
den verschirft, Mann und Frau wurden hierbei fast gleich
behandelt, Ehescheidung und Wiederverheiratung er-
schwert, der Konkubinat eingeschrinkt.1®

16 C7Th XII 1, 6 (J. 319).
17 CTh IV 6, 3.

18 Vgl. A. Enruarpr, « Constantins des Grossen Religionspolitik und Gesetzge-
bung», in ZRG 72 (1955), 127-190 (Wiederabdruck: H. Krarr, Hsg., Konstantin
der Grosse (Darmstadt 1974), 388 ff.). ]. GAUDEMET, « Familie . Familienrecht», in
RAC 7 (1969), 319 ff.; 339 ff.; Ders., « Tendances nouvelles de la législation
familiale au IVe siccle ap. J.-C.», in Transformations et conflits au IV siécle ap. ].-C.
(Bonn 1978), 187 ff.



STAAT BEIM TODE KONSTANTINS I1I

Die romische ‘Familie’, die als Rechtsverband das ganze
‘Hauswesen’ einschloss und deren Ordnungsprinzipien den
christlichen nur wenig entsprachen, wurde in ihrer Gesamt-
struktur kaum abgewandelt, wenn auch die kaiserzeitlichen
Tendenzen, die auf eine Schwichung der Gewalt des pater
familias und eine ‘Individualisierung’ und grossere Selb-
stindigkeit der Gewaltunterworfenen, vor allem der Frau
und der Kinder, hinausliefen, einen kriftigen Schub beka-
men.

Ausserhalb des Familienrechtes kann man verhiltnis-
massig selten, zumindest bei methodisch behutsamer Inter-
pretation, stirkere und vor allem eindeutige christliche
Motive und Einflisse in der Gesetzgebung Konstantins

erkennen.!®
Zweifellos aber hat der Kaiser in mehr symbolhaften

Akten seine Hinwendung zum Christentum dokumentiert,
indem er etwa die Kreuzigung als Strafform oder die
Brandmarkung im Gesicht, dem «Ebenbild der gottlichen
Schonheit», bei den zum Gladiatorenkampt Verurteilten
verbot. Konstantin hat den Sonntag, den dies solis, in dem
Christen den so/ salutis wiedererkannten, zum staatlichen
Feiertag, an dem bestimmte Arbeiten ruhten, erklart, Herr-
schaftsembleme und Titulaturen ausgetauscht, die Strahlen-
krone aus dem Kaiserbild entfernt, das zwictus im Titel
durch victor ersetzt, weil beides sichtbar an den vom Kaiser
einst verehrten so/ (imvictus) erinnerte. Am Hofzeremoniell
und der Reprisentation der absoluten Monarchie dnderte
sich im Grundsatzlichen nichts. Seit Diokletian 20 war die
adoratio, die huldigende Begriissung mit Kniefall und Kuss
des Purpurgewandes die reglementierte offizielle Verkehrs-
form auch zwischen dem christlichen Kaiser und den hohen
Amtstrigern. Ebenso wenig wurde der mit Edelsteinen

W Zur andientia episcopalis, manumissio in ecclesia u.a. vgl. unten S. 15-16.

20 H. LOHKEN, Ordines dignitatum (s.o. Anm. 11), 49.



12 FRIEDRICH VITTINGHOFF

besetzte Ornat abgeschafft, ja der Kaiser schmiickte sich
und ausnahmsweise (wohl fir festliche Gelegenheiten) die
Caesares 2! seit dem Jahr 324 auf Minzen mit dem Diadem,
das seit Alexander dem Grossen als das typische Konigs-
zeichen galt.

Konstantin blieb immer, jenseits seines personlichen
Bekenntnisses zum Gott der Christen, der romische Kaiser,
der in einer langen festgeformten kaisetlichen Uberliefe-
rung stand. Denn in den religiésen und kirchenpolitischen
Turbulenzen verfolgte er vorrangig und im staatlichen
Interesse das Ziel, das aber fiir ihn zugleich ein Gebot des
christlichen Glaubens geworden war, die Unruheherde zu
beseitigen und die Einheit und den inneren Frieden in den
Kirchen wiederherzustellen.

Die vielleicht zukunftstrichtigste Entscheidung neben
der Einbindung des Christentums in den Staat war die
Grindung von Konstantinopolis nicht nur als einer neuen
Kaiserresidenz, wie es Nikomedia fiir Diokletian gewesen
war, sondern zugleich als Hauptstadt des Ostens, als das
‘zweite Rom’. Geopolitische, strategische und verkehrs-
missige Grinde haben das alte Byzanz an der Schnittlinie
von Europa und Asien in diesen neuen Rang erhoben. Die
Konstantinsstadt sollte zwar ein vorwiegend christliches
Gesicht zeigen. Aber die Tempel blieben erhalten und
Astrologen und Priester fihrten iberkommene Stadtgriin-
dungsriten durch. Andererseits wurde als Tag der Einwei-
hung (dedicatio) der 11. Mai 330 gewihlt, weil er der Festtag
des Mocius, eines Mirtyrers und Heiligen von Byzanz,
Wit :

Manches weist in Konstantinopel darauf hin, dass im
Kaiser noch die alte romisch-griechische Vorstellungswelt

21 P. M. Bruun (Hsg.), The Roman Imperial Coinage VII (1966), 44.
2°T. D. BarnEs, Constantine and Eusebins (Cambridge, Mass., 1981), 222.



STAAT BEIM TODE KONSTANTINS I3

und Symbolik lebendig waren und durchaus eine Koexi-
stenz mit dem neuen Glauben eingehen konnten.?3

Seine Reprisentanten waren nun die Bischofe, die meist
die Christen einer Stadtgemeinde (polis, civitas) als auto-
nome Parochie-Ditzese kirchlich betreuten. Im gesamten
lateinischen Westen war der Canon 5 des Konzils von
Nicda (im J. 325), der davon ausging, die kirchliche Orga-
nisation an der staatlichen auszurichten und, wie schon
weitgehend im Osten, eine Metropolitanordnung mit dem
Bischof der Provinzhauptstadt an der Spitze und damit eine
gewisse Hierarchisierung des Episkopats zu schaffen, kaum
beachtet worden.?* Die Sonderstellung von Alexandria,
Antiochia und Rom sollte davon unberthrt bleiben.

Es ist nun historisch erhellend, den ublichen Aspekt
umzukehren und den Wandel zu beobachten, der sich in
den Stadtgemeinden, also gleichsam vor Ort, durch die
Kirchenpolitik Konstantins vollzog. Die Stidte waren exi-
stenziell notwendige Bauglieder des Reiches, aber in der
zentralistisch-blirokratischen Administration immer ein
Fremdkorper gewesen, weil ithr Organisationsprinzip eine
Selbstverwaltung unter statthalterlicher Kontrolle und viel-
fachen staatlichen Reglementierungen war.?> Die Kurialen-
Dekurionen waren wohl schon seit Diokletian 26 erblich

2 Vel. zu diesem Problem J. MARrTIN, Spatantike und V ilkerwandernng (Munchen
1987), 149 f. G. DAGRON, Nuaissance d’une capitale : Constantinople et ses institutions de
330 a 451 (Paris 1974), 32 ff.

24 Vgl. C. Voger, «Circonscriptions ecclésiastiques et ressorts administratifs civils
durant la premiere moitié du IVe siecle (du concile de Nicée, en 325, au concile
d’Antioche, en 341)», in La géographic administrative et politigue d' Alexandre a
Mahomet (Leiden 1981), 273 ff.

25 Gegen die Auffassung vom allgemeinen Niedergang der Stidte, den Zusam-
menbruch der Selbstverwaltung und der Kurien vgl. F. VirTinGHOFF, « Epilog:
Zur Entwicklung der stidtischen Selbstverwaltung», in Stadt and Herrschaft.
Romische Kaisergeit und hobes Mittelalter, HZ-Beiheft 7 (Minchen 1982), 107-
146.

%6 Codex [ustinianus X11 33, 2 — die Sohne waren mit einbezogen. H. J. Hors1-
KOTTE, Die Theorie vom spitromischen ‘ Zwangsstaat’ und das Problem der ‘Stenerbaftung’
(Konigstein 1984), 104 ff.



14 FRIEDRICH VITTINGHOFF

mit ithrem Grundbesitz an die Kurie gebunden. Da die
Ratsherren in der Honoratiorenverwaltung unentgeltlich
Magistraturen (honores) und gewisse Dienstleistungen (#u-
nera) Ubernehmen mussten und andererseits diese vermo-
genden Burger fir die Umlage und den Einzug auch der
staatlichen Steuern verantwortlich waren, musste es von
elementarem Interesse sein, die Gebietskorperschaften
funktionsfihig zu halten und jeweilig moglichst viele Biir-
ger mit hinreichendem Besitz in die stidtische Pflicht zu
nehmen.

Umso tiberraschender wirkte es dann, dass Konstantin
schon im Mirz 313 die christlichen Kleriker ab ommnibus
omnino muneribus befreite.2’7 Dazu zihlten auch die wunera
publica, die begiiterte Biirger tiber ihre Mitgliedschaft im
ordo decurionum zu erbringen hatten.?® Diese Rechtsvergiin-
stigung der Kleriker ging weit iber jenes Privileg hinaus,
das bisher nichtchristliche Priester der offiziellen staatlichen
und stddtischen Kulte in den Stadtgemeinden — sie allein
kann man mit den Klerikern vergleichen — beanspruchen
konnten. Jedoch waren diese flamines, pontifices odet sacer-
dotes keine Berufspriester wie die Kleriker, auch wenn unter
ihnen damals noch oft Presbyter und Diakone, sofern sie
nicht in reichen Bischofsgemeinden Dienst taten, im
Gewerbe oder Handel ihr Brot verdienten. Wahtscheinlich
hat schon Konstantin, wie das aus dem spiten 5. Jh.
stammende syrisch-romische Gesetzbuch 2° behauptet und
Konstantius zu bestitigen scheint 39, solchen Klerikern
auch die alle fiinf Jahre zu zahlende Gewerbesteuer (collatio

21 Die Zeugnisse bei ]. L. MAIER, Le dossier du Donatisme, 1: Des origines a la mort
de Constance II (303-361) (Paris 1987), 142 ff.

28 Vgl. auch W. Eck, «Der Einfluss der konstantinischen Wende auf die Auswahl
der Bischofe im 4. u. 5. Jh.», in Chiron 8 (1978), 581.

2 FIk A Il%p.. 794 0° 117,
30 CTh XVI 2, 14, 1.



STAAT BEIM TODE KONSTANTINS L5

lustralis) erlassen.3! Die nichtchristlichen Priester aber
waren stadtische Honoratioren, die der Rat aus dem Kreise
der Dekurionen ausgewihlt hatte und denen nur deshalb
bestimmte munera erlassen wurden, weil sie kultisch titig
sein mussten und hierbei tatsichliche finanzielle Aufwen-
dungen zu machen hatten.

Die Klerikerfreistellung setzte Konstantin zugleich als
politisches Mittel in der Auseinandersetzung mit den afri-
kanischen Donatisten ein. Denn das Privileg galt nur fir
katholische, nicht aber fir hiaretische Kleriker.

Die Attraktivitat dieses ‘Standes’ war indes, wohl auch
durch die Immunititen bedingt, so gross, dass der Kaiser
gegen den Eintritt in den kirchlichen Dienst Rekrutie-
rungsschranken fir Dekurionen, thre S6hne und allgemein
vermogende Biirger errichten musste: «Die Reichen miis-
sen die weltlichen Verpflichtungen (d.h. die munera publica
der Kurialen) auf sich nehmen, die Armen durch den
Reichtum der Kirchen unterhalten werden».32 Im Konflikt
zwischen den Interessen der Stidte bzw. des Staates und
der Kirchen, die Wert auf eine freie Auswahl von Klerikern
aus den Reihen aller Gldubigen, insbesondere auch der
Begiiterten, legen mussten, entschied sich Konstantin fir
den Staat. Denn Kirchenpolitik blieb fir ihn in die Reichs-
politik eingebunden und ihr untergeordnet.

Der Kaiser hat jedoch viel dazu beigetragen, die Kleri-
ker, vor allem die moralische Autoritit des Bischofs und
seine Stellung im stidtischen Gemeinwesen, zu stirken. Ein
ungewohnlicher Vertrauensbeweis war das Privileg der
umstrittenen audientia episcopalis, die Sanktionierung der
bischoflichen Schiedsgerichtsbarkeit in zivilen Streitigkei-

3 Dazu C. Duront, «Les privileges des clercs sous Constantiny, in RHE 62
(1967), 742 ff.

32 CTh XVI 2, 6. Vgl. XVI 2, 3. Die Datierung ist umstritten: K. L. NoOETH-
LicHs, « Zur Einflussnahme des Staates auf die Entwicklung eines christlichen
Klerikerstandes», in JAC 15 (1972), 136 ff. D. Liess, «Privilegien und Stinde-
zwang in den Gesetzen Konstantins», in /DA 24 (1977), 346; 208.



16 FRIEDRICH VITTINGHOFF

ten, wie sie zwischen Christen innerkirchlich (nach Paulus,
1 Cor. 6, 1) schon immer praktiziert worden war.?3 Das
Gericht des Bischofs konnte wohl von Anfang an nur im
Einverstindnis der Prozessgegner angerufen werden und
fallte rechtskriftige, inappellable Urteile, die staatliche
Organe zu vollstrecken hatten.?* Noch vor dem Jahre 316
hatte die Bischofsgemeinde das nunmehr staatlich anet-
kannte Sonderrecht erhalten, christliche Sklaven in erleich-
terter Rechtsform freizulassen, wenn der Herr vor versam-
melter Gemeinde und in der Regel in Gegenwart des
Bischofs erklirte, seinem Sklaven die Freiheit geben zu
wollen. Ein solcher Freigelassener gewann das volle romi-
sche Biirgerrecht und nicht den minderwertigen Rechtssta-
tus des Latinus Iunianus, wie sonst bei nicht rechtsformli-
chen Manumissionen.?® Die gleiche Rechtsverglnstigung,
eigene Sklaven ebenso formlos zu Lebzeiten oder von
Todes wegen mit der gleichen Rechtswirkung freizulassen,
durften auch die Kleriker geniessen.3¢ Offensichtlich ent-
sprachen derartige Freilassungen den Wiinschen der Chri-
sten. Konstantin hat jedoch an der juridischen Diskriminie-
rung der Sklaven als Personenrechtskategorie so gut wie
nichts geidndert.

Im Jahre 321 durften die Kirchen, wie schon vorher
vereinzelt als Privileg besondere Tempel, auch testamenta-
rische Zuwendungen annehmen, wobei der mindlich
gedusserte Wunsch ohne jede Riicksicht auf Familienange-

33 Uber die Datierung ins Jahr 318 (?): K. L. NogrrHLICHS, « Materialien zum
Bischofsbild aus den spitantiken Rechtsquellen», in JAC 16 (1973), 43; 32.

3 Uber die Kontroversen: W. SeLB, «Episcopalis audientia von der Zeit Kon-
stantins bis zur Novella XXXV Valentinians III.», in ZRG 84 (1967), 162 ff.; W.
WALDSTEIN, « Zur Stellung der episcopalis audientia im spatrémischen Prozess»,
in Festschrift M. Kaser (Minchen 1976), 533 ff.; E. HERRMANN, Ecclesia in Re
Publica (Frankfurt/M. 1980), 207 ff.

¥ Vel. insgesamt H. LANGENFELD, Christianisierungspolitik und Sklavengesetygebung
der ramischen Kaiser von Konstantin bis Theodosius I1. (Bonn 1977), 24 ff.

%.CTh IV -y, 5, 0.



STAAT BEIM TODE KONSTANTINS 17

horige ausreichend war.3” Vor allem diese Legate, andere
Schenkungen, Stiftungen und Erbschaften haben das Vet-
mogen der Gemeinden, das der Bischof autonom verwal-
tete, geschaffen. Von seiner Hohe waren nicht nur die
Entlohnung kirchlicher Amtstriger und Dienste, Gemein-
debauten u.a.m. abhingig, sondern auch die karitative
Arbeit, Armenfursorge, Unterstiitzung und Betreuung der
Hilfsbediirftigen, der Witwen und Waisen, der Kranken,
Fremden, Bettler und Gefangenen.

Diese Caritas einer Glaubensgemeinschaft der Nich-
stenliebe war schon immer, mehr als der Kult, fur Aussen-
stehende das eigentliche Kennzeichen der Christen gewe-
sen. Zwar waren Spenden und Geschenke, die eine reiche
stadtische Elite als ‘Blirgertugend” und oft als soziale Ver-
pflichtung ansah, nichts Neues, aber threm Wesen nach
etwas Grundverschiedenes.?® Denn sie galten nicht ‘den
Armen’, sondern der gesamten Biirgergemeinde und dien-
ten dem soziopolitischen Prestige, der Selbstdarstellung
und dem Ruhm des Spenders und seines Geschlechts und
forderten den offentlichen Dank heraus. Bei diesem ‘Euer-
getismus’ wusste immer die linke Hand, was die rechte tat.
Die christliche Caritas dagegen wurde nicht nur von den
Schenkungen ‘der Reichen’, sondern auch iiber Kollekten
durch unzihlige, auch kleinste mildtitige Gaben drmerer
Biirger finanziert.

Bedenkt man nun das Amtscharisma des Bischofs als
Nachfolgers der Apostel, seine priesterlich-sakramentale
Vollmacht mit der Verantwortung fiir das Seelenheil von
der Taufe bis zur Exkommunikation, seine disziplinare
Gewalt tber die Kleriker und die Gldubigen, so erkennt
man die neue Zeit.

3MCTh XVI 2, 4.

BVel. P. VEYNE, Le pain et le cirque. Sociologie historique d'un pluralisme politique
(Paris 1976), s1; C. LEPELLEY, Les cités de I Afrique romaine an Bas-Empire 1 (Paris
1979), 376-388, bes. 382 ff.



18 FRIEDRICH VITTINGHOFF

Die Achtung, mit der Konstantin ihnen entgegentrat,
seine Anrede der versammelten Bischofe als ‘Freunde und
Briuder’ 3%, was sonst nur hochste Wirdentrager horten,
oder das Aufgreifen des Namens Episkopos (kowvég) 40 —
so verrdat alles, in welchem Masse, vor allem durch die
personliche Anwesenheit beim Konzil von Nicda, das
Bischofsamt vom Kaiser aufgewertet wurde. Wenn er die
Bischofe im Anschluss an das grosse Konzil zur Feier
seiner Vicennalien zu einem feierlichen Festessen einlud
oder ihnen von Anfang an die Erlaubnis gab, zu den vom
Kaiser einberufenen Synoden oder fiir Audienzen die kai-
serliche Kurierpost zu benutzen, woflir sonst die agentes in
rebus 1m allgemeinen nach strenger Auswahl nur den Spit-
zen der Verwaltung Bewilligungsscheine ausstellten, so
konnte die kaiserlichen Absichten niemand mehr tUberse-
hen.

Was aber stellte schon ein Bischof als Berufspriester
einer Christengemeinde dar im Vergleich zum romischen
Kaiser, dem sich die Inhaber hochster Wiirden offiziell nur
in der adoratio (s.o. S. 11-12) ndhern durften! Die weit
Uberwiegende Mehrheit der Stidte zahlte, das Territorium
eingeschlossen, kaum mehr als 5000 bis 10 ooo Burger. Der
Anteil der Christen war unter ihnen sehtr unterschiedlich,
im griechisch-hellenistischen Osten wesentlich grosser als
im lateinischen Westen, wo sie in weiten Gebieten nur eine
Minderheit oder kaum vertreten waren. Durch Konstantins
‘Bekehrung’ und seine christenfreundliche Politik stieg ihre
Zahl jedoch rapide an, obwohl wir keine Zahlen nennen
konnen.

39 BEus. it Const. 111 12.

0 Vel. K. M. GirarDET, «Das christliche Priestertum Konstantins d. Gr.», in
Chiron 10 (1980), 569 tf.; E. JERG, Vir venerabilis. Untersuchungen gur Titulatur der
Bischofe... als Beitrag zur Deuntung ihrer dffentlichen Stellung (Wien 1970), 119;
150 ff.



STAAT BEIM TODE KONSTANTINS 19

In vielen Stadtgemeinden war der Bischof durch die
kaiserlichen Gunstbezeugungen zu einer unibersehbaren
sozialen Macht geworden. Die Kirche finanzierte sich
grundsitzlich selbst, ohne von der Stadt oder vom Staat
Zuschusse zu erhalten. Konstantin hatte allerdings einzel-
nen Bischofen fur Kirchenbauten oder — in dieser Form
erstmalig bei einem romischen Kaiser — zur Ausiibung der
Caritas Offentliche Gelder zur Verfiigung gestellt und sei-
nen Amtstrigern entsprechende Instruktionen erteilt. Die
Gldubigen einer Parochie feierten nach eigenem liturgi-
schem Kalender ihre christlichen Feste im Gedenken an das
Heilsgeschehen oder an bestimmte Mirtyrer und waren alle
der Disziplinargewalt threr Bischofe unterworfen.

So lag das radikal Neue, das Konstantin fir die spatan-
tike Stadt anbahnte, in dem unverbundenen Nebeneinandet
der politisch-kommunalen und der anders geordneten
bischoflichen Gemeinde. Diese bipolare Struktur ver-
quickte sich allenfalls rein personal, sofern Mitglieder des
Dekurionenrates Christen waren. Die Stadt, in der einst alle
Birger ihre Identitit fanden, hatten nun mit der Kurie und
der Kirche zwei Orientierungspunkte 41,

Hs war ein ungeheures, revolutionidres Wagnis, sich als
romischer Kaiser zum Gott der Christen zu bekennen, und
gerade in dieser Religion die metaphysische Grundlage fur
die Finheit und innere Stabilitit des Reiches zu suchen.
Denn die neue christliche Anthropologie, die andersartigen
sittlichen Grundwerte, ihr ambivalentes und mitunter sogar
ablehnendes Verhiltnis zu den Ordnungen dieser Welt, die
sogar Asketen, Monche u.a. zum Riickzug aus der Gesell-
schaft flihren konnte, vor allem der Absolutheitsanspruch
threr geoffenbarten Wahrheit schienen kaum einheitsstif-
tende Hoffnungen erfiillen zu konnen.

41 Vgl. dazu auch C. LEPELLEY, Les cités de I Afrique romaine... 1 (s. Anm. 38), 371
ff. (Kap. 8).



20 FRIEDRICH VITTINGHOFF

Sieht man einmal von den gesellschaftlich polarisieren-
den dogmatischen und kirchenpolitischen Kampfen ab, so
hat Konstantin meist ohne radikale Ungeduld die christli-
chen Kirchen in das Reich integriert und in aller Regel es
vermieden, mit einem allzu lauten Machtwort in dogmati-
sche Streitigkeiten einzugreifen und den Bischofen als den
theologischen Experten und den Synoden die Entschei-
dungsvollmacht der christlichen Lehrentwicklung tbetlas-
sen. Darum erschien es ithm auch nicht als opportun,
Bischofe aus eigener Autoritat abzusetzen.

Das hinderte ithn nicht, als oberster Richter in inner-
kirchlichen Disziplinarkonflikten aufzutreten, obwohl er
als Ungetaufter kein formelles Glied der christlichen Kirche
war. So hatte er sogar schon im Donatistenstreit eine
Appellation gegen Urteilsspriiche bischoflicher Gremien
angenommen und noch 335 die feterliche Verurteilung des
Athanasius durch die Synode von Tyrus annulliert.4? Spa-
testens seit Nicda war das Corpus Christianum sichtbar zu
einer Kaiserkirche geworden. Der Kaiser hatte zu diesem
Konzil eingeladen; im Kaiserpalast, nicht in einem kirchli-
chen Gebiude, kam man zusammen, rechtlich fithrte wohl
der Kaiser den Vorsitz, nahm an den Verhandlungen teil
und bezog auch offen in theologischen Streitfragen Stel-
lung. Wihrend ublicherweise kirchliche Synodalbriefe die
Entscheidungen bekanntgaben, unterrichtete jetzt auch der
Kaiser in personlichen Schreiben jene Bischofe, die nicht
teilgenommen hatten, uber das Konzil und insbesondere
tber das Osterfestdatum.

Im Streben nach Einheit und kirchenpolitischem Frie-
den kam es ihm, gleichsam nach den Spielregeln der Poli-
tik, auf einen Kompromiss der Kontrahenten an. Als dann
Arius und zwei andere Bischofe die Unterschrift in Nicida

2 Vel. K. M. GIRARDET, Kaisergericht und Bischofsgericht. Studien 3u den Anfingen des
Donatistenstreits (313-315) und gum Progess des Athanasins von Alexandrien (328-346)

(Bonn 1975), 38;-73 f.



STAAT BEIM TODE KONSTANTINS 21

verweigerten, wurden sic nicht nur von der Synode exkom-
muniziert, sondern zusitzlich vom Kaiser verbannt, so dass
hier beispielgebend kirchliche und weltliche Strafe zusam-
menfielen.

Wer nun bei einer Synode oder beim Urteilsspruch
eines bischoflichen Gremiums unterlegen war, hatte nur
noch die Moglichkeit, an den Kaiser zu appellieren, da die
Kirche tber keine zentrale Lenkungsinstanz verfiigte. So
wurde das Kaisertum zwangsliufig in die Konflikte um die
Besetzung von Bischofsstihlen oder die innerkirchlichen
Richtungskampfe bischoflicher Gruppen, die mitunter zu
Verdiachtigungen und Verleumdungen griffen, gegen sei-
nen Willen hineingezogen, so dass kirchliche Probleme
allzu leicht politische auslosten, die einen Teil der staatli-
chen Krifte beanspruchten und auf Dauer die kaiserliche
Autoritit verbrauchen mussten. Beim Tode Konstantins
hatten sich dusserlich die dogmatischen und kirchenpoliti-
schen Probleme beruhigt, aber die latenten Spannungen
blieben. In Afrika war die Donatistenfrage seit 321 nur
zurickgestellt, nicht gelost worden.

In diesen ganzen Auseinandersetzungen ist auch einzel-
nen Reprisentanten der Kirche bewusst geworden, ‘wie
verhingnisvoll die Eingriffe Konstantins in die Synodal-
gerichtsbarkeit sein konnten, so dass die Synode von
Antiochia im J. 328 3 ein Verbot der Appellation an den
Kaiser aussprach * — quid est imperatori cum ecclesia? 45
Konstantin wirde eine solche Antithese kaum begriffen
haben. Denn Staat und Religion gehorten nach dem Ver-
stindnis aller vorchristlichen Kaiser als eine Einheit zusam-
men. Schon der Kaisertitel nannte seit Augustus das Amt
des pontifex maximus mit der Zustindigkeit fiir den gesam-

Vel T. D. Barnes, « Emperor and Bishops, A. D. 324-344: Some Problems»,
in AJAH 3 (1978), 59.

# Dazu auch K. M. GIRARDET, « Appellatio», in Historia 23 (1974), 114.

% Optatus II1 3 als Frage des Donatus.



22 FRIEDRICH VITTINGHOFF

ten sakralen Bereich und seine Kultdiener. Auch die Te-
trarchen, die Jovier und Herculier, hatten ihre profane
Herrschaft charismatisch Gberhoht.

Konstantin aber hat nie vergessen konnen, dass die
meisten Untertanen, besonders im lateinischen Westen,
noch nicht Christen waren, dass vor allem die wichtigen
lokalen Eliten der Stidte und wohl die Mehrheit im zen-
tralen Regierungs- und Verwaltungsapparat und sicher im
Militdr 46 trotz allem Opportunismus und aller stillschwei-
genden Hinnahme nicht bereit waren, mit dem Kaiser die
revolutionire Umkeht zu vollziehen. Der Kaiser hat darum
nicht als militanter Bilderstirmer den Befehl gegeben,
Tempel und Altdre niederzureissen. Das geschah nur aus-
nahmsweise und moralisch motiviert im hellenistischen
Osten bei einigen Kultstitten, in denen sexuelle Exzesse,
rituelle Prostitution oder Inkubation stattfanden. Dafir
aber erschwerte er vielen Kulten das Uberleben, indem er
ihre finanzielle Basis, das Tempelland, einzog, Kultobjekte,
Gold, Silber und Edelsteine u.a. konfiszierte.*’ Viele christ-
liche Gemeinden dagegen hat der Kaiser verschwenderisch
beschenkt und fiir sie prachtvolle Kirchen bauen lassen.

Aber so sehr er auch fiir seinen neuen Gott eintrat, so
hat er doch noch am Ende 48 aus dem sicheren Gefihl,
warten zu konnen, der umbrischen Stadt Hispellum
erlaubt, einen Tempel fir sein Geschlecht, die gens Flavia,
zu errichten, allerdings die Bedingung, die schriftlich nie-
dergelegt werden sollte, daran geknipft: “Das unserem
Namen geweihte Gebdude darf nicht vom Trug anstecken-

46 Vel. dazu nur die Begriissungsformel von Veteranen an den Kaiser im J. 326:
dii te nobis servent (C'Th VII 20, 2). Die Soldaten rekrutierten sich in der Regel aus
dem weniger christianisierten platten Land der Grenzprovinzen oder aus nicht-
christlichen Germanen.

47 Bus. Triac. 8, 1 f.; Vit. Consi. 111 54, 4 f. — wohl mit starker Ubertrei-
bung.

48 [1.S 705. Vgl. J. Gascou, «Le rescrit d’Hispellum», in MEFR.A 79 (1967), 651
ff. (zwischen dem 25. Dez. 333 und dem 18. Sept. 335).



STAAT BEIM TODE KONSTANTINS 23

den Aberglaubens befleckt werden”. Hiermit durfte wohl
das blutige Opfer als Kernstlick des Kaiserkultes verboten
sein *,

Wihrend schon frih nach 312 im Westen der neuen
flavischen Kaiserfamilie traditionelle kultische Ehren be-
zeugt wurden 0, hat Konstantin alle Bemiihungen darauf
gerichtet, das Kaisertum in seinem Hause zu vererben und
cine flavische Dynastie aufzubauen. Das hatten so gut wie
alle Kaiser mit unterschiedlichen Mitteln versucht. In der
Theorie des tetrarchischen Systems Diokletians sollte aber
das natiirliche Erbrecht und damit eine dynastische Hert-
schaft aufgrund von Blutsverwandtschaft ausgeschaltet und
durch Adoption das Vierkaiserkollegium erginzt wer-
den 51,

Diese kunstvolle Konstruktion hat Konstantin im J.
306 durch die Kaiserakklamation des britannischen Heeres
nach dem Tode des Vaters zerschlagen. Er war der ilteste
Sohn des Konstantius, des seit 305 ranghochsten Augustus.
Er brachte so im Vergleich zu Diokletian andere, gleichsam
dynastische Voraussetzungen fir das Kaisertum mit. Im
Jahre 310, nach dem Selbstmord Maximians, erfuhr die
Offentlichkeit aus Trier von einem gallischen Rhetor in
Gegenwart Konstantins zusammen mit dem Wechsel des
Schutz- und Leitgottes der herkulischen Dynastie und der
Hinwendung zum so/ invictus (Apollo), dass der Kaiser Clau-
dius Gothicus (268-270) zu den Vorfahren Konstantins
zihle und mithin ihm wie schon Konstantius das Kaisertum
in rechtmassiger Erbfolge — imperator es natus — zuste-

¥ Zum generellen Opferverbot vgl. auch C7h XVI 10, 2 (J. 341).

0 Vel. nur Aur. Vict. Caes. 4o, 28: tum per Africam sacerdotinm decretum Flaviae
gentt.

1 Vel. dazu jetzt F. Kovus, Diocletian und die erste Tetrarchie. Improvisation oder
Experiment in der Organisation monarchischer Herrschaft (Betlin 1987).



24 FRIEDRICH VITTINGHOFF

he >2. Dieser neue Legitimierungsversuch > war fur das
konsequent dynastische Denken Konstantins symptoma-

tisch.
Er hatte das Gluck, vier Sohne als Garanten der Kon-

tinuitdt des flavischen Kaiserhauses zu haben.5* Sie wurden
alle im Laufe der langen Regierungszeit als Kinder oder
Junglinge zu Caesares, d.h. zu Nachfolgern ernannt, zuerst
im Jahre 317 der dlteste, Crispus, Sohn der Konkubine
Minervina (als veaviag %), und gleichzeitig Konstantin, als
er noch nicht einmal ein Jahr alt war, aus der 307 geschlos-
senen Ehe mit Fausta, der Tochter Maximians. Damals hat
auch Licinius seinen zwanzig Monate alten Sohn in den
gleichen Rang erhoben. Crispus, der Caesar, durfte schon
318 (dann spiter noch einmal 321 und 324) den ordentli-
chen Konsulat als eine der hochsten Ehren feiern und
wurde dann, um sich bewidhren und auszeichnen zu koén-
nen, mit einem erfahrenen praefectus praetorio nach Gallien
geschickt. Ohne das Todesurteil von Pola im J. 326 wire
Crispus zweifellos der erste Anwirter auf das konstantini-
sche Kaisertum gewesen. Die Hoffnungen ruhten nunmehr
auf den drei anderen Sohnen: Konstantin (Caesar seit 317),
Konstantius (Caesar seit 324) und Konstans (Caesar seit
333) — aber der erstgeborene war beim Tode Konstantins
erst gut zwanzig Jahre alt. Dementsprechend werden sie in
der Reichsprigung zusammen mit dem Vater bei den ver-

52 Paneg. Lat. VI (VII) 21, 3 ff. Im J. 307 hatte schon ein anderer Propagandist
(Paneg. Lat. V11 (VI) 5, 3) davon gesprochen, dass der Vater ihm die Herrschafts-
gewalt durch den Tod hinterlassen habe. Fiir Eusebius (17it. Const. T 21) war die
Kaiserwiirde sein kaiserliches Erbe.

¥ Vgl. dazu Kommemorativprigungen: divo Claudio z. ]. 318, RIC VII 252
(Arles); VII 180 (Trier).

M Fir die schwierigen Fragen der Chronologie vgl. T. D. Barnges, 7he New
Empire of Diocletian and Constantine (Cambridge, Mass. 1982), 43 ff. und passim; R.
ErienNg, «La démographie des familles impériales et sénatoriales au IVe siécle
ap. J.-C.», in Transformations et conflits (s.o. Anm. 18), 147 ff.

55 Zosim. 11 zo0.



STAAT BEIM TODE KONSTANTINS 25

schiedensten Gelegenheiten gross herausgestellt — u.a. als
salus et spes rei publicae 3 — und das «Soldatengebet» 57, das
sich angeblich an die Nichtchristen richtete 58, schliesst, am
Schluss neben dem Vater die «gottgeliebten Soéhne» ein.
Das Heer und seine Fihrung waren an einer Stabilisierung
der Kaisermacht im Hause Konstantins interessiert, weil
sich dann die Nachfolge reibungslos vollziehen und sich
das Charisma des siegreichen Kaisers vererben konnte.
Darum horen wir auch zum ersten Mal von einem starken
Widerspruch der Militirs, als Konstantin im Jahr 335 sei-
nen Neffen Dalmatius, den Sohn eines Halbbruders, zum
vierten Caesar erhob.?® Dessen 15jahriger Bruder Hanniba-
lianus wurde etwa gleichzeitig zum rex regum et Ponticarum
gentinm ernannt 0 und mit Konstantins dltester Tochter
Konstantina, die nunmehr als einzige Frau der kaiserlichen
Familie nach dem Tode detr Fausta und Helena den Ehren-
titel Augusta tragen durfte, verheiratet.! Hannibalianus
wurde nicht die Caesarenwiirde verlichen, sondern nur die
Auszeichnung nobilissimus, die seit Septimius Severus alle
Caesares titular fihrten, von Konstantin aber zu einem
Ehrenpradikat fir nichste Angehorige des Kaiserhauses
gemacht wurde. 62

Die Ehrung der beiden Séhne des Flavius Dalmatius,
des Konsuln von 333, galt zugleich auch dem Vater als
Dank fur wichtige Dienste. Denn die beiden Halbbriider

% P, M. Bruun (Hsg.), RIC VII (1966), 55.
1 Bus. Vit Const. IV 20.

58 Vgl. auch E. Gassa, «I Cristiani nell” esercito Romano del quarto secolo dopo
Cristow», in Transformations et conflits (s.o. Anm. 18), 46.

59 Aur. Vict. Caes. 41, 15: obsistentibus valide militaribus.

0 Anon. Vales. 35. Etlduternd: Armeniam nationesque circumsocias: Ps. Aur. Vict,
Epit. 41, z20.

61 Vgl. auch fur das Folgende R. KrLEIN, «Die Kimpfe um die Nachfolge nach
dem Tode Constantins d. Gr.», in BygF 6 (1979), 109.

2 Nachweisbar auch fiir den ‘Bruder’ lulius Constantius. Als nobilissima femina:
Helena, Fausta, die eigene Schwester, Witwe des Licinius, Constantia.



26 FRIEDRICH VITTINGHOFF

aus der rechtmassigen Ehe des Konstantius mit der (Stief-?)
tochter Maximians, Theodora, um derentwillen er sich von
seiner Konkubine Helena, der Mutter Konstantins, trennen
musste, lebten seit den dreissiger Jahren nach dem Tod der
Kaisermutter und einer Aussohnung am Hof und tbten
einen erheblichen Einfluss aus. Tulius Konstantius, Konsul
335 und patricius, durfte seine Tochter mit dem Caesar
Konstantius vermahlen, so dass die gens Flavia und ihre
zwel Linien noch stirker durch verwandtschaftliche Bin-
dungen zusammengehalten und die Trennung der Nach-
kommen der Theodora von jenen der Helena aufgehoben
wurde.

Seine Mutter aber hatte Konstantin immer hoch geehrt,
ithr nach Erringung der Alleinherrschaft die hochste Wiirde
einer Augusta (wie auch seiner Frau Fausta) zugesprochen
und fur ihre Pilgerreise nach Paldstina mit gewissen Voll-
machten ausgestattet, um als kaiserliche Wohltiterin auftre-
ten zu konnen.®® Im J. 327 wurde ihr zu Ehren das bithy-
nische Drepanum am Golf von Nikomedia als Helenopolis
(Wie das phonikische Gaza als Constantia nach der ‘Schwe-
ster’ des Kaisers) neugegriindet.64

So war Konstantin in vielfacher Weise bemuht den
Glanz des kaiserlichen Hauses zu prisentieren. Durchge-
hend war seine dynastische Politik sichtbar. Trotzdem hatte

63 Eus. Vi2. Const. 111 44.

64 Irrigerweise wird Ofters Drepanum als Geburtsstadt der Helena angegeben —
so zuletzt wieder von T. D. BArNEs, Constantine and Eusebius (s.o. Anm. 22), 3;
221. Vgl auch R. Hansvik, in K/ Pauly 2 (1967), 988. Helena fiihlte sich vielmehr
mit Drepanum tiber ihre Verehrung des Mirtyrers Lucianus von Antiochia, des
Lehrers von Arius und Eusebius von Nicomedia, der dort begraben war (Hier.
Vir. ill. 77), verbunden (so eindeutig Philostorg. /£ Il 12z; vgl. auch Hier.
Chron. p. 231 Helm [z.]. 327], u.a.). Es ist sicher ebenso ein Irrtum, wenn T. D.
BarNEs von der Voraussetzung ausgeht, die Neugrundung (7. Jan. 327: Chron.
Pasch.) gelte dem Gedichtnis der toten Helena und misse, da damals die Kai-
sermutter noch gelebt habe, auf 328 vordatiert werden, so dass iht Tod vor dem
7. Jan. 328 anzusetzen sei (7he New Empire... [s.0o. Anm. 8], 9; Constantine and
Eusebius [s.o. Anm. 22], 221).



STAAT BEIM TODE KONSTANTINS 2.7

die Nachfolgeordnung von 335 das Problem nicht gelost:
Der dlteste Sohn Konstantin sollte in den westlichen Didze-
sen Gallien, Britannien und Spanien regieren, Konstantius
in den ostlichen, Konstans, der jiingste, in Italien, Illyricum
und Afrika, Dalmatius, der Neffe, im unteren Donauraum,
Makedonien und Thrakien. Da alle vier als Caesares unter-
einander gleichrangig und im Blick auf das Gesamtreich
handlungsunfihig waren und niemand wegen ihres jugend-
lichen Alters — der dlteste, Konstantin, zdhlte noch nicht
21 Jahre — von sich aus eine tiberragende Autoritit bean-
spruchen konnte, stellte sich im Augenblick, da Konstantin
am 22. Mai 337 starb und damit der einzige Augustus
ausfiel, in einem politischen Vakuum die Machtfrage. In
diesen Monaten der politischen Lahmung haben die milita-
rischen Fihrer von Konstantinopel, der Beisetzungsstitte
des Kaisers, uber Kurierdienste «der Heere» die Initiative
ergriffen und ihren Willen blutig durchgesetzt, dass «man
keinen anderen als Kaiser der Romer anerkennen wolle als
allein die S6hne (Konstantins)».%> Die Machtkimpfe und
Gruppenbildungen am Hofe bleiben in Einzelheiten un-
durchsichtig. Als der romische Senat erst am 9. Sept. 337
die drei Kaisersohne zu Augusti proklamierte, waren die
beiden Neffen, Dalmatius und Hannibalianus, die zwei
Brider Konstantins und hochste Wirdentrager und Kon-
suln durch Mord beseitigt worden. Wie weit indes Kon-
stantius, der allein nach Konstantinopel zur Begribniszere-
monie gekommen und der eigentliche Nutzniesser der Aus-
schaltung moglicher Rivalen war, hieran aktiv beteiligt war
oder die Massaker nur hinnehmen musste, ist in der Fot-
schung umstritten. 06

65 Fus. 772, Const. IV 68. ;

% Vgl. dazu R. KLEIN , «Die Kimpfe...» (s.0. Anm. 61), 118 ff.; N. AujouLaT,
«Fusébie, Hélene et Julien, I1: Le témoignage des historiens», in Bygantion 53
(1983), 422 fF.



28 FRIEDRICH VITTINGHOFF

Konstantin hatte ausser der frihzeitigen Ernennung der
vier Caesares keine Vorsorge fir den Fall seines Todes
getroffen. Nach Lage der Dinge hitte sie nur die Prasen-
tation eines der jugendlichen Caesares als senior Augustus
sein konnen. Ob eine solche Regelung von Dauer gewesen
wire, ist sehr fraglich.

Demgegentiber hatte der ‘apostelgleiche’ Kaiser seine
Bestattung im Mausoleum der neuen Apostelkirche seit
langem festgelegt. Sein Sarkophag sollte zu beiden Seiten
von je sechs Kenotaphien der Apostel flankiert werden und
eine Art stindigen Kultes erfahren. ¢ Wenn hier «das
Christliche in der Folie hellenistischer Frommigkeit er-
scheint» 8, so dokumentieren die Konsekrationsminzen
fur den Divus Constantinus in der alten Symbolik der
Himmelfahrt mit der Quadriga, wobei Christen an die
Entriickung des Propheten Elias denken mochten, die glei-
che Verbindung christlicher und nichtchristlicher Vorstel-
lungen.5

67 BEus. I7it. Const. IV 6o.

68 P. STocKMEIER, « Herrscherfrommigkeit und Totenkult. Konstantins Apostel-
kirche und Antiochos’ Hierothesion», in Pietas. Festschr. B. Kitting, JAC Ergin-
zungsbd. 8 (Minster 1980), 113.

69 Vgl. auch S. CALDERONE, « Teologia politica, successione dinastica e consecratio
in eta costantiniana», in Le culte des souverains dans I’ Empire Romain, Entretiens
Hardt 19 (1973), 256 f.; 247 ff.



STAAT BEIM TODE KONSTANTINS 29

DISCUSSION

M. Barnes: The last years of Constantine are both obscure and
puzzling in many ways. In particular, I am puzzled by Constantine’s
dynastic arrangements. On the one hand, he shows a marked attachment
to the idea of a Tetrarchy, as he had, in any view, in negotiations with
Licinius in 315/6, at a time when it seemed that Fausta might not
produce any children (Constantine and Eusebius [1981], 66). On the other
hand, he brings the family of Constantius and Theodora into promi-
nence, with Flavius Dalmatius and Julius Constantius as consuls in 333
and 335 and Dalmatius’ sons Dalmatius and Hannibalianus as, re-
spectively, Caesar in 335 and nobilissimus and rex regum. He thereby
introduced an element of dynastic rivalry and instability, of which he can
hardly have been totally unaware. Of course, we need to take into
account the fact that in 337, after settling the Danubian frontiets to his
own satisfaction, Constantine intended to invade Persia in a war of
conquest. Is it possible that he simply refused to contemplate the
possibility of his own death? For it is indeniable that the political
situation immediately after the death of Constantine was obviously

instable.

M. Vittinghoff: Es ist in der Tat schwer verstindlich, wie sich
Konstantin bei der augenblicklichen Aufteilung des Reiches unter vier
gleichrangige Caesares die Sukzession und die Herrschaftskontinuitit
gedacht hat. Entweder hat er den Ausgang des Perserkrieges vor einer
endgiltigen Losung abwarten wollen, wobei dann der Tod ihn iiber-
rascht haben miisste, oder er hat die Dinge einfach laufen lassen.

In jedem Fall wire es nicht leicht gewesen, fir irgendeinen der noch
jugendlichen Caesares eine Fithrungsautoritit zu beanspruchen. Crispus
wire schon wegen des Altersunterschiedes und seiner militarischen Lei-
stungen der einzige gewesen, der praktisch als Nachfolger hitte heraus-
gestellt werden konnen, wenn er nicht schon im Jahr 326 von Konstan-

tin zum Tode verurteilt worden ware.



30 DISCUSSION

M. Barnes: One of our main difficulties in understanding the events
of 337 is that almost all the sources which describe them were written
after 340, when the political and dynastic situation was vastly different:

there is, therefore, a great danger of unconscious anachronism.

M. Pietri: A l'exposé magistral du professeur Vittinghoff sur les
constitutions constantiniennes, je souhaite simplement ajouter une glose
en soulignant 'importance des réformes dans ’administration financiere,
en particulier pour les Largesses, et aussi dans une moindre mesure pour
la ratio privata. Ainsi s’établit une modification sélective, centralisatrice
pour le préléevement des impots, mais aussi dans I’administration des
dépenses. Parallelement, Constantin apporte des retouches décisives au
systéme mongétaire et on ne peut sous-estimer les conséquences écono-
miques, plus encore sociales, qu’entraine Iinstitution du solidus: on
exigera bientot le paiement en or des rentes foncieres sur les domaines
impériaux. Mais le propos de I'exposé était surtout de souligner die
konstantinische Wende créée par une nouvelle politique a I’égard des
Eglises. Je suis sir, comme le montre treés bien le prof. Vittinghoff, que
Constantin jette les bases d’un systéme nouveau; mais il ne faut pas, je
pense, surestimer I'importance, concrete, immeédiate, de certaines dispo-
sitions, par exemple:

a) les lois sur Vepiscopalis andientia ne créent pas aussitot une procé-
dure obligatoire a laquelle les chrétiens peuvent recourir. J’ajoute que
nous avons peu de témoignages, a I’époque de Constantin, sur le fonc-
tionnement effectif du systéme: le premier, 4 ma connaissance, vient
peut-étre du Liber Pontificalis dans la vie du pape Jules indiquant le réle
nouveau attribué aux notarii de ’Eglise romaine. N’importe, I’essentiel
est que Constantin a donné a ’Eglise romaine une grande basilique ou,
pour la premiere fois, le peuple chrétien peut se réunir autour de
I’évéque et qu’il a jeté les bases d’un droit nouveau pour les donations
faites aux églises chrétiennes: /lzber sit stilus dit, pour ce genre d’opéra-
tions; Pune de ces-lois (CFh XVI =, 43 1Y 24, 1; Eus. Vit Const. TV
25).

b) Par la suite, ce droit est surveillé et controlé (voir lois de Valen-

tinien), comme si les successeurs de Constantin avaient souhaité rogner



STAAT BEIM TODE KONSTANTINS 31

sur une générosité initiale excessive: la remarque vaut, je crois, pour les
immunités accordées aux clercs. Tout se passe comme si, dans les
premieres années de son regne, Constantin avait révé, dans I’élan d’une
illusion lyrique, d’un empire chrétien: v. la loi d’assistance aux familles
pauvres en Italie pour enrayer I'abandon des enfants et, du méme

Constantin, le repli sur des positions plus classiques (C74 XI 27, 1; en

851 N % 1),

M. Vittinghoff: Ich stimme Herrn Pietri zu, dass man die ‘konstan-
tinische Wende’ in ihrer unmittelbaren, konkreten Auswirkung nicht
tiberschitzen soll. Das trifft zweifellos auch fiir bischofliche Privilegien
wie die awdientia episcopalis zu.

Trotzdem war m. E. das Nebeneinander von politisch-kommunaler
und bischoflicher Gemeinde nicht eigentlich erst eine Erscheinung des 5.
Jhdts. Vielmehr musste die bipolare Ausrichtung in manchen Stadtge-
meinden viel stirker in einer Zeit empfunden werden, in der der Chri-
stianisierungsprozess noch nicht zu Ende gekommen und damit die
personelle Identitit der Mitglieder beider Organisationen noch nicht
bestand. Die soziale Macht des Bischofs in vielen Stidten konnte sich

auch politisch ausserhalb der kommunalen Institutionen auswirken.

M. Dible: Vielleicht kann man diesen Dissens damit erkldren, dass
hier dasselbe Phinomen von zwei Seiten her betrachtet wird. Mit der
besonderen Auszeichnung des Bischofsamtes schuf Constantin die insti-
tutionellen Voraussetzungen fiir eine Bipolaritit im Machtgefiige einer
Stadtgemeinde. Die tafsdchlich zu einem bestimmten Zeitpunkt in einer
bestimmten Stadt bestehenden Machtverhiltnisse waren damit nicht

notwendigerweise vorgegeben.

M. Vittinghoff: Die Rechtsvergiinstigungen fir die Kleriker, insbe-
sondere die audientia episcopalis, haben in aller Regel zu einer gesellschaft-
lichen Aufwertung des Bischofsamtes gefithrt. Das zivile Schiedsge-
richtsverfahren sollte m.E. Christen vor nichtchristlichen Richtern
schitzen und Schwichen der Rechtsprechung, in der es Minderbemit-

telte schwer hatten, sich gegen 6konomisch und soziopolitisch Stirkere,



32 DISCUSSION

deren Zeugnis im allgemeinen mehr Gewicht hatte, durchdurchzusetzten

— Konstantin hat sicher nicht zufillig gegen die potentes gekimpft.

M. Pietri: Le professeur Vittinghoff a insisté sur le caractére prag-
matique de la politique constantinienne: la remarque vaut au premier
chef pour Iinstitution du Rezchskongi/ (comme disait Schwartz). La chose
s’est faite sous la pression des circonstances: dans un premier temps,
Constantin confie a Miltiade, ’évéque romain, le soin de juger la cause
de Carthage. Clest I’échec, c’est-a-dire la résistance des donatistes
(comme on dira), qui entraine le prince a imaginer I’instance du concile
d’Arles. On remarque que I’évéque romain (Silvestre, successeur de
Miltiade) n’y participe pas: il se fait simplement représenter en déclarant
qu’il doit rester aupres de Pierre et de Paul. Cette attitude, qui sera
constamment celle des évéques romains, a Nicée, a Constantinople, a
Ephese, a Chalcédoine, traduit bien une réticence fondamentale: I’évéque
romain se référe a une autre conception de l'unité ecclésiale et des
procédures nécessaires pour l'unité. L’évéque du siege apostolique
(comme on dit a partir du IVe s., du pape) a une charge particuliere, au
moins pour I’Occident, celle d’étre au centre de ce commercium formato-
rum, ’échange des lettres de communion par lesquelles s’établit 'unité de
IEglise. Cette responsabilité, ce droit et le devoir de parler le premier lui
viennent de toute une ecclésiologie qui privilégie le siege dépendant plus
directement d’une tradition apostolique, I’enseignement de Pierre et de
Paul. C’est a ce titre qu’il doit patler en premier pour dire ce qui établit
I'unité de ’Eglise dans la méme foi. Le systéme constantinien contredit,
comme 'explique I’évéque romain Jules aux Eusébiens en 340, le fonc-
tionnement ancien des procédures unitaires. Constantin établit un sys-
téme qui accommode la géographie de I'unité ecclésiale aux circonsctip-
tions politiques: et ce systtme a toujours soulevé les réticences de

I’Eglise romaine.

M. Barnes: 1 wish to object to the constant and unreflecting use of
the term Reichskongilien. In the case of Constantine, it seems often to be
based on the assumption that Nicaea was the only council of bishops

which Constantine attended—and sometimes on the still more erroneous



STAAT BEIM TODE KONSTANTINS 33

assumption that he presided at that council. In fact, Constantine attended
not only the council of Nicaea in 325, but also the councils of Atrles in
314, Nicomedia in the winter of 327/8 and Constantinople in the summer
of 336. More important, the status of these councils did not depend, in
the eyes of contemporary Christians, on the presence of the emperor, but
on the prestige and expertise of the bishops who framed their decisions,
and even on the decisions themselves. Despite the authority of Constan-
tine, the decisions of the councils of Nicomedia, which readmitted Arius
to communion, and of Constantinople, which deposed Marcellus of

Ancyra, had no lasting validity.

M. Vittinghoff: Die kaiserliche Initiative, ein ‘Okumenisches Konzil’
in der Form von Nicaea einzuberufen, entsprach zwar kaum dem bis-
herigen Selbstverstindnis der Kirchen. Aber sie hatten nun einmal keine
zentrale Entscheidungsinstanz und kannten in der Regel allenfalls Pro-
vinzsynoden (Ausnahmen waren natirlich Rom, Alexandria, Antiochia).
Aber selbst diese waren iiberall dort, wie im allgemeinen im lateinischen
Westen, wo sich die vorgesehene Metropolitanordnung von Nicaea noch
nicht durchgesetzt hatte, schwierig zu organisieren. Bei den oOstlichen
dogmatischen und kirchenpolitischen Turbulenzen im arianischen Kon-
flikt hatte nur der Kaiser die Moglichkeit, die Bischofe der verschiede-
nen Provinzen zusammenzufiihren, um zu versuchen, zu einer verbind-

lichen, einheitlichen Meinung zu kommen.

M. Dihle: Bedeutet es nicht doch etwas Neues, dass der Kaiser als
Teilnehmer eines Konzils wie ein Bischof am Entscheidungsprozess in
Glaubensfragen und kirchlichen Angelegenheiten teilnimmt, also nicht
nur die Staatsmacht zur Durchfiihrung der Konzilsbeschliisse zur Ver-
fliigung stellt? Sogar Lucifer von Calaris billigt dem vom ihm bekdmpf-

ten Kaiser eine Zustindigkeit in diesem Sinne zu (Azhan. 1 7).

M. Barnes: 1 simply do not believe that Athanasius or Lucifer
accepted the right of the emperor to intervene in Church affairs—except
on his own side. However, to prove that assertion involves considering

some difficult as well as tendentious texts: for the present, on Lucifer



34 DISCUSSION

and Osius of Corduba, let me refer to the discussion of K. M. Girardet,
in Historia 26 (1977), 95-128.

M. Diple: Franz Wieacker hat wohl zuerst darauf aufmerksam
gemacht, dass unbeschadet der Fortsetzung des diocletianischen Reform-
werkes durch Constantin, die sich in vielen Einzelheiten nachweisen
lisst, doch ein wichtiger Unterschied besteht. Diocletian stiitzt sich mit
Vorliebe auf geschulte Juristen, Constantin auf rhetorisch gebildete
Mitarbeiter, was aus Gesetzestexten u. dgl. hervorgeht, infolgedessen
kommen zur Zeit Constantins immer wieder Vulgirmeinungen und
-empfindungen in den Rechtsquellen zur Geltung. Kann man mit diesem
Zug constantinischer Politik auch seine Hinwendung zum Christentum
in Zusammenhang bringen, insofern christliche Auffassungen fiir den

‘Zeitgeist’ besonders charakteristisch waren?

M. Vittinghoff : Die Tatsache der weitschweifigen, rhetorisch gefirb-
ten Argumentationen in den Gesetzestexten Konstantins ist unverkenn-
bar. Gemeinplitze und fir jeden verstindliche Gefiihlsdusserungen sind
damit verbunden. Ob man damit die Hinwendung zum Christentum in
Zusammenhang bringen kann, ist schwer zu sagen. Aber die Neigung
des Kaisers, sich gerade solche Mitarbeiter auszusuchen, dirfte die

Durchsetzung christlicher Gedanken erleichtert haben.



	Staat, Kirche und Dynastie beim Tode Konstantins

