
Zeitschrift: Entretiens sur l'Antiquité classique

Herausgeber: Fondation Hardt pour l'étude de l'Antiquité classique

Band: 33 (1987)

Artikel: Geschichtsschreibung und Prinzipatsopposition

Autor: Timpe, Dieter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-660716

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-660716
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


II

Dieter Timpe

GESCHICHTSSCHREIBUNG
UND PRINZIPATSOPPOSITION

Mit seinem berühmten Buch L'opposition sous les Cesars

(51905) hat Gaston Boissier eine zentrale politische Kategorie

des 18. und 19. Jahrhunderts, Opposition, auf die
Kaiserzeit übertragen. In der Neuzeit variiert der Begriff
Opposition zwischen systemfeindlicher, illegaler Rebellion
und konstitutionellem, systemimmanentem Kräftespiel;
Opposition spielt sich hier auf der Ebene der Institutionen
ab (und bedient sich da der politischen Parteien und
parlamentarischen Faktionen), aber auch auf der Ebene des

gesellschaftlichen Lebens (und greift da in die Strömungen
und Interessen der öffentlichen Meinung ein). Als soziales
Verhalten reicht Opposition vom zielgerichteten Handeln
in einer institutionell formalisierten Konfliktslage bis zur
stimmungsmässigen Äusserung diffusen Unbehagens von
Einzelnen oder Gruppen an den gegebenen Verhältnissen,
und es ist natürlich allemal abhängig von politischen
Systemvoraussetzungen: jeder weiss zur Genüge, dass

Opposition unter totalitären oder demokratischen
Bedingungen eine theoretisch und vor allem praktisch sehr
verschiedene Sache ist.

Die Anwendung des Oppositionsbegriffes auf römische
Verhältnisse geschah ohne Rechtfertigung aus der histori-



66 DIETER TIMPE

sehen oder auch nur sprachlichen Kontinuität: opponere und
oppositio und die modernen Derivate gehören von Haus aus
eher in die Rhetorik oder Astronomie als in die Geschichte
und Politik h Die Übertragung des Begriffes auf das römische

Altertum gehört vielmehr zum intellektuellen Modernismus

des 19. Jahrhunderts; so hat man, wohl zuerst, das

Interzessionsrecht der Magistrate und Yolkstribunen als

Formen institutioneller Opposition interpretiert 2 und dann

vor allem die politischen Fronten der späten Republik nach
dem Muster von Regierung und Opposition missdeutet. In
Mommsens Römischer Geschichte, dieser gewalttätigen
Modernisierung der republikanischen Entwicklung, finden
sich nicht nur die 'Parteien' der Optimaten und Populären,
nicht nur reaktionäre Aristokraten und fortschrittliche
Demokraten oder Adel und Volk, sondern auch liberale
Oppositionelle 3. Auf dieser Bahn der historischen Analogie

und Aktualisierung liess sich weiterschreiten: man
konnte leicht auch die Erfahrungen des 19. Jahrhunderts
mit monarchischen Autokratien und mit liberal-bürgerlichen

oder ständisch-konservativen Oppositionsbewegungen
und ihren literarischen Ausdrucksformen auf die prin-

eipes und ihre Gegner anwenden. So gelangte man zur
Vorstellung einer senatorischen Opposition gegen den

Prinzipat, zur Annahme einer oppositionellen öffentlichen
Meinung oder, noch moderner, zur Unterstellung literarischer

Formen eines geistigen Widerstandes.
Vor diesem Hintergrund steht die Frage nach der

literarischen Opposition gegen den Prinzipat. Man kann zu
ihrer Rechtfertigung auf Phänomene verweisen, für die sich

1 W. Jager, "Opposition", in Geschichtliche Grundbegriffe 4 (1978), 470.
2 Diese Auffassung scheint auf J. Bodin zurückzugehen: W. Jäger, art. cit.,
472.
3 A. Wucher, Theodor Mommsen. Geschichtsschreibung und Politik (Gottingen

2i 968), 41 ff.; A. Heuss, Theodor Mommsen und das 19. Jahrhundert (Kiel 1956),
63 ff.



GESCHICHTSSCHREIBUNG UNO OPPOSITION 67

eine Deutung im Lichte moderner Erfahrungen und
Vorstellungen in der Tat sehr wohl anbietet: so scheint doch
z.B. die Verbrennung der Historien des Cremutius Cordus
eine Unterdrückung des oppositionellen historischen
Urteils zu signalisieren 4, kann Lucan als Dichter des geistigen
Widerstandes gegen die neronische Tyrannei charakterisiert
werden5, legen die Biographen der stoischen Märtyrer
offenbar ein Zeugnis gegen das Regime Domitians ab 6. —
Aber sind solche Konflikte der Ausdruck einer Konstellation,

in der der etablierten Macht — sei es systemkonform
oder revolutionär — eine politische Alternative entgegengestellt

wird? Artikuliert sich hier eine politische
Öffentlichkeit im Medium der Literatur, um Freiheit, Rechtssicherheit,

Machtbegrenzung oder Mitbestimmung zu
beanspruchen? Verbinden sich also wirklich die Einzelfälle zu
einer kohärenten politischen Llaltung mit spezifischen
Ausdrucksformen, die 'literarische Opposition gegen den
Prinzipat' genannt werden kann? Das ist die Frage, auf deren

Abwägung das Thema hinausläuft. Der Geschichtsschreiber
der Prinzipatsopposition hat das politisch Unpräzise der

oppositionellen Literaten deutlich charakterisiert: «ce ca-
ractere hesitant, indecis me semble celui de l'opposition
entiere... eile se compose de mecontents beaucoup plus que

4 Tac. ^-4»«. IV 34 f., W. Suerbaum, "Der Historiker und die Freiheit des

Wortes", in Der altsprach!. Unterricht 14, Beih. 1 (1971), 61 ff.; R. Syme, Tacitus

(Oxford 1958), 337 f.
5 G. Pfligersdorffer, "Lukan als Dichter des geistigen Widerstandes", in
Hermes 87 (1959), 344 ff.; vgl. Lucatn, Entretiens Hardt i; (1970) (einschlägig hier
bes. Beitrage von P. Grimal, 51 ff. und O. Steen Due, 201 ff.).
6 Tac. A.nn. II 43, 1; Plin. Eptst. VII 19, ; (mit Kommentar A.N. Sherwin-
Whites [Oxford 1966] zur Stelle); Suet. Dom. 10, 3; D10 Cass. LXVII 13, 2; s. R.

MacMullen (wie Anm. 7), 21 ff., 41 ff.; Ch. Wirszubski, Libertas als politische
Idee in Rom der spaten Republik und des frühen Prinzipats (Darmstadt 1967; engl.
Cambridge 1950), 177 ff., W. Richter, "Romische Zeitgeschichte und innere
Emigration", m Gymnasium 68 (1961), 303 ff.



68 DIETER TIMPE

de conspirateurs», schreibt Boissier (340 f.)1. Um diesem
diffusen Gebiet etwas klarere Konturen abzugewinnen,
beschränke ich mich im folgenden auf die politischste
literarische Gattung, die Historiographie, im zeitlichen Rahmen

des Gesamtthemas und auch hier auf wenige
Sondierungen.

I

1

Opposition gegen 'den Prinzipat' setzt voraus, dass

hinter der individuellen Machtkumulation das System gesehen

wird. Deshalb stellt sich die Frage nach dem
oppositionellen Gehalt der Geschichtsschreibung der frühen
Kaiserzeit für die Historiker der augusteischen Zeit, denen die
Alleinherrschaft des siegreichen Caesarerben noch kaum ein
System sein konnte, anders als für die späteren. Eine
primäre Gestaltung der augusteischen Geschichte, die uns die
zeitgenössische Urteilsbildung über den Prinzipat des

Augustus erkennen liesse, besitzen wir bekanntlich nicht 8.

Tacitus beurteilt an prominenter Stelle die Lage so, dass es

an guten Historikern der augusteischen Epoche zunächst
nicht gefehlt habe, aber die allmähliche Zunahme der adu-

7 In der neueren Forschung ist oft von Opposition die Rede, aber begreiflicherweise

sind fast nur einzelne Aspekte dieses Komplexes thematisiert worden, vor
allem Majestätsprozesse (R. A. Bauman, Impietas in principem [München 1974]),
'geistiger Widerstand', Freiheitsanspruch des Senats (Ch. Wirszubski, wie Anm.
6; R. Klein [Hrsg.], Prinzipat und Treiheity WdF 135 [Darmstadt 1969]), Rebellionen

von Provinzialen. Hierbei muss Opposition gegen den Prinzipat aus
romischen Voraussetzungen von den verschiedenen Formen des Widerstandes

gegen das Imperium unterschieden werden. Die wichtigste neuere Monographie:
R. MacMullen, Enemies of the Roman Order. Treason, Unrest, and Alienation in the

Empire (Cambridge, Mass. 1967) verknüpft diese Seiten noch einmal zu einer
grossen Synthese (vgl. 242).
8 R. Syme, The Roman Revolution (Oxford 1939), 483 ff.



GESCHICHTSSCHREIBUNG UND OPPOSITION 69

latio habe dann abschreckend auf sie gewirkt9. Ob sich der
Historiker dabei auf konkrete biographische Kenntnisse
stützt oder ein entwicklungsgeschichtliches Pauschalurteil
formuliert, ist schwer zu entscheiden, und der Satz kann

ganz im modernen Sinne von innerem Kurswechsel und
Verschärfung von Repression missdeutet werden 10.

Einen deutlichen Eindruck von der lebhaften historischen

Schriftstellerei der Epoche beginnend bei tagespolitischen

und apologetischen Produkten der Triumviratsund

frühen Prinzipatszeit vermitteln noch die Testimonien.
Eine umfangreiche augusteische Autobiographie reichte bis
in die zoer Jahre 11 und Klientenschreiber wie der Freigelassene

Iulius Marathus ergänzten die Selbstdarstellung in
bunter und vielleicht auch erstaunlich unkonventioneller
Weise 12. Dem standen augustusfeindliche Darstellungen in
reicher Zahl gegenüber 13. Die vielfältige Augustusüberlie-
ferung, die in der suetonischen Biographie gesammelt ist,
zeigt eine intensive und detaillierte Erörterung auch negativer

Verhaltensweisen und abstossender Charakterzüge,
insbesondere der Grausamkeit14. Eine besondere Konzentration

dieses vielseitigen Materials findet sich in dem
berühmten Doppelnekrolog auf Augustus am Anfang der

9 Ann. I i, 2, noch grundsätzlicher formuliert das Historien-Prooemium (Hist.
I i, i): magna illa ingenia cessere.

10 S. E. Koestermann, ^»»a/ew-Kommentar z.St. unter Berufung auf R. Syme,
The Roman Revolution, 486.
11 Commentary de vita sua-. H. Malcovati (ed Imperatoris Caesaris Augusti
operum fragmenta (Torino 1962), 84 ff., D. Kienast, Augustus. Prtn\eps und

Monarch (Darmstadt 1982), 216 Anm 183.

12 Suet. Aug. 79, 2; 94, 3. Dieser Autor liess sich nicht nur über die Korpermasse
seines Patrons aus, sondern teilte auch ein Prodiglum mit, durch das anlassltch der
Geburt des Augustus dem romischen Volk ein rex verheissen wurde.
13 Suet. Aug. 55-56, D. Kienast, Augustus, 121 f.

14 Suet. Aug. 27 mit Quellenzitaten (27, 2 Iulius Saturninus, vgl. 11 Aquilius
Niger).



7° DIETER TIMPE

Annalen 15. Die negativen und positiven Meinungen über
den princeps befassen sich vor allem mit dem skrupellosen
Machtkampf und dem Verbrechen der Proskriptionen. In
vielen historischen Äusserungen war offenbar die Schuld
des Augustus erörtert worden; sie reichten von der
Entschuldigung mit den Umstanden (so Vellerns und die Quellen

Dios) bis zur Deutung, in der Grausamkeit äussere sich
gerade das wahre Wesen des Mannes (so Seneca), dazwischen

liegen die vermittelnden Beurteilungen Suetons, Plu-
tarchs und Appians 16. Tacitus selbst stellt die bekannten
Tatsachen heraus, aber uberlasst mit der Form des sog.
Totengerichts die Schuldfrage den kontroversen Meinungen.

Gewiss stammen die zeitgeschichtlichen biographischen

Nachrichten mit augustusfeindlicher Tendenz zum
grossen Teil noch aus der Zeit des Triumvirats und des

Burgerkrieges und spiegeln sie deren Ereignisse, aber die

propagandistische Auseinandersetzung samt proaugusteischen

Rechtfertigungsversuchen endeten nicht mit der
Alleinherrschaft. Das ganze i. Jahrhundert verfugte zur
Augustus-Geschichte über einen so reichen und kontroversen

Stoff, wie es ihn fur keinen der spateren prtncipes gab,
und er wurde hier nicht durch einen innenpolitischen
Kurswechsel nach dem Tode des Machthabers freigesetzt.

Die historische Uberlieferung über Augustus ist also
durch ihr relativ reiches und offenes Urteilsspektrum ein
Sonderfall, aber dieses weite Spektrum reicht von Bejahung
zur Ablehnung der Akteure und ihres Verhaltens. Der
biographische und zeitgeschichtliche Stoff war voller
Dramatik und personlicher Tragik, er bot deshalb reichliche

15 Ann I 9 io, R Syme, Jacitus, 272 f D C A Shoher, "The Debate on
Augustus", m Mnemosyne S IV 20 (1967), 171 ff H Trankle, "Augustus bei
Tacitus, Cassius D10 und dem alteren Plimus", in WS 82 (1969), 108 ff
D Flach, Einführung in die romische Geschichtsschreibung (Darmstadt 198;), 170
Anm 31

16 Veil II 66, 1, D10 Cass XLVII 7, 3, Sen Clem I 9, 3, Suet Aug 27, 1,
Plut Ant 19, App BC III 5, 14 17, Flor Epit II 16, 6 IV 6, 6)



GESCHICHTSSCHREIBUNG UND OPPOSITION 71

Gelegenheit zu Stellungnahme und Kritik, die aber in eine

oppositionelle Alternative gegen den Prinzipat nicht
einmünden. Im zeitlichen Abstand wurde die Tragweite der
geschichtlichen Entscheidung deutlicher, aber die politische

Analyse nicht wesentlich schärfer.
Ist sie vielleicht eher in speziellerem Gattungsrahmen

zu suchen? Senatorische Historiker weist die augusteische
Zeit trotz reicher tagespolitischer und biographischer oder
autobiographischer Produktion nicht allzu viele auf und
das mag politische Gründe haben. Einige geschichteschreibende

Senatoren bleiben leere Namen oder widmeten sich
früheren Epochen 17, nach den Anstössen, die Claudius mit
der Beschreibung der Bürgerkriegszeit erlebte 18, wird das

kein Zufall sein. Die berühmten Namen lassen sich einer
politischen Opposition nicht zuordnen: Asmius Pollio
betätigte sich unter dem Prinzipat mehr als Literaturkritiker

denn als Historiker und fällt schon seiner notorischen
Exzentrizität wegen aus dem Rahmen 19. Der als Opfer
Sejans berühmt gewordene Cremutius Cordus, der angeblich

Caesar und Augustus weder schmähte noch verherrlichte,

scheint sein Ansehen als Historiker mehr seinem
Untergang als der ursprünglichen Wirkung seiner A.nnalen

zu verdanken20. Aber mit diesem werden seine audaces

sententiae (Quintilian) eher zu tun haben als der von ihm
angeblich offen beklagte Rückgang der Liberalität und

17 Clodius Licinus, L. Arruntius; Material bei M. Schanz-C Hosius, Geschichte

der romischen Literatur II (München 4i935)> 327 ff.
18 Suet. Claud. 41, 1 mit dem Hinweis hortante T. Livio.
19 Die Historien gingen wahrscheinlich nicht über Phihppi hinaus (Tac. Ann. IV
34, 4), R Syme, Tacitus, 136, J Andre, La vie et l'auvre d'Asmius Polhon (Paris
1949). Horaz' berühmter Kommentar zur historischen Schriftstellerei des Asinius
(1Carm. II 1, 1-8) bezieht sich nicht auf den Prinzipat, A. B. Bosworth, "Asinius
Pollio and Augustus", in Historia 21 (1972), 441 ff.
20 D10 Cass. LVII 24, 3. Uber seine Person und seine Geschichtsschreibung
verlautet nur anlasslich seines Prozesses und Todes etwas (Sen. Dial VI, Marc., i,
2, Tac. inn IV 34, Suet. lib. 61, 3; D10 Cass. LVII 24, 2-4).



72 DIETER TIMPE

geistigen Freiheit21. Wenn ihn auch die Nachwelt zum
Märtyrer der tiberianischen Tyrannis stilisierte, so war er
doch kein oppositioneller Intellektueller unter Augustus.

Augustus nahm an literarischen Erscheinungen im
allgemeinen und so auch an historischen lebhaften Anteil. Er
verfolgte die Produktion aufmerksam — er hörte z.B.
Cremutius Cordus zu22 — und beeinflusste sie damit
sicherlich. Das bekannte Urteil über den Pompeianer Livius
zeigt, dass er sich auch kritisch äusserte 23. Spitzzüngige
Autoren wie T. Labienus veröffentlichten unter solchen
Umständen polemische Passagen gar nicht 24, und Timage-
nes verbrannte selbst, was dem princeps Anstoss erregt
hätte 25. Auch Verbrennung politisch missliebiger Schriften
ist unter Augustus praktiziert worden, doch galten die
Massnahmen, selbst wenn sie historische Schriften
mitbetrafen, nicht eigentlich der Gattung Historiographie und
ihren spezifischen politischen Wirkungsmöglichkeiten,
sondern (in T. Labienus und Cassius Severus) Personen, die

vor allem als aggressive Redner hervorgetreten waren 26.

Insgesamt scheint Augustus in veröffentlichter Rede, Dichtung

und Geschichtsschreibung eher das Urteil über Perso-

21 Quint. Inst. X i, 104; vgl. Sen. Suas. 6, 23 zu seiner Scharfzungigkeit. Die
Beleidigung Seians und seine Rache: Sen Dial. VI (Marc.) 22, 4; Tac. Ann IV
34, 1; s W. Suerbaum, art. cit. (wie Anm. 4), 70; 99.
22 Suet. Tib. 61, 3 Augusto andiente recitata, D10 Cass. LVII 24, 3: diese Zeugnisse
sprechen für Veröffentlichung unter Augustus trotz der Bedenken bei W.
Suerbaum, art. cit.y 80 f.
23 Tac. Ann. IV 34, 3; R. Syme, "Livy and Augustus", in Roman Papers I (Oxford
1979), 400 ff.
24 Sen. Contr. 10 praef. 8, seine berüchtigte Scharfzungigkeit: 10 praef. 5;
D. Hennig, "T. Labienus und der erste Majestatsprozess de famosis hbelhs", in
Chiron 3 (1973), 245 ff.
25 Sen. Dial. V (De ira III) 23, 4 ff.; s. D. Kienast, Augustus, 218 f.
26 Tac. Ann. I 72, 3, IV 21, 3, Quint Inst. X 1, 116; F. H. Cramer, "Book-
burning and Censorship in Ancient Rome", in Journal of the Hist, of Ideas 6 (1945),
157 ff.; W. Suerbaum, art. cit. (supra Anm. 4), 68, 93.



GESCHICHTSSCHREIBUNG UND OPPOSITION 73

nen beachtet und verfolgt als den Ausdruck politischer
Überzeugungen gefürchtet und bekämpft zu haben 21.

Ein System wurde aus dem novus status erst durch
Wiederholung der persönlichen Herrschaft, und der Typ des

Herrschers entstand durch Vergleich konkreter Personen
untereinander 28. Deshalb ist es wohl kein Zufall, dass die
bedeutenderen und wirkungsmächtigeren Historiker erst
der Zeit nach Augustus angehören: Aufidius Bassus, der
wohl ein Parteigänger der Germanicus-Faktion war, und
Servilius Nonianus, auf den möglicherweise das negative
Tiberius-Bild zurückgeht 29. Autoren dieser Epoche sind in
den in Tacitus und Dio mündenden Strom eingeflossen,
aber auch wohl erst sie. Sie schrieben, wie noch der ältere
Seneca, von den Bürgerkriegen an 30 und bemühten sich,
die Leistung und das Glück und die Undurchsichtigkeit des

Augustus in Kompromissformeln zu fassen. Nec paenitere
veteris reipublicae, sagte auch Claudius (Ann. XI 23, 2), und
einen positiven Systemwandel begrüsste gewiss niemand.
Die Geschichte hatte keine durchweg glückliche Entwicklung

genommen, aber das durfte man aussprechen. Den
Prinzipat nur als geschichtliches Unglück zu verstehen, war
jedoch trotzdem höchstens eine Extremmeinung, die in der
senatorischen Historiographie kaum einen Ausdruck
gefunden haben kann. Auch die Anklage gegen Cremutius
Cordus weist auf eine so grundsätzliche Opposition dieses
Historikers nicht hin31.

27 S. D. Hennig, art cit (supra Anm. 24).
28 Zuerst des Tiberius mit Augustus; vgl. zum Typus Tac. Ann. IV 34, 3.
29 Quint. Inst. X 1, 102 f.; Tac. Dial. 23, 2, Ann. XIV 19. S. R. Syme, Tacitus, 274
ff.; 287 f.; Ten Studies in Tacitus (Oxford 1970), 91 ff.; Fr. Klingner, "Tacitus
über die Geschichtsschreiber des 1 Jh.n.Chr.", in Romische Geistesweit (München
5i965), 493-
30 Sen. De vita patris fr. 15 Haase.
31 Der ursprungliche Sinn der inkriminierten Worte (s. Anm 20) ist strittig und
wahrscheinlich entstellt überliefert; auf jeden Fall war die Anklage deswegen ein
Vorwand (Anm. 21).



74 DIETER TIMPE

Velleius Paterculus kann als Gegenbeispiel, aber nicht
als historiographische Antithese gelten: Augustus ist ihm
der Nachfolger der grossen principes der Republik, nicht ein
Machthaber ohne jeden Vergleich; die auctoritas der Julier
sicherte diesen eine überragende, aber systemkonforme
Stellung. Bürgerkrieg und Proskriptionen waren Unglücke,
über die Augustus selbst die Hände rang, die er nicht
gewollt hatte und bei denen er nicht beteiligt gewesen war.
Tiberius rettete den Staat aus der Krise der Nachfolgesituation

und gewann damit diejenige auctoritas, aus der sich
die Übernahme der statio paterna wie von selbst ergab. Das
sind Anschauungen, die ein unabhängigerer Historiker
vielleicht als adulatio verdächtigen konnte, aber es sind
nicht konstitutionelle oder systemkonforme Proklamationen,

gegen die sich umgekehrt eine ebenso prinzipielle
Opposition hätte richten können 32.

Die Historiker der augusteischen Zeit äusserten Kritik
an Personen und Faktionen, an Entscheidungen und
Vorgängen, aber keine systemoppositionelle Haltung. Selbst
die Behandlung der Bürgerkriege etwa bei Claudius und
Cremutius Cordus war offenbar heikel nur wegen der
unvermeidlichen Urteile über Einzelne und Einzelnes,
nicht, weil sich dabei politische Konfessionen und
Fundamentalkritik an der neuen Ordnung nicht hätten umgehen
lassen. Oder sollte diese Meinung nur eine Messung mit der
falschen Elle verraten und verkennen, dass sich Generelles
und Programmatisches hier vorsichtigerweise nur im Urteil
über Einzelne und Einzelnes ausspricht oder notwendigerweise

nur so aussprechen kann?
Gegenüber solchem Zweifel bestätigen einfache

Erwägungen, dass unter Augustus und Tiberius eine Opposition
der Historiker gegen den Prinzipat nicht erwartet werden

32 I. Lana, Vellew Patercolo o della propaganda (Torino 1952); C. Kuntze, Zur
Darstellung des Kaisers Tiberius und seiner Zeit bei Vellerns Paterculus (Frankfurt/M.-
Bern-New York 1985).



GESCHICHTSSCHREIBUNG UND OPPOSITION 75

kann. Die republikanische Programmatik des Augustus
samt dem ihr entsprechenden Konstitutionalismus entzogen

einer begrifflich und ideologisch ausgerichteten Kritik
weithin den Boden; der Pakt mit den Resten der alten
Herrschaftsklasse (auch wenn er von denen, die die Motive
durchschauten, Korruption genannt wurde 33) wirkte der

Ausbildung einer entsprechenden sozialen Basis entgegen.
Vor allem gab es keine politische Alternative zur pax
Augusta; die fundamentalen Entscheidungen zugunsten des

Imperium der Caesaren waren politischem Wollen, planenden

Gedanken und kritischer Veränderungsabsicht mehr
und mehr unzugänglich. Schliesslich prädestinierte auch die

Historiographie als Gattung ihre Vertreter keineswegs zu
Dissidenten des novus status-, wenn sie als Zeitgenossen in
politische Konflikte gerieten, so lag das in den überlieferten
Fällen an ihrer aggressiven Polemik, Redetätigkeit und
Verwicklung in Prozessfehden; unmittelbarer Wirkungsabsicht

waren schon immer Pamphletistik, Rede, Autobiographie

dienlicher gewesen als Geschichtsschreibung34;
theoretisches Begreifen der geschichtlichen Lage blieb bei

allgemeinen und unverbindlichen Gedanken wie Betrachtungen

über das Fatum oder Lebensaltermetaphorik, und es

fehlte ihm an einem objektivierenden methodischen Fundament

35.

Das Verhältnis der zeitgenössischen Historiker zur
politischen Realität der augusteisch-tiberianischen Epoche ist
deshalb mit dem Modell, das dem modernen Oppositionsbegriff

zugrunde liegt, kaum zu fassen. In ihrer Geschichtsschreibung

kommen konkurrierende Konzeptionen zur
33 Tac. Ann. I 2, 1 ceteri nobihum, quanto quis, servitio promptior, opibus et honoribus

extollerentur.
34 Tac. Dial. 5, 4 (Aper) Studium (eloquentiae) quo non aliud in cwitate nostra ad
utihtatem fructuosius...
35 R. Haussler, "Vom Ursprung und Wandel des Lebensaltervergleichs", in
Hermes 92 (1964), 313 ff., M. T. Griffin, Seneca. A Philosopher in Politics (Oxford
j976), 194 ff-



76 DIETER TIMPE

Gestaltung der politischen Realität und systematisch
gedachte Zielentwürfe nicht zum Ausdruck, auch wenn die
Erben der römischen Tradition der Dauerherrschaft des

dux reliquus keine positive Einstellung abgewinnen konnten.

2

Anders nehmen sich die Möglichkeiten der römischen
Historiographie, Opposition gegen den Prinzipat zu formulieren,

unter den Bedingungen seiner institutionellen
Verfestigung aus. Zumal wer nach dem Vierkaiserjahr
Geschichte schrieb, tat das mit der Erfahrung, dass der Kaiser
während dieser Krise viermal gewechselt hatte, aber ein
Kaiser doch immer blieb, und dass der Bürgerkrieg vieles
zerstören konnte, aber die Institution der Alleinherrschaft
offensichtlich nicht. Mehr als die zwangsläufige oder
vermeidbare Entstehung des augusteischen Machtmonopols
mussten den Historiker der flavischen Zeit deshalb
Nachfolgeregelung, Sicherheit und Freiheitsspielraum im Rahmen

des Systems und Fragen der Wirkungschancen Einzelner

interessieren. Die zuerst unter und nach Tiberius erfahrene

Möglichkeit offener Faktionskämpfe und Richtungswechsel

unter dem Dach des Prinzipats erlaubte,
Parteinahme gegen einen princeps, seine Verwandten oder
Freunde mit Loyalität dem regierenden Caesar gegenüber
zu verbinden. Man konnte als Anhänger eines Imperator
Caesar Augustus und mit seiner Zustimmung einen früheren

Imperator Caesar Augustus literarisch angreifen wie
vorher nur Feinde des princeps oder wie früher umgekehrt
ihre Bürgerkriegsgegner die Caesaren angegriffen hatten.
Der Wechsel in der Herrschaft konnte als Befreiung von
Tyrannis deklariert werden wie die Ermordung Caesars
und dabei auf einen neuen Imperator die Ansprüche und
Erwartungen der Befreier projiziert werden. Solche Freiset-



GESCHICHTSSCHREIBUNG UND OPPOSITION 77

zung von Kritik und die Übertragung von Formen äusserer
Feindschaft auf Konflikte innerhalb der augusteischen
Herrschaftstradition seit der späten julisch-claudischen Zeit
— und am heftigsten nach Nero — sind für die kaiserzeitliche

Historiographie von grosser Bedeutung geworden 36.

Damit wurden Urteile, Ansprüche und Erwartungen
formuliert, an denen auch die bestehenden Verhältnisse

gemessen werden konnten. Und dies geschah in der Sprache

der senatorischen Freiheitsideologie und Wertbegriffe,
die damit belebt und deren Konstanz gestärkt wurde, während

sich ein neuer Bewertungsmasstab eben darum nicht
ausbildete. Diese Situation machte die Historiographie der

späteren julisch-claudischen und flavischen Zeit an sich m
höherem Masse geeignet, oppositionelle Gedanken zum
Ausdruck zu bringen als früher.

Von der Historiographie der flavischen Zeit ist freilich
zu wenig erhalten, um über biographische Zufallsdaten
hinaus individuelle Einzelheiten oder eine gedankliche
Entwicklung der Gattung feststellen zu können 37. Die Bürgerkriege

haben offenbar eine grosse Zahl zeitgeschichtlicher
und autobiographischer Rechtfertigungsschriften entstehen
lassen, von denen die des Vipstanus Messalla und des L.
Licinius Mucianus etwas fassbarer sind38. Eine breitere
historische Literatur, die demgegenüber zusammenfassend
oder korrigierend der Propagierung eines flavischen
Geschichtsbildes diente, ist ihrer Tendenz und Machart nach

vor allem aus Josephus zu erschliessen; es sind die Historiker,

von denen sich Tacitus entschieden und programma-
36 Freigabe der memoria unter Caligula: Suet. Cal. 16, 1; das Argument: maxime
sua mteresset, ut facta quaeque posteris tradantur, entspricht dem historiographischen
Anspruch (Tac. Ann. I 1).

37 Fr. Klingner, op. cit. (supra Anm. 29), 499. Das Material am ausfuhrlichsten
bei H. Peter (Hrsg.), HRR II (Leipzig 1906), p. cxxxx ff.
38 Tac. Hist. III 25, 2, 28; der Reflex im Dialogus\ 15, 1; 32. — Mucian- H.
Peter, HRR II 101 ff.; s. A. Briessmann, Tacitus und das flavische Geschichtsbild

(Wiesbaden 1955).



78 DIETER TIMPE

tisch distanzierte 39. Wie diese flavischen Historiker aber
die Zeit nach dem Ende der Bürgerkriege gestalteten, ist
kaum in Umrissen zu erkennen, und unklar bleibt auch, wie
weit durch sie anders gerichtete Darstellungen unterdrückt
wurden, also sich m der Geschichtsschreibung ein
politisches Meinungsmonopol ausbildete. Die Kürze der Epoche

warnt davor, es zu überschätzen40. — Hinter den
Namen der grossen Historiker der Epoche — Cluvius
Rufus, Plinius, Fabius Rusticus — stehen nicht nur sehr
verschiedene Persönlichkeiten, sondern auch Geschichtswerke,

deren innere Verschiedenartigkeit durch die dürftige

Überlieferungslage verdeckt wird. Keiner dieser Autoren

hat aber eine Epochenvorstellung gehabt, wie sie die
taciteischen Historien verraten; sie begannen ihre Darstellungen

alle in der julisch-claudischen Zeit und führten sie

mindestens zum Teil über das Vierkaiserjahr hinweg 41.

Von keinem ist klar, ob der gewählte zeitliche Einsatz
überhaupt eine inhaltliche Aussage bedeutete. Eine gewisse
Epocheneinheit der flavischen Zeit ergab sich erst von
Domitians Ende und der Abrechnung mit dem beseitigten
System her 42.

Nach der grossen Krise, die die Herrscher gestürzt,
aber die Herrschaft befestigt hatte, konzentrierte sich
politische Reflexion mehr denn je auf die Frage, ob und wie
weit der Prinzipat die Freiheit der senatorischen Traditions-
39 Hist. II ioi, A. Briessmann, op. cit.t i ff.
40 Tac. Agr. 3, 2 dramatisiert das Silentium der *15 Jahre' durch Vergleichung mit
der Lebensspanne, ein sonst bei der Frage der Erhaltung der memoria nicht
hervortretender Gesichtspunkt.
41 Cluvius' Werk ist kaum zu begrenzen; nerozeithche Erwähnungen: Tac. Ann.
XIII 20, 2; XIV 2, 1; Abfassung unter Vespasian. Phn. Epist. IX 19, 5. —
Plinius' A fine Aufidu Bassi (Phn. Nat. praef. 20, Phn. Epist III 5, 6) begann
wahrscheinlich in claudischer Zeit, s. H. Gundel, in RE XXI 1 (1951), 289 f. —
Fabius Rusticus behandelte Nero: Tac. Ann. XIII 20, 2.

42 Die Tac. Hist. II 101, i zusammengefassten Autoren, qui potiente rerum Flavia
domo monimenta belli huiusce composuerunt, verbindet ihre flavische Parteilichkeit bei
der Behandlung des Burgerkrieges, aber nicht ein neues Epochenverstandnis.



GESCHICHTSSCHREIBUNG UND OPPOSITION 79

träger respektierte, sie als Partner des Regimes anerkannte
oder nicht, und wie ein bekömmliches Verhältnis zwischen
beiden zu sichern wäre. Um diesen Anspruch kreisen alle

oppositionellen Gedanken. Die Sentenz des Senators wie
das Urteil des Historikers sollten ohne Furcht und ohne das

Gefühl der Ohnmacht abgegeben werden können. Dieses
Postulat formulierte z.B. Verginius Rufus, wenn er als Ziel
seines politischen Handelns einen Zustand erklärte, in dem
der senatorische Historiker frei schreiben könnte, was ihm
beliebte43. Solch wohltönendes Programm wird freilich
aufschlussreich durch das Bonmot kommentiert, das der
Suffektkonsul von 96, Ti. Catius Fronto, im Hinblick auf
die Racheexzesse nach dem Sturz Domitians äusserte,
schlimmer als ein Kaiser, unter dem man nichts tun dürfe,
sei einer, unter dem man alles tun dürfe 44. Die Einsicht des

Handelnden stimmt überein mit der historischen Erkenntnis,

die Tacitus im Dialogus vermittelt: Das Idealbild des

freien Spiels der Kräfte und der uneingeschränkten
republikanischen Freiheit kann kein politisches Programm
abgeben, wenn die geschichtliche Erfahrung selbst es

widerlegt hat und immer aufs neue widerlegt. Deshalb
konnte der Anspruch auf libertas dem realen Prinzipat
gegenüber keine grundsätzliche Opposition begründen,
waren libertas und principatus nicht die unvereinbaren
Dinge, deren Verbindung angeblich Nerva als erster und
bisher noch nicht Dagewesenes zuwege gebracht hatte 45.

Die Freiheitswidrigkeit des Prinzipats war kein unabänderlicher

Dauerzustand, nicht das gleichbleibende
Wesensmerkmal der Tyrannei, sondern ein Ubelstand, der
beträchtliche Schwankungen zuliess, von Hoffnungen auf
Besseres begleitet und von tatsächlich erträglichen Phasen

43 Plin. Eptst. IX 19, 5.
44 Dio Cass. LXVIII 1, 3.
45 Ch. Wirszubski, Libertas, 201 ff.; D. Flach, Einfuhrung m die rom. Geschichtsschreibung,

194.



8o DIETER TIMPE

durchsetzt. Und die politische Freiheit war zwar unerläss-
lich für das Gemeinwohl (und die Wahrheit), aber in
Rechtsansprüchen und konstitutionellen Garantien nicht zu
fassen und zwischen adulatio und pervicacia schwer schon zu
finden, geschweige denn zu behaupten.

Von einer solchen Einschätzung ihrer Lage aus scheinen

die bedeutendsten Historiker der Zeit geschrieben zu
haben. Besondere Beachtung verdient hier der Bericht über
die Ermordung Caligulas im 19. Buch der Antiquitates
Judaicae des Josephus, einmal seines Umfanges wegen, weil
er das grösste zusammenhängende Fragment kaiserzeitlicher

senatorischer Historiographie vor Tacitus darstellt,
zum anderen seines gedanklichen Niveaus wegen; ich
vermute, dass man dieses Stück Fabius Rusticus zuschreiben
kann 46. Der Text schildert, wie nach der Ermordung des

princeps Volksversammlung und Senat zusammentreten, wo
über die Wiederherstellung der Republik räsoniert wird.
Während dieser Vorgänge wird Claudius von den Prätori -
anern aus dem Hause geholt. Aber im Senat hält der
Konsul Sentius Saturninus eine von Freiheitspathos getragene

Rede; als er geendet hat, springt ein Senator auf und
zieht dem Konsul einen Ring mit dem Bilde des Gaius vom
Finger, den er abzunehmen vergessen hatte. Nun wird die
Parole libertas ausgegeben, und der Konsul versucht, mit
Hilfe der cohortes urbanae selbständige Politik zu machen.
Erst danach ist von den Prätorianern wieder die Rede.
Durch die vorangehende Erwähnung der Prätorianerakkla-
mation wird das Pathos der Rede als Illusion enthüllt, und
die Ringszene zeigt darüber hinaus blitzartig, was von dem
Anspruch dieses liberator zu halten ist. Vorgriff, Kontrastwirkung

und Weglassen verbindender Zwischenglieder
dienen hier dazu, die historische Meinung des Autors indirekt

zum Ausdruck zu bringen. Die hintergründige Rede

46 Jos. Ant. Jud. XIX 1-273; s. D Timpe, "Romische Geschichte bei Flavius
Josephus", in Historia 9 (i960), 474 ff.; zu Fabius Rusticus: dort 500 f.



GESCHICHTSSCHREIBUNG UND OPPOSITION 8 I

des Konsuls soll aber nicht nur unfähige Illusionisten
entlarven, sie enthält auch Auslassungen über die Bedingungen

der Freiheit, wie sie bei Tacitus stehen könnten und
wie sie der Autor selbst offenbar teilt. Er scheint den
Redner, der doch durch die Vergangenheit kompromittiert
ist und mit entsprechender Ironie behandelt wird, gleichwohl

dort anzuerkennen, wo er ihn dem Senat Feigheit und
Bequemlichkeit vorwerfen lässt. Das Urteil dieses Historikers

ist wie das des Tacitus, dem er — zumindest innerlich
— verwandt ist, gespalten; es verbindet Sympathie und
Verständnis des republikanischen Freiheitsideals mit
realistischer Einsicht in das Auseinanderfallen von Idee und
Wirklichkeit in dieser Zeit und in die Irrealität der Republik.

Geschichtsschreibung, die von solchen Gedanken und
Anschauungen durchdrungen ist, enthält wohl oppositionelle

Züge, weil sie der Realität in kritischer Absicht einen
Spiegel vorhält, aber sie ist keine geistige Plattform der

Opposition gegen den Prinzipat, weil es ihr an einer klaren
politischen Frontstellung und Handlungsanweisung fehlt.

Mit Recht wird der Auffassung, bei der libertas der
Senatoren sei es damals um die Wiederherstellung der

Republik gegangen, entgegengehalten, dass hiermit nur
freier Meinungs- und Äusserungsspielraum für die
Senatsaristokratie gemeint sei 47. Aber die unbehinderte Freiheit
der Meinungsäusserung bedeutete doch mehr als blosse

Rede-, Gedanken- oder am Ende gar Narrenfreiheit; in ihr
liegt auch der Anspruch auf politische Mitgestaltung und
traditionsorientierte, d.h. kompetente Bewertung der Politik.

Dieser Anspruch war zwar konfliktsträchtig genug,
aber liess eine eindeutige Anwendung und eine sichere

Beurteilung selten zu. Das Verhalten und die Äusserungen
des Helvidius Priscus z.B. erklären sich wohl weitgehend
aus dem Motiv, die Würde des Staates und die Autorität

47 Ch. Wirszubski, Liberias, 169.



82 DIETER TIMPE

des Senats nicht der Person des princeps zu unterwerfen.
Sein unerschrockenes und aus Gründen der Überlieferung
gut dokumentiertes Verhalten48 verpuffte zum Teil
anscheinend wirkungslos, zum Teil löste es Reaktionen aus,
die von Respekt bis zur Missbilligung reichen oder beides

zugleich umfassen49; dazu kommt, dass Helvidius wie
üblich auch in rhetorische Konkurrenz-Verhältnisse
verstrickt und dem Verdacht ausgesetzt war, von Ruhm- und
Geltungssucht nicht frei zu sein 50. Die Geschichtsschreibung

gelangte hier trotz bester Informationslage zu keiner
eindeutigen Beurteilung des Sachverhalts, nicht nur, weil
selbstverständlich das Verhalten des Helvidius kontrovers
bewertet werden konnte, sondern auch, weil es nicht
eindeutig und zweifelsfrei auf ein politisches Programm (in
diesem Falle: kohärente oppositionelle Gedanken) zu beziehen

war. Auch eine Motivation wie die obengenannte liess
sich offenbar im Sinne einer abstrakten programmatischen
Forderung aus dem biographischen Kontext nicht sicher
herauslösen.

Gerade die berühmten Stoiker, die doch der modernen
Vorstellung von Opposition am nächsten kommen, haben
Tacitus offenbar Veranlassung gegeben, unter dem
Gesichtspunkt des usus rei publicae die zurückhaltende,
entsagungsvolle modestia über die opferbereite, spektakuläre
Prinzipientreue zu stellen 51; die Biographie Agricolas
insgesamt ist ein Denkmal dieser Haltung, die der Opposition
keinen Raum lässt, aber auch mit Opportunismus und

48 Die Bestattung des Hauptes Galbas (Plut. Galba 28, nicht im taciteischen
Entwicklungsbild) oder der Antrag über die Finanzierung des Kapitolaufbaues
(Tac. Hist. IV 9, 2 earn sententiam obhvio transmisit) zeigen, dass erst von der
Katastrophe her eine Entwicklungslinie konstruiert wurde.
49 Tac. Hut. IV 6, 1; 8, 5.

50 Tac. Hist. IV 6, 1 adpetentior famae\ s. Ch. Wirszubski, Liberias, 182 ff.
51 Agr. 42, 4; zum Lob der modestia vgl. Hist. IV 9, 2 (zum Antrag des Helvidius
Priscus: modestissimus quisque transmisit); III 81, 2 (admonitu modestissimi cmusque
wird die intempestiva sapientia des Musomus Rufus abgelehnt).



GESCHICHTSSCHREIBUNG UND OPPOSITION 83

Anpassung nicht gleichgesetzt werden darf. Sie lässt sich

nur aus der Abwägung der jeweiligen konkreten Lage
gewinnen und auf die Ausfüllung eines allgemeinen
Oberbegriffs 52 nicht reduzieren, deshalb auch nicht in eine
Verhaltensanweisung oder praktikable politische Programmatik

umgiessen. Solche Position ist schwer zu objektivieren,
aber sie entsprach wohl einer Situation, in der allgemeine
und nicht völlig leere gedankliche Vorstellungen über
Politisches bereits (ähnlich wie im Recht) in die Nähe des

politischen Doktrinarismus rückten, in der aber auch die

politische Rhetorik beinahe jeden bedeutenderen Gedanken

53 beliebig wenden und auslegen konnte, und in der
schliesslich die gesellschaftliche Verflechtung der Handelnden

die Eindeutigkeit des Wortes fast nur den Prinzipienreitern

gestatteten. Der Senator Tacitus, der die pervicacia
der Rigoristen ablehnte, und der Historiker, der der
Einsicht zuneigte, dass man das relative Gut der eigenen Zeit
bejahen müsse, weil das Absolute nicht zu haben sei (vgl.
Dial. 41,5 : Maternus), verrät eine modestia, mit der er nicht
alleinstand. Sein relativierender Grundgedanke verbindet
ihn mit dem Josephus-Autor, dem er, falls dieser mit
Fabius Rusticus identisch sein sollte, auch persönlich
nahegestanden hat54; in Fabius verehrte Tacitus den eloquentis-
simus auctor recentium (Mgr. 10,3). Bei aller Hintergründigkeit

ist auch in der flavischen Zeit die grosse Historiographie
kein Medium des Widerstandes. Es verdient in diesem

Zusammenhang auch die gattungsgeschichtliche Tatsache

Beachtung, dass der Ruhm der stoischen Märtyrer in
Biographien und Biographienreihen seinen literarischen Ort

52 Wie das honestum der Stoiker: Tac. Hist. IV 5, 2 qui sola bona quae honesta

adnumerant.

53 Z. B. den der Herrscherwahl: H. Nesselhauf, "Die Adoption des romischen
Kaisers", m Hermes 83 (1955), 477 ff.
54 R. Syme, Tacitus, 293 f. Zusammenhang im Plinius-Kreis macht das bekannte
Dasumius-Testament (CIL VI 10229) wahrscheinlich.



84 DIETER TIMPE

fand 55 oder dass der taciteische Cunatius Maternus m der
historischen Tragödie, nicht m der Geschichtsschreibung
ausdruckt, quid... sibi debuerit {Dial. 3,3).

Trotzdem versteht sich die grosse Historiographie der
frühen Kaiserzeit als Wächter der memoria und Zensor der

facta moresque und gerat sie von da aus m kritische Distanz
zu ihrer Epoche. Es fragt sich, wie das Nebeneinander
eines objektiven Gegensatzes und des Fehlens aktiver
Opposition zu verstehen ist und was er fur den Prinzipat
besagt.

II

1

Die Tätigkeit des Historikers hangt ab von der
Möglichkeit, historisches Wissen gewinnen, darüber verfugen,
es gestalten und veröffentlichen zu können. Sie setzt damit
einen Komplex von Bedingungen voraus, der sich nicht
von selbst einstellt und eher selten zusammenkommt. Denn
es bedarf eines gedanklichen Orientierungsrahmens,
durchdachter Prinzipien und anerkannter Wertmasstabe, um
geschichtliche Erfahrung kohärent zu ordnen und sprachlich

darzustellen, es bedarf aber auch im politischen und
sozialen Bereich einerseits des Freiheitsspielraums, andererseits

des Impulse, um relevante Kenntnisse zu sammeln und
den aus ihnen erhobenen Zusammenhang ungefährdet
einem Publikum zu unterbreiten. In Rom haben sich diese

Bedingungen nur in der senatorischen Öffentlichkeit des

Stadtstaates schlussig zusammengefunden. Hier haben die

Erfahrungen und Werte, der Horizont und die Masstabe
der Aristokratie m spannungsreicher Verbindung mit gne-
55 Plut Cat Mi 37, D10 Cass LXVII 13, 2, Tac Agr 2, 1, Suet Dom 10, 3, s

W Richier, art cit (supra Anm 6), 304



GESCHICHTSSCHREIBUNG UNI) OPPOSITION 8 <5

chischen literarischen Formen und Konzepten eine

historiographische Tradition begründet, die eine politische
Funktion gewann, damit ihre soziale Basis verbreiterte und
ihre formale Entwicklung vorantrieb. Diese Geschichtsschreibung

beruhte im Kern auf dem existentiellen
Zusammenhang von politischer Kompetenz und historischer
Autorität, dem Wirkungszusammenhang von literarischer
Reflexion und praktischer Belehrung, Erziehung und
Propaganda und schliesslich der Kontrolle persönlicher
Absichten durch die politische Öffentlichkeit.

Diese Beziehungen hat der Prinzipat aufgelöst oder
zumindest in Frage gestellt, nicht schlagartig, aber tiefgreifend,

und das lässt sich zunächst und prinzipiell am
Problem der Information erkennen. Wenn es auch unter
republikanischen Voraussetzungen keine egale und
unbeschränkte Information gegeben hatte und umgekehrt die

Informationsmöglichkeit in der Kaiserzeit nicht aufhörte,
so verhielt sich doch das Informationsmonopol des Kaisers
zu den Informationsmöglichkeiten eines senatorischen
Historikers jetzt wie das Machtmonopol des Kaisers zu den

politischen Wirkungsmöglichkeiten der Senatoren. Der
geschichteschreibende Senator fand sich beinahe in die
Rolle eines nichtsenatorischen Autors früherer Zeit
versetzt: er verfügte nicht mehr über den Zugang zum Wissen
von der res publica, das seine Vorgänger günstigenfalls
hatten haben können. In diesem Sinne nennt Tacitus {Hist.
I i, i) als gewissermassen generellen Grund der Veritas

infracta — noch vor den individuelleren der libido und des
odium gegen die Herrschenden — die inscitia rei publicae ut
alienae.

Unter den Vorgängern des Tacitus hat der Dio Cassius

Ulli 19 zugrundeliegende Autor 56 das Problem am
eingehendsten dargelegt. Das Wissen über die Geschichte hängt
56 F. Millar, A Study of Cassius Dio (Oxford 1964), 37 f.; R. Syme, Tacitus,

272 f.; D. Flach, Hinf. in die röm. Geschichtsschreibung, 162.



86 DIETER IIMPE

danach von der Öffentlichkeit des Informationsflusses ab.

In der Republik gab es sie, subjektive Einseitigkeiten wurden

durch die Konkurrenz der Historiker und den Ruckgriff

auf die authentische memoria, das Primarmaterial der
Senatsakten und commentaru, korrigiert Diese Öffentlichkeit

haben die Kaiser aufgehoben, die Folge davon sind
Geheimhaltung, Geruchtemacherei und Unsicherheit.
Uberall (in Rom, den Provinzen und im Ausland) wissen
nur noch die Tater selber zuverlässig Bescheid — nämlich
über ihre jeweils eigenen Taten, und auch wer diesen
Sachverhalt durchschaut, kann ihn nicht andern, weil er
eine Folge der gewandelten Verhaltnisse selber ist; der
Prinzipat stellt also die Geschichtsschreibung bisheriger
Form in Frage, und der Autor erklart folgerichtig, er werde
nur berichten, was allgemein bekannt geworden sei ohne
sich fur die Richtigkeit verbürgen zu können. Nur
ausnahmsweise, gleichsam durch Extrapolation von zufallig
einmal persönlich Bekanntem (also von Stichproben) aus,
ist eine Einschätzung des Wahrheitsgehaltes der veröffentlichten

memoria möglich.
Wer solchen Gedanken nachhing, formulierte damit

eindringendere und grundsatzlichere Kritik am Prinzipat
als wer eine Cato-Buste bekränzte oder einen kaiserlichen
Günstling attackierte, wenngleich er sich der unmittelbareren

Gefahrdung mit derartigen Demonstrationen aussetzte.
Zweifellos haben prinzipielle Erwägungen dieser Art auch
die Vorganger des Tacitus in flavischer Zeit beschäftigt.
Bei Tacitus steht jedoch die Informationsproblematik nicht
im Vordergrund, sie ist hier Teil einer umfassenderen, aber
nicht weniger kritischen Analyse der geschichtlichen Realität:

diese selbst ist seit Augustus anders geworden, nämlich
armseliger und unerfreulicher, weil die principes die Taten
und den Ruhm der alten Zeit nicht mehr zulassen 57. Da die

" Ann IV 32 33, s R Syme, Tacitus I 374, II 474 Zum Masstab des dignum
memotatu Agr 1, 2, Hist II 24, 1, und ahnl öfter, zB Ann XIII 31, 1 (res



GESCHICHTSSCHREIBUNG UND OPPOSITION 87

facta moresque clarorum virorum den eigentlichen Gegenstand
der grossen Geschichtsschreibung bilden, kann diese unter
den Bedingungen des Prinzipats geradezu zum Erliegen
kommen. Die Gefährlichkeit eines selbständigen Urteils,
das vom Monarchen als Herausforderung empfunden werden

mag, macht die Geschichtsschreibung ausserdem für
anspruchsvollere Köpfe uninteressant, peinlich oder
riskant 58. Sicherlich sind das alte Gedanken der Zeitkritik,
die Tacitus mit den herkömmlichen Zweckbestimmungen
der historiographischen Theorie und dem traditionellen
Selbstverständnis der römischen Geschichte verbindet. Der
Nutzen nämlich, den es hat, triviale, einförmige oder traurige

Vorgänge zu berichten, ist gering und steht in keinem
Verhältnis zu Erkenntnisbemühung und Selbstgefährdung
des Historikers 59. Aber das Zeugen- und Zensorenamt des

Historikers bleibt bestehen (Agr. i), ja ist nötiger denn je,

wenn auch schwerer zu erfüllen, weil dieses Amt kaum
noch einen sozialen Ort in der Welt hat. Von den Anschauungen

der stoischen Biographen unterscheidet die des Tacitus

(und andere Historiker) insoweit vermutlich nur die

weniger starre Fixiertheit auf Themen, Probleme und
Urteile: es gibt das relative Recht der neuen Zeit, es gibt
Bewährung nicht nur im tragischen Untergang, und es gibt
die Hoffnung auf praktisch erträgliche Zustände.

Wie Seneca dem Cremutius Cordus als höchstes
Verdienst nachrühmte, für die incorrupta rerum fides gesorgt zu
haben (Dial. VI, Marc., 1, 3), so gilt der unabhängigen
Historiographie die Verfälschung der historischen Wahrheit

unter den besonderen Bedingungen des Prinzipats als

illustres). Der Kontrastbcgriff parva... levia memoratu {Ann. IV 32, 1) ist naturlich
künstlich digna memoratu {memoriae) nachgebildet.
58 Ann. IV 33, 4, XVI 16, 1.

59 Tac. Ann. XVI 16, 2 neque aham defensionem...; VI 38, 1 quo requiesceret
animus...



88 DIETER TIMPE

ihr kardinales Problem, der Schutz derßdes rerum nicht nur
als traditionelle, sondern auch als brennend aktuelle
Aufgabe 60. Der Anspruch, die memoria zu schützen, konnte
den Historiker in Konflikte bringen, wenn auch gewiss
nicht zwangsläufig 61. Natürlich ergaben sich solche Konflikte

nicht aus dem Dissens mit einem etwa als verbindlich
erklärten Geschichtsbild oder auch nur auf Grund misslie-
biger allgemeiner Meinungen, sondern allenfalls aus Urteilen

und Bewertungen über Personen oder Vorgänge 62. Die
flavischen Kaiser verfolgten jedoch höchstens oppositionelle

Philosophen und Astrologen, aber keine Historiker 63

und sie interessierten sich anscheinend, von den
autobiographischen Aspekten abgesehen, wenig für das genus64.

Die Verstrickungen, die den berühmten Stoikern das

Martyrium eintrugen, oder die Bedrohung, die sich über dem
taciteischen Maternus zusammenzuziehen scheint 65, konnten

zwar, wie der Untergang des Cremutius Cordus, als

Opfer für die historische Wahrheit ausgelegt werden, für
die Ankläger und Richter handelte es sich zweifellos um
fassbarere Delikte. Von einem Cremutius Cordus der
flavischen Zeit ist nichts bekannt. Daraus ergibt sich eine

60 Seneca, De vita patns fi. 15 Haasc: ems historian ab initio bellorum civdutm, unde

primum Veritas retro abut, entspricht Tac. Hist. I 1, 1 (nach Fr. Klingner, Rom

Geistesweit5, 492).
61 Plin. Nat. praej. 20.

62 Vgl. die Purifizierungen, die an Cremutius Cordus' Geschichte vorgenommen
waren: Quint. Inst. X 1, 104, die Selbstzensur, die T. Labienus und Timagenes
übten {supra Anm. 24 f.) und die 'Meliorierung', die Maternus (Tac Dial 3, 2)

zugetraut wird
63 R. MacMullen, op. tit. {supra Anm. 7), 46 ff.
64 Vespasians Autobiographie rechtfertigte naturlich die Usurpation und den

Burgerkrieg: H. Petfr (Hrsg.), HRR II p. cxxxxni f. Interesse an Literatur-
Suet. Vesp. 18 (Rhetoren und Dichter von Vespasian begünstigt); Dom. 20:
hberaha studia imperii initio neglexit numquam tarnen aut bistoriae carminibusve
nostendu operant ullam dedit.

65 Wenn er mit dem Sophisten (Dio Cass. LXVII 12, 5) identisch ist, s. R Symf,
lautus, 799.



GP.SCHICH rSSCHREIBLNG UND OPPOSII ION 89

Inkommensurabilitat der Betrachtungsweise: senatorische
Kritiker fanden, dass der Prinzipat die Bewahrung der
memoria an sich bedrohte, tyrannische Kaiser ihren
unerschrockensten Verteidigern das Leben nahmen und
unabhängige Geschichtsschreibung darüber überhaupt
verstummte. Verteidiger des Systems mochten bestreiten, dass

loyale Geschichtsschreibung öffentlichen Anstoss erregen
könne, m einem geschichteschreibenden Feind des Kaisers
der Historiker verfolgt werde und princeps und Geschichtsschreibung

überhaupt mehr als kontmgente Beruhrungen
hatten. Die Probleme, die Historiker mit dem Prinzipat
hatten, ergaben sich offenbar aus dem Anspruch der
Senatoren, selbständige Traditions-, Legitimitats- und Autori-
tätsquelle zu sein, und sie bestanden oder entstanden,
solange in solchem Anspruch politischer Zündstoff lag.
Das Konfliktspotential bestand auch ohne alle oppositionelle

Aktivität allein m solchem Selbst- und Geschichtsver-
standnis. Die Geschichtsschreibung als Gattung war
vielleicht dafür kein so selbständiger und zentraler Bereich, wie
es die weitausholenden Gedanken der taciteischen Prooe-
mien nahelegen; aber es ging m ihr darum, ob die Lrben
der republikanischen Tradition die Kaiser der Vergangenheit

und Gegenwart vor ihr Tribunal ziehen konnten.
Die senatorischen Historiker wollten res gestae populi

Romam darstellen, den wahren Zusammenhang der Ereignisse

aufklaren, dem richtigen Urteil über Sachen und
Menschen Geltung verschaffen. Dann fanden sie sich durch
mangelnde Kenntnis und Gefahrdung des unabhängigen
Urteils, ja durch Schwinden des historischen Sachverhalts
selbst gehindert. Diese Auffassung bestand m der frühen
Kaiserzeit ungeachtet teilweise reicher Kenntnisse (etwa
über die Burgerkriege), der relativen Seltenheit persönlicher

Verfolgung von historischen Autoren und dem unbe-
zweifelbaren Vorhandensein ruhmwurdiger zeitgenossischer

Ereignisse und ingenia, weil der alte Zusammenhang



9° DIETLR IIMPE

zwischen Senatsoffentlichkeit und historischem Wissen
nicht mehr bestand und das historische Urteil seine frühere
politische Wirkung nicht mehr entfalten konnte.

Im aussenpolitischen Bereich hatten m der Republik
Feldherrnberichte, Triumphe und Senatsakten, Wahlreden
und autobiographische Darstellungen, schliesslich daraus

schopfende historisch-ethnographische Literatur fur eine

gewisse, wenn auch einseitige Information gesorgt, oft
floss sie auch aus kontroversen Quellen und Standpunkten.
In der Kaiserzeit gab es solche Möglichkeiten weit weniger,
obwohl dieser Bereich der öffentlichen Kenntnisnahme
nicht grundsatzlich entzogen war. Insbesondere hatte
formell der Kaiser als Prokonsul dem Senat über seme Tätigkeit

zu berichten wie frühere Prokonsuln 66. Freilich konnte
ihn niemand dazu zwingen oder inhaltlich kontrollieren.
Unterrichtete er, aus welchen Gründen immer, den Senat

unzulänglich oder unzutreffend, so trat das Defizit nach

aussen nicht m Erscheinung, es konnte so scheinen, als

gäbe es nicht mehr und anderes zu sagen. Die Schmeichler
mochten diesen Umdruck unterstutzen, und wer es anders

beurteilte, setzte sich dem Verdacht der Böswilligkeit aus.
Es war wahrscheinlich schwer oder überhaupt nicht sicher
festzustellen, wie es z.B. um das tatsächliche Ergebnis der
Feldzuge des Germamcus m Germanien stand oder wann
wirklich Britannien bezwungen heissen konnte, diese

Schwierigkeit war dann am grossten, wenn das kaiserliche
Prestige mit den Ereignissen unmittelbar verbunden war 67.

Die zufällige Information Einzelner wurde m der Regel
kein öffentliches Wissen, aber jeden kritischen Beobachter
musste die Verallgemeinerung eigener Zufallserfahrungen

66 Th Mommsen, Romisches Staatsrecht 11 (Leipzig 3i887), 956
67 Cahgulas Germanenkneg (Suet C al 43-45, D10 Cass LIX 21,2 22,4) oder
Domitians Chattenkneg (H von Peirikovits [Hrsg ], Rheinische Geschichte I 1

[Dusseldorf 1978], 79, 313 f) sind deshalb nach ihrem militärischen und
aussenpolitischen Fffekt besonders unklar



GESCHICHTSSCHREIBUNG UND OPPOSITION 91

generell misstrauisch machen und überall unbekannte
Hintergründe vermuten lassen. Während die fassbare Realität
schrumpfte, wuchs die Aura der Gerüchte. Im Inneren hat
bekanntlich die domus Caesaris und ihr undurchsichtiger
Einfluss immer zu Spekulationen und Verdächtigungen
Anlass gegeben. Hier schrumpfte nicht ein Sektor des

öffentlich Bekannten, sondern die wachsende politische
Bedeutung eines privaten, von Haus aus und von Rechts

wegen der öffentlichen Kenntnis entzogenen Sektors
machte dessen Unkenntnis bemerkbar; die Historiker
waren beiden Phänomenen gegenüber gleich hilflos. — Wo
es weniger um die Feststellung der Vorgänge als um das

moralische Zeugnis des Historikers ging, näherte sich die

Geschichtsschreibung der Biographie und der exitus illust-
rium virorum-Literatur 68, sie konnte hier zum Bekenntnis,
zur Märtyrerehrung und tragischen Gegengeschichte werden,

aber hatte es schwer, den rei publicae usus (Tac. Agr.
42,4) damit zu verbinden.

Es ist klar, dass sich hier überall die Probleme einer
Geschichtsschreibung andeuten, deren Grundlagen und
Masstäbe in Widerspruch zu einer veränderten Realität

geraten waren. Da sich diese Realität aber hinter dem

Anspruch verbarg, nur das wiederhergestellte Alte zu sein,
fehlte trotzdem weithin die Voraussetzung für eine
systematische Auseinandersetzung mit dem und eine Opposition
gegen das Herrschaftssystem. Es fragt sich nun schliesslich,
welche Folgen sich aus diesem Verhältnis ergaben.

2

Die traditionell verwurzelte Historiographie war wenig
in der Lage, den Verlust an Erfahrungswirklichkeit zu

08 S. F. Marx, "Tacitus und die Literatur der exitus illustrium virorum", in
Philologus 92 (1937), 83 ff.



9 2 DIETER TIMPE

kompensieren. Die Weite der erfahrbaren Realität (die
Grösse des Imperium, die Fülle der Ereignisse) galt nur als

ein weiteres Moment der Desorientierung 69. Obwohl das

Kenntnismonopol des Kaisers beklagt wird, sehen die
Historiker in der Grösse der Erfahrungswelt keine Chance
des Ausgleichs, sondern eine Quelle der Irritation. Reduktion

auf das Wesentliche und Ausscheiden des Irrelevanten
scheinen für Tacitus wichtiger als die Erschliessung neuer
Erfahrungsmöglichkeiten oder die Interpretation anderer
Wirklichkeitsbereiche. Das Interesse an Weltkenntnis bleibt
eher gering, und die historische Realität ist für den
römischen Historiker der Kaiserzeit kein homogener Stoff, wo
der Kenntnismangel in einem Bereich durch Erschliessung
eines anderen ausgeglichen werden konnte.

Der relative Mangel an Information und Kenntnis von
Zusammenhängen hat also nicht in der Weise herausfordernd

gewirkt, wie es in eigengesetzlicher Tatsachenforschung

der Fall zu sein pflegt. Der Grund scheint darin zu
liegen, dass die römische Geschichtsschreibung der
Erkenntnis der Tatsachen an sich, die sonst unbekannt blieben,

diese Selbständigkeit nicht einräumt, sondern sie
einbettet in autoritatives Urteil. Tacitus zeigt sich wie andere
auch an der nüchternen Aufhellung konkreter Sachverhalte
sehr wohl interessiert und ist dazu auch imstande, am
aufschlussreichsten wohl in den Historien, deren Stoff vielfach

erst nach 96 frei erörtert werden konnte; die Behandlung

des jungen Domitian in der Endphase des Kampfes
um Rom im Winter 69 gibt etwa einen Eindruck davon 70.

In anderen Fällen war solche Forschung nicht möglich oder
nicht aussichtsreich. Die Darstellung des Piso-Prozesses

69 Dio Gass. LI II 19, 4.
70 Tac. Hist. III 59; 69; 74, 1; 86, 3; Suet. Dom. 1, 2 f.; Dio Cass. LXV 17, 2-4;
Jos. Bell. Jud. IV 641; 646; Mart. V 5, 7; s. A. Briessmann, op. cit. {supra Anm.
38), 69 ff.



GhSCHIGH ISSCHR1 IBUNG UM) OPPOSI1 ION 93

unter Tiberius 71 zeigt eine besondere Häufung von
indirekten Urteilen, Stimmungsbildern und Meinungen, aber
keinen entschiedenen Versuch, diese Vorgange noch von
Grund auf zu durchleuchten Die Ausbreitung von
Gesichtspunkten, Argumenten und opmiones scheint hier auch

ein Mittel zu sein, dem schwachen Tatsachenbestand Rechnung

zu tragen. Tatsachenfeststellung war eine unverzichtbare

Aufgabe des Historikers, aber Geschichtsschreibung
doch mehr als die Synthese von Emzelforschung.
Tatsachenforschung findet ein unauffälliges Ende, wo es damit
nicht weitergeht und wird im grosseren oder kleineren
Rahmen eingebettet m urteilende Bewertung.

Oft findet sich eine solche ausgedruckt m der Komposition

oder in den Proportionen der historischen Darstellung.

Dafür liefert der oben erwähnte Bericht über die

Ermordung Caligulas bei Josephus mit semen Anspielungen
und seinem beziehungsreichen Aufbau ein Beispiel. Die

Breite der Behandlung des Bataveraufstandes bei Tacitus 72

erklart sich aus der Deutung des Bataverkrieges als bellum
mixtum73. Die Proportionen der Darstellung drucken
offenbar das genuin taciteische Urteil aus, dass ein Burgerkrieg,

der sich im nichtburgerlichen Bereich ein neues
Potential erschliesst, damit eine andere, gefährliche Dimension

gewinnt, dass umgekehrt die Kräfte der Provinzen
und Grenzraume, in den Burgerkrieg geworfen, der
Auseinandersetzung eine neue Qualltat geben und den Vorgangen

an der Rheinfront deshalb besondere Bedeutung
zukam.

Es sind subtile Mittel, mit denen ein Historiker, auch

wenn er sich durch Informationsmangel und Gefahrdung

71 Tac Ann III 8-18, Suet Cal 2, jTib 52, 3, D10 Cass LVII 18, 9, Jos Ant
Jud XVIll 54, s R Symt, 1 acitui, 401 t
72 Aufschlussreich der Vergleich mit den ganz anderen Pioportioncn des
jüdischen Krieges
73 Hist II 69, 1 mit I 2, 1, s A Briessmann, op cit (supra Anm 38), 99 f



94 DIETER TIMPE

des freien Urteils behindert fand, selbständige und kritische
Meinungen zum Ausdruck bringen konnte. Relativierung
von Standpunkten, Anspielungs- und Beziehungsreichtum
von Reden, Kontrastierung von Haltungen und Meinungen

mit der Wirklichkeit, distanzierende Vorbehalte gegen
Tatsachenannahmen und andere Darstellungstechniken
gehörten zum Repertoire von Ausdrucksmöglichkeiten, die
die Geschichtsschreibung der frühen Kaiserzeit verfeinert
und bis zum taciteischen Stil gesteigert hat. Daraus, dass

auch ein tyrannischer princeps und seine Parteigänger dagegen

wenig ausrichten konnten, erklärt sich, dass noch die
bewegteste Anklage gegen die geistige Unterdrückung der
domitianischen Herrschaft (Tac. Agr. 2) dem Regime keine

Verfolgung oppositioneller Historiker nachsagen konnte
und sich trotz eines grossen Potentials oppositioneller und
kritischer Gedanken die aktuellen politischen Konflikte an
anderen Themen oder anderen Anlässen entzündeten.

Zwei Entwicklungsrichtungen der Historiographie
werden von hier aus sichtbar. — Die erste kann als Tendenz

zum Subjektivismus umschrieben werden. Der Historiker

sollte (Tac. Hist. I 4, 1) die zufällige Geschehensoberfläche

aus dem ursächlichen Zusammenhang der Dinge
erklären. Wenn aber viele Sachverhalte nicht so aufgeklärt
werden konnten oder durften wie es wünschenswert war,
dann wuchs der Intuition und Kombination des Autors mit
Hilfe allgemeinen politischen und gesellschaftlichen
Hintergrundswissens und vor allem mit Hilfe psychologischen
Verständnisses eine erhöhte Bedeutung zu. Andererseits
wollte der Historiker mit zensorischem Urteil korrigieren,
wo die Zeit aus Unkenntnis und Neid die wahren Werte
verkannte. Dafür aber waren die Masstäbe nicht mehr
selbstverständlich und allgemeingültig genug, wenn z.B.
stoische Kompromisslosigkeit als vorbildliche Bewährung
der virtus oder auch als unnötige Provokation beurteilt, in
einer Eroberung die Erfüllung des Herrschaftsauftrages



GESCHICHTSSCHREIBUNG UND OPPOSITION 95

oder auch die Ausdehnung der Unfreiheit gesehen werden
konnte. Aus verschiedenen Gründen ging die objektive
Kontrollierbarkeit der historischen Aussage zugunsten der
vielleicht suggestiven, aber jedenfalls autoritativen personlichen

Deutung zurück. — Damit war die andere Tendenz
zur intellektuellen und sozialen Verengung verbunden.
Geschichtsschreibung mobilisierte keine öffentliche
Meinung und beeinflusste das Bewusstsem breiter Kreise nicht,
die hochvoraussetzungsreiche Gattung wandte sich an
Kenner und wirkte, wie das Schutzbedurfnis es auch nahelegt,

durch indirekte und traditionsbezogene Mittel, bildete
diese aber auch entschieden aus. Ware Hadrian ein neuer
Domitian geworden, hatte sich vielleicht ein Anklager an
den maliziösen Äusserungen des Tacitus die Sporen zu
verdienen gesucht. Aber in der Hauptsache schützten ihn
und seinesgleichen nicht die felicitas temporum, sondern die

praktische Loyalitat und die sich selbst verschlüsselnde
Esoterik einer anspruchsvollen Darstellungsweise, die
breite Wirkungen nicht haben konnte. Die ausserste

Steigerung der Möglichkeiten m einer Richtung liess auch
kaum noch eine Fortsetzung zu.

Die oppositionellen Aspekte der Geschichtsschreibung
sind an die republikanische Freiheitsideologie gebunden.
Man kann sie von der Geschichte der Gattung m der
Kaiserzeit, von der politischen Relevanz ihrer Gedanken
oder von der sozialen Rolle ihrer Schreiber und Leser her
betrachten. Dabei zeigt sich, dass die Historiographie eine
literarische Opposition gegen die Herrschaftsorganisation
und die etablierte Macht nicht repräsentieren konnte, weil
es ihr sowohl an der politischen Zielvorstellung wie an der

Breitenwirkung fehlte; ihr republikanisches Traditionsgut
und Oppositionspotential Lessen fast immer auch die
Versöhnung mit der Gegenwart zu.



9 6 DISCUSSION

DISCUSSION

M. Giovannini: N'estimez-vous pas que 1'image qui nous a ete trans-

mise des divers empereurs depend dans une large mesure de l'attitude de

leurs successeurs ä leur egard?

M. Timpe: Ich stimme Ihnen gern zu: im allgemeinen wurde das

geschichtliche Urteil über die Imperatoren bald nach ihrem Tode fixiert
und blieb verbindlich fur die folgende Zeit (bei Augustus liegen die

Dinge etwas anders). Spatere Autoren haben nicht in der Art moderner

historischer Forschung — unternommen, durch Ruckgang auf die

Quellen und neue Synthese der gesicherten Tatsachen ein besseres Bild
der Geschichte zu schaffen, sie blieben vielmehr abhangig von ihren

Vorgangern, korrigierten sie allenfalls in Einzelheiten oder unternahmen,

wie Tacitus und wahrscheinlich auch andere senatorische Fliston-

ker, aus dem vorgegebenen Material neue Deutungsaspekte zu gewinnen

Der Biograph Sueton hat zwar viel Material studiert und den

Zugang zu den Quellen gesucht, aber eine unabhängige historische

Synthese auch nicht angestrebt. Es ist nicht zu verkennen, dass das Bild

der Überlieferung damit entscheidend durch Zufälligkeiten geformt
ist.

M. Raaflaub: Zwei Aspekte scheinen mir bedenkenswert. Erstens

hat Elerr Timpe sich eingehend zu den objektiven Schwierigkeiten der

Geschichtsschreibung unter den gewandelten Verhaltnissen des Prinzipats

geäussert, wobei er die bekannte Stelle bei Dio (LIII 19) interpretierte,

Tacitus' Klage über die msettia rei publicae ut altenae zitierte und auf

Agricolas Verhalten nach seiner Ruckkehr aus Britannien hinwies. Ganz

abgesehen von der Frage, ob der Senat wirklich so schlecht informiert
war (die Verhaltnisse unter den Severern durften da vielleicht doch

anders gewesen sein als die im 1. Jhdt.), muss man m.E. unterscheiden

zwischen Informationen über die Ereignisse und solchen über den Ent-

scheidungsprozess in der Umgebung des Kaisers. Wahrend der letztere



GUXC IIICIirSSCHRHBLNG UND OPPOSITION 97

wohl wirklich weitgehend der Öffentlichkeit entzogen war, war Kenntnis

über die Ereignisse auf verschiedensten Wegen zu gewinnen Denn
die Ausfuhrenden und Handelnden waren |a Senatoren und Ritter, die

nach Beendigung ihres Auftrages nach Rom zurückkehrten Alan hatte

sie also befragen und auf diesem Wege auch über die Erlebnisse früherer
Generationen Wesentliches erfahren können Wenn wir den Informa-
tions/uwachs seit dem Zweiten Samnitenkrieg zugrundelegen, der sich

in den annalistischen Quellen seit Fabius Pictor spiegelt, vermochte die

Erinnerung etwa drei Generationen zu uberspannen, das Regime des

Tiberius ware also solcher Erkundung durch 'Interviews' noch zugänglich

gewesen Es fragt sich deshalb, warum die senatorischen Historiker
solche Alternativmethoden der Informationsbeschaffung nicht starker

ausgenutzt haben War es allein der Zwang des in ihrer Gattung Üblichen,

der sie daran hinderte5

Zweitens wundere ich mich, weshalb Vellerns als prokaiserlicher
Historiker so allein steht Wenn ich mich nicht tausche, waren praktisch
alle Vorganger des Tacitus, von denen wir wissen, den prtncipes gegenüber

kritisch oder bestenfalls neutral eingestellt Dabei bestand doch seit

Alexander dem Grossen in der Hellenistischen Welt eine lange Tradition
panegyrischer Geschichtsschreibung, die auch von den spatrepublikani-
schen Grossen aufgegriffen wurde man denke an Ciceros Bemuhen,

einen Historiker zur Verherrlichung seines Konsulats zu -veranlassen,

oder Augustus' standiges Drangen m dieser Richtung. Weshalb wissen

wir so wenig darüber, wie sich dies ins Prinzipat hinein fortgesetzt hat5

Und weshalb sind nicht von prokaiserlichen Autoren der Alythos und
die spatrepublikanische Geschichte auch zugunsten der prtncipes und des

Prinzipats interpretiert worden5

M Ttmpe Die Unterscheidung zwischen Ereignissen und Entscheidungen

ist theoretisch gewiss zutreffend (es gibt Bereiche, wie Aussen-

politik, wo sie nicht leicht auseinanderzuhalten sind), und auch der

Folgerung, dass die ersten leichter m Erfahrung zu bringen waren als die

zweiten, mochte ich nicht widersprechen Gleichwohl gibt es die

selbständige Recherchierung — über Einzelfragen (in denen auch Tacitus sie

übt) hinaus - insbesondere die systematische Ausnutzung mundlicher



98 DISCUSSION

Informationsmoglichkeiten als Grundlage der Gewinnung einer
unabhängigen geschichtlichen Anschauung m.E. nicht. Neben den Barrieren

der Gattungstradition mag das semen Grund dann haben, dass es

vermutlich ein sehr ungewöhnliches, darum Misstrauen erregendes und

Gefahrdung provozierendes Verfahren gewesen ware, durch systematische

Befragung von zeitgenossischen Erben und Nachfahren früherer
Akteure die historische Wahrheit mosaikartig wie ein Reporter

zurückzugewinnen. Quelle der Geschichte ist nun einmal primär die publica

memoria und höchstens subsidiär die privata.
Ich halte in der Tat Vellerns fur einen zufällig erhaltenen Repräsentanten

adulatorischer Zeitgeschichtsschreibung. Sicherlich hat es aber

den jeweiligen Kaisern gegenüber panegyrisch eingestellte Historiographie

in weit grösserem Umfang gegeben; z.B. ist proflavische

Geschichtsschreibung, von der sich Tacitus distanziert (His/. II ioi),
erkennbar (und gibt vielleicht die Dichtung der flavischen Zeit einen

Begriff von ihrer Tendenz). Aber die Selektion nach dem Tode der

Kaiser wird im allgemeinen dazu gefuhrt haben, dass diese Produktion
rasch wieder verschwand.

M. Momigliano: Tacitus comes at the end of one of the most exciting
periods of ancient historiography: the period m which people like

Trogus Pompeius, Vellerns Paterculus, Flavius Josephus and finally
Plutarch (to speak only of surviving authors) brought new points of
view to the attention of the ruling class of the Roman Empire. It was not
a period of simple transmission of respectable traditions; it was a period
of active research, of conflicting opinions. To this world Tacitus of
course belongs. The results are obvious. He transformed the old annal-

lstic tradition, he paved the way to Dio Cassius and Ammianus Mar-
cellinus. In his world there were great possibilities for information; and

a historian was free to choose his sources. We are not surprised that

Tacitus did not study either Flavius Josephus or the Acts of the Pagan

Martyrs.

M. Bowersock: The investigation and interpretation of late republican

and triumviral history in the early empire was evidently a way of



GESCHICHTSSCHREIBUNG UND OPPOSITION 99

making oblique criticism of the present. Timagenes, Cremutius Cordus,

Lucan come readily to mind. And in this area of historiography there

was clearly an opportunity for research. The redaction of the correspondence

of Cicero—wherever precisely one wishes to date it—is an important

aspect of the early imperial evaluation of the struggles of the late

republic.

M. Giovannim: Comme M. Raaflaub, je ne pense pas que l'acces ä

1'information ait ete aussi difficile que le pretend M. Timpe. Les grandes

questions de la gestion de l'empire, qu'il s'agisse de l'administration de

l'ltalie, des provinces, de la defense des frontleres ou de la politique

etrangere, semblent avoir ete discutees librement au Senat, et je ne vols

pas pourquoi l'empereur aurait refuse de donner les informations ou

precisions qu'on lui demandait Tout cela etait enregistre dans les Actes

du Senat, que tout senateur pouvait consulter. Par ailleurs, ll ne faut pas

oublier le consilium prmcipis, dont les membres devaient connaitre tres

exactement l'etat des affaires publiques. Et je ne vois pas pourquoi les

membres de ce Conseil n'auraient pas transmis ä ceux de leurs pairs qui
le desiraient des informations sur des questions d'mteret general. Je

rappellerai — pour prendre un exemple concret - que Tacite a pu
disposer de renseignements tres precis sur l'interrogatoire des membres

de la coniuration de Pison par Neron. A plus forte raison a-t-il du

pouvoir acceder ä des renseignements sur des deliberations du consilium

principis concernant des problemes moms 'brülants'.

M. Eck: Herr Raaflaub hatte gefragt, warum Tacitus nicht zur

Tatsachenermittlung auf die Möglichkeit des 'Interviews' zurückgegriffen

habe. Herr Timpe fand die Erklärung in der Gefahr, die fur den

Untersuchenden dadurch entstanden ware. Doch scheint mir diese

Erklärung nicht genügend zu greifen. Denn ruckwartsgewandt war fast

jede Form von Kritik möglich, was auch die Kaiser selbst nicht
unerheblich getan haben. Claudius übt sogar öffentlich Kritik an seinen

Vorgangern und liess diese Kritik m Inschriften publizieren. Iuvenal

nimmt sicher nicht die Beispiele aus seiner eigenen Zeit, sondern aus der

flavischen, vor allem aber aus der neronischen Zeit. So ware es sicher



IOO DISCUSSION

auch fur den forschenden Historiker möglich gewesen, sich über die

Nachkommen von früher politisch Handelnden Informationen zu

verschaffen. Gefahr, jedenfalls von selten des gegenwartigen Herrschers

ware daraus kaum erwachsen. \\ enn dies trotzdem im grosseren Umfang
nicht geschah, dann ist der Grund doch wohl eher, wie Herr Raaflaub es

sah, in der Gebundenheit an traditionelle Formen historischen Forschens

zu suchen.

M. Zehnacker: La conclusion de la satire-programme de )uvenal (i,
170-171) et la curiositc d'espnt de Suetone suggerent en cffet que l'on

pouvait des lors enqueter sans risque sur tous les empereurs du Ier siecle

jusqu'a Domitien. S'il se degage de l'ceuvre de Tacite — des Annales

plus, au demeurant, que des Histoires — une incontestable impression de

secret, ne peut-on penser que c'est lä un trait propre ä l'art de cet

histonen, qui suggere amsi l'atmosphere des regnes de Tibere ou de

Neron? Dans une lettre ä Titius Aristo (Epist. YIII 14), Pline le Jeune

rappelle que la servitude du temps de Domitien a engendre l'ignorance
du droit senatorial che/ les senateurs eux-memes. La conscience d'etre

ecartes des prises de decision importantes et le sentiment - peut-etre

injuste - de ne pas etre informes comme ll se devait faisaient partie des

griefs habituels des senateurs contre les 'mauvais' empereurs.

M. Timpe: Die verschiedenen Beitrage mochte ich unter zwei

Aspekten zusammenfassen: die Informationsmoglichkeiten der senatorischen

Historiker, insbesondere des Tacitus, und ihre Stellung in der

Tradition. Zum ersten geht es, wie mir scheint, weniger um die objektiven

Möglichkeiten eines Historikers der frühen Kaiserzeit, sich Kenntnis

über die Geschichte zu verschafften, und es ist schwer zu beurteilen

(und wohl auch jeweils sehr unterschiedlich gewesen), was ein Senator

tatsächlich über che weitere Zeitgeschichte wissen konnte; verbindlicher

ist, dass die senatorischen Historiker ein Informationsproblem empfanden

und dass sie ihre eigene Situation an der politischen Öffentlichkeit von
Curie und Comitien in der Republik massen und danach beurteilten. Ich
mochte den Verzicht auf Grundlagenforschung durch persönliches
Recherchieren aus Gründen der Gattungstradition nicht als Alternative



GESCHICHTSSCHREIBUNG UND OPPOSITION IOI

zur Zurückhaltung wegen möglicher Gefahrdung verstehen. Sicherlich

konnte man vergangene Ereignisse und Kaiser kritisieren und acta senatus

oder andere Dossiers studieren, aber die Rekonstruktion der Geschichte

von Grund auf lag offenbar ausserhalb der Möglichkeiten und des

Interesses

Zum zweiten mochte ich am wenigsten bezweifeln, dass Tacitus und

seme geistesverwandten Vorganger neue Gesichtspunkte einbrachten

und dass sie im kulturellen Spektrum ihrer Zeit eine produktive Stellung
einnehmen. Aber der springende Punkt ist der oppositionelle Gehalt der

Geschichtsschreibung. Dazu ist m.E. festzustellen, dass auch die
senatorischen Historiker keine Systemopposition und politische Alternative
bieten, aber m ihrer, der Gattungstradition verpflichteten 'methodischen'

Analyse der historischen Realität und der Bedingungen, denen

deren Erkenntnis unterlag, ein grundsatzliches und bitteres Fazit ihrer

Zeitgenossenschaft zum Ausdruck kommt. Gewiss drängte es zu neuen

Formen des historischen Forschens und Urteilens, die Spiegelung von
Zeiten und Vorgangen in anderen, d.h. die mittelbare Kritik der eigenen
Gegenwart durch die typologische Gleichsetzung zeitgenossischer

Ereignisse mit früheren, war in diesem Zusammenhang zwar nichts
grundsätzlich Neues (schon die republikanische Historiographie lebt davon),
wohl aber ein Verfahren, das immer wieder aktualisiert und im Lichte

seiner Erfahrungen virtuos gehandhabt werden konnte.

Mme Levick: If Trajan or Hadrian were among the readers of
Tacitus and were aware of the rest of his audience (however far that

extended beyond the social and intellectual elite) that would set up a

triangular relationship between the author, the emperor, and the rest of
his audience, that might have a practical effect on the emperor's

perception of himself, his office, and his future reputation, and so on his

behaviour.

M. Timpe: Das ist ein ausgezeichneter Hinweis, die Vorstellung,
dass es eine trianguläre relationship zwischen Autor, Publikum und Kaiser

gibt (statt einer zweiseitigen, bei der die Rolle des Kaisers unbestimmt

bleibt), konnte unser Bild von der politischen Offentlichkeitswirkung



I O 2 DISCUSSION

der grossen Historiographie entscheidend verbessern, wenn es darüber

eine Information gäbe. Tacitus ist von Plinius bewundert worden, aber

unseres Wissens nicht von Tra|an oder Hadrian; nur von Augustus ist

bekannt, dass er Historiker (wie Cremutius Cordus) las bzw. horte, und

wir wissen nicht, welche Wirkung das auf den princeps hatte (nach

Cremutius selbst keine negative). Die einzige bekannte Interdependenz
zwischen Literatur und principes in hadrianischer Zeit ist scherzhafter

Art: der Poet Florus erlaubte sich bekanntlich, zu dichten ego nolo Caesar

esse, ambulare per Britannos und erfuhr die Replik ego nolo Florus esse,

ambulare per tabernas (SHA, Hadr. 16, 3-4).


	Geschichtsschreibung und Prinzipatsopposition

