Zeitschrift: Entretiens sur I'Antiquité classique
Herausgeber: Fondation Hardt pour I'étude de I'Antiquité classique
Band: 33 (1987)

Artikel: Geschichtsschreibung und Prinzipatsopposition
Autor: Timpe, Dieter
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-660716

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-660716
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

11
DieTEr TiMmpE

GESCHICHTSSCHREIBUNG
UND PRINZIPATSOPPOSITION

Mit seinem berihmten Buch L’opposition sous les Césars
(>1905) hat Gaston Boissier eine zentrale politische Kate-
gorie des 18. und 19. Jahrhunderts, Opposition, auf die
Kaiserzeit ubertragen. In der Neuzeit variiert der Begriff
Opposition zwischen systemfeindlicher, illegaler Rebellion
und konstitutionellem, systemimmanentem Kriftespiel;
Opposition spielt sich hier auf der Ebene der Institutionen
ab (und bedient sich da der politischen Parteien und par-
lamentarischen Faktionen), aber auch auf der Ebene des
gesellschaftlichen Lebens (und greift da in die Stromungen
und Interessen der offentlichen Meinung ein). Als soziales
Verhalten reicht Opposition vom zielgerichteten Handeln
in einer institutionell formalisierten Konfliktslage bis zur
stimmungsmissigen Ausserung diffusen Unbehagens von
Einzelnen oder Gruppen an den gegebenen Verhaltnissen,
und es ist natirlich allemal abhingig von politischen
Systemvoraussetzungen: jeder weiss zur Gentlige, dass
Opposition unter totalitiren oder demokratischen Bedin-
gungen eine theoretisch und vor allem praktisch sehr ver-
schiedene Sache ist.

Die Anwendung des Oppositionsbegriffes auf romische
Verhiltnisse geschah ohne Rechtfertigung aus der histori-



66 DIETER TIMPE

schen oder auch nur sprachlichen Kontinuitit: opponere und
oppositio und die modernen Derivate gehoren von Haus aus
cher in die Rhetorik oder Astronomie als in die Geschichte
und Politik 1. Die Ubertragung des Begriffes auf das rémi-
sche Altertum gehort vielmehr zum intellektuellen Moder-
nismus des 19. Jahrhunderts; so hat man, wohl zuerst, das
Interzessionsrecht der Magistrate und Volkstribunen als
Formen institutioneller Opposition interpretiert 2 und dann
vor allem die politischen Fronten der spaten Republik nach
dem Muster von Regierung und Opposition missdeutet. In
Mommsens Rimischer Geschichte, dieser gewalttitigen Mo-
dernisierung der republikanischen Entwicklung, finden
sich nicht nur die ‘Parteien’ der Optimaten und Popularen,
nicht nur reaktionire Aristokraten und fortschrittliche
Demokraten oder Adel und Volk, sondern auch liberale
Oppositionelle 3. Auf dieser Bahn der historischen Analo-
gie und Aktualisierung liess sich weiterschreiten: man
konnte leicht auch die Erfahrungen des 19. Jahrhunderts
mit monarchischen Autokratien und mit liberal-burgerli-
chen oder stindisch-konservativen Oppositionsbewegun-
gen und ihren literarischen Ausdrucksformen auf die prin-
cipes und ihre Gegner anwenden. So gelangte man zur
Vorstellung einer senatorischen Opposition gegen den
Prinzipat, zur Annahme einer oppositionellen 6ffentlichen
Meinung oder, noch moderner, zur Unterstellung literari-
scher Formen eines geistigen Widerstandes.

Vor diesem Hintergrund steht die Frage nach der lite-
rarischen Opposition gegen den Prinzipat. Man kann zu
threr Rechtfertigung auf Phinomene verweisen, fiir die sich

U'W. JAGER, “Opposition”, in Geschichtliche Grundbegriffe 4 (1978), 470.
2 Diese Auffassung scheint auf J. Bodin zurickzugehen: W. JAGER, art. cit.,
472

3 A. WucHER, Theodor Mommsen. Geschichtsschreibung und Politik (Gottin-
gen 21968), 41 ft.; A. Heuss, Theodor Mommsen und das 19. Jahrbundert (Kiel 1956),
63 ff.



GESCHICHTSSCHREIBUNG UND OPPOSITION ()7

eine Deutung im Lichte moderner Erfahrungen und Vor-
stellungen in der Tat sehr wohl anbietet: so scheint doch
z.B. die Verbrennung der Historien des Cremutius Cordus
eine Unterdriickung des oppositionellen historischen Ut-
teils zu signalisieren 4, kann Lucan als Dichter des geistigen
Widerstandes gegen die neronische Tyrannei charakterisiert
werden 3, legen die Biographen der stoischen Mirtyrer
offenbar ein Zeugnis gegen das Regime Domitians ab 6. —
Aber sind solche Konflikte der Ausdruck einer Konstella-
tion, in der der etablierten Macht — sei es systemkonform
oder revolutiondr — eine politische Alternative entgegen-
gestellt wird? Artikuliert sich hier eine politische Offent-
lichkeit im Medium der Literatur, um Freiheit, Rechtssi-
cherheit, Machtbegrenzung oder Mitbestimmung zu bean-
spruchen? Verbinden sich also wirklich die Einzelfille zu
einer kohirenten politischen Haltung mit spezifischen Aus-
drucksformen, die ‘literarische Opposition gegen den Prin-
zipat’ genannt werden kann? Das ist die Frage, auf deren
Abwigung das Thema hinauslduft. Der Geschichtsschrei-
ber der Prinzipatsopposition hat das politisch Unprizise der
oppositionellen Literaten deutlich charakterisiert: «ce ca-
ractére hésitant, indécis me semble celui de I"opposition
entiere... elle se compose de mécontents beaucoup plus que

4 Tac. Ann. IV 34 f.; W. SuerBaumMm, “Der Historiker und die Freiheit des
Wortes”, in Der altsprachl. Unterricht 14, Beih. 1 (1971), 61 ff.; R. SYME, Tacitus
(Oxford 1958), 337 f.

5> G. PrLIGERSDORFFER, ‘“Lukan als Dichter des geistigen Widerstandes”, in
Hermes 87 (1959), 344 ff.; vgl. Lucain, Entretiens Hardt 15 (1970) (einschligig hier
bes. Beitrige von P. GrimaL, 51 ff. und O. Steen Dug, 201 ff).

¢ Tac. Ann. 11 45, 1; Plin. Epist. VII 19, 5 (mit Kommentar A. N. SHERWIN-
WarTES [Oxford 1966] zur Stelle); Suet. Dom. 10, 3; Dio Cass. LXVII 13, 2; s. R.
MAacMuLLEN (wie Anm. 7), 21 ff.; 41 ff.; Ch. Wirszussk1, Libertas als politische
ldee in Rom der spiten Republik und des frithen Pringipats (Darmstadt 1967; engl.
Cambridge 1950), 177 ff.; W. RicHTER, “Romische Zeitgeschichte und innere
Emigration™, in Gymnasium 68 (1961), 303 ff.



68 DIETER TIMPE

de conspirateurs», schreibt Boissier (340 f.) 7. Um diesem
diffusen Gebiet etwas klarere Konturen abzugewinnen,
beschrinke ich mich im folgenden auf die politischste lite-
rarische Gattung, die Historiographie, im zeitlichen Rah-
men des Gesamtthemas und auch hier auf wenige Sondie-
rungen.

Opposition gegen ‘den Prinzipat’ setzt voraus, dass
hinter der individuellen Machtkumulation das System gese-
hen wird. Deshalb stellt sich die Frage nach dem opposi-
tionellen Gehalt der Geschichtsschreibung der frihen Kai-
serzeit fur die Historiker der augusteischen Zeit, denen die
Alleinherrschaft des siegreichen Caesarerben noch kaum ein
System sein konnte, anders als fiir die spiteren. Eine pri-
mire Gestaltung der augusteischen Geschichte, die uns die
zeitgenossische Urteilsbildung tber den Prinzipat des
Augustus erkennen liesse, besitzen wir bekanntlich nicht 8.
Tacitus beurteilt an prominenter Stelle die Lage so, dass es
an guten Historikern der augusteischen Epoche zunichst
nicht gefehlt habe, aber die allmihliche Zunahme der adu-

7 In der neueren Forschung ist oft von Opposition die Rede, aber begreiflicher-
weise sind fast nur einzelne Aspekte dieses Komplexes thematisiert worden, vor
allem Majestitsprozesse (R. A. BAUMAN, Impietas in principems [Miinchen 1974]),
‘geistiger Widerstand’, Freiheitsanspruch des Senats (Ch. Wirszusski, wie Anm.
6; R. KLEN [Hrsg.], Pringipat und Freibeit, WdF 135 [Darmstadt 1969]), Rebel-
lionen von Provinzialen. Hierbei muss Opposition gegen den Prinzipat aus
romischen Voraussetzungen von den verschiedenen Formen des Widerstandes
gegen das Imperium unterschieden werden. Die wichtigste neuere Monographie:
R. MACMULLEN, Enemies of the Roman Order. Treason, Unrest, and Alienation in the
Empire (Cambridge, Mass. 1967) verkniipft diese Seiten noch einmal zu einer
grossen Synthese (vgl. 242).

8 R. SymE, The Roman Revolution (Oxford 1939), 483 ff.



GESCHICHTSSCHREIBUNG UND OPPOSITION 69

latio habe dann abschreckend auf sie gewirkt . Ob sich der
Historiker dabei auf konkrete biographische Kenntnisse
stiitzt oder ein entwicklungsgeschichtliches Pauschalurteil
formuliert, ist schwer zu entscheiden, und der Satz kann
ganz im modernen Sinne von innerem Kurswechsel und
Verschirfung von Repression missdeutet werden 10,
Einen deutlichen Eindruck von der lebhaften histori-
schen Schriftstellerei der Epoche beginnend bei tagespoli-
tischen und apologetischen Produkten der Triumvirats-
und frithen Prinzipatszeit vermitteln noch die Testimonien.
Eine umfangreiche augusteische Autobiographie reichte bis
in die 20er Jahre 1! und Klientenschreiber wie der Freige-
lassene Iulius Marathus ergidnzten die Selbstdarstellung in
bunter und vielleicht auch erstaunlich unkonventioneller
Weise 12. Dem standen augustusfeindliche Darstellungen in
reicher Zahl gegentiber 13. Die vielfiltige Augustustberlie-
ferung, die in der suetonischen Biographie gesammelt ist,
zeigt eine intensive und detaillierte Erorterung auch nega-
tiver Verhaltensweisen und abstossender Charakterziige,
insbesondere der Grausamkeit 4. Eine besondere Konzen-
tration dieses vielseitigen Materials findet sich in dem
bertihmten Doppelnekrolog auf Augustus am Anfang der

O Ann. 1 1, 2; noch grundsitzlicher formuliert das Fistorien-Prooemium (FHist.
11, 1): magna illa ingenia cessere.

10§, E. KOESTERMANN, Annalen-Kommentar z.St. unter Berufung auf R. SymE,
The Roman Revolution, 486.

W Commentarii de vita swa: H. MavLcovartl (ed.), Imperatoris Caesaris Augusti
operum fragmenta (Torino 1962), 84 ff.; D. Kienast, Augustus. Pringeps wund
Monarch (Darmstadt 1982), 216 Anm. 183.

12 Suet. Aug. 79, 2; 94, 3. Dieser Autor liess sich nicht nur iiber die Kérpermasse
seines Patrons aus, sondern teilte auch ein Prodigium mit, durch das anlisslich der
Geburt des Augustus dem romischen Volk ein rex verheissen wurde.

13 Suet. Aug. 55-56; D. Kienast, Augustus, 121 f.

14 Suet. A#ug. 27 mit Quellenzitaten (27, 2 Iulius Saturninus, vgl. 11 Aquilius
Niger).



70 DIETER TIMPE

Apnnalen V5. Die negativen und positiven Meinungen tber
den princeps befassen sich vor allem mit dem skrupellosen
Machtkampf und dem Verbrechen der Proskriptionen. In
vielen historischen Ausserungen war offenbar die Schuld
des Augustus erortert worden; sie reichten von der Ent-
schuldigung mit den Umstinden (so Velleius und die Quel-
len Dios) bis zur Deutung, in der Grausambkeit dussere sich
gerade das wahre Wesen des Mannes (so Seneca), dazwi-
schen liegen die vermittelnden Beurteilungen Suetons, Plu-
tarchs und Appians 1. Tacitus selbst stellt die bekannten
Tatsachen heraus, aber tberlisst mit der Form des sog.
Totengerichts die Schuldfrage den kontroversen Meinun-
gen. Gewiss stammen die zeitgeschichtlichen biographi-
schen Nachrichten mit augustusfeindlicher Tendenz zum
grossen Teil noch aus der Zeit des Triumvirats und des
Biirgerkrieges und spiegeln sie deren Ereignisse, aber die
propagandistische Auseinandersetzung samt proauguste-
ischen Rechtfertigungsversuchen endeten nicht mit der
Alleinherrschaft. Das ganze 1. Jahrhundert verfigte zur
Augustus-Geschichte Giber einen so reichen und kontrover-
sen Stoff, wie es ihn fir keinen der spiteren principes gab,
und er wurde hier nicht durch einen innenpolitischen Kurs-
wechsel nach dem Tode des Machthabers freigesetzt.

Die historische Ubetlieferung iiber Augustus ist also
durch ihr relativ reiches und offenes Urteilsspektrum ein
Sonderfall, aber dieses weite Spektrum reicht von Bejahung
zur Ablehnung der Akteure und ihres Verhaltens. Der
biographische und zeitgeschichtliche Stoff war voller Dra-
matik und personlicher Tragik, er bot deshalb reichliche

15 Ann. 1 9-10; R. Symg, Tacitus, 272 f.; D. C. A. SHOTTER, “The Debate on
Augustus”, in Mnemosyne S. IV 20 (1967), 171 ff.; H. TRANKLE, “Augustus bei
Tacitus, Cassius Dio und dem ilteren Plinius”, in W§ 82 (1969), 108 ff.;
D. FracH, Einfihrung in die romische Geschichtsschreibung (Darmstadt 1985), 170
Anm. 31.

16 Vell: IF 66;.3; Dio Cass. . XEVI 7, 3; Sen. Gl 19, 35 Suet. Aug. 27, 13
Plut. Ant. 19; App. BC 111 5, 14-17; Flor. Epit. 11 16, 6 (= IV 6, 6).



GESCHICHTSSCHREIBUNG UND OPPOSITION T

Gelegenheit zu Stellungnahme und Kritik, die aber in eine
oppositionelle Alternative gegen den Prinzipat nicht ein-
munden. Im zeitlichen Abstand wurde die Tragweite der
geschichtlichen Entscheidung deutlicher, aber die politi-
sche Analyse nicht wesentlich schirfer.

Ist sie vielleicht eher in speziellerem Gattungsrahmen
zu suchen? Senatorische Historiker weist die augusteische
Zeit trotz reicher tagespolitischer und biographischer oder
autobiographischer Produktion nicht allzu viele auf und
das mag politische Griinde haben. Einige geschichteschrei-
bende Senatoren bleiben leere Namen oder widmeten sich
fritheren Epochen 17, nach den Anstossen, die Claudius mit
der Beschreibung der Biirgerkriegszeit erlebte 18, wird das
kein Zufall sein. Die berithmten Namen lassen sich einer
politischen Opposition nicht zuordnen: Asinius Pollio
betitigte sich unter dem Prinzipat mehr als Literaturkriti-
ker denn als Historiker und fillt schon seiner notorischen
Exzentrizitit wegen aus dem Rahmen 1%. Der als Opfer
Sejans bertihmt gewordene Cremutius Cordus, der angeb-
lich Caesar und Augustus weder schmihte noch verhert-
lichte, scheint sein Ansehen als Historiker mehr seinem
Untergang als der urspringlichen Wirkung seiner Awnnalen
zu verdanken 20. Aber mit diesem werden seine audaces
sententiae (Quintilian) eher zu tun haben als der von ihm
angeblich offen beklagte Riickgang der Liberalitit und

17 Clodius Licinus, L. Arruntius; Material bei M. Scuanz-C. Hosrtus, Geschichte
der ramischen Literatur 11 (Munchen *1935), 327 ff.

18 Suet. Cland. 41, 1 mit dem Hinweis hortante T. Livio.

19 Die Historien gingen wahrscheinlich nicht Gber Philippi hinaus (Tac. Asn. 1V
34, 4); R. Sy™mE, Tacitus, 136; ]. ANDRE, La vie et l'envre d’ Asinins Pollion (Paris
1949). Horaz’ berihmter Kommentar zur historischen Schriftstellerei des Asinius
(Carm. 11 1, 1-8) bezieht sich nicht auf den Prinzipat; A. B. BoswortH, “Asinius
Pollio and Augustus”, in Historia 21 (1972), 441 ff.

20 Dio Cass. LVII 24, 3. Uber seine Person und seine Geschichtsschreibung
verlautet nur anlisslich seines Prozesses und Todes etwas (Sen. Dial. VI, Marc., 1,
2; Tac. Ann. IV 34; Suet. T7b. 61, 3; Dio Cass. LVII 24, 2-4).



72 DIETER TIMPE

geistigen Freiheit 2I. Wenn ihn auch die Nachwelt zum
Martyrer der tiberianischen Tyrannis stilisierte, so war er
doch kein oppositioneller Intellektueller unter Augustus.

Augustus nahm an literarischen Erscheinungen im all-
gemeinen und so auch an historischen lebhaften Anteil. Er
verfolgte die Produktion aufmerksam — er horte z.B.
Cremutius Cordus zu?22 — und beeinflusste sie damit
sicherlich. Das bekannte Urteil tiber den Pompeianer Livius
zeigt, dass er sich auch kritisch ausserte 23. Spitzziingige
Autoren wie T. Labienus veroffentlichten unter solchen
Umstinden polemische Passagen gar nicht 24, und Timage-
nes verbrannte selbst, was dem princeps Anstoss erregt
hitte 25. Auch Verbrennung politisch missliebiger Schriften
ist unter Augustus praktiziert worden, doch galten die
Massnahmen, selbst wenn sie historische Schriften mitbe-
trafen, nicht eigentlich der Gattung Historiographie und
ihren spezifischen politischen Wirkungsmoglichkeiten, son-
dern (in T. Labienus und Cassius Severus) Personen, die
vor allem als aggressive Redner hervorgetreten waren 2.
Insgesamt scheint Augustus in verotfentlichter Rede, Dich-
tung und Geschichtsschreibung eher das Urteil tiber Perso-

2l Quint. Inst. X 1, 104; vgl. Sen. Suas. 6, 23 zu seiner Scharfziingigkeit. Die
Beleidigung Seians und seine Rache: Sen. Dial. V1 (Marc.) 22, 4; Tac. Ann. IV
34, 1; s. W. SUERBAUM, art. cit. (wie Anm. 4), 70; 99.

22 Suet. Tib. 61, 3 Aungusto andiente recitata; Dio Cass. LVII 24, 3: diese Zeugnisse
sprechen fiir Veroffentlichung unter Augustus trotz der Bedenken bei W. Sugr-
BAUM, art. cit., 8o f.

2 Tac. Ann. IV 34, 3; R. SymE, “Livy and Augustus”, in Roman Papers 1 (Oxford
1979), 400 ff.

24 Sen. Contr. 10 praef. 8; seine beriichtigte Scharfziingigkeit: 10 praef. 5;
D. Hennig, “T. Labienus und der erste Majestitsprozess de famosis libellis”, in
Chiron 5 (1973), 245 ff.

25 Sen. Dial. V (De ira 1II) 23, 4 ff.; s. D. Kienast, Augustus, 218 f.

26 Tac, wdnn, 1 725 35 TV 23555 Quint, dwb X 3, 1165 F.H. Cramer, “Book-
burning and Censorship in Ancient Rome”, in Journal of the Hist. of ldeas 6 (1945),
157 ff.; W. SUERBAUM, art. cit. (supra Anm. 4), 68; 93.



GESCHICHTSSCHREIBUNG UND OPPOSITION 75

nen beachtet und verfolgt als den Ausdruck politischer
Uberzeugungen gefirchtet und bekimpft zu haben 27.

Ein System wurde aus dem novus status erst durch Wie-
derholung der personlichen Herrschaft, und der Typ des
Herrschers entstand durch Vergleich konkreter Personen
untereinander 28, Deshalb ist es wohl kein Zufall, dass die
bedeutenderen und wirkungsmichtigeren Historiker erst
der Zeit nach Augustus angehoren: Aufidius Bassus, der
wohl ein Parteiginger der Germanicus-Faktion war, und
Servilius Nonianus, auf den moglicherweise das negative
Tiberius-Bild zuriickgeht 2°. Autoren dieser Epoche sind in
den in Tacitus und Dio mundenden Strom eingeflossen,
aber auch wohl erst sie. Sie schrieben, wie noch der iltere
Seneca, von den Biirgerkriegen an 3% und bemiihten sich,
die Leistung und das Gliick und die Undurchsichtigkeit des
Augustus in Kompromissformeln zu fassen. Nec paenitere
veteris rei publicae, sagte auch Claudius (Ann. XI 23, 2), und
einen positiven Systemwandel begrisste gewiss niemand.
Die Geschichte hatte keine durchweg gliickliche Entwick-
lung genommen, aber das durfte man aussprechen. Den
Prinzipat nur als geschichtliches Ungliick zu verstehen, war
jedoch trotzdem hochstens eine Extremmeinung, die in der
senatorischen Historiographie kaum einen Ausdruck ge-
funden haben kann. Auch die Anklage gegen Cremutius
Cordus weist auf eine so grundsitzliche Opposition dieses
Historikers nicht hin 31

27 8. D. HENNIG, art. cit. (supra Anm. 24).

28 Zuerst des Tiberius mit Augustus; vgl. zum Typus Tac. Ann. 1V 34, 3.

2 Quint. [nst. X 1, 102 f.; Tac. Dial. 23, 2; Ann. XIV 19. S. R. Sy™mE, Tacitus, 274
tt.; 287 f.; Ten Studies in Tacitus (Oxford 1970), 91 ff.; Fr. KLINGNER, “Tacitus
iber die Geschichtsschreiber des 1.Jh.n.Chr.”, in Rimische Geisteswelt (Minchen
*1965), 493.

30 Sen. De vita patris fr. 15 Haase.

31 Der urspriingliche Sinn der inkriminierten Worte (s. Anm. 20) ist strittig und

wahrscheinlich entstellt tiberliefert; auf jeden Fall war die Anklage deswegen ein
Vorwand (Anm. z1).



74 DIETER TIMPE

Velleius Paterculus kann als Gegenbeispiel, aber nicht
als historiographische Antithese gelten: Augustus ist thm
der Nachfolger der grossen principes der Republik, nicht ein
Machthaber ohne jeden Vergleich; die awctoritas der Julier
sicherte diesen eine tiberragende, aber systemkonforme
Stellung. Blrgerkrieg und Proskriptionen waren Ungliicke,
tiber die Augustus selbst die Hinde rang, die er nicht
gewollt hatte und bei denen er nicht beteiligt gewesen war.
Tiberius rettete den Staat aus der Krise der Nachfolgesi-
tuation und gewann damit diejenige auctoritas, aus der sich
die Ubernahme der statio paterna wie von selbst ergab. Das
sind Anschauungen, die ein unabhingigerer Historiker
vielleicht als adwulatio verdichtigen konnte, aber es sind
nicht konstitutionelle oder systemkonforme Proklamatio-
nen, gegen die sich umgekehrt eine ebenso prinzipielle
Opposition hitte richten konnen 32,

Die Historiker der augusteischen Zeit ausserten Kritik
an Personen und Faktionen, an Entscheidungen und Vor-
gingen, aber keine systemoppositionelle Haltung. Selbst
die Behandlung der Birgerkriege etwa bei Claudius und
Cremutius Cordus war offenbar heikel nur wegen der
unvermeidlichen Utrteile tber Einzelne und Einzelnes,
nicht, weil sich dabei politische Konfessionen und Funda-
mentalkritik an der neuen Ordnung nicht hiatten umgehen
lassen. Oder sollte diese Meinung nur eine Messung mit der
falschen Elle verraten und verkennen, dass sich Generelles
und Programmatisches hier vorsichtigerweise nur im Utrteil
tber Einzelne und Einzelnes ausspricht oder notwendiger-
weise nur so aussprechen kann?

Gegeniiber solchem Zweifel bestitigen einfache Erwi-
gungen, dass unter Augustus und Tiberius eine Opposition
der Historiker gegen den Prinzipat nicht erwartet werden

32 1. Lana, Velleio Patercolo o della propaganda (Torino 1952); C. KuNrze, Zur
Darstellung des Kaisers Tiberius und seiner Zeit bei Velleius Paterculus (Frankfurt/M.-
Bern-New York 1985).



GESCHICHTSSCHREIBUNG UND OPPOSITION 75

kann. Die republikanische Programmatik des Augustus
samt dem ihr entsprechenden Konstitutionalismus entzo-
gen einer begrifflich und ideologisch ausgerichteten Kritik
weithin den Boden; der Pakt mit den Resten der alten
Herrschaftsklasse (auch wenn er von denen, die die Motive
durchschauten, Korruption genannt wurde 33) wirkte der
Ausbildung einer entsprechenden sozialen Basis entgegen.
Vor allem gab es keine politische Alternative zur pax
Auwngnsta; die fundamentalen Entscheidungen zugunsten des
Imperium der Caesaren waren politischem Wollen, planen-
den Gedanken und kritischer Verinderungsabsicht mehr
und mehr unzuganglich. Schliesslich priadestinierte auch die
Historiographie als Gattung ihre Vertreter keineswegs zu
Dissidenten des novus status: wenn sie als Zeitgenossen in
politische Konflikte gerieten, so lag das in den tberlieferten
Fillen an ihrer aggressiven Polemik, Redetatigkeit und
Verwicklung in Prozesstehden; unmittelbarer Wirkungsab-
sicht waren schon immer Pamphletistik, Rede, Autobio-
graphie dienlicher gewesen als Geschichtsschreibung 34;
theoretisches Begreifen der geschichtlichen Lage blieb bei
allgemeinen und unverbindlichen Gedanken wie Betrach-
tungen Uber das Fatum oder Lebensaltermetaphorik, und es
fehlte ihm an einem objektivierenden methodischen Funda-
ment 3.

Das Verhiltnis der zeitgenossischen Historiker zur poli-
tischen Realitit der augusteisch-tiberianischen Epoche ist
deshalb mit dem Modell, das dem modernen Oppositions-
begriff zugrunde liegt, kaum zu fassen. In threr Geschichts-
schreibung kommen konkurrierende Konzeptionen zur

3 Tac. Ann. 1 2, 1 ceteri nobilium, quanto quis, servitio promptior, opibus et honoribus
extollerentur.

3 Tac. Dial. 5, 4 (Aper) studinm (eloguentiae) quo non alind in civitate nostra ... ad
utilitatem fructuosius...

3 R. HAussLer, “Vom Ursprung und Wandel des Lebensaltervergleichs”, in
Hermes 92 (1964), 313 ff.; M. T. GRIFFIN, Seneca. A Philosopher in Politics (Oxford

1976), 194 ff.



76 DIETER TIMPE

Gestaltung der politischen Realitit und systematisch ge-
dachte Zielentwirfe nicht zum Ausdruck, auch wenn die
Etrben der romischen Tradition der Dauerherrschaft des
dux religuus keine positive Einstellung abgewinnen konn-
ten.

Anders nehmen sich die Moglichkeiten der rémischen
Historiographie, Opposition gegen den Prinzipat zu formu-
lieren, unter den Bedingungen seiner institutionellen Ver-
festigung aus. Zumal wer nach dem Vierkaiserjahr Ge-
schichte schrieb, tat das mit der Erfahrung, dass der Kaiser
wahrend dieser Krise viermal gewechselt hatte, aber ein
Kaiser doch immer blieb, und dass der Biirgerkrieg vieles
zerstoren konnte, aber die Institution der Alleinherrschaft
offensichtlich nicht. Mehr als die zwangslaufige oder ver-
meidbare Entstehung des augusteischen Machtmonopols
mussten den Historiker der flavischen Zeit deshalb Nach-
folgeregelung, Sicherheit und Freiheitsspielraum im Rah-
men des Systems und Fragen der Wirkungschancen Einzel-
ner interessieren. Die zuerst unter und nach Tiberius erfah-
rene Moglichkeit offener Faktionskimpfe und Richtungs-
wechsel unter dem Dach des Prinzipats erlaubte, Partei-
nahme gegen einen princeps, seine Verwandten oder
Freunde mit Loyalitit dem regierenden Caesar gegenuber
zu verbinden. Man konnte als Anhidnger eines Imperator
Caesar Augustus und mit seiner Zustimmung einen frithe-
ren Imperator Caesar Augustus literarisch angreifen wie
vorher nur Feinde des princeps oder wie frither umgekehrt
thre Biirgerkriegsgegner die Caesaren angegriffen hatten.
Der Wechsel in der Herrschaft konnte als Befreiung von
Tyrannis deklariert werden wie die Ermordung Caesars
und dabei auf einen neuen Imperator die Anspriiche und
Erwartungen der Befreier projiziert werden. Solche Freiset-



GESCHICHTSSCHREIBUNG UND OPPOSITION 77

zung von Kritik und die Ubertragung von Formen dusserer
Feindschaft auf Konflikte innerhalb der augusteischen
Herrschaftstradition seit der spaten julisch-claudischen Zeit
— und am heftigsten nach Nero — sind fiir die kaiserzeit-
liche Historiographie von grosser Bedeutung geworden 3¢.
Damit wurden Urteile, Anspriiche und Erwartungen for-
muliert, an denen auch die bestehenden Verhiltnisse
gemessen werden konnten. Und dies geschah in der Spra-
che der senatorischen Freiheitsideologie und Wertbegriffe,
die damit belebt und deren Konstanz gestirkt wurde, wih-
rend sich ein neuer Bewertungsmasstab eben darum nicht
ausbildete. Diese Situation machte die Historiographie der
spateren julisch-claudischen und flavischen Zeit an sich in
hoherem Masse geeignet, oppositionelle Gedanken zum
Ausdruck zu bringen als friher.

Von der Historiographie der flavischen Zeit ist freilich
zu wenig erhalten, um ilber biographische Zufallsdaten
hinaus individuelle Einzelheiten oder eine gedankliche Ent-
wicklung der Gattung feststellen zu kénnen 37. Die Biirger-
kriege haben offenbar eine grosse Zahl zeitgeschichtlicher
und autobiographischer Rechtfertigungsschriften entstehen
lassen, von denen die des Vipstanus Messalla und des L.
Licinius Mucianus etwas fassbarer sind 38. Eine breitere
historische Literatur, die demgegeniber zusammenfassend
oder korrigierend der Propagierung eines flavischen Ge-
schichtsbildes diente, ist ihrer Tendenz und Machart nach
vor allem aus Josephus zu erschliessen; es sind die Histo-
riker, von denen sich Tacitus entschieden und programma-

% Freigabe der memoria unter Caligula: Suet. Ca/. 16, 1; das Argument: maxime
sua interesset, ut facta quaeque posteris tradantur, entspricht dem historiographischen
Anspruch (Tac. Ann. 1 1).

37 Fr. KLINGNER, 0p. cit. (supra Anm. 29), 499. Das Material am ausfihrlichsten
bei H. Perer (Hrsg.), HRR 11 (Leipzig 1906), p. cxxxx ff.

B Tac. Hist. I 35, 2; 28;: der Reflex inv DMalopgus: 15, 1; 32. — Mucian: H.
PereEr, HRR 1l 101 ff.; s. A. BRIESSMANN, Tacitus und das flavische Geschichtsbild
(Wiesbaden 1955).



78 DIETER TIMPE

tisch distanzierte 3. Wie diese flavischen Historiker aber
die Zeit nach dem Ende der Birgerkriege gestalteten, ist
kaum in Umrissen zu erkennen, und unklar bleibt auch, wie
weit durch sie anders gerichtete Darstellungen unterdrickt
wurden, also sich in der Geschichtsschreibung ein poli-
tisches Meinungsmonopol ausbildete. Die Kiirze der Epo-
che warnt davor, es zu uberschitzen 9, — Hinter den
Namen der grossen Historiker der Epoche — Cluvius
Rufus, Plinius, Fabius Rusticus — stehen nicht nur sehr
verschiedene Personlichkeiten, sondern auch Geschichts-
werke, deren innere Verschiedenartigkeit durch die dirf-
tige Uberlieferungslage verdeckt wird. Keiner dieser Auto-
ren hat aber eine Epochenvorstellung gehabt, wie sie die
taciteischen Historien verraten; sie begannen ihre Darstel-
lungen alle in der julisch-claudischen Zeit und fiihrten sie
mindestens zum Teil tuber das Vierkaiserjahr hinweg 41.
Von keinem ist klar, ob der gewihlte zeitliche Einsatz
tberhaupt eine inhaltliche Aussage bedeutete. Eine gewisse
Epocheneinheit der flavischen Zeit ergab sich erst von
Domitians Ende und der Abrechnung mit dem beseitigten
System her 42,

Nach der grossen Krise, die die Herrscher gestirzt,
aber die Herrschaft befestigt hatte, konzentrierte sich poli-
tische Reflexion mehr denn je auf die Frage, ob und wie
weit der Prinzipat die Freiheit der senatorischen Traditions-

3 Hist. 11 101; A. BRIESSMANN, op. ¢it., 1 ff.

40 Tac. Agr. 3, 2 dramatisiert das si/entium der ‘15 Jahre’ durch Vergleichung mit
der Lebensspanne, ein sonst bei der Frage der Erhaltung der memoria nicht
hervortretender Gesichtspunkt.

# Cluvius” Werk ist kaum zu begrenzen ; nerozeitliche Erwihnungen: Tac. Anun.
XIII 20, 2; XIV 2, 1; Abfassung unter Vespasian: Plin. Epist. IX 19, 5. —
Plinius’ A fine Aufidii Bassi (Plin. Nat. praef. 20; Plin. Epist. 111 5, 6) begann
wahrscheinlich in claudischer Zeit; s. H. Gunper, in RE XXI 1 (1951), 289 f. —
Fabius Rusticus behandelte Nero: Tac. Ann. XIII zo, 2.

42 Die Tac. Hist. 11 101, 1 zusammengefassten Autoren, gui potiente rerum Flavia

domo monimenta belli huinsce composunerunt, verbindet ihre flavische Parteilichkeit bei
der Behandlung des Biirgerkrieges, aber nicht ein neues Epochenverstindnis.



GESCHICHTSSCHREIBUNG UND OPPOSITION 79

trager respektierte, sie als Partner des Regimes anerkannte
oder nicht, und wie ein bekommliches Verhiltnis zwischen
beiden zu sichern wire. Um diesen Anspruch kreisen alle
oppositionellen Gedanken. Die Sentenz des Senators wie
das Urteil des Historikers sollten ohne Furcht und ohne das
Geflihl der Ohnmacht abgegeben werden konnen. Dieses
Postulat formuljerte z.B. Verginius Rufus, wenn er als Ziel
seines politischen Handelns einen Zustand erklirte, in dem
der senatorische Historiker frei schreiben konnte, was ihm
beliebte 3. Solch wohlténendes Programm wird freilich
aufschlussreich durch das Bonmot kommentiert, das der
Suffektkonsul von 96, Ti. Catius Fronto, im Hinblick auf
die Racheexzesse nach dem Sturz Domitians ausserte,
schlimmer als ein Kaiser, unter dem man nichts tun dirfe,
sei einer, unter dem man alles tun dirfe 44. Die Einsicht des
Handelnden stimmt iiberein mit der historischen Erkennt-
nis, die Tacitus im Dialogus vermittelt: Das Idealbild des
freien Spiels der Krifte und der uneingeschrinkten repu-
blikanischen Freiheit kann kein politisches Programm
abgeben, wenn die geschichtliche Erfahrung selbst es
widerlegt hat und immer aufs neue widerlegt. Deshalb
konnte der Anspruch auf /ibertas dem realen Prinzipat
gegeniiber keine grundsitzliche Opposition begriinden,
waren /libertas und principatus nicht die unvereinbaren
Dinge, deren Verbindung angeblich Nerva als erster und
bisher noch nicht Dagewesenes zuwege gebracht hatte 45.
Die Freiheitswidrigkeit des Prinzipats war kein unabinder-
licher Dauerzustand, nicht das gleichbleibende Wesens-
merkmal der Tyrannei, sondern ein Ubelstand, der be-
trichtliche Schwankungen zuliess, von Hoffnungen auf
Besseres begleitet und von tatsiachlich ertraglichen Phasen

4 Plin. Epist, 1X 19, 3.
# Do €ass. EXVIIH =, 3.

45 Ch. Wirszusski, Libertas, 201 ff.; D. FLACH, Einfiihrung in die rém. Geschichts-
schreibung, 194.



8o DIETER TIMPE

durchsetzt. Und die politische Freiheit war zwar unerliss-
lich fur das Gemeinwohl (und die Wahrheit), aber in
Rechtsanspriichen und konstitutionellen Garantien nicht zu
fassen und zwischen adulatio und pervicacia schwer schon zu
finden, geschweige denn zu behaupten.

Von einer solchen Einschitzung ihrer Lage aus schei-
nen die bedeutendsten Historiker der Zeit geschrieben zu
haben. Besondere Beachtung verdient hier der Bericht tber
die Ermordung Caligulas im 19. Buch der Antiguitates
Judaicae des Josephus, einmal seines Umfanges wegen, weil
er das grosste zusammenhingende Fragment kaiserzeitli-
cher senatorischer Historiographie vor Tacitus darstellt,
zum anderen seines gedanklichen Niveaus wegen; ich ver-
mute, dass man dieses Stiick Fabius Rusticus zuschreiben
kann 40, Der Text schildert, wie nach der Ermordung des
princeps Volksversammlung und Senat zusammentreten, wo
tber die Wiederherstellung der Republik rdsoniert wird.
Wihrend dieser Vorginge wird Claudius von den Pritori-
anern aus dem Hause geholt. Aber im Senat hilt der
Konsul Sentius Saturninus eine von Freiheitspathos getra-
gene Rede; als er geendet hat, springt ein Senator auf und
zieht dem Konsul einen Ring mit dem Bilde des Gaius vom
Finger, den er abzunehmen vergessen hatte. Nun wird die
Parole /libertas ausgegeben, und der Konsul versucht, mit
Hilfe der cobortes urbanae selbstindige Politik zu machen.
Erst danach ist von den Pritorianern wieder die Rede.
Durch die vorangehende Erwihnung der Pritorianerakkla-
mation wird das Pathos der Rede als Illusion enthullt, und
die Ringszene zeigt dariiber hinaus blitzartig, was von dem
Anspruch dieses /liberator zu halten 1st. Vorgriff, Kontrast-
wirkung und Weglassen verbindender Zwischenglieder
dienen hier dazu, die historische Meinung des Autors indi-
rekt zum Ausdruck zu bringen. Die hintergrindige Rede

4% Jos. Ant. Jud. XIX 1-273; s. D. Timpg, “Rémische Geschichte bei Flavius
Josephus™, in Historia 9 (1960), 474 ff.; zu Fabius Rusticus: dort 500 f.



GESCHICHTSSCHREIBUNG UND OPPOSITION 81

des Konsuls soll aber nicht nur unfahige Illusionisten ent-
larven, sie enthidlt auch Auslassungen tber-die Bedingun-
gen der Freiheit, wie sie bet Tacitus stehen konnten und
wie sie der Autor selbst offenbar teilt. Er scheint den
Redner, der doch durch die Vergangenheit kompromittiert
ist und mit entsprechender Ironie behandelt wird, gleich-
wohl dort anzuerkennen, wo er thn dem Senat Feigheit und
Bequemlichkeit vorwerfen lasst. Das Urteil dieses Histori-
kers ist wie das des Tacitus, dem er — zumindest innerlich
— verwandt ist, gespalten; es verbindet Sympathie und
Verstindnis des republikanischen Freiheitsideals mit reali-
stischer Einsicht in das Auseinanderfallen von Idee und
Wirklichkeit in dieser Zeit und in die Irrealitit der Repu-
blik. Geschichtsschreibung, die von solchen Gedanken und
Anschauungen durchdrungen ist, enthilt wohl oppositio-
nelle Zuge, weil sie der Realitit in kritischer Absicht einen
Spiegel vorhilt, aber sie ist keine geistige Plattform der
Opposition gegen den Prinzipat, weil es ihr an einer klaren
politischen Frontstellung und Handlungsanweisung fehlt.

Mit Recht wird der Auffassung, bei der /libertas der
Senatoren sei es damals um die Wiederherstellung der
Republik gegangen, entgegengehalten, dass hiermit nur
freier Meinungs- und Ausserungsspielraum fiir die Senats-
aristokratie gemeint sei 47. Aber die unbehinderte Freiheit
der Meinungsiusserung bedeutete doch mehr als blosse
Rede-, Gedanken- oder am Ende gar Narrenfreiheit; in ihr
liegt auch der Anspruch auf politische Mitgestaltung und
traditionsorientierte, d.h. kompetente Bewertung der Poli-
tik. Dieser Anspruch war zwar konfliktstrichtig genug,
aber liess eine eindeutige Anwendung und eine sichere
Beurteilung selten zu. Das Verhalten und die Ausserungen
des Helvidius Priscus z.B. erkliren sich wohl weitgehend
aus dem Motiv, die Wirde des Staates und die Autoritit

47 Ch. Wirszussk1, Libertas, 169.



82 DIETER TIMPE

des Senats nicht der Person des princeps zu unterwerfen.
Sein unerschrockenes und aus Griinden der Uberlieferung
gut dokumentiertes Verhalten ¥ verpuffte zum Teil an-
scheinend wirkungslos, zum Teil 16ste es Reaktionen aus,
die von Respekt bis zur Missbilligung reichen oder beides
zugleich umfassen 4%; dazu kommt, dass Helvidius wie
ublich auch in rhetorische Konkurrenz-Verhiltnisse ver-
strickt und dem Verdacht ausgesetzt war, von Ruhm- und
Geltungssucht nicht frei zu sein 0. Die Geschichtsschrei-
bung gelangte hier trotz bester Informationslage zu keiner
cindeutigen Beurteilung des Sachverhalts, nicht nur, weil
selbstverstindlich das Verhalten des Helvidius kontrovers
bewertet werden konnte, sondern auch, weil es nicht ein-
deutig und zweifelsfrei auf ein politisches Programm (in
diesem Falle: koharente oppositionelle Gedanken) zu bezie-
hen war. Auch eine Motivation wie die obengenannte liess
sich offenbar im Sinne einer abstrakten programmatischen
Forderung aus dem biographischen Kontext nicht sicher
herauslosen.

Gerade die berihmten Stoiker, die doch der modernen
Vorstellung von Opposition am ndchsten kommen, haben
Tacitus offenbar Veranlassung gegeben, unter dem Ge-
sichtspunkt des usus rei publicae die zuruckhaltende, entsa-
gungsvolle modestia tber die opferbereite, spektakulire
Prinzipientreue zu stellen 51; die Biographie Agricolas ins-
gesamt ist ein Denkmal dieser Haltung, die der Opposition
keinen Raum lasst, aber auch mit Opportunismus und

% Die Bestattung des Hauptes Galbas (Plut. Ga/ba 28; nicht im taciteischen
Entwicklungsbild) oder der Antrag iiber die Finanzierung des Kapitolaufbaues
(Tac. Hist. IV 9, 2 ... eam sententiam ... oblivio transmisit) zeigen, dass erst von der
Katastrophe her eine Entwicklungslinie konstruiert wurde.

49 _Tac. Hist. BV 6,18, 5.
0 Tac. Hist. IV 6, 1 adpetentior famae;, s. Ch. Wirszussk1, Libertas, 182 ff.

31 Agr. 42, 4; zum Lob der modestia vgl. Hist. IV g, 2 (zum Antrag des Helvidius
Priscus: modestissimus quisque ... transmisit); 111 81, 2 (admonitu modestissimi cuinsque
wird die intempestiva sapientia des Musonius Rufus abgelehnt).



GESCHICHTSSCHREIBUNG UND OPPOSITION 8 3

Anpassung nicht gleichgesetzt werden darf. Sie ldsst sich
nur aus der Abwigung der jeweiligen konkreten Lage
gewinnen und auf die Ausfiillung eines allgemeinen Ober-
begrifts 52 nicht reduzieren, deshalb auch nicht in eine Ver-
haltensanweisung oder praktikable politische Programma-
tik umgiessen. Solche Position ist schwer zu objektivieren,
aber sie entsprach wohl einer Situation, in der allgemeine
und nicht vollig leere gedankliche Vorstellungen tiber Poli-
tisches bereits (dhnlich wie im Recht) in die Nahe des
politischen Doktrinarismus riickten, in der aber auch die
politische Rhetorik beinahe jeden bedeutenderen Gedan-
ken 33 beliebig wenden und auslegen konnte, und in der
schliesslich die gesellschaftliche Verflechtung der Handeln-
den die Eindeutigkeit des Wortes fast nur den Prinzipien-
reitern gestatteten. Der Senator Tacitus, der die pervicacia
der Rigoristen ablehnte, und der Historiker, der der Ein-
sicht zuneigte, dass man das relative Gut der eigenen Zeit
bejahen miisse, weil das Absolute nicht zu haben sei (vgl.
Dial. 41,5: Maternus), verrdt eine wodestia, mit der er nicht
alleinstand. Sein relativierender Grundgedanke verbindet
thn mit dem Josephus-Autor, dem er, falls dieser mit
Fabius Rusticus identisch sein sollte, auch personlich nahe-
gestanden hat 54; in Fabius verehrte Tacitus den eloguentis-
simus auctor recentium (Agr. 10,3). Bei aller Hintergriindig-
keit ist auch in der flavischen Zeit die grosse Historiogra-
phie kein Medium des Widerstandes. Es verdient in diesem
Zusammenhang auch die gattungsgeschichtliche Tatsache
Beachtung, dass der Ruhm der stoischen Mirtyrer in Bio-
graphien und Biographienreihen seinen literarischen Ort

52 Wie das honestumn der Stoiker: Tac. Hist. IV 5, 2 qui sola bona quae honesta ...
adnumerant.

53 7. B. den der Herrscherwahl: H. NEsseLHAUF, “Die Adoption des romischen
Kaisers”, in Hermes 83 (1955), 477 ff.

5+ R. SymE, Tacitus, 293 f. Zusammenhang im Plinius-Kreis macht das bekannte
Dasumius-Testament (C7L VI 10229) wahrscheinlich.



84 DIETER TIMPE

fand 55 oder dass der taciteische Curiatius Maternus in der
historischen Tragodie, nicht in der Geschichtsschreibung
ausdrickt, guid... sibi debuerit (Dial. 3,3).

Trotzdem versteht sich die grosse Historiographie der
frihen Kaiserzeit als Wachter der memoria und Zensor der
facta moresque und gerit sie von da aus in kritische Distanz
zu ihrer Epoche. Es fragt sich, wie das Nebeneinander
eines objektiven Gegensatzes und des Fehlens aktiver
Opposition zu verstehen ist und was er fir den Prinzipat

besagt.

II

Die Titigkeit des Historikers hingt ab von der Mog-
lichkeit, historisches Wissen gewinnen, dartiber verfiigen,
es gestalten und veroffentlichen zu konnen. Sie setzt damit
einen Komplex von Bedingungen voraus, der sich nicht
von selbst einstellt und eher selten zusammenkommt. Denn
es bedarf eines gedanklichen Orientierungsrahmens, durch-
dachter Prinzipien und anerkannter Wertmasstibe, um
geschichtliche Erfahrung kohirent zu ordnen und sprach-
lich darzustellen, es bedarf aber auch im politischen und
sozialen Bereich einerseits des Freiheitsspielraums, anderer-
seits des Impulse, um relevante Kenntnisse zu sammeln und
den aus ihnen erhobenen Zusammenhang ungefihrdet
einem Publikum zu unterbreiten. In Rom haben sich diese
Bedingungen nur in der senatorischen Offentlichkeit des
Stadtstaates schlissig zusammengefunden. Hier haben die
Erfahrungen und Werte, der Horizont und die Masstibe
der Aristokratie in spannungsreicher Verbindung mit grie-

55 Plut. Caz. Mi. 37; Dio Cass. LXVII 13, 2; Tac. Agr. 2, 1; Suet. Dom. 10, 3;s.
W. RICHTER, art. c¢it. (supra Anm. 6), 304.



GESCHICHTSSCHREIBUNG UND OPPOSITION 85

chischen literarischen Formen und Konzepten eine
historiographische Tradition begriindet, die eine politische
Funktion gewann, damit ihre soziale Basis verbreiterte und
ihre formale Entwicklung vorantrieb. Diese Geschichts-
schreibung beruhte im Kern auf dem existentiellen Zusam-
menhang von politischer Kompetenz und historischer
Autoritat, dem Wirkungszusammenhang von literarischer
Reflexion und praktischer Belehrung, Erziehung und Pro-
paganda und schliesslich der Kontrolle personlicher Ab-
sichten durch die politische Offentlichkeit.

Diese Beziechungen hat der Prinzipat aufgelost oder
zumindest in Frage gestellt, nicht schlagartig, aber tiefgrei-
fend, und das ldsst sich zunichst und prinzipiell am Pro-
blem der Information erkennen. Wenn es auch unter repu-
blikanischen Voraussetzungen keine egale und unbe-
schrinkte Information gegeben hatte und umgekehrt die
Informationsmoglichkeit in der Kaiserzeit nicht aufthorte,
so verhielt sich doch das Informationsmonopol des Kaisers
zu den Informationsmoglichkeiten eines senatorischen Hi-
storikers jetzt wie das Machtmonopol des Kaisers zu den
politischen Wirkungsmoglichkeiten der Senatoren. Der
geschichteschreibende Senator tand sich beinahe in die
Rolle eines nichtsenatorischen Autors friherer Zeit vet-
setzt: er verfugte nicht mehr tber den Zugang zum Wissen
von der res publica, das seine Vorginger giunstigentalls
hatten haben koénnen. In diesem Sinne nennt Tacitus (//zsz.
I 1,1) als gewissermassen generellen Grund der wveritas

infracta — noch vor den individuelleren der /ibido und des
odinm gegen die Herrschenden — die znscitia rei publicae ut
alienae.

Unter den Vorgingern des Tacitus hat der Dio Cassius
LIIT 19 zugrundeliegende Autor > das Problem am einge-
hendsten dargelegt. Das Wissen tiber die Geschichte hingt

% F. MiLLar, A Study of Cassins Dio (Oxford 1964), 37 f.; R. Syme, 7acitus,
272 f.; D. Fracn, Eimnf. in die rim. Geschichtsschreibung, 162.



86 DIETER TIMPE

danach von der Offentlichkeit des Informationsflusses ab.
In der Republik gab es sie, subjektive Einseitigkeiten wur-
den durch die Konkurrenz der Historiker und den Riick-
oriff auf die authentische wemoria, das Primarmaterial der
Senatsakten und commentarii, korrigiert. Diese Offentlich-
keit haben die Kaiser aufgehoben, die Folge davon sind
Geheimhaltung, Gertichtemacherei und Unsicherheit.
Uberall (in Rom, den Provinzen und im Ausland) wissen
nur noch die Titer selber zuverlissig Bescheid — ndmlich
iber ihre jeweils eigenen Taten, und auch wer diesen
Sachverhalt durchschaut, kann i1thn nicht indern, weil er
cine Folge der gewandelten Verhiltnisse selber ist; der
Prinzipat stellt also die Geschichtsschreibung bisheriger
Form in Frage, und der Autor erklart folgerichtig, er werde
nur berichten, was allgemein bekannt geworden sei ohne
sich fur die Richtigkeit verbiurgen zu konnen. Nur aus-
nahmsweise, gleichsam durch Extrapolation von zufillig
einmal personlich Bekanntem (also von Stichproben) aus,
ist eine Einschatzung des Wahrheitsgehaltes der verotfent-
lichten memoria moglich.

Wer solchen Gedanken nachhing, formulierte damit
eindringendere und grundsatzlichere Kritik am Prinzipat
als wer eine Cato-Buste bekranzte oder einen kaiserlichen
Ginstling attackierte, wenngleich er sich der unmittelbare-
ren Gefihrdung mit derartigen Demonstrationen aussetzte.
Zweifellos haben prinzipielle Erwigungen dieser Art auch
die Vorginger des Tacitus in flavischer Zeit beschiftigt.
Bei Tacitus steht jedoch die Informationsproblematik nicht
im Vordergrund, sie ist hier Teil einer umfassenderen, aber
nicht weniger kritischen Analyse der geschichtlichen Reali-
tat: diese selbst ist seit Augustus anders geworden, nimlich
armseliger und unerfreulicher, weil die principes die Taten
und den Ruhm der alten Zeit nicht meht zulassen 57. Da die

37 Ann. IV 32-33; s. R. SyME, Tacitus 1 374; 11 474. Zum Masstab des dignum
memoratu: Agr. 1, 2; Hist. 11 24, 1; und dhnl. ofter, z.B. Ann. XIII 31, 1 (res



GESCHICHTSSCHREIBUNG UND OPPOSITION 8 7

facta moresque clarorum virorum den eigentlichen Gegenstand
der grossen Geschichtsschreibung bilden, kann diese unter
den Bedingungen des Prinzipats geradezu zum Erliegen
kommen. Die Gefahrlichkeit eines selbstindigen Urteils,
das vom Monarchen als Herausforderung empfunden wer-
den mag, macht die Geschichtsschreibung ausserdem fiir
anspruchsvollere Kopfe uninteressant, peinlich oder ris-
kant 8. Sicherlich sind das alte Gedanken der Zeitkritik,
die Tacitus mit den herkdmmlichen Zweckbestimmungen
der historiographischen Theorie und dem traditionellen
Selbstverstindnis der rémischen Geschichte verbindet. Der
Nutzen namlich, den es hat, triviale, einféormige oder trau-
rige Vorginge zu berichten, ist gering und steht in keinem
Verhiltnis zu Erkenntnisbemiihung und Selbstgefihrdung
des Historikers 3. Aber das Zeugen- und Zensorenamt des
Historikers bleibt bestehen (Agr. 1), ja ist notiger denn je,
wenn auch schwerer zu erfiillen, weil dieses Amt kaum
noch einen sozialen Ort in der Welt hat. Von den Anschau-
ungen der stoischen Biographen unterscheidet die des Taci-
tus (und andere Historiker) insoweit vermutlich nur die
weniger starre Fixiertheit auf Themen, Probleme und
Urteile: es gibt das relative Recht der neuen Zeit, es gibt
Bewihrung nicht nur im tragischen Untergang, und es gibt
die Hoffnung auf praktisch ertrigliche Zustinde.

Wie Seneca dem Cremutius Cordus als hochstes Ver-
dienst nachrihmte, fur die corrupta rerum fides gesorgt zu
haben (Dial. VI, Marc., 1, 3), so gilt der unabhingigen
Historiographie die Verfalschung der historischen Waht-
heit unter den besonderen Bedingungen des Prinzipats als

illustres). Der Kontrastbegriff parva... levia memoraty (Ann. IV 32, 1) ist natiirlich
kiinstlich digna memoratu (memoriae) nachgebildet.

- ING 4 VL6 %

3 Tac. Anmn. XV 16, 2 neque aliam defensionem...; V1 38, 1 quo requiesceret
animus...



38 DIETER TIMPE

thr kardinales Problem, der Schutz der fides rerum nicht nur
als traditionelle, sondern auch als brennend aktuelle Auf-
gabe . Der Anspruch, die memoria zu schitzen, konnte
den Historiker in Konflikte bringen, wenn auch gewiss
nicht zwangsldufig ¢!, Natiirlich ergaben sich solche Kon-
flikte nicht aus dem Dissens mit einem etwa als verbindlich
erklarten Geschichtsbild oder auch nur aut Grund misslie-
biger allgemeiner Meinungen, sondern allenfalls aus Urtei-
len und Bewertungen tiber Personen oder Vorginge 2. Die
flavischen Kaiser verfolgten jedoch hochstens oppositio-
nelle Philosophen und Astrologen, aber keine Historiker ¢3
und sie interessierten sich anscheinend, von den autobio-
graphischen Aspekten abgesehen, wenig fir das genus 04,
Die Verstrickungen, die den beriihmten Stoikern das Mar-
tyrium eintrugen, oder die Bedrohung, die sich tber dem
taciteischen Maternus zusammenzuziehen scheint %5, konn-
ten zwar, wie der Untergang des Cremutius Cordus, als
Opfer fiir die historische Wahrheit ausgelegt werden, fir
die Anklager und Richter handelte es sich zweifellos um
fassbarere Delikte. Von einem Cremutius Cordus der flavi-
schen Zeit ist nichts bekannt. Daraus ergibt sich eine

0 Seneca, De vita patris fr. 15 Haase: ... eius historias ab initio bellorum civilinm, unde
primum veritas retro abiif, entspricht Tac. Flist. 1 1, 1 (nach Fr. KLINGNER, Rim.
Geisteswelt 5, 492).

6t Plin. Nai. praef. zo.

62 Vgl. die Purifizierungen, die an Cremutius Cordus’ Geschichte vorgenommen
waren: Quint. /nst. X 1, 104, die Selbstzensur, die T. Labienus und Timagenes
tbten (supra Anm. 24 f.) und die ‘Meliorierung’, die Maternus (Tac. Dial. 3, 2)
zugetraut wird.

63 R. MACMULLEN, op. ¢it. (supra Anm. 7), 46 ff.

04 Vespasians Autobiographie rechtfertigte natiirlich die Usurpation und den
Birgerkrieg: H. PErErR (Hrsg.), A/RR II p. cxxxxiir f. Interesse an Literatur:
Suet. esp. 18 (Rhetoren und Dichter von Vespasian begtnstigt); Dom. z20:
liberalia studia imperii initio neglexit ... numquam tamen aul historiae carminibusve
noscendis operam ullam ... dedit.

65 Wenn er mit dem Sophisten (Dio Cass. LXVII 12, 5) identisch ist; s. R. SymE,
Tacitus, 799.



GESCHICHTSSCHREIBUNG UND OPPOSITION 89

Inkommensurabilitit der Betrachtungsweise: senatorische
Kritiker fanden, dass der Prinzipat die Bewahrung der
memoria an sich bedrohte, tyrannische Kaiser ihren uner-
schrockensten Verteidigern das Leben nahmen und unab-
hingige Geschichtsschreibung dariber tberhaupt ver-
stummte. Verteidiger des Systems mochten bestreiten, dass
loyale Geschichtsschreibung offentlichen Anstoss erregen
konne, in einem geschichteschreibenden Feind des Kaisers
der Historiker verfolgt werde und princeps und Geschichts-
schreibung tberhaupt mehr als kontingente Berithrungen
hitten. Die Probleme, die Historiker mit dem Prinzipat
hatten, ergaben sich offenbar aus dem Anspruch der Sena-
toren, selbstindige Traditions-, Legitimitits- und Autori-
tatsquelle zu sein, und sie bestanden oder entstanden,
solange in solchem Anspruch politischer Zindstoff lag.
Das Konfliktspotential bestand auch ohne alle oppositio-
nelle Aktivitat allein in solchem Selbst- und Geschichtsver-
staindnis. Die Geschichtsschreibung als Gattung war viel-
leicht dafir kein so selbstindiger und zentraler Bereich, wie
es die weitausholenden Gedanken der taciteischen Prooe-
mien nahelegen; aber es ging in thr darum, ob die Erben
der republikanischen Tradition die Kaiser der Vergangen-
heit und Gegenwart vor ithr Tribunal ziehen konnten.
Die senatorischen Historiker wollten res gestae populi
Romani darstellen, den wahren Zusammenhang der Ereig-
nisse aufklaren, dem richtigen Urteil tber Sachen und
Menschen Geltung verschaffen. Darin tfanden sie sich durch
mangelnde Kenntnis und Gefihrdung des unabhingigen
Urteils, ja durch Schwinden des historischen Sachverhalts
selbst gehindert. Diese Auffassung bestand in der frihen
Kaiserzeit ungeachtet teilweise reicher Kenntnisse (etwa
tber die Burgerkriege), der relativen Seltenheit personli-
cher Verfolgung von historischen Autoren und dem unbe-
zweifelbaren Vorhandensein ruhmwiirdiger zeitgendssi-
scher Ereignisse und zngenia, weil der alte Zusammenhang



Q0 DIETER TIMPE

zwischen Senatsoffentlichkeit und historischem Wissen
nicht mehr bestand und das historische Urteil seine fruhere
politische Wirkung nicht mehr entfalten konnte.

Im aussenpolitischen Bereich hatten in der Republik
Feldherrnberichte, Triumphe und Senatsakten, Wahlreden
und autobiographische Darstellungen, schliesslich daraus
schopfende historisch-ethnographische Literatur fir eine
gewisse, wenn auch einseitige Information gesorgt, oft
floss sie auch aus kontroversen Quellen und Standpunkten.
In der Kaiserzeit gab es solche Moglichkeiten weit weniger,
obwohl dieser Bereich der offentlichen Kenntnisnahme
nicht grundsitzlich entzogen war. Insbesondere hatte for-
mell der Kaiser als Prokonsul dem Senat Uber seine Tatig-
keit zu berichten wie fruhere Prokonsuln ¢, Freilich konnte
ithn niemand dazu zwingen oder inhaltlich kontrollieren.
Unterrichtete er, aus welchen Grunden immer, den Senat
unzulinglich oder unzutreffend, so trat das Detizit nach
aussen nicht in Erscheinung; es konnte so scheinen, als
giabe es nicht mehr und anderes zu sagen. Die Schmeichler
mochten diesen Eindruck unterstiitzen, und wer es anders
beurteilte, setzte sich dem Verdacht der Boswilligkeit aus.
Es war wahrscheinlich schwer oder tiberhaupt nicht sicher
festzustellen, wie es z.B. um das tatsachliche Ergebnis der
Feldziige des Germanicus in Germanien stand oder wann
wirklich Britannien bezwungen heissen konnte; diese
Schwierigkeit war dann am grossten, wenn das kaiserliche
Prestige mit den Ereignissen unmittelbar verbunden war 67,
Die zufillige Information Einzelner wurde in der Regel
kein offentliches Wissen, aber jeden kritischen Beobachter
musste die Verallgemeinerung eigener Zufallserfahrungen

66 Th. MoMMSEN, Rimisches Staatsrecht 11 (Leipzig 31887), 956.

67 Caligulas Germanenkrieg (Suet. Cal. 43-45; Dio Cass. LIX z21,2-22,4) oder
Domitians Chattenkrieg (H. von Perrikovrits [Hrsg.|, Rbeinische Geschichte 1 1
[Disseldotf 1978], 79; 313 f.) sind deshalb nach ihrem militarischen und aussen-
politischen Effekt besonders unklar.



GESCHICHTSSCHREIBUNG UND OPPOSITION 91

generell misstrauisch machen und tberall unbekannte Hin-
tergrinde vermuten lassen. Wiahrend die fassbare Realitit
schrumpfte, wuchs die Aura der Gertichte. Im Inneren hat
bekanntlich die domus Caesaris und ihr undurchsichtiger
Einfluss immer zu Spekulationen und Verdichtigungen
Anlass gegeben. Hier schrumpfte nicht ein Sektor des
offentlich Bekannten, sondern die wachsende politische
Bedeutung eines privaten, von Haus aus und von Rechts
wegen der Offentlichen Kenntnis entzogenen Sektors
machte dessen Unkenntnis bemerkbar; die Historiker
waren beiden Phanomenen gegentiber gleich hilflos. — Wo
es weniger um die Feststellung der Vorgiange als um das
moralische Zeugnis des Historikers ging, nidherte sich die
Geschichtsschreibung der Biographie und der exitus illust-
rinm virorum-Literatur %8 sie konnte hier zum Bekenntnis,
zur Mirtyrerehrung und tragischen Gegengeschichte wet-
den, aber hatte es schwer, den re; publicae nsus (Tac. Agr.
42,4) damit zu verbinden.

Es ist klar, dass sich hier uberall die Probleme einer
Geschichtsschreibung andeuten, deren Grundlagen und
Masstabe in Widerspruch zu einer veranderten Realitit
geraten waren. Da sich diese Realitit aber hinter dem
Anspruch verbarg, nur das wiederhergestellte Alte zu sein,
tehlte trotzdem weithin die Voraussetzung fir eine syste-
matische Auseinandersetzung mit dem und eine Opposition
gegen das Herrschaftssystem. Es fragt sich nun schliesslich,
welche Folgen sich aus diesem Verhiltnis ergaben.

Die traditionell verwurzelte Historiographie war wenig
in der Lage, den Verlust an Erfahrungswirklichkeit zu

%8 S, F. Marx, “Tacitus und die Literatur der exitus illustrium virorum”, in
Philologus 92 (1937), 83 ff.



02 DIETER TIMPE

kompensieren. Die Weite der erfahrbaren Realitit (die
Grosse des Imperium, die Fille der Ereignisse) galt nur als
cin weiteres Moment der Desorientierung . Obwohl das
Kenntnismonopol des Kaisers beklagt wird, sehen die
Historiker in der Grosse der Erfahrungswelt keine Chance
des Ausgleichs, sondern eine Quelle der Irritation. Reduk-
tion auf das Wesentliche und Ausscheiden des Irrelevanten
scheinen fir Tacitus wichtiger als die Erschliessung neuer
Erfahrungsmoglichkeiten oder die Interpretation anderer
Wirklichkeitsbereiche. Das Interesse an Weltkenntnis bleibt
cher gering, und die historische Realitdt ist fir den romi-
schen Historiker der Kaiserzeit kein homogener Stotf, wo
der Kenntnismangel in einem Bereich durch Erschliessung
cines anderen ausgeglichen werden konnte.

Der relative Mangel an Information und Kenntnis von
Zusammenhangen hat also nicht in der Weise herausfor-
dernd gewirkt, wie es in ecigengesetzlicher Tatsachenfor-
schung der Fall zu sein ptlegt. Der Grund scheint darin zu
liegen, dass die romische Geschichtsschreibung der Er-
kenntnis der Tatsachen an sich, die sonst unbekannt blie-
ben, diese Selbstindigkeit nicht einrdumt, sondern sie ein-
bettet in autoritatives Urteil. Tacitus zeigt sich wie andere
auch an der nichternen Authellung konkreter Sachverhalte
sehr wohl interessiert und ist dazu auch imstande, am
aufschlussreichsten wohl in den Historien, deren Stoff viel-
fach erst nach 96 fret erértert werden konnte; die Behand-
lung des jungen Domitian in der Endphase des Kampfes
um Rom im Winter 69 gibt etwa einen Eindruck davon 70,
In anderen Fillen war solche Forschung nicht moglich oder
nicht aussichtsreich. Die Darstellung des Piso-Prozesses

80 Dig Cass. LIII 19. 4.

0 Tag. Hist. M1 505 693 74, 15 86, 3; Suet. Dom. 1; 2 f.: Die Cags: LXV 19, 2-43
Jos. Bell. Jud. IV 641; 646; Mart. V 5, 7; s. A. BRIESSMANN, 0p. cit. (supra Anm.
38), 69 ff.



GESCHICHTSSCHREIBUNG UND OPPOSITION 03

unter Tiberius 7! zeigt eine besondere Hiaufung von indi-
rekten Urteilen, Stimmungsbildern und Meinungen, aber
keinen entschiedenen Versuch, diese Vorginge noch von
Grund auf zu durchleuchten. Die Ausbreitung von Ge-
sichtspunkten, Argumenten und opinzones scheint hier auch
ein Mittel zu sein, dem schwachen Tatsachenbestand Rech-
nung zu tragen. Tatsachenfeststellung war eine unverzicht-
bare Aufgabe des Historikers, aber Geschichtsschreibung
doch mehr als die Synthese von Einzelforschung. Tatsa-
chenforschung findet ein unauftilliges Ende, wo es damit
nicht weitergeht und wird im grosseren oder kleineren
Rahmen eingebettet in urteilende Bewertung.

Oft findet sich eine solche ausgedriickt in der Kompo-
sition oder in den Proportionen der historischen Darstel-
lung. Dafur liefert der oben erwihnte Bericht tber die
Ermordung Caligulas bei Josephus mit seinen Anspielun-
gen und seinem beziehungsreichen Aufbau ein Beispiel. Die
Breite der Behandlung des Bataveraufstandes bei Tacitus 72
erklirt sich aus der Deutung des Bataverkrieges als bellun:
mixtum 3. Die Proportionen der Darstellung dricken
offenbar das genuin taciteische Urteil aus, dass ein Birger-
krieg, der sich im nichtbtrgerlichen Bereich ein neues
Potential erschliesst, damit eine andere, gefihrliche Dimen-
sion gewinnt, dass umgekehrt die Krifte der Provinzen
und Grenzraume, in den Burgerkrieg geworfen, der Aus-
einandersetzung eine neue Qualitit geben und den Vorgan-
gen an der Rheinfront deshalb besondere Bedeutung
zukam.

Es sind subtile Mittel, mit denen ein Historiker, auch
wenn er sich durch Informationsmangel und Gefihrdung

1 Tac. Ann. 111 8-18; Suet. Cal. 2; Tib. 52, 3; Dio Cass. LVII 18, 9; Jos. Ant.
Jud. XVIII s4; s. R. Syme, 7acitus, o1 f.

72 Aufschlussreich der Vergleich mit den ganz anderen Proportionen des jidi-
schen Krieges.

B Hist. 11 69, 1 mit I 2, 15 s. A. BRIESSMANN, ap.cit. (supra Anm. 38), 99 f.



04 DIETER TIMPE

des freien Urteils behindert fand, selbstindige und kritische
Meinungen zum Ausdruck bringen konnte. Relativierung
von Standpunkten, Anspielungs- und Beziehungsreichtum
von Reden, Kontrastierung von Haltungen und Meinun-
gen mit der Wirklichkeit, distanzierende Vorbehalte gegen
Tatsachenannahmen und andere Darstellungstechniken ge-
horten zum Repertoire von Ausdrucksmoglichkeiten, die
die Geschichtsschreibung der frihen Kaiserzeit verfeinert
und bis zum taciteischen Stil gesteigert hat. Daraus, dass
auch ein tyrannischer princeps und seine Parteiginger dage-
gen wenig ausrichten konnten, erklirt sich, dass noch die
bewegteste Anklage gegen die geistige Unterdriickung der
domitianischen Herrschaft (Tac. .Agr. 2) dem Regime keine
Verfolgung oppositioneller Historiker nachsagen konnte
und sich trotz eines grossen Potentials oppositioneller und
kritischer Gedanken die aktuellen politischen Konflikte an
anderen Themen oder anderen Anladssen entziindeten.
Zwei Entwicklungsrichtungen der Historiographie
werden von hier aus sichtbar. — Die erste kann als Ten-
denz zum Subjektivismus umschrieben werden. Der Histo-
riker sollte (Tac. Hist. 1 4, 1) die zufillige Geschehens-
oberfliche aus dem ursichlichen Zusammenhang der Dinge
erkliren. Wenn aber viele Sachverhalte nicht so aufgeklart
werden konnten oder durften wie es winschenswert war,
dann wuchs der Intuition und Kombination des Autors mit
Hilfe allgemeinen politischen und gesellschaftlichen Hinter-
grundswissens und vor allem mit Hilfe psychologischen
Verstindnisses eine erhohte Bedeutung zu. Andererseits
wollte der Historiker mit zensorischem Urteil korrigieren,
wo die Zeit aus Unkenntnis und Neid die wahren Werte
verkannte. Daftir aber waren die Masstibe nicht mehr
selbstverstindlich und allgemeingiiltig genug, wenn z.B.
stoische Kompromisslosigkeit als vorbildliche Bewihrung
der virtus oder auch als unnotige Provokation beurteilt, in
einer Eroberung die Erfullung des Herrschaftsauftrages



GESCHICHTSSCHREIBUNG UND OPPOSITION 95

oder auch die Ausdehnung der Unfreiheit gesehen werden
konnte. Aus verschiedenen Griinden ging die objektive
Kontrollierbarkeit der historischen Aussage zugunsten der
vielleicht suggestiven, aber jedenfalls autoritativen person-
lichen Deutung zuriick. — Damit war die andere Tendenz
zur intellektuellen und sozialen Verengung verbunden.
Geschichtsschreibung mobilisierte keine offentliche Mei-
nung und beeinflusste das Bewusstsein breiter Kreise nicht,
die hochvoraussetzungsreiche Gattung wandte sich an
Kenner und wirkte, wie das Schutzbedurfnis es auch nahe-
legt, durch indirekte und traditionsbezogene Mittel, bildete
diese aber auch entschieden aus. Wire Hadrian ein neuer
Domitian geworden, hatte sich vielleicht ein Ankliger an
den maliziosen Ausserungen des Tacitus die Sporen zu
verdienen gesucht. Aber in der Hauptsache schitzten ihn
und seinesgleichen nicht die felicitas temporum, sondern die
praktische Loyalitit und die sich selbst verschlisselnde
Esoterik einer anspruchsvollen Darstellungsweise, die
breite Wirkungen nicht haben konnte. Die dusserste Stei-
gerung der Moglichkeiten in einer Richtung liess auch
kaum noch eine Fortsetzung zu.

Die oppositionellen Aspekte der Geschichtsschreibung
sind an die republikanische Freiheitsideologie gebunden.
Man kann sie von der Geschichte der Gattung in der
Kaiserzeit, von der politischen Relevanz ihrer Gedanken
oder von der sozialen Rolle ihrer Schreiber und Leser her
betrachten. Dabei zeigt sich, dass die Historiographie eine
literarische Opposition gegen die Herrschaftsorganisation
und die etablierte Macht nicht reprisentieren konnte, weil
es thr sowohl an der politischen Zielvorstellung wie an der
Breitenwirkung fehlte; ihr republikanisches Traditionsgut
und Oppositionspotential liessen fast immer auch die Ver-
sohnung mit der Gegenwart zu.



906 DISCUSSION

DISCUSSION

M. Giovannini: N’estimez-vous pas que I'image qui nous a été trans-
mise des divers empereurs dépend dans une large mesure de I'attitude de

leurs successeurs a leur égard?

M. Timpe: Ich stimme Thnen gern zu: im allgemeinen wurde das
geschichtliche Urteil iiber die Imperatoren bald nach ithrem Tode fixiert
und blieb verbindlich fir die folgende Zeit (bei Augustus liegen die
Dinge etwas anders). Spitere Autoren haben nicht — in der Art moder-
ner historischer Forschung — unternommen, durch Rickgang aut die
Quellen und neue Synthese der gesicherten Tatsachen ein besseres Bild
der Geschichte zu schaffen; sie blieben vielmehr abhingig von ihren
Vorgingern, korrigierten sie allenfalls in Hinzelheiten oder unternah-
men, wie Tacitus und wahrscheinlich auch andere senatorische Histori-
ket, aus dem vorgegebenen Material neue Deutungsaspekte zu gewin-
nen. Der Biograph Sueton hat zwar viel Material studiert und den
Zugang zu den Quellen gesucht, aber eine unabhingige historische
Synthese auch nicht angestrebt. Es ist nicht zu verkennen, dass das Bild
der Ubetlieferung damit entscheidend durch Zufilligkeiten geformt

ist.

M. Raaflaub: Zwei Aspekte scheinen mir bedenkenswert. Erstens
hat Herr Timpe sich eingehend zu den objektiven Schwierigkeiten der
Geschichtsschreibung unter den gewandelten Verhiltnissen des Prinzi-
pats gedussert, wobei er die bekannte Stelle bei Dio (LIII 19) interpre-
tierte, Tacitus’ Klage Uber die inscitia rei publicae ut alienae zitierte und auft
Agricolas Verhalten nach seiner Rickkehr aus Britannien hinwies. Ganz
abgesehen von der Frage, ob der Senat wirklich so schlecht informiert
war (die Verhiltnisse unter den Severern dirften da vielleicht doch
anders gewesen sein als die im 1. Jhdt.), muss man m.E. unterscheiden
zwischen Informationen iiber die Ereignisse und solchen tber den Ent-

scheidungsprozess in der Umgebung des Kaisers. Wihrend der letztere



GESCHICHTSSCHREIBUNG UND OPPOSITION 97

wohl wirklich weitgehend der Offentlichkeit entzogen war, war Kennt-
nis tber die Ereignisse auf verschiedensten Wegen zu gewinnen. Denn
die Ausfihrenden und Handelnden waren ja Senatoren und Ritter, die
nach Beendigung ihres Auftrages nach Rom zurlckkehrten. Man hatte
sie also befragen und auf diesem Wege auch ber die Erlebnisse friherer
Generationen Wesentliches erfahren kénnen. Wenn wir den Informa-
tionszuwachs seit dem Zweiten Samnitenkrieg zugrundelegen, der sich
in den annalistischen Quellen seit Fabius Pictor spiegelt, vermochte die
Erinnerung etwa drei Generationen zu uberspannen; das Regime des
Tiberius wire also solcher Erkundung durch ‘Interviews’ noch zuging-
lich gewesen. Ls fragt sich deshalb, warum die senatorischen Historiker
solche Alternativmethoden der Informationsbeschaffung nicht stirker
ausgeniitzt haben. War es allein der Zwang des in ihrer Gattung Ubli-
chen, der sie daran hinderte?

Zweitens wundere ich mich, weshalb Velleius als prokaiserlicher
Historiker so allein steht. Wenn ich mich nicht tdusche, waren praktisch .
alle Vorginger des Tacitus, von denen wir wissen, den principes gegen-
Uber kritisch oder bestenfalls neutral eingestellt. Dabei bestand doch seit
Alexander dem Grossen in der Hellenistischen Welt eine lange Tradition
panegyrischer Geschichtsschreibung, die auch von den spatrepublikani-
schen Grossen aufgegriffen wurde: man denke an Ciceros Bemitihen,
einen Historiker zur Verherrlichung seines Konsulats zu veranlassen,
oder Augustus’ stindiges Dringen in dieser Richtung. Weshalb wissen
wir so wenig dariiber, wie sich dies ins Prinzipat hinein fortgesetzt hat?
Und weshalb sind nicht von prokaiserlichen Autoren der Mythos und
die spitrepublikanische Geschichte auch zugunsten der principes und des

Prinzipats interpretiert worden?

M. Timpe: Die Unterscheidung zwischen Ereignissen und Entschei-
dungen ist theoretisch gewiss zutreffend (es gibt Bereiche, wie Aussen-
politik, wo sie nicht leicht auseinanderzuhalten sind), und auch der
Folgerung, dass die ersten leichter in Erfahrung zu bringen waren als die
zweiten, mochte ich nicht widersprechen. Gleichwohl gibt es die selb-
stindige Recherchierung — tuber Einzelfragen (in denen auch Tacitus sie

ibt) hinaus — insbesondere die systematische Ausnutzung mindlicher



98 DISCUSSION

Informationsmoglichkeiten als Grundlage der Gewinnung einer unab-
hingigen geschichtlichen Anschauung m.E. nicht. Neben den Barrieren
der Gattungstradition mag das seinen Grund darin haben, dass es ver-
mutlich ein sehr ungewohnliches, darum Misstrauen erregendes und
Gefihrdung provozierendes Verfahren gewesen wire, durch systema-
tische Befragung von zeitgenossischen Erben und Nachfahren fritherer
Akteure die historische Wahrheit mosaikartig wie ein Reporter zuriick-
zugewinnen. Quelle der Geschichte ist nun einmal primir die pwblica
memoria und hochstens subsididr die privata.

Ich halte in der Tat Velleius fir einen zufillig erhaltenen Reprisen-
tanten adulatorischer Zeitgeschichtsschreibung. Sicherlich hat es aber
den jeweiligen Kaisern gegeniiber panegyrisch eingestellte Historiogra-
phie in weit grosserem Umfang gegeben; z.B. ist proflavische
Geschichtsschreibung, von der sich Tacitus distanziert (Hisz. 11 101),
erkennbar (und gibt vielleicht die Dichtung der flavischen Zeit einen
Begriff von ihrer Tendenz). Aber die Selektion nach dem Tode der
Kaiser wird im allgemeinen dazu geflihrt haben, dass diese Produktion

rasch wieder verschwand.

M. Momigliano : Tacitus comes at the end of one of the most exciting
periods of ancient historiography: the period in which people like
Trogus Pompeius, Velleius Paterculus, Flavius Josephus and finally
Plutarch (to speak only of sutviving authors) brought new points of
view to the attention of the ruling class of the Roman Empire. It was not
a period of simple transmission of respectable traditions; it was a period
of active research, of conflicting opinions. To this world Tacitus of
course belongs. The results are obvious. He transformed the old annal-
istic tradition; he paved the way to Dio Cassius and Ammianus Mat-
cellinus. In his world there were great possibilities for information; and
a historian was free to choose his sources. We are not surprised that
Tacitus did not study either Flavius Josephus or the Acts of the Pagan
Martyrs.

M. Bowersock: The investigation and interpretation of late republi-

can and triumviral history in the early empire was evidently a way of



GESCHICHTSSCHREIBUNG UND OPPOSITION 99

making oblique criticism of the present. Timagenes, Cremutius Cordus,
Lucan come readily to mind. And in this area of historiography there
was clearly an opportunity for research. The redaction of the correspon-
dence of Cicero—wherever precisely one wishes to date it—is an impot-
tant aspect of the early imperial evaluation of the struggles of the late

republic.

M. Giovannini: Comme M. Raaflaub, je ne pense pas que l'accés a
I'information ait été aussi difficile que le prétend M. Timpe. Les grandes
questions de la gestion de Pempire, qu’il s’agisse de "'administration de
I'Italie, des provinces, de la défense des frontieres ou de la politique
étrangere, semblent avoir été discutées librement au Sénat, et je ne vois
pas pourquoi 'empereur aurait refusé de donner les informations ou
précisions qu’on lui demandait. Tout cela était enregistré dans les Actes
dn Sénat, que tout sénateur pouvait consulter. Par ailleurs, il ne faut pas
oublier le consilium principis, dont les membres devaient connaitre tres
exactement ’état des affaires publiques. Et je ne vois pas pourquoi les
membres de ce Conseil n’auraient pas transmis a ceux de leurs pairs qui
le désiraient des informations sur des questions d’intérét général. Je
rappellerai — pour prendre un exemple concret — que Tacite a pu
disposer de renseignements trés précis sur 'interrogatoire des membres
de la conjuration de Pison par Néron. A plus forte raison a-t-il da
pouvoir accéder a des renseignements sur des délibérations du consilinm

principis concernant des problémes moins ‘bralants’.

M. Ec¢k: Herr Raaflaub hatte gefragt, warum Tacitus nicht zur
Tatsachenermittlung auf die Moglichkeit des ‘Interviews’ zuriickgegrif-
fen habe. Herr Timpe fand die Erklirung in der Gefahr, die fur den
Untersuchenden dadurch entstanden wire. Doch scheint mir diese
Erklirung nicht gentigend zu greifen. Denn riickwirtsgewandt war fast
jede Form von Kritik moglich, was auch die Kaiser selbst nicht uner-
heblich getan haben. Claudius bt sogar offentlich Kritik an seinen
Vorgingern und liess diese Kritik in Inschriften publizieren. Tuvenal
nimmt sicher nicht die Beispiele aus seiner eigenen Zeit, sondern aus der

flavischen, vor allem aber aus der neronischen Zeit. So wire es sicher



100 DISCUSSION

auch fir den forschenden Historiker moglich gewesen, sich tber die
Nachkommen von frither politisch Handelnden Informationen zu ver-
schaffen. Gefahr, jedenfalls von seiten des gegenwirtigen Herrschers
wire daraus kaum erwachsen. Wenn dies trotzdem im grosseren Umfang
nicht geschah, dann ist der Grund doch wohl eher, wie Herr Raaflaub es
sah, in der Gebundenheit an traditionelle Formen historischen Forschens

zu suchen.

M. Zebnacker: La conclusion de la satire-programme de juvénal (1,
170-171) et la curiosité¢ d’esprit de Suétone suggcerent en effet que 'on
pouvait des lots enquéter sans risque sur tous les empereurs du 7 siecle
jusqu’a Domitien. S’il se dégage de I'ceuvre de Tacite — des Awnnales
plus, au demeurant, que des Fistoires — une incontestable impression de
secret, ne peut-on penser que c’est la un trait propre a l'art de cet
historien, qui suggere ainsi 'atmosphere des régnes de Tibere ou de
Néron? Dans une lettre a Titius Aristo (Epist. VIII 14), Pline le Jeune
rappelle que la servitude du temps de Domitien a engendré ignorance

du droit sénatorial chez les sénateurs eux-meémes. l.a conscience d’étre

écartés des prises de décision importantes et le sentiment — peut-étre
injuste — de ne pas étre informés comme il se devait faisaient partie des

griefs habituels des sénateurs contre les ‘mauvais’ empereurs.

M. Timpe: Die verschiedenen Beitrige mochte ich unter zwei
Aspekten zusammenfassen: die Informationsmoglichkeiten der senatori-
schen Historiker, insbesondere des Tacitus, und ihre Stellung in der
Tradition. Zum ersten geht es, wie mir scheint, weniger um die objek-
tiven Moglichkeiten eines Historikers der frihen Kaiserzeit, sich Kennt-
nis uber die Geschichte zu verschafffen, und es ist schwer zu beurteilen
(und wohl auch jeweils sehr unterschiedlich gewesen), was ein Senator
tatsichlich tber die weitere Zeitgeschichte wissen konnte; verbindlicher
ist, dass die senatorischen Historiker ein Informationsproblem empfanden
und dass sie ihre eigene Situation an der politischen Offentlichkeit von
Curie und Comitien in der Republik massen und danach beurteilten. Ich
mochte den Verzicht auf Grundlagenforschung durch personliches

Recherchieren aus Grinden der Gattungstradition nicht als Alternative



GESCHICHTSSCHREIBUNG UND OPPOSITION 101

zur Zurickhaltung wegen moglicher Gefihrdung verstehen. Sicherlich
konnte man vergangene Ereignisse und Kaiser kritisieren und acta senatus
oder andere Dossiers studieren, aber die Rekonstruktion der Geschichte
von Grund auf lag offenbar ausserhalb der Moglichkeiten und des
Interesses.

Zum zweiten mochte ich am wenigsten bezweifeln, dass Tacitus und
seine geistesverwandten Vorginger neue Gesichtspunkte einbrachten
und dass sie im kulturellen Spektrum ihrer Zeit eine produktive Stellung
einnehmen. Aber der springende Punkt ist der oppositionelle Gehalt der
Geschichtsschreibung. Dazu ist m.E. festzustellen, dass auch die senato-
rischen Historiker keine Systemopposition und politische Alternative
bieten, aber in ihrer, der Gattungstradition verpflichteten ‘methodi-
schen’ Analyse der historischen Realitit und der Bedingungen, denen
deren Erkenntnis unterlag, ein grundsitzliches und bitteres Fazit ihrer
Zeitgenossenschaft zum Ausdruck kommt. Gewiss dringte es zu neuen
Formen des historischen Forschens und Urtteilens; die Spiegelung von
Zeiten und Vorgiangen in anderen, d.h. die mittelbare Kritik der eigenen
Gegenwart durch die typologische Gleichsetzung zeitgenodssischer Er-
eignisse mit fritheren, war in diesem Zusammenhang zwar nichts grund-
sitzlich Neues (schon die republikanische Historiographie lebt davon),
wohl aber ein Verfahren, das immer wieder aktualisiert und im Lichte

seiner Erfahrungen virtuos gehandhabt werden konnte.

Mme [evick: If Trajan or Hadrian were among the readers of
Tacitus and were aware of the rest of his audience (however far that
extended beyond the social and intellectual élite) that would set up a
triangular relationship between the author, the emperor, and the rest of
his audience, that might have a practical effect on the emperor’s per-
ception of himself, his office, and his future reputation, and so on his

behaviour.

M. Timpe: Das ist ein ausgezeichneter Hinweis; die Vorstellung,
dass es eine triangulire relationship zwischen Autor, Publikum und Kaiser
gibt (statt einer zweiseitigen, bei der die Rolle des Kaisers unbestimmt
bleibt), konnte unser Bild von der politischen Offentlichkeitswirkung



102 DISCUSSION

der grossen Historiographie entscheidend verbessern, wenn es dariiber
eine Information gibe. Tacitus ist von Plinius bewundert worden, aber
unseres Wissens nicht von Trajan oder Hadrian; nur von Augustus ist
bekannt, dass er Historiker (wie Cremutius Cordus) las bzw. horte, und
wir wissen nicht, welche Wirkung das auf den princeps hatte (nach
Cremutius selbst keine negative). Die einzige bekannte Interdependenz
zwischen Literatur und principes in hadrianischer Zeit ist scherzhafter
Art: der Poet Florus erlaubte sich bekanntlich, zu dichten ego nolo Caesar
esse, ambulare per Britannos ... und erfuhr die Replik ego nolo Florus esse,

ambulare per tabernas ... (SHA, Hadr. 16, 3-4).



	Geschichtsschreibung und Prinzipatsopposition

