
Zeitschrift: Entretiens sur l'Antiquité classique

Herausgeber: Fondation Hardt pour l'étude de l'Antiquité classique

Band: 32 (1986)

Artikel: Das Gute und die Güter : zur Aktualität der stoischen Ethik

Autor: Forschner, Maximilian

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-661014

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-661014
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


IX

Maximilian Forschner

DAS GUTE UND DIE GÜTER.
ZUR AKTUALITÄT DER STOISCHEN ETHIK

I

i. Allgemeine Ethik hat es nach heute üblichem
Sprachgebrauch mit den Prinzipien von Moralität oder mit den
elementaren Merkmalen eines gelungenen menschlichen
Lebens zu tun.

i.i. Unter 'Moralität' versteht man, jedenfalls im
Deutschen, spätestens seit Kant, den Willen (unter Aufbietung
aller Kräfte) zu Handlungen, die mit universal verbindlichen,

weil rational begründbaren Normen übereinstimmen,
die frei anerkannt und nicht durch Anwendung von Zwang
durchgesetzt werden sollen b

Moralität ist im Verständnis dieser Tradition eine

allgemeingültige normative Ordnung vernünftigen Neben-
und Miteinanderlebens von Personen; eine Ordnung, die
erstens von den Normadressaten selbst gewollt, und zwar
um ihrer selbst willen und in unbedingter Weise gewollt
ist, die zweitens Grundsätze beinhaltet, nach denen die
Normadressaten sich selbst und einander als verantwortlich
handelnde Personen anerkennen und verpflichten, die drit-

1 Vgl. K.-H. Ilting, Naturrecht und Sittlichkeit (Stuttgart 1983), 115.



326 MAXIMILIAN FORSCHNER

tens alle individuellen und kollektiven Ansprüche und
Handlungsziele dem Kriterium überparteilicher
Zustimmungsfähigkeit und Zumutbarkeit unterwirft.

Freiheit, autonome Selbstbindung freier Subjekte in
Nichteinmischung und Kooperation, Achtung vor der
Würde der Person, gegenseitige Verantwortung, Unparteilichkeit,

Gleichbehandlung — dies sind entscheidende
Grundbegriffe, mit denen die vorherrschende Richtung der
kontinentalen neuzeitlichen Ethik die Idee der Moralität
expliziert. Insofern Menschen in ihrem Wollen und Handeln

faktisch dieser normativen Ordnung nicht genügen
oder nur in defizienter Weise entsprechen, ist von Pflicht,
(praktischem) Gesetz, (unbedingtem) Sollen, (kategorischem)

Imperativ die Rede.

1.2. Neben dem Konzept von Ethik als Philosophie der
Moralität findet sich eine andere, ungleich ältere, in den
Traditionen des Utilitarismus, des Marxismus und der
Scholastik noch in Restbeständen lebendige Auffassung
von Ethik: nach ihr erforscht diese philosophische Disziplin

die Prinzipien des geglückten menschlichen Lebens.
Hier ist die Rede primär von Bedürfnissen, Interessen und
Wünschen, von Gütern und Übeln, von Strebenszielen und
einem dominanten oder umfassenden Ziel des Lebens, das

es zu entdecken, zu bestimmen und mit ausgebildeter
kognitiver und affektiver Tüchtigkeit (den sog. Tugenden) zu
realisieren gilt.

Moralität kommt hier in einer untergeordneten oder
begrenzten Weise ins Spiel, insofern die mit ihr angesprochenen

Einstellungen, Handlungsweisen und Normen als

Voraussetzung oder Bestandteil der Eudaimonie eine
bestimmte Rolle übernehmen.

Es scheint mir möglich und naheliegend, einen Grossteil

der aktuellen Diskussionen und Kontroversen auf dem
Gebiet der Ethik vor dem Hintergrund des ungelösten



ZUR AKTUALITÄT DER STOISCHEN ETHIK 327

Problems der Verhältnisbestimmung des 'eudämonisti-
schen' bzw. 'konsequentialistischen' und 'deontologischen'
bzw. 'imperativistischen' Ansatzes zu lesen.

1.3. In diesem Zusammenhang von der Aktualität der
stoischen Ethik zu sprechen könnte Verschiedenes bedeuten

:

Einmal den Sachverhalt, dass die Stoa in der gegenwärtigen

systematischen Ethikdiskussion einen bevorzugten
historischen Bezugspunkt darstellt. Dies ist nun ersichtlich
nicht der Fall.

Zum anderen den Gedanken, speziell die stoische Ethik
enthielte Wahrheiten, die in der gegenwärtigen Diskussion
zu ihrem Schaden ignoriert würden und die der ausdrücklichen

Erinnerung bedürften. Dies scheint mir nur in
begrenztem Ausmass zutreffend.

Schliesslich den Sachverhalt, dass die Stoa unser
gegenwärtiges sittliches Selbstverständnis entscheidend mitgeprägt

hat, und dass sie eine Entwicklungsstufe repräsentiert,

in der das genannte Problem auf beispielhafte Weise

zutage tritt. Dies ist nun in der Tat der Fall.
Denn was die stoische Ethik kennzeichnet, ist eine

Mixtur des eudämonistischen bzw. konsequentialistischen
und des deontologischen Vokabulars, ein Ineinandergreifen
und eine Überlagerung der entsprechenden
Argumentationsmuster.

Meine Grundthese ist, dass die Stoa entscheidende

Gesichtspunkte dessen ausformuliert, was die kantische
Tradition Moralität nennt, dass sie mit dieser Idee der
Moralität in ein eminentes Spannungsverhältnis zu den ihr
überkommenen eudämonistischen Ethikkonzepten gerät,
und dass ihr vordringliches ethisches Bemühen darin
besteht, diese Spannung gedanklich auszuhalten.

1.4. Scheinbar wie alle antiken Ethiken orientiert auch die
stoische ihre Fragestellungen am Faktum des Strebens des



328 MAXIMILIAN FORSCHNER

Menschen nach Glück, am Problem der präzisen begrifflichen

Bestimmung von Glück, an der Suche nach den

notwendigen und zureichenden Bedingungen seiner
Realisierung.

Leitend scheint auch hier der (biologisch und)
handlungstheoretisch fundierte Begriff eines artgemässen Endziels,

das alle partikulären und intermediären Ziele ordnend
verbindet, ihnen eine systematische Einheit gibt und den

artspezifischen Bedürfnissen, Strebungen und Möglichkeiten
ihrem Stellenwert entsprechend Erfüllung und Vollendung

zu bieten vermag.
Was indessen die Stoa von der atomistischen Tradition

ebenso wie von Piaton und Aristoteles unterscheidet, ist
der Gedanke, dass der teleologisch deutende oder rational
konstruktive Ausgang von Anthropologie, näherhin von
natürlichen Bedürfnissen, Fähigkeiten und Tendenzen des

Menschen und ihrer optimalen Erfüllung bzw. Vollendung
für die Bestimmung von Moralität zwar einen Anhalt, aber
keine zureichende Grundlage liefert.

Alle überkommenen Darstellungen der stoischen oikeio-

Er-Lehre etwa betonen den Hiatus, der zwischen den Stre-
benszielen des Menschen als eines tieranalogen Naturwesens

und dem wahrhaft Guten als Strebensziel des sittlichen
Menschen besteht.

Zwar behauptet die Stoa ein einziges leitendes Ziel des

ganzen Menschen, aber es lässt sich nicht übersehen, dass

ihr Begriff der Eudaimonia paradoxerweise nicht mehr in
Termini der Erfüllung auch des natürlichen Strebens des

individuellen Menschen als eines bedürftigen, verletzbaren,
auf Selbsterhaltung bedachten Lebewesens definiert ist. Die
überkommenen stoischen Telos-Formeln belegen ferner:
der Masstab sittlicher Vollendung ist nicht mehr dominant
die teleologisch interpretierte, am Modell organischen
Wachstums orientierte spezifische Physis des Menschen,
sondern eine gesetzgebende, vernünftige, göttliche Allna-



ZUR AKTUALITÄT DER STOISCHEN ETHIK 329

tur, zu der der moralisch gute Mensch in ein Verhältnis
sich fügender Homologie tritt.

Was sich hier deutlich vorbereitet, ist der Gedanke
einer absoluten Verbindlichkeit moralisch-rechtlicher Normen,

die sich weder aus empirisch gestützten Regeln zur
Beförderung individueller menschlicher Glückseligkeit
noch aus dem Konzept einer optimalen wechselseitig
vermittelten Bedürfnisbefriedigung ableiten lässt. Die eudämo-
nistische und die sittliche Wertordnung treten in gewisser
Weise auseinander; aussermoralische Werturteile und
Empfehlungen einerseits, moralische Wert- und Verpflichtungsurteile

andererseits verlangen nach unterschiedlicher
Begründung. Zugleich wird die Verhältnisbestimmung beider

Ordnungen zum drängenden Problem; sie scheint mir auch
heute noch nicht ausdiskutiert zu sein.

II

2.1. Für das Konzept von Moralität ist offensichtlich die

Beantwortung der Frage von besonderer Relevanz, für wie
wichtig und wertvoll man Moralität hält 2.

Nach Kant hat in und ausser der Welt allein ein guter
Wille «innern unbedingten Werth»3. Die Stoa sieht jenen
die (primär moralisch definierte) Tugend zerstören, der
neben sie noch vergleichbar Wertvolles stellt 4. Am Grundsatz

«Allein das sittlich Gute ist gut» entschied sich
offensichtlich die Zugehörigkeit zur Schule 5.

2 Vgl. B. Williams, «Moral Luck», in Philosophical Papers 1973-1980 (Cambridge
1981), 39.

3Vgl. Grundlegung s^ur Metaphysik der Sitten, Akad. Ausg. IV (Berlin 1903/11),

393 f-

4 Vgl. etwa Cicero, Fin. III 10: quicqmd emtn praeter id, quod honestum sit, expetendum

esse dixerts in hontsque numeraveris, et honestum ipsum quasi virtutis lumen extinxeris et

virtutem penitus everteris. Vgl. Cicero, Off. III 18.

5 Rovov to KdAüv dyaSöv. Vgl. SVF III 29-37.



330 MAXIMILIAN FORSCHNER

Die Verteidigung dieses Grundsatzes erfolgte in drei
verschiedene Richtungen:
einmal gegen den epikureischen Antipoden, der das sittlich
Gute (tö kcAöv) im Sinn eines faktisch unverzichtbaren
Mittels zur Erlangung eines erfreulichen und angenehmen
Lebens (tö 1386) behandelte6; zum zweiten gegen die peri-
patetischen und akademischen Gegner, die das sittlich Gute
als vorzügliches Gut unter Gütern verstanden wissen
wollten7; und schliesslich gegen den Feind aus den eigenen
Reihen, der die Exklusivität der Tugend dahingehend deutete,

dass aus ihr eine völlige Gleichgültigkeit jener Dinge
folgt, die man gemeinhin als Güter des menschlichen
Lebens bezeichnet und schätzt8.

Tatsächlich scheint in der frühen Stoa durch den Ein-
fluss von Sokratik, Kynismus und Atomismus die Frage
nach dem Verhältnis von sittlicher Integrität der Person
und aussermoralischen Lebensgütern in den Vordergrund
der ethischen Reflexion zu treten.

Sie treibt damit eine Diskussion weiter, die mit der
paradoxen Maxime des Demokrit begann, es sei besser,
Unrecht zu erleiden als Unrecht zu tun9, mit Piatons

Beweisanstrengung in der Politeia für den inneren Wert
und Nutzen der Gerechtigkeit einen ersten Höhepunkt
erreichte 10, und mit Aristoteles ' Versuch einer genaueren
Verhältnisbestimmung der Wertprädikate kcAöv, ayaSöv
und fjSu 11 zu einem vorläufigen Abschluss kam.

6 Vgl. etwa Cic. Off. III 12; sowie insbesondere F'm. II.
7 Vgl. etwa Cic. Off. III 11; 20.
8 Vgl. etwa SVF I 361 Sext. Emp. Adv. math. XI 64-67.
9 Vgl. H. Diels-W. Kranz, Die Fragmente der Vorsokratiker II (Berlin 6i952), 156

(Demokntos B 45): 6 clSikgW tod &5iK0D(iEV0ü KaKo8cupovE<n;epo<;. Vgl. dazu
auch Piaton, Grg. 474 b-478 e.

10 Vgl. Rep. II 3 5 7 a~36od; 366 c-367 c.
11 Vgl. vor allem EH VIII 3.



ZUR AKTUALITÄT DER STOISCHEN ETHIK 33 I

2.2. Die Stoa wollte, um ihre ethische Grundthese zu
verdeutlichen, das Wort crycDöv exklusiv auf Tugend und
das, was an ihr teilhat 12, bezogen wissen. 'Ayaöov sollte

synonym mit kciäöv verwendet werden und auf eine moralische

Bedeutung festgelegt sein.
Die allgemeinere Redeweise von Dingen und Sachverhalten,

die wir schätzen und denen wir eine Art von Wert
zusprechen, wurde (wohl von Anfang an 13) mit den
Ausdrücken d^ta, d^lav sxovxa bestritten. Dass dann zwischen
verschiedenen Weisen des Erstrebens und Wertschätzens
von etwas und verschiedenen Arten wertvoller und
schätzenswerter Dinge streng unterschieden wurde, ist
folgerichtig, für die stoische Ethik vielfach belegt und von der

Forschung wohl auch hinreichend kommentiert. Gleichwohl

scheint mir die Pointe der Einteilung der wertvollen
Dinge (rd d^lav exovxa), wie sie im Abriss der stoischen
Ethik des Arius Didymus bei Stobaeus 14 und in einem
Referat bei Diogenes Laertius 15 vorliegt und meines
Erachtens durch eine Stelle m Ciceros De finibus 16 beleuchtet

wird, immer noch nicht hinreichend geklärt17.

2.3. Stobaeus berichtet, vom Wert (d^la) werde in der
Stoa auf dreifache Weise gesprochen; und dann referiert er
an formelhaften Wendungen:

12dpsxf) Kai to 116T6XOV dtpExfjq. Vgl. SVF III 29-37. Mit den pETEXOVia ist
wohl all das gemeint, was mit dem Vorliegen von dp£lf| als Disposition an
Aktualität notwendigerweise verbunden ist: gutes Handeln (EÖltpa^ia) und gutes
Befinden (simäöeia).
13 Auch den äyaQa. wird, vermutlich schon von Zenon, dl;ia zugesprochen; vgl.
SVF I 192 III 128; vgl. III 126.

14 SVF III 124 und 125 Stob. II 7, p. 83, 10 - 84, 17 Wa.
15 SVF III 126 D.L. VII 105.
16 Fm. III 17; vgl. auch Seneca, Epist. 92, 11-12.
17 Vgl. dazu den neuesten Versuch von W. Gorler, «Zum Virtus-Fragment des

Lucilius (1326-1338 Marx) und zur Geschichte der stoischen Guterlehre», in
Hermes 112 (1984), 445-468.



MAXIMILIAN FORSCHNER

(a) die Schätzung und Ehre an sich (xqv xe Söaiv Kai xinqv
Ka9' auxo);

(b) der Kaufpreis des fachkundigen Prüfers (xqv ct(ioißf)v

xoß SoKigaaxoß);

(c) der Wert, den Antipater Auswahlwert nannte (äE,ia

£kA.skxikt)) ;

(d) der Wert, der nicht bei den gleichgültigen Dingen
auftritt, sondern nur bei den sittlich guten (f)7xep irspt
üöiaipopa oii yivexai, äXXä ruepi pöva xct cntouSaia).

2.3.1. Eine erste Interpretationsschwierigkeit ergibt sich
aus dem Umstand, dass in dem zusammenhängenden Text
bei Stobaeus wohl vier Bedeutungen von a£,ia auftauchen,
in den beiden (von v. Arnim irreführend getrennt
numerierten) Teilabschnitten aber jeweils explizit nur von dreien
die Rede ist.

Nun lässt sich der Text wohl am besten verstehen,
wenn man (c) als klärende Differenzierung bzw. Ergänzung
des Antipater auffasst, die Arius Didymus in seinen Abriss
hineingenommen hat, ohne die vermutlich von Diogenes
von Babylon aufgelistete Dreizahl der Verwendungsweisen
zu korrigieren. Diese Erklärung fügt sich zum Referat des

Diogenes Laertius, dessen drei Formeln man ohne allzu

grosse Schwierigkeit den Formeln (a), (b) und (d) bei Arius
Didymus/Stobaeus zuordnen kann.

2.3.2. Worin besteht nun der Sinn der ergänzenden
Differenzierung des Antipater?

Er besteht, wie ich meine, in einer präzisen Einführung
ebenso wie in einer gelungenen Begründung der objektiven Geltung
des substantivischen Gebrauchs von 'gut', der allgemeinen Rede

von Gütern im Sinne von wertvollen Dingen und Sachverhalten

18.

18 Der £kA,6KTIKT) &£ia korrespondiert als spezifische Form des Impulses (öpfif))
die £kA,OYT| ; diese ist die auf die naturgemassen Dinge gerichtete Art rationalen



ZUR AKTUALITÄT DER STOISCHEN ETHIK 333

Ehe man, wie Aristoteles dies recht locker und
selbstverständlich mit seiner Wendung von xä cpucrei ctyaSa tat 19,

von den natürlichen Gütern spricht, ehe man eine
allgemeine bzw. objektive Güterordnung aufstellt und ehe man
sich der Problematik situationsbezogener Güterabwägung
zuwendet, mag es angebracht oder gar erforderlich erscheinen,

zunächst überhaupt die Rede von einem Gut bzw. von
den Gütern zu klären und zu begründen 20.

Wir gebrauchen 'gut' (heute wie damals) substantivisch
in Sätzen der Form «X ist ein Gut», wobei für X
Ausdrücke wie 'Leben', 'Gesundheit', 'Schönheit', 'Macht',
'Intelligenz', 'Besitz', 'Freiheit' etc. stehen. Um Bedeutung
und Begründbarkeit solcher wertender Urteile zu klären,
versetzen wir uns am besten in eine Situation, in der wir
jeweils innerhalb eines Paares konträrer Gegensätze zu
wählen haben. Die Gegensatzpaare sind isoliert zu betrachten:

es stehen jeweils nur diese beiden gegensätzlichen
Möglichkeiten zur Wahl, und es kommen jeweils keine
weiteren relevanten Gesichtspunkte hinzu. Die Frage lautet
dann nur, welche der beiden Möglichkeiten wir — ceteris

paribus — wählen würden. Die Antwort liegt, in vielen
Fällen jedenfalls, auf der Hand: wir möchten lieber leben
als tot sein, lieber gesund als krank, lieber bei Verstand als

von Sinnen etc.

2.3.3. Das Auffallende an der kurzen Erläuterung der

Antipater-Ergänzung bei Stobaeus ist, dass sie genau zu
dieser Art einer grundlegenden Einführung unserer Rede

von Gütern passt:

Strebens und steht im Kontrast zur ÖpslÜG die allein auf das sittlich Gute

gerichtet ist. Vgl. dazu jetzt die aknbische Studie von Brad Inwood, Ethics and

Human Action in Early Stoicism (Oxford 1985), 115 ff 198

"Vgl. v.a° EE VIII 3.

20Vgl. zum Folgenden F. Ricken, Allgemeine Ethik (Stuttgart 1983), 61 ff., A.

Gewirth, Reason and Morality (Chicago 1978), 48-63.



334 MAXIMILIAN FORSCHNER

«... und die dritte (sc. Art von Wert ist die), welche

Antipater Auswahlwert nennt, der gemäss wir, bei
gegebenen Umstanden, eher das eine als das andere wählen,
wie z.B. Gesundheit statt Krankheit und Leben statt Tod
und Reichtum an Stelle von Armut» 21.

Erhellend ist ferner, dass auch eine Stelle in Ciceros De
finibus aus dem Kontext der stoischen oikeiosis-Lehre, die ja
unter anderem der Erläuterung und Begründung des Konzepts

artspezifischer Strebensziele und Lebensgüter dient,
bestens hiermit zusammenstimmt:

«Ein hinreichendes Argument aber dafür, dass wir jenes,
was von der Natur zuerst gebilligt ist, lieben, ist deshalb
ersichtlich dies, dass es niemanden gibt, der nicht, wenn
beides ihm offensteht, lieber alle Glieder seines Korpers
tauglich und gesund als, zum gleichen Gebrauch,
verkümmert und verrenkt haben möchte»22.

In beiden Texten ist eine isolierte Wahlsituation ins Auge
gefasst: mit der Wendung 5i5ovxcov xcbv ixpayjictxcov bei Sto-
baeus und dem Ausdruck cum utrumvis liceat bei Cicero ist
die ceteris-paribus-K.la.usel, die Möglichkeit des Absehens

von allen weiteren Gesichtspunkten, angesprochen, die in
einer konkreten Wahlsituation eine einschränkende Rolle
spielen- mögen.

Die konträren Gegensatzpaare sollen jeweils für sich
allein sprechen; und sie sind, eben als konträre Paare, für
den unterstellten Einführungszweck unerlässlich: nur so ist
es möglich, voneinander abgegrenzte Klassen von d^lav

21 Stob. II 7, p. 83, 13-84, 1: Kai xfjv tpixr|v, fjv 6 'Avxittaxpot; (hckeKxtKTjv

itpoaayopeusi, KaT fjv SiSovxcov xcöv itpaygaxcov xdSe xiva paXAov dvxi
xc5v5e alpoupgüa, olov uyieiav dvxi vöaou Kai ^cofjv dvxi Savdxou Kai
nXovxov dvxi Tteviai;.
22 Fm. III 17: Satts esse autem argumenti videtur quam ob rem ilia, quae prima sunt
adscita natura, dthgamus, quod est nemo, quin, cum utrumvis liceat, aptas mailt et integras

omms partis corporis quam, eodem usu, mminutas aut detortas habere.



ZUR AKTUALITÄT DER STOISCHEN ETHIK 335

sxovxa, ctTca^iav exovxa und (bei Unentscheidbarkeit) Ka&ÜTtal;

äöidcpopa zu konstituieren 23.

2.3.4. Und ein Zweites, bei Cicero deutlich mit der Wendung

satis... argumentt angesprochen, ist von Bedeutung: die

Entscheidung fur jeweils die eine der beiden konträren
Möglichkeiten lasst sich nicht als Sache des subjektiven
Beliebens oder der zeit- und ortbedingten Konvention deuten,

sondern lediglich als Sache der Einsicht, dass nur die
eine Möglichkeit objektiv den Vorzug verdient. Denn nehmen

wir an, jemand möchte — ceteris paribus — ernsthaft
lieber tot sein als leben, lieber krank als gesund, lieber
geknechtet als frei etc., wir würden ihn nicht für einen
Sonderling mit kauzigen persönlichen Präferenzen, wir
wurden sein Gemüt fur zerrüttet halten.

Die entsprechenden Behauptungen konnte man nun
deuten als durch sich selbst einsichtig, keiner weiteren
Begründung mehr fähig und bedürftig, als letzte praktische
Urteile, nach denen wir bestandig uns orientieren,
argumentieren und handeln. Wer sie nicht für wahr halt,
verfugt über keinerlei praktisches Urteilsvermögen; mit ihm
kann man sich nicht über praktische Dinge verstandigen.

Wohl um sich hier nicht nur auf Evidenz zu berufen,
um vielmehr die objektive Geltung dieser Urteile ganz
sicherzustellen, wird die Theorie bemuht, dass die göttliche
Allnatur uns mit bestimmten Präferenzen ausgestattet und
mit uns selbst befreundet hat. Darauf verweist die Stellung
des 'EKA-oyt]-Arguments bei Cicero; dies sagt sehr deutlich

23 W Gorlers materialreicher und vielfach erhellender Aufsatz verfehlt gerade
hier den springenden Punkt «Die wohl nicht von Antipater stammenden
Beispiele sind ein wenig grob geraten, denn es ist im Regelfall kaum an die Wahl
zwischen Gegensätzen zu denken» (art cit, 448) Vgl dagegen DL VII
102 S VF III 117, D L VII 106 SVF III 127 mit Listen kontrarer
Gegensatzpaare



336 MAXIMILIAN FORSCHNER

ein Chrysipp-Zitat bei Epiktet: «Der Gott selbst hat mich
so gemacht, dass ich diese Dinge wähle»24.

2.4. Die Stoa musste diesen Argumentationstypus der
isolierten EKA.oyr| ausbilden und bemühen, weil durch ein

Zusammenspiel kynischer und skeptischer Thesen erstmals
die Möglichkeit objektiv gültiger Urteile über Güter und
Übel des menschlichen Lebens generell und radikal in
Frage gestellt war 25. Es bedurfte zunächst einer Sicherung
der Basis. Von ihr aus konnte man dann folgerichtig die
weiteren Schritte tun. Eine isolierte Auswahl zwischen
Gegensatzpaaren liefert lediglich isolierte Elemente für
Mengen objektiv guter, schlechter und gleichgültiger Dinge.

Was fehlt, ist eine Ordnung der Beziehung und
Gewichtung der Elemente einer Menge zueinander. Die
Gesichtspunkte für die Erstellung dieser Güterordnung
ständen der Stoa aus der ethischen Tradition zur Verfügung

: um seiner selbst willen, um eines anderen willen, um
seiner selbst und eines anderen willen Erstrebtes; Teil-
Ganzes; leiblich-seelisch-äusserlich; Materie-Form etc.

Mit der Formel 86mq Kai 1144 KaS>' aüxö ist also wohl dies

gemeint, dass die Dinge eine feste Stelle in einer allgemeinen

Wertordnung haben, und dass ihnen in entsprechenden
generellen Urteilen ihr Ort in diesem Rahmen zugesprochen

wird. Aöuk; und das epexegetische ripf] 26 kennzeichnen

die Form vergleichender und in Beziehung setzender

Wertung. Mit Kaö' amö sehe ich die Objektivität dieser
generellen Einordnung von Dingen in ein festes Wertsystem,

ihre Subjekt- und situationsunabhängige Geltung

24 SVI- III 191 Epict. Diss. II 6, 9. amöq yctp p' 6 {ted? toioütwv äk^ek-
TIKOV ÖtCUTl<TEV.

24 Cicero etwa spricht wiederholt davon, Anston, Henllos und Pyrrhon hatten
keinerlei (rationale) Wahl der Dinge mehr übriggelassen. Vgl. Off. I 6; Fin. III 12

u.o.
26 So W. Gorler im Anschluss an Memekes Kon]ektur, art. at. (supra n. 17),
447-448.



ZUR AKTUALITÄT DER STOISCHEN ETHIK 337

zum Ausdruck gebracht: vor diesem Hintergrund kann
man etwa m generellen Sätzen behaupten, dass leibliche
Guter mehr wert sind als äussere, und dass seelische die
leiblichen und äusseren an Gewicht uberragen.

Nun hatten bereits Piaton und Aristoteles erkannt, dass

das Problem richtigen Handelns nicht schon durch das

Vorliegen einer allgemeinen objektiven Guterordnung, die
Auflistung von Situationstypen und die Zuordnung
bestimmter Handlungsschemata gelost ist.

Diese Dinge können fur eine konkrete praktische
Reflexion des Handelnden nur die, wenngleich unverzichtbare,

Rolle von Gesichtspunkten ubernehmen; der andere
wesentliche Faktor ist die jeweilige Situation des Handelnden.

Diese kann, was ihre handlungsrelevanten Merkmale
betrifft, ausserordentlich komplex sein und je Neues
enthalten 27.

Mit der Formel ct(ioißfj toü SoKipaaxoß sehe ich das

Thema der Güterabwägung des Handelnden m einer
konkreten Handlungssituation angesprochen.

Menschliches Wahlen und Vornehmen hat angesichts
elementarer Faktoren der conditio humana stets auch die
Form des Inkaufnehmens von Übeln an sich; wir zahlen m
concreto fur ein Gut einen mehr oder weniger hohen Preis.
Das Gewicht der Frage nach dem richtigen Handeln ergibt
sich allererst aus ernsthaften Zielkonflikten; m bestimmten
Situationen können sie dramatische, ja geradezu tragische
Aspekte annehmen.

Solche Konflikte lassen sich — wenn überhaupt —
rational entscheiden nur aufgrund einer praktischen Uber-
legung, die die konkurrierenden Ziele und Folgen von
Handlungsalternativen m einer konkreten Situation
gegeneinander abwagt. Die Frage nach ihrer objektiv gültigen
Lösbarkeit scheint im Rahmen der Entwicklung der stoi-

27 Vgl vor allem Aristoteles, EN II 2, 1104 a, Piaton, Leg IX 87; d



33« MAXIMILIAN FORSCHNER

sehen Ethik an Bedeutung eher zu- als abgenommen zu
haben. Diogenes von Babylon bezeichnet das gute Abwägen

(eukoyiaxsiv) im Wählen und Abwählen der naturge-
mässen Dinge geradezu als Telos 28. Die £|i7teip(a tcdv cpuasi

CTupßaivövTCov — ein wesentlicher Bestandteil sittlicher
Erwägungs- und Urteilskraft — wird in einer Chrysipp
zugeschriebenen und von Galen kommentierten Telos-For-
mel zur Charakterisierung der äperr) benützt 29.

Mit dpoißf) xoO 8oKt|iaaxoö ist also der objektive Wert
eines bestimmten Handlungsziels in einer konkreten
Entscheidungssituation gemeint, der seinen Preis hat, und den

nur der erfahrene, fachkundige Prüfer richtig zu bestimmen

vermag.
Das Gewicht dieser Formel erklärt sich aus dem

Umstand, dass Ariston, Pyrrhon und Herillos offensichtlich
die Situationsbedingtheit unseres konkret handlungsorien-
tierten Schätzens von Dingen dazu benutzten, das Bestehen
einer objektiven Güterordnung zu leugnen 30.

Die orthodoxe Stoa wurde damit zu einer Analyse des

Begriffs der Handlungssituation und des situationsgerechten
Handelns gedrängt. Ein wichtiges Resultat dieser
Auseinandersetzung dürfte die Unterscheidung von Normal- und
Ausnahmesituation sowie von normalerweise angemessenem

Verhalten (lcalhjKovxa aveu Ttepicrcctaeco?) und ausnahmsweise

angemessenem Verhalten (Kcdhjtovra ttspiaxaxtKct)

gewesen sein. Dieses enthielt zweifellos das Zugeständnis,
dass — mit Ausnahme der Tugend — keines der durch

28 SVF III, Diog. Babyl 44-46, p. 219: EuX-oyiaxEiv £v xfj xwv Kaxä (puaiv
EKXoyfj Kai d7rEK^.oyfi. Das ebA-oytaxsTv konnte freilich schon sehr früh zur
Charakterisierung des Telos gedient haben. Clemens von Alexandrien schreibt

seine Verwendung bereits dem Kleanthes zu, SVF I 552.
29 SVF III 4, III 12.

30 Vgl. die diesbezügliche Kernthese Aristons bei Sext. Emp. Adv. math. XI 6;:
pr|8s xivd psv slvai cpuasi Ttporiypsva, xtvd 5s &7i07ipor|YpEva, äXXä 7tapä

xaq Siaipopotx; xeov Katpwv 7tEpiaxdasi<;



ZUR AKTUALITÄT DER STOISCHEN ETHIK 339

eine isolierte 'EKÄoyfi begründeten Güter für sich genommen

ein Handlungsziel in der Welt darstellt, das es immer

zu verfolgen gilt. Die Beispiele von Ka$r|Kovxa 7ispicrxaxiKä

(Selbstverstümmelung, Suizid, Kannibalismus, Verschleuderung

von Besitz etc.) belegen gerade, dass hier jeweils die
konträren Gegensätze von bestimmten Gütern zum Inhalt
angemessenen Handelns werden.

Sieht man in Gütern (auch) Dinge, die menschliche
Bedürfnisse befriedigen und Interessen erfüllen, dann
verdanken wir der von Ariston provozierten stoischen Theorie
der KcdkriKovTcc 7tEpiaxaxucct die Einsicht, dass Bedürfnisse
und Interessen, und seien sie noch so elementar und
allgemein, in sittlich-normativer Betrachtung nicht unmittelbar
relevant sein können. Der Grund der Berechtigung der

Verfolgung eines Interesses liegt nicht im Interesse als

solchem, und sei es auch das gemeinsame Interesse von
vielen.

Was die orthodoxe Stoa gegenüber Ariston allerdings
zu behaupten versuchte, ist dies: ausnahmsweise angemessenes

Verhalten lässt sich seinerseits wiederum nur
rechtfertigen durch den Verweis auf irgend ein aussermorali-
sches Gut, das es in der betreffenden Ausnahmesituation zu
wahren und wofür es einen wenn auch hohen Preis zu
zahlen gilt 31. Moralisch Gutes und aussermoralisch Wertvolles

trennen sich niemals vollständig; die Sphäre des

aussermoralisch Wertvollen sinkt niemals ganz zu absoluter
Gleichgültigkeit herab; moralisch gutes Handeln hat
immer auch mit der Verfolgung aussermoralisch guter
Sachverhalte zu tun.

" Dies zeigen meines Erachtens die jeweils angeführten oder angedeuteten Recht-

fertigungsgrunde fur KaOrjKOVxa TtepiaxaTiKa; vgl. etwa Ciceros Darstellung
der stoischen Behandlung des Suizid-Problems in F'm. III 60.



34° MAXIMILIAN FORSCHNER

III

3.1. Die vierte Formel bei Stobaeus betont die Heteroge-
nität des Werts der Moralität gegenüber allen anderen
Gütern.

Dass das sittliche Gute um seiner selbst willen
erstrebenswert ist, darin weiss die Stoa sich mit Akademie und
Peripatos einig. Das Argument hierfür, das Cicero anführt,
hat wieder die Form einer isolierten Wahl: jedermann
möchte — ceteris paribus — lieber ohne unsittliches Tun als

mithilfe einer Schandtat in den Besitz von etwas gelangen,
was er sich wünscht 32.

Auf diese Weise lässt sich indessen Sittlichkeit allenfalls
als ein Gut unter Gütern begründen, das in (unvermeidlichen)

Konfliktsituationen in die Waagschale der Abwägung

gelegt und, wenngleich besonders gewichtig, mit
anderen Gütern als Preis verrechnet werden kann. Genau
dieses aber scheint der Begriff des sittlich Guten (xö tcaköv,

honestum) auszuschliessen: in Ausnahmesituationen kann
jedes isoliert bevorzugte Gut zum Kandidaten für einen
Preis werden, den man für ein anderes Gut zu zahlen hat,
nur Moralität nicht; sie liegt nicht auf dieser Ebene
kommensurabler Werte, die sich in konkreten Entscheidungssituationen

gegenseitig beschränken und relativieren können.
Wird sie als solcher behandelt, ist ihr spezifischer Charakter
zerstört.

3.2. Mit dieser Behauptung der Einzigartigkeit und
Unvergleichbarkeit des sittlich Guten hält Antipater die

Vgl. tin. III 36: qui f est emm, aut quis umquam jmt aut avaritia tarn ardentt aut tarn

effrenatis cupiditatibus, ut eandem illam rem, quam adtpisci scelere quovts veht, non multis

partibus mäht ad sese etiam omni mpumtate proposita sine factnore quam illo modo

pervemre



ZUR AKTUALITÄT DER STOISCHEN ETHIK 341

Stoa für den Sachwalter Piatons; ebenso hinsichtlich der
These, dass Tugend zum Glück genügt33.

Tatsächlich hat die Stoa wohl an Piatons Diskussion
zweier sokratischer Überzeugungen angeknüpft: dass
Unrecht tun schlimmer sei als Unrecht leiden, und dass ein
Ungerechter nicht glücklich sein kann34. Gleichwohl
dürfte Aristoteles für die stoische Verhältnisbestimmung
von Moralität und aussermoralischen Lebensgütern der
relevantere Diskussionspartner gewesen sein: weil auch er
die sokratischen Thesen aufbewahrt 35, aber in die
Verhältnisbestimmung von Moralität, Glück und Gütern grössere
Klarheit gebracht hatte.

Erst bei Aristoteles gewinnt das umgangssprachliche
Wertprädikat KaÄöv (edel, schön, erfreulich) eine dominant
moralische Bedeutung. KaÄöv wird bei Piaton noch in
Beziehung gesetzt zum Nutzen einer Sache (Kara xf|v xpsiav)
oder zum Vergnügen ihres Betrachters (Kara f)5ovr|v); er

nennt Körper, Farben, Gestalten, Töne, Handlungen und
Gesetze schön36. Aristoteles hingegen nennt KaÄd nur
jenen Teil der guten Dinge (xd dyaSd), die um ihrer selbst
willen wählenswert (aüxd auxrav sveica. aipsxd) und
zugleich an sich lobenswert sind (81' aöxa. etccuvsxcc) 37: die

dpexai und die aus den apsxcü resultierenden Leistungen

38.

Von den KaÄa will Aristoteles die natürlichen Güter (xd
cpüasi dyaüd) wie körperliche Vorzüge, Reichtum, Macht,

33 J'IZF III, Antipater 56, p. 252 Clem. AI. Str. V 14, p. 390, 11-13 Stählin:
"Ott Kara nÄaxcova povov xö KaÄöv dyaftov; und "Ott Kai Kax' atruöv
aüxapKr|<; f| dpsxn Ttpöi; EÜSaipoviav.
34 Vgl. Plat. Grg. 468 a ff.

35Vgl. EN V 11, 1138 a 28-3;; Rh. I 7, 1364 b 21-23.
34 Vgl. Plat. Grg. 474 d ff.
37 EE VIII 3, 1248 b 19 f.
38 EE VIII 3, 1248 b 37.



342 MAXIMILIAN FORSCHNER

Ehre, edle Geburt unterschieden wissen 39. Der in diesen

Dingen Gute (ö dyaüöq) ist ein Mensch, der die natürlichen
Güter zu seinem Nutzen und Wohl zu verwenden
vermag 40. Dazu bedarf es kognitiver und charakterlicher
Tüchtigkeit. Aber das aristotelische Ideal ist der KaA.65

K&ya96<;, der Mensch, der die sittlich schönen Dinge um
ihrer selbst willen tut, und der zugleich tüchtig und
erfolgreich ist in der Führung eines aussermoralisch gelungenen

Lebens. Die natürlichen Güter werden in seiner Hand
durch seine sittliche Einstellung geadelt 41, und er ist es, der
dieser Güter würdig ist42. Menschliches Glück schliesst
nach Aristoteles moralische Einstellung und aussermorali-
sche Tüchtigkeit, ein sittlich gutes und aussermoralisch
erfülltes Leben zusammen 43.

3.3. Mit welchen Argumenten die Stoa gegen diese
Synthese im einzelnen argumentierte, wissen wir nicht. Die
Diskussion dürfte im Rahmen der Theorie der Ka9f)Kovxa
und KciTop{kö|iaTa und der Teloslehre stattgefunden
haben.

Der Ausgangspunkt scheint mir jedenfalls dort zu
suchen, wo auch für Aristoteles selbst diese Verbindung
brüchig wird und die einzigartige Verbindlichkeit des sittlich

Guten zum Vorschein kommt: «Es gibt wohl einige
Dinge, zu denen man sich nicht zwingen lassen darf,
sondern lieber sterben und das Schrecklichste zu leiden auf sich
nehmen muss» 44. Zwar meint Aristoteles hier offensicht-

EE VIII 3, 1248 b 27 ff.
4» EE VIII 3, 1248 b 27.
41 EE VIII 3, 1249 a 4-5: tü (j.f| Ktikä |i£v ipuasi övxa, dyaSä 8s (puasi övxa,
xouxok; KaX.ä.

42 EE VIII 3, 1249 a 8-9: ai;io<; 5' oöxoi; xoüxcov.

«Vgl. EE VIII 3, 1249 a 1-16.

44 EN III 1, 1110 a 26-27: evia 8' lacoq oük saxiv dvayKaadfjvai, &\Xü
\1aXX0v dixoSavexsov iradövxi xa Seivöxaxa.



ZUR AKTUALITÄT DER STOISCHEN ETHIK 343

lieh noch, anders als die kynisch geprägte Stoa, die Unbe-
dingtheit sittlicher Verbindlichkeit liesse sich in Termini
des strikt generellen Verbots bestimmter besonders
abscheulicher Handlungsweisen formulieren. Aber Einigkeit
scheint dahingehend durch, dass der Verlust sittlicher
Integrität im Rahmen der angezielten Eudaimonie ein zu
hoher Preis für die Bewahrung aussermoralischer Güter ist,
und sei es das Gut des eigenen Lebens.

Nur, wie will Aristoteles mit seinem Konzept des

Glücks, das moralisch Gutes und aussermoralisch Gutes
nebeneinander stellt, die Unbedingtheit moralischer
Forderungen begründen?

Vor dem Hintergrund dieser Anfrage an Aristoteles
gewinnen einige Aspekte der stoischen Ethik jedenfalls
klarere Konturen:
3.4. a) Die Stoa differenziert und gewichtet den bei Piaton

und Aristoteles in Ansätzen vorhandenen Gedanken,
dass ein gelungenes menschliches Leben eine einheitliche
Gestalt haben, dass es konstant und konsequent sein muss
und dass dieses nur möglich ist, wenn man immer sittlich
gut handelt 45.

b) Aristoteles spricht davon, dass beim KaÄöt; K&yafiöi; die
natürlichen Güter geadelt würden. Die Stoa greift diesen
Gedanken auf für ihre zentrale These, dass das richtige
Verhältnis von (moralisch definierter) Tugend und ausser-
moralischen Gütern nach dem Modell von Form und Materie

zu denken ist46. Nur so lässt sich das Problem der
Inkommensurabilität des Guten mit den Gütern lösen.

45 Als Quelle fur Zenons Lebensideal (ÖRoXoyounevCDi; ^f)V, KClS' eva Xöyov
£fjv; cnjfKpCOVOV i^fjv) kommen wohl sokratische Grundsatze in Betracht, vgl.
Plat. Grg. 481 c ff., Rep. I 35z b 7, Laches 193 e; Lysts 2i4d. Zum zentralen
aristotelischen Gedanken menschlicher Praxis als Selbstgestaltung vgl. A. W.

Müller, Praktisches Folgern und Selbstgestaltung nach Aristoteles (Freiburg/Munchen
1982).
46 Vgl. die Sammlung der hierfür relevanten Stellen bei W. Gorler, art. cit. (supra
n- 17), 454 ff'



344 MAXIMILIAN FORSCHNER

c) Es gibt genügend Hinweise dafür, dass die Stoa die
aristotelische Unterscheidung von Poiesis und Praxis für
ihre Zielkonzeption des menschlichen Lebens fruchtbar
gemacht hat 47. In diesen Kontext ist der mehrfach belegbare

zeitgenössische Vorwurf zu stellen, die Stoa vertrete
letztlich zwei Ziele, die sich nicht vereinen lassen. Der
Vorwurf scheint eine Projektion eigener Schwäche zu sein
und verkennt, dass die Stoa völlig richtig zwischen einem
zweifachen Zielaspekt menschlichen Strebens und Handelns
unterschieden wissen wollte: zwischen dem, was ich
handelnd an konkreten Sachverhalten in der Welt bewirken
will, und dem, worumwillen ich letztlich tue, was immer
ich tue (dem umfassenden Ziel im Sinn meiner Vorstellung
vom guten Leben) 48. Beide Aspekte sind nicht zu trennen,
aber sehr wohl zu unterscheiden 49.

d) Die Stoa erkennt in diesem Zusammenhang, dass Mora-
lität als eine bestimmte Beschaffenheit der Person mit einer

Disposition zu tun hat, bei gegebenen Umständen
bestimmte Sachverhalte in der Welt zu bewirken, aber dass sie

in dieser funktionalen Bestimmung nicht aufgeht. Ein
moralisch guter Mensch will unter allen Umständen moralisch

gut sein. Dieses Ziel — die Erhaltung einer bestimmten

Beschaffenheit der eigenen Person — ist kategorial
verschieden von jenen Zielen, die in Termini bestimmter
empirischer Sachverhalte (und der Fähigkeit und Tendenz
des Bewirkens dieser Sachverhalte) beschreibbar sind50.
Letztere sind das, was die Stoa die naturgemässen Dinge (xct

47 Vgl. etwa Cic. Ftn. III 24, 25.
48 Vgl. dazu F. Ricken, Allgemeine Ethik, 78 ff.
49 Vgl. Plut. Comm. not. 26, 1071 C; Cic. Fin. III 22; vgl. III 54.

50 Eine rein funktionale Bestimmung von Moralitat (wie im Utilitansmus) im
Sinne der Auffassung, die sittliche Qualität eines Verhaltens richte sich

ausschliesslich danach, wie die Sachverhalte zu bewerten sind, die das Verhalten

(voraussichtlich) herbeiführt, kann keine Begründung liefern dafür, dass es besser

sei, Unrecht zu leiden als Unrecht zu tun. Vgl. dazu A. W. Muller, «Unrecht-

Tun, Unrecht-Leiden und Utilitansmus», in Ratio 19 (1977), Heft 2, 105-120.



ZUR AKTUALITÄT DER STOISCHEN ETHIK 345

RUTCi (puatv) nennt: d.h. sie werden bestimmt und begründet
im Ruckgriff auf die vorgegebene spezifische Physis des

Menschen, seine Bedurfnisse, Fähigkeiten und Tendenzen.
Das erstgenannte Ziel wird m Termini des absolut
konsistenten Lebens 51 sowie der bewussten und willentlichen
Ubereinstimmung mit der Allnatur (und der besonderen
menschlichen Natur im Rahmen der Allnatur) beschrieben

52. Das besagt aber doch: die Stoa halt die aristotelische
Orientierung an der Anthropologie, an der spezifischen
Physis des Menschen, zur Bestimmung seines Endziels fur
unzureichend.

Dieses besteht, als Moralitat, auch in einer relativierenden

Distanz 53 zu uns selbst als endliche, bedürftige,
verletzbare, aufeinander angewiesene Lebewesen, aus der
Perspektive des Ganzen der göttlichen Wirklichkeit54.
Denn Moralitat verlangt notfalls den Verzicht auf alle
natürlichen Guter fur sich selbst als Individuum oder
Gruppe zugunsten der Ordnung des göttlichen Ganzen,

e) Die Stoa konnte sich zweifellos nicht von dem Vorurteil
befreien, nur etwas Seiendes, die gottliche Physis komme
als Fundament fur die objektive Geltung aller unserer
Wert- und Verpflichtungsurteile m Betracht. Andererseits
wird diese Physis zunehmend (insbesondere bei Panai-

tios/Cicero) als Polls bzw. societas civilis gedacht im Sinne

einer normativen Ordnung des Neben- und Miteinander-
lebens von Personen, die sich auf der Basis ihrer Vernunft-
fahigkeit in einer unbedingt verbindlichen Weise gegenseitig

als Subjekte anerkennen, respektieren und
unterstutzen 55.

51 Vgl etwa SVF I 179
52 Vgl etwa SVF III 4
53 Vgl etwa Qc Off I 17, wo im Kontext der Dinge der Lebensführung auch

von deren Geringschätzung (desptcere) die Rede ist
54 Vgl SVF III 4 D L VII 88 Jtpöi; TT|v toü 6A.OU 8ioikt|toü ßouA,ricnv

55 Vgl Cic Off III 21, 27, Fin III 63, 64, 67



346 MAXIMILIAN FORSCHNER

Sittlich richtiges Handeln besteht so gesehen in der
freien und strikten Befolgung der Gesetzlichkeit dieser

Ordnung 56.

Was dieses Gesetz gebietet und leistet, ist ein Bürgerbund

zwischen allen Menschen 57 bzw. zwischen Menschen
und Göttern 58.

Naturgemäss leben heisst für den Weisen, diese
rechtlich-moralische Ordnung über alles zu stellen und die aus-
sermoralischen Lebensgüter für sich und andere nur im
Rahmen ihrer Gesetze zu verfolgen 59.

IV

4.1. a) Mit diesem Gedanken ist das Konzept von Ethik
als Glückstheorie im Prinzip durchbrochen. Die Pflicht,
notfalls unter Verzicht auf die Verwirklichung des eigenen
Strebens nach Glück moralisch-rechtlichen Forderungen zu
entsprechen, lässt sich nicht aus dem Streben des Einzelnen
nach Glück ableiten 60.

Die Stoa behilft sich damit, den weitgehend formalen
Begriff der süScugovfa allein in Termini der Tugend und des

mit ihr stets verbundenen Befindens zu interpretieren, den

Begriff des (wahren) Nutzens ausschliesslich am Heil der
sittlichen Person zu orientieren und das Verhältnis von

56 Vgl. SVF III 520: tö KctTÖpScopä <pacn vöpou npoatayiia rivai.
57 Vgl. Off. III 29.
58 Vgl. Off. III 23 : Hoc emm spectant leges, hoc volunt, tncolumem esse avium comunc-

ttonem; quam qui dirimunt, eos morte, exsilto, viridis, damno coercent. Atque hoc multo

magis efficit ipsa naturae ratio, quae est lex dwtna et humana.

59 Vgl. Cic. Off III 13: Etemm quod summum bonum a Stoias diatur, convenienter

naturae vivere, td habet banc... sententiam, cum vir tute congruere semper, cetera autem, quae

secundum naturam essent, ita legere, st ea virtuti non repugnarent.
60 Vgl. K.-H. Ilting, Naturrecht und Sittlichkeit, 143.



ZUR AKTUALITÄT DER STOISCHEN ETHIK 347

Moralität und empirisch bestimmbarer Wohlfahrt 61 neu zu
fassen 62.

b) Dabei sind erste Ansätze erkennbar, moralisch-rechtliche

Erwägungen von (empirischen) Nützlichkeitsüberlegungen

grundsätzlich zu unterscheiden 63.

Der Weise orientiert sich einzig und allein an dem, was
wahrhaft sittlich gut ist 64. Dieses ist so beschaffen, dass es

nach Abzug alles Nutzens ohne irgendeinen Lohn oder
Gewinn durch sich selbst gelobt zu werden verdient 65; es

ist 'von Natur aus' lobenswert, auch wenn de facto es von
niemandem gelobt wird 66.

Ein Zielkonflikt zwischen dem honestum und dem utile
und ein abwägender Vergleich zwischen beidem verbietet
sich für den Weisen von selbst 67. Er orientiert sich nur an
Sittlichkeit und mit ihr verbundenem sittlichem Heil; das

aussermoralische Wohl des Menschen hat den Status eines

nur im Rahmen der Sittlichkeit wählbaren und zu
nehmenden Guts 68 bzw. eines ibuyevvogsvov 69.

c) Auf der Ebene der nichtweisen, aber gemeinhin als

charaktervoll und tugendhaft anerkannten Männer und der

alltäglichen Verwendung von honestum ist ein Zielkonflikt
zwischen honestum und persönlichem Vorteil (emolumentum)

61 Cicero spricht von vitae commodttas et mcunditas und den dazu nützlichen Dingen:
facilitates rerum atque coptae, opes, potentia, quibus et se possmt tuvare et suos, Off. I 9;
vgl. II 1; I 17.
62 Vgl. hier vor allem Cic. Off. III 7 ff.
63 Vgl. Off. III 12; 13, 17, 18; 19, I 42.
64 honestum, quod proprte vereque dtatur, Off. III 13.

65 Honestum igitur id intelligimus, quod tale est, ut detracta omni utilitate sine ullts

praemus fructibusve per se ipsum possit iure laudari, Fin II 45.
66 etiamsi a nullo laudetur, natura esse laudabtle, Off. I 14.

"Vgl. Off. III 17.
68 Vgl. Off. III 13.
65 Vgl. die Formulierung in Off. III 19: honestatem utilitas secuta est, vgl. S VF III
76.



348 MAXIMILIAN FORSCHNER

ausgeschlossen 70: ein vir bonus stellt nicht privaten Vorteil
und Bequemlichkeit in Rechnung, wenn es um das bonum

commune geht; und gerade dies meinen wir, wenn wir
üblicherweise vom honestum sprechen 71.

Auf dieser Ebene jedoch sind moralisch-rechtliche
Grundbegriffe zumindest auch in Termini von
empirischem Nutzen und Schaden definiert 72, wird die normative

Ordnung der Sittlichkeit (auch) funktional im Blick auf
ihren allgemeinen Nutzen bestimmt73.

Dabei erstreckt sich das im Handeln primär berücksichtigte

Gemeinwohl in fortschreitender Annäherung an das

wahre honestum in konzentrisch sich ausweitenden Kreisen
von der famihalen Hausgemeinschaft über Polis und Patria
bis hm zur Menschheit im ganzen 74.

Nicht ausgeschlossen scheint auf dieser Ebene
allerdings ein Zielkonflikt zwischen dem rechtlich-moralischen
Verhältnis aller Menschen und der Wohlfahrt der politisch
organisierten Gesellschaft bzw. der Menschheit im ganzen.
Zum einen soll der Grundsatz gelten: «Dass einer dem
anderen etwas nimmt und ein Mensch durch die
Benachteiligung eines Menschen seinen Vorteil erhöht, ist mehr

gegen die Natur als Tod, als Armut, als Schmerz...»75.
Andererseits ist im Konfliktfall berechtiger Interessen von
Individuen die Maxime zu befolgen, «dass der Nutzen für
jede Einzelperson und der Nutzen für alle zusammen iden-

70 Off. III 17.
71 Off. III 17; 18.

72 Als Gerechtigkeitsgrundsatze gelten: primum ut ne cm noceatur, detnde ut commum

utilitati serviatur. Vgl Off. I 31, I 21.

73 Vgl. Off. III 31' Itaque lex ipsa naturae, quae utilitatem hommum conservat et

contmet.

74 Vgl. Off. III 28. Zur Aktualität des stoischen Gedankens der schrittweisen
Ausweitung altruistischer Einstellungen vgl. P. Singer, The Expanding Circle.
Ethics and Socwbiology (Oxford 1983), insbesondere die Kapitel 1-3.
73 Off. Ill 21.



ZUR AKTUALITÄT DER STOISCHEN ETHIK 349

tisch ist»76, sodass die berechtigten Interessen dessen, der
für die Gemeinschaft der Menschen von geringerem
Nutzen ist, dem Wohl des Ganzen zu opfern sind 77.

4.2. Wie immer man dieses Schwanken Ciceros, das ein
Schwanken der mittleren Stoa spiegelt, beurteilen mag, wir
befinden uns hier jedenfalls inmitten einer hochaktuellen
Diskussion.

Die utilitaristische Behandlung der Konfliktfälle, die
Cicero wohl im Anschluss an Diogenes von Babylon, Anti-
pater von Tarsos und Hekaton von Rhodos vorführt78,
hätte das Verdikt von Miss Anscombe in gleicher Weise

getroffen wie die akademische Moralphilosophie von
Sidgwick bis Hare: diese, so Anscombe, biete skandalöserweise

kein Argument für die Überzeugung, es sei nicht
recht, einen Unschuldigen zu töten, für welchen guten
Zweck auch immer 79.

In den letzten Jahren wurde denn auch die utilitaristische

Ethik durch die Integration von Gerechtigkeitsprinzipien
entscheidend modifiziert 80.

Der neueste empiristische Vermittlungsversuch
zwischen deontologischen und konsequenzialistischen
Ethikkonzepten ist indessen noch nicht ausdiskutiert:

Soziale Gruppen, so Mackie, die in ihren Individuen
durch Vererbung oder Tradition Moralität im deontologischen

Sinn ausbilden, gedeihen und setzen sich durch.
Der allgemeine Nutzen stellt sich durch natürliche Selektion

hinter dem Rücken moralisch handelnder Subjekte ein.

76 Off. III 26: Ergo mum debet esse omnibus propositum, ut eadem sit utilitas uniuscu-

lusque et universorum, quam st ad se qmsque rapiet, dissolvetur omnis humana consortio.

11 Vgl. die Diskussion von Fallen in Off. III 29 ff.
78 Vgl. W Görler, «Das Problem der Ableitung ethischer Normen bei Cicero»,
in Der altsprachliche Unterricht, Reihe 21, Heft 2 (1978), 9.
79 Vgl. G. E. M. Anscombe, «Modern Moral Philosophy», in Collected Philosophical

Papers I (Oxford 1981), 33 f.
80 Vgl. hierzu insbesondere J. Rawls, A Theory of Justice (Oxford 1972).



3 5° MAXIMILIAN FORSCHNER

Und Mackie verbeugt sich sogar mit diesem Gedanken
noch vor stoischem Erbe: die Annahme einer Evolution
durch natürliche Selektion ist der übliche moderne Ersatz
für den Gedanken göttlicher Vorsehung81, deren wesentliches

Geschäft es ja bekanntlich ist, Moralität und Nutzen
letztendlich zu verbinden.

81 Vgl. J. L. Mackie, Ethics (Harmondsworth 1977), 113.



ZUR AKTUALITÄT DER STOISCHEN ETHIK 351

DISCUSSION

M. Gigon- Zum vorgelegten Text SVF III 124-126, zwei
Bemerkungen- Textlich ist die letzte Zeile von Frg. 126 mit Sicherheit
verdorben und durch von Arnim falsch hergestellt; eine evidente Korrektur
weiss ich im Augenblick nicht anzubieten.

Zweitens besteht eine sachliche Schwierigkeit: In allen drei Texten

sind drei Bedeutungen von di;ia unterschieden: (1) Der Wert einer Sache

überhaupt, (2) der Preis, den der Interessent fur eine Sache zu bieten

bereit ist. Davon hebt sich (3) deutlich ab, sofern da neu vom Wert der

CTitouSaia (Frg 12;) und der Beitrage zum öpoX.oyoi>gsvo<; ßioq die Rede

ist (Frg. 126). Die Frage ist, wie sich dies zu der ^kAck-uikt! äfya des

Antipater (Frg. 124) verhalt, die sich gerade auf die dStdipopct wie Leben,
Tod usw bezieht.

M. Forschner: Ich sehe wie Sie die sachliche Schwierigkeit der Texte

SVF III 124-126 genau dann, zu klaren, in welchem Verhältnis die

JkAsktikt) di;Ia des Antipater zu den drei genannten Bedeutungen von
ct^Ia steht. Nicht ganz sicher bin ich mir, ob die 6kLsktikti dljia sich nur
auf die dSidipopa bezieht (dafür scheinen die bei Stobaios gegebenen

Beispiele und der vermutete Diskussionshintergrund mit dem Kynismus
zu sprechen) oder wertvolle dSidipopa und KaXa bzw aicouSata umfasst

(dafür spräche die Argumentationsfigur bei Cicero, Ftn. III 36). Nach

meinem Interpretationsvorschlag konnte der Ausdruck JkAektikti dl;ia
umfassend der begründeten Rede von wertvollen Dingen/Sachverhalten

überhaupt, die im weiten Sinn naturgemass sind, gedient haben.

M. Kicid: I agree with Professor Gigon that what we have in
Stobaeus is a tnpartition of di;Ict. This seems to me proved by the

continued explanation by Stobaeus {SVF III 125) of the three classes of
d^iai, and by the corresponding tnpartition in D. L. VII 105, although

Diogenes reshapes Stobaeus' order into (3) (1) (2). Stobaeus' explanation
shows that the first two categories refer to rcporiygeva Ka9' &g Aiyopev



352 DISCUSSION

tiva tfj d^la Ttpofjx$ai, and indeed 86aiv in the first category is explained

as a contributory ä^ia ecp' öcrov xpeiav xfj (puctEi Ttapexexai. We are then

left with no alternative but to refer Antipater's UkAektiktj d^la to the

third class which is defined as itspi pövci ta anouSaia. This may be

explicable when we remember that Antipater's definition of the xkXoq

was i^fjv fhc^eyopsvoix; pev xä Kara (püctiv, cntsicXsyopevoui; 8k xä itapä
cpÜCTiv (S VF III, Antipater, 57, pp. 252-3). In other words the context of
d^ia in this £i<Aoyr| is indeed m the sphere of cntouSata, although the

content of the choice lies among rd Kara (pixnv.

M. Forschner Ihre Erklärung der Einteilung der d^iai uberzeugt
mich bis dorthin, wo sie Antipaters £kA.sktikti d^ia auf die Klasse der

anov8aia bezogen sehen. Fur Ihre Interpretation spricht, dass dann die

klar bezeugte Dreiteilung gewahrt bleibt, und dass der Bezug zur
Telosformel Antipaters erhellend wirkt. Dagegen scheint mir zu sprechen

die im Text unmittelbar folgende Erläuterung mit Beispielen, der

vermutete Diskussionshintergrund mit Skepsis und Kynismus, sowie der

allgemeine stoische Sprachgebrauch Nach diesem korrespondiert der

SkAsktikt) d^la als spezifische Form des Impulses (6ppf|) die iKAoyf]: die

auf alle naturgemassen Dinge gerichtete Art rationalen Strebens, und

dies im Unterschied zur öps!;i<;, die allein auf das sittlich Gute gerichtet

ist. Die Studie von Brad Inwood (hthics and Fluman Action in Early
Stoicism) belegt dies. Zudem scheint, wie die Telosformel des Diogenes

zeigt (vgl. SVF III, Diog Babyl. 44-46), die £KÄ.oyr| noch der Qualifizierung

durch das sfAoyiatsTv zu bedürfen, um eindeutig fur sittlich

gutes Wahlen zu stehen.

Gleichwohl gestehe ich zu, dass Ihr Vorschlag die eleganteste

Losung der Interpretationsprobleme des Stobaios-Textes darstellen

wurde.

M. Flashar: Ihre Einteilung (nach FVF III 124-125) hat mich nicht

ganz uberzeugt. Mir ist nicht klar, warum Sie aus der klar bezeugten

Dreiteilung eine Vierteilung gemacht haben und dann noch Ihren

;. Punkt (§kA,6Ktikt]) als Erklärung vom 2. Punkt (äpoißf)) verstehen

wollen. Es muss m.E. bei einer Dreiteilung bleiben, in der Punkt 3

jedenfalls scharf abgesetzt ist von den beiden anderen Punkten.



ZUR AKTUALITÄT DER STOISCHEN ETHIK 3 5 3

M. Forschner: In der Tat ist die Dreiteilung der klar bezeugt;

offenkundig ist auch die deutliche Abgrenzung der ä^Ia, die nur das

sittlich Gute zum Inhalt hat, von den übrigen wertvoll zu nennenden

Dingen/Sachverhalten. Das Problem ist damit aber nicht gelost, in
welchem Verhältnis Antipaters £kA,8ktikti &i;ta zu den drei formelhaft

genannten Bedeutungen von ct^ia steht. Mem Interpretationsvorschlag
geht dahin, der (isolierten) SKÄoyfj methodisch Fundierungsfunktion fur
die Erkenntnis der Klasse aller (objektiv) wertvollen Dinge zuzuweisen,
wahrend die in der Dreiteilung genannten Arten von &i;lai sich auf

Gruppen bzw. Verhaltnisse innerhalb dieser Klasse beziehen

M. Dihle: Besteht nicht eine der Unklarheiten des uberlieferten
Textes dann, dass die Beschreibung dessen, wie sich eine konstituiert,

einfach neben die Beschreibung der Wahl unter jeweils zwei
Werten getreten 1st5 Was die beiden ersten Bestimmungen angeht, so

konnte man sie folgendermassen verstehen: Die erste statuiert einen den

Dingen inhärenten gesamten (xipTj) und jeweils anteiligen (8ocn<;) Wert.
Als Terminus der Kaufmannssprache kann 86ai<; die Bedeutung «Rate»

haben, was in der Wiedergabe des Diogenes-Zitates (SVF III 12;) dann

offenbar vernachlässigt, vielleicht missverstanden wird. Die dtpoißfi, die

der SoKtjiaCTTfjg zu geben bereit ist, bezieht sich auf die Situation des

Handelnden. Hier wird also die aus der Perspektive des handelnden

Menschen, nicht unter dem Gesichtspunkt ihrer Anordnung nach einem

Wertsystem ms Auge gefasst.

M. Forschner: Ihre Bemerkung scheint mir den wesentlichen Punkt,
den ich in bezug auf die d^Ia-Emteilung bei Stobaios zum Ausdruck

bringen wollte, prägnant zu formulieren; einmal: im genannten Text

steht die Beschreibung dessen, wie sich eine d^Ia konstituiert, einfach

neben der Beschreibung der Wahl und der Verhaltnisse zwischen

wertvollen Dmgen; zum zweiten: die ctpoißfj des 8oKi|iacrrfjg bezieht sich auf

die d^Ia aus der Perspektive des Handelnden, nicht auf eine von der

Handlungssituation abstrahierende systematische Ordnung wertvoller

Dmge.



354 DISCUSSION

M. Long: Like you, I had always supposed that Antipater's dii,ia

£kA,ekxikt| (SVF III 124) referred to the non-moral value that one

dSicupopov has relative to another, in such a way that it motivates 6ppfj
and therefore, action On this view the d^ia is determined by, or intrinsic

to, the thing selected, e.g. health. But in view of Professor Kidd's cogent

suggestion that d^ta £kAekxikt| should refer in some way to id otcoi)-

SaTa—the third category of value in Stobaeus' ensuing remarks—and

that it could refer to Antipater's definition of the xekoq, perhaps £kXek-

Titcr) indicates the 'selective' value the agent subjectively determines. I
don't think Stoic use of ope^ti; presents a problem for this suggestion
"Opg^u;, as the wise man's well-reasoned appetition, has to display itself

in making choices; and hence, we could say, by deciding that this or that

object is 'worthy of selection' Of course, the objective preferabihty of,

e.g., health to sickness (the 'first' sense of d^ia in Stobaeus?) will be the

first thing he must consider, but there will be times (cf. SVF III 191)

when he finds it rational to select sickness instead of health etc.: e.g.
Socrates has an opportunity (5t86vxct>v xc5v JtpaypdxtDv) to decide between

death or escape from prison, and opts for (JK^eyeiv) the former. This

reading gives us a third sense of 'value' for d^Ia dKLeKxtKfj, which avoids

assimilating it to the first sense (7tpot|yp£;vov). What do you think?

M. Forschner. Ich bin mir, wie gesagt, nicht sicher, dass Antipaters
dlpa SkAskxikti sich nur auf aussermoralisch Wertvolles und den Ver-

gleichswert zwischen diesen Adiaphora bezieht. Ich habe aber auch

Zweifel, ob die d^ia ^kLekxikt] des Antipater die wertvolle Sache meint,
fur die ein Weiser sich m der konkreten Handlungssituation jeweils
entscheidet. Falls Prof. Kidds Interpretation zutrifft, erscheint mir Ihr
Deutungsvorschlag allerdings konsequent und plausibel.

M. Couloubaritsis: Vous avez propose une interpretation de l'ethique
stoicienne ä partir d'une synthese de Kant et de l'eudemonisme. Or,
contrairement aux stoiciens qui associent action et science, Kant montre

que la metaphysique ne peut etre l'objet d'une science, mais qu'en
revanche eile peut etre confirmee sur le plan de la raison pratique. II en

resulte que non seulement l'immortalite de l'äme devient un postulat de



ZUR AKTUALITÄT DER STOISCHEN ETHIK 355

la raison pratique, mais que, de plus, la liberte s'affirme comme la

condition de la moralite Dans ce contexte, l'immortalite de l'äme con-
firme la necessite d'un |ugement apres la mort en fonction d'une ethique
de l'intention, et la liberte rend possible ce point de vue. Comment

pouvez-vous concilier le stoicisme avec une teile perspective, des lors

que celui-ci ne considere ni la liberte comme condition de la moralite, m

l'immortalite de l'äme comme justification de l'intention de l'agent, mais,
au contraire, pose le bonheur comme une valeur supreme' Ne pensez-
vous pas qu'll v a une difference radicale entre 'metaphysiques' kantienne

et stoicienne, meme si, sur de nombreux points, elles s'apparentent de

fa^on manifeste?

M. Forschner. Ich stimme Ihnen selbstverständlich zu, wenn Sie auf
die Unterschiede m der Metaphysik Kants und der der Stoa hinweisen,

soweit die Ethik davon betroffen ist Die wesentliche Nahe der Stoa zu

Kant sehe ich in der Wertung von Moralitat, in der Betonung der Rolle

der Vernunft und in manchen Aspekten der Verhaltnisbestimmung von
Form und Materie sittlich guten Handels. Ein wichtiger Unterschied

besteht in der Tat dann, dass Kant das mit der Tugend bzw dem guten
Willen verbundene Gluck qua 'Zufriedenheit eigener Art' streng von

jenem Gluck qua Aktualisierung von (aussermoralischen) Fähigkeiten,

Befriedigung von Bedurfnissen, Erreichen von Zielen in der Welt etc

trennt, die erfahrungsbestatigte Meinung vertritt, dass das eine das

andere nicht zur Folge hat, und es fur eine Forderung der Vernunft halt,
dass Gluck im zweiten Sinn der Moralitat einer Person korrespondieren
soll. Daraus resultieren dann die Postulate der Unsterblichkeit, des

ausgleichenden Richters etc

Genau diese Trennung (und mit ihr die Folgepostulate) setzt die Stoa

nicht an Wenn man mit guten Gründen sagen kann, die Stoa denke mit
ihrer Verhaltnisbestimmung von Tugend und Gluck Sokratisch, so kann

man auch sagen, Kant stehe mit seinem Konzept in christlicher Tradition,

er nimmt die Bedürftigkeit und Verletztbarkeit des Menschen

ernster

M. Long. The clarity with which you have distinguished the eudai-

momstic and 'Kantian' aspects of Stoic ethics is most impressive, and we



356 DISCUSSION

would need a long time to discuss your thesis at all adequately. May I
simplv for the moment give an off the cuff reaction?

You maintain that (i) all our sources for oiKsicoau; stress the 'gulf'
between man's goal as a tieranaloge Naturwesen and the truly good which

is the 'moral' man's objective, (2) there is nothing, apart from virtue,
which constitutes an objective that is valid without exception; (3) the

Stoics rejected the Aristotelian recourse to man's specific nature as the

basis for determining the human

My impression is rather different On (1) and (3) would it not be

better to say that the Stoics treat human nature, in its normative sense, as

an evolving phenomenon? I.e. from childhood to old age a human being

passes through a series of 'constitutions' which prescribe their own
oiiceia objectives, but in such a way that nothing which was Kara (puaiv

m an earlier constitution ceases to be such later. What the Stoics then

claim is that living virtuously is the only thing that accords with man's

constitution as a fully functioning rational being (cf. Seneca, Epist. 121);

only as virtuous can he fulfil his specific nature as a man. But what virtue
characteristically requires of him is to attend to all that is natural for him

(outwardly, bodily, and spiritually).
As for (2), I have the impression that such KdSfjicovxa as honouring

parents, brothers, native land (D.L. VII 108) are ones, unlike looking
after one's health, that could never be set aside in unusual circumstances.

Finally, happiness. It is true, of course, that what the Stoics offer us

as the sole content of happiness—the perfect moral life—strains any

common sense notion of a life in which all properly human desires are

fulfilled But I think this was the 'Socratic' position they defended, and

one which indicates their great divergence from Kant and the modern

ethical tradition. The Stoics challenge us to think that a virtuous man
does have everything that he needs m order to live eüSatgovox;—that

happiness consists in 'Sittlichkeit'

M. Forschner: Ich denke, dass sich unsere Einschätzung von Nahe

und Ferne der stoischen zur Kantischen Ethik nicht substantiell, sondern

nur in der Akzentuierung unterscheidet. Gewiss ist Kants Distmktion



ZUR AKTUALITÄT DER STOISCHEN ETHIK 357

des Menschen als Naturwesen und des Menschen als Vernunftwesen, des

Reichs der Natur und des Reichs der Freiheit im Ansatz dualistischer als

das stoische Konzept vom Menschen als einem Lebewesen, das sich

schrittweise zu einem vernunftigen Lebewesen entwickelt. Gleichwohl
scheint mir das Resultat ahnlich zu sein- die Relativierung der auf die

spezifische Physis bezogenen aussermoralischen Lebensguter und ihre

Opferung in Konfliktfällen, sei dies nun aus der Perspektive und im
Namen der gottlichen Allnatur, sei dies im Namen der Gesetzgebung der

reinen praktischen Vernunft. Daran ändert auch der stoische Gedanke

nichts, dass es gerade die (normativ verstandene) spezifische Natur des

Menschen ist, seine spezifische Physis selbst vollständig in den

Ordnungsrahmen der Allnatur zu stellen. Wesentlich scheint mir doch (und

neu gegenüber Plato und Aristoteles), dass die göttliche Allnatur und

nicht die menschliche Physis zur letzten Begrundungsbasis sittlicher

Empfehlungen oder Forderungen wird.
Ihrer Erläuterung des stoischen Glucksbegriffs, der sich fundamental

vom Kantischen unterscheidet, stimme ich voll und ganz zu: ein sittlich

guter Mensch ist vollendet glücklich, Gluck besteht in einem sittlich

guten Leben Dies ist zweifellos ein unzeitgemasser Gedanke mit einer

Fülle bemerkenswerter Implikationen; aber ich vermute doch, dass hier

Moralitat qua Tugend in ihrer Begluckungsleistung fur ihren (menschlichen)

Besitzer etwas überschätzt wird. Das stoische Ideal des glücklichen
Weisen scheint mir die Grenzen des fur Menschen Erreichbaren zu

ubersteigen.

M. Gigon Man wird schliesslich die letzte Frage nicht ubersehen:

Wenn die £KÄ,oyf| bald das Leben, bald den Tod wählen wird, im Namen

welcher Instanz wird sie dies tun-' Antipater redet vom etiLoyioxeiv,

worin das aristotelische eüLoyov steckt, wenn auch in stoischer Umdeu-

tung Erwähnt wurde das Paradoxon- gövov xö KaLöv dya9ov, ein

Paradoxon, weil im üblichen Zustande das äyaäöv (~XP1I<JIP0V. tbtpfeXi-

gov, ai)|!(pEpov) gerade nicht kciLöv ist. Bei Aristoteles hat das icaLöv eine

überaus wichtige Rolle, ohne dass es je gelingt, den Begriff kciLöv

defmitonsch naher zu fassen. — Es kommt dazu das fe7taivexöv, bei



358 DISCUSSION

Zenon (Cic. Fin. Ill 27) und schon an wichtiger Stelle bei Aristoteles,

EN I 12, noi b 10 ff. (Gegensatz von JnatvETÖv und xipiov).
Da stossen wir an die Grenze eines kaum naher zu fassenden

ethischen Absolutum — Die Stoa rekurriert da auf das önoLoYOUgevcoi; mit
der All-Physis —. Ob das tragfahig ist, mag man bezweifeln.

Im übrigen mochte ich nach Anderer betonen, dass man mit dem

Verständnis von eü5aipovia als 'Gluck' im Sinne gutburgerlichen
Zufriedenseins nicht vorsichtig genug umgehen kann. Die aristotelische s£>8ai-

govla der Nik Ethik ist etwas sehr Anderes, die stoische auch und selbst

die epikureische.

M. Forschner • 1) Letzter Bezugspunkt des etAoyicruetv £v xfi xcöv Kaxä

cpixnv JicXoYfj Kai cwteKLoyfj (SVF III, Diog. Babyl. 44-46, p. 219) ist
zweifellos die göttliche Allnatur und das mit ihr zusammenstimmende

menschliche Leben. Ich teile Ihre Zweifel an der Tragfähigkeit dieses

ethischen Ansatzes.

2) Dass der neuzeitliche Glucksbegriff, wie er sich von Hobbes über

Kant und den Utihtansmus bis zu gegenwartigen Theoretikern der

Wohlfahrt herausgebildet hat, nur noch Restbestande des antiken

bewahrt, habe ich angedeutet.

M. Dihle: Die Distanzierung der Stoiker von einer im wesentlichen

anthropologischen Begründung der Ethik, auf die Sie aufmerksam

machen, kommt auch dann zum Ausdruck, dass der Begriff des KaLöv

bei ihnen nicht mehr wie bei Aristoteles, in enger Beziehung zu dem des

ibtaivexov steht. Das stoische KaXöv bedarf der zuschauenden Mitmenschen

nicht mehr. Cicero (Off. III 45) dokumentiert, wenn er vom
«Lobenswerten, auch wenn es nicht gelobt wird» spricht, eine neuerliche

Annäherung der Mittelstoiker an Aristoteles.

M. Flashar Wurden Sie bitte die modernen philosophischen
Positionen, auf die Sie am Schluss Ihres Beitrages hingewiesen haben, noch

etwas erläutern?



ZUR AKTUALITÄT DER STOISCHEN ETHIK 359

M Forschner Ich habe versucht, die stoische Ethik von aktuellen

alternativen Ethik-Konzepten (deontologisch-teleologisch) her zu
beleuchten Die stoische Ethik enthalt Zuge von beiden Ciceros De offictts

zeigt ein sonderbares Schwanken zwischen geradezu Kantisch klingenden

Gedanken von Recht und Gerechtigkeit unter Menschen und

utilitaristischer Behandlung von Konfliktfallen, nach der (in deontologi-
schem Sinn) unverletzbare Rechte von Individuen dem Wohl der

Gemeinschaft geopfert werden Jeder Mensch ist als Zweck an sich

selbst zu behandeln, die Wurde der Person ist unantastbar — dieses

Postulat unseres sittlichen Selbstverstandnisses findet etwa Miss Ans-

combe im Utihtarismus nicht beachtet Präzise hat auch die Stoa diesen

Gedanken nicht gefasst, wir verdanken ihn wohl dem Christentum Eine

neue empiristische Variante der Vermittlung von teleologischer und

deontologischer Ethik bietet Mackie, der den Erfolg bestimmter sozialer

Gruppen im Kampf ums Dasein gerade dann begründet sieht, dass diese

in ihren Individuen Moralitat im deontologischen Sinn ausbilden Die

gottliche Vorsehung bzw deren moderner Ersatz, die naturliche Selektion,

wirkt über deontologische Einstellungen der Akteure er-

folgsorientiert



* - =i"

- 1- l ->

r ' -rs-

:1 -=- " i

K :VT=^n",
"

J'jj
- .- .-.\JsflfclU '- "/".Kr- - |

'
- 'fe " - -=)^- '

-«5. ««a. £?i

i-'v* * r\ '. - ' - "* -T^f r;

• - .\ iSfc« ; C f -r

.' V&*"- »-•&:? -.VSSk.,

' •- ,^-£ "
^*4-4 *vr' C'iß-i.

-"J f -."' o' J ' • S '

•xs-ÄS" 'n - .'-; 4?"

'>kV- \^r .f

•.* iiw ' STr_ -;r' J}

^r->'
k=tJ - :

- - 'f^C5 Si ^-^-:,
"

-'

3S.' .-tS^UJVi-'

S l---

--i.' .JL^- ?" O V-h',-'£ri ''*'• •
~~ - > " -"aü'-S-''.;- '"•* "

- -

• > - .*-,.

•
v s£_«*- /?:-

"i
- - -ft

*:f

A/W'

>2- «,r„ •

- '^S- - * » V| :VJ 5. I
T V^," » "

,<s"

_
•*• ,je r v

y
K?:z\

1

ier-;,--

/
^»r£^i's»S^lr JSP'

r^-ÄJ9> S-'^'?"uir- -.' 4 ^


	Das Gute und die Güter : zur Aktualität der stoischen Ethik

