
Zeitschrift: Entretiens sur l'Antiquité classique

Herausgeber: Fondation Hardt pour l'étude de l'Antiquité classique

Band: 32 (1986)

Artikel: Les éléments philosophiques dans l'idée de monarchie à Rome à la fin
de la République

Autor: Grimal, Pierre

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-661012

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-661012
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


VII

Pierre Grimal

LES ELEMENTS PHILOSOPHIQUES DANS
L'IDEE DE MONARCHIE Ä ROME Ä LA FIN

DE LA REPUBLIQUE

La transformation qui eleva un regime monarchique, le

principat, sur les ruines de l'ancienne Republique romaine,
eut, assurement, bien des causes. D'abord la victoire, par
les armes, d'Octave et de ses 'marechaux' sur les forces
commandees par Antoine. Mais cette victoire, qui fut decisive,

n'est en fait que le denouement d'un long debat, qui
depassait de beaucoup la personne des deux chefs, et qui
avait pour objet le choix du 'meilleur gouvernement' —
comme le montre, au moins de maniere symbolique, l'en-
tretien rapporte (ou imagine) par Dion Cassius entre
Octave, Agrippa et Mecene, ä ce moment decisif de l'his-
toire h L'hypothese, avancee par Agrippa, d'un retour ä la

Republique, ne se realisa pas. Est-ce parce que le vain-

queur, une fois le pouvoir conquis, ne pouvait se resigner ä

l'abandonner? Ou bien parce que des conceptions nouvelles
de la vie politique avaient surgi, ä Rome et dans les cites

italiennes, au cours de la guerre civile, parce que la monarchic

etait devenue fatale, aux yeux memes de ceux qui, une

1 Dio Cass. LII 14 sqq.



2}4 PIERRE GRIMAL

generation plus tot, en repoussaient l'idee avec horreur? II
est certain, en tout cas, que cette monarchic n'aurait pu etre
durable, si eile ne s'etait appuyee sur des aspirations
prüfendes des Romains, decides ou resignes ä accepter un 'roi',
meme si les restes d'une antique pudeur leur interdisaient
de le nommer ainsi. On s'interrogera sur les tentatives des

deux premiers princes pour rendre au peuple la gestion de
la res publica: tentatives peu sinceres, disent les historiens
modernes, prompts ä accuser d'hypocrisie Auguste et
Tibere. Mais etait-ce une simple comedie, lorsque le Senat

suppliait le prince de ne pas abandonner son role de

gardien, sa statio ä la tete de l'Etat? II est difficile de ne pas
voir, dans tous ces faits, la preuve qu'une mentalite nou-
velle s'etait formee, une maniere differente de penser la vie
politique.

Nous voudrions ici nous interroger sur la maniere dont
ce phenomene, d'ordre essentiellement spirituel, mental, a

pu se produire. Ce qui revient ä se demander quel fut ä cet
egard le role joue par la pensee des philosophes et, par
consequent, quelle fut faction exercee dans l'ordre politique

par des speculations et des theories elaborees dans les

ecoles grecques, trois ou quatre siecles auparavant. Autant
de questions qui importent non seulement pour compren-
dre la naissance de l'empire, mais aussi pour prendre une
conscience plus claire de la continuite qui unit la Grece et
Rome et suivre le cheminement des forces spirituelles et des

ideologies qui dominent le cours de l'histoire.
Mais, avant d'aborder l'analyse de l'idee monarchique

elle-meme, telle que nous pouvons la saisir, sous son double

aspect, ideologique et pratique, dans la Rome du
premier siecle avant J.-C., afin de discerner ce que doit ä la

philosophic l'image que l'on en donne, peut-etre ne sera-t-il
pas inutile de remonter un peu plus haut.

L'influence de la philosophic sur la vie politique ne

commen^a pas, quoi qu'on en ait dit, avec la celebre



PHILOSOPHIE ET MONARCHIE Ä ROME 235

ambassade de 155. Celle-ci ne fit que reveler publiquement,
et non sans scandale, l'interet porte par les membres de

l'aristocratie dirigeante aux theories venues de l'ecole. Mais,
ce que les 'nobles' se plaisaient ä connaitre, ä entendre

exposer dans des conversations privees, ne devait pas etre

porte sur la place publique. Les idees emises par des phi-
losophes irresponsables sont des jeux, seduisants, certes,
mais qui presentent de graves dangers, pour des esprits
naifs ou interesses ä ebranler les institutions. Et l'on ren-
voya les scolarques atheniens dans leur patrie. Trois quarts
de siecle plus tard, de meme, les censeurs prendront leurs

precautions contre les rheteurs latins. Mais cela ne veut pas
dire que la philosophic elle-meme n'ait pas exerce son
influence, plus discretement, sur les plus eclaires des

Romains, et cela depuis plusieurs generations. On pense ä

Appius Claudius et, plus recemment, ä Ennius, a son Epi-
charme et ä son Evhemere. Bien plus, il semble probable que
Caton, lorsqu'il ecrivit ses Origines, dut une partie de son
dessein ä ce qu'il pouvait connaitre des theories politiques
diffuses chez les penseurs helleniques et qui confluaient
dans l'ceuvre d'Aristote.

Certes, les fragments des Origines sont trop peu nom-
breux et en general trop brefs pour qu'il soit possible de le

demontrer d'une maniere absolument decisive. Pourtant
certains indices ne sauraient etre negliges. Une scolie de

Servius nous apprend, par exemple, que le Censeur con-
naissait et utilisait la distinction etablie, depuis longtemps,
par les theoriciens grecs de la politique, entre les differentes
formes de gouvernement: democratic, aristocratie, monarchic

2. Comme cette indication intervient, chez Caton, a

2 Fragment des Origines, ap. Serv. A.en. IV 682: et quidam hoc loco uolunt trespartes
pohtiae comprehensas, popuh, optimatium, regiae potestatis. Cato emm ait de trihus istis
partibus ordinatam fuisse Carthaginem. Cette distinction des trois types destitutions
remonte ä Herodote, mais elle a ete souvent reprise et nuancee par la suite. Voir
J de Romilly, «Le classement des constitutions d'Herodote ä Anstote», in REG
72 (i959)' 81 SCF1-



236 PIERRE GRIMAL

propos de Carthage, on peut penser qu'elle concerne une
comparaison avec d'autres regimes politiques. Carthage, de

meme, est Tun des exemples auxquels se refere volontiers
Aristote3. Dans un autre passage, ä propos des Sabins,
Caton etablissait une filiation entre les coutumes des Lace-
demoniens, celles des Sabins et Celles des Romains 4. Or,
Sparte, comme Carthage, figure parmi les exemples
destitutions etudies par Aristote 5 et particulierement caracteris-
tiques.

Ces deux passages permettent de supposer, au moins ä

titre d'hypothese, que Caton procedait, dans sa reflexion
politique, ä la maniere des penseurs grecs. En soi, cela ne
saurait surprendre. On a montre recemment, en effet, que
les preceptes et la pratique de la rhetorique lui etaient
familiers 6, et nul ne saurait douter qu'il n'ait eu avec la

paideia hellenique des contacts etroits, tout au long de sa

carriere 7, et non pas seulement pendant sa vieillesse. Et
cela jette peut-etre une lumiere nouvelle sur le dessein qu'il
eut d'ecrire les Origines: il s'agissait moins d'un livre d'his-
toire (il se defend d'ailleurs lui-meme d'avoir voulu imiter
les Annales des Pontifes) que d'un veritable traite de
politique, voire de politique comparee, une recherche analogue,
toute proportion gardee, ä celle qui avait porte Aristote ä

entreprendre sa grande enquete sur les constitutions et les

nomima des cites grecques et barbares 8.

Une autre idee essentielle de la pensee historique et

politique des Grecs assimilait la vie des cites ä celle des etres

3 R. Weil, Aristote et l'histoire (Paris i960), 228 sqq.
4 Orig. fr. 51 Peter, ap. Serv. Aen. VIII 638.

5R Weil, op. cit., 231 sqq.
6 A D. Leeman, Orationis ratio (Amsterdam 1963).
7 Sur les occasions de ces contacts, Enzo V. Marmorale, Cato maior (Bari 21949),

147 sqq.
8 R. Weil, edition de Polybe, Histoires, Livre VI, Coli, des Univ. de France (Paris
1977). 51-



PHILOSOPHIE ET MONARCHIE Ä ROME 237

vivants; comme ceux-ci, elles naissaient, se developpaient et
mouraient. Qualifiee de «lieu commun» 9, parfois de «po-
sidonienne » 10, cette conception domine la philosophie aris-
totelicienne de l'histoire et, d'une maniere generale, le
Systeme du monde conqu par le Stagirite 11. Aristote en deduit
que le role principal du legislateur est moins d'etablir des

lois que d'assurer le salut du regime politique existant12, en
elimmant ou du moins en combattant les forces de
decadence et de transformation. Et, dans ce combat, il trouve
une aide dans la connaissance des autres legislations, Celles

des cites etrangeres 13. Les deux aspects de la reflexion
politique: enquete etendue aux cites etrangeres, et, d'autre

part, conscience du caractere mouvant de tout Systeme
institutionnel, indissolubles chez Aristote, se retrouvent
dans la pensee de Caton. Nous avons vu comment les

Origines semblent bien repondre ä la premiere intention,
cette connaissance des autres indispensable si l'homme
d'Etat veut disposer d'une experience etendue hors des

limites de sa propre cite. Quant au sentiment de la fragilite
des institutions, de la vie et de la mort des Etats, peut-etre
en trouvons-nous une trace dans ce que Caton disait de

Capoue, dont il rapportait la naissance, la decadence, puis la

renaissance, sur une duree relativement breve 14.

Une telle conception de la vie des cites justifiait une
politique ä la fois conservatrice et reformatrice: conserva-

9 Des Anaximandre (Vorsokr. 12 B 1, ap. Simp!. In Ph. I 2, Comm. m Anst. Gr.
IX p. 24, 13 sqq.).
10 M. Ruch, «La theorie de la croissance organique dans la pensee historique des

Romains», in Aufstieg und Niedergang der Romischen Welt I 2 (Berlin 1972), 827-
841.
11 Anst. Pol. IV 4, 1290 b 25 sqq.; cf. aussi Rh. I 4, 1360 a 23 sqq. et Pol. VII 5,

1326 b sqq.
u Rh., ibid.
14 Ibid.
14 Orig. fr 69 Peter, ap. Veil. 1 7, 2-4.



238 PIERRE GRIMAL

trice, dans la mesure oü l'homme d'Etat devait s'attacher ä

sauvegarder les institutions nationales, reformatrice, dans la

mesure oil celles-ci devaient etre adaptees, chaque fois, aux
circonstances, pour faire face aux dangers ä mesure qu'ils se

presentaient. Assez pessimiste, Aristote (ne faisant exception

que pour une politie parfaite..., mais existait-elle?)
estimait que, s'il etait possible de prolonger la vie d'une
constitution, celle-ci n'en etait pas moins perissable.

Une semblable reflexion trouvait sa confirmation dans

l'histoire de Rome. L'exemple de la Grece montrait que le

plus grand danger couru par les Etats etait la Discorde,
la cjtcictk;, qui affaiblissait la cite ä l'interieur, la jetait dans la

guerre civile et en faisait une proie pour les ennemis de

l'exterieur. II convenait done d'assurer la concorde entre les

citoyens — et Aristote en analyse les moyens, longuement
(dans l'ensemble du livre V de la Politique). Sur ce point, la
tradition romaine, qui avait divinise Concordia depuis, au
moins, le temps de Camille, se voyait justiflee. Les premiers
siecles de l'histoire romaine fournissaient assez d'episodes
(secessions de la plebe, 'greve' des enrolements, etc.) pour
illustrer les theories des philosophes, et cette histoire sug-
gerait plusieurs lemons, d'abord la necessite de maintenir
l'union entre les differents elements de la cite, ensuite que
Rome n'etait pas ä l'abri des forces de decadence et de mort
qui avaient ete fatales ä tant de cites grecques.

Lorsque Polybe ecrira les celebres chapitres du livre VI
sur les causes de la grandeur romaine et, correlativement,
les raisons qui expliquent la decadence des Etats, il n'ap-
portera pas ä Rome une revelation. Le langage qu'il tient
est proche de celui que nous croyons decouvrir chez le
Caton des Origines, vers le meme moment et, sans doute, un
peu plus tot. C'est aussi, ä quelques variantes pres, celui des

peripateticiens, sinon celui d'Aristote lui-meme. On com-
prend, dans ces conditions, la melancolie de Scipion Emilien

devant l'incendie de Carthage. Son ami Polybe, elabo-



PHILOSOPHIE ET MONARCHIE Ä ROME 239

rant quelque peu les idees d'Aristote, ou celles de Dicear-

que 15, qui en decoulaient, lui avait enseigne que les cites

sont mortelles. La fin de Carthage apportait ä ces propos de

l'historien philosophe une confirmation tragique. Le sort
qui frappait la ville ennemie, s'il etait l'effet d'une loi
universelle, ne s'abattrait-il pas un jour sur Rome? 16

Ces postulats de la reflexion philosophique sur la vie
des cites vont dominer les generations ä venir, aussi bien les

ecoles issues de l'enseignement aristotelicien que la praxis
des hommes d'Etat romains. Iis prepareront les esprits ä

l'idee que les formes institutionnelles evoluent, qu'il est

legitime d'agir sur les lois et que l'ordre du monde exige

que les institutions, sous peine de perir, s'adaptent aux
circonstances. En d'autres termes, les Romains, au moins
ceux ä qui appartenait le pouvoir, n'erigeront plus le mos

maiorum en absolu; ainsi l'un des principaux obstacles qui
s'opposait ä l'etablissement d'une monarchie — l'entete-
ment, la fidelite au serment prete en 509 de ne jamais
rappeler les Tarquins 17 — se trouvait-il leve.

Pourtant, ce n'etait encore qu'une possibilite. Le mot de

rex demeurait odieux, et Cesar etait mort parce qu'on le lui
avait offert. La raison de cette offre n'est pas tout ä fait
claire. En fait, Cesar, dictateur ou consul, possedait tous les

pouvoirs, politiques, judiciaires, militaires, qu'il aurait eus
s'il avait ete officiellement roi18. II se fit offrir la royaute
pour des raisons qui n'etaient pas seulement politiques. Une
tradition digne de foi rapporte que ce dessein lui avait ete

suggere par les Livres Sibyllins, affirmant que les Parthes ne

15 Sur les sources de la philosophie polybienne de l'histoire, voir J. de Romilly,
«L'historiographie grecque», in Actes du IXe Congres de l'Association G. Bude,

Rome 1973 (Paris 1975), 128 sqq
16 Sur ces larmes de Scipion, voir A. E. Astin, Sapio Aemilianus (Oxford 1967),

Appendix IV, 282-287.
17 App. prooem. 6 et Reg. fr. 11; Dion. Hal. V 1, 3; Liv. II 1, 9.
18 J. Carcopino, Jules Cesar (Paris ''1968), 471 sqq.



240 PIERRE GRIMAL

pouvaient etre vaincus que par un roi 19. Meme si le dicta-
teur n'avait pas besoin de cette prophetie des Livres sacres

pour concevoir cette ambition, ll est significatif que sa

realisation fut envisagee dans un contexte religieux. Si le

terme de roi etait banni de la langue politique, parce qu'il
etait associe ä l'idee de tyrannie, d'un pouvoir mcontrole
sur les hommes, et si, par consequent, ll semblait incompatible

avec la hbertas, ll n'en restait pas moms que le mot
n'avait pas disparu du vocabulaire officiel. II figuralt, on le

salt, parmi les titres sacerdotaux, avec le rex sacrificulus et,
de plus, chacun connaissait l'existence du rex nemorensis, ce

«roi de la foret», qui regnait, aupres de Diane, sur la foret
sacree d'Ancie. Un rex est un etre plus qu'humam. La

puissance que lui donnent les dieux lui appartient person-
nellement; eile n'est pas, comme c'est le cas pour les

magistrats de la Republique, attachee ä leur fonction et, par
consequent, passagere. Un 'roi' echappe ä la communaute
du peuple, ll ne peut plus etre remis au rang de simple
citoyen, et la cite ne compte plus que des esclaves. Cette

image du rex s'lllustrait tout naturellement par ce que l'on
savait des Diadoques. Le roi par excellence, le prototype du
roi etait Alexandre. Son destin le designait comme tel. On
se souvient qu'Octave, apres s'etre fait ouvnr, ä Alexandra,

le sarcophage d'Alexandre, refusa de regarder les

momies des Ptolemees, en disant qu'il «etait venu voir un
roi et non des cadavres» 20. Le roi etait promis ä la
domination universelle, et c'est cette idee qui parait l'avoir
empörte dans le concept de royaute, lorsque les Livres
Sibylhns firent aux senateurs, ä propos des Parthes, et de

Cesar, la reponse que nous avons dite. La domination
universelle, les Romains n'en faisaient pas fi; mais lis la

19 Suet lui 79 Cf J Carcopino, Les etapes de 1'imperialisms romam (Paris 1961),

170, qui rapproche Cic Div II 110
20 Suet Aug 18, 1, D10 Cass LI 16, ;



PHILOSOPHIE ET MONARCHIE Ä ROME 241

voulaient pour le Populus entier, collectivement — le Peu-

ple-Roi — et non au profit d'un seul homme.
C'est en face de cet enchevetrement d'idees, oü se

melent politique et religion, que se trouvaient les penseurs
romains pendant le dernier siecle de la Republique. Au fur
et ä mesure que s'affrontaient les rivalites pour conquerir le

pouvoir, il apparaissait que le jeu normal des institutions
n'etait plus assure. Ou bien des coups de force ou bien des

lois nouvelles, de circonstance, votees sous la menace,
paralysaient Paction des magistrats legitimes. II semblait
done que se realisät la prediction de Polybe et, plus gene-
ralement, celle de tous les philosophes, de Piaton ä Aristo-
te, et que le cycle fatal füt de ja amorce: ä la vieille
republique aristoeratique qui avait triomphe de Carthage, avait
succede un etat d'anarchie, auquel des tentatives de pouvoir
personnel n'avaient pu remedier. II pouvait paraitre inevitable

que la monarchic n'apparüt ä son tour. Le tableau que
faisait Polybe du regime qui devait surgir alors n'etait pas
rassurant; e'etait celui de la tyrannie, fonde sur la force
brutale21, avec ses massacres, ses proscriptions, la redistribution

des terres — ce sont les paroles memes de Polybe;
elles semblent decrire la politique de Sulla22. Jusqu'ä ce

moment, Rome n'avait pu echapper ä la fatalite des cycles
politiques que grace ä sa constitution 'mixte', qui equili-
brait, en les opposant, comme des forces qui se composent,
monarchic, aristocratie et democratic. Equilibre qui peut
etre rompu, si les hommes d'Etat n'interviennent pas a

temps pour le retablir lorsqu'il est menace, et, par consequent,

une revolution monarchique est toujours possible.
Dans le De republica, Ciceron, qui resume ä ce sujet un

21 Plb. VI 9, 8-9.
22 Voir P. Pedech, «Polybe face ä la crise romaine de son temps», in Actes du

IXe Congres... {op. at., supra n. 15), 195-201, qui (p. 201 n. 2) explique la

prevision de Polybe par l'exemple de la methode comparative lllustree par
Anstote (ci-dessus).



PIERRE GRIMAL

passage de Piaton 23, se montre parfaitement conscient de ce

danger. II pense naturellement ä Sulla, mais aussi redoute

que le triumvirat, en apparence encore solide, n'aboutisse
au pouvoir d'un seul. Puis, curieusement, il place dans
la bouche de Scipion l'eloge de la fonction royale dans
la cite:

«De ces trois premiers systemes, ecrit-il, ä mon avis
celui qui l'emporte et de beaucoup est le regime monarchi-
que (regium)...»24. De la tradition platonicienne et aristo-
telicienne, Ciceron retient done la necessite dans l'Etat d'un
element praestans et regale, qui domine l'ensemble du Systeme,

ä la maniere d'une clef de voüte dont le poids maintient
les claveaux... Dans les institutions romaines les plus
anciennes, Celles qui avaient ete mises en place apres la

revolution de 509, cet element royal, prestigieux et domi-
nateur, etait fourni par les magistratures, qui s'etaient
substitutes ä Yimperium personnel du roi. Mais Ciceron savait,

par experience, que, dans la Rome de son temps, elles ne
jouaient plus ce role, pour des raisons diverses; les elections
etaient faussees; par la brigue ou la violence, on voyait
acceder au pouvoir des personnages indignes de l'exercer
(comme les consuls de 58, Pison et Gabinius). II fallait
trouver ailleurs les hommes capables d'etre les 'modera-
teurs' de l'Etat: ceux que leur prestige et leur autorite
morale elevaient au-dessus des autres citoyens.

On repete volontiers que Ciceron, en elaborant cette
theorie des principes 25, pensait ä lui-meme et se considerait
comme capable d'etre l'un de ces 'rois' de la constitution
mixte que la theorie exigeait. Ce n'est pas tout ä fait une
injure gratuite que lui adressaient ses adversaires lorsqu'ils
1'appelaient 'le tyran d'Arpinum'. Mais l'opinion que le

23 Rep. VIII 562 b sqq.; Cic. Rep. I 68.

24 Rep. I 69.
25 J. Beranger, Recherches sur I*aspect ideologique du principat (Bale 1953), 31 sqq.



PHILOSOPHIE ET MONARCHIE Ä ROME 243

consul de 63 avait de lui-meme n'explique pas tout. Le
Systeme decrit et souhaite dans le De republica est une
application ä la realite politique contemporaine des princi-
pes que fournissaient ä Ciceron la tradition philosophique
unanime, et surtout l'ceuvre d'Aristote. Rappeions par
exemple que celui-ci, dans la Politique, reconnaissait ä

certains hommes, qui se revelaient d'une «excellence» (apexfi)
superieure aux autres, le droit de commander: «il ne saurait
etre question, ecrit Aristote, de le [un tel personnage]
commander; cela reviendrait ä estimer qu'il faut commander

ä Zeus, en pratiquant avec lui l'alternance des pouvoirs.
II ne reste done, ce qui semble bien etre la solution fondee
en nature, qu'ä obeir en tout ä un tel homme, sans rechi-

gner, et la consequence, e'est que de tels hommes seront
rois ä vie dans les cites»26. Ce qui revient ä justifier, sans
l'avouer tout ä fait, une monarchic de droit divin. Aristote
declare meme expressement, un peu plus haut, dans le

meme passage: «un tel homme est un dieu parmi les hommes

»27. Or, Ciceron en est persuade, ces personnages
divins ou quasi divins, existent ä Rome. L'un d'eux est,
precisement, Scipion Emilien, le principal interlocuteur du
De republica, comme le montre le Songe qui clot le dialogue.

II est clair que l'experience historique sur laquelle
Ciceron entend fonder la doctrine politique exposee dans le

De republica s'appuie finalement sur la conception aristote-
licienne de la monarchic. Et celle-ci, ä son tour, se refere ä

la monarchic macedonienne et, plus generalement, aux
conceptions grecques de la royaute, qu'une longue suite d'ecri-
vains et de penseurs avait elaborees depuis les temps les

plus lointains de l'hellenisme 28.

26 Pol. III 13, 1284 b 30 sqq., III 17, 1288 a 15 sqq. Voir P. Grimal, «Du De
republica au De dementia», in MEFRA 91 (1979), 677.

27 III 13, 1284 a 10-11.
28 Nous suivons ici l'expose de L. Delatte, Les Trattes de la Royaute d'Ecphante,
Diotogene et Stemdas (Liege 1942), 121 sqq.



244 PIERRE GRIMAL

Les rois homeriques sont «fils de Zeus», ou «nourns
par Zeus», et Homere suit sur ce point ce que lui fournis-
saient les legendes relatives aux heros, qui, aux temps
mythiques, avaient regne sur les villes. Plus recemment,
Pindare assure que certames ämes etaient l'objet d'un sort
particulier; apres avoir ete punfiees, elles se rendaient dans
le Soleil et revenaient s'incarner dans le corps d'un roi 29.

Sous une forme moms poetique, des idees analogues se

retrouvent chez Xenophon30 et Piaton31. Ce caractere
sacre de la fonction et de la personne du roi n'est pas une
notion inventee par les philosophes, mais ce que l'on pour-
rait appeler la 'recuperation' de croyances venues du fond
des äges, et qui n'avaient jamais cesse de vivre au fond des

ämes, meme dans les cites les plus democratiques. Ainsi
s'explique la divmisation de Demetrios Poliorcete par les

Atheniens, brusque resurgence d'un etat tres ancien, et non,
comme on le dit parfois, imitation des royautes asiatiques.
Nous avons vu que les Romains, de leur cote, avaient
conserve le sentiment que le rex captait le bon vouloir des

dieux. Iis etaient done prets ä accepter ce que les philosophes

leur disaient du chansme royal. Rappeions par exem-
ple la felicitas de Sulla, les liens qu'il affichait avec Aphrodite,

dispensatnce des graces. Pompee, de meme, est «heu-

reux», et Ciceron considere que cette felicitas est pour un
chef une qualite ä la fois necessaire et d'ordre irrationnel 32.

Argument d'avocat? Peut-etre, mais qui ne peut etre
entendu que si l'opmion des auditeurs est prete ä l'accepter.
Ainsi, dans le cadre meme des lois republicames, ou ce qu'il
en reste, on se prend ä considerer que seuls des hommes

'exceptionnels' sont capables, par leur valeur et une predes-

29 Fr 2i Puech
30 Oec 2i, i o
31 Meno 90 cd, Rep VI 500 cd, ou elles sont 'justifiees' a l'interieur de la
doctrine
32 Pro lege Manilla de imperio Cn Pompei



PHILOSOPHIE ET MONARCHIE Ä ROME 245

tination mysterieuse, de faire face aux crises que traverse
l'Etat: au temps de Pompee, la revoke des Asiatiques, celle
des Allies, la secession de Sertorius en Espagne, la hardies-

se, de plus en plus grande, des pirates; que seuls ces chefs

«envoyes par les dieux» pour le salut de Rome pourront
conduire le peuple vers le salut. Seuls ils possedent la

qualite royale par excellence, le pouvoir de faire que tout
leur reussisse. Et ce sera la signification du titre d'Augus-
tus, que l'on decernera ä Octave vainqueur, en janvier 27.
Un roi vaincu n'est plus un roi.

Mais la reflexion grecque avait ete plus loin. Elle avait
ajoute ä ces tres anciennes croyances l'idee que le 'bonheur'
du roi etait merite, justifie par l'eminence de ses vertus.
Piaton voulait que les philosophes fussent rois, ou, du
moins, que les rois fussent philosophes 33. Mais, avant lui,
dejä, vertu (au sens le plus large d'excellence) et royaute
passaient pour inseparables. Isocrate, vers 370 avant J.-C.,
assurait ä Nicocles que la puissance d'un roi correspond ä la

valeur de l'education morale qu'il se sera donnee et des

maximes qu'il suivra 34. Et cela bien avant l'enseignement
d'Aristote et meme celui de Platon, si l'on se refere ä la date
des dialogues politiques. II existait done, chez les orateurs,
une certaine conception de ce qui faisait le 'bon roi', oppose
au tyran — celui dont le pouvoir, herite ou, plus souvent,
usurpe, s'exer^ait dans la violence, la cruaute et la corruption

morale. Aussi, lorsque les philosophes post-socratiques
pareront l'idee royale de toutes les excellences, ils ne feront,
ici encore, que 'recuperer' une opinion dejä tradition-
nelle.

Les stoi'ciens, des le temps de Zenon, s'etaient preoccu-
pes du probleme que posait la generalisation des rois apres
Alexandre, et ils avaient compose, on le sait, de nombreux

33 Rep. V 473 c-d.
34 Isoc. Or. II {In Nicocl.) n (d'apres la traduction G. Mathieu).



246 PIERRE GRIMAL

traites Sur la royaute. Tout en declarant que la meilleure
constitution etait celle qui umssait les trois regimes 35, lis
n'en avaient pas moins medite sur la royaute elle-meme, la

qualifiant de «brillant esclavage» 36. L'Ancien Portique se

trouvait, sur ce point, dans une position difficile, la theorie
se trouvant en contradiction avec les conditions reelles de la

vie politique ä la fin du IVe siecle et au debut du IIIe. L'un
des pnncipes du Systeme etait que l'homme «etait ne pour
proteger et sauvegarder les autres hommes» 37: animal
«sociable», ll eut agi contre sa nature s'll ne s'etait pas preoc-
cupe de la societe dans laquelle ll vivait. Les stoiciens en
concluaient que le Sage (c'est-a-dire 1'homme en qui se

realisaient toutes les excellences humaines) devait participer
ä la vie publique. Conclusion qui aurait du inciter Zenon et
ses disciples ä preferer le regime democratique ä tous les

autres. Or ll n'en est nen. Car l'exercice du pouvoir exige
que l'on possede la science du Bien et du Mal — et seul le

Sage la possede. Done seul le Sage peut se dire roi 38. Seul ll
est digne de gerer les affaires publiques. Et ici nous recon-
naissons l'enseignement de Piaton. Mais, tandis que la

Republique imaginee par celui-ci est un regime ideal, sans

rapport avec la realite des cites contemporaines, les
stoiciens en accord avec eux-memes ne peuvent negliger
Paction. Le probleme se posait done d'une mamere aigue:
comment obtenir que le Sage dinge la vie politique? Cela

ne pouvait etre que s'll devenait, sinon lui-meme roi, tout
au moms le conseüler d'un roi. Piaton l'avait essaye autrefois

en Sicile, avec peu de succes. Zenon devmt l'ami
d'Antigone Gonatas, dans des conditions sur lesquelles

MDL VII 13 T SVF III 700)
36 Ael 1VH II 20, E Kostermann, «Statio principis», in Phtlologus 87 (1932),
358 sqq 430 sqq
37 Cic Ftn III 68

MD L VII 131 SVF III 700)



PHILOSOPHIE ET MONARCHIE Ä ROME 247

nous sommes mal renseignes; mais les lettres que cite
Diogene Laerce, et qu'auraient echangees le roi et le phi-
losophe, sont probablement authentiques 39; elles montrent
qu'Antigone, comme l'avait fait autrefois Philippe appelant
Aristote ä Pella, souhaitait avoir pres de lui un homme
capable «d'instruire le souverain de la Macedoine» et, avec
lui, tous les Macedoniens 40. On sait que Zenon, trop äge,
declina Poffre du roi, mais qu'il lui envoya son disciple
prefere, Persee.

Un autre disciple de Zenon, Sphairos, devint, lui, le
conseiller du roi de Sparte, Cleomene, et contribua aux
reformes introduites par celui-ci, dans un esprit apparem-
ment conforme au stoicisme41.

Ainsi les rois, pouvait-on esperer, deviendraient 'philo-
sophes', dans la mesure oü ils seraient eduques par des

maitres qui leur montreraient les voies de la sagesse.
Mais cela ne signifiait pas que le roi, ainsi forme,

suivrait telle ou telle politique, et lä intervient une distinction

essentielle dans la doctrine du Portique, entre le Bien
— 1 'honestum, xö kciA,öv — et les «indifferents». Seule pos-
sede la valeur Paction droite, Kaxöp9co|ia, actio recta. Le
contenu de cette action ne s'en trouve pas determine; tout
depend de la volonte qui anime l'agent. Pour reprendre la

terminologie dont use Ciceron dans Pexpose qu'il prete ä

Caton de la doctrine stoicienne, la materialite de Paction
releve du «convenable», non de Paction droite42. C'est le

jugement du Sage qui determine ce qui, dans chaque cas,
est «convenable»43. Tout depend des circonstances, et le

Sage, precisement, possede la faculte de juger sainement de

39 A. Grilli, «Zenone e Antigono II», in RFIC 91 (1963), 287-301.

40 D. L. VII 6-9.
41 I. Hadot, «Tradition stoicienne et ldees politiques au temps des Gracques», m

REL 48 (1970), 133-179.
42 Fin. Ill ; 8 sqq.
43 Fin. Ill 59: tudicat (sapiens) igitur cum agit officium tllud esse.



248 PIERRE GRIMAL

celles-ci; c'est l'une de ses vertus, l'eüicaipici44. On ne
s'etonnera done pas de rencontrer des sto'iciens engages
dans des politiques contraires. Ainsi, deux disciples directs
de Zenon, Persee et Chremonides, ont ete, le premier, un
agent actif d'Antigone, au service duquel il exer^a un
commandement militaire, tandis que le second provoqua le

soulevement d'Athenes et la guerre contre la Macedoine,
oü perit flnalement ce qui restait d'independance ä la cite 45.

Ou bien encore, ä Rome meme, deux partis opposes, celui
des Gracques et celui de Scipion Emilien et de ses amis,
pouvaient se reclamer, l'un du stoicien Blossius, l'autre du
stoicien Panetius. Au temps de Neron, enfin, Seneque sera
'ministre' de Neron, tandis que Thrasea Paetus conduisait
l'opposition.

II n'est done pas exact de pretendre que le stoi'cisme
soutenait les monarchies. Celles-ci n'etaient pour lui que
des instruments, dont le Sage savait user, pour le bien de

l'humanite et le sien propre 46. Au regard des sujets du roi,
le conseiller stoicien devenait un garant de la 'vertu' du
prince. Lorque les Atheniens voterent un decret honorifi-
que ä la memoire de Zenon, ils justiflerent leur decision en
declarant que Zenon etait «toujours reste... un homme de

bien; que, en exhortant ä la vertu et ä la temperance les

jeunes gens qui venaient le frequenter, il les a pousses au
bien, donnant comme modele ä tous sa propre vie, qui etait
conforme ä la doctrine qu'il exposait...» 47. II semblait
evident ä tous qu'un roi ayant pour mentor un philosophe
stoicien, qui ressemblerait ä Zenon, ne pourrait etre que
l'un des «bons rois» decrits par Isocrate. Ce ne sera certai-

44 Fin. Ill 45 et 60. Voir notre Seneque ou la conscience de 1'Empire (Paris 1978), 17,
106, etc.
45 Voir K. von Fritz, «Zenon», in RE X A (1972), 88.
46 Stob. II 7, p. hi, 3-9 Wa. SVF III 690); Plut. De Stoic, repugn. 20, 1043
B-D SVF III 691).
47 D. L. VII 10 (trad. E. Brehier).



PHILOSOPHIE ET MONARCHIE Ä ROME 249

nement pas un hasard si, parmi l'entourage d'Auguste
figureront deux sto'iciens, Areios d'Alexandrie et Atheno-
dore de Tarse, fils de Sandon. Et meme si Agrippine se

defendra d'avoir choisi Seneque en raison de ses etudes

philosophiques, il est certain que sa presence aupres de
Neron contribuera ä faire accepter le jeune prince tout au
long du fameux quinquennium. Royaute et stoicisme feront, ä

cet egard, bon menage.
Ces raisons historiques, qui avaient en quelque sorte

scelle une alliance (toujours revocable) entre le Portique et
les rois, etaient renforcees par un point, essentiel dans la

doctrine elle-meme, qui accordait ä la royaute une valeur
eminente dans l'ordre du monde. Le roi supreme est Zeus

et l'univers une monarchic qui lui obeit. Zeus est l'etre
meme, et, en meme temps, la volonte qui ordonne tout ce

qui est, et il le fait «selon la loi» 48, ä la maniere de la

meilleure sorte de rois que connüt la pensee politique
grecque, ceux qui «obeissaient aux lois»49. Nous retrou-
vons ici, transposee sur le plan de la metaphysique, la vieille
conception homerique, ä laquelle nous avons fait allusion,
dans laquelle les rois sont, en quelque sorte, les hypostases
de Zeus, lui-meme roi de l'Olympe. Le Sage, qui rivalise
avec Zeus, grace ä sa raison, est un dieu sur terre, done un
roi 'ideal'. Certes, nous l'avons dit, il devra, en pratique, se

resigner ä n'exercer cette royaute que par personne inter-
posee et penser, comme Aristote50, qu'une monarchic
'pure' n'est qu'une Utopie, et qu'il faut la temperer par des

institutions mixtes, tenant compte et des grands et du

peuple; le Sage n'en comprenait pas moins, ä l'interieur de

sa conscience, que la royaute etait fondee en nature et
conforme ä l'ordre du monde. Mais, ici encore, la forme

48 Cleanth. Stoic. "Yrvcn; Sl<; Aid 2, SVF I 537.
49 Arist. Pol. Ill 14 (royaute laconienne).
50 R. Weil, op. cit. {supra n. 3), 351 sqq.



250 PIERRE GRIMAL

ideale devait etre adaptee aux circonstances, aux exigences
de l'humanite moyenne.

Quelque Sympathie qu'aient pu avoir les Romains qui,
autour de Scipion Emilien, ecoutaient les legons de Pane-

tius, ils ne pouvaient pas imaginer que l'on put transporter
dans la «fange de Romulus» (comme le dira plus tard
Ciceron ä propos de Rutilius Rufus) la royaute de Zeus,
incarnee par un sage stoicien, quel qu'il füt. Cependant, au
moins ä la maniere d'un mythe, cette image du dieu-roi (qui
n'etait pas si eloignee de l'idee qu'ils pouvaient se faire de

Jupiter, paredre sur le Capitole de Juno Regina) venait con-
firmer et en quelque sorte sacraliser tout ce que les penseurs
grecs avaient dit de l'äme royale. La notion apparait pour
nous avec la celebre anecdote de Scipion, le premier Afri-
cain, salue roi par les Espagnols, et qui avait repondu qu'il
voulatt bien avoir l'äme royale, mais que son seul titre etait
celui d'Imperator^. Si les Espagnols se referaient, de leur
cote, ä l'idee d'une royaute tribale, au pouvoir absolu de

leurs propres 'rois', Scipion, lui, pensait, assurement, ä

toute l'ideologie elaboree par les penseurs helleniques et

hellenistiques et qui decrivait le roi digne de ce nom
comme le modele de toutes les vertus, Celles, precisement,
que Scipion venait de montrer: intelligence et sagesse,
clemence, magnanimite, justice, maitrise de soi, lorsqu'il
avait pardonne ä ses adversaires iberes ou ilergetes, refuse

d'accepter l'or que lui offrait un jeune homme pour qu'il
liberät sa fiancee, accepte les justifications des chefs indigenes,

contraints de servir les Carthaginois, lorsque, enfin,
il s'etait abstenu de faire violence ä ses captives. Ce sont
les memes vertus que possede Nicocles, si l'on en croit
Isocrate 52.

51 Plb. X 40, 5; Liv. XXVII 19, 3-6. Polybe dit: ßaaiA-lKÖt;, Tite-Live regalem

ammum.
52 Isoc. Or. II {In Nicocl.)\ sürete dans le jugement ((ppovtp.C0TSpov) 10; cf. 52;
justice 16; magnammitas 25; maitrise de soi 29; 31; 32; clemence 23, 24.



PHILOSOPHIE ET MONARCHIE A ROME 251

On se souviendra, d'autre part, que le meme Scipion
affectait de s'entretenir familierement avec Jupiter, et de lui
demander une inspiration 53. Ce qui, dit Tite-Live, avait eu

pour effet que le peuple le comparait ä Alexandre le Grand
et se persuadait qu'll etait de filiation divine. Nous retrou-
vons lei cette idee, que nous avons dejä signalee, et qui
domina le monde hellenistique, selon laquelle Alexandre
mcarnait l'archetype du roi, equivalent, dans le monde
terrestre, de Zeus-Ammon dans celui des dieux. Amsi, en la

personne de VImperator Scipion confluaient les deux 'sources'

de 1'idee royale, la source religieuse, qui faisait du roi
une emanation du dieu universel, et la source 'sophistique',
representee par le discours d'Isocrate (mais dont on pour-
rait trouver bien d'autres exemples), qui parait le roi ideal
de toutes les vertus et offrait aux princes reels un miroir
dans lequel se reconnaitre. La theologie stoicienne venait
faire la liaison entre ces deux courants de pensee: le
veritable roi est le Sage; celui-ci est l'image de Jupiter, dieu

supreme, qui, lui-meme, exerce sa royaute sur l'Umvers
entier. Et, naturellement, le Sage, roi ideal, est aussi le
modele de toutes les vertus. Comme bien souvent, les

philosophes ont mis en Systeme ces idees eparses, qui flot-
taient dans la conscience commune.

Certes, cette liaison etablie entre Jupiter-roi et le regime
monarchique, dont elle est une justification au moms theo-

nque, sinon directement applicable dans la pratique, n'a pu
etre determmante lorsque Cesar voulut se faire proclamer
roi. Les philosophes de ce que nous appelons le 'moyen
stoicisme' avaient fort peu developpe cette idee. Panetius et
ses disciples s'etaient plutot attaches ä montrer que les

vertus stoiciennes convenaient, d'une maniere generale, aux
hommes d'Etat, ceux pour lesquels fut ecnt le itspi xoC

kci9t|kovto<;, source du De officns ciceromen. II se peut que

53 Hv XXVI 19



252 PIERRE GRIMAL

l'insistance de ce traite sur la pratique et la vie politique soit
due plus ä Ciceron qu'ä Panetius lui-meme 54, mais il n'est

pas douteux que la maniere dont Ciceron accueille et inter-
prete le stoicisme de Panetius, en cette avant-derniere annee
de sa vie, alors qu'il adresse ä son Fils un veritable testament
spirituel, n'accorde qu'une place fort restreinte ä la theolo-
gie de la doctrine et, plus generalement, ä la (ppövncn<;, vertu
de connaissance, par laquelle nous pouvons comprendre
l'Univers55, mais insiste sur les vertus sociales, justice,
grandeur d'äme et maitrise de soi56, dont le champ d'action
est celui de la praxis. Une telle doctrine se revelait particu-
lierement utile pour la formation de ces 'orateurs' dont
Ciceron avait decrit naguere le role dans la cite, et qui
devraient reprendre la direction des affaires, une fois la res

publica retrouvee. Le modele monarchique, la theologie et la

cosmologie qui le justifiaient semblent estompes, au profit
d'une morale du 'convenable', adaptee au regime aristocra-
tique en vigueur pendant le second siecle avant J.—C., — la

Republique oligarchique telle qu'elle avait, semblait-il,
fonctionne au temps de Scipion Emilien — regime ideal,
embelli encore dans l'esprit de Ciceron par le contraste avec
les annees qui suivirent, et, sans doute, dejä quelque peu
utopique lorsque Panetius l'elaborait. Ce regime suppose en
effet une cite dans laquelle les dirigeants seraient tous des

sages et, par consequent, en droit, autant de 'rois', au sens
oil le Portique definissait ce mot. Ce qui, pousse a la limite,
aboutissait ä une 'monarchic pluraliste', s'il est possible
d'associer ces deux mots. L'experience montra qu'un tel
equilibre n'etait pas durable.

54 Voir P Boyance, «Le stoicisme ä Rome», in Actes du K//c Congrh de

I'Association G. Bude, Aix-en-Provence 1963 (Paris 1964), 222 sqq., K. Büchner,
ibid., 255-256 (resume).
55 Off. I 18.

56 Off. I 15.



PHILOSOPHIE ET MONARCHIE Ä ROME 253

Cette conception d'une republique sto'icisante differe
sensiblement de la Republique de Piaton: ce ne sont pas les

philosophes qui auront le pouvoir, mais les dirigeants qui
iront vers la philosophic; les hommes d'Etat, tout en res-
tant essentiellement des hommes d'action, se refereront aux
valeurs fondamentaleis de la vie morale et justifieront cha-

que fois leur conduite par rapport ä elles. Teile est bien la

pensee qui anime Ciceron dans son De officiis, et cela

explique le peu d'interet qu'il y temoigne pour la connais-
sance theorique. Le regime politique de Rome, la republique

des Scipions, est accepte comme un donne de fait. La
täche du philosophe consiste non pas ä le modifier, en
fonction de quelque vue theorique, mais ä le moraliser. Sa

reflexion ne peut done porter que sur le contenu de la vie
politique, non sur son principe. Elle joue sur le choix des

preferables, done, reste dans le domaine des indifferents, les

officio, media 57. La philosophic, par consequent, intervient
dans la cite, mais seulement a posteriori 58.

On voit les raisons pour lesquelles les tendances monar-
chiques du stoicisme se trouverent, au moins momentane-
ment, 'mises de cote'. Malgre cela, cette theorie des

'devoirs' n'en exercera pas moins une influence certaine dans

la creation d'une ideologic qui aboutira, finalement, ä la

monarchic. Ce qui a ete dit, naguere, du princeps stoi'cien

comme guide de la cite 59 demeure valable. Le princeps

augusteen retiendra beaucoup de l'image que proposait
Ciceron. En dehors de toute justification metaphysique du

monarque, il reste sa justification morale, par les vertus qui
seront les siennes. L'homme d'Etat ciceronien s'inspirera

57 Cic. Fin. Ill 58.

58 C'est amsi que la meme philosophic pouvait justifier la politique des Gracques,
opposee ä celle de Scipion Emilien. Supra p. 247 n. 41.
59 M. Pohlenz, Antikes Fuhrertum (Leipzig 1934); Die Stoa (Gottingen 2i95 5-

59)-



254 PIERRE GRIMAL

des quatre vertus cardinales, nous l'avons dit, et plus par-
ticulierement, des trois vertus pratiques, de courage, de

justice, de moderation. Les memes vertus seront inscrites
sur le bouclier (clupeus uirtutis) decerne par le Senat ä

Octave, qui devenait en meme temps Auguste, en janvier
27 avant J.—C. La demarche est exactement la meme que
celle de Panetius: Paction politique d'Octave est acceptee

pour ce qu'elle est, une donnee de fait. Elle se trouve
justifiee par les 'vertus' qu'elle suppose, et qui designent le

vainqueur ä la reconnaissance et ä la veneration de la cite. II
n'est done pas sans interet d'examiner la nature des vertus
qui figurent sur le bouclier de 27.

Ces vertus sont au nombre de quatre: uirtus, dementia,

iustitia, pietas 60. Une seule d'entre elles figure expressement
dans la liste des quatre vertus cardinales auxquelles se refere
le De officiis, la justice. C'etait dejä l'une des vertus du 'bon
roi' selon Isocrate 61. Elle ne pouvait manquer de se trouver
ici. Les trois autres ne correspondent pas ä Celles du traite.
Que faut-il entendre par uirtus? Est-ce la fortitudo, l'dv8pe(a,
celle que le De officiis appelle magnitudo animi~i 62 La magni-
tudo animi comprend, assurement, le courage, comme cela

resulte de la definition que nous avons citee. Mais eile va
au-dela, puisqu'elle eleve l'homme qui la possede au-dessus
des accidents qui peuvent le frapper et qui sont inherents ä

la nature humaine63. C'est evidemment aussi une vertu
'royale', l'une de celles que possede Nicocles 64. L'homme
d'Etat romain se doit aussi d'etre superieur ä tous les coups
de la Fortune. Ciceron peut done substituer ä la fortitudo
pure et simple la magnitudo animi. Or, le clupeus uirtutis

60 Res gestae Dwi Augusts 34, 2 (VI 20).

61 Ci-dessus, n. ; 2.

62 I 15: animi excelsi atque mmcti magmtudtne.

63 Stob. II 7, p. 6o, 9 sqq Wa. S VF 111 264.

64 G-dessus, n. 52.



PHILOSOPHIE ET MONARCHIE Ä ROME 255

n'accepte pas cette equivalence et use du mot uirtus. La
raison en est, probablement, que uirtus, ici, designe, d'une
maniere generale, l'excellence de qui la possede, son dpsxf|.
Le mot eveille en effet des echos profonds dans la
conscience romaine, ce que ne fait pas la magnitudo animi, notion
adaptee du grec, comme le montre le fait que le mot est
traduit de cette langue.

Pas plus que la uirtus, telle que les Romains la compren-
nent, la dementia n'appartient aux categories de la morale
stoicienne. Elle est meme, on le salt, exclue du nombre des

vertus puisqu'elle implique, disaient les anciens stoiciens,
une faiblesse de l'äme 65. Quoi qu'on en ait dit 66, la dementia,

au contraire, est une valeur permanente de la morale
politique romame; eile ne repose pas sur la pitie, misericor-
dia, mais sur une aversion profonde ä l'egard de la cruaute;
sur le desir, toujours affirme, d'accorder ä l'accuse toutes
ses chances et la reprobation qui s'attache ä la fonction
d'accusateur, aussi necessaire soit-elle dans la cite 67. Mais ll
se trouvait que ce que l'on considerait, avec plus ou moms
d'exactitude, comme l'equivalent grec de la dementia, et qui
est la 'douceur' (£7usiKsia) 68, etait aussi une vertu royale, et

l'image du 'bon roi' comportait cette vertu 69. Ce que nous
avons rappele au sujet de Scipion le premier Afncain et de

sa conduite en Espagne montre que sa clemence etait un
aspect de son 'äme royale'. Ciceron accuse, dans le Pro
Rabirio, les premiers rois de Rome d'avoir ete cruels 70.

65 D L VII 123 SVF III 641) Voir P Grimal, «La clemence et la douceur
dans la vie politique romaine», in CRAI 1984, 466 sqq
66 Notamment M Ruch, editeur de Ciceron, Pro Marcello, Coll Erasme (Paris

196;), 10 sqq
67 P Grimal, art at (supra n 65)
68 J de Romilly, Pa douceur dans la pensee grecque (Paris 1979), 53 sqq
69 Isoc loc cit J de Romilly, op at (supra n 68), 250 sqq
70 Rab perd 10 crudelttas regia



256 PIERRE GRIMAL

Desormais, il faudra parier de dementia regia\ Et c'est aussi
bien ce que comprit Cesar, des avant la guerre civile,
lorsqu'il demanda au Senat que l'on fit preuve de moderation

ä l'egard des complices de Catilina. On s'interroge sur
les mobiles profonds d'une telle attitude, qui sera reprise
des les premiers mois de la guerre contre les Pompeiens et
poursuivie jusqu'ä la fin de sa dictature: inclination naturelle

ä la bonte? Mais la repression en Gaule n'en temoigne
guere. Attitude politique? Probablement, la clemence etant
plus propre ä gagner les esprits et les coeurs que ne l'est la

cruaute, ou simplement la severite. Mais eile contribue,
surtout, ä donner de celui qui la pratique systematique-
ment, une image veritablement royale, et lä sans doute est
le veritable mobile de Cesar: donner de lui-meme cette
image royale imposee par la tradition grecque, depuis
Philippe et Alexandre. Ici, la philosophic n'est pas en cause,
dira-t-on. Certes, mais il ne se pouvait faire qu'elle ne
recuperät cette notion commune, pour l'introduire dans le

Systeme des vertus. La dementia sera done classee tantot
comme une 'espece' de la justice, tantot, plus souvent,
comme une forme de la maitrise de soi (acoqpoawvri). Cela,
au temps de Panetius, puisque nous le trouvons dans le De
offidislx. A partir de ce moment, la dementia va apparaitre
comme une forme de la moderation dans le pouvoir, et
c'est bien ainsi que Ciceron la definira dans le Pro Marcello:
in summa potestate rerum omnium modum (moderation dont la
dementia de Cesar est un aspect) 72.

On comprend des lors pourquoi la dementia figure sur le

clupeus uirtutis. Non seulement eile est un mot qui est eher

aux Romains — dans la mesure ou la moderation dans le

pouvoir est une garantie contre la tyrannie, contre la 'mau-
vaise' monarchic — mais eile suppose que le princeps qui la

71 I 99 (ä propos de la quatrieme vertu); cf. § 102?
72 Marcell. 1.



PHILOSOPHIE ET MONARCHIE Ä ROME 257

pratique, en meme temps que la justice et la uirtus, se

rapproche de ce Sage ideal que, de plus en plus, ä mesure
que s'accumulent les epreuves pour les Romains, ils aime-
raient voir ä la tete de l'Etat.

La quatrieme vertu est la pietas. II est clair qu'elle aussi

est particulierement chere ä la pensee romaine. On pense
naturellement ä Virgile et au «pieux Enee». II est inutile de

rappeler ici que, pas plus que la dementia ne saurait etre
identifiee ä T£7us(Keia, la pietas ne peut l'etre ä l'eixTEßeia. Le
'bon roi', certes, s'acquitte des devoirs envers les dieux.
Ainsi faisait Nicocles 73: c'est la une condition indispensable

pour que la cite demeure prospere, ou le redevienne.
Mais on sait que la pietas romaine va beaucoup plus loin:
elle comprend tout ce que chacun doit non seulement aux
divinites mais aux membres de sa famille, pere, mere,
enfants, parents plus lointains par le sang ou par alliance et,
progressivement, ä l'ensemble de la ciuitas. Reconnue chez

Auguste, cette pietas rappelle qu'il vengea son pere mais, en
meme temps, elle fait de lui le protecteur des citoyens. II
etait plus difficile aux stoi'ciens de la recuperet pour lui faire
une place dans le Systeme des vertus. Dans le De officiis,
cette pietas, qui n'est pas nommee, mais seulement decrite,
est rattachee ä la iustitia 74, comme l'etait, chez les anciens

stoi'ciens, la piete envers les divinites.
Ainsi, les vertus reconnues ä Auguste sont au nombre

de quatre, comme les vertus cardinales cheres aux philoso-
phes, mais elles ne correspondent pas ä celles-ci terme ä

terme: la <pp6vr)m?, la prudentia, est absente. Nous avons vu
le peu de place qu'elle tient dans le De officiis. C'est que les

problemes poses par la vie politique romaine relevent de

Taction, et que la vie contemplative, le ßio<; ßecoprixiKÖi;75, ne

73 Isoc. Or. II {In Nicocl.) 20.

74 I 50 sqq. et surtout 53-54.
75 Voir A. La Penna, Oratio e I'ideologia del principato (Torino 1963), 203 sqq



258 PIERRE GRIMAL

convient guere ä un princeps. La prudentia, cependant, est
loin d'etre absente de l'image ideale que 1'on se forme alors
du chef de la cite. Elle apparait, explicitement, dans la

quatrieme des Odes romaines d'Horace (Carm. Ill 4), ou le

poete exalte le consilium lene et la prudentia, opposes ä la force
brutale 76. Cette prudentia, affirme Horace, reglera les des-

seins politiques du princeps, la connaissance qu'il a des lois
de l'histoire, et de revolution des Empires, lui permettra
d'echapper ä la fatalite qui menace tout ce qui grandit
au-delä des limites naturelles 77. Le poete a done complete
la serie des 'vertus' que l'inscription du bouclier pretait ä

Auguste, et cela, en conformite avec l'analyse que faisaient
les philosophes (et non seulement les stoi'ciens) des
excellences humaines.

Tel que le Senat veut le faire apparaitre, en ce mois de

janvier 27 oil Octave devient Auguste, le jeune vainqueur
s'eleve done au-dessus de la cite ä la fois comme un etre de

nature divine (augustus) et un 'sage' — sans que le mot soit
prononce — mais aussi un Romain, possedant les vertus de
la tradition nationale. II y a la une synthese particulierement
remarquable, faisant concourir ä l'exaltation du maitre
triomphant aussi bien les valeurs romaines que Celles de la

philosophic et, au-delä encore, Celles du 'bon roi' des ora-
teurs et des poetes grecs. Une synthese qui designe evidem-
ment Auguste comme un roi, sans le titre. On voit le role
joue par la philosophic dans cette construction politique:
eile justifie a posteriori les vertus reconnues chez Auguste,
celles dont il a fait la preuve par ses actions qu'il les

possedait; eile les integre dans un ordre du monde oü le fait
d'atteindre les plus hauts sommets de l'dpexfi confere la

royaute. II est douteux que, si la pensee des Romains

76 Cf. Fr. Klingner, Römische Geisteswelt (München 1956); P. Grimal, «Les Odes

romaines d'Horace et les causes de la guerre civile», in REL 53 (1975), 150.
77 P. Grimal, ibid.



PHILOSOPHIE ET MONARCHIE Ä ROME 259

n'avait ete, des ce moment, influencee par les philosophes,
l'idee monarchique ait pu s'imposer aussi aisement.

*
* *

Nous avons jusqu'ici essaye d'evaluer le role joue par
les philosophes dans cette mutation de la vie politique
romaine en nous referant principalement au stoicisme. Cela,

parce que la doctrine du Portique se trouvait etre dominante

dans la pensee des hommes d'Etat romains depuis le
milieu du second siecle avant notre ere, et aussi parce
qu'elle avait elabore, autour de la monarchic, tout un
Systeme coherent qui se revela particulierement fecond. Nous
avons vu sa contribution ä la notion meme de prince. Son
action, d'ailleurs, ne se limitera pas ä ces annees de formation;

on la retrouvera, au temps de Neron, lorsque Sene-

que, dans le De dementia, exaltera la figure d'un Empereur
'solaire', veritable monarque stoicien, image du dieu supreme

78. Plus tard encore, le Panegyrique de Trajan, en repre-
nant le theme des vertus du Prince, assimilera encore plus
etroitement le Sage et le 'monarque', sous le regard de la
Providence. L'ambivalence de la pensee stoicienne, tantot
religieuse, tantot rationnelle, se pretait bien ä rendre

compte de la complexite inherente au regime imperial.
Mais le stoicisme n'est pas la seule doctrine qui exerga

son action sur la pensee politique romaine pendant les

annees cruciales du premier siecle avant notre ere. Nous
avons dit par quels detours l'enseignement de Piaton et
d'Aristote avait penetre les esprits, depuis le temps de

Caton le Censeur. II est certain aussi que le De republica de

Ciceron a contribue ä revaloriser, aux yeux des senateurs

contemporains de Pompee et de Cesar, la composante

78 P. Grimal, «Le De dementia et la royaute solaire de Neron», in RBL 49 (1971),

205-217.



z6o PIERRE GRIMAL

monarchique de la 'constitution' romaine et, par consequent,

ä preparer l'avenement d'une monarchic ou le roi
serait soumis aux lois, une monarchie «ä la laconienne»,
pour reprendre la terminologie aristotelicienne79. Mais
TAcademie et le Lycee restaient des doctrines 'savantes',
qui exigeaient une preparation dialectique et, pour cette
raison, moins aisement accessibles que le stoicisme de Pane-
tius et de ses disciples.

La troisieme philosophic dominante etait Tepicurisme.
La encore, la doctrine, en depit du principe, souvent repete,
que le sage ne doit pas se meler ä la vie politique, ne
pouvait manquer de suggerer chez ses adeptes des prises de

position qui ne furent pas sans consequence pour le pro-
bleme qui nous occupe. Si, pour les stoiciens, Taction dans
la cite est un devoir impose par notre nature meme, l'ideal
epicurien, qui place le Souverain Bien dans Tabsence de

trouble, incite evidemment les hommes ä se tenir eloignes
du tumulte et des luttes du forum. Iis ne peuvent done

appeler de leurs voeux, dans 1'ordre politique, qu'un Etat
bien police, qui assure 1'ordre et la liberte. Par exemple une
monarchie forte, mais exempte de tyrannie, qui garantit ä

tous, sans violence, le loisir et la paix. C'est ce que recon-
nait Lucrece lorsqu'il ecrit: ut satius multo iam sit parere
quietum / quam regere imperio uelle et regna tenere: il vaut mieux
obeir que chercher ä commander80. La monarchie bien
reglee est en effet une conquete de Thumanite. Cela resulte
du passage de Lucrece dont nous venons de citer la
conclusion. Lucrece, ici, reste fidele ä la doctrine d'Epicure, du
moins si Ton en juge par un fragment de Colotes, que nous
connaissons par Plutarque 81:

79 P. Grimal, art. cit. (supra n. 26), 677.

80V 1127-1128. Voir P. Grimal, «Le poeme de Lucrece en son temps», in
Entretiens Hardt 24 (1978), 242.
81 Adv. Col. 30, 1124 D.



PHILOSOPHIE ET MONARCHIE Ä ROME 261

« Les hommes, dit Colotes, qui ont etabli des lois et des

coutumes, qui ont institue dans les cites la royaute ou le

pouvoir des magistrats, ceux-lä ont assure ä l'existence une
grande securite et une grande paix, et l'ont delivree du
trouble; si Ton ote cela, nous vivrons une vie de betes

sauvages et n'importe qui pourra, en quelque sorte, devorer
n'importe qui.»

Plusieurs indications peuvent etre tirees de ce texte.
D'abord, la predominance des rois, ou, plus generalement,
des legislateurs et des politiques, sur les philosophes. Colotes

allait plus loin et ecrivait ä Ptolemee II pour lui demon-
trer que les doctrines des philosophes, avant Epicure, ne
permettaient meme pas aux hommes de vivre 82. Cette these
de Colotes s'accorde avec la doctrine de Lucrece: ce ne sont
pas les philosophes qui ont organise les cites, mais «quel-
ques-uns » {partim) 83 des hommes d'action. Les philosophes
pourront seulement prosperer dans une cite bien policee.

D'autre part, Colotes, comme Lucrece, nous invite
implicitement ä distinguer deux sortes de monarchie, l'une,
spontanee, qui donne le pouvoir aux plus forts physique-
ment, aux plus beaux et, finalement, aux plus riches,
entraine l'envie de la part des autres et contient des germes
de discorde, monarchie, par consequent, precaire — et une
autre forme, etablie apres la periode d'anarchie qui resulta
de la situation precedente, et qui est, eile, reglee par des

lois, une monarchie «ä la laconienne». Un regime pluraliste,
democratique ou aristocratique, peut sans doute, au moins
theoriquement, parvenir au meme resultat, qui est d'assurer
la tranquillite. Mais on peut penser que la preference des

epicuriens allait ä la monarchie, qui pouvait apparaitre,
ainsi qu'on l'a montre, comme le regime oü les citoyens

82 i, 1107 D-E.
83 Lucr. V 1143: inde magtstratum partim docuere creare.



iGz PIERRE GRIMAL

n'ayant pas ä participer directement au pouvoir, les conditions

etaient plus favorables ä la vie interieure 84. Dans un
regime pluraliste, au contraire, chacun pouvait etre entraine
dans quelque action qui menacerait son ataraxie.

Lucrece, lui, ne parle que de la creation d'un magistrates,
et non d'un regnum. Mais c'est qu'il adapte son langage ä

l'ideologie ambiante, qui est loin d'accepter, a ce moment,
un eloge de la monarchic, quelle qu'elle soit. Cela ne
viendra qu'une generation plus tard, lorsque Virgile, repre-
nant l'historique retrace par Lucrece dans ce passage, oppo-
sera ä l'anarchie provoquee par Yinuidia la monarchic d'Oc-
tave 85. La victoire d'Actium realise, dans cette perspective,
ce qu'avaient obtenu les 'bons rois' selon Epicure. Dans
cette mesure, l'epicurisme, lui aussi, aura contribue ä

preparer et rendre plausible l'etablissement du principat.
De meme que les sto'iciens, des les premiers temps,

voulurent etre les compagnons des rois, nous l'avons
rappele, de meme les epicuriens furent les amis de quelques-
uns des plus notables parmi les Diadoques: Epicure celui
d'Antigone Monophtalmos et de Demetrios Poliorcete 86.

Nous avons vu aussi que Colotes, disciple direct du Maitre,
entretenait des relations apparemment assez etroites avec
Ptolemee II, au point de le rendre arbitre de sa polemique
contre les autres philosophes. L'influence de l'epicurisme
s'exerga aussi sur les Seleucides. On sait que l'epicurien
Philonides fut le precepteur du jeune Demetrios, le futur
Soter, pendant la periode ou le jeune homme etait l'otage

84Tiziano Dorandi (ed.), Filodemo, II buon re secondo Omero (Napoli 1982),

24 sqq. avec la bibhographie et la discussion des theses en presence.
85 Verg. Georg. Ill prooem. (1-48), P. Grimal, «Inutdia wfehx et la 'conversion' de

Virgile», in Hommages ä J. Bayet (Bruxelles 1964), 242-254.
86 A Momigliano, «Su alcuni dati della vita dl Epicuro», in RFIC 63 (1935),
302-316.



PHILOSOPHIE ET MONARCHIE Ä ROME 263

des Romains 87, et qu'il dut cette fonction ä l'amitie que lui
portait Antiochos IV Epiphane 88.

On connait, enfln, le role joue par Cineas aupres de

Pyrrhus. Conseiller du roi, il fonde ses conseils, dans une
conversation fameuse, sur la doctrine d'Epicure: le verkable

bonheur reside dans le plaisir, l'amitie, le repos et
l'absence d'anxiete. La conquete du monde n'apportera rien
de plus 89. II n'est guere douteux que Cineas ait ete lui-
meme adepte de l'epicurisme. II est un excellent orateur,
mais, bien que l'opinion le comparät ä Demosthene, il ne
tente pas d'exercer sur le peuple de la cite qui l'accueillerait
(il etait thessalien) une influence directe, il se met au service
du roi et ainsi rend sa conduite conforme aux preceptes
d'Epicure 90. Devant le roi, il pratique la 7tappr|cna, disant ce

qu'il pense sans deguiser ses opinions, et n'ayant pas peur
de contredire Pyrrhus. Nous verrons que c'est lä un privilege

auquel les epicuriens tiennent par-dessus tout.
Les senateurs romains furent surpris, et interesses, par

la decouverte qu'ils faisaient de l'epicurisme, en entendant
les propos de Cineas. Iis se rejouirent, nous dit-on, que
leurs ennemis pratiquassent des maximes aussi contraires
aux leurs et virent lä un presage de victoire. Aussi, lorsque
se presenterent ä Rome des 'missionnaires' epicuriens,
Alkios et Philiskos, au debut du second siecle avant J.-C. 91,

le Senat s'opposa ä ce qu'ils donnassent un enseignement
public et les fit expulser. Cette mesure ne fit que retarder la

penetration de la doctrine du Jardin ä Rome; mais celle-ci

87 R. Philippson, «Philonides», in RE XX i (1941), 63 sqq., I. Gallo (ed.),
Lrammenti biografici da papiri, 2: La biografia det filosofi (Roma 1980).

88 W. Cronert, Die Epikureer in Syrien, Jahrb Arch. Inst. Wien X (1907),

146.
89 Plut. Pyrrh. 14

90 D. L. X 121.
91 Athen XII 547 a. La date est incertame, soit 173 soit 15 5; la premiere est la plus
vraisemblable, voir P. Grimal, Le siede des Sciptons (Paris 2i 975), 299.



264 PIERRE GRIMAL

etait dejä connue et pratiquee en 121 avant J.-C. A ce

moment, la conduite de Titus Albucius, qui s'etait converti
ä l'epicurisme pendant son sejour ä Athenes, provoquait
l'indignation du preteur Scevola, mais plutot l'ironie de

Lucilius 92. On reprochait ä Albucius de vivre 'ä la grec-
que', et ainsi de se ravaler au rang de ses 'amis' epicu-
riens 93. Albucius eut des imitateurs et l'epicurisme recruta
de nombreux adeptes, si bien que vers le milieu du premier
siecle existait ä Rome une veritable ecole epicurienne, qui
s'etait developpee pendant la premiere moitie du siecle et

comprenait un nombre, semble-t-il, assez important de

senateurs 94. Ciceron lui-meme avait failli devenir le disciple
de l'epicunen Phedre. Atticus, lui, re^ut des le9ons de
celui-ci une empreinte qu'il conserva sa vie entiere: dissi-
mulant sa vie, evitant toute action politique directe, prati-
quant le culte de l'amitie, mais se faisant volontiers le
conseiller des hommes d'action (non seulement de Ciceron,
mais d'Octave, lorsqu'il s'agit de restaurer certains sanc-
tuaires tombes dans l'abandon), il nous apparait comme le

'parfait epicurien' qui n'intervient pas directement dans la
vie politique, mais s'efforce d'en attenuer les rigueurs et, en
des temps difficiles, preserve non seulement, autant que
cela etait possible, son calme interieur, mais evite ä d'autres
les tentations du desespoir. Vivre dans l'ombre des puis-
sants, aider ses amis, travailler ä apaiser les differends,
precher pour la clemence et la douceur, tel est le role d'un
epicurien. Et cela entraine une consequence fort importan-
te: la philosophic epicurienne implique que le 'philosophe'
sera au service des politiques, done qu'il approuvera toute
constitution, tout regime politique dans lesquels il pourra

92 Lucil. II 19 Charpin 88 sqq. Marx
93 Voir P Grimal, m Actes du VIIIe Congres de I'Association G. Bade, Paris 1968

(Paris 1969), 143.
94 Ibid., 146.



PHILOSOPHIE ET MONARCHIE Ä ROME 265

exercer cette fonction, que Ton aimerait qualifier d'huma-
nitaire. Nous retrouvons ici les principes enonces par Epicure

lui-meme. Un epicurien, pourrait-on dire, a besoin
d'un 'roi', d'un puissant, qui lui assure et assure ä l'ensem-
ble de la cite des conditions de vie permettant l'epanouis-
sement des esprits.

Dans la republique romaine finissante, le pouvoir,
exerce ä tour de role par les 'nobles' ou les hommes qui
accedaient ä la nobilitas, faisait de chacun pour le temps de

chaque magistrature, un 'roi' ou une maniere de roi 95. C'est
ainsi que Philodeme de Gadara devint le 'conseiller' de L.
Calpurnius Piso Caenoninus, le consul de 58. Beau-pere de

Cesar, Pison jouissait d'une certaine autorite au Senat, oü il
devait contrebalancer l'influence de Gabinius, l'autre consul,

qui etait devoue ä Pompee. Nous ne pouvons ici
etudier son action politique; il apparait seulement qu'en
cette periode troublee, il s'efforga, non sans succes, d'eviter
une epreuve de force entre les triumvirs et les chevaliers au
moment oü P. Clodius fit exiler Ciceron. Les reproches que
lui adressera plus tard celui-ci sur sa conduite en ces cir-
constances le laissent clairement discerner. On peut penser
que cette volonte d'apaisement (apres tout, Ciceron ne
tarda pas ä revenir d'exil) lui a ete dictee par sa foi epicu-
rienne. Ce qui confere un interet tout particulier au traite de

Philodeme, intitule Le bon roi selon Homere 96, conserve, on
le sait, par un papyrus d'Herculanum, malheureusement
tres mutile.

La doctrine de Philodeme sur la royaute se laisse assez

bien entrevoir: le roi doit etre modere, avoir une conduite
privee conforme aux regies de la morale, se montrer juste

95 Cf. le mot de Cmeas decrivant ä Pyrrhus le Senat comme «une assemblee de

rois», c'est-ä-dire, apparemment, des hommes parfattement mdependants et ayant
de «grands sentiments», une «äme royale».
96 La plus recente edition est celle de Tiziano Dorandi, citee (supra p. 262 n

84).



206 PIERRE GRIMAL

envers les hommes et reconnaissant, c'est-ä-dire pieux
envers les divinites. Un long developpement est consacre
aux divertissements que le roi pourra se permettre et, tout
particulierement, aux banquets — un probleme qui avait

preoccupe Epicure97. Philodeme en vient, enfin, ä des

preceptes plus generaux: le bon roi devra se montrer
dement et aimable (7tpaörr|Ta öiaaKsiv Kai 5' dtiEiKEiav) 98. On
reconnait ici les vertus de Nicocles! La doctrine epicurienne
du 'bon roi' parait bien ne faire autre chose ici que repren-
dre la tradition des orateurs et des sophistes. Philodeme
insiste aussi sur la necessite pour le roi d'assurer l'union et
condamne vivement la devise trop celebre selon laquelle il
faut «diviser pour regner». De meme la violence et la

guerre sont condamnees. Toutes les affaires, meme les plus
graves, devraient etre reglees par le conseil des plus sages.
Et Nestor est l'un des plus grands parmi les heros, sinon le

plus grand.
Les modernes sont divises sur les circonstances qui ont

amene Philodeme ä composer cet ouvrage". II nous a

semble autrefois, et il nous semble toujours, que trop de

details correspondent ä la situation politique de l'annee 45

pour qu'il faille chercher une autre date au traite. Quoi qu'il
en soit, ä moins de penser que Philodeme se livre ä un pur
jeu d'esprit, en dehors de toute reference ä son temps, nous
avons la un temoignage sur les aspirations politiques des

epicuriens romains. lis ne veulent pas tous, nous le verrons,
instituer une monarchic dans Rome, mais tous aspirent a. la

paix et se disent las des violences que connait la Republique
depuis un demi-siecle et davantage. Ainsi Lucrece adresse ä

Venus une priere pour que Mars prenne quelque repos. De
la meme fapon, Philodeme rappelle que, dans Ylliade, Zeus

97 Plut. Non posse suavtter vim secundum Epicurum 13, 1095 C sqq.
98 Par. 4, col. XXIV, n.
99 T. Dorandi (ed.), op. at.



PHILOSOPHIE ET MONARCHIE Ä ROME 267

declare son aversion pour Ares 10°. Les epicuriens, certes,
ne meconnaissent pas que certaines guerres sont legitimes,
et Lucrece accepte que Memmius se porte au secours de la

patrie, s'il le faut; de meme Philodeme declare (en accord
avec toute la tradition relative ä la royaute) que le bon roi
aime vaincre, mais non pas faire la guerre. Car la guerre
n'est pas une fin, elle n'a pour objet que d'assurer la

paix.
Dans un article reste celebre, A. Momigliano a montre

qu'un grand nombre d'epicuriens furent les collaborateurs
et les amis de Cesar 101. II a montre aussi que l'un d'eux, le

plus celebre, Cassius, fut l'un de ses assassins. Et il y en eut
d'autres qui furent hostiles au dictateur. II serait done tout
ä fait absurde d'affirmer que l'epicurisme, en tant que tel,
disposait ses adeptes ä agir en faveur de la monarchie. Mais
il les incitait ä l'accepter, au moins dans certaines conditions

: la premiere etait que leur füt assuree la liberte de

parole (ce que Ciceron ne put obtenir de Cesar, apres leur
rencontre, au retour de celui-ci 102). La seconde etait que füt
ecarte le risque de la tyrannie — et sur ce point, le pouvoir
d'un seul comportait un risque grave. Philodeme nous
semble s'etre defie tout particulierement d'Antoine. Le nom
de celui-ci avait ete reconstitue dans un passage du Tratte

sur les dieux ou il est question d'une situation politique ou
les rivaux(?) abandonneraient les affaires au seul Antoi-
ne 103. La restitution du nom d'Antoine est aujourd'hui
remise en question 104, mais l'opinion de Philodeme n'en est

100 De bono rege secundum Homerum, par. 5, col. XXVII, 50.

101 A. Momigliano, compte rendu de Benjamin Farrington, Science and Politics in
the Ancient World (London 1939), reimprime in Secondo contributo alia stona degli

studi classici (Roma i960), 375 sqq.
102 Cic. Att. IX 18, 1.

103 De dis I, col. XXV, 35-37. Cf. A. Momigliano, op. cit. (supra n. 101),

383.
104 T. Dorandi (ed.), op. at., 27-28,



268 PIERRE GRIMAL

pas moins claire: l'etat d'anarchie dans lequel est tombee la

cite laisse craindre que ne s'y installe une tyrannie105.
Apparemment, Philodeme pense ä Antoine, et les indices

que nous avons releves dans le traite Sur le bort roi nous
confirment dans cette opinion. Quoi qu'il en soit, les rai-
sons qui avaient pousse bon nombre de jeunes Romains

groupes autour de Cesar ä adopter l'epicurisme c'est-a-dire
le desir de paix, le goüt, aussi, de l'amitie, voire l'attitude de
Cesar lui-meme, ses qualites humaines, qui faisaient de lui,
en une certaine maniere, un heros epicurien 106 pouvaient
les eloigner de lui et, plus encore, de son lieutenant Antoine
lorsqu'ils crurent que tous deux trahissaient l'ideal politique
de la secte. Rappelons que Pison, le protecteur de Philodeme,

prit violemment parti contre Antoine et la tyrannie
107.

Une lettre de Cassius ä Ciceron, de janvier 45, nous
renseigne assez bien sur l'etat d'esprit qui regnait alors chez

quelques-uns de ces epicuriens. Nous y trouvons, d'une

part, un eloge de la dementia et de la probitas, opposees ä la
crudelitas et d'autre part l'affirmation que le plaisir et l'ata-
raxie ne peuvent etre atteints que par la pratique de la

justice et du bien moral (reo tcaA-co) 108. Morale qui ne differe
de la positioin stoicienne que sur un point (souligne par
Cassius): tandis que les sto'iciens pensent que ces vertus
doivent etre recherchees pour elles-memes, l'epicurisme les

considere comme le seul moyen de parvenir au Souverain
Bien, qui est le calme interieur. Dans la pratique, Paction
sera la meme, pour les stoiciens et pour les epicuriens. Dans
la conscience de Cassius (dont Plutarque explique la con-

105 Ibid., 30.
106 M. Rambaud, «Cesar et l'epicurisme d'apres les Commentaires», in Actes du

VIIIs Congres de I'Association G. Bude (Paris 1969), 411 sqq.
107 Cic. I'am. XII 2, 1 (nullo adsentiente).
108 Fam, XV 19, 2-3.



PHILOSOPHIE ET MONARCHIE Ä ROME 269

duite par des motifs peu honorables, et assez peu vraisem-
blables, une longue inimitie ä l'egard de Cesar, en particular

109), ce qui domine, c'est le sentiment que la liberte est
la valeur supreme et que la mort est preferable ä la servitude.

Philodeme, semble-t-il, ne tenait pas un autre lan-

gage 110.

Teiles sont les hesitations que nous discernons chez les

epicuriens de ce temps. Apparemment, done, leur ideal
philosophique n'etait, en pratique, que difficilement conci-
liable avec l'etablissement d'une monarchic. Mais cette
conclusion n'est valable que pour ceux d'entre eux qui
appartenaient ä la vieille aristoeratie et que le sentiment de
l'honneur — de leur dignitas — attachait ä la republique
oligarchique. Un tel obstacle n'existait pas pour d'autres,
qui n'avaient pas les memes raisons de redouter l'abaisse-
ment de la classe dirigeante et le nivellement politique que
ne manquerait pas d'entrainer la presence d'un 'roi' ä la tete
de la cite. Pour ceux-la, ce qui importait, e'etait le retablis-
sement de la paix, la fin des guerres civiles, l'union ä

l'interieur de la cite, la possibilite de vivre sans angoisse. lis
savaient (et Philodeme le proclamait dans le passage du
traite Sur les dieux que nous avons cite) que seul le Sage

epicurien est veritablement un homme digne de ce nom, et

que les plus riches et les plus puissants ne sont que des

insectes ä ses yeux111. Tityre ou son maitre ne sauraient
entrer dans le jeu des intrigues romaines, qui ont provoque
tant de souffrances, mais ils peuvent tout attendre du 'jeune
dieu' qui s'eleve au-dessus de tous et se presente comme
une Providence dans l'Italie dechiree. Dejä Cesar avait

»» Plut. Brut. 8.

110 Mort. 35, col. VI, 11 sqq.
111 |iövov £auxöv / &v8pa vo|uoOvta, xcöv äXkav 5e Kaxa/ippovfiaovTa 7tdv-

xcov d>5 aspcpcov, Kai oü / pövov xöv xaixeivoxepcov, &XXa Kai / xc&v au

psyiaxa xpripaxa KSKxripe/vcov iSicoxc&v Kai xcöv Jmcpaveaxa/xcov 8uvd-

peai Txo^ixtKait;... (I, col. XXV, 28-34).



PIERRE GRIMAL

eveille des espoirs semblables parmi les paysans et les petits
proprietaires de la Cisalpine. Et Virgile chante son apo-
theose sous le nom de Daphnis, le heros qui «aime la paix»
(amat otia), Virgile, qui ne saurait partager les scrupules
orgueilleux d'un Cassius. A mesure que se deroule l'histoire
du second triumvirat, le poete hesitera sur les moyens de
realiser le dessein de Cesar et d'assurer la paix: ll esperera,
parfois, que cela puisse etre obtenu grace ä la concorde
entre Antoine et Octave — et c'est la quatrieme Eglogue.
Mais cet espoir est lui-meme de^u et, tandis qu'il ecrit les

Georgiques, il lui apparait de plus en plus clairement que seul
Octave est l'heritier spirituel et politique de son pere adop-
tif. Apres Actium lui vient la revelation definitive: le
descendant des Iulii seul a vocation de briser le cycle fatal de

Vinuidia; jusqu'ä sa victoire, la cite se trouvait dans un etat
d'anarchie analogue ä celui oü etait plongee l'humanite
apres l'expulsion des premiers rois, et pour les memes
raisons. Mais Octave va jouer le role qu'Epicure, nous
l'avons vu, attribuait aux 'politiques': instituer des lois, les

faire respecter et, ainsi, permettre aux sages (et ä quelques
autres) d'atteindre le Souverain Bien 112. Et, puisque les

institutions 'pluralistes' ont demontre leur impuissance ä

realiser cet ideal, il ne reste plus qu'ä accepter la monarchic.

II est significatif de constater que cette vision epicu-
rienne de la monarchic — un regime tempere par la
presence de conseillers garantissant que l'autorite du roi ne
sera pas absolue, c'est-ä-dire soumise ä son bon plaisir —
figure ä la fois chez Philodeme et dans le discours que
l'epicurien Mecene tient ä Octave, dans la longue consultation

rapportee par Dion entre Octave, Mecene et Agrip-

112 P. Grimal, «Inuidia wfehx...», m Hommages a J. Bayet (Bruxelles 1964),

242-254; cf. Epicur. fr. 530 Usener: oi vö|iOl X&PIV tcöv CTOtpcöv KeiVTCll, OÖx

öticoi; pi) dSiKCöCTiv &XX' oncaq |j.r| dSiKövxai.



PHILOSOPHIE ET MONARCHIE Ä ROME 271

pa u3. Et, finalement, tout aboutit ä la conclusion que
Rome ne peut retrouver son equilibre que grace aux 'ver-
tus' d'un homme providentiel. Convergence remarquable
avec la position des stoiciens, telle que nous avons cru
pouvoir la definir.

L'ceuvre d'Horace nous apporte quelques indications
complementaires sur la composante epicurienne du princi-
pat. Tandis que Virgile est surtout sensible ä la mission du
'jeune dieu', Horace presente, dans les Satires, l'image d'une
societe veritablement epicurienne, fondee sur Tamitie et
non plus sur l'origine et la classe de naissance. Mecene est
l'ami d'Horace, fils d'un affranchi. Dans le cercle de Mecene,

il n'existe aucune jalousie, aucune rivalite — ce que le
'fächeux' ne peut imaginer. La richesse n'y est pas recher-
chee; eile ne peut que fournir, au mieux, les conditions
d'une vie heureuse; la villa de Sabine n'est pas une pro-
priete de rapport, eile n'a d'autre fonction que de « rendre le

poete ä lui-meme». Et les amis de Mecene resteront ä la

place qui est la leur, sans se preoccuper des grands interets
de l'Etat: les conseillers du prince sont lä pour le faire. Et,
comme dans toute societe epicurienne, les banquets jouent
un grand role; c'est lä que les amis vivent leur veritable vie,
dans le loisir insouciant du soir.

*
* *

L'avenement du principat ne fut done pas seulement un
phenomene politique ou militaire, mais, comme nous le

proposions en commen9ant, une mutation spirituelle et
morale de la societe romaine, qui se produisit sous Taction
de forces multiples, parmi lesquelles Tenseignement des

philosophes fut decisif. Cet enseignement atteignit d'abord,

111 Dio. Cass, loc.cit. (supra n.i).



272 PIERRE GRIMAL

comme il est naturel, l'elite intellectuelle, le milieu qui
comprenait la classe dirigeante, les nobiles et ceux qui aspi-
raient ä le devenir. Or, c'etaient evidemment ces hommes-lä
qui etaient portes ä refuser un regime qui diminuerait leur
influence. Mais la pression des evenements, l'experience des

troubles provoques par les populäres, puis le debut des

guerres civiles inciterent les hommes d'Etat ä demander aux
philosphies helleniques les elements d'une solution. Or, le
monde grec n'avait jamais cesse de connaitre des regimes
monarchiques, dont chacun pouvait etre exemplaire: celui
de Sparte, ou bien les 'tyrannies' qui subsistaient, ä cote des

democraties, et surtout ceux des Diadoques. Philosophes et
rheteurs avaient fait porter leurs analyses sur ces monarchies,

et, pour diverses raisons, leur avaient reconnu une
sorte de bon droit. Toute cette reflexion, qui penetra la

pensee romaine au cours du second et du premier siecle

avant J.-C., eut pour resultat de familiariser les Romains
avec l'idee que toute monarchic n'etait pas, en soi, execrable.

Et cela d'autant plus facilement que la conscience
romaine conservait un souvenir lointain des royautes reli-
gieuses, dont eile avait transfere les prerogatives sur des

magistrats. II suffisait que VImperator devint grand pontife
pour que se trouvät reconstitute une part importante, et
essentielle, du pouvoir royal. Cesar ne l'ignora pas!

Mais les philosophes apporterent des arguments plus
positifs. Les stoi'ciens appuyaient le caractere divin du

monarque en montrant que ses vertus l'assimilaient au dieu

supreme. Cette theorie ne faisait que justifier a posteriori la

tres ancienne conception des rois, fils de Zeus, mais eile en
donnait une justification 'raisonnable', sinon tout ä fait
rationnelle. Le souvenir d'Alexandre n'etait pas moins
present ä la pensee romaine qu'il pouvait l'etre ä la pensee
grecque. Les stoi'ciens auront beau se montrer souvent
hostiles au conquerant macedonien, leur conception du roi
n'en doit pas moins beaucoup ä son exemple.



PHILOSOPHIE ET MONARCHIE Ä ROME 273

Les epicuriens, de leur cote, avaient repandu l'image du
'bon roi', qu'ils devaient en partie ä leur maitre Aristote, en

partie ä la tradition des sophistes et des rheteurs. Le 'bon
roi' etait celui qui ne cederait pas ä la tentation de la

tyrannie, qu s'entourerait de bons conseillers, qui menerait
une vie vertueuse mais, par son autorite, eviterait ä la cite
les inconvenients de la democratic et de l'aristocratie. Ainsi,
la monarchic apparaitrait comme le plus haut degre auquel
peuvent atteindre les societes humaines. Ainsi se creait, peu
ä peu, l'ideal d'un prince qui reunirait en lui toutes les

vertus, toutes les excellences de l'homme. Ce qui le rappro-
chait du Sage, tel que chaque ecole le concevait. Et comme
les vertus du Sage etaient les memes pour toutes les ecoles,

puisqu'elles avaient leur commune origine dans le platonis-
me, le bon roi des epicuriens ne pouvait que ressembler ä

celui des sto'iciens. On introduisit quelques nuances: la

clemence, que les sto'iciens finirent par accepter, non sans

repugnance, d'abord, puis la pietas> qualite essentielle de

l'homme romain, garante de l'ordre universel. C'est ainsi

que les antiques vertus nationales s'assimilaient ä celles

dont les philosophes paraient le nouveau type de roi, celui

que Rome attendait, sans trop le savoir, mais qu'elle accep-
ta, progressivement, au cours du long regne d'Auguste.
L'institution imperiale, par ce qu'elle retenait de la tradition
hellenique, agit comme un lien spirituel ä l'interieur de

l'Empire et assura la survie, pendant des siecles, de la

pensee des philosophes, en l'integrant dans la romanite.



274 DISCUSSION

DISCUSSION

M. Dihle. Die Philosophie hat vielleicht nicht immer die jeweils
bestehende Monarchie und ihr ideologisches Fundament gerechtfertigt.
Man sieht es an ihrer Stellungnahme zum Phänomen Alexander. Die
offizielle Ideologie sowohl des hellenistischen Königtums als auch des

Prinzipates, wie sie sich z.B. im Herrscherkult aussprach, rechnete mit
dem Monarchen als einem charismatisch begabten und darum
übermenschlichen Wesen. Alexander diente hier, auch wo er offiziell nicht

genannt wurde, als Prototyp. Die Philosophie aller Schulen sah

demgegenüber im Herrscher durchweg den Menschen, dessen an den Masstaben

philosophischer, fur jeden Menschen geltender Ethik gemessen

grossere Tüchtigkeit seine Herrschaft legitimierte. Alexander wurde
deshalb von allen Philosophenschulen sehr kritisch betrachtet, gerade

weil er den Forderungen philosophischer Individualethik nicht genügte
Alfred Heuss (in A & A 4 [1954], 65 ff.) und Pierre Hadot (in RAC 8

[1972], 556 ff) haben die Gegensätzlichkeit der beiden Herrscherbilder,
des philosophischen und des charismatischen, sehr klar herausgearbeitet.

In Rom waren es zuerst die grossen 'Gewaltsmenschen' der ausgehenden

Republik, die das charismatische Herrscherbild und die Alexandertradi-

tion ausdrücklich fur sich in Anspruch nahmen, Sulla, Pompeius, Caesar,

Antonius, und auf der Gegenseite Mithndates, der deshalb bis in die

Spatzeit stets ahnlich wie Kleopatra als Gestalt der romischen Geschichte

figuriert, etwa bei Pseudo-Aurelius Victor.

Augustus vermied es ängstlich, an Caesar und über Caesar an Alexander

anzuknüpfen, obwohl das sehr nahe gelegen hatte. Eine Versöhnung
der charismatischen mit der philosophischen Tradition, die bei Seneca

oder in den Berichten über Vespasian gleichsam unverbunden nebeneinander

erscheinen, gab es erst im Zeitalter Trajans. Damals wurden

Alexander und Caesar rehabilitiert, indem man ihnen charismatische und

ethische Qualltaten zuschrieb, seit damals liess man die Reihe der Kaiser

nicht mehr mit Augustus, sondern mit Caesar anfangen Die Rechtfertigung

des charismatischen Verständnisses durch die Philosophie erfolgt



PHILOSOPHIE ET MONARCHIE Ä ROME 275

also, sieht man von den merkwürdigen pseudopythagoreischen Traktaten

ab, erstaunlich spat, wahrend die Opposition gegen die Monarchie,
insbesondere die mit der Vorstellung von Charismen verknüpfte
Erbmonarchie, von Anfang an gerade durch 'philosophische' Argumente

gestutzt wird.

M. Grimal: 11 est tout ä fait exact qu'Alexandre a ete juge severe-

ment par les philosophes hellenistiques. Du moms dans sa personnalite.
Les stoiciens, en particulier, le consideraient comme un 'brigand heu-

reux'. Mais cela n'empeche pas qu'll ait incarne une certame idee, neuve

alors, de la monarchic. Cette conception, qui met en cause la nature

meme de l'univers, releve de la metaphysique et eile est independante de

la personne qui 1'incarne. Les stoiciens acceptent la legitimite des Dia-

doques, malgre leur jugement sur Alexandre. Tout l'effort va consister ä

montrer que tel roi particulier 'merite' d'etre l'mcarnation du roi ideal.

Ce sera le cheminement suivi par Auguste — Virgile, le clupeus mrtutis,

etc. — et la raison de l'hesitation devant le nom de 'roi', moins,

peut-etre, ä cause de la repugnance des Romains et du serment de 509,

qu'ä cause du caractere de perfection implique par ce nom, auquel on

n'ose se referer. On hesite ä declarer que tel homme est, en fait, un etre

divm. C'est seulement avec les Antonins qu'apparaitra, sans pudeur, le

terme de domus dituna. Longtemps, ll y a autour du regnum comme des

relents de sacrilege: seul Jupiter est rex. Mais cela ne concerne pas

seulement la philosophie...

M. Long: In the light of your very interesting findings about the

relation between political concepts and philosophy, how would you

suggest we should respond to the apparent lack of serious interest in
Greek philosophy among most Romans at the time of Cicero? Should

we suppose that the terrible events of the civil wars made certain

Romans look for theoretical explanations of the downfall of the Republic,

and also to look to philosophy for justification of an ideology which
could promise an avoidance of such problems in the future?

M. Grimal: II est difficile de penser que l'elite des Romains, au

temps de Ciceron, n'ait eu que peu d'interet pour la philosophie grecque.



27 6 DISCUSSION

Nous voyons au contraire que Lucullus, Pison, Caton (pns comme

representants chacun d'une tendance) avaient aupres d'eux des philoso-
phes 'de metier' Ces entretiens n'ont pas donne lieu ä des ecrits en latin,

mais l'engouement pour la philosophic n'en etait pas moms reel, et

l'enseignement dispense par ces 'philosophes domestiques' n'en a pas

moins )oue un role, important, dans revolution des idees. Et cela avait

commence depuis, au moins, le temps de Scipion Emilien.

L'explication de la guerre civile etait de)ä contenue dans l'enseignement

de Polybe. Les remedes proposes par cette 'philosophie de l'his-
toire' etaient connus. lis seront repns par Salluste. agir sur les mores, la

repartition de la nchesse, les ambitions mauvaises, etc. La monarchic

n'est pas con5ue comme un remede universel, mais comme l'un des

moyens possibles de reahser cette revolution morale. On pensera aux

Lettres ä Cesar. II est certain que les guerres civiles ont conduit les

Romains ä tourner leur regard vers un 'sauveur', mais la realite politique
a joue un role, au moms autant que la philosophie.

M. Couloubaritsis: Vous avez mis en evidence l'apport egyptien dans

la conception romaine du 'roi', notamment sur le plan genealogique qui
regit la filiation entre le Soleil divin et le roi. II est certain que l'expan-

sion de l'Empire romain rend hautement probable cette influence. Mais

n'y a-t-il pas egalement une influence grecque, due en particulier au

modele familial, au rapport platonicien entre le Bien et le Soleil, ä l'idee

du roi-philosophe, voire ä la conception d'une theologie cosmique (cf le

rtepi <piXoao(pia<; d'Aristote)?
Si l'on se borne ä une influence exteneure, ne croyez-vous pas qu'on

risque de reduire la philosophie romaine ä son caractere rhetonque et

politique, alors que si l'on discerne son ascendance grecque et si on

ajoute ä cette idee 'egyptienne' des conditions internes, on peut etablir

une origmaltte romaine dans l'mstauration de conditions metaphysiques ä

la formation de l'idee philosophique de la royaute politique que vous

avez si bien decnte?

M. Grimal: Certes, l'originahte de Rome a ete grande, puisqu'elle
aboutit ä creer un type usque-lä inconnu de monarchic, le Principat, et,



PHILOSOPHIE ET MONARCHIE Ä ROME 277

apres Im, l'Empire Si j'ai insiste sur le modele egyptien, c'est parce que
le rapprochement avec l'ideologie pharaonique est rarement mis en

lumiere. Mais ll y eut d'autres courants. le roi platomcien, par exemple,

et la politique d'Aristote sont presents dans la pensee romaine ä la fin de

la Republique. Je crois avoir souligne aussi la presence, dans la

conscience commune, ä cette epoque, d'un sentiment mystique de la royaute.
Tout cela est extremement complexe, et chaque tendance pouvait trouver
dans la philosophic hellenistique des arguments en sa faveur.

M. Dthle: In der Tradition der romischen Jurisprudenz hat man bis

in die Spatantike niemals zugegeben, dass der Kaiser im Sinn der alten

Vorstellung vom vöpo<; 6p\|/uxo<; als Charismatiker über dem Gesetz

steht, dessen Ordnung die Menschen bindet. Wie wurden Sie die

Wirkung dieser spezifisch juristischen Meinung auf das öffentliche Bewusst-

sein einschätzen, das nach Ausweis der kaiserzeitlichen Sprache mit ihren

zahlreichen juristischen Ausdrucken von der juristischen Fachtradition

nicht unbeemflusst blieb''

M. Grimal: II me semble qu'll y a, dans cette observation, une

remarque tres juste sur le caractere romain du Prince comme legislateur

L'Empereur a pns la suite des magistrats qui, depuis toujours, ont «dit le

droit» et l'ont fait. Ce pouvoir du magistrat est traditionnel, ll n'a pas

besoin d'etre justifie. C'est, si l'on veut, l'une des composantes romaines
de la royaute. On pense ä la juridiction du pater familias qui, lui aussi, est

roi dans la domus, sous reserve des avis du consilium La philosophic, lci,
n'a rien ä faire. Le mos maiorum suffit. Le concilium principis rend manifeste

cette filiation.

M Bringmann: Meine Frage betrifft das Verhältnis von Politik und

Philosophie Das romische Kaisertum scheint mir in erster Linie das

Ergebnis der politischen Katastrophe der alten regierenden Klasse und

des definitiven militärischen Sieges Octavians zu sein. Zusammen mit
dem Alleinherrscher kam der Frieden, wie Lucan sagt. Darauf beruhte

möglicherweise die Zustimmung, die das Kaisertum in der griechisch-
romischen Welt fand Dann aber stellt sich mir folgende Frage: Welche



278 DISCUSSION

Faktoren haben nun vor allem bewirkt, dass die Monarchie akzeptiert
wurde- Resignation und Friedenssehnsucht oder ein geistiger Wandel,

zu dem die Philosophie ganz wesentlich beitrug? Ich stimme Ihnen

völlig zu, dass fur eine geistige Begründung der Monarchie viele

'philosophische Elemente' angeführt werden können, die in der Zeit der

spaten Republik umliefen. Aber wenn ich nicht irre, sind sie doch damals

nicht in diesem Sinne verwendet worden (das Beispiel Ciceros ist auf-

schlussreich genug). Mit der Etablierung der neuen Ordnung wurde das

gewiss anders Die Frage also, um die es mir geht, ist folgende: Welche

Rolle kam dem philosophischen Denken zu: die einer geistigen
Vorbereitung auf die Monarchie oder die einer Begründung und Rechtfertigung

a posteriori

M. Grtmal: Je pense que le role joue par la philosophie a ete double,

comme vous le dites, ä la fois dans la preparation des esprits et dans

l'acceptation du fait royal. D'une part, ll y a le De republica de Ciceron,

qui met en lumiere l'importance de la 'royaute' dans la structure

politique (ce que nous appelons le 'pouvoir executif) et fonde sa justification
sur plusieurs ordres de considerations, dont les pnncipales relevent de la

philosophie politique (Anstote, Platon, etc.). D'autre part, ll y a une

justification a posteriori, qui apparait surtout ä partir de Neron, avec

Seneque et Lucain. Mais on n'oubliera pas non plus le role joue par la

pensee epicunenne, et le traite de Philodeme, pour nous le temoignage le

plus important. L'epicurisme a facilite l'acquiescement. On pense ä

Mecene, ä Atticus, ä Horace.

M. Kidd: Is it not rather revealing of the lack of effective contact
between philosophy and monarchy, that when Rome finally indeed

achieves a philosopher king, no political philosophy of any kind

emerges? Marcus Aurelius gives little indication that his philosophy was

a political stimulus or clarification, but rather it sank to a kind of
personal consolatio. Nor do we know of anyone writing of the character

of his rule from the point of view of a political philosophy.

M. Grimal: La mention de Marc-Aurele est interessante, bien que

son regne se situe loin de l'epoque envisagee ici. Entre la fin de la



PHILOSOPHIE ET MONARCHIE Ä ROME 279

Republique et le milieu du IIe siecle apres J.-C., une longue et lmpor-
tante evolution s'est produite dans les esprits et les institutions. Le roi, le

monarque, tel qu'il apparait avec les Julio-Claudiens, n'est pas personnel-

lement un philosophe; on prend bien garde qu'il n'apparaisse pas comme
tel Les qualites qu'il peut avoir repondent ä des valeurs politiques,
nullement ä une ascese personnelle. Les Romains sont trop pragmatiques

pour admettre qu'un philosophe, tel que l'ecole le montre, soit un

homme de gouvernement. Le philosophe peut etre un conseiller du roi,
celui qui l'aide ä resoudre des problemes determines, ä acquerir la

maitrise de soi; ll ne saurait aller plus loin.

M Gigon: Trois points me semblent particulierement importants:
1) La place exceptionnelle de l'Egypte et de sa tradition pharaomque

ä partir d'Alexandre le Grand (sans oublier que les relations des Grecs

avec l'Egypte ont tou|ours ete infiniment plus directes que leurs relations

avec le Proche-Orient asiatique).

2) La position cuneuse de l'epicurisme envers la politique. A cote du

A.ci9e ßicbacn;, Epicure a du laisser ä ses disciples une porte ouverte vers

une activite politique. On peut penser ä Kineas, conseiller du roi Pyr-

rhus; et nous en saunons probablement davantage si nous possedions la

correspondance complete, notamment les lettres qu'il a echangees avec

Idomenee et avec Mithres.

3) Peut-on determiner mieux qu'on ne l'a fait l'ongine et le role des

traites Sur la royaute qui ont surgl au IIe siecle avant J.-C. sous le nom de

cjuelques vieux pythagoriciens (voir L. Delatte, H. Thesleff)?

4) Pour finir, une petite remarque: La croyKpictK; entre Alexandre et

Cesar de Plutarque est malheureusement perdue. Si eile existait, on

saurait un peu mieux dans quelle perspective Cesar a ete, pour la

premiere fois, compare explicitement ä Alexandre.

M. Grimal: Le role de l'Egypte dans la formation d'une Ideologie
du roi ä Rome me semble, en effet, avoir ete tres important. Ce role a ete

constant, ä travers tout l'Empire, ll a pu commencer, en effet, ä travers

l'ideologie royale hellenistique, ll s'est continue avec les contacts directs



DISCUSSION

entre la cour d'Alexandrie et les hommes d'Etat romains, puis, apres

Auguste, lorsque les empereurs furent reconnus comme les successeurs

des pharaons. Cela n'exclut pas que d'autres ideologies royales aient pu,
elles aussi, avoir une influence, notamment celle de la Perse. Mais les

voies sont, lei, moins evidentes, et il faut attendre Neron et Tiridate pour
que le rapprochement se fasse. II y avait longtemps alors que la pensee

egyptienne etait presente ä Rome.

L'epicurisme n'exclut pas la politique. II faut nous y resigner. Pas

plus qu'il n'exclut la poesie. Nous ne devons pas etre dupes de formules

absolues. Ce qui est important, c'est l'etre Interieur, plus que les conditions

et les circonstances, qui peuvent et doivent etre dominees, sur-

montees.

Quant aux traites Sur la royaute, etudies par L. Delatte, lis merite-

raient que le sujet füt repns, selon la meme methode. Leur datation est

tres mcertame. Delatte place le traite d'Ecphante au Ier ou au IIe siecle de

notre ere, mais la Lettre d'Aristee au IIe ou au premier avant J.-C., et

msiste sur l'mfluence egyptienne. Les rapports de ces traites avec la

pensee romame sont, eux aussi, mal definis. Le domaine entier reste

ouvert...

M. Brtngmann • Ich mochte eine Frage anfügen, die mit dem von mir
bereits angeschnittenen Problem zusammenhangt. Ich habe den

Eindruck, dass philosophisches Denken, im weiteren Wortsinn verstanden,

erst dann eine erhebliche Rolle spielte, als es zum Kaisertum keine

politische Alternative mehr gab. Mit Hilfe philosophischer Ethik und in

Anknüpfung an hellenistische Fiirstenspiegel ist versucht worden, den

Kaiser auf eine an ethische Normen gebundene Form der Herrschafts-

ausubung zu binden (es mag genügen, an Seneca, den lungeren Plinius

und das humanitäre Kaisertum des z. Jahrhunderts zu erinnern). Meine

Frage geht nun dahin, ob nicht in diesem Zusammenhang die Rolle des

philosophischen Denkens starker gewesen sein konnte als wahrend des

gewaltsamen Ubergangs von der Republik zum Kaisertum.

M. Grtmal: Assurement, le siecle de Neron et de Pline le Jeune est

plus visiblement impregne de philosophie que celui de Ciceron et de



PHILOSOPHIE ET MONARCHIE Ä ROME 281

Cesar. Les grandes valeurs de la philosophie appartiennent desormais aux

idees re5ues. Elles sont plus apparentes, mais elles n'etaient pas absentes

de la pensee romame vers 50 avant J.-C., et elles ont facilite l'acceptation
du fait royal, impose par le resultat des guerres civiles.

M. Dihle: Das Bedürfnis der Menschen, ihre soziale oder politische

Ordnung mit der kosmischen oder gottlichen ubereinstimmen zu lassen

und dadurch zu legitimieren, hat unter den verschiedensten Bedingungen

zu der Vorstellung gefuhrt, die Monarchie sei die beste, der

Weltordnung entsprechende Staatsform. Wo politische Machtbildung besonders

weit ausgriff, wie zum ersten Mal in Mesopotamien zur Zeit

Sargons I., oder von anderen Machtzentren isoliert war wie in Ägypten,
ergab sich die Konzeption der Universalmonarchie. Die Universalmonarchie

konnte, wie z.B. bei Dion von Prusa oder Pseudo-Anstoteles De

mundo zu lesen, auch mit dem kosmologischen Entwurf begründet werden,

demzufolge ein oberster Weltgott das Geschehen lenkt. Es ist bei

der Verbreitung dieses Denkmodells darum schwer zu entscheiden, ob es

in die griechische Welt aus Ägypten kam. Dafür spricht nur der

Umstand, dass kein anderes exotisches Land auf so lange Zeit das

Interesse der Griechen fand.



je«?=
v-

-•' Vj"- -^".u-

-:-' wsr' »*-.•=
:**• >5»ÜJW;

/-- •• • .:-i- \ifti -,

i. -!$Sy »-";
'

^ne. --'
«• •

'..-4£: - sfA :- -- jäp *' A'~ ' 'ir *_• »cgy1^-* ^an ja. •".s/P -
>-

f

sT^r;' 1:- V>- -3 Zi^s-K, *,,(l
W ->« - -«- J ?l~F-N ,j'- .tss^V *% * /?.. >:• -rrS

-• < S -" ' -, I-' :.,.;-X-

' tfüZ'TriZiZ''-'*?£: 5s».i <2«"-s:.i» W?p»

- » - "• >>;fi ?«^0

" j2&> -S v*s.- --5?« 1 r^-.' - TT- t-.i_ > J>Tjg^=~- ••-'-> ""
r"_3S -. - • "i

" —1Ü= "' - ~ — '

^ :*gs: - >i* •, «4» ^5«Si '' *£&& v # #£' '-** *«*- V. - f-. "-

J _ :*•* », - «g i?
| j - _f-=L? "„y ^3^:v^"» raters -

•: - '••-/^•äV'-J-^. ."«Müüsy *"->
"- - '

- -^- fc - --f> - _ ~t_," r .i S4t n--!«s'
«rvj»-; >§* a*i

"V -? .X'&saig; S 'js~^ -. • A&-SÄ" M

-. - - ^vc-**g£. :*^AaSÄSk«»i


	Les éléments philosophiques dans l'idée de monarchie à Rome à la fin de la République

