Zeitschrift: Entretiens sur I'Antiquité classique
Herausgeber: Fondation Hardt pour I'étude de I'Antiquité classique
Band: 32 (1986)

Artikel: Les éléments philosophiques dans l'idée de monarchie a Rome a la fin
de la République

Autor: Grimal, Pierre

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-661012

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-661012
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

VII
PiErrRE GRIMAL

LES ELEMENTS PHILOSOPHIQUES DANS
’IDEE DE MONARCHIE A ROME A LA FIN
DE LA REPUBLIQUE

La transformation qui éleva un régime monarchique, le
" principat, sur les ruines de 'ancienne République romaine,
eut, assurément, bien des causes. D’abord la victoire, par
les armes, d’Octave et de ses ‘maréchaux’ sur les forces
commandées par Antoine. Mais cette victoire, qui fut déci-
sive, n’est en fait que le dénouement d’un long débat, qui
dépassait de beaucoup la personne des deux chefs, et qui
avait pour objet le choix du ‘meilleur gouvernement’

comme le montre, au moins de maniere symbolique, I'en-
tretien rapporté (ou imaginé) par Dion Cassius entre
Octave, Agrippa et Méceéne, a ce moment décisif de ’his-
toire 1. I’hypothese, avancée par Agrippa, d’'un retour a la
République, ne se réalisa pas. Est-ce parce que le vain-
queur, une fois le pouvoir conquis, ne pouvait se résigner a
’abandonner? Ou bien parce que des conceptions nouvelles
de la vie politique avaient surgi, 2 Rome et dans les cités
italiennes, au cours de la guerre civile, parce que la monar-
chie était devenue fatale, aux yeux mémes de ceux qui, une

' Dio Cass. LII 14 sqq.



234 PIERRE GRIMAL

génération plus tot, en repoussaient 'idée avec horreur? Il
est certain, en tout cas, que cette monarchie n’aurait pu etre
durable, si elle ne s’était appuyée sur des aspirations pro-
fondes des Romains, décidés ou résignés a accepter un ‘roi’,
méme si les restes d’une antique pudeur leur interdisaient
de le nommer ainsi. On s’interrogera sur les tentatives des
deux premiers princes pour rendre au peuple la gestion de
la res publica: tentatives peu sinceres, disent les historiens
modernes, prompts a accuser d’hypocrisie Auguste et
Tibere. Mais était-ce une simple comédie, lorsque le Sénat
suppliait le prince de ne pas abandonner son réle de gar-
dien, sa statio a la téte de 'Etat? Il est difficile de ne pas
voir, dans tous ces faits, la preuve qu’une mentalité nou-
velle s’était formée, une maniere différente de penser la vie
politique.

Nous voudrions ici nous interroger sur la maniere dont
ce phénomene, d’ordre essentiellement spirituel, mental, a
pu se produire. Ce qui revient a se demander quel fut 2 cet
égard le role joué par la pensée des philosophes et, par
conséquent, quelle fut I’action exercée dans I'ordre politi-
que par des spéculations et des théories élaborées dans les
écoles grecques, trois ou quatre siecles auparavant. Autant
de questions qui importent non seulement pour compren-
dre la naissance de 'empire, mais aussi pour prendre une
conscience plus claire de la continuité qui unit la Grece et
Rome et suivre le cheminement des forces spirituelles et des
idéologies qui dominent le cours de I’histoire.

Mais, avant d’aborder I’analyse de I’'idée monarchique
elle-méme, telle que nous pouvons la saisir, sous son dou-
ble aspect, idéologique et pratique, dans la Rome du pre-
mier siecle avant J.-C., afin de discerner ce que doit 2 la
philosophie 'image que I’on en donne, peut-étre ne sera-t-il
pas inutile de remonter un peu plus haut.

L’influence de la philosophie sur la vie politique ne
commenga pas, quoi qu'on en ait dit, avec la célebre



PHILOSOPHIE ET MONARCHIE A ROME 235

ambassade de 155. Celle-ci ne fit que révéler publiquement,
et non sans scandale, I'intérét porté par les membres de
’aristocratie dirigeante aux théories venues de I’école. Mais,
ce que les ‘nobles’ se plaisaient a connaitre, a2 entendre
exposer dans des conversations privées, ne devait pas étre
porté sur la place publique. Les idées émises par des phi-
losophes irresponsables sont des jeux, séduisants, certes,
mais qui présentent de graves dangers, pour des esprits
naifs ou intéressés a ébranler les institutions. Et 'on ren-
voya les scolarques athéniens dans leur patrie. Trois quarts
de siecle plus tard, de méme, les censeurs prendront leurs
précautions contre les rhéteurs latins. Mais cela ne veut pas
dire que la philosophie elle-méme n’ait pas exercé son
influence, plus discréetement, sur les plus éclairés des
Romains, et cela depuis plusieurs générations. On pense 2
Appius Claudius et, plus récemment, 2 Ennius, a son Epi-
charme et a son Evhémeére. Bien plus, il semble probable que
Caton, lorsqu’il écrivit ses Origines, dut une partie de son
dessein a ce qu’il pouvait connaitre des théories politiques
diffuses chez les penseurs helléniques et qui confluaient
dans 'ceuvre d’Aristote.

Certes, les fragments des Origines sont trop peu nom-
breux et en général trop brefs pour qu’il soit possible de le
démontrer d’une maniere absolument décisive. Pourtant
certains indices ne sauraient étre négligés. Une scolie de
Servius nous apprend, par exemple, que le Censeur con-
naissait et utilisait la distinction établie, depuis longtemps,
par les théoriciens grecs de la politique, entre les différentes
formes de gouvernement: démocratie, aristocratie, monat-
chie 2. Comme cette indication intervient, chez Caton, a
2 Fragment des Origines, ap. Serv. Aen. IV 682: et quidam hoc loco uolunt tres partes
politiae comprebensas, populi, optimatinm, regiae potestatis. Cato enim ait de tribus istis
partibus ordinatam fuisse Carthaginem. Cette distinction des trois types d’institutions

remonte a Hérodote, mais elle a été souvent reprise et nuancée par la suite. Voir
J. de RomrLry, « Le classement des constitutions d’Hérodote a Aristote», in REG

72 (1959), 81 sqq.



2306 PIERRE GRIMAL

propos de Carthage, on peut penser qu’elle concerne une
comparaison avec d’autres régimes politiques. Carthage, de
meéme, est 'un des exemples auxquels se rétere volontiers
Aristote 3. Dans un autre passage, a propos des Sabins,
Caton établissait une filiation entre les coutumes des Lacé-
démoniens, celles des Sabins et celles des Romains 4. Or,
Sparte, comme Carthage, figure parmi les exemples d’insti-
tutions étudiés par Aristote 3 et particulierement caractéris-
tiques.

Ces deux passages permettent de supposer, au moins a
titre d’hypothese, que Caton procédait, dans sa réflexion
politique, a la maniére des penseurs grecs. En soi, cela ne
saurait surprendre. On a montré récemment, en effet, que
les préceptes et la pratique de la rhétorique lui étaient
familiers ¢, et nul ne saurait douter qu’il n’ait eu avec la
paideia hellénique des contacts étroits, tout au long de sa
carricre /, et non pas seulement pendant sa vieillesse. Et
cela jette peut-étre une lumiere nouvelle sur le dessein qu’il
eut d’écrire les Origines: il s’agissait moins d’un livre d’his-
toire (il se défend d’ailleurs lui-méme d’avoir voulu imiter
les Annales des Pontites) que d’un véritable traité de poli-
tique, voire de politique comparée, une recherche analogue,
toute proportion gardée, a celle qui avait porté Aristote a
entreprendre sa grande enqueéte sur les constitutions et les
nomima des cités grecques et barbares 8.

Une autre idée essentielle de la pensée historique et
politique des Grecs assimilait la vie des cités a celle des étres

3R. WErIL, Aristote et I'histoire (Paris 1960), 228 sqq.

4 Orig. fr. 51 Peter, ap. Serv. Aen. VIII 638.

5R. WEIL, 0p. ¢if., 231 s5qq.

© A. D. LEeMAN, Orationis ratio (Amsterdam 1963).

7 Sur les occasions de ces contacts, Enzo V. MARMORALE, Cato maior (Bari 21949),
147 s49.

8 R. WErL, édition de Polybe, Histoires, Livre VI, Coll. des Univ. de France (Paris
1977), 51.



PHILOSOPHIE ET MONARCHIE A ROME 239

vivants; comme ceux-ci, elles naissaient, se développaient et
mouraient. Qualifiée de «lieu commun» ?, parfois de «po-
sidonienne» 10, cette conception domine la philosophie aris-
totélicienne de I’histoire et, d’'une maniere générale, le sys-
teme du monde congu par le Stagirite 1. Aristote en déduit
que le role principal du législateur est moins d’établir des
lois que d’assurer le salut du régime politique existant 12, en
¢liminant ou du moins en combattant les forces de déca-
dence et de transformation. Et, dans ce combat, il trouve
une aide dans la connaissance des autres législations, celles
des cités étrangeres 13. Les deux aspects de la réflexion
politique: enquéte étendue aux cités étrangeres, et, d’autre
part, conscience du caractere mouvant de tout systeme
institutionnel, indissolubles chez Aristote, se retrouvent
dans la pensée de Caton. Nous avons vu comment les
Origines semblent bien répondre a la premiére intention,
cette connaissance des autres indispensable si ’homme
d’Etat veut disposer d’une expérience étendue hors des
limites de sa propre cité. Quant au sentiment de la fragilité
des institutions, de la vie et de la mort des Etats, peut-étre
en trouvons-nous une trace dans ce que Caton disait de
Capoue, dont il rapportait la naissance, la décadence, puis la
renaissance, sur une durée relativement breéve 14,

Une telle conception de la vie des cités justifiait une
politique a la fois conservatrice et réformatrice: conserva-

? Deés Anaximandre (Vorsokr. 12 B 1, ap. Simpl. In Ph. 1 2, Comm. in Arist. Gr.
IX p. 24, 15 3qq:)
10 M. RucHh, «La théorie de la croissance organique dans la pensée historique des

Romainsw», in Aufstieg und Niedergang der Riomischen Welt 1 2 (Berlin 1972), 827-
841.

' Arist. Pol. IV 4, 1290 b 25 sqq.; cf. aussi Rh. I 4, 1360 a 23 sqq. et Pol. VII 5,
1326 b sqq.

12 Rb., ibid.
13 [hid.
14 Orig. fr. 69 Petet, ap. Vell. 1 7, 2-4.



238 PIERRE GRIMAL

trice, dans la mesure ou ’homme d’Etat devait s’attacher a
sauvegarder les institutions nationales, réformatrice, dans la
mesure ou celles-ci devaient étre adaptées, chaque fois, aux
circonstances, pour faire face aux dangers a mesure qu’ils se
présentaient. Assez pessimiste, Aristote (ne faisant excep-
tion que pour une politie parfaite..., mais existait-elle?)
estimait que, s’il était possible de prolonger la vie d’une
constitution, celle-ct n’en était pas moins périssable.

Une semblable réflexion trouvait sa confirmation dans
Ihistoire de Rome. L’exemple de la Gréce montrait que le
plus grand danger couru par les Etats était la Discorde,
la otdoig, qui affaiblissait la cité a intérieur, la jetait dans la
guerre civile et en faisait une proie pour les ennemis de
Pextérieur. Il convenait donc d’assurer la concorde entre les
citoyens — et Aristote en analyse les moyens, longuement
(dans ’ensemble du livre V de la Politique). Sur ce point, la
tradition romaine, qui avait divinisé Concordia depuis, au
moins, le temps de Camille, se voyait justifiée. Les premiers
siecles de I’histoire romaine fournissaient assez d’épisodes
(sécessions de la plebe, ‘greve’ des enrdlements, etc.) pour
illustrer les théories des philosophes, et cette histoire sug-
gérait plusieurs legons, d’abord la nécessité de maintenir
I'union entre les différents éléments de la cité, ensuite que
Rome n’était pas a ’abri des forces de décadence et de mort
qui avaient été fatales a tant de cités grecques.

Lorsque Polybe écrira les célebres chapitres du livre VI
sut les causes de la grandeur romaine et, corrélativement,
les raisons qui expliquent la décadence des Etats, il n’ap-
portera pas 2 Rome une révélation. Le langage qu’il tient
est proche de celui que nous croyons découvrir chez le
Caton des Origines, vers le méme moment et, sans doute, un
peu plus tot. C’est aussi, 2 quelques variantes pres, celui des
péripatéticiens, sinon celui d’Aristote lui-méme. On com-
prend, dans ces conditions, la mélancolie de Scipion Emi-
lien devant I’incendie de Carthage. Son ami Polybe, élabo-



PHILOSOPHIE ET MONARCHIE A ROME 239

rant quelque peu les idées d’Aristote, ou celles de Dicéar-
que 15, qui en découlaient, lui avait enseigné que les cités
sont mortelles. La fin de Carthage apportait a ces propos de
I’historien philosophe une confirmation tragique. Le sort
qui frappait la ville ennemie, s’il était leffet d’une loi
universelle, ne s’abattrait-il pas un jour sur Rome? 16

Ces postulats de la réflexion philosophique sur la vie
des cités vont dominer les générations a venir, aussi bien les
écoles issues de I'enseignement aristotélicien que la praxis
des hommes d’Etat romains. Ils prépareront les esprits a
’'idée que les formes institutionnelles évoluent, qu’il est
légitime d’agir sur les lois et que 'ordre du monde exige
que les institutions, sous peine de périr, s’adaptent aux
circonstances. En d’autres termes, les Romains, au moins
ceux a qul appartenait le pouvoir, n’érigeront plus le wos
maiorum en absolu; ainsi I'un des principaux obstacles qui

s’opposait a ’établissement d’une monarchie — I’entéte-
ment, la fidélité au serment prété en 509 de ne jamais
rappeler les Tarquins 17 — se trouvait-il levé.

Pourtant, ce n’était encore qu’une possibilité. Le mot de
rex demeurait odieux, et César était mort parce qu’on le lui
avait offert. L.a raison de cette offre n’est pas tout a fait
claire. En fait, César, dictateur ou consul, possédait tous les
pouvoirs, politiques, judiciaires, militaires, qu’il aurait eus
s’il avait été officiellement roi 18. Il se fit offrir la royauté
pour des raisons qui n’étaient pas seulement politiques. Une
tradition digne de foi rapporte que ce dessein lui avait été
suggéré par les Livres Sibyllins, affirmant que les Parthes ne

15 Sur les sources de la philosophie polybienne de I’histoire, voir ]J. de RomiLLy,
« L historiographie grecque», in Actes du 1.X¢ Congres de I Association G. Budé,
Rome 1973 (Paris 1975), 128 sqq.

16 Sur ces larmes de Scipion, voir A. E. AstiIN, Scipio Aemilianus (Oxford 1967),
Appendix IV, 282-287.

17 App. provem. 6 et Reg. fr. 11; Dion. Hal. V 1, 3; Liv. II 1, 9.
18 J. CArcorINO, Jules César (Paris °1968), 471 sqq.



240 PIERRE GRIMAL

pouvaient ¢tre vaincus que par un roi 1°. Méme si le dicta-
teur n’avait pas besoin de cette prophétie des Livres sacrés
pour concevoir cette ambition, il est significatif que sa
réalisation fut envisagée dans un contexte religieux. Si le
terme de roi était banni de la langue politique, parce qu’il
¢tait associé a 'idée de tyrannie, d’un pouvoir incontrolé
sur les hommes, et si, par conséquent, il semblait incom-
patible avec la /ibertas, il n’en restait pas moins que le mot
n’avait pas disparu du vocabulaire officiel. Il figurait, on le
sait, parmi les titres sacerdotaux, avec le rex sacrificulus et,
de plus, chacun connaissait ’existence du rex nemorensis, ce
«roi de la forét», qui régnait, aupres de Diane, sur la forét
sacrée d’Aricie. Un rex est un étre plus qu’humain. La
puissance que lui donnent les dieux lui appartient person-
nellement; elle n’est pas, comme c’est le cas pour les
magistrats de la République, attachée a leur fonction et, par
conséquent, passagere. Un ‘rot’ échappe a la communauté
du peuple, il ne peut plus étre remis au rang de simple
citoyen, et la cité ne compte plus que des esclaves. Cette
image du rex s’illustrait tout naturellement par ce que I'on
savait des Diadoques. Le roi par excellence, le prototype du
roi était Alexandre. Son destin le désignait comme tel. On
se souvient qu’Octave, apres s’étre fait ouvrir, a Alexan-
drie, le sarcophage d’Alexandre, refusa de regarder les
momies des Ptolémées, en disant qu’il «était venu voir un
roi et non des cadavres» 20, Le roi était promis a4 la domi-
nation universelle, et c’est cette idée qui parait I’avoir
emporté dans le concept de royauté, lorsque les Livres
Sibyllins firent aux sénateurs, a propos des Parthes, et de
César, la réponse que nous avons dite. L.a domination
universelle, les Romains n’en faisaient pas fi; mais ils la

19 Suet. ful. 79. Cf. ]. CARCOPINO, Les étapes de 'impérialisme romain (Paris 1961),
170, qui rapproche Cic. Dip. 11 110.

20 Suet. Aug. 18, 1; Dio Cass. LI 16, 5.



PHILOSOPHIE ET MONARCHIE A ROME 241

voulaient pour le Populus entier, collectivement — le Peu-
ple-Roi — et non au profit d’'un seul homme.

C’est en face de cet enchevétrement d’idées, ou se
melent politique et religion, que se trouvaient les penseurs
romains pendant le dernier siecle de la République. Au fur
et 2 mesure que s’affrontaient les rivalités pour conquérir le
pouvoir, il apparaissait que le jeu normal des institutions
n’était plus assuré. Ou bien des coups de force ou bien des
lois nouvelles, de circonstance, votées sous la menace,
paralysaient I’action des magistrats légitimes. Il semblait
donc que se réalisat la prédiction de Polybe et, plus géné-
ralement, celle de tous les philosophes, de Platon a Aristo-
te, et que le cycle fatal fit déja amorcé: a la vieille répu-
blique aristocratique qui avait triomphé de Carthage, avait
succédé un état d’anarchie, auquel des tentatives de pouvoir
personnel n’avaient pu remédier. Il pouvait paraitre inévi-
table que la monarchie n’apparit a son tour. Le tableau que
faisait Polybe du régime qui devait surgir alors n’était pas
rassurant; c’était celui de la tyrannie, fondé sur la force
brutale 2!, avec ses massacres, ses proscriptions, la redistri-
bution des terres — ce sont les paroles mémes de Polybe;
elles semblent décrire la politique de Sulla 22, Jusqu’a ce
moment, Rome n’avait pu échapper a la fatalité des cycles
politiques que grace a sa constitution ‘mixte’, qui équili-
brait, en les opposant, comme des forces qui se composent,
monarchie, aristocratie et démocratie. Equilibre qui peut
¢tre rompu, si les hommes d’Etat n’interviennent pas 2
temps pour le rétablir lorsqu’il est menace, et, par consé-
quent, une révolution monarchique est toujours possible.
Dans le De republica, Cicéron, qui résume a ce sujet un

21 Plb. VI 9, 8—9.

22 Voir P. PipecH, «Polybe face a la crise romaine de son temps», in Actes du
IXe Congres... (op. cit., supra n. 15), 195-201, qui (p. 201 n. 2) explique la
prévision de Polybe par I'exemple de la méthode comparative illustrée par
Aristote (ci-dessus).



242 PIERRE GRIMAL

passage de Platon 23, se montre parfaitement conscient de ce
danger. Il pense naturellement a Sulla, mais aussi redoute
que le triumvirat, en apparence encore solide, n’aboutisse
au pouvolr dun seul. Puis, curieusement, il place dans
la bouche de Scipion I'éloge de la fonction royale dans
la cité:

«De ces trois premiers systeémes, écrit-il, 2 mon avis
celui qui emporte et de beaucoup est le régime monarchi-
que (regium)...» 24. De la tradition platonicienne et aristo-
télicienne, Cicéron retient donc la nécessité dans ’Etat d’un
¢lément praestans et regale, qui domine ’ensemble du syste-
me, a la maniere d’une clef de voute dont le poids maintient
les claveaux... Dans les institutions romaines les plus
anciennes, celles qui avaient été mises en place apres la
révolution de 509, cet élément royal, prestigieux et domi-
nateur, était fourni par les magistratures, qui s’étaient subs-
tituées a zmperium personnel du roi. Mais Cicéron savait,
par expérience, que, dans la Rome de son temps, elles ne
jouaient plus ce role, pour des raisons diverses; les élections
étaient faussées; par la brigue ou la violence, on voyait
accéder au pouvoir des personnages indignes de l'exercer
(comme les consuls de 58, Pison et Gabinius). Il fallait
trouver ailleurs les hommes capables d’étre les ‘modéra-
teurs’ de I’Etat: ceux que leur prestige et leur autorité
morale élevaient au-dessus des autres citoyens.

On répete volontiers que Cicéron, en élaborant cette
théorie des principes 25, pensait a lui-méme et se considérait
comme capable d’étre I'un de ces ‘rois’ de la constitution
mixte que la théorie exigeait. Ce n’est pas tout a fait une
injure gratuite que lui adressaient ses adversaires lorsqu’ils
Pappelaient ‘le tyran d’Arpinum’. Mais 'opinion que le

23 Rep. VIII 562 b sqq.; Cic. Rep. 1 68.
% Rep. 1 64,
25 ]. BERANGER, Recherches sur laspect idéologique du principat (Bale 1953), 31 sqq.



PHILOSOPHIE ET MONARCHIE A ROME 243

consul de 63 avait de lui-méme n’explique pas tout. Le
systeme décrit et souhaité dans le De republica est une
application a la réalité politique contemporaine des princi-
pes que fournissaient a Cicéron la tradition philosophique
unanime, et surtout lceuvre d’Aristote. Rappelons par
exemple que celui-ci, dans la Politigue, reconnaissait a cer-
tains hommes, qui se révélaient d’une «excellence» (&petn)
supérieure aux autres, le droit de commander: «il ne saurait
étre question, écrit Aristote, de le [un tel personnage]
commander; cela reviendrait a estimer qu’il faut comman-
der a Zeus, en pratiquant avec lui I’alternance des pouvoirs.
Il ne reste donc, ce qui semble bien étre la solution fondée
en nature, qu’a obéir en tout a un tel homme, sans rechi-
gner, et la conséquence, c’est que de tels hommes seront
rois a vie dans les cités» 26, Ce qui revient a justifier, sans
I’avouer tout a fait, une monarchie de droit divin. Aristote
déclare méme expressément, un peu plus haut, dans le
méme passage: «un tel homme est un dieu parmi les hom-
mes» 27. Or, Cicéron en est persuadé, ces personnages
divins ou quasi divins, existent 2 Rome. L’un d’eux est,
précisément, Scipion Emilien, le principal interlocuteur du
De republica, comme le montre le Songe qui clot le dialo-
gue. Il est clair que l'expérience historique sur laquelle
Cicéron entend fonder la doctrine politique exposée dans le
De republica s’appuie finalement sur la conception aristoté-
licienne de la monarchie. Et celle-ci, 2 son tour, se réfere a
la monarchie macédonienne et, plus généralement, aux con-
ceptions grecques de la royauté, qu'une longue suite d’écri-
vains et de penseurs avait élaborées depuis les temps les
plus lointains de I’hellénisme 28,

26 P/, 111 13, 1284 b 30 sqq.; IIT 17, 1288 a 15 sqq. Voir P. GriMAL, «Du De
republica au De clementia», in MEFRA 91 (1979), 677.

27111 13, 1284 a 10-11.

28 Nous suivons ici Pexposé de L. DELATTE, Les Traités de la Royauté d’ Ecphante,
Diotogene et Sténidas (Liege 1942), 121 sqq.



244 PIERRE GRIMAL

Les rois homériques sont «fils de Zeus», ou «nourris
par Zeus», et Homere suit sur ce point ce que lui fournis-
saient les légendes relatives aux héros, qui, aux temps
mythiques, avaient régné sur les villes. Plus récemment,
Pindare assure que certaines ames étaient 'objet d’un sort
particulier; apres avoir été purifiées, elles se rendaient dans
le Soleil et revenaient s’incarner dans le corps d’un roi 2.
Sous une forme moins poétique, des idées analogues se
retrouvent chez Xénophon ¥ et Platon3l. Ce caractere
sacré de la fonction et de la personne du roi n’est pas une
notion inventée par les philosophes, mais ce que I'on pout-
rait appeler la ‘récupération’ de croyances venues du fond
des ages, et qui n’avaient jamais cessé de vivre au fond des
ames, méme dans les cités les plus démocratiques. Ainsi
s’explique la divinisation de Démétrios Poliorcete par les
Athéniens, brusque résurgence d’un état trés ancien, et non,
comme on le dit parfois, imitation des royautés asiatiques.
Nous avons vu que les Romains, de leur coté, avaient
conservé le sentiment que le rex captait le bon vouloir des
dieux. Ils étaient donc préts a accepter ce que les philoso-
phes leur disaient du charisme royal. Rappelons par exem-
ple la felicitas de Sulla, les liens qu’il affichait avec Aphro-
dite, dispensatrice des graces. Pompée, de méme, est «heu-
reux», et Cicéron considere que cette felicitas est pour un
chef une qualité a la fois nécessaire et d’ordre irrationnel 32,
Argument d’avocat? Peut-étre, mais qui ne peut étre
entendu que si 'opinion des auditeurs est préte a 'accepter.
Ainsi, dans le cadre méme des lois républicaines, ou ce qu’il
en reste, on se prend a considérer que seuls des hommes
‘exceptionnels’ sont capables, par leur valeur et une prédes-

29 Fr, 21 Puech.
30 Ogc. 21, 10.

3 Meno 9o c-d; Rep. VI 500 c-d, ou elles sont ‘justifiées’ 2 Pintérieur de la
doctrine.

32 Pro lege Manilia de imperio Cn. Pompei.



PHILOSOPHIE ET MONARCHIE A ROME 245

tination mystérieuse, de faire face aux crises que traverse
I'Etat: au temps de Pompée, la révolte des Asiatiques, celle
des Alliés, la sécession de Sertorius en Espagne, la hardies-
se, de plus en plus grande, des pirates; que seuls ces chefs
«envoyés par les dieux» pour le salut de Rome pourront
conduire le peuple vers le salut. Seuls ils possedent la
qualité royale par excellence, le pouvoir de faire que tout
leur réussisse. Et ce sera la signification du titre d’Augus-
tus, que 'on décernera a Octave vainqueur, en janvier 27.
Un roi vaincu n’est plus un roi.

Mais la réflexion grecque avait été plus loin. Elle avait
ajouté a ces trés anciennes croyances I’idée que le ‘bonheur’
du roi était mérité, justifié par I’éminence de ses vertus.
Platon voulait que les philosophes fussent rois, ou, du
moins, que les rois fussent philosophes 33. Mais, avant lui,
déja, vertu (au sens le plus large d’excellence) et royauté
passaient pour inséparables. Isocrate, vers 370 avant J.-C.,
assurait a Nicocles que la puissance d’un roi correspond a la
valeur de I’éducation morale qu’il se sera donnée et des
maximes qu’il suivra 3. Et cela bien avant I'enseignement
d’ Aristote et méme celui de Platon, si ’on se référe a la date
des dialogues politiques. Il existait donc, chez les orateurs,
une certaine conception de ce qui faisait le ‘bon roi’, opposé
au tyran — celui dont le pouvoir, hérité ou, plus souvent,
usurpé, s’exercait dans la violence, la cruauté et la corrup-
tion morale. Aussi, lorsque les philosophes post-socratiques
pareront I’idée royale de toutes les excellences, ils ne feront,
ici encore, que ‘récupérer’ une opinion déja tradition-
nelle.

Les stoiciens, dés le temps de Zénon, s’étaient préoccu-
pés du probléme que posait la généralisation des rois aprées
Alexandre, et ils avaient composé, on le sait, de nombreux

33 Rep. V 473 c-d.
M Isoc. Or. 11 (In Nicocl) 11 (d’aprés la traduction G. Mathieu).



246 PIERRE GRIMAL

traités Swur la royauté. Tout en déclarant que la meilleure
constitution était celle qui unissait les trois régimes 35, ils
n’en avaient pas moins médité sur la royauté elle-méme, la
qualifiant de «brillant esclavage» 3. I’ Ancien Portique se
trouvait, sur ce point, dans une position difficile, la théorie
se trouvant en contradiction avec les conditions réelles de la
vie politique 2 la fin du I'Ve siecle et au début du IIIe. L’un
des principes du systéeme était que ’homme «était né pour
protéger et sauvegarder les autres hommes» 37: animal «so-
ciable», il elt agi contre sa nature s’il ne s’était pas préoc-
cupé de la société dans laquelle il vivait. Les stoiciens en
concluaient que le Sage (c’est-a-dire ’homme en qui se
réalisaient toutes les excellences humaines) devait participer
a la vie publique. Conclusion qui aurait da inciter Zénon et
ses disciples a préférer le régime démocratique a tous les
autres. Or il n’en est rien. Car I’exercice du pouvoir exige
que 'on possede la science du Bien et du Mal — et seul le
Sage la posséde. Donc seul le Sage peut se dire roi 3. Seul il
est digne de gérer les affaires publiques. Et ici nous recon-
naissons l’enseignement de Platon. Mais, tandis que la
République imaginée par celui-ci est un régime idéal, sans
rapport avec la réalité des cités contemporaines, les stoi-
ciens en accord avec eux—meémes ne peuvent négliger ’ac-
tion. Le probléeme se posait donc d’'une maniere aigué:
comment obtenir que le Sage dirige la vie politique? Cela
ne pouvait étre que s’il devenait, sinon lui-méme roi, tout
au moins le conseiller d’un roi. Platon ’avait essayé autre-
fois en Sicile, avec peu de succes. Zénon devint ’ami
d’Antigone Gonatas, dans des conditions sur lesquelles

3D. L. VII 131 (= SVF III 700).

36 Ael. VH 11 20; E. KOSTERMANN, «Statio principis», in Philologus 87 (1932),
358 sqq.; 430 sqq.

37 Cic. Fin. 111 68.

¥ D, L: VIE135:(= 8K F 11T 760).



PHILOSOPHIE ET MONARCHIE A ROME 247

nous sommes mal renseignés; mais les lettres que cite
Diogene Laérce, et qu’auraient échangées le roi et le phi-
losophe, sont probablement authentiques 39; elles montrent
qu’Antigone, comme [’avait fait autrefois Philippe appelant
Aristote a Pella, souhaitait avoir pres de lui un homme
capable «d’instruire le souverain de la Macédoine» et, avec
lui, tous les Macédoniens 49, On sait que Zénon, trop age,
déclina l'offre du roi, mais qu’il lui envoya son disciple
préferé, Persée.

Un autre disciple de Zénon, Sphairos, devint, lui, le
conseiller du roi1 de Sparte, Cléomene, et contribua aux
réformes introduites par celui-ci, dans un esprit apparem-
ment conforme au stoicisme 41,

Ainsi les rois, pouvait-on espérer, deviendraient ‘philo-
sophes’, dans la mesure ou ils seraient éduqués par des
maitres qui leur montreraient les voies de la sagesse.

Mais cela ne signifiait pas que le roi, ainsi formé,
suivrait telle ou telle politique, et la intervient une distinc-
tion essentielle dans la doctrine du Portique, entre le Bien
— Uhonestum, 10 xahov — et les «indifférents». Seule pos-
sede la valeur l'action droite, katopSwpa, actio recta. Le
contenu de cette action ne s’en trouve pas déterminé; tout
dépend de la volonté qui anime 'agent. Pour reprendre la
terminologie dont use Cicéron dans I'exposé qu’il préte a
Caton de la doctrine stoicienne, la matérialité de 1’action
releve du «convenable», non de ’'action droite 42. C’est le
jugement du Sage qui détermine ce qui, dans chaque cas,
est «convenable» 3. Tout dépend des circonstances, et le
Sage, précisément, possede la faculté de juger sainement de

3 A, GriLLl, « Zenone e Antigono II», in RFIC 91 (1963), 287-301.

o D. L. VII 6-9.

41 [, Hapor, « Tradition stoicienne et idées politiques au temps des Gracques», in
REL 48 (1970), 133-179.

2 Fin. 111 58 sqq.

¥ Fin. 111 59: iudicat (sapiens) igitur cum agit officium illud esse.



248 PIERRE GRIMAL

celles-ci; c’est I'une de ses vertus, ’edxaipic 4. On ne
s’étonnera donc pas de rencontrer des stoiciens engagés
dans des politiques contraires. Ainsi, deux disciples directs
de Zénon, Persée et Chrémonides, ont été, le premier, un
agent actif d’Antigone, au service duquel il exerca un
commandement militaire, tandis que le second provoqua le
soulevement d’Athénes et la guerre contre la Macédoine,
ou périt finalement ce qui restait d’indépendance a la cité 4.
Ou bien encore, 2 Rome méme, deux partis opposés, celui
des Gracques et celui de Scipion Emilien et de ses amis,
pouvaient se réclamer, 'un du stoicien Blossius, 'autre du
stoicien Panétius. Au temps de Néron, enfin, Séneque sera
‘ministre’ de Néron, tandis que Thrasea Paetus conduisait
lopposition.

Il n’est donc pas exact de prétendre que le stoicisme
soutenait les monarchies. Celles-ci n’étaient pour lui que
des instruments, dont le Sage savait user, pour le bien de
’humanité et le sien propre 46. Au regard des sujets du roi,
le conseiller stoicien devenait un garant de la ‘vertu’ du
prince. Lorque les Athéniens voterent un décret honorifi-
que a2 la mémoire de Zénon, ils justifierent leur décision en
déclarant que Zénon était «toujours resté... un homme de
bien; que, en exhortant a la vertu et a la tempérance les
jeunes gens qui venaient le fréquenter, il les a poussés au
bien, donnant comme modele a tous sa propre vie, qui était
conforme a la doctrine qu’il exposait...» 47. Il semblait évi-
dent a tous qu’un roi ayant pour mentor un philosophe
stoicien, qui ressemblerait a Zénon, ne pourrait €tre que
I'un des «bons rois» décrits par Isocrate. Ce ne sera certai-

4 Fin. 111 45 et Go. Voir notre Sénéque ou la conscience de I' Empire (Patis 1978), 17;
1006, etc.

4 Voir K. von Frrrz, «Zenony», in RE X A (1972), 88.

4 Stob. II 7, p. 111, 3-9 Wa. (= SV F III 690); Plut. De Stoic. repugn. 20, 1043
B-D (= SVF III 691).

4 D. L. VII 10 (trad. E. Bréhier).



PHILOSOPHIE ET MONARCHIE A ROME 249

nement pas un hasard si, parmi l’entourage d’Auguste
figureront deux stoiciens, Areios d’Alexandrie et Athéno-
dore de Tarse, fils de Sandon. Et méme si Agrippine se
défendra d’avoir choisi Séneque en raison de ses études
philosophiques, il est certain que sa présence aupres de
Néron contribuera a faire accepter le jeune prince tout au
long du fameux guinguennium. Royauté et stoicisme feront, a
cet égard, bon ménage.

Ces raisons historiques, qui avaient en quelque sorte
scellé une alliance (toujours révocable) entre le Portique et
les rois, étaient renforcées par un point, essentiel dans la
doctrine elle-méme, qui accordait a la royauté une valeur
éminente dans 'ordre du monde. Le roi supréme est Zeus
et Punivers une monarchie qui lui obéit. Zeus est I’étre
méme, et, en méme temps, la volonté qui ordonne tout ce
qui est, et il le fait «selon la loi» 48, a la maniere de la
meilleure sorte de rois que connat la pensée politique
grecque, ceux qui «obéissaient aux lois» 4. Nous retrou-
vons ici, transposée sur le plan de la métaphysique, la vieille
conception homérique, a laquelle nous avons fait allusion,
dans laquelle les rois sont, en quelque sorte, les hypostases
de Zeus, lui-méme roi de I’Olympe. Le Sage, qui rivalise
avec Zeus, grace a sa raison, est un dieu sur terre, donc un
roi ‘idéal’. Certes, nous I’avons dit, il devra, en pratique, se
résigner a n’exercer cette royauté que par personne inter-
posée et penser, comme Aristote 3, qu’une monarchie
‘pure’ n’est qu’une utopie, et qu’il faut la tempérer par des
institutions mixtes, tenant compte et des grands et du
peuple; le Sage n’en comprenait pas moins, a I'intérieur de
sa conscience, que la royauté était fondée en nature et
conforme a ’ordre du monde. Mais, ici encore, la forme

48 Cleanth. Stoic. “Ypvog gig Ala 2, SVF I 537.
49 Arist. Pol. III 14 (royauté laconienne).
SOR. WEIL, 0p. cit. (supra n. 3), 351 sqq.



250 PIERRE GRIMAL

idéale devait étre adaptée aux circonstances, aux exigences
de ’humanité moyenne.

Quelque sympathie qu’aient pu avoir les Romains qui,
autour de Scipion Emilien, écoutaient les lecons de Pané-
tius, ils ne pouvaient pas imaginer que I'on put transporter
dans la «fange de Romulus» (comme le dira plus tard
Cicéron a propos de Rutilius Rufus) la royauté de Zeus,
incarnée par un sage stoicien, quel qu’il fat. Cependant, au
moins a la maniere d’un mythe, cette image du dieu-roi (qui
n’était pas st ¢loignée de 'idée qu’ils pouvaient se faire de
Jupiter, paredre sur le Capitole de Juno Regina) venait con-
tirmer et en quelque sorte sacraliser tout ce que les penseurs
grecs avaient dit de ’ame royale. La notion apparait pour
nous avec la célebre anecdote de Scipion, le premier Afri-
cain, salué roi par les Espagnols, et qui avait répondu qu’il
voulait bien avoir 'ame royale, mais que son seul titre était
celut d’zmperator 5. Si les Espagnols se référaient, de leur
coté, a I'idée d’une royauté tribale, au pouvoir absolu de
leurs propres ‘rois’, Scipion, lui, pensait, assurément, 2
toute I'idéologie élaborée par les penseurs helléniques et
hellénistiques et qui décrivait le roi digne de ce nom
comme le modele de toutes les vertus, celles, précisément,
que Scipion venait de montrer: intelligence et sagesse,
clémence, magnanimité, justice, maitrise de soi, lorsqu’il
avait pardonné a ses adversaires iberes ou ilergetes, refusé
d’accepter 'or que lui offrait un jeune homme pour qu’il
libérat sa fiancée, accepté les justifications des chefs indige-
nes, contraints de servir les Carthaginois, lorsque, enfin,
il s’était abstenu de faire violence a ses captives. Ce sont
les mémes vertus que posséde Nicocles, si 'on en croit
Isoerate 2.

51 Plb. X 4o, 5; Liv. XXVII 19, 3-6. Polybe dit: Baocthikdg, Tite-Live regalem

animum.

52 Isoc. Or. II (In Nicocl.): streté dans le jugement (QPOVIHATEPOV) 10; cf. 52;
justice 16; magnanimitas 25; maitrise de sol 29; 31; 32; clémence 23; 24.



PHILOSOPHIE ET MONARCHIE A ROME 251

On se souviendra, d’autre part, que le méme Scipion
affectait de s’entretenir familierement avec Jupiter, et de lui
demander une inspiration 3. Ce qui, dit Tite-Live, avait eu
pour effet que le peuple le comparait a Alexandre le Grand
et se persuadait qu’il était de filiation divine. Nous retrou-
vons ici cette idée, que nous avons déja signalée, et qui
domina le monde hellénistique, selon laquelle Alexandre
incarnait 'archétype du roi, équivalent, dans le monde
terrestre, de Zeus-Ammon dans celui des dieux. Ainsi, en la
personne de I'zmperator Scipion confluaient les deux ‘sour-
ces’ de I'idée royale, la source religieuse, qui faisait du roi
une émanation du dieu universel, et la source ‘sophistique’,
représentée par le discours d’Isocrate (mais dont on pour-
rait trouver bien d’autres exemples), qui parait le roi idéal
de toutes les vertus et offrait aux princes réels un miroir
dans lequel se reconnaitre. La théologie stoicienne venait
faire la liaison entre ces deux courants de pensée: le véri-
table roi est le Sage; celui-ci est 'image de Jupiter, dieu
supréme, qui, lui-méme, exerce sa royauté sur I’Univers
entier. Et, naturellement, le Sage, roi idéal, est ausst le
modele de toutes les vertus. Comme bien souvent, les
philosophes ont mis en systeme ces idées éparses, qui flot-
taient dans la conscience commune.

Certes, cette liaison établie entre Jupiter-roi et le régime
monarchique, dont elle est une justification au moins théo-
rique, sinon directement applicable dans la pratique, n’a pu
etre déterminante lorsque César voulut se faire proclamer
roi. Les philosophes de ce que nous appelons le ‘moyen
stoicisme’ avaient fort peu développé cette idée. Panétius et
ses disciples s’¢taient plutdt attachés a montrer que les
vertus stoiciennes convenaient, d’'une maniere générale, aux
hommes d’Etat, ceux pour lesquels fut écrit le mepi tod
kadnkovtog, source du De officizs cicéronien. Il se peut que

53 Liv. XXVI 19.



252 PIERRE GRIMAL

I’insistance de ce traité sur la pratique et la vie politique soit
due plus a Cicéron qu’a Panétius lui-méme 34, mais il n’est
pas douteux que la maniere dont Cicéron accueille et inter-
préte le stoicisme de Panétius, en cette avant-derniere année
de sa vie, alors qu’il adresse a son fils un véritable testament
spirituel, n’accorde qu’une place fort restreinte a la théolo-
gie de la doctrine et, plus généralement, a la ppovnog, vertu
de connaissance, par laquelle nous pouvons comprendre
I’'Univers 55, mais insiste sur les vertus sociales, justice,
grandeur d’ame et maitrise de soi %%, dont le champ d’action
est celui de la praxis. Une telle doctrine se révélait particu-
liecrement utile pour la formation de ces ‘orateurs’ dont
Cicéron avait décrit naguére le role dans la cité, et qui
devraient reprendre la direction des affaires, une fois la res
publica retrouvée. Le modele monarchique, la théologie et la
cosmologie qui le justifiaient semblent estompés, au profit
d’une morale du ‘convenable’, adaptée au régime aristocra-
tique en vigueur pendant le second siecle avant J.—C., — la
République oligarchique telle qu’elle avait, semblait-il,
fonctionné au temps de Scipion Emilien — régime idéal,
embelli encore dans I’esprit de Cicéron par le contraste avec
les années qui suivirent, et, sans doute, déja quelque peu
utopique lorsque Panétius I’élaborait. Ce régime suppose en
effet une cité dans laquelle les dirigeants seraient tous des
sages et, par conséquent, en droit, autant de ‘rois’, au sens
ou le Portique définissait ce mot. Ce qui, poussé a la limite,
aboutissait 2 une ‘monarchie pluraliste’, s’il est possible
d’associer ces deux mots. L’expérience montra qu’un tel
équilibre n’était pas durable.

3 Voir P. Bovanck, «Le stoicisme 2 Rome», in Actes du V'11¢ Congrés de I As-
sociation G. Budé, Aix-en-Provence 1963 (Paris 1964), 222 sqq.; K. BUcHNER,
ibid., 255-256 (résumé).

55 0ff. 1 18.

6O I 1y,



PHILOSOPHIE ET MONARCHIE A ROME 253

Cette conception d’une république stoicisante differe
sensiblement de la République de Platon: ce ne sont pas les
philosophes qui auront le pouvoir, mais les dirigeants qui
iront vers la philosophie; les hommes d’Etat, tout en res-
tant essentiellement des hommes d’action, se référeront aux
valeurs fondamentalés de la vie morale et justifieront cha-
que fois leur conduite par rapport a elles. Telle est bien la
pensée qui anime Cicéron dans son De officiis, et cela
explique le peu d’intérét qu’il y témoigne pour la connais-
sance théorique. Le régime politique de Rome, la républi-
que des Scipions, est accepté comme un donné de fait. La
taiche du philosophe consiste non pas a le modifier, en
fonction de quelque vue théorique, mais a le moraliser. Sa
réflexion ne peut donc porter que sur le contenu de la vie
politique, non sur son principe. Elle joue sur le choix des
préférables, donc, reste dans le domaine des indifférents, les
officia media >. La philosophie, par conséquent, intervient
dans la cité, mais seulement a posteriori >8.

On voit les raisons pour lesquelles les tendances monat-
chiques du stoicisme se trouverent, au moins momentané-
ment, ‘mises de coté’. Malgré cela, cette théorie des ‘de-
voirs’ n’en exercera pas moins une influence certaine dans
la création d’une idéologie qui aboutira, finalement, a la
monarchie. Ce qui a été dit, naguere, du princeps stoicien
comme guide de la cité 3 demeure valable. Le princeps
augustéen retiendra beaucoup de I'image que proposait
Cicéron. En dehors de toute justification métaphysique du
monarque, il reste sa justification morale, par les vertus qui
seront les siennes. L’homme d’Etat cicéronien s’inspirera

57 Cic. Fin. 111 58.

38 C’est ainsi que la méme philosophie pouvait justifier la politique des Gracques,
opposée a celle de Scipion Emilien. Supra p. 247 n. 41.

59 M. PouLENz, Antikes Fiibrertum (Leipzig 1934); Die Stoa (Gottingen 21955-
59)-



254 PIERRE GRIMAL

des quatre vertus cardinales, nous I'avons dit, et plus par-
ticulierement, des trois vertus pratiques, de courage, de
justice, de modération. Les mémes vertus seront inscrites
sur le bouclier (clupeus wirtutis) décerné par le Sénat a
Octave, qui devenait en méme temps Auguste, en janvier
27 avant J.—C. La démarche est exactement la méme que
celle de Panétius: ’action politique d’Octave est acceptée
pour ce qu’elle est, une donnée de fait. Elle se trouve
justifiée par les ‘vertus’ qu’elle suppose, et qui désignent le
vainqueur a la reconnaissance et a la vénération de la cité. 1l
n’est donc pas sans intérét d’examiner la nature des vertus
qui figurent sur le bouclier de 27.

Ces vertus sont au nombre de quatre: #irtus, clementia,
iustitia, pietas ©. Une seule d’entre elles figure expressément
dans la liste des quatre vertus cardinales auxquelles se réfere
le De officiis, la justice. C’était déja 'une des vertus du ‘bon
roi’ selon Isocrate 61. Elle ne pouvait manquer de se trouver
ici. Les trois autres ne correspondent pas a celles du traité.
Que faut-il entendre par wirtus? Est-ce la fortitudo, ’dvépeia,
celle que le De officiis appelle magnitudo animi? 2 La magni-
tudo animi comprend, assurément, le courage, comme cela
résulte de la définition que nous avons citée. Mais elle va
au-dela, puisqu’elle éléve 'homme qui la possede au-dessus
des accidents qui peuvent le frapper et qui sont inhérents 2
la nature humaine 63. Clest évidemment aussi une vertu
‘royale’, 'une de celles que posséde Nicocles 4. I.’homme
d’Etat romain se doit aussi d’étre supérieur a tous les coups
de la Fortune. Cicéron peut donc substituer a la fortitudo
pure et simple la magnitudo animi. Or, le clupens wuirtutis

60 Res gestae Divi Angusti 34, 2 (VI 20).

61 Ci-dessus, n. §z.

21 15: animi excelsi atque inuicti magnitudine.

63 Stob. II 7, p. 6o, 9 sqq. Wa. = SV F III 264.

64 Ci-dessus, n. §z.



PHILOSOPHIE ET MONARCHIE A ROME 255

n’accepte pas cette équivalence et use du mot wirtus. La
raison en est, probablement, que #rtus, ici, désigne, d’une
maniere générale, I’excellence de qui la possede, son dpetn.
Le mot éveille en effet des échos profonds dans la cons-
cience romaine, ce que ne fait pas la magnitudo animi, notion
adaptée du grec, comme le montre le fait que le mot est
traduit de cette langue.

Pas plus que la #irtus, telle que les Romains la compren-
nent, la clementia n’appartient aux catégories de la morale
stoicienne. Elle est méme, on le sait, exclue du nombre des
vertus puisqu’elle implique, disaient les anciens stoiciens,
une faiblesse de I’ame 5. Quoi qu’on en ait dit %, la ¢lemen-
tia, au contraire, est une valeur permanente de la morale
politique romaine; elle ne repose pas sur la pitié, misericor-
dia, mais sur une aversion profonde a I’égard de la cruauté;
sur le désir, toujours affirmé, d’accorder a I’accusé toutes
ses chances et la réprobation qui s’attache a la fonction
d’accusateur, aussi nécessaire soit-elle dans la cité 67. Mais il
se trouvait que ce que ’on considérait, avec plus ou moins
d’exactitude, comme I’équivalent grec de la clementia, et qui
est la ‘douceur’ (¢meikeia) %8, était aussi une vertu royale, et
'image du ‘bon roi’ comportait cette vertu ¢. Ce que nous
avons rappelé au sujet de Scipion le premier Africain et de
sa conduite en Espagne montre que sa clémence était un
aspect de son ‘ame royale’. Cicéron accuse, dans le Pro
Rabirio, les premiers rois de Rome d’avoir été cruels 70.

65D, L. VII 123 (= SV F III 641). Voir P. GRiMAL, «La clémence et la douceur
dans la vie politique romaine», in CRAI 1984, 466 sqq.

66 Notamment M. RucH, éditeur de Cicéron, Pre Marcello, Coll. Frasme (Paris
1965), 10 sqq.

67 P. GRIMAL, art. cit. (supra n. Gs).

68 J. de RomiLLy, La douceur dans la pensée grecque (Paris 1979), 53 sqq.

6 Isoc. oc. ¢cit.; J. de RoMILLy, op. cit. (supra. n. 68), 250 sqq.

0 Rab. perd. 10: crudelitas regia.



256 PIERRE GRIMAL

Désormais, il faudra parler de clementia regia! Et c’est aussi
bien ce que comprit César, des avant la guerre civile,
lorsqu’il demanda au Sénat que 'on fit preuve de modéra-
tion a I’égard des complices de Catilina. On s’interroge sur
les mobiles profonds d’une telle attitude, qui sera reprise
des les premiers mois de la guerre contre les Pompéiens et
poursuivie jusqu’a la fin de sa dictature: inclination natu-
relle 2 1a bonté? Mais la répression en Gaule n’en témoigne
guere. Attitude politique? Probablement, la clémence étant
plus propre a gagner les esprits et les coeurs que ne ’est la
cruauté, ou simplement la sévérité. Mais elle contribue,
surtout, 2 donner de celui qui la pratique systématique-
ment, une image véritablement royale, et la sans doute est
le véritable mobile de César: donner de lui-méme cette
image royale imposée par la tradition grecque, depuis Phi-
lippe et Alexandre. Ici, la philosophie n’est pas en cause,
dira-t-on. Certes, mais il ne se pouvait faire qu’elle ne
récupérit cette notion commune, pour l'introduire dans le
systeme des vertus. La clementia sera donc classée tantot
comme une ‘espece’ de la justice, tantdt, plus souvent,
comme une forme de la maitrise de soi (coppocivvn). Cela,
au temps de Panétius, puisque nous le trouvons dans le De
officiis . A partir de ce moment, la clementia va apparaitre
comme une forme de la modération dans le pouvoir, et
c’est bien ainsi que Cicéron la définira dans le Pro Marcello:
in summa potestate rerum omninm modum (modération dont la
clementia de César est un aspect) 72,

On comprend dés lors pourquoi la clementia figure sur le
clupeus nirtutis. Non seulement elle est un mot qui est cher
aux Romains — dans la mesure ou la modération dans le
pouvoir est une garantie contre la tyrannie, contre la ‘mau-
vaise’ monarchie — mais elle suppose que le princeps qui la

11 99 (a propos de la quatriéme vertu); cf. § 102?
2 Marcell. 1.



PHILOSOPHIE ET MONARCHIE A ROME 257

pratique, en méme temps que la justice et la wirtus, se
rapproche de ce Sage idéal que, de plus en plus, 2 mesure
que s’accumulent les épreuves pour les Romains, ils aime-
raient voir a la téte de I’Etat.

La quatrieme vertu est la pzefas. Il est clair qu’elle aussi
est particulicrement chére a la pensée romaine. On pense
naturellement 2 Virgile et au «pieux Enée». Il est inutile de
rappeler ici que, pas plus que la clementia ne saurait étre
identifiée a ’¢meikera, la pietas ne peut ’étre a edoéPera. Le
‘bon roi’, certes, s’acquitte des devoirs envers les dieux.
Ainst faisait Nicocles 73: c’est la une condition indispensa-
ble pour que la cité demeure prospere, ou le redevienne.
Mais on sait que la prefas romaine va beaucoup plus loin:
elle comprend tout ce que chacun doit non seulement aux
divinités mais aux membres de sa famille, pére, mere,
enfants, parents plus lointains par le sang ou par alliance et,
progressivement, a2 ’ensemble de la czuitas. Reconnue chez
Auguste, cette pzetas rappelle qu’il vengea son pére mais, en
méme temps, elle fait de lui le protecteur des citoyens. Il
était plus difficile aux stoiciens de la récupérer pour lui faire
une place dans le systéme des vertus. Dans le De officiis,
cette pietas, qui n’est pas nommée, mais seulement décrite,
est rattachée a la 7ustitia 74, comme I’était, chez les anciens
stoiciens, la piété envers les divinités.

Ainsi, les vertus reconnues a2 Auguste sont au nombre
de quatre, comme les vertus cardinales cheres aux philoso-
phes, mais elles ne correspondent pas a celles-ci terme 2
terme: la gpévnoig, la pradentia, est absente. Nous avons vu
le peu de place qu’elle tient dans le De officizs. Cest que les
problémes posés par la vie politique romaine relevent de
’action, et que la vie contemplative, le Biog Sempnrikdg 7>, ne

B Isoc. Or. 11 (In Nicocl.) zo0.
741 50 sqq. et surtout §3-54.
5 Voir A. La Penna, Oragio e lideologia del principato (Torino 1963), 203 sqq.



258 PIERRE GRIMAL

convient guere a un princeps. La prudentia, cependant, est
loin d’étre absente de I'image idéale que I"on se forme alors
du chef de la cité. Elle apparait, explicitement, dans la
quatrieme des Odes romaines d’Horace (Carm. 111 4), ou le
pocte exalte le consilium lene et la prudentia, opposés a la force
brutale 76. Cette prudentia, affirme Horace, réglera les des-
seins politiques du princeps, la connaissance qu’il a des lois
de lhistoire, et de I’évolution des Empires, lui permettra
d’échapper a la fatalité qui menace tout ce qui grandit
au-dela des limites naturelles 7. Le poc¢te a donc complété
la série des ‘vertus’ que 'inscription du bouclier pretait 2
Auguste, et cela, en conformité avec I’analyse que faisaient
les philosophes (et non seulement les stoiciens) des excel-

lences humaines.
Tel que le Sénat veut le faire apparaitre, en ce mois de

janvier 27 ou Octave devient Auguste, le jeune vainqueur
s’éleve donc au-dessus de la cité a la fois comme un étre de
nature divine (augustus) et un ‘sage’ — sans que le mot soit
prononcé — mais aussi un Romain, possédant les vertus de
la tradition nationale. Il y a la une synthése particulierement
remarquable, faisant concourir a Dexaltation du maitre
triomphant aussi bien les valeurs romaines que celles de la
philosophie et, au-dela encore, celles du ‘bon roi’ des ora-
teurs et des poetes grecs. Une synthése qui désigne évidem-
ment Auguste comme un roi, sans le titre. On voit le role
joué par la philosophie dans cette construction politique:
clle justifie a posteriori les vertus reconnues chez Auguste,
celles dont il a fait la preuve par ses actions qu’il les
possédait; elle les intégre dans un ordre du monde ou le fait
d’atteindre les plus hauts sommets de ’dpetn confere la
royauté. Il est douteux que, si la pensée des Romains

76 Cf. Fr. KLINGNER, Romische Geisteswelt (Minchen 1956); P. GRimaL, «Les Odes
romaines d’Horace et les causes de la guerre civile», in REL 53 (1975), 150.

TP, GRIMAL, ibid.



PHILOSOPHIE ET MONARCHIE A ROME 259

n’avait été, des ce moment, influencée par les philosophes,
'idée monarchique ait pu s’imposer aussi aisément.

*
* *

Nous avons jusqu’ici essayé d’évaluer le role joué par
les philosophes dans cette mutation de la vie politique
romaine en nous référant principalement au stoicisme. Cela,
parce que la doctrine du Portique se trouvait étre domi-
nante dans la pensée des hommes d’Etat romains depuis le
milieu du second si¢cle avant notre ere, et aussi parce
qu’elle avait élaboré, autour de la monarchie, tout un sys-
teme cohérent qui se révéla particulierement fécond. Nous
avons vu sa contribution a la notion méme de prince. Son
action, d’ailleurs, ne se limitera pas a ces années de forma-
tion; on la retrouvera, au temps de Néron, lorsque Séne-
que, dans le De clementia, exaltera la figure d’'un Empereur
‘solaire’, véritable monarque stoicien, image du dieu supré-
me 8. Plus tard encore, le Panégyrigue de Trajan, en repre-
nant le theme des vertus du Prince, assimilera encore plus
étroitement le Sage et le ‘monarque’, sous le regard de la
Providence. L’ambivalence de la pensée stoicienne, tantot
religieuse, tantot rationnelle, se prétait bien a rendre
compte de la complexité inhérente au régime impérial.

Mais le stoicisme n’est pas la seule doctrine qui exerga
son action sur la pensée politique romaine pendant les
années cruciales du premier siecle avant notre ere. Nous
avons dit par quels détours lenseignement de Platon et
d’Aristote avait pénétré les esprits, depuis le temps de
Caton le Censeur. Il est certain aussi que le De republica de
Cicéron a contribué a revaloriser, aux yeux des sénateurs
contemporains de Pompée et de César, la composante

8 P, GRIMAL, « Le De clementia et la royauté solaire de Néron», in REL 49 (1971),
20§-217.



260 PIERRE GRIMAL

monarchique de la ‘constitution’ romaine et, par consé-
quent, a préparer 'avénement d’une monarchie ou le roi
serait soumis aux lois, une monarchie «a la laconienne»,
pour reprendre la terminologie aristotélicienne 7°. Mais
’Académie et le Lycée restaient des doctrines ‘savantes’,
qui exigeaient une préparation dialectique et, pour cette
raison, moins aisément accessibles que le stoicisme de Pané-
tius et de ses disciples.

La troisieme philosophie dominante était I’épicurisme.
La encore, la doctrine, en dépit du principe, souvent répété,
que le sage ne doit pas se méler a la vie politique, ne
pouvait manquer de suggérer chez ses adeptes des prises de
position qui ne furent pas sans conséquence pour le pro-
bléme qui nous occupe. Si, pour les stoiciens, I’action dans
la cité est un devoir imposé par notre nature méme, 1’idéal
épicurien, qui place le Souverain Bien dans ’absence de
trouble, incite évidemment les hommes 2 se tenir éloignés
du tumulte et des luttes du forum. Ils ne peuvent donc
appeler de leurs voeux, dans 'ordre politique, qu'un Etat
bien policé, qui assure ’ordre et la liberté. Par exemple une
monarchie forte, mais exempte de tyrannie, qui garantit a
tous, sans violence, le loisir et la paix. C’est ce que recon-
nait Lucrece lorsqu’il écrit: #t satius multo iam sit parere
quietum | quam regere imperio uelle et regna temere: il vaut mieux
obéir que chercher 2 commander 8. La monarchie bien
réglée est en effet une conquéte de ’humanité. Cela résulte
du passage de Lucrece dont nous venons de citer la con-
clusion. Lucrece, ici, reste fidele a la doctrine d’Epicure, du
moins si ’on en juge par un fragment de Colotés, que nous
connaissons par Plutarque 8!:

79 P. GRIMAL, art. cit. (supra n. 206), 677.

80V 1127-1128. Voir P. GrimAL, «Le poéme de Lucréce en son temps», in
Entretiens Hardt 24 (1978), 242.

81 Adp. Col. 30, 1124 D.



PHILOSOPHIE ET MONARCHIE A ROME 2061

«Les hommes, dit Colotées, qui ont établi des lois et des
coutumes, qui ont institué dans les cités la royauté ou le
pouvoir des magistrats, ceux-la ont assuré a I’existence une
grande sécurité et une grande paix, et Pont délivrée du
trouble; si I’on Ote cela, nous vivrons une vie de bétes
sauvages et n’importe qui pourra, en quelque sorte, dévorer
n’importe quil. »

Plusieurs indications peuvent étre tirées de ce texte.
D’abord, la prédominance des rois, ou, plus généralement,
des législateurs et des politiques, sur les philosophes. Colo-
tes allait plus loin et écrivait a Ptolémée II pour lui démon-
trer que les doctrines des philosophes, avant Epicure, ne
permettaient méme pas aux hommes de vivre 82, Cette these
de Colotés s’accorde avec la doctrine de Lucréce: ce ne sont
pas les philosophes qui ont organisé les cités, mais «quel-
ques-uns» (partim) 8> des hommes d’action. Les philosophes
pourront seulement prospérer dans une cité bien policée.

D’autre part, Colotes, comme Lucrece, nous invite
implicitement a distinguer deux sortes de monarchie, I'une,
spontanée, qui donne le pouvoir aux plus forts physique-
ment, aux plus beaux et, finalement, aux plus riches,
entraine ’envie de la part des autres et contient des germes
de discorde, monarchie, par conséquent, précaire — et une
autre forme, établie apres la période d’anarchie qui résulta
de la situation précédente, et qui est, elle, réglée par des
lois, une monarchie «2 la laconienne». Un régime pluraliste,
démocratique ou aristocratique, peut sans doute, au moins
théoriquement, parvenir au méme résultat, qui est d’assurer
la tranquillité. Mais on peut penser que la préférence des
épicuriens allait 2 la monarchie, qui pouvait apparaitre,
ainsi qu’on I’a montré, comme le régime ou les citoyens

82 1, 1107 D-E.

83 Lucr. V 1143 inde magistratum partim docuere creare.



262 PIERRE GRIMAL

n’ayant pas a participer directement au pouvoir, les condi-
tions étaient plus favorables a la vie intérieure 84. Dans un
régime pluraliste, au contraire, chacun pouvait étre entrainé
dans quelque action qui menacerait son ataraxie.

Lucrece, lui, ne parle que de la création d’un magistratus,
et non d’un regnum. Mais c’est qu’il adapte son langage a
I'idéologie ambiante, qui est loin d’accepter, a ce moment,
un ¢loge de la monarchie, quelle qu’elle soit. Cela ne
viendra qu’une génération plus tard, lorsque Virgile, repre-
nant I’historique retracé par Lucrece dans ce passage, oppo-
sera a 'anarchie provoquée par I'znuidia la monarchie d’Oc-
tave 85, La victoire d’Actium réalise, dans cette perspective,
ce qu’avaient obtenu les ‘bons rois’ selon Epicure. Dans
cette mesure, ’épicurisme, lui aussi, aura contribué a pré-
parer et rendre plausible I’établissement du principat.

De méme que les stoiciens, dés les premiers temps,
voulurent étre les compagnons des rois, nous ’avons rap-
pelé, de meéme les épicuriens furent les amis de quelques-
uns des plus notables parmi les Diadoques: Epicure celui
d’Antigone Monophtalmos et de Démétrios Poliorcete 8.
Nous avons vu aussi que Colotes, disciple direct du Maitre,
entretenait des relations apparemment assez étroites avec
Ptolémée II, au point de le rendre arbitre de sa polémique
contre les autres philosophes. L’influence de I’épicurisme
s’exerca aussi sur les Séleucides. On sait que I’épicurien
Philonidés fut le précepteur du jeune Démétrios, le futur
Soter, pendant la période ou le jeune homme était ’otage

84 Tiziano Doranpi (ed.), Filodemo, 7/ buon re secondo Omero (Napoli 1982),
24 sqq. avec la bibliographie et la discussion des theses en présence.

85 Verg. Georg. 111 prooem. (1-48); P. GRIMAL, « [nuidia infelix et la ‘conversion’ de
Virgile», in Hommages a . Bayet (Bruxelles 1964), 242-254.

8 A. MoMIGLIANO, «Su alcuni dati della vita di Epicuro», in RFIC 63 (1935),
302-310.



PHILOSOPHIE ET MONARCHIE A ROME 263

des Romains 87, et qu’il dut cette fonction a amitié que lui
portait Antiochos IV Epiphane .

On connait, enfin, le role joué par Cinéas aupres de
Pyrrhus. Conseiller du roi, il fonde ses conseils, dans une
conversation fameuse, sur la doctrine d’Epicure: le vérita-
ble bonheur réside dans le plaisir, 'amitié, le repos et
’absence d’anxiété. La conquéte du monde n’apportera rien
de plus &. Il n’est guere douteux que Cinéas ait été lui-
méme adepte de ’épicurisme. Il est un excellent orateur,
mais, bien que I'opinion le comparat a Démosthene, il ne
tente pas d’exercer sur le peuple de la cité qui 'accueillerait
(il était thessalien) une influence directe, il se met au service
du roi et ainsi rend sa conduite conforme aux préceptes
d’Epicure . Devant le roi, il pratique la mappnoia, disant ce
qu’il pense sans déguiser ses opinions, et n’ayant pas peur
de contredire Pyrrhus. Nous verrons que c’est 1a un privi-
lege auquel les épicuriens tiennent par-dessus tout.

Les sénateurs romains furent surpris, et intéresses, par
la découverte qu’ils faisaient de I’épicurisme, en entendant
les propos de Cinéas. Ils se réjouirent, nous dit-on, que
leurs ennemis pratiquassent des maximes aussi contraires
aux leurs et virent la un présage de victoire. Aussi, lorsque
se présenterent 2 Rome des ‘missionnaires’ épicuriens,
Alkios et Philiskos, au début du second siecle avant J.-C. 9,
le Sénat s’opposa a ce qu’ils donnassent un enseignement
public et les fit expulser. Cette mesure ne fit que retarder la
pénétration de la doctrine du Jardin 2 Rome; mais celle-ci

87 R. PHuILippsON, «Philonides», in RE XX 1 (1941), 63 sqq.; I. Garro (ed.),
Frammenti biografici da papiri, 2: La biografia dei filosofi (Roma 1980).

88 W. CrONERT, Die FEpikureer in Syrien, Jahrb. Arch. Inst. Wien X (1907),
146.

89 Plut. Pyrrh. 14.

BD, Le X 131,

91 Athen. XII 547 a. La date est incertaine, soit 173 soit 155 ; la premiére est la plus
vraisemblable; voir P. GrRiMAL, Le siecle des Scipions (Paris 21975), 299.



264 PIERRE GRIMAL

était déja connue et pratiquée en 121 avant J.-C. A ce
moment, la conduite de Titus Albucius, qui s’était converti
a ’épicurisme pendant son séjour a Athénes, provoquait
'indignation du préteur Scevola, mais plutot 'ironie de
Lucilius 92. On reprochait 2 Albucius de vivre ‘a4 la grec-
que’, et ainsi de se ravaler au rang de ses ‘amis’ épicu-
riens 93. Albucius eut des imitateurs et I’épicurisme recruta
de nombreux adeptes, si bien que vers le milieu du premier
siccle existait 2 Rome une véritable école épicurienne, qui
s’était développée pendant la premiere moitié du siecle et
comprenait un nombre, semble-t-1l, assez important de
sénateurs %4, Cicéron lui-méme avait failli devenir le disciple
de D’épicurien Phedre. Atticus, lui, requt des legons de
celui-ci une empreinte qu’il conserva sa vie entiere: dissi-
mulant sa vie, évitant toute action politique directe, prati-
quant le culte de Pamitié, mais se faisant volontiers le
conseiller des hommes d’action (non seulement de Cicéron,
mais d’Octave, lorsqu’il s’agit de restaurer certains sanc-
tuaires tombés dans I’abandon), il nous apparait comme le
‘parfait épicurien’ qui n’intervient pas directement dans la
vie politique, mais s’efforce d’en atténuer les rigueurs et, en
des temps difficiles, préserve non seulement, autant que
cela était possible, son calme intérieur, mais évite a d’autres
les tentations du désespoir. Vivre dans ’ombre des puis-
sants, aider ses amis, travailler a apaiser les différends,
précher pour la clémence et la douceur, tel est le role d’un
épicurien. Et cela entraine une conséquence fort importan-
te: la philosophie épicurienne implique que le ‘philosophe’
sera au service des politiques, donc qu’il approuvera toute
constitution, tout régime politique dans lesquels il pourra

92 Lucil. II 19 Charpin = 88 sqq. Marx.

3 Voir P. GriMAL, in Actes du V'I11e Congrés de I’ Association G. Budé, Paris 1968
(Paris 1969), 143.

94 [hid. 146.



PHILOSOPHIE ET MONARCHIE A ROME 265

exercer cette fonction, que I'on aimerait qualifier d’huma-
nitaire. Nous retrouvons ici les principes énoncés par Epi-
cure lui-méme. Un épicurien, pourrait-on dire, a besoin
d’un ‘roi’, d’un puissant, qui lui assure et assure a ’ensem-
ble de la cité des conditions de vie permettant 1’épanouis-
sement des esprits.

Dans la république romaine finissante, le pouvoir,
exercé a tour de role par les ‘nobles’ ou les hommes qui
accédaient a la nobilitas, faisait de chacun pour le temps de
chaque magistrature, un ‘rot’ ou une maniere de roi 5. C’est
ainsi que Philodéme de Gadara devint le ‘conseiller’ de L.
Calpurnius Piso Caenoninus, le consul de 58. Beau-pere de
César, Pison jouissait d’une certaine autorité au Sénat, ou il
devait contrebalancer 'influence de Gabinius, 'autre con-
sul, qui était dévoué a Pompée. Nous ne pouvons ici
étudier son action politique; il apparait seulement qu’en
cette période troublée, il s’efforga, non sans succes, d’éviter
une épreuve de force entre les triumvirs et les chevaliers au
moment ou P. Clodius fit exiler Cicéron. Les reproches que
lui adressera plus tard celui-ci sur sa conduite en ces cit-
constances le laissent clairement discerner. On peut penser
que cette volonté d’apaisement (apres tout, Cicéron ne
tarda pas a revenir d’exil) lui a été dictée par sa foi épicu-
rienne. Ce qui confere un intérét tout particulier au traité de
Philodéme, intitulé Le bon roi selon Homeére 9, conservé, on
le sait, par un papyrus d’Herculanum, malheureusement
trés mutilé.

La doctrine de Philodéme sur la royauté se laisse assez
bien entrevoir: le roi doit étre modéré, avoir une conduite
privée conforme aux régles de la morale, se montrer juste

95 Cf. le mot de Cinéas décrivant a Pyrrhus le Sénat comme «une assemblée de
rois», c’est-a-dire, apparemment, des hommes parfaitement indépendants et ayant
de «grands sentiments», une «ame royale».

% La plus récente édition est celle de Tiziano DorANDI, citée (s#pra p. 262 n.
84).



266 PIERRE GRIMAL

envers les hommes et reconnaissant, c’est-a-dire pieux
envers les divinités. Un long développement est consacré
aux divertissements que le roi pourra se permettre et, tout
particulierement, aux banquets — un probleme qui avait
préoccupé Epicure 97. Philodéeme en vient, enfin, a des
préceptes plus généraux: le bon roi devra se montrer clé-
ment et aimable (nmpadtnto drackeiv kail & émeikewav) %8, On
reconnait ici les vertus de Nicocles! La doctrine épicurienne
du ‘bon roi’ parait bien ne faire autre chose ici que repren-
dre la tradition des orateurs et des sophistes. Philodeme
insiste aussi sur la nécessité pour le roi d’assurer 'union et
condamne vivement la devise trop célebre selon laquelle il
faut «diviser pour régner». De méme la violence et la
guerre sont condamnées. Toutes les affaires, méme les plus
graves, devraient étre réglées par le conseil des plus sages.
Et Nestor est I'un des plus grands parmi les héros, sinon le
plus grand.

Les modernes sont divisés sur les circonstances qui ont
amené Philodéme a2 composer cet ouvrage ?°. Il nous a
semblé autrefois, et il nous semble toujours, que trop de
détails correspondent a la situation politique de I’année 45
pour qu’il faille chercher une autre date au traité. Quoi qu’il
en soit, a moins de penser que Philodéme se livre a un pur
jeu d’esprit, en dehors de toute référence a son temps, nous
avons la un témoignage sur les aspirations politiques des
épicuriens romains. Ils ne veulent pas tous, nous le verrons,
instituer une monarchie dans Rome, mais tous aspirent a la
paix et se disent las des violences que connait la République
depuis un demi-siecle et davantage. Ainsi Lucrece adresse a
Vénus une priere pour que Mars prenne quelque repos. De
la méme fagon, Philodéme rappelle que, dans 1’//iade, Zeus

T Plut. Non posse suwaviter vivi secundum Epicurum 13, 1095 C sqq.
9% Par. 4, col. XXIV, 11.
9T, DorANDI (ed.), op. cit.



PHILOSOPHIE ET MONARCHIE A ROME 267

déclare son aversion pour Ares 100, Les épicuriens, certes,
ne méconnaissent pas que certaines guerres sont légitimes,
et Lucrece accepte que Memmius se porte au secours de la
patrie, s’il le faut; de méme Philodéme déclare (en accord
avec toute la tradition relative a la royauté) que le bon roi
aime vaincre, mais non pas faire la guerre. Car la guerre
n’est pas une fin, elle n’a pour objet que d’assurer la
paix.

Dans un article resté célebre, A. Momigliano a montré
qu'un grand nombre d’épicuriens furent les collaborateurs
et les amis de César 191, 1] a montré aussi que 'un d’eux, le
plus célebre, Cassius, fut 'un de ses assassins. Et il y en eut
d’autres qui furent hostiles au dictateur. 1l serait donc tout
a fait absurde d’affirmer que 1’épicurisme, en tant que tel,
disposait ses adeptes a agir en faveur de la monarchie. Mais
il les incitait a P'accepter, au moins dans certaines condi-
tions: la premiere était que leur fat assurée la liberté de
parole (ce que Cicéron ne put obtenir de César, apres leur
rencontre, au retour de celui-ci 192). La seconde était que fit
écarté le risque de la tyrannie — et sur ce point, le pouvoir
d’un seul comportait un risque grave. Philodéme nous
semble s’étre défié tout particulicrement d’Antoine. Le nom
de celui-ci avait été reconstitué dans un passage du 7razté
sur les diewx ou il est question d’une situation politique ou
les rivaux(?) abandonneraient les affaires au seul Antoi-
ne 103, La restitution du nom d’Antoine est aujourd’hui
remise en question 194, mais I’opinion de Philodéme n’en est

100 De bono rege secundum Flomerum, par. 5, col. XXVII, jo.

101 A, MoMI1GLIANO, compte tendu de Benjamin FARRINGTON, Science and Politics in
the Ancient World (London 1939), réimprimé in Secondo contributo alla storia degli
studi classici (Roma 1960), 375 sqq.

102 Cic. A#. IX 18, 1.

103 De dis I, col. XXV, 35—37. Cf. A. MOMIGLIANO, 0p. c¢it. (supra n. 101),
383.

104 T, DoranDI (ed.), op. cit., 27-28.



268 PIERRE GRIMAL

pas moins claire: ’état d’anarchie dans lequel est tombée la
cit¢ laisse craindre que ne s’y installe une tyrannie 105,
Apparemment, Philodeme pense a Antoine, et les indices
que nous avons relevés dans le traité Sar Jle bon roi nous
confirment dans cette opinion. Quoi qu’il en soit, les rai-
sons qui avalent poussé bon nombre de jeunes Romains
groupés autour de César a adopter I’épicurisme c’est-a-dire
le désir de paix, le goit, aussi, de I’amitié, voire ’attitude de
César lui-méme, ses qualités humaines, qui faisaient de lui,
en une certaine maniére, un héros épicurien 1% pouvaient
les éloigner de lui et, plus encore, de son lieutenant Antoine
lorsqu’ils crurent que tous deux trahissaient I’idéal politique
de la secte. Rappelons que Pison, le protecteur de Philode-
me, prit violemment parti contre Antoine et la tyran-
nie 107,

Une lettre de Cassius a Cicéron, de janvier 45, nous
renseigne assez bien sur I’état d’esprit qui régnait alors chez
quelques-uns de ces épicuriens. Nous y trouvons, d’une
part, un ¢éloge de la clementia et de la probitas, opposées a la
crudelitas et d’autre part Iaffirmation que le plaisir et I’ata-
raxie ne peuvent étre atteints que par la pratique de la
justice et du bien moral (1@ keA®) 108, Morale qui ne differe
de la positioin stoicienne que sur un point (souligné par
Cassius): tandis que les stoiciens pensent que ces vertus
doivent étre recherchées pour elles-mémes, ’épicurisme les
considere comme le seul moyen de parvenir au Souverain
Bien, qui est le calme intérieur. Dans la pratique, ’action
sera la méme, pour les stoiciens et pour les épicuriens. Dans
la conscience de Cassius (dont Plutarque explique la con-

105 fhid., j3o.

106 M. RamBAUD, «César et I’épicurisme d’aprés les Commentaires», in Actes du
VIIIe Congres de I Association G. Budé (Paris 1969), 411 sqq.

107 Cic. Fam. X1l 2, 1 (nullo adsentiente).
108 Fam., XV 19, 2-3.



PHILOSOPHIE ET MONARCHIE A ROME 269

duite par des motifs peu honorables, et assez peu vraisem-
blables, une longue inimitié a ’égard de César, en particu-
lier 109), ce qui domine, c’est le sentiment que la liberté est
la valeur supréme et que la mort est préférable a la servi-
tude. Philodéme, semble-t-il, ne tenait pas un autre lan-
gage 110,

Telles sont les hésitations que nous discernons chez les
épicuriens de ce temps. Apparemment, donc, leur idéal
philosophique n’était, en pratique, que difficilement conci-
liable avec I’établissement d’une monarchie. Mais cette
conclusion n’est valable que pour ceux d’entre eux qui
appartenaient a la vieille aristocratie et que le sentiment de
I’honneur — de leur dignitas — attachait a la république
oligarchique. Un tel obstacle n’existait pas pour d’autres,
qui n’avaient pas les mémes raisons de redouter ’abaisse-
ment de la classe dirigeante et le nivellement politique que
ne manquerait pas d’entrainer la présence d’un ‘roi’ a la téte
de la cité. Pour ceux-la, ce qui importait, c’était le rétablis-
sement de la paix, la fin des guerres civiles, 'union 2
'intérieur de la cité, la possibilité de vivre sans angoisse. Ils
savaient (et Philodéme le proclamait dans le passage du
traité Swr les diewx que nous avons cité) que seul le Sage
épicurien est véritablement un homme digne de ce nom, et
que les plus riches et les plus puissants ne sont que des
insectes a ses yeux !11. Tityre ou son maitre ne sauraient
entrer dans le jeu des intrigues romaines, qui ont provoqué
tant de souffrances, mais ils peuvent tout attendre du ‘jeune
dieu’ qui s’éleve au-dessus de tous et se présente comme
une Providence dans I'Italie déchirée. Déja César avait

109 Plut. Brut. 8.

110 Mort. 35, col. VI, 11 sqq.

11 pdvov Eavtov | &vdpa voprotvra, Tdv GAAov 8¢ Kata/@poviicovia mhv-
tov O¢ oéppmv, Kai od | pdvov TV Tamelvotépev, GAAG xai [ tdv ad
HEYIOTO XPAMOTE KEKTNUE/VOV 11wTdV Kol tdv Emeavestd/tov v duvd-
peot moAltikais... (I, col. XXV, 28-34).



270 PIERRE GRIMAL

éveillé des espoirs semblables parmi les paysans et les petits
propriétaires de la Cisalpine. Et Virgile chante son apo-
théose sous le nom de Daphnis, le héros qui «aime la paix»
(amat otia), Virgile, qui ne saurait partager les scrupules
orgueilleux d’un Cassius. A mesure que se déroule I’histoire
du second triumvirat, le poete hésitera sur les moyens de
réaliser le dessein de César et d’assurer la paix: il espérera,
patrfois, que cela puisse étre obtenu grace a la concorde
entre Antoine et Octave — et c’est la quatrieme Eglogue.
Mais cet espoir est lui-méme dégu et, tandis qu’il écrit les
Géorgigues, il lui apparait de plus en plus clairement que seul
Octave est 'héritier spirituel et politique de son pere adop-
tif. Aprés Actium lui vient la révélation définitive: le des-
cendant des Iulii seul a vocation de briser le cycle fatal de
Vinuidia,; jusqu’a sa victoire, la cité se trouvait dans un état
d’anarchie analogue a celui ou était plongée I’humanité
apres expulsion des premiers rois, et pour les mémes
raisons. Mais Octave va jouer le réle qu’Epicure, nous
’avons vu, attribuait aux ‘politiques’: instituer des lois, les
faire respecter et, ainsi, permettre aux sages (et a quelques
autres) d’atteindre le Souverain Bien 112, Et, puisque les
institutions ‘pluralistes’ ont démontré leur impuissance 2
réaliser cet idéal, il ne reste plus qu’a accepter la monar-

chie.
Il est significatif de constater que cette vision épicu-

rienne de la monarchie — un régime tempéré par la pré-
sence de conseillers garantissant que l'autorité du roi ne
sera pas absolue, c’est-a-dire soumise a son bon plaisir —
figure a la fois chez Philodéme et dans le discours que
’épicurien Mécene tient a Octave, dans la longue consul-
tation rapportée par Dion entre Octave, Mécene et Agrip-

12 P, GRIMAL, «[nuidia infelix...», in Hommages a J. Bayet (Bruxelles 1964),
242—254; cf. Epicur. fr. 530 Usener: ol vopol yapiv tdv copdv keivial, ovy,
Omwg pr adikdov AN dmwg pun ddikdvrat.



PHILOSOPHIE ET MONARCHIE A ROME 271

pa 13, Et, finalement, tout aboutit a la conclusion que
Rome ne peut retrouver son équilibre que grace aux ‘ver-
tus” d’'un homme providentiel. Convergence remarquable
avec la position des stoiciens, telle que nous avons cru
pouvoir la définir.

L’ceuvre d’Horace nous apporte quelques indications
complémentaires sur la composante épicurienne du princi-
pat. Tandis que Virgile est surtout sensible a la mission du
‘jeune dieu’, Horace présente, dans les Sazires, 'image d’une
société véritablement épicurienne, fondée sur 'amitié¢ et
non plus sur 'origine et la classe de naissance. Mécene est
’ami d’Horace, fils d’un affranchi. Dans le cetcle de Méceé-
ne, il n’existe aucune jalousie, aucune rivalité — ce que le
‘facheux’ ne peut imaginer. La richesse n’y est pas rechet-
chée; elle ne peut que fournir, au mieux, les conditions
d’une vie heureuse; la villa de Sabine n’est pas une pro-
priété de rapport, elle n’a d’autre fonction que de «rendre le
poete a lui-mémex». Et les amis de Mécene resteront a la
place qui est la leur, sans se préoccuper des grands intéréts
de Etat: les conseillers du prince sont 1a pour le faire. Et,
comme dans toute société épicurienne, les banquets jouent
un grand role; c’est 1a que les amis vivent leur véritable vie,
dans le loisir insouciant du soir.

[’avenement du principat ne fut donc pas seulement un
phénomeéne politique ou militaire, mais, comme nous le
proposions en commengant, une mutation spirituelle et
morale de la société romaine, qui se produisit sous ’action
de forces multiples, parmi lesquelles I'enseignement des
philosophes fut décisif. Cet enseignement atteignit d’abord,

13 Dio. Cass. Joc.cit. (supra n.1).



272 PIERRE GRIMAL

comme 1l est naturel, I’élite intellectuelle, le milieu qui
comprenait la classe dirigeante, les #obiles et ceux qui aspi-
raient a le devenir. Or, c’étaient évidemment ces hommes-la
qui étaient portés a refuser un régime qui diminuerait leur
influence. Mais la pression des événements, I'expérience des
troubles provoqués par les populares, puis le début des
guerres civiles inciterent les hommes d’Etat 2 demander aux
philosphies helléniques les éléments d’une solution. Or, le
monde grec n’avait jamais cessé de connaitre des régimes
monarchiques, dont chacun pouvait étre exemplaire: celui
de Sparte, ou bien les ‘tyrannies’ qui subsistaient, a cOté des
démocraties, et surtout ceux des Diadoques. Philosophes et
rhéteurs avaient fait porter leurs analyses sur ces monar-
chies, et, pour diverses raisons, leur avaient reconnu une
sorte de bon droit. Toute cette réflexion, qui pénétra la
pensée romaine au cours du second et du premier siecle
avant J.-C., eut pour résultat de familiariser les Romains
avec I'idée que toute monarchie n’était pas, en soi, exécra-
ble. Et cela d’autant plus facilement que la conscience
romaine conservait un souvenir lointain des royautés reli-
gieuses, dont elle avait transféré les prérogatives sur des
magistrats. Il suffisait que 'zmperator devint grand pontife
pour que se trouvat reconstituée une part importante, et
essentielle, du pouvoir royal. César ne I'ignora pas!

Mais les philosophes apporterent des arguments plus
positifs. Les stoiciens appuyaient le caractere divin du
monarque en montrant que ses vertus [’assimilaient au dieu
supréme. Cette théorie ne faisait que justifier @ posterior: la
trés ancienne conception des rois, fils de Zeus, mais elle en
donnait une justification ‘raisonnable’; sinon tout 2a fait
rationnelle. Le souvenir d’Alexandre n’était pas moins pré-
sent a la pensée romaine qu’il pouvait I'étre a la pensée
grecque. Les stoiciens auront beau se montrer souvent
hostiles au conquérant macédonien, leur conception du roi
n’en doit pas moins beaucoup a son exemple.



PHILOSOPHIE ET MONARCHIE A ROME 293

Les épicuriens, de leur coté, avaient répandu 'image du
‘bon roi’, qu’ils devaient en partie a leur maitre Aristote, en
partie a la tradition des sophistes et des rhéteurs. Le ‘bon
roi’ était celui qui ne céderait pas a la tentation de la
tyrannie, qu s’entourerait de bons conseillers, qui menerait
une vie vertueuse mais, par son autorité, éviterait a la cité
les inconvénients de la démocratie et de I’aristocratie. Ainsi,
la monarchie apparaitrait comme le plus haut degré auquel
peuvent atteindre les sociétés humaines. Ainsi se créait, peu
a peu, 'idéal d’un prince qui réunirait en lui toutes les
vertus, toutes les excellences de ’homme. Ce qui le rappro-
chait du Sage, tel que chaque école le concevait. Et comme
les vertus du Sage étaient les mémes pour toutes les écoles,
puisqu’elles avaient leur commune origine dans le platonis-
me, le bon roi des épicuriens ne pouvait que ressembler 2
celui des stoiciens. On introduisit quelques nuances: la
clémence, que les stoiciens finirent par accepter, non sans
répugnance, d’abord, puis la pretas, qualité essentielle de
I’homme romain, garante de 'ordre universel. C’est ainst
que les antiques vertus nationales s’assimilaient a celles
dont les philosophes paraient le nouveau type de roti, celui
que Rome attendait, sans trop le savoir, mais qu’elle accep-
ta, progressivement, au cours du long régne d’Auguste.
L’institution impériale, par ce qu’elle retenait de la tradition
hellénique, agit comme un lien spirituel a Pintérieur de
I’Empire et assura la survie, pendant des siccles, de la
pensée des philosophes, en l'intégrant dans la romanité.



274 DISCUSSION

DISCUSSION

M. Dible: Die Philosophie hat vielleicht nicht immer die jeweils
bestehende Monarchie und ihr ideologisches Fundament gerechtfertigt.
Man sieht es an ihrer Stellungnahme zum Phinomen Alexander. Die
offizielle Ideologie sowohl des hellenistischen Konigtums als auch des
Prinzipates, wie sie sich z.B. im Herrscherkult aussprach, rechnete mit
dem Monarchen als einem charismatisch begabten und darum ubet-
menschlichen Wesen. Alexander diente hier, auch wo er offiziell nicht
genannt wurde, als Prototyp. Die Philosophie aller Schulen sah demge-
geniiber im Herrscher durchweg den Menschen, dessen an den Massti-
ben philosophischer, fiir jeden Menschen geltender Ethik gemessen
grossere Tuchtigkeit seine Herrschaft legitimierte. Alexander wurde
deshalb von allen Philosophenschulen sehr kritisch betrachtet, gerade
weil er den Forderungen philosophischer Individualethik nicht geniigte.
Alfred Heuss (in A & A 4 [1954], 65 ff.) und Pierre Hadot (in RAC 8
[1972], 556 ff.) haben die Gegensitzlichkeit der beiden Herrscherbilder,
des philosophischen und des charismatischen, sehr klar herausgearbeitet.
In Rom waren es zuerst die grossen ‘Gewaltsmenschen’ der ausgehenden
Republik, die das charismatische Herrscherbild und die Alexandertradi-
tion ausdriicklich fiir sich in Anspruch nahmen, Sulla, Pompeius, Caesar,
Antonius, und auf der Gegenseite Mithridates, der deshalb bis in die
Spitzeit stets dhnlich wie Kleopatra als Gestalt der rémischen Geschichte
figuriert, etwa bei Pseudo-Aurelius Victor.

Augustus vermied es dngstlich, an Caesar und Gber Caesar an Alexan-
der anzuknipfen, obwohl das sehr nahe gelegen hitte. Eine Verséhnung
der charismatischen mit der philosophischen Tradition, die bei Seneca
oder in den Berichten tiber Vespasian gleichsam unverbunden nebenein-
ander erscheinen, gab es erst im Zeitalter Trajans. Damals wurden
Alexander und Caesar rehabilitiert, indem man ihnen charismatische und
ethische Qualititen zuschrieb, seit damals liess man die Reihe der Kaiser
nicht mehr mit Augustus, sondern mit Caesar anfangen. Die Rechtfer-

tigung des charismatischen Verstindnisses durch die Philosophie erfolgt



PHILOSOPHIE ET MONARCHIE A ROME 275

also, siecht man von den merkwiirdigen pseudopythagoreischen Trakta-
ten ab, erstaunlich spit, wihrend die Opposition gegen die Monarchie,
insbesondere die mit der Vorstellung von Charismen verkniipfte Erb-
monarchie, von Anfang an gerade durch ‘philosophische’ Argumente

gestlitzt wird.

M. Grimal: 11 est tout a fait exact qu’Alexandre a été jugé sévere-
ment par les philosophes hellénistiques. Du moins dans sa personnalité.
Les stoiciens, en particulier, le considéraient comme un ‘brigand heu-
reux’. Mais cela n’empéche pas qu’il ait incarné une certaine idée, neuve
alors, de la monarchie. Cette conception, qui met en cause la nature
méme de l'univers, releve de la métaphysique et elle est indépendante de
la personne qui 'incarne. Les stoiciens acceptent la légitimité des Dia-
doques, malgré leur jugement sur Alexandre. Tout Ieffort va consister a
montrer que tel roi particulier ‘mérite’ d’étre I'incarnation du roi idéal.
Ce sera le cheminement suivi par Auguste — Virgile, le clupeus uirtutis,
etc. — et la raison de I’hésitation devant le nom de ‘roi’, moins,
peut-étre, a cause de la répugnance des Romains et du serment de 509,
qu’a cause du caractere de perfection impliqué par ce nom, auquel on
n’ose se référer. On hésite a déclarer que tel homme est, en fait, un étre
divin. C’est seulement avec les Antonins qu’apparaitra, sans pudeur, le
terme de domus dimina. Longtemps, il y a autour du regnum comme des
relents de sacrilege: seul Jupiter est rex. Mais cela ne concerne pas

seulement la philosophie...

M. Long: In the light of your very interesting findings about the
relation between political concepts and philosophy, how would you
suggest we should respond to the apparent lack of serious interest in
Greek philosophy among most Romans at the time of Cicero? Should
we suppose that the terrible events of the civil wars made certain
Romans look for theoretical explanations of the downfall of the Repub-
lic, and also to look to philosophy for justification of an ideology which

could promise an avoidance of such problems in the future?

M. Grimal: 1l est difficile de penser que I’élite des Romains, au

temps de Cicéron, n’ait eu que peu d’intérét pour la philosophie grecque.



276 DISCUSSION

Nous voyons au contraire que Lucullus, Pison, Caton (pris comme
représentants chacun d’une tendance) avaient aupres d’eux des philoso-
phes ‘de métier’. Ces entretiens n’ont pas donné lieu a des écrits en latin,
mais l’engouement pour la philosophie n’en était pas moins réel, et
Penseignement dispensé par ces ‘philosophes domestiques’ n’en a pas
moins joué un roéle, important, dans I’évolution des idées. Et cela avait
commencé depuis, au moins, le temps de Scipion Emilien.
L’explication de la guerre civile était déja contenue dans I’enseigne-
ment de Polybe. Les remedes proposés par cette ‘philosophie de I’his-
toire’ étaient connus. Ils seront repris par Salluste: agir sur les mores, la
répartition de la richesse, les ambitions mauvaises, etc. La monarchie
n’est pas congue comme un remede universel, mais comme 'un des
moyens possibles de réaliser cette révolution morale. On pensera aux
Lettres a César. 11 est certain que les guerres civiles ont conduit les
Romains a tourner leur regard vers un ‘sauveur’, mais la réalité politique

a joué un role, au moins autant que la philosophie.

M. Conlonbaritsis: Vous avez mis en évidence I'apport égyptien dans
la conception romaine du ‘roi’, notamment sur le plan généalogique qui
régit la filiation entre le Soleil divin et le roi. Il est certain que 'expan-
sion de "’Empire romain rend hautement probable cette influence. Mais
n’y a-t-il pas également une influence grecque, due en particulier au
modele familial, au rapport platonicien entre le Bien et le Soleil, a I’idée
du roi-philosophe, voire a la conception d’une théologie cosmique (cf. le
IMepi prhoocopiag d’Aristote)?

Si 'on se borne a une influence extérieure, ne croyez-vous pas qu’on
risque de réduire la philosophie romaine a son caractére rhétorique et
politique, alors que si 'on discerne son ascendance grecque et si on
ajoute a cette idée ‘égyptienne’ des conditions internes, on peut établir
une originalité romaine dans l'instauration de conditions métaphysiques a
la formation de I'idée philosophique de la royauté politique que vous
avez si bien décrite?

M. Grimal: Certes, originalité de Rome a été grande, puisqu’elle

aboutit a créer un type jusque-la inconnu de monarchie, le Principat, et,



PHILOSOPHIE ET MONARCHIE A ROME 277

aprés lui, PEmpire. Si j’ai insisté sur le modéele égyptien, c’est parce que
le rapprochement avec I'idéologie pharaonique est rarement mis en
lumiere. Mais il y eut d’autres courants: le roi platonicien, par exemple,
et la politique d’Aristote sont présents dans la pensée romaine 2 la fin de
la République. Je crois avoir souligné aussi la présence, dans la cons-
cience commune, a cette époque, d’un sentiment mystique de la royauté.
Tout cela est extrémement complexe, et chaque tendance pouvait trouver

dans la philosophie hellénistique des arguments en sa faveur.

M. Dible: In der Tradition der romischen Jurisprudenz hat man bis
in die Spitantike niemals zugegeben, dass der Kaiser im Sinn der alten
Vorstellung vom vopog Epwuyog als Charismatiker Uber dem Gesetz
steht, dessen Ordnung die Menschen bindet. Wie wiirden Sie die Wir-
kung dieser spezifisch juristischen Meinung auf das 6ffentliche Bewusst-
sein einschitzen, das nach .Ausweis der kaiserzeitlichen Sprache mit ihren
zahlreichen juristischen Ausdriicken von der juristischen Fachtradition
nicht unbeeinflusst blieb?

M. Grimal: 11 me semble qu’il y a, dans cette observation, une
remarque trés juste sur le caractére romain du Prince comme législateur.
L’Empereur a pris la suite des magistrats qui, depuis toujours, ont «dit le
droit» et 'ont fait. Ce pouvoir du magistrat est traditionnel, il n’a pas
besoin d’étre justifié. C’est, si ’on veut, I'une des composantes romaines
de la royauté. On pense a la juridiction du pater familias qui, lui aussi, est
roi dans la domus, sous téserve des avis du consilium. La philosophie, ici,
n’a rien 2 faire. Le mos maiorum suffit. Le concilium principis rend manifeste

cette filiation.

M. Bringmann: Meine Frage betrifft das Verhiltnis von Politik und
Philosophie. Das romische Kaisertum scheint mir in erster Linie das
Ergebnis der politischen Katastrophe der alten regierenden Klasse und
des definitiven militdrischen Sieges Octavians zu sein. Zusammen mit
dem Alleinherrscher kam der Frieden, wie Lucan sagt. Darauf beruhte
moglicherweise die Zustimmung, die das Kaisertum in der griechisch-
romischen Welt fand. Dann aber stellt sich mir folgende Frage: Welche



278 DISCUSSION

Faktoren haben nun vor allem bewirkt, dass die Monarchie akzeptiert
wurde: Resignation und Friedenssehnsucht oder ein geistiger Wandel,
zu dem die Philosophie ganz wesentlich beitrug? Ich stimme Ihnen
vollig zu, dass fiir eine geistige Begriindung der Monarchie viele ‘phi-
losophische Elemente’ angefithrt werden konnen, die in der Zeit der
spaten Republik umliefen. Aber wenn ich nicht irre, sind sie doch damals
nicht in diesem Sinne verwendet worden (das Beispiel Ciceros ist auf-
schlussreich genug). Mit der Etablierung der neuen Ordnung wurde das
gewiss anders. Die Frage also, um die es mir geht, ist folgende: Welche
Rolle kam dem philosophischen Denken zu: die einer geistigen Vorbe-
reitung auf die Monarchie oder die einer Begriindung und Rechtferti-

gung a posteriori?

M. Grimal: Je pense que le t6le joué par la philosophie a été double,
comme vous le dites, a la fois dans la préparation des esprits et dans
'acceptation du fait royal. D’une part, il y a le De republica de Cicéron,
qui met en lumiere 'importance de la ‘royauté’ dans la structure poli-
tique (ce que nous appelons le ‘pouvoir exécutif’) et fonde sa justification
sur plusieurs ordres de considérations, dont les principales relevent de la
philosophie politique (Aristote, Platon, etc.). D’autre part, il y a une
justification a posteriori, qui apparait surtout a partir de Néron, avec
Sénéque et Lucain. Mais on n’oubliera pas non plus le réle joué par la
pensée épicurienne, et le traité de Philodeéme, pour nous le témoignage le
plus important. L’épicurisme a facilité I'acquiescement. On pense 2

Mécene, a Atticus, 2 Horace.

M. Kidd: Is it not rather revealing of the lack of effective contact
between philosophy and monarchy, that when Rome finally indeed
achieves a philosopher king, no political philosophy of any kind
emerges? Marcus Aurelius gives little indication that his philosophy was
a political stimulus or clarification, but rather it sank to a kind of
personal consolatio. Nor do we know of anyone writing of the character

of his rule from the point of view of a political philosophy.

M. Grimal: La mention de Marc-Aurele est intéressante, bien que

son régne se situe loin de 1’époque envisagée ici. Entre la fin de la



PHILOSOPHIE ET MONARCHIE A ROME 279

République et le milieu du II¢ siecle apres J.-C., une longue et impot-
tante évolution s’est produite dans les esprits et les institutions. Le roi, le
monarque, tel qu’il apparait avec les Julio-Claudiens, n’est pas personnel-
lement un philosophe; on prend bien garde qu’il n’apparaisse pas comme
tel. Les qualités qu’il peut avoir répondent a des valeurs politiques,
nullement a une ascese personnelle. Les Romains sont trop pragmatiques
pour admettre qu’un philosophe, tel que I’école le montre, soit un
homme de gouvernement. Le philosophe peut étre un conseiller du roi,
celui qui laide a résoudre des probléemes déterminés, a acquérir la

maitrise de soi; il ne saurait aller plus loin.

M. Gigon: Trois points me semblent particulierement importants:
1) La place exceptionnelle de ’Egypte et de sa tradition pharaonique
a partir d’Alexandre le Grand (sans oublier que les relations des Grecs
avec I’Egypte ont toujours été infiniment plus directes que leurs relations

avec le Proche-Orient asiatique).

2) La position curieuse de épicurisme envers la politique. A c6té du
Lade Prooag, Epicure a da laisser a ses disciples une porte ouverte vers
une activité¢ politique. On peut penser a Kinéas, conseiller du roi Pyt-
rhus; et nous en saurions probablement davantage si nous possédions la
correspondance compléte, notamment les lettres qu’il a échangées avec

Idoménée et avec Mithres.

3) Peut-on déterminer mieux qu’on ne I'a fait origine et le role des
traités Sur la royanté qui ont surgi au II€ siecle avant J.-C. sous le nom de

quelques vieux pythagoriciens (voir L. Delatte, H. Thesleff)?

4) Pour finir, une petite remarque: La cOykpioig entre Alexandre et
César de Plutarque est malheureusement perdue. Si elle existait, on
saurait un peu mieux dans quelle perspective César a été, pour la

premiere fois, comparé explicitement a Alexandre.

M. Grimal: Le role de ’Egypte dans la formation d’une idéologie
du roi 2 Rome me semble, en effet, avoir été trés important. Ce role a été
constant, a travers tout I’Empire; il a pu commencer, en effet, a travers

idéologie royale hellénistique, il s’est continué avec les contacts directs



280 DISCUSSION

entre la cour d’Alexandrie et les hommes d’Etat romains, puis, apres
Auguste, lorsque les empereurs furent reconnus comme les successeurs
des pharaons. Cela n’exclut pas que d’autres idéologies royales aient pu,
elles aussi, avoir une influence, notamment celle de la Perse. Mais les
voles sont, ici, moins évidentes, et il faut attendre Néron et Tiridate pour
que le rapprochement se fasse. Il y avait longtemps alors que la pensée
¢gyptienne était présente a Rome.

L’épicurisme n’exclut pas la politique. Il faut nous y résigner. Pas
plus qu’il n’exclut la poésie. Nous ne devons pas étre dupes de formules
absolues. Ce qui est important, c’est I’étre intérieur, plus que les condi-
tions et les circonstances, qui peuvent et doivent étre dominées, sur-
montées.

Quant aux traités Su#r la royauté, étudiés par L. Delatte, ils mérite-
raient que le sujet fat repris, selon la méme méthode. Leur datation est
trés incertaine. Delatte place le traité d’Ecphante au IeT ou au II€ siecle de
notre ére, mais la Lettre d Aristée au 11¢ ou au premier avant ].-C., et
insiste sur l'influence égyptienne. Les rapports de ces traités avec la
pensée romaine sont, eux aussi, mal définis. Le domaine entier reste

ouvert...

M. Bringmann: Ich mochte eine Frage anfiigen, die mit dem von mir
bereits angeschnittenen Problem zusammenhingt. Ich habe den Ein-
druck, dass philosophisches Denken, im weiteren Wortsinn verstanden,
erst dann eine erhebliche Rolle spielte, als es zum Kaisertum keine
politische Alternative meht gab. Mit Hilfe philosophischer Ethik und in
Anknupfung an hellenistische Flirstenspiegel ist versucht worden, den
Kaiser auf eine an ethische Normen gebundene Form der Herrschafts-
ausiibung zu binden (es mag gentigen, an Seneca, den jingeren Plinius
und das humanitire Kaisertum des 2. Jahrhunderts zu erinnern). Meine
Frage geht nun dahin, ob nicht in diesem Zusammenhang die Rolle des
philosophischen Denkens stirker gewesen sein konnte als wihrend des

gewaltsamen Ubergangs von der Republik zum Kaisertum.

M. Grimal: Assurément, le siecle de Néron et de Pline le Jeune est

plus visiblement imprégné de philosophie que celui de Cicéron et de



PHILOSOPHIE ET MONARCHIE A ROME 281

César. Les grandes valeurs de la philosophie appartiennent désormais aux
idées reques. Elles sont plus apparentes; mais elles n’étaient pas absentes
de la pensée romaine vers 5o avant J.-C., et elles ont facilité ’acceptation

du fait royal, imposé par le résultat des guerres civiles.

M. Dible: Das Bedirfnis der Menschen, ihre soziale oder politische
Ordnung mit der kosmischen oder gottlichen iibereinstimmen zu lassen
und dadurch zu legitimieren, hat unter den verschiedensten Bedingun-
gen zu der Vorstellung gefiihrt, die Monarchie sei die beste, der Welt-
ordnung entsprechende Staatsform. Wo politische Machtbildung beson-
ders weit ausgriff, wie zum ersten Mal in Mesopotamien zur Zeit
Sargons 1., oder von anderen Machtzentren isoliert war wie in Agypten,
ergab sich die Konzeption der Universalmonarchie. Die Universalmo-
narchie konnte, wie z.B. bei Dion von Prusa oder Pseudo-Aristoteles De
mundo zu lesen, auch mit dem kosmologischen Entwurf begriindet wert-
den, demzufolge ein oberster Weltgott das Geschehen lenkt. Es ist bei
der Verbreitung dieses Denkmodells darum schwer zu entscheiden, ob es
in die griechische Welt aus Agypten kam. Dafiir spricht nur der
Umstand, dass kein anderes exotisches Land auf so lange Zeit das

Interesse der Griechen fand.






	Les éléments philosophiques dans l'idée de monarchie à Rome à la fin de la République

