
Zeitschrift: Entretiens sur l'Antiquité classique

Herausgeber: Fondation Hardt pour l'étude de l'Antiquité classique

Band: 32 (1986)

Artikel: Philosophie - Fachwissenschaft - Allgemeinbildung

Autor: Dihle, Albrecht

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-661009

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-661009
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


VI

Albrecht Dihle

PHILOSOPHIE — FACHWISSENSCHAFT —
ALLGEMEINBILDUNG

Einen namhaften Vertreter zeitgenössischer Philosophie

hörte ich einmal sagen, die Philosophie sei ihrer Natur
nach Beschäftigung mit dem Unklaren, Unabgegrenzten.
Sobald man ein Sachgebiet hinlänglich abgesteckt und
gegliedert habe, werde es Gegenstand einer von der
Philosophie abgelösten Wissenschaft. Ob dieses eine erschöpfende

Beschreibung der Philosophie sei, mag man bezweifeln,

doch erweist sich der Gedanke als sehr erhellend,
wenn man ihn auf die griechische Philosophiegeschichte
anwendet. Es sei nur an die zugleich naturphilosophisch
und naturwissenschaftlich gemeinte Welterklärung der
Vorsokratiker erinnert, an Piatons und seiner Schüler
Bemühen um genaue Abgrenzung der Sachgebiete und
nicht zuletzt daran, wie aus der umfassenden —
philosophischen und wissenschaftlichen — Aktivität des Peripatos
die selbständigen, von der Philosophie emanzipierten
Einzelwissenschaften hervorgingen1.

Betrachtet man allerdings gerade die hellenistische
Philosophie unter diesem Gesichtspunkt, gerät man in
Schwierigkeiten. Die damals neu auftretenden Schulen kennzeich-

1 G. Giannanioni, in La scten^a ellemstica, ed. G Giannantoni e M. Vegetit
(Roma 1984), 5 2 f.



186 ALBRECHT DIHLE

net gerade ein Bestreben, das genau abgegrenzte,
abgeschlossene und nicht weiter ergänzungsbedürftige System
einer ars vitae zu entwerfen 2. Das in disziplinierter,
nachprüfbarer Ausdrucksweise dargelegte und gesicherte
Grundwissen vom Aufbau der Welt und der Stellung des

Menschen in ihr soll den Adepten befähigen, sich in
bewusstem Handeln mit der Naturordnung in
Übereinstimmung zu setzen und derart das ihm zugedachte Lebensziel

zu erreichen. Mores totiusque vitae rationem ad caelestis

ordinis exempla formare, wie es Boethius die Philosophie
selbst formulieren lässt (Cons. I 4, 4). Die Philosophie des

Hellenismus hatte also ein besonders klar abgegrenztes
Sachgebiet, das in drei ebenso klar definierten Teildisziplinen

behandelt wurde. Ganz folgerichtig und in einer weit
zurückreichenden Tradition zählt deshalb noch Galen im
Protreptikos die Philosophie unter die verschiedenen, nach

Gegenstand und Würde in Gruppen abgestuften rs^vai,
durch die sich das menschliche vom tierischen Leben
unterscheidet (5; 9; 14) 3.

Diese Konzeption war in der Zeit um 300 v.C. etwas
Neues. Zwar die Vorstellung, Philosophie sei eine ars vitae
et moriendi, war mit dem exemplum Socratis gegeben. Aber
die frühen Sokratiker hatten die Nachahmung des Sokrates
vornehmlich im Lebensvollzug gesucht und sie mit
philosophischen Einzellehren sehr verschiedener Herkunft und
zumeist wohl ohne viel Systematik, vor allem aber ohne

2 Vgl. etwa Epikur fr. 219 Usenet; zum antiken Philosophie-Begriff A.-M.
Malingrey, Philosophia (Paris 1961) sowie A.-J. Festugiere im Kommentar zu
De vetere medicma (Paris 1948), 56 f Die Definition der Philosophie als ars vitae ist
naturlich in hellenistischer und nachhellenistischcr Philosophie weit verbreitet
(etwa Muson. p. 9, 14 f.; 76, 14 f. Hense; Plut Quaest. conv. I 1, 2, 613 B, D. Chr.
Or. LXX 7 ff.) und hangt mit anderen Definitionsversuchen wie sui naturaeque

cogmtio (Sen. Epist. 82, 6) eng zusammen. Zur Dreiteilung der Philosophie auch
Cornut. ND 14.

''Vgl. ferner Schot. ad Dion. Thr., ap. Grammatm Graeci I, vol. III p. 112;
Philostr Gymn. 1, Vitr I 1, 3 ff.



PHILOSOPHIE-WISSENSCHAFT-ALLGEMEINBILDUNG 187

Anspruch auf umfassende Welterklärung verbunden (vgl.
Pyrrho fr. 29 Decleva Caizzi). Piatons Deutung der vita
Socratica des Philosophen als fortgesetzte kognitive
Annäherung an die ewige Welt unerreichbarer Formen verbot
die Verfestigung der Philosophie zu einem abgeschlossenen,

unüberholbaren System. Aristoteles und seine Schüler
glaubten zwar, wie Ludwig Edelstein gezeigt hat 4, an die

Möglichkeit einer abschliessenden Abgrenzung und
Aufarbeitung aller wichtigen Sachgebiete; doch es gibt kein
Zeugnis dafür, dass man im frühen Peripatos ernstlich mit
einem absehbaren dogmatischen Abschluss der Philosophie
als Summe des gesamten dem Menschen erreichbaren und
notwendigen Wissens rechnete (Arist. fr. 53 Rose). Die
oben erwähnte Dreiheit der philosophischen Disziplinen,
die man als Ausdruck der Philosophie als eines abgegrenzten

und abgeschlossenen Lehrsystems zu verstehen hat,
geht zwar auf Xenokrates 5, also noch in vorhellenistische
Zeit zurück. Aber es ist kein Zufall, dass diese Einteilung
in den doxographischen Quellen vor allem als Eigentümlichkeit

der stoischen Philosophie erscheint. Bei Stoikern
und Epikureern nämlich wurde zuerst der Gedanke fruchtbar,

man könne ein abgeschlossenes, systematisch gegliedertes

Wissen vermitteln, aus dem sich prinzipiell alle Fragen

sittlicher Lebensführung in einem rational
nachvollziehbaren Beweisgang ableiten lassen. Die Stoiker haben
den A-oyoq Kaxä ipiA-oacxpiav in eben dieser Weise verstanden

6.

Aus dem Anspruch auf die erreichte Abgeschlossenheit
und Vollständigkeit der eigenen Philosophie ergibt sich

notwendigerweise ein problematisches Verhältnis zur Wis-

4 L. Edelstein, The Idea of Progress in Classical Antiquity (Baltimore 1967),
120 ff.

5 Xenokrates fr. 1 Heinze; A. M. Ioppolo, Aristone di Chio e lo stoicismo antico

(Napoli 1980), 59 ft.
6 A. M. Ioppolo, op. at. (supra Anm. 5), 61 f



188 ALBRECHT DIHLE

senschaft, sofern diese als Forschung, als methodische
Suche nach dem noch nicht Gewussten, betrieben wird.
Die Wissenschaftsfeindlichkeit Epikurs — wie übrigens
auch etlicher der sogenannten Kleinen Sokratiker — ist
wohlbekannt7. Ähnliches gilt für den Gründer der Stoa

(.SVF I 259), und noch in der zweiten Generation
der Schule vertrat Ariston von Chios diesen Standpunkt
(.SVF I 349/350) 8. Dass in beiden Schulen ganz unabhängig

von solchen theoretischen Stellungnahmen
wissenschaftliche Forschung sich dennoch auf die Dauer durchsetzte,

dass es also stoische Sprachwissenschaft oder
epikureische Mathematik geben konnte, lag einfach daran, dass

beide Schulen nicht nur miteinander in Wettbewerb standen,

sondern sich auch der Angriffe aus dem Lager der

undogmatisch-skeptischen Philosophen zu erwehren hatten.

In diesem Kampf konnte man nicht auf Argumente
verzichten, die sich aus der methodischen Auswertung
neuer empirischer Daten, also aus wissenschaftlicher
Forschung, ergaben. Diese stand ja in der Umwelt dieser

Philosophien in hoher Blüte.

Im Peripatos dominierte ohnehin noch auf Generationen

die wissenschaftliche Ausrichtung des philosophischen
Lehrbetriebs, die, wie an der Kritik Theophrasts an der
Teleologie seines Lehrers zu sehen, immer wieder die
Allgemeingültigkeit philosophischer Grundpositionen in
Frage stellte (Metaph. 10 b 16 ff. IX 30 Fobes). Das
geschah auf Kosten der Geschlossenheit und der Attrakti-

7 Antisthenes fr. 66 Decleva Caizzi, Bion fr. ; A Kindstrand; Aristipp. fr. 23;
149; 153 Mannebach, Xen. Mem. IV 7, 1 ff.; Meganker fr. 77 Döring; Epikur
fr. 227-229 Usener. Der geringe Wert der pa9f|paT(X gegenüber der Philosophie
wurde bisweilen mit wenig schmeichelhaften Vergleichen erläutert. Wer jene
dieser vorzieht, gleicht den Freiern der Penelope, die sich mit den Magden
abgaben (Aristipp. fr. 23 Mannebach), oder Odysseus, der im Hades zwar viele
Tote, aber nicht die Herrscherin der Unterwelt zu Gesicht bekam (Aristo Chius,
in SVb I 349).

8 A. M. I0PPO1.0, op. at. (supra Anm. 5), 72 ff.



PHILOSOPHIE-WISSENSCHAFT-ALLGEMEINBILDUNG 189

vität des philosophischen Systems. Diese nämlich ergaben
sich in den Augen der Zeit nur aus der Zuordnung aller
Einzellehren zur Ethik, zur ars vitae, und nicht aus dem
Anreiz zu fortgesetzter Forschung. Das zeigt sich deutlich
in den verschiedenen Definitionen und bildhaften Beschreibungen

der Philosophie, die aus dieser Zeit auf uns gekommen

sind 9. Ob nun die Philosophie mit einem Garten oder
einem Ei verglichen wurde, immer entspricht der wertvollste

Teil, um dessentwillen der verglichene Gegenstand
insgesamt seine Funktion und Gestalt besitzt, der Ethik.

Auch bei der Intensivierung des Bemühens, eine Dog-
matik auf der Grundlage der Schriften der Gründer und
mit Berücksichtigung der Errungenschaften konkurrierender

Philosophien zu entwerfen, die seit dem i. Jhdt. v.C. zu
beobachten ist, orientiert sich alle Systematik stets an der
ethischen Zielsetzung des Philosophierens. Dass Philosophie

ganz selbstverständlich mit praktischer Lebenskunst in
eins gesetzt wird, gibt Galen einmal ganz unabsichtlich zu
verstehen. Im Gutachten für den epileptischen Knaben betont er,
keine Diätvorschriften für Philosophen geben zu wollen,
auch keine Rezepte zur Heilung des von ihm nie
untersuchten Patienten, sondern Anweisungen für die
Lebensführung des Durchschnittsmenschen (4 XII p. 371

Kühn; vgl. Favorin. fr. 23 Barigazzi).
Herr Kidd 10 hat vor einigen Jahren in einem für unser

Thema grundlegenden Aufsatz dargelegt, welche Bedeutung

Poseidonios, dem unter den hellenistischen Philosophen

kaum einer an spezifisch wissenschaftlicher Produktivität

gleichkam, der Wissenschaft im Verhältnis zur
Philosophie zuschrieb. Es zeigt sich dabei folgendes: Im System
der xsxvai gehört für Poseidonios das, was wir Wissenschaft

nennen, insgesamt in die Rubrik dessen, was man um der

9 Z.B. D. L. VII 39-41. Vgl. SVF III 68.

10 In A & A 24 (1978), 7 ff.



190 ALBRECHT DIHLE

Erziehung willen betreibt, also zur üyKÜKkioq 7tai8e(a nach
der von Poseidonios selbst freilich vermiedenen Terminologie

n. Aus der Sicht des Poseidonios bilden diese durch
ihren pädagogischen Zweck definierten Wissenschaften
oder xe/vai die zweithöchste Gruppe nächst der zur apsxf),

zur Erfüllung des Lebenszieles leitenden Philosophie.
Das Problem, ob die derart beschriebenen artes für die

Philosophie nützlich, notwendig oder gar einer ihrer Teile
seien, hatte Poseidonios aus der Schultradition übernommen;

er beantwortete es im Grunde ganz wie die stoische
Orthodoxie: Gegen die epikureische Verachtung von
Bildung und Wissenschaft hatte Chrysipp gelehrt, die artes
liberales seien für den Philosophen eine gute Propädeutik
und ein Hilfsmittel, dessen man sich in kluger Weise bedienen

solle (SVF III 738). Zwar sind sie nach stoischer
Meinung nur £rctxr|8süpaxa, keine ETuaxfjpai (III 294), als

solche aber Ttporiyitsva (III 128 u.ö.), indem sie die Eudai-
monie zwar nicht konstituieren, aber bei ihrem Erwerb
hilfreich sind (III 136). Die Rangfolge der xe%vcu ist für Alt-
und Mittelstoiker die gleiche: Die 9e©pt|xikcü stehen, wie
schon für Aristoteles 12, höher als die jupaicxiKal, doch die
äpexf) übertrifft sie beide insofern, als sie als einzige 7tpaK-

xiKf) Kai SscoprixiKfi ist (III 202). Die Meinungen älterer Stoiker

zu diesem Thema unterscheiden sich auch nicht
grundsätzlich von denen, die man in der Akademie hegte 13. Wie
so oft, hatte Chrysipp auch hier radikalere Lehren des

Schulgründers dem philosophischen Klima des 3. Jhdts.
v.C. angepasst.

Wie sich nach Poseidonios' Meinung philosophische
und fachwissenschaftliche Betrachtungsweise voneinander

11 H. Fuchs, «Enkykhos Paideia», in RAC 5 (1962), 365 ff.; A. Stückelber-
gfr (ed.), Senecas 88. Brief (Heidelberg 196;), vor allem 40 ff.; W. Theiler
(Hrsg.), Poseidonios, Die Fragmente (Berlin 1982), F 447 mit Kommentar.

12 Arist. BN X 7, 1177 a 12 ff.
13 H. Fuchs, art. cit. {supra Anm. 11), 381.



PHILOSOPHIE-WISSENSCHAFT-ALLGEMEINBILDUNG 191

unterscheiden, erfährt man aus einer Reihe höchst
aufschlussreicher Fragmente 14, auf die ich hier nicht näher
eingehen möchte, weil ich Herrn Kidds Interpretation
nichts hinzuzufügen habe. Leider gibt es keine entsprechenden

Zeugnisse aus altstoischer Quelle, aber es steht zu
vermuten, dass Poseidonios mit der scharfen Trennung
zwischen deduktiver, von Grundwahrheiten ausgehender
Argumentation des Philosophen und induktiver, von der
Einzelbeobachtung ausgehender Hypothesenbildung des

Fachwissenschaftlers sich durchaus in den Bahnen seiner
Schule bewegte. Anregungen aus dem Peripatos sind hier
natürlich nicht auszuschliessen.

Aber ein anderes Detail muss den modernen Betrachter
befremden.

Subsumiert man, wie es in den uns zugänglichen
philosophischen Quellen durchweg geschieht, die Fachwissenschaften

der sykökA,io<; ttaiSsia, bleibt für die um ihrer selbst
oder um der anstehenden Probleme willen betriebene
Wissenschaft kein Raum. Als Teile der £yKÜK?ao<; rcaiSeia

dienen in letzter Instanz alle Wissenschaften nur der Erziehung

und der Vorbereitung auf die Philosophie.
Dazu passt die Vielzahl der Stimmen, die eine Beschäftigung

mit verschiedenen Wissenschaften empfehlen,
zugleich aber vor jedem Übermass warnen, weil Zeit und
Kraft nicht den wirklich wesentlichen Aufgaben entzogen
werden sollen (Ps. Plut. Lib. educ. 10, 7C; Vitr. I 1, 16).

Vor allem Seneca warnt vor jedem Übermass wissenschaftlicher

Betätigung (Epist. 88; ferner De brev. 13 u.a.). In der
für ihn typischen Prägnanz formuliert Seneca {Epist. 88, 2)
den Grundsatz, dass man die artes liberales nicht lernen,
sondern gelernt haben müsse. Ausführlicher liest man
dasselbe bei Philon {De congr. erud. 139-150). Sinn und Wert
haben die Wissenschaften demnach nur als philosophische
Propädeutik.

14 18 EK 255 Th; 46 EK 463 Th; 47 EK 463 Th; 90 EK 447
Th.



192 ALBRECHT DIHLE

Dass es Experten in den Wissenschaften, vor deren
allzu eingehendem Studium der philosophische Erzieher
seine Zöglinge warnte, gab und auch geben musste, war in
hellenistisch-römischer Zeit eine Selbstverständlichkeit.
Seneca etwa verbreitet sich darüber, wie ein Grammatiker,
ein Philologe oder Antiquar und ein Philosoph die Schrift
Ciceros vom Staat lesen (Epist. 108, 23 ff.), ohne die
jeweilige Berechtigung ihrer Standpunkte und Intentionen
zu bezweifeln. Dass die xsxvcu insgesamt, nicht allein die
Philosophie, das menschliche Leben lebenswert gemacht
haben, ist ein Gedanke, den Seneca durchaus zustimmend,
wenn auch nicht ohne Korrektur, aus Poseidonios {Epist.
90) übernimmt und den noch Galen seinem Protreptikos
zugrunde legt15. Aber den relativen Wert der Fachwissenschaft

bestimmte der Philosoph stets im Verhältnis zu
seinem Metier, also zur xsxvr| rcspi ßiov, und dabei musste sich
herausstellen, dass eine exklusiv und zur Perfektion betriebene

Fachwissenschaft eigentlich nur entweder eine ars
ludicra zur Ergötzung des Wissenschaftlers selbst oder eine
ars sordida für seinen Lebensunterhalt sein konnte. Ihr
möglicherweise sich ergebender praktischer Nutzen aber
konnte in gar keinem Fall den Vergleich mit den Segnungen

der Philosophie für das menschliche Leben aushalten.

Theophrast warnte gerade im Interesse der
wissenschaftlichen Forschung vor einem Zuviel wissenschaftlicher

Fragestellung 16. Infolge der Wirkung des Zufalls (z.B.

n Dass die xexvai den Menschen befähigen, seine Abhängigkeit von der TUXR
zu vermindern, ist em alter, z.B. bei Galen (Protr. z) ausgeführter Topos.

16 Fr. 10 Wimmer Doxographi Graect p. 485, 14. In der physikalischen wie
der ethischen Theorie wies Theophrast dem Zufall eine bedeutsamere Rolle zu,
als es sein Lehrer getan hatte Doch hatte auch dieser das Naturgeschehen als

nicht vollkommen rational und fehlerlos bezeichnet (Arist. Ph. II 8, 199 a 33 ff.).
Vgl. W W. Fortenbaugh, Quellen %ur Ethik Theophrasts (Amsterdam 1984),

37 ff-



PHILOSOPHIE-WISSENSCHAFT-ALLGEMEINBILDUNG 193

CP 15,1) kann nicht alles seine Erklärung im Sinn
widerspruchsfreier Theorie finden, und deshalb gerät das Fragen
nach letzten Ursachen, das die Einzelwissenschaft mit der
Philosophie verbindet, bisweilen ins Absurde.

Aus anderen Motiven hatte sich demgegenüber Isokra-
tes gegen ein Übermass an Wissenschaft gewandt. Mit
Piaton stimmte er darin überein, dass nichts so wie die
mathematischen Wissenschaften den Geist schärfen (Ttapo^ü-

vsiv) könne. Man dürfe sie aber nur dann bis zur Grenze
des Möglichen (7ispitToA.oyia Kai aKpißsia) betreiben, wenn
man damit seinen Lebensunterhalt bestreiten wolle. Ein
solches Wissen trage nämlich nichts zur politisch-moralischen

Bildung (eößouAia) und zur Kommunikationsfähigkeit
(sö Aiysiv) bei, also zu den beiden erklärten Zielen

isokratischer Erziehung (Or. XV [Antid.] 261 ff.) 17, die
eben auch eine ars vitae vermitteln wollte. In dieser Tradition

stand Nausiphanes, der Lehrer Epikurs, wenn er aus
Wissenschaft, Philosophie und Rhetorik ein Programm
zusammenstellte, das zur ticAitikti äpsxri leiten sollte (Sext.
Flmp. Adv. math. I 2).

Piatons Hochschätzung der Zahlenwissenschaften
Geometrie, Arithmetik, Astronomie und Musiktheorie gründete

sich auf die Überzeugung, dass diese den Menschen

von der verwirrenden Welt der Sinne ablenken und auf die
Dialektik, die kognitive Annäherung an die Intelligibilia,
vorbereiten können (z.B. Rep. VII 537 b ff.; Leg. VII
817 e ff.). Bei einer solchen Funktionsbestimmung konnte
von der Möglichkeit eines Zuviel mathematischer Studien
keine Rede sein. Aber es lässt sich aus der Perspektive
Piatons die Mathematik von der Philosophie oder Dialektik
auch gar nicht genau trennen.

Ähnliches gilt für Aristoteles und den frühen Peripatos
im Hinblick auf alle Wissenschaften. Sie stehen zwar in

17 H. Fuchs, art. cit. (supra Anm. n), 380.



194 ALBRECHT DIHLE

einer Rangfolge je nach ihrer Nähe zur Prinzipienlehre, zur
Ttprörri (piXxxrcxpta (Metapb. V i, 1026 a 16), nicht aber
notwendigerweise gemäss dem Beitrag, den sie zum rechten
Leben des Gebildeten leisten können. Zur Philosophie
gehören sie letztlich alle, weil sie jeweils ein Stück der
Wirklichkeit erschliessen, um die es der Philosophie insgesamt

zu tun ist (vgl. Arist. Metaph. III 2, 1004 a 3) 18.

Wir sind damit wieder an dem Punkt angelangt, an dem
sich die spezifisch hellenistiche Philosophie von ihrer
Vorgängerin trennte. Die Herausbildung abgeschlossener
Lehrsysteme, die den Weg zur Eudaimonie weisen sollen,
macht die Philosophie selbst zur Fachwissenschaft, eben

zur t£%vt| 7i£pi ßlov, freilich, angesichts der Bedeutung des

Zieles, zur wichtigsten aller rexvai, aller Handwerke, Künste,

Wissenschaften. Deren Rang kann man deshalb nur an
dem Verhältnis ablesen, in dem sie zur Philosophie stehen,
und diese misst ihnen ihren Wert nur danach zu, in
welchem Umfang sie dem Streben nach der Eudaimonie
förderlich sind.

Im 90. Brief korrigiert Seneca die Meinung des Posei-
donios zur Bedeutung der Philosophen der Urzeit: Diese
hätten nicht alle, sondern nur die zum sittlichen Leben
erforderlichen artes erfunden. Ein ähnlicher Gedanke
begegnet schon bei Cicero, der die grossen Gestalten der
römischen Vorzeit als Philosophen im Lebensvollzug, aber
ohne doctrina beschreibt (De orat. III 56). Aber in Anbetracht

der eindeutig ersten Stelle, die auch Poseidonios der

zur sittlichen Tüchtigkeit leitenden Philosophie zuweist,
liegt Senecas Kritik an Poseidonios' Entwurf durchaus auf
der Linie des von dem Kritisierten selbst eingehaltenen
Denkens.

18 Zum Problem 7tp(brr| (piXocoipta und Einzelwissenschaften bei Aristoteles
vgl. auch Metaph. 1 2, 982 a 20 ff.; X 3, 1060 b 32 ff.; Top. V 5, 134 a 3; f., dazu

H. 1. Marrou, Augustinus und das Ende der antiken Bildung, deutsche Ausgabe
(Paderborn 1981), 241.



PHILOSOPHIE-WISSENSCHAFT-ALLGEMEINBILDUNG 19 5

Platon hatte demonstriert, Erziehung und sittlicher
Aufstieg des Menschen seien gleichzusetzen mit dem
lebenslangen Bemühen, sich in einer Kette kognitiver Akte
dem wahren, intelligiblen Sein zu nähern, das doch selbst
unerreichbar bleibt. Aristoteles hatte in dieser Tradition die

Beteiligung an der allseitigen Erfassung der empirisch
gegebenen Wirklichkeit als Inhalt des ßlo? ftecoptiriKog, der
höchsten Lebensform, bestimmt. Für beide liess sich darum
die Philosophie nicht als Sondergebiet aus dem gesamten
Feld geistiger, erkennender Tätigkeit ausgrenzen. Mit der
von allen hellenistischen Schulen im Rahmen einer strikten
Dogmatik gegebenen Bestimmung des Zieles der Philosophie

und der Lebensführung wurde die Philosophie als ars
vitae auch insofern zur Fachwissenschaft, als sie die Grenzen

aller sinnvollen intellektuellen Tätigkeit im Vorhinein
den Menschen anzugeben wusste, also — um das eingangs
zitierte Apergu aufzugreifen — keine Wissenschaft vom
noch nicht Definierten blieb.

Nun gab es in der hellenistischen Welt Fachgelehrte in
grosser Zahl, und nicht wenige unter ihnen wie Eratosthenes

und Krates von Mallos standen philosophischen Schulen

nahe oder hatten eine philosophische Ausbildung absolviert.

Die in der Konsequenz des dogmatisch-philosophischen
wie übrigens auch des rhetorischen Erziehungsprogramms

liegende Abwertung der Fachwissenschaften zu
Elementen reiner Propädeutik konnte aber den wohldefinierten

Berufsstand des Gelehrten, etwa des wissenschaftlich

ausgebildeten Arztes oder des Grammatikers, in seinem
Selbstbewusstsein offenbar nicht beeinträchtigen, so wenig
wie das Berufsprestige des Rhetors. Jedenfalls gibt es darauf

keinen Elinweis in den Quellen.
Freilich haben wir Texte, in denen Philosophen den

Fachwissenschaftler oder Techniker auf die Grenzen seines

Tuns hinweisen. Dazu gehören z.B. die von Herrn Kidd
analysierten Poseidonios-Fragmente (o.S. 189), die



196 ALBRECHT DIHLE

Nachrichten über Poseidonios' vor Pompeius gehaltene
Vorlesung gegen den Rhetor Plermagoras (Plut. Pomp. 42,
10; Hermag. Temn. fr. 6 Matthes) und natürlich die von
Stückelberger gesammelten Einteilungsschemata der texvcti
aus philosophischer Quelle, die übrigens alle in irgendeiner
Weise an den platonischen Gorgias anknüpfen 19. Umgekehrt

gibt es Zeugnisse dafür, dass Vertreter verschiedenster

Disziplinen ihr Metier als Teil der Philosophie oder als

mit ihr eng verbunden zu erweisen suchen. Hier werden
also nicht einzelne texvcu von der Philosophie in den Kreis
ihrer ethisch motivierten Unterweisung einbezogen wie die
Rhetorik 20 von den Stoikern und später von der Akademie.

Vielmehr suchen Vertreter einzelner texvcu den
Anschluss an die Philosophie. Das bekannteste Beispiel dafür
ist Ciceros Entwurf einer Redekunst auf philosophischer
Basis in De oratore, wobei er sich auf die schon oben
erwähnte sekundäre Einbeziehung zahlreicher
Einzelwissenschaften und texvcu in philosophische Systeme, in
diesem Fall in das akademische, beziehen konnte. Eine ähnliche

Anbindung an die Philosophie begegnet aber auch in
den Vorreden der Geographie Strabons 21, der Architekturschrift

Vitruvs und vor allem in nicht wenigen Texten aus
der griechischen Medizin. So betrachtete sich die von dem
Poseidonios-Schüler Athenaios gegründete Pneumatiker-
Schule als die Repräsentantin stoischer Physik 2Z. Schliesslich

weist Galen wiederholt 23 darauf hin, dass der wahre

19 A Stückelberger (ed.), op. at. (supra Anm n), 42 f.; Plat. Grg. 46} e ff.
20 Bekanntlich fand die Rhetorik, ebenso wie die Grammatik und

Sprachtheorie, als Teil der Dialektik Aufnahme in das stoische System. Vgl. etwa
K. Barwick, Probleme der stoischen Sprachlehre und Rhetorik, Abh. Sachs. Akad. der
Wiss. zu Leipzig, Phil.-hist. Klasse, Bd 49, H. 3 (Berlin 1957).

21 Vgl. G. Aujac, Strabon et la science de son temps (Paris 1966), 94.
22 F. Kudlien, in RE Suppl.-Bd. XI (1968), 1097 ft.
23 De usu partium X 14 Heimreich, in Hippoer. Aer. (hebr.) G 50g Wasserstein

De temper. I 1, 2 Helmreich.



PHILOSOPHIE-WISSENSCHAFT-ALLGEMEINBILDUNG 197

Arzt ein Philosoph sei. Am ausführlichsten tritt er den
Beweis dafür an m der kleinen Schrift Quod optimus medicus

sit quoque philosophus, wo er die spezifischen Tätigkeiten und
Qualifikationen des Arztes den drei Disziplinen der
Philosophie, Logik/Physik/Ethik, entsprechen lässt 24.

Das alles sind zunächst Zeugnisse für das Prestige der

Philosophie im Geistesleben der Zeit. Der vollkommene
Philosoph oder Weise stoischer Prägung beherrscht eben
alle Wissenschaften, und darum sind die wenigen Weisen
der Vorzeit notwendigerweise nicht nur Philosophen,
sondern auch Fachwissenschaftler gewesen. Das sucht etwa
Strabon im ersten Buch seiner Geographie für Homer, Galen
in der Schrift Uber die Lehren Piatons und Hippokrates', aber
auch an anderen Stellen, für Hippokrates nachzuweisen.
Polymathie und Philosophie sind für Strabon (I i, i, p. i-
2), anders als für Heraklit, gerade keine Gegensätze.

Eine Verschwisterung mit der Philosophie vermag
jeder Einzeldisziplin erhöhtes Ansehen und über das Fach

hinausgreifende Bedeutung zu verleihen. Es scheint aber

nirgends bezeugt zu sein, dass man die Philosophie in die
Schranken fordert und als Vertreter einer Einzeldisziplin
dieser eine vergleichbare lebensgestaltende, also moralische
und pädagogische Bedeutung zuschreibt. Diese Konstellation

ist wohlbekannt nur aus der Kontroverse zwischen

Philosophie und Rhetorik, und zwar aus vielen Zeugnissen
von Isokrates bis Aelius Aristides 25. In diesem oft erörterten

und für die Geschichte der Erziehung höchst wichtigen
Streit waren sich die Gegner aber im wesentlichen gerade
darin einig, dass den Wissenschaften als eyKUKkioq 7icu8sia

eine propädeutische Rolle zukomme. Die Einordnung ent-

24 Einen ahnlichen Anspruch erhebt Columella: In der Vorrede zum ersten Buch

seiner Lehrschrift erscheint die Landwirtschaft als umfassende Wissenschaft von
der Natur und als Weg zu sittlich vollkommener Lebenspraxis.

25 H. von Arnim, Leben und Werke des Dto von Prüm (Berlin 1898), 4 ff.



198 ALBRECHT DIHLE

sprach dem etablierten Erziehungssystem der hellenistischrömischen

Welt, in dem Elementarunterricht, ^yKUK^ioq 7iai-
5s(a und Philosophie oder Rhetorik aufeinander folgten, in
der Sprache neuerer Pädagogik also die primäre, sekundäre
und tertiäre Bildung vermittelten 26. Philosophie und
Wissenschaft im Streit um Erziehung und Bildung jedoch —
dieses Phänomen scheint es in der hellenistisch-römischen
Zeit nicht gegeben zu haben. Der modernen Erziehungsund

Bildungstheorie ist die Vorstellung geläufig,
wissenschaftliche Forschung habe als Wahrheitssuche immer auch

moralisch-pädagogische Funktion, ganz unabhängig von
ihrem jeweils behandelten, fachspezifischen Gegenstand.
Diese Überzeugung leitet, neben anderen Gesichtspunkten,
Auswahl und Zusammenstellung der Fächer im System der
heutigen Sekundärschulen. Man beruft sich dabei auf den

platonischen Sokrates, wenn man den Weg zu jeglicher
Erkenntnis, nicht das fertige Wissen für den wesentlichen
pädagogischen Faktor hält. In der Vorstellungswelt des

Hellenismus hingegen setzte der Inhalt der als ars vitae

verstandenen Philosophie einen unüberbrückbaren
Abstand zwischen dieser und allen anderen texvai, in denen

man der blossen Wahrheitssuche keinen pädagogischen
Wert zuschrieb. Seit sich im Zeitalter der Sophistik der
intellektuelle Teil der Erziehung als der dominierende
durchgesetzt hatte, behaupteten Philosophie oder Rhetorik
unbestritten den ersten Rang unter den Medien der Erziehung,

und der Wert aller übrigen bemass sich an ihrem
Verhältnis zu einer von diesen beiden.

Nun erlangte aber die Lebensform des beruflich tätigen
Fachgelehrten gerade im Hellenismus weite Verbreitung
und soziale Wertschätzung. Es gab damals zum ersten Mal

26 H. I. Marrou, Geschuhte der Erziehung im klassischen Altertum (Freiburg/
München 1957).



PHILOSOPHIE-WISSENSCHAFT-ALLGEMEINBILDUNG 199

wohlfundierte Institutionen27, die solchen Mannern —
Ärzten, Geometern, Astronomen, Grammatikern,
Geographen, Antiquaren u.v.a. — Lebens- und Arbeitsmog-
lichkeiten gewahrten. Im Hellenismus zeigte sich das erste
Mal in der Geschichte das veritable Berufsbild des Intellektuellen.

Ein reiner ßlo? 9ecopr|xiK6<; liess sich nunmehr durchaus

nicht nur im Rahmen lebenslang betriebener Philosophie

verwirklichen, sondern ebensowohl als Grammatiker
oder Astronom. Dafür gibt es viele Beispiele aus hellenistischer

Zeit. Bei Anaxagoras oder Aristoteles konnte man
demgegenüber alle wissenschaftlichen Tätigkeiten, gerade
im Hinblick auf ihre Rolle in der Lebensführung, der
Philosophie subsumieren.

Es ware deshalb merkwürdig, wenn nicht irgendein
Zeugnis davon Kunde gäbe, dass man das Dasein des

Gelehrten nicht auch einmal ausdrücklich als Lebensinhalt
proklamiert und dem des Philosophen, des Fachmanns fur
die Unterweisung im rechten Leben, gegenübergestellt
hatte. An der alten Auffassung von einer alle Wissenschaften

emschhessenden Philosophie, die sich im Penpatos am
längsten gehalten hatte, konnte man angesichts der
fortschreitenden und von mancherlei Erfolgen begleiteten
Spezialisierung der Wissenschaften bei genauerem Nachdenken
nicht festhalten, und die Philosophie selbst war zur
Fachwissenschaft geworden. Ebensowenig aber konnte
angesichts der Erfolge und des Ansehens der Fachgelehrten die

Bestimmung der Wissenschaften als philosophische Propädeutik

uberall das letzte Wort sein.
Wir haben m der Tat ein Zeugnis, an dem sich ablesen

lasst, dass man Wissenschaft als sinnstiftenden Lebensinhalt,

also als Erfüllung des ßto«; JtecopriTiKoq, gegenüber der

27 Vgl G Giannantoni, in op ctt (supra Anm i), 44 sowie E Gabba, ibtd t

11 ff zur politischen Bedeutung der Wissenschaftspflege im Hellenismus



200 ALBRECHT DIHLE

Philosophie gelegentlich auch als unabhängige, vermutlich
sogar gleichberechtigte Grösse betrachtete.

Sueton berichtet in der Biographie des Grammatikers
L. Ateius Philologus, eines aus Athen stammenden
Freigelassenen, dass es Eratosthenes gewesen sei, der sich als

erster (piA.0A.oYoc; genannt habe {Gramm. 10). Diese Nachricht

hat man bisher durchweg so interpretiert, dass der

grosse Gelehrte damit den Titel eines Ypa|i|iaTiK6<;
zurückgewiesen habe. Seine wissenschaftliche Aktivität sei eben

von grosser Vielseitigkeit gewesen und habe weit über das

Gebiet des Literarischen hinausgereicht. So steht es noch in
Pfeiffers Geschichte der Philologie. Nur Ed. Schwartz, freilich
zögernd und mit der Anmerkung, die Bedeutung dieser
Deklaration sei unklar, wies auf den Gegensatz cpiA.6-

ao<poi;/<piÄ.6A,oYoq hin 28.

Der YpapiiomKog-Titel zur Bezeichnung nicht des

Schreibkundigen, sondern des Experten in Dichterexegese,
Text- und Literarkritik war zu Eratosthenes' Zeiten neu. In
den ersten Jahrzehnten des Hellenismus hiessen solche
Leute KpiTiKol, so etwa Philetas und Zenodot 29. Der frühste
Beleg für Ypap|iaTiKÖ<; 30 in dieser Bedeutung steht in einem
auf die Zeit um 275 v.C. datierbaren Fragment des Dichters
Philikos von Kerkyra {Supplem. Hellenist. 677), und das

Wort scheint sich seit der Jahrhundertmitte in der Wissenschaft

Alexandriens allgemein durchgesetzt zu haben.

Jedoch geriet der KpixiKÖq-Titel nicht in Vergessenheit. So

führte ihn beispielsweise in der Mitte des 3. Jhdts. v.C.
Herakleides, der Verfasser der Reisebeschreibungen Grie-

28 R. Pfeiffer, Geschichte der klassischen Philologie (Hamburg 1970), 196 ft.,
Ed. Schwartz, Charakterkopfe aus der Antike (Leipzig 4i94j), 189.

29 R. Pfeiffer, op. ctt. {supra Anm. 28), 116, 197.
30 Zur Frage des ypa|l|iaTlKÖc;-Titels vgl. Praxiphanes fr. 10 Wehrli; Schal, ad

Dion. Thr., ap. Grammatict Graeci I, vol. III p. 164 und 448; Sext. Emp. Adv.
math. I 49.



PHILOSOPHIE-WISSENSCHAFT-ALLGEMEINBILDUNG 20 I

chenlands (GGM I 97 ff.) 31. Eine bewusst herbeigeführte
Wiederbelebung erfuhr er dann, als sich im 2. Jhdt. v.C.
Krates und seine Anhänger in ausdrücklicher Opposition
zu Alexandria so bezeichneten (Sext. Emp. A.dv. math. I 79;
248). Auch Krates' Tätigkeit reichte weit über das Feld der
Grammatik im alexandrimschen Sinn hinaus. Es hätte also
fur Eratosthenes nahegelegen, sich gleichfalls mit diesem
Wort zu benennen, wenn er lediglich auf seine Vielseitigkeit

hinweisen und den modernen Titel eines ypairpaxiKÖi;
vermeiden wollte.

Der Schlüssel zur Lösung des Problems liegt in dem
Umstand, dass (pAoaotpoq der offizielle Titel aller fest
angestellten Mitglieder des Museions von Alexandria war. Von
der frühhellenistischen Zeit bis zur Spätantike hiessen sie 01

änö xoß Mouaelou 6xeA.siq Kai aixoüpevoi quAbaoipoi32. Das lehren

epigraphische, papyrologische und literarische Zeugnisse.

Im Kontext des Zitates, das Athenaios (I 22 d) aus dem

Spottgedicht des Timon von Phleius auf die Gelehrten des

Alexandriner Museions erhalten hat, ist von 01 ev auxrä (sc.

xa> Mouastco) xpecpöpevoi (ptTöacxpoi die Rede, und diese

Formulierung stammt mit grösster Wahrscheinlichkeit aus dem
Wortlaut des herangezogenen Gedichtes, also aus dem 3.

Jhdt. v.C. Der Philosophen-Titel wurde manchmal auch
für die Mitglieder der nach alexandrinischem Vorbild in
anderen Städten gegründeten Museia herangezogen. Unter
den Vertretern der vielen wissenschaftlichen Disziplinen,

11 Fr Pfister, Die Reisebilder des Herakleides (Wien 1951), 17 f. über die
Wahrscheinlichkeit der Emendation des überlieferten Kpr|XlKÖc^ in KplxiKÖ<4
Auch bei Heron von Alexandrien ist der KpixiKO(;-Titel bezeugt {Def. 136, 23, p.
128, 13 Heiberg).

32 Weitere Belege fur den Philosophentitel der im Museion angestellten Gelehrten,

OGI 714, C1G 4724 adn., Syll. 3
900, 52; Papyri bei N. Lewis, in Mnemosyne

S IV 16 (1963), 257. 'Echte' Philosophen, die dort wirkten, erscheinen als

n^atcoviKÖg (piX.öaoipo<; (Sammelbitch, 6012) oder kyXeKxiKÖq (sie) ipiA.6ao(po<;
(Inschr. Griech. Städte aus Kleinasien XIII 789). Zur Existenz einer philosophischen
'Sektion' am Alexandriner Museion vgl. M.N. Tod, in JHS 77 (1957), 132 ff.



zoz ALBRECHT DIHLE

die in Alexandria und anderen Museia tätig waren — vgl.
die Aufzählung bei dem Alexandriner Chronographen
Andron zum Jahr 146 v.C. (FGrHist 246 Fi) — befanden
sich zwar auch Philosophen. Werden diese aber unter den

cpAöaocpoi des Museions eigens genannt, erscheinen sie
bezeichnenderweise meist als cpAöcrocpoi SxcoikoI oder IlXaxa)-

viKoi. Sogar ein ekAskxiköc; cpiA6cro<poq, der vermutlich
Mitglied des Museions von Alexandria war, ist uns inschriftlich
bezeugt (Inschr. Griech. Städte aus Kleinasien XIII 789). Oi
aitö xoß Moucreioi) äaxpö^oyoi, ypappaxucoi, yscopexpai o. dgl.
finden sich in unseren Texten hingegen nirgends.

OAöaocpcx; als amtlicher Titel der am Museion in
Alexandria angestellten Gelehrten erinnert daran, dass die
Pflege der Wissenschaft dort nach dem Vorbild des Peri-
patos inauguriert wurde 33, wenn sich auch die Rolle, die
Demetrios von Phaleron dabei gespielt hat, nicht mehr
genau bestimmen lässt (fr. 66 Wehrli). Jedenfalls aber
bezieht sich der Titel auf einen Philosophie-Begriff, der
umfassende, in zahlreiche Einzeldisziplinen aufgegliederte
wissenschaftliche Forschung diesem Wort subsumiert und
der zweifellos der im frühen Peripatos herrschenden
Auffassung entspricht (Arist. Metaph. III 2, 1004 a 3). Spätere
Peripatetiker (Kritolaos fr. 33 f. Wehrli) 34 übernahmen
demgegenüber von den übrigen hellenistischen Schulen das

Verständnis der Philosophie als ars vitae, in der alle
Wissenschaftspflege dem pädagogisch-moralischen Zweck
untergeordnet war und entsprechend begrenzt wurde. Die
Kontinuität, die in der Vorstellung der Zeitgenossen
zwischen Peripatos und Museion bestand, drückt sich auch
darin aus, dass zahlreiche Gelehrte und Literaten des Alex-

33 P. M. Fräser, Ptolemaic Alexandria (Oxford 1972), 314 ff Dass die
Beziehungen zum Peripatos bei den Gelehrten des Museions auch gerade fachspezifisch
gelten, ist wohlbezeugt, etwa in der Medizin im Fall des Erasistratos (Galen. Nat.
fac. II 4).

34 P. Moraux, Der Aristotelismus bei den Griechen I (Berlin 1973), 413.



PHILOSOPHIE-WISSENSCHAFT-ALLGEMEINBILDUNG 203

andriner Milieus in unserer Überlieferung als Peripatetiker
oder Philosophen erscheinen, so etwa der Kallimachos-
Schüler Hermippos, Satyros, Sotion, Herakleides Lembos,
Agatharchides 35, ohne dass man eine Zugehörigkeit zur
Schule des Aristoteles oder einer anderen Schule in jedem
Fall nachweisen könnte.

Angesichts dieses Befundes kann es m.E. keinen Zweifel

geben, dass sich Eratosthenes mit seiner Deklaration
von einem Titel distanzierte, der ihm von Amts wegen
zukam. Dass die Mitwelt Eratosthenes tatsächlich als

Philosophen zu titulieren hatte, wie es seiner Stellung als

Präsident des Museions entsprach, beweist die Einleitung
zur Methodenschrift des Archimedes, die dieser seinem

Kollegen in Alexandrien widmete. Eratosthenes wird darin
als eipsaxdx; tpiA-OCTOcpictc; angeredet.

Eratosthenes' Abneigung gegen seine Dienstbezeichnung

war um so bemerkenswerter, als in seinem
umfangreichen Schriftenverzeichnis auch einige Schriften über
spezifisch philosophische Themen aufgeführt sind36. Er
hatte während seines Aufenthaltes in Athen ausgiebig
philosophische Studien betrieben und war dabei zu seinem
Landsmann, dem Akademiker Arkesilaos, vor allem aber
zu dem Stoiker Ariston in nähere Verbindung getreten.
Der Letztgenannte darf geradezu als sein philosophischer
Lehrer betrachtet werden 37.

Unter allen Philosophen der Zeit war Ariston derjenige,
der die Philosophie als ars vitae am schärfsten von den

35 Hermippos (E. Maass, Aratea [Berlin 1892], 121; Hieron. Vir. ill. prol.);
Sotion und Satyros (Athen. VI 248 d, XII 541 c); Herakleides Lembos (.Suda, s.v.

'HpaKX.eiSt|<;, 462), Agatharchides (Strab. XIV 2, 15, p. 656). Zum Ganzen vgl.
Fr. Leo, Die griechisch-römische Biographie (Leipzig 1901), 118 ff. Freilich muss man

beachten, dass nicht nur der Titel Peripatetiker, sondern auch die Bezeichnung

Philosoph solchen Gelehrten und Literaten beigelegt werden kann. Vgl. auch

C. O. Brink, in CQ 40 (1946), 11 f.

36 G. Knaack, in Rh VI 1 (1907), 385.

37 A. M. Ioppolo, op. cit. (supra Anm. ;), 23 f.



2C>4 ALBRECHT DIHLE

übrigen Betätigungen des Intellektes trennte. Nicht nur die
Fachwissenschaften, die sykukAioi; 7taiöeta, hielt er für den

Philosophen für unnütz. Er beschränkte darüber hinaus das

stoische Lehrsystem auf die Ethik und verwarf Dialektik
und Physik als philosophische Disziplinen eigenen Rechts.
Aus der Ethik wiederum verbannte er alle Kapitel, die sich
auf die praktische Anwendung der philosophischen
Grundeinsichten bezogen, wollte also nur Grundsatzwissen als

Gegenstand philosophischer Lehre anerkennen 38. Man darf
sagen, dass Ariston von allen Philosophen, sofern sie nicht
wie die Kyniker auf die Vermittlung systematisierten Wissens

überhaupt verzichteten, mit der Transformation der

Philosophie in eine eng definierte Einzelwissenschaft am
weitesten ging.

Ist es da so merkwürdig, dass ein besonders vielseitiger
und erfolgreicher Gelehrter, der in seinen Athener Lehrjahren

unter dem Eindruck dieses offenbar mit grosser
Suggestivkraft ausgestatteten Mannes gestanden hatte, im
späteren Leben sich selbst nicht mehr als Philosoph verstehen
konnte, wie es seine offizielle Titulatur vorsah?

Das von Eratosthenes statt dessen herangezogene Wort
(pikoA-oyot; wurde in der nachklassischen Antike nie zu einer
klar definierten Berufs- oder Tätigkeitsbezeichnung,
sondern benannte stets den Gelehrten schlechthin, ohne
fachspezifische Eingrenzung. Darum taucht cptA-ökoyot; bzw.
seine latinisierte Form, die sich seit dem 2. Jhdt. v.C. in
Rom einbürgerte, auch niemals in den juristischen Texten
auf, die sich auf die Privilegierung der intellektuellen
Berufe im Kaiserreich beziehen (z.B. Dig. L 4, 18, 30). Hier
ist stets von den vier Berufen der philosophi, pf|iopeq oder
üoqnciTCU, grammatici und iaxpol die Rede 39. Demgegenüber

38 A. Dihle, in JHS 93 (1973), 50 ff.
39 Zur seltenen Privilegierung des Elementarlehrers (YpafifiaTOölSdaKa/.O^)

vgl. W. V. Harris, in ZPE 52 (1983), 98 ff. Zum Ganzen G. W. Bowersock,
Greek Sophists in the Roman Empire (Oxford 1969), 32.



PHILOSOPHIE-WISSENSCHAFT-ALLGEMEINBILDUNG 20 5

konnte man zusammenfassend von den Gelehrten des
Alexandriner Museions, die viele Disziplinen vertraten, in
unterminologischer Ausdrucksweise als den (pitaAoyoi
sprechen, wie es etwa Strabon in seiner Beschreibung des

Museions tut (XVII i, 8, p. 794).
Hat Eratosthenes' prägnante Verwendung des Wortes

in dessen späterer Geschichte Folgen gehabt? <J>iX,6X,oyo<;

und seine Ableitungen begegnen bereits im 4. Jhdt. v.C.,
bei Piaton und in der Komödie 40. Das Bedeutungsfeld ist
weit und schliesst den Geschwätzigen ebenso ein wie jeden,
der sich um Wissen, Rede, Bildung oder Überlieferung
bemüht. In dieser positiven Verwendung unterscheidet es

sich anfangs kaum von cpAÖ0O(poq, (pAöiaulkx; oder tpAo-
ga9f|9-

Seit hellenistischer Zeit ist «pAcAoyoc;, jedenfalls in der
lebendigen Sprache, nur noch in der Bedeutung 'gelehrt,
wissenschaftlich' bezeugt. Das zeigt sich ausser an der
schon zitierten Strabon-Stelle etwa in den Schriften Philodems,

wenn er sich über die dem Gelehrten eigene
Empfindlichkeit gegenüber Kritik äussert {Lib. die. 37, 7; Mort.
26, 1), ferner bei Seneca {Epist. 108), Epiktet {Diss. II 4),
Porphyrios {Plot. 14), Synesios {Dion 5, 43 A/B Terzaghi
u.v.a.41). Die Bedeutung 'geschwätzig' verschwand und
musste darum von den Lexikographen (Hesych. s.v.) erklärt
werden, weil sie in der attizistischen Literatur künstlich

40 H. Kuch, 4>iAöA,oyo<;, Dt. Akad. Wtss., Sehr, der Sekt, fur Altertumsw. 48

(Berlin 1965); G. R. F. M. Nuchelmans, Studien über (piA67.oyo<;, cpi^oXoyia und

<piX.o^.oyeiv (Diss. Ni|megen 1950). Vom Gegensatz zwischen unnützer Gelehrsamkeit

(<piAoA,oy(a) und rechter, gelebter Philosophie ist wiederholt bei Epiktet
die Rede, z.B. Diss. III 2, 13.

41 Weitere Stellen etwa Zeno ap Phld. Lib. die. VIII a 9; X a 2. Firmicus
Maternus {Math. III 7, 4) nennt die Gelehrten gleichfalls filologi und stellt als

solche (III 7, 1) Grammatiker, Geometer und Astronomen den Philosophen zur
Seite.



2o6 ALBRECHT DIHLE

wiederbelebt wurde (Athen. V 211 d) 42. Diese Erscheinung
gibt es bekanntlich bei vielen Wörtern. Areios Didymos
stellt demgegenüber den cp1A.6A.oyo9, den Gelehrten, den nur
der stoische Weise rein verkörpern kann, dem A.oyöcpc.A.09,

dem Schwätzer, entgegen (bei Stob. II 7, p. 105, 4
Wa.).

Nirgends jedoch knüpft sich an das Wort eine fachspezifische

Konnotation. 3uA.6A.oya tpixripaxa, so schon Epikur,
sind wissenschaftliche Probleme schlechthin, im Gegensatz
zu philosophischen (Sent. Vat. 74, 1; fr. 9, 1 Arr.). Das
unter dem Namen des Thessalos von Tralleis stehende
astrologisch-medizinische Lehrbuch neronischer Zeit
spricht von der Wissenschaftlichkeit der Medizin mit der
Wendung xö cpiA.6A.oyov xfjq iaxpiKfjq und gibt eminenten
Ärzten den Titel apxiepsix; cptAoAöycov43. Besonders
aufschlussreich ist die Verwendung des Wortes im astrologischen

Werk des Vettius Valens. Dort ist von cpiAöAoyoi

^TtiaxripoviKoi (I 3, p. 18, 31 Kroll) oder cpiA.6A.oyoi ypappaxa
Kai rcaiSeiav &gkoüvxs9 (I 2, p. 7, 27) die Rede, und sie
werden den pooaiKoi Kai cpiAöoocpoi und den pfixops9 Kai

yecopexpai (II 16, p. 72, 2-3; 21 Kroll) zur Seite gestellt.
Dass von einem als (p1A.6A.oyo9 bezeichneten Gelehrten

normalerweise vielseitige Interessen erwartet werden können,

lässt sich aus Senecas 108. Brief und aus der Tatsache
entnehmen, dass zwei so vielseitige Gelehrte wie Apollodor
von Athen und Demetrios von Skepsis (FGrHist 244 T 2,

42 Der Text stammt aus Athenatos' eigenem Werk über die Seleukiden. Der
Prätendent Alexander Balas wird dort 7tpocrr|vfi<; £v 7täox Kai cpiA.6A.oycx; kv
taiQ öpiAiaic; genannt, also als umganglich und gesprachig bezeichnet.

43 Thess. Trail. I prooem 4; 12; II epil. 3 Friedrich. Ärzte, die ihre Kunst mit
dogmatischer Philosophie verbinden, nennt der Autor im Gegensatz zu den

Empirikern SiaAeKTlKoi larpoi (I prooem. 5). Die besondere Affinitat der Medizin

zur Philosophie erscheint schon bei Aristoteles (dazu L. Edelstein, op. ctt.
[supra Anm. 4], 126). Eine Inschrift des 1. Jhdts. n.Chr. (SEG XXVI 1311) ehrt
sogar einen Mann als «Philosophen und Tierarzt»'



PHILOSOPHIE-WISSENSCHAFT-ALLGEMEINBILDUNG 207

bzw. D.L. V 84) diese Bezeichnung in unserer Überlieferung

wie einen Beinamen tragen.
Wenn sich die Philosophie auf gelehrtes Studium

beschränkt, ohne in der Lebenspraxis angewendet zu werden,

wird sie zur Philologie, wie es Seneca pointiert
ausdrückt (Epist. 108, 23). Ganz wie der cpiAöAoyoc; (II 4) ist
auch der oxoAacmKÖt; 44 für Epiktet {Diss. I 11, 39 u.ö.)
oder Marc Aurel (I 16, 4) ein gelehrter Pedant, der den

Lebensfragen nicht gewachsen ist. Cicero berichtet Atticus
(XIII 5 2, 2) über seine Unterredung mit Caesar nach dessen

Rückkehr aus dem Bürgerkrieg, bei der es nur um gelehrte
Dinge, cpiAöAoya multa, gegangen sei. Die Junktur cpiAöaocpoi

Kai cpiAöAoyoi begegnet im nachklassischen Griechisch als

umfassende Bezeichnung aller Vertreter intellektueller
Berufe — mit Ausnahme der Rhetoren. Philosophische,
rhetorische, d.h. literarisch-belletristische, und philologische,
d.h. wissenschaftliche, Bücher zählt deshalb Censorin als

die drei möglichen Informationsquellen auf45.

In der Umgangssprache scheint sich die Bedeutung von
cpiAöAoyog sogar dahin erweitert zu haben, dass man jeden
so nennen konnte, der sich auf eine Sache besonders
versteht, also den Experten (egitEipo«;). Das tadelt der Attizist
Phrynichos (Ecl. 372 Fischer) und verweist darauf, dass der
cp1A.6A.oyo9 doch ein cpiAcöv Aöyouc; sei, ein Freund des als

Lehre weitergegebenen Wissens und darum nur den
bezeichne, der die rcaiSsia studiere (cnrouöätjcDV icspi rcaiSslav)

— also den Gelehrten. Das entspricht lateinischem studiosus

in der Plinius-Korrespondenz (III 5,5; 19).
«UAoAoyeTv, das dazugehörige, von Phrynichos verworfene

Verb hat die Bedeutung «studieren, hinter den
Büchern sitzen und arbeiten» gerade auch in der ausserli-
terarischen Sprache gehabt. In einem Papyrusbrief des 2.

44 Zur Geschichte des mit (ptXö^oycx; konkurrierenden Wortes axoX,aaTlKO(;

vgl. den Anhang.
45 Cens. De die nat, i, 6.



208 ALBRECHT DIHLE

Jhdts. n.C. (POxj. 531) ermahnt ein Vater seinen
hoffnungsvollen Sohn zu dieser löblichen Tätigkeit, und bei
Cicero findet sich zuerst die Bildung auiupiA-oA-oysTv zur
Bezeichnung des wissenschaftlichen Gesprächs 46.

Indem Eratosthenes sich von einer Amtsbezeichnung
distanzierte, berichtigte er einmal die darin bezeugte ältere

Konzeption der Philosophie als umfassender
Wissenschaftspflege. Zugleich lehnte er damit ab, ein Philosoph in
neuem Sinn, ein Fachmann der ars vitae zu sein. Zwar gibt
es keinen Grund zur Annahme, dass Eratosthenes die
Philosophie von ihrem unbestrittenen ersten Platz in der Reihe
der geistigen Tätigkeiten verdrängen wollte. Aber der Titel
des Philologen deutet auch an, dass Eratosthenes gelehrte
Tätigkeit nicht allein als Teil der iraiSeia verstehen, ihre
Würde nicht nur aus ihrer propädeutischen Rolle für die
Philosophie herleiten wollte. Vielmehr sagt der demonstrative

Wechsel der anerkannten Berufsbezeichnung, dass

gelehrte Tätigkeit unabhängig von ihrem Nutzen für den
Wissenschaftler selbst oder seine Mitmenschen auch wie die

Philosophie sinngebender Lebens- und Berufsinhalt sein
könne, dass also der ßiog 9scopt)tik6i; unter den Bedingungen
der neuen Zeit des Hellenismus nicht ein Privileg des

professionellen Philosophen sei, sondern sich auch im
Dasein des Gelehrten und Forschers erfülle. Ich habe kein
anderes Zeugnis gefunden, das in ähnlicher Weise die
Vorstellung von der Eigenständigkeit der Wissenschaft gegenüber

Philosophie und Erziehung belegt.
Man darf gerade Eratosthenes einen derart demonstrativen

Akt zutrauen. Das ergibt sich aus dem Umstand, dass

er sich auch sonst wiederholt gegen eine fable convenue

ausgesprochen hat: Gegen die weit verbreitete Alexanderkritik

der Philosophen lobte er den grossen Makedonen,
dass er in seiner Regierungspraxis dem Rat des Aristoteles

46 Fat». XVI 21, 8; spater Iambl. In Nie. arithm. p. 125, 22 Pistelli.



PHILOSOPHIE-WISSENSCHAFT-ALLGEMEINBILDUNG 209

nicht gefolgt sei (Strab. I 4, 9, p. 66-67). Gegen die in
Antike und Moderne immer wieder angestellten Versuche,
die Irrfahrten des Odysseus geographisch zu verifizieren,
verwies er auf den fiktiven Charakter der Dichtung
(Strab. I 2, 15, p. 23-24). Gegen die in Historiographie und
Herrscherideologie allgemein akzeptierte Überlieferung
vom dionysischen Erlebnis Alexanders in Indien machte er
geltend, wie durchsichtig diese Legendenbildung sei (Arr.
Anab. V 3, 1; Strab. XV 1, 7, p. 687). Umgekehrt aber

vertraute er Pytheas von Massilia mit guten Gründen,
dessen Berichte sonst durchweg auf Skepsis gestossen
waren (Strab. II 4, 2, p. 104-105). In diesen Zusammenhang

gerückt erscheint die Reklamation des Philologen-
Titels bedeutsamer und verdient vielleicht unsere weiterreichende

Interpretation. Dass auch andere Fachgelehrte so
dachten und ihre Tätigkeit eben nicht nur im Sinn des

Broterwerbs oder der philosophischen Propädeutik
verstanden, wird durch die nacheratosthenische Geschichte des

Wortes (pikökoyoc; immerhin nahegelegt, doch auch durch
ein paar Beobachtungen zum Gebrauch des Wortes rprXö-

aocpot;.
Dass die Tätigkeit des wissenschaftlich geschulten

Arztes der des Philosophen zur Seite gestellt werden konnte,

wurde schon erwähnt 47. Die ethischen Implikationen
des Arztberufes, die Physiologie als ärztliche Grundwissenschaft

und die medizinischen Schultraditionen legten für
die allgemeine Vorstellungswelt diese Annäherung nahe.
Auch die Bezeichnung <piA,6cro<po<; für den schlechthin Weisen

oder Wissenden (vgl. Hesych. s.v.), der diese Eigenschaft

dann in seiner ganz bestimmten Fachwissenschaft

47 Celsus iprooem. 8) vertritt die Auffassung, bis zu den Tagen des Hippokrates
sei die Medizin Teil der Philosophie gewesen. Hippokrates a studio sapientiae

dtsctphnam banc separavit. Poseidonios hingegen sucht gerade die Ubereinstimmung
zwischen Hippokrates und Piaton in der Psychologie, also einer philosophischen
Teildisziplin, zu erweisen.



2IO ALBRECHT DIHLE

bewährt, so wie es Strabon im Vorwort seines geographischen

Werkes darlegt, hat uns beschäftigt. Daneben aber
gab es, ganz abgesehen vom Fortleben des Philosophentitels

für die besoldeten Mitglieder des Alexandriner
Museions, offensichtlich auch die fortdauernde, wenn auch
nicht durchgehende Verwendung des Philosophentitels
speziell bei Mathematikern und Astronomen. Noch der
spätantike Archimedes-Kommentator Eutokios stellt die
ü^X,r| (pAoaocpia den juctOfijactxa. (i.S.v. Mathematik) gegenüber
und nennt, ebenso wie der Platoniker Proklos, die
Mathematiker vor Archimedes oi Jipö auxoß cptXöaocpoi 48. Das steht
an Stellen, wo mathematische Spezialprobleme erörtert
werden, also kein besonderer Hinweis auf die Personalunion

von Philosoph und Mathematiker oder Astronom zu
erwarten ist. Denselben Sprachgebrauch findet man bereits
bei Kleomedes 49, Pappos und Heron von Alexandrien, also
in der hohen Kaiserzeit. Noch früher ist Geminos anzusetzen,

der nur in ihrer Wissenschaft qualifizierte Astronomen
gelegentlich cpGoaocpoi nennt (12, 19). Gewiss ist dieser

Wortgebrauch nicht einheitlich. So unterscheidet Geminos
an anderer Stelle den Philosophen Aristoteles vom
Astronomen bzw. Astrologen Eudoxos (17, 49), und der Stoiker
Boethos wird als Verfasser eines Arat-Kommentars (17, 48;
fehlt in SVF III) unter dem Astronomen-Titel eingeführt.
Aber es wird aus allen diesen Beispielen deutlich, dass

Mathematiker und Astronomen immer wieder Philosophen
genannt werden, also eine Bezeichnung tragen, die sonst im

48 Eutoc. In Arcbwi. Sph. Cyl. I prooem. p. 2, 16 Heiberg; In Archim. Circ.
prooem. p. 228, 14 Heiberg. Ähnlich Procl. In Eue. elem. prol. II p. 65 Fnedlein;
ferner Papp. Sjnag. VIII 1, p. 1022 Hultsch.

49 Hero Alex. Pneum. I, p. 2, 5 Schmidt; Def. 137, 3, p. 156, 16 Heiberg. Pappos
nennt seinen Kollegen Hierios einen (piV>CTO(po<; (Synag. III 3, p. 34 Hultsch) und
wird in einem spateren Traktat ebenso genannt (Anonym. De flg. isop., in Pappi
Alexandrmi Collections quae supersunt p. 1164, 17 Hultsch). Cleom. De mot. arc. II
6, 123; vgl. W. Schumacher, Untersuchungen \ur Datierung des Astronomen Kleomedes

(Diss. Köln 1975), 102.



PHILOSOPHIE-WISSENSCHAFT-ALLGEMEINBILDUNG 211

Verständnis der Zeitgenossen auf die besondere Qualifikation

in der ars vitae deutete.
Die Freigiebige Verwendung des Philosophentitels für

Mathematiker und Astronomen kann verschiedene Gründe
haben, etwa das besondere Interesse der Stoa an der
Astronomie. Die mathematische Erschliessung der kosmischen

Erscheinungen hatte für die Welterklärung dieser
Schule besondere Bedeutung, und so erklärt sich die mehrfach

bezeugte Personalunion des Astronomen und Stoikers
(Krates von Mallos, Aratos, Boethos u.a.).

Am nächsten liegt natürlich der Gedanke an die hohe
Schätzung, der sich die Mathematik bei Piaton und allen
seinen Nachfolgern erfreute50. Der Aristoteles-Schüler
Eudemos (fr. 133 Wehrli) hatte das bereits nachdrücklich in
seiner Geschichte der Geometrie hervorgehoben. Arkesilaos,
um nur ein späteres Beispiel zu nennen, war ein Schüler des

Mathematikers Autolykos von Pitane, der selbst offenbar
keine philosophischen Interessen verfolgte. Theon von
Smyrna verfasste sein arithmetisches Elementarwerk
ausdrücklich als Einführung in die platonische Philosophie,
und noch die neuplatonischen Kommentare lehren auf
Schritt und Tritt, wie eng die Mathematik mit der
Schulphilosophie verbunden war. So liest man im Timaios-Kom-
mentar des Proklos davon, wie die Mathematik auf die
höhere Schau vorbereite (In TV. I, I p. 41, 2 ff. Diehl), dass

auf der Mathematik die Wissenschaftlichkeit (eTtiaxriiioviKÖv)
der Physik, also einer philosophischen Disziplin, beruhe (In
Ti. III, II 51, 5 ff.), und wie, wenn das ä^oyov der Seele

durch rechte Sitte ("n9r|) gemäss einer öp9f[ ööi;a zur guten
praktisch-politischen Lebensführung erzogen sei, die X,oytKf|

oöoia durch Mathematik und Dialektik zur Schau der cpuaiq
50 G. E. R Lloyd macht darauf aufmerksam, dass es gerade die besondere

Pflege der mathematischen Wissenschaften in der Schule Piatons war, welche
diesen die Emanzipation von der Philosophie zu erleichtern vermochte {Greek
Science after Aristotle [London 1973], 52 f.). Vgl. K. Gaiser, in CronErc 13 (1983),
59 ff-



2 12 ALBRECHT DIHLE

tcöv övtcdv emporgehoben werde {In Ti. V, III 351, 19 ff.).
Dabei bleibt jedoch die Mathematik ein Mittel der
Propädeutik, und gegen die Pythagoreer betont Proklos, dass

nicht die Mathematik allein, sondern nur verknüpft mit der
Physik, also einer der philosophischen Disziplinen, die
Welt erklären könne {In Ti. III, II 23, 9 ff.; 231, 5 ff.). Dass
die Mathematik einen Teil der Philosophie, ja sogar ihren
besten (yevvaioxaxov) ausmache, liest man einmal bei dem
Platoniker Maximos von Tyros (XXXVII 7 f. Hob.). Aber
das ist rhetorischer Uberschwang. Die Rede, in der diese

Äusserung steht, entwirft ein Erziehungsprogramm, das in
gut platonischer Tradition in einer aufsteigenden Linie
angeordnet ist. Sie führt von Gymnastik, Rhetorik, Poesie
über Arithmetik, Logistik (i.S.v. Rechenkunst), Geometrie
und Musik zur Philosophie, d.h. zur Ruhe des Gemüts und
zur Schau des Alls. Denn dass die Schau das höchste sei,

was der Mensch erreichen kann, ist Maximos' feste, gleichfalls

gut platonische Überzeugung. Eben wegen ihres
theoretischen Charakters steht für ihn die Mathematik, sofern
sie nicht praktischen Zwecken dient (XXXVII 7), an der

Spitze der xsxvai, bleibt aber ein Hilfsmittel der Philosophie
(XXVII 4). Dasselbe gilt für Theon {Expos, rer. math.

p. 15-16 Hiller): Den fünf Weihegraden des Mysterienkultes
entsprechen fünf Stufen des philosophischen Aufstiegs

im Sinn der platonischen Tradition. Die unterste Stufe, der

Reinigung des Mysten entsprechend, bilden die fünf
Wissenschaften der Arithmetik, Geometrie, Stereometrie, Musik

51 und Astronomie. Dann folgen als zweite Stufe die
drei philosophischen Disziplinen. Auf der dritten Stufe

51 In den in diesem Zusammenhang herangezogenen Texten platonischer und

pythagoreischer Herkunft ist unter Musik durchweg die Musiktheorie als

mathematische Wissenschaft zu verstehen. Anstides Qumtilianus hingegen (II 3) stellt
die Philosophie an die Spitze aller, auch der mathematischen Wissenschaften, die
das XoyiKOV der Menschenseele zur Einsicht fuhren, wahrend die Musik den

höchsten Rang unter allen Lehrgegenstanden einnimmt, die der Erziehung des



PHILOSOPHIE-WISSENSCHAFT-ALLGEMEINBILDUNG 21 3

folgt die Lehre von den vot]t&, dann als vierte das

philosophische Lehramt und auf der fünften Stufe erreicht der

Adept das Lebensziel der öpoicom<; Secp. Die Mathematik
bleibt demnach Dienerin der Philosophie, ohne ihr Teil zu
werden.

Die Platoniker unterscheiden sich bei aller Hochschätzung

der Mathematik demnach nicht grundsätzlich von den

Stoikern, und Philon setzt sich weder zu den einen noch zu
den anderen in Widerspruch, wenn er den Unterschied
zwischen der Philosophie als Grundwissenschaft und der
Mathematik als Fachwissenschaft statuiert {De congr. erud.

146).
Unter den Philosophen waren es nur die Pythagoreer,

die so weit gingen, die Mathematik gelegentlich mit der

Philosophie zu identifizieren. Proklos, der sich hierbei auf
die Geschichte der Mathematik des Eudemos stützt
(fr. 133 Wehrli), sagt, dass Pythagoras die Mathematik zu
einem ethisch-pädagogischen System gemacht habe, und
nach Aristoteles {Metaph. I 5, 985 b 23 ff.) ist bei den

Pythagoreern die Mathematik zur Lehre von den äp/ai aller
Dinge geworden.

Diese Aussagen bestätigen sich m neupythagoreischen
Texten, wenngleich diese zumeist einen platonisch-pythagoreischen

Synkretismus bezeugen und darum voll von
platonischer Terminologie sind. Das gilt etwa hinsichtlich
wiederholter Aussagen darüber, dass der Gegenstand der
Mathematik ein äiAov und darum von besonderem Wert
sei, oder dass nur die Mathematik die öp&örriq Oecopiaq und
damit auch die Wissenschaftlichkeit der Philosophie als

Lebenskunst garantiere (Nicom. Ar. I 2-3). Die Mathematik

habe als wichtigstes Hilfsmittel der Philosophie zu gel-

akoyov durch ai>vf]9Eta dienen Auch fur diese Auffassung, bei der an die

Musikpraxis zu denken ist, lasst sich die Autorität Piatons in Anspruch nehmen.

— Zum Motiv der fünffachen Stufung im spateren Piatonismus vgl. H Dorrie,
in Mullus. Fettschrift Th. Klauser, JAC Erg.-Bd. i (Munster 1964), 79 ff.



214 ALBRECHT DIHLE

ten (I 3, 3). Aber über diese Aussagen hinaus, die ganz
im Sinn der Platoniker getroffen werden, erklärt Numenios
(fr. 2 des Places), die Betrachtung der Zahlen sei überhaupt
das höchste Ziel philosophischer Bemühung um die Frage,
ri äcm xö öv. Flr vertritt damit genau die von Aristoteles den

Pythagoreern zugeschriebene Position, die ein orthodoxer
Platoniker bei aller Hochschätzung der Zahlen nicht teilen
konnte 52. Eine immerhin vergleichbare Formulierung des

Xenokrates (fr. 60 Heinze) 53 wurde in die Schultradition
bezeichnenderweise nicht rezipiert, denn dort galt keine der
mathematischen Disziplinen als £tuctxt|ht| <xvujtö9exo<;, als

Wissenschaft von den letzten Ursachen (Ps. Plat. Def 414
b; vgl. Plat. Rep. VI 510 b).

Solche Zeugnisse aus der pythagoreisierenden Tradition

könnten auf den Schluss führen, es handele sich um
antipythagoreische Stellungnahmen, wenn in späten,
durchweg platonisch bestimmten Texten wiederholt erklärt
wird, die Mathematik sei zwar unentbehrlich, jedoch kein
Teil der Philosophie. Indessen gibt es bei Ptolemaios, dem
letzten grossen Vertreter der exakten Wissenschaften, den
die Antike hervorgebracht hat, eine Begründung für die
Identifikation von Mathematik und Philosophie, die in
ganz andere Richtung weist.

In der Vorrede zum Almagest greift Ptolemaios zurück
auf die alte Einteilung der Philosophie in einen praktischen
und einen theoretischen Teil. Diese vor allem bei Aristoteles

wichtige Einteilung wurde, weil sie sich besonders für
eine Gliederung der Ethik als des Hauptteiles der Philosophie

eignete, niemals obsolet. Sie liess sich zwanglos mit
der hellenistischen Dreiteilung der philosophischen Diszi-

52 Zur schwierigen Frage nach der Abgrenzung der pythagoreischen von der
platonischen Zahlenlehre vor allem W. Burkert, Weisheit und Wissenschaft (Nürnberg

1962), 15 ff. und 42 ff.
53 Xenokrates definierte die Seele als &pi9|iÖ<; £ctUXÖV KIVCÖV.



PHILOSOPHIE-WISSENSCHAFT-ALLGEMEINBILDUNG 2 15

plinen verbinden (Sext. Emp. Adv. math. VII 14 ff.), und
man findet sie z.B. in mittelstoischem Kontext (Panaet. fr.
108 van Straaten; Sen. Epist. 94, 45). Dieselbe Einteilung
lag aber auch nahe, wenn es darum ging, System und
Methode anderer xexvcu zu bestimmen. So schreibt Heron
von Alexandrien der Mechanik einen theoretischen Teil zu
(koyucöv), zu dem die Grundwissenschaften Geometrie,
Arithmetik, Astronomie und Physik rechnen, sowie einen
praktischen (xEipoupyucov), der die manuellen Fähigkeiten
wie Hausbau oder Metallbearbeitung umfasst54.

In der Beschreibung des theoretischen Teils schliesst
sich Ptolemaios an die Einleitung des 5. Buches der

Metaphysik an. Aristoteles (Metaph. V 1, 1026 a 18 ff.) erörtert
dort die drei Sachgebiete Theologie, Physik und Mathematik

und ihr Verhältnis zueinander. Diesen Erwägungen fügt
Ptolemaios einen weiteren Gedanken hinzu: Theologie und
Physik sind weitgehend auf Vermutungen angewiesen, die
eine wegen der Unfassbarkeit, die andere wegen der
Veränderlichkeit ihres Gegenstandes, weshalb es in der Physik
auch so viele unterschiedliche Lehrmeinungen gibt. Der
Gegenstand der Mathematik ist demgegenüber sowohl fassbar

als auch unveränderlich, so dass eigentlich nur hier
innerhalb des theoretischen Teiles der Philosophie das

eigentliche Ziel des Bemühens erreichbar erscheint, nämlich
beweisbares und sicheres Wissen, wie es Ptolemaios in der
Schrift Ilepi Kpixtiplou (3, 2; 12, 4) definiert.

Während die Betonung des rein theoretischen, mit der
Unstofflichkeit des Gegenstandes gegebenen Charakters
der Mathematik durchaus platonischen und pythagoreischen

Gedanken entspricht, wie man sie etwa bei Nikoma-
chos von Gerasa finden kann (Ar. I 1, 1 f.), führt der
Verweis auf die Unsicherheit theologischer und physikalischer

Studien in eine andere Richtung. Hier spricht nicht

54 Heron, bei Papp. Synag. VIII 1 f.



ALBRECHT DIHLE

der Philosoph, wie ihn die hellenistisch-römische Zeit
kennt und für den die Theologie ein fester Bestandteil
gesicherter physikalischer Dogmatik ist, sondern der
Fachgelehrte, dem es um die Genauigkeit und Beweisbarkeit der
Resultate seiner Forschung geht.

Dass Ptolemaios seine Wissenschaft gerade in diesem
Sinn als Philosophie verstand und bezeichnete, verrät er in
der Vorrede (I i, i) zum Tetrabiblos, also zu einer astrologischen

Spezialschrift. Im Anschluss an die äusserst
sorgfältige Definition der Aufgabe versichert er, nunmehr in
einer der Philosophie entsprechenden Weise zu prozedieren
(Kara xöv äppö^ovxa (piAocrocpia xporcov).

Gewiss darf man Ptolemaios' Überlegungen zum
Verhältnis Philosophie/Wissenschaft nicht unbesehen in die
hellenistische Zeit übertragen. Dass man sein Fach der
Philosophie subsumiert, um ihm grösseres Ansehen zu
verschaffen, haben wir schon kennengelernt. Doch scheidet
dieses Motiv vermutlich im Fall des Ptolemaios aus. Die
Aristoteles-Stelle, auf die sich Ptolemaios stützt, setzt den
älteren, umfassenden Philosophie-Begriff voraus, welcher
der Kanonisierung der drei philosophischen Disziplinen,
wie sie seit hellenistischer Zeit massgebend war, vorausgeht
und die Philosophie noch nicht als Spezialgebiet abgrenzt.
Schliesslich war die aristotelische Metaphysik vermutlich
erst seit späthellenistischer Zeit zugänglich. Die Gedankenführung,

die man im Proömium des Almagest findet, passt
also nicht in die hellenistische Zeit.

Andererseits ist aber der Sprachgebrauch, demzufolge
gerade der Mathematiker oder Astronom auch ein Philosoph

genannt werden kann, schon in hellenistischer Zeit
anzutreffen, und dasselbe gilt für die Erörterung der Frage,
ob speziell die Mathematik einen Teil der Philosophie
ausmache oder nicht. Dieses Thema interessierte nicht nur die

Pythagoreer, deren Bedeutung zudem gerade im Hellenismus

gering war.



PHILOSOPHIE-WISSENSCHAFT-ALLGEMEINBILDUNG 2 I ~j

Schwerlich sind es aber jene Klassifikationsversuche der
Philosophen allein, die der Mathematik ihre Sonderstellung
unter den Wissenschaften und den Mathematikern den
Titel des Philosophen gesichert haben.

Gerade der Mathematiker kann nämlich in hellenistischrömischer

Zeit auch ohne jede Affinität zu einer der
Schulphilosophien als Vertreter des ßloq 9scopr|TiK6<; in eigenem
Recht auftreten und folgerichtig deshalb als Philosoph
apostrophiert werden, der seine Würde nicht aus der Rolle
seiner Disziplin als philosophischer Propädeutik oder ihrem
praktischen Nutzen herzuleiten braucht. Eben dieses zeigt
eine merkwürdige Stelle bei Plutarch (Marceil. 17). Es werden

dort die spektakulären technischen Vorkehrungen
beschrieben, die man unter Anleitung des Archimedes im
belagerten Syrakus traf. Plutarch fährt dann fort, es sei

bemerkenswert, dass Archimedes über die Anwendung seiner

genialen Entdeckungen niemals etwas publiziert habe.

Er habe nämlich seinen ganzen Ehrgeiz darein gesetzt,
Mechanik als reine, praxisfreie Wissenschaft zu treiben (to
kcAöv Kai TteptTTÖv äpiyec; roß avayKalou) und alle angewandte
Tsxvri als banausisch verachtet. Der Gegenstand der
mathematisch-mechanischen Studien habe dabei die Grösse des

Vorhabens garantiert, und die Darlegung der Resultate die
wissenschaftliche Präzision und Energie des Forschers
erwiesen. Niemals habe man nämlich schwierigere
Probleme der Mathematik (yecopexpta) in einfacherer und klarerer

Form erörtert finden können. Im folgenden setzt dann
Plutarch das derart gekennzeichnete mathematische Genie
des Archimedes zu der in vielen Anekdoten beschriebenen,
an skurrilen Zügen nicht armen Lebensführung des grossen
Gelehrten in Beziehung, und eben damit wird der Beweis
für die gestaltende Kraft der Wissenschaft für ein ihr ganz
gewidmetes Leben geliefert.

Ob hinter Plutarchs etwas langatmigen Ausführungen
ein Selbstzeugnis des Archimedes steht, in dem er sich zur



2 I 8 ALBRECHT DIHLE

'reinen' Wissenschaft bekannte, lässt sich schwerlich noch
bestimmen. Aber einerlei, ob hier Archimedes oder
Plutarch spricht, es waren die überragenden Gestalten der
hellenistischen Wissenschaftsgeschichte, und unter ihnen
vornehmlich die Mathematiker und Astronomen, bei denen

man die Anzeichen für das auf keine Schulphilosophie
gestützte Selbstbewusstsein des produktiven Gelehrten
aufspüren konnte. Diese Männer wollten ihr Metier gewiss
nicht nur als philosophische Propädeutik, vielmehr als

Lebensinhalt verstanden wissen. Damit aber konnte eine
Fachwissenschaft in die Rolle der Philosophie als ars vitae
eintreten.

Allgemein durchgesetzt hat sich diese Auffassung in der
hellenistisch-römischen Welt jedoch nicht. Ihre Bildungsmächte,

Philosophie und Rhetorik, waren eben doch der
Wissenschaft, wie sie Eratosthenes, Archimedes, Apollo-
nios von Perge oder Hipparch verstanden, zu wenig gewogen55.

Die Inanspruchnahme des Philosophentitels durch
den professionellen Mathematiker, also den Vertreter der
intellektuell anspruchsvollsten Wissenschaft, und die
Begründung dieses Sprachgebrauchs bei Ptolemaios verweisen

also auf eine bis in die Spätantike hinein nicht
ausdiskutierte Frage.

55 Vgl. G. E. R. Lloyd, op. cit. (supra Antn. 50), 31 f.



PHILOSOPHIE-WISSENSCHAFT-ALLGEMEINBILDUNG 2 19

ANHANG
Das andere Wort, das vornehmlich m der Spatantike den

Gebildeten und Gelehrten bezeichnen konnte, hat eine verwik-
kelte Geschichte. £x°^acmKö? ist von axoX.a£a> abgeleitet, und
dieses bedeutet zunächst «Müsse oder Zeit haben». Dementsprechend

bedeutet crxoX,acmKÖ<; bei seinem ersten Auftreten (Aristoteles,

Pol. VI 8, 1322 b 37 u.o.) soviel wie «mussig, ohne Arbeit
oder Beschäftigung». Diese Bedeutung halt sich bis in die Kai-
serzeit (Plut. Sol. 22), und zwar auch in fachsprachlichem
Gebrauch (Vett. Val. IV 16, p. 186, 3 Kroll) und keineswegs

nur m Bezug auf Personen (Anon. Hermipp. de astrol. 83

Kroll).
Indessen hat sich die Vorstellung, Müsse solle der Kontemplation,

also der Wissenschaft oder Philosophie, gewidmet sein,
schon früh mit oxoL<xl)co verbunden. Wahrend noch Xenophon
das Verb m Verbindung mit dem Dativ nur im Sinn von «Zeit
haben fur» (ipt^ou; Cyr. VII 5, 39, npöq xi Mem. III 9,9) verwendet,

ist es seit fruhhellemstischer Zeit mit dem Dativ oder einem

entsprechenden praepositionalen Ausdruck verbunden ((texct,

Ttapa), zum terminus technicus fur das Studium bei einem Lehrer

geläufig (Teles p. 40, 5 Hense; Phylarch. FGrHist 81 F 24;
Acad. Ind. p. 89 Mekler). Im absoluten Gebrauch kann es

entweder das Philosophieren schlechthin (Teles p. 45 f. Hense) oder
das Erteilen eines schulmassigen Unterrichtes m Philosophie,
Rhetorik oder irgendeiner Wissenschaft bezeichnen (Apoll. Perg.
Con. I praef. \ Phld. Rh. I p. 95 Sudh.; Dion. Hai. Amm. 1, 5).

Freilich ist der Sprachgebrauch nicht einheitlich. Zwei Gymnasi-
alinschriften der Zeit um 100 v.C. {SIG 3 714, 10; 717, 35) zeigen
das: Der Fechtlehrer und der Rhetor, die in F.retria angestellt

waren, eo%öA,at)ov X0I9 xe itaicri Kai scpr|ßoi<;, wahrend die

wohlerzogenen Athener Epheben ^a%öXaaav St' ötaiu xoß äviauxoü

xot<; <piLocr6(poi<;. Es zeigt sich an der doppelten Verwendungsmöglichkeit

einmal, dass die Konnotation des Zeithabens fur



2 20 ALBRECHT DIHLE

etwas durchaus noch empfunden wurde, zum anderen aber auch,
dass das Wort zu axoA/r] in der Bedeutung « Lehrgesprach» (seit
Plato), «Schule» (seit Aristoteles) gehört. Teles (p. 42, 11; 50, 6)

schildert, wie die Vielgeschaftigkeit des Lebens vom Knaben- bis

zum Greisenalter den Menschen nicht zur Ruhe kommen lasst

(axoHkrat), diese Ruhe aber sollte eben der philosophischen
Besinnung dienen. Dementsprechend kann Philodem (Oec. col.

22, 30-35) den ttoMxiKoi Kai TtpaKxiKOt die (JXoXa^ovisg Ttspi tfiv
ctA.f)9etav gegenüberstellen.

Nun bleibt axoLa^etv sowohl in der Bedeutung «unbeschäftigt

oder funktionslos sein» als auch im Sinn von «Zeit haben

fur, sich widmen» in vielen Ausdrucksweisen auch ausserhalb des

Bedeutungsfeldes von Unterricht und Schule durch die ganze
Kaiserzeit erhalten. Ganz richtig notiert das Lexikon des Hesych
zu dem zugrundeliegenden Wort axoA,f|: Ou pövov io puSsv

8pccv, aXXa Kai to rcspi xt axoA.al)siv Kai f) Staxpißf). Dementsprechend

gibt es xt) YSK>pyi<? crxo^a^eiv, Ttl Ttpooeuxfi axoXdi^stv, xcp

9scp axoLd^etv, und Epiktet (Diss. II 14, 28) beschreibt das rechte

Philosophenleben, in dem lebenslanges Bemuhen um das

Verständnis von Welt und Mensch die Vorbereitung auf den Tod
bedeutet, mit den Worten axoHx£[siv reo xf)v 7tavf|Yuptv iaxop-
f)aavxaq djtEÄÖEiv. Bei dem Kirchenhistoriker Theodoras Ana-

gnostes findet sich der Ausdruck axo^d^stv xfj 7töÄ.£t (hpitome
364) in der Bedeutung «sich in Müsse dem Stadtleben hingeben

».

Vor dem Hintergrund dieses vielfaltigen Gebrauchs wird die

Bedeutungsgeschichte des von G%oXäC,Eiv hergeleiteten axcAacra-
kö<; verstandlich.

Die Angabe bei LS], das Wort sei bei Theophrast und
Poseidonios in der Bedeutung «Gelehrter» bezeugt, lasst sich

nicht verifizieren. Die Theophrast-Vita des Diogenes Laertios

belegt nur, dass Theophrast dieses Wort benutzte (V 37), aber

nicht, in welchem Sinn und m Bezug auf welche Person (vgl. die

Anmerkung M. Gigantes zur Übersetzung der Stelle [Bari 1962]).

Diogenes selbst nennt Theophrast m demselben Kapitel suspYS-



PHILOSOPHIE-WISSENSCHAFT-ALLGEMEINBILDUNG 221

xtKÖq Kai (piÄ.öÄ.OYO<;. Das zweite Wort haben manche, darunter
Gigante, als «gesprachsfreudig, ansprechbar» verstanden. Da
aber das ganze Kapitel sowohl von der Gelehrsamkeit als auch

von der Beliebtheit des grossen Penpatetikers handelt, kann

man es durchaus auch im Sinn von «gelehrt» verstehen

(s.o.S. 205 f.).

In der abschätzigen Schilderung, die Poseidonios (F 253 EK)
vom Werdegang des Philosophen Athenion gibt, lassen sich die

Worte jisxä xoüxou 7tpö<; xö aoqncrxeöeiv öpprias pstpaKia a%oXaa-

xiKa 9t|peücov (Z. 20 f.) auch so verstehen, dass Athenion junge
Mussigganger einzufangen suchte. Freilich spricht auch nichts
dagegen, peipcuaa axokaaxiKa einfach als «Studenten» wiederzugeben.

Die von Diogenes Laertios überlieferte Episode (IV 53) aus
dem Leben des Bion von Borysthenes (T 3 Kindstrand) ergibt
leider gleichfalls kein sicheres Zeugnis für den hellenistischen

Sprachgebrauch. Es heisst dort, Bion habe Matrosen angeworben,

diese m £a$fjxa<; crxoXaaxiK<i<; gesteckt, um mit diesem

Anhang vorgeblicher Schuler einen Auftritt im Gymnasium zu
inszenieren. Der Ausdruck belegt zwar die Bedeutung «zum
(philosophischen) Schulbetrieb gehörig», jedoch nicht fur das 3.

Jhdt. v.C.

Mehrdeutig bleibt auch der Gebrauch des Wortes bei Chry-

sipp. Dieser hatte (SVFlll 702) sich gegen diejenigen gewandt,
die den Philosophen einen axoÄ.acmKÖ<; ßtoq vorwarfen, und er
hatte die aTtpaypoCTUVTi oder 6X,iY07tpaYpoauvr| des Philosophen
gerade als Vorzug bezeichnet (III 703/704). Plutarch sieht hier

einen Widerspruch zum stoischen Lob des ßioq 7toX.ixtKÖ<; und
unterstellt dem Stoiker, mit dem Verweis auf die Annehmlichkeiten

des ßioq axo^aaxtKÖq diesen mit dem ßvo<; fjdovtKÖi;

gleichgesetzt zu haben. Der ßio<; axoX.aoxiKÖ<;, um den es hier geht, ist
zunächst einmal das von Erwerbs- und Staatsgeschaften freie

Leben. Dass diese Müsse der Philosophie oder Wissenschaft

gewidmet wird, ist eine zwar naheliegende, aber nicht notwendige

Implikation der Debatte.



DISCUSSION

DISCUSSION

M. Gigon: Es scheint mir interessant, festzuhalten, dass die Medizin

vom Anfang der Philosophie gegenüber ein Sonderstatut gehabt hat: sie

behauptet wie keine andere Wissenschaft ihre Unabhängigkeit (man hat

nie versucht, sie einfach als Teil der Philosophie zu begreifen), und

gleichzeitig ist nicht erst bei Demoknt (Vorsokr. 68 B 31) die Medizin
die Pflege des Korpers wie die Philosophie diejenige der Seele: zahllose

psychische (ethische wie politische) Phänomene lassen sich schon von
der Sophistik, von Piaton und Aristoteles an nur anhand des Modells der

Medizin transparent machen.

M. Dihle: Das ist ein wertvoller Hinweis. Dass man lange Zeit die

Medizin als Parallelerscheinung zur Philosophie betrachten konnte, mag
auch mit der durchgehenden Bindung arztlicher Tätigkeit und Ausbildung

an eine Schultradition zusammenhangen. Vgl. John Glucker,
Antiochus and the Late Academy (Güttingen 1978).

M. Forschner • Ist es nicht ein wenig missverstandlich, die hellenistische

Verhaltnisbestimmung von (piXocrocpla als texvtj itepi xöv ßlov zu

den einzelnen Tsxvat unter dem Titel «Philosophie und Fachwissenschaften»

zu verhandeln? Der Ausdruck 'Wissenschaft' meint heute einiges,
was von der Antike bis ins 18. Jahrhundert auszeichnendes Merkmal

von Philosophie war. Musste man in der Übersetzung von t&xvtj nicht

Differenzierungen vornehmen, um präziser festzustellen, was die einzelnen

Schulen zur Philosophie selbst rechneten, ihr als Propädeutik
vorordneten oder als fur die Philosophie irrelevant, bzw. schädlich, abtaten5

M. Dihle: Das deutsche Wort 'Wissenschaft' ist in seiner

umgangssprachlichen Verwendung zweifellos ungeeignet, bei der Wiedergabe der

Vielfalt der Verhältnisse herangezogen zu werden, welche die hellenistische

Philosophie zwischen ätucrrfjgTj und texvtj, texvtj und iptXoaotpta,



PHILOSOPHIE-WISSENSCHAFT-ALLGEMEINBILDUNG 225

xexvr| und sykukAioi; TtaiSsia, usw. statuiert hatte. Sie haben also durchaus

recht, wenn Sie meinen ungeordneten Sprachgebrauch rügen. Indessen

lasst sich vielleicht gerade in diesem modernen und ungenauen
Gebrauch des Wortes Wissenschaft am ehesten deutlich machen, dass

ungeachtet aller Unterschiede in den Definitionsversuchen der einzelnen

Schulen uberall im philosophischen System fur die Pflege fachorientier-

ter Disziplinen um ihrer selbst willen zwischen der Philosophie als ars

vitae und den in die Propädeutik eingestuften wissenschaftlichen Tätigkeiten

kein Platz blieb.

M. Long: Relating to the point first raised by Forschner: the status

in Stoicism of the 'special sciences' has an interesting bearing on their

conception of apexx] as the xsxvr| itspi bXov xöv ßiov. Virtue, both

generally and specifically, is an e7tiaxf|pr| and an invariant SiaSecm;, as

well as being a xexvr|; but the 'encyclical' xsxvcu are not £7tiaxfjgai, and

admit of degrees (SVFWI 294; II 393). Presumably the Stoics wanted to
make it absolutely clear that, though 'expertise' is a property common to
moral excellence and the special sciences, the latter lack the utterly

systematic and infallible certainty which constitutes the wise man's

'knowledge' of how to live his life correctly.

M. Dihk: Ihr wichtiger Hinweis unterstreicht, dass sich die Frage
nach der Klassifikation geistiger Tätigkeiten m |eder Schule anders stellt.

Das macht eine einheitliche Ubersetzung fur die ganze hellenistische

Philosophie recht schwierig, weshalb man in der gelehrten Literatur
auch meistens die griechischen Termini beibehalt.

M. Flashar: Fur das Verhältnis von Einzelwissenschaft, Philosophie
und Allgemeinbildung ist zentral die Einleitung m De partibus animaltum

bei Aristoteles (I 1, 639 a 1 ff.). Aristoteles spricht von 860 xpöitoi xfj^
e£)eco<;, von denen er die eine Smcmipri, die andere itaiSeia xi? nennt. Mit
§7tiaxr|pr| ist die Wissenschaft (hier die Zoologie) gemeint, natürlich

unter Einschluss der Erklärung der Phänomene, wie sie Aristoteles gibt.
Was mit TtaiSeia gemeint ist, lasst sich schwerer bestimmen. Offenbar ist

es nicht eine vage Allgemeinbildung, auch nicht die philosophische



222 ALBRECHT DIHLE

Festeren Boden betritt man erst bei Philodem. Dieser stellt in
der Rhetorik (II p. 265, 17 ff. Sudh.) die ßf|xops<; axokaaxiKol den

spttpaicxoi gegenüber, also die Redelehrer und -theoretiker den
forensischen Rednern. An anderer Stelle ergibt sich die

Gleichsetzung von axokaatiKoc; und StaxptßiKÖq (Epicurea fr. 5 3 Use-

ner). Diese mit der Vorstellung von Theorie und Unterricht
verbundene, oft auch den Tadel der Praxisferne und Pedanterie
einschliessende Bedeutung begegnet in der Kaiserzeit nicht
selten, etwa beim Autor Flepi uij/oug (3, 4) zur Kennzeichnung
ungeschickt-gelehrter Wortwahl oder bei Plutarch {De recte

ratione audiendi 15, 46 A), der die rhetorische Deklamation als

axoLaaxncf] jisLsxr| bezeichnet. Die negative Akzentuierung
braucht das Wort nicht immer zu haben (z.B. Plut. Cic. 5, 2), und
in eben der neutralen Bedeutung «theoretisch, wissenschaftlich,
schulmässig» wurde es im 1. Jhdt. v.C. auch ins Lateinische
übernommen, in substantivischem wie adjektivischem Gebrauch
und mit besonderem Bezug auf die Rhetorik (Varro, Men. 144
Buecheler; Verg. Catal. 5, 4; Sen. Contr. I praef. 12; Suas. 3, 6,

u.v.a.).

Die bis hierher geschilderten Bedeutungsnuancen bestimmen
die Geschichte des Wortes in der Spatantike. Dort kommt seit
dem 3. Jhdt. n.C. der axokaaxtKÖq-Titel des juristisch ausgebildeten

Advokaten oder beamteten Justitiars (ekSiko?) auf, der auf

Papyri, Inschriften und in literarischen Texten bis zum 7. Jhdt
n.C. reichlich belegt ist. (Zu den zahlreichen Belegen bei Prei-

sigke und Lampe z.B. noch C1G 2746, Aphrodisias, 4. Jhdt.,
Inschriften Griech. Städte aus Kleinasien IV 32, Assos, 6. Jhdt.,
XVII 2, 3823, Ephesos, 5. Jhdt.; Pallad. De gent. Ind. I 3; Synes.

Ep. 105, Callin. Vita Hjpat. 58, 9, p. 8, 2 f. edit. Teubn. u.o.;
zum Ganzen A. Claus, 'O crxokaaxiKO? [Diss. Köln 1965]).

Daneben konnte man crxokaaxiKÖq aber auch in der Bedeutung

«gelehrt, gebildet», d.h. ohne Bezug auf eine juristische
Ausbildung, verwenden. Das gilt für den Rhetor der Inschrift
OGI 693 (2.-3. Jhdt. n.C.) oder den ypapgcmKÖi; des PLips. 56



PHILOSOPHIE-WISSENSCHAFT-ALLGEMEINBILDUNG 223

(4. Jhdt. n.C.) und für einen von Palladios erwähnten Mönch

{Hist. Laus. 21).
Indessen bleibt auch die negativ akzentuierte Bedeutung

erhalten. Schon Epiktet {Diss. I 11, 39; IV 1, 138) und Kaiser
Marcus (I 16, 4) reden vom CTX°^acmK°? als einem lebensuntüchtigen,

gelehrten Pedanten, der gerade in den Lebensfragen
versagt, auf welche die Philosophie die Antwort gibt. Epiktet
verwendet übrigens auch (piAhLoyoq in solchem Zusammenhang
(s.o. S. 207). Dieser Sprachgebrauch muss im 2. Jhdt. n.C.
bereits fest geworden sein, was sich aus der Zuordnung des

Adjektivs zum Gegensatz Theorie/Praxis herleitet (s.o. S. 207 f.),
und er wurde auch ins Lateinische übernommen (Apul. Met. II
10). In einer spätantiken Anekdotensammlung, dem Philogelos, ist
dann der so charakterisierte crxoLcccrtiKÖt;, der gelehrte Tölpel,
zur stehenden Witzfigur geworden.



22Ö DISCUSSION

Haltung gegenüber der Wissenschaft, sondern es hangt mit einer methodisch

sachgerechten Verfahrensweise den Gegenstanden der Wissenschaft

gegenüber und mit der Erzielung einer Urteilsfähigkeit zusammen

Die anschliessend im Text entwickelten 'Orientierungspunkte'
(öpot) sind also gewissermassen Anforderungen, die an den TtETtatSeugE-

vo«; gestellt werden, wobei Aristoteles an den Hörer seiner Pragmatie

denkt, der also eine — von Fach zu Fach auch verschieden — spezifische

(nicht allgemeine) 'Vorbildung' haben muss, um eine wissenschaftliche

Darlegung beurteilen zu können. Dieses eigenartige 'Dreiecksverhältnis'

von Wissenschaft, Philosophie und spezieller Bildung scheint im
Hellenismus keine Fortsetzung gefunden zu haben.

M. Dihle: Vermutlich lasst sich der Unterschied zwischen der von
Ihnen herangezogenen Aristoteles-Stelle und den wenigen vergleichbaren

Zeugnissen aus hellenistischer Zeit damit erklaren, dass die ansto-

tehsch-fruhpenpatetische Konzeption der Philosophie — jedenfalls idea-

liter — alle Fachdisziplinen einschloss, wahrend diese im Hellenismus

dort, wo sie anerkannt werden, der 'Bildung' l.S.v. Propädeutik fur die

Philosophie subsumiert wurden.

M. Kidd: Strabo's criticism of F,ratosthenes (I 2, 2, p. 15) is

interesting for your position. He berates him for vacillating between his

desire to be a philosopher and his reluctance to devote himself entirely to
this profession, &XXä povov pexpt xoü Soksiv itpotövro«;, fj Kai irapäßaaiv
riva xaütrjv dttö xcöv aXXmv xröv feyKUKÄicov neTtopto-pevou itp6<; öiayoiyijv fj
Kai itaiöiav. What do you think Strabo has m mind by £yKÜKÄ.ia here?

Presumably not mathematical geography? His poetical writings perhaps?

Does this have any bearing on (piXoXoyotDoes ttatStd simply have the

opposition to cntouSf) that you find in Plato's Phaedrus and

elsewhere?

M. Dihle: Strabon kritisiert Eratosthenes hier und anderswo besonders

scharf, weil offenbar die Kritik am wichtigsten Gewahrsmann die

1 Vgl. dazu ausführlich und mit den aristotelischen Parallelen W Kullmann,
Wissenschaft und Methode (Berlin 1974), 6-153



PHILOSOPHIE-WISSENSCHAFT-ALLGEMEINBILDUNG 227

eigene Leistung hervorhebt. Die sprichwörtliche Vielseitigkeit des

Eratosthenes — man nannte ihn bekanntlich Beta, weil er überall der

Zweitbeste war — legte den Vorwurf des mangelnden professionellen
Ernstes nahe, und das wog am schwersten in der Philosophie.

M. Kidd: The sciences were also part of the iyKVKXia. But the

iyKUK^ia included a motley group. Stobaeus {SVF\l\ 294) lists them as

(pikogouaia, <pikoypa|i[iaxia, tpiXutiua, iptXoKuvriyia Kai kü^öXov la?
£yKi)KWou<; XeyogevaQ xe%va<;. Originally the pure sciences were closely
associated with philosophy, and as such they were in a different position
from the other feyKUK^tot. Plato clearly distinguished the exact sciences

from philosophy, but regarded them as propaedeutic. This was taken

further by Aristotle and the Peripatetics in separate studies. In your
picture of the enclosed master art of life of the hellenistic period the

problem would be sharpened. In fact there were two alternative master

arts, so do you think that some of the fiyKÜKLia associated with rhetoric,
while the sciences continued with philosophy, but now with the problem
of justification? There could be three possible views:
1) The artes hberae have no relation to the good life; if so they are

useless, but they may be a TtaiSia.

2) They have no relation to the happy life, but they may be useful for

ordinary living as practical arts.

3) They have some relation to the happy life, but the question then is

what that relationship could be. To my knowledge, Posidonius is the

only surviving writer who seems to attempt to give a detailed and

coherent answer to this. He says clearly that it is by means of the

sciences that the philosopher is able to amass the descriptive material

of the working of the universe, or in the case of history, the

description of human behaviour, which then forms the material for
his aetiological explanations. As such, the sciences are not only useful

for philosophy, they are necessary for it, although not a part of

philosophy.

M. Dihle: Ihr Beitrag trifft genau das Wesentliche: Als Disziplinen

gehören die Wissenschaften zur Propädeutik des Philosophen, als syste-



228 DISCUSSION

mansche Erschliessung des Wissens von der Welt bilden sie gleichsam
den Stoff der Philosophie, und m beiderlei Hinsicht sind sie notwendig,
]edenfalls nach Meinung des Poseidomos

M. Long: Your extremely interesting account of the ordering of

topics in the Platonic tradition has helped me to understand the eleven

books of Sextus Empincus' so-called Adversus mathematicos. Beginning
with grammar, he moves to rhetoric, geometry, astrology, music (I-VI),
and then to philosophy divided into logic (VII-VIII), physics (IX-X),
and ethics (XI). The question I should now like to ask concerns the

scope and sense of the term ga&rigcmKOi;. In his preface (Adv. math. I
39), Sextus states that his plan is oü Kaf)oÄ.iKf|v pövov ttpöt; nävxaq xovq
paTngcmKoiii; 7toif]aaa0ai tf)v Avtippriaiv äXXä Kai stSiKcotspav tipoi;
SKaatov. Is there a history for the terms which would clarify its apparent
use in Sextus to embrace both philosophy in the standard Hellenistic

sense and the special sciences'

M. Dihle: Vielen Dank fur diese wichtige Ergänzung. Freilich mus-

ste man jetzt eine Geschichte der Wortgruppe pädrjpa, pafknpaxiKÖi;

anschliessen, um zu erklaren, wie sich der umfassendere Wortgebrauch

zu der frühen, wohlbekannten Einschränkung des Sinnes auf 'Mathematik'

verhalt.

M. Couloubaritsis: Vous avez fait allusion ä la division anstoteli-

cienne du savoir en Metaph. V 1. Or, pour Aristote, la theologie est la

philosophic premiere, alors que la physique n'est qu'une philosophie
seconde, dans la mesure oü ll existe une entite immobile, Dieu, qui ne

peut etre l'objet de la physique. A telle enseigne qu'il dit que si Dieu

n'existait pas, la physique serait la philosophie premiere et tout ce qu'il
attnbue au domame de la science de l'etre en tant qu'etre serait etudie

par la physique (Metaph. Ill 3, 1005 a 35 ss.; V 1, 1026 a 15 ss.). Je crois

qu'une des raisons de T'oubli' de la Metaphysique d'Anstote, apres sa

mort, est la mise en question par Theophraste du premier moteur
immobile — ce qui montre, au demeurant, que la denomination moderne

de son traite sur les principes, par Metaphysique, est problematique.



PHILOSOPHIE-WISSENSCHAFT-ALLGEMEINBILDUNG 229

D'autant plus que la Physique elle-meme constitue une etude des prmci-
pes. Or, cette mise en question me semble capitale, car eile explique le

recours stoicien ä l'automotricite du nveüga. Des lors, la question qui se

pose est la suivante: quel est, dans le contexte des disciplines que vous

avez relevees pour l'epoque hellenistique et qui manifestent de)ä une

emancipation de la science par rapport ä la philosophic, le nouveau

rapport entre physique et theologie?

M. Dihle: Soweit ich sehen kann, ist in der Tat in den hellenistischen

Systemen die Theologie ein Teil der Physik. Das passt genau zu

Ihrer Beobachtung. Man kann hinzufugen, dass die Theologie auch

keine unmittelbare Beziehung zur Ethik hat. Erst Poseidonios fuhrt die

Gotter in den Zusammenhang moralischer Unterweisung ein (A. Dihle,
Der Kanon der %ivei Tugenden [Köln/Opladen 1968]).

M. Long: Professor Couloubantsis has raised the interesting question

of the position of theology m Hellenistic philosophy. I have some

difficulty with his suggestion that Theophrastos, by the dutopiai he posed

concerning Aristotle's unmoved mover, 'destroyed' metaphysics; Theo-

phrastos' aporetic method seems to be entirely in line with the investigation

of first principles that Aristotle himself regards as characteristic of
'first philosophy'. But quite independently of Theophrastos, we know

how Chrysippus, for instance, assessed theology. He called it TsX.eTat

(SVFll 42; 1008), and regarded it as the final topic of physics, which in

turn he regarded as the part of philosophy which should be the last for
students to learn.

Actually, the evidence for the evaluation of the parts of philosophy,
and of the application of the similes, is inconsistent. In D.L. VII 40 what

corresponds to the yolk of the egg is physics, but in Sextus Empiricus,
Adv. math. VII 16, it is ethics. Again, Diogenes (Joe. at.) says Chrysippus

was one of the Stoics who ended with ethics, but that is contradicted by

Chrysippus' own words as quoted in SVF II 42.

M. Dihle: Ich bin nicht sicher, ob die Reihenfolge der Teildiszipli-
nen im philosophischen System, die wechseln kann, etwa aus didakti-



23° DISCUSSION

sehen Gründen, auf den unveränderlichen Zweck der Philosophie einen

Einfluss hat. Denn dann, dass um der Ethik willen Philosophie betrieben

wird, stimmen doch alle Definitionen und Gleichnisse uberein.

M. Flashar: Die Medizin ist in der Tat als die einzige Einzelwissen-

schaft angesehen worden, die der Philosophie in ihrem Anspruch, eine

ars vttae zu sein, ebenbürtig an die Seite gestellt werden kann. Ganz

allgemein wird )a der philosophische oder nichtphilosophische Charakter

der Medizin seit dem 5. Jhdt. vielfach in Anspruch, Apologie oder

Polemik behandelt. Fur Galen ist der «beste Arzt, der zugleich Philosoph

ist», m dem Ideal des Hippokrates verkörpert, das nun aber ganz
unhistorisch stilisiert wird, wenn vom philosophischen Arzt z.B. auch

XoytKf) psSoSoq verlangt wird. Einen besonders konkreten Ausdruck
findet die Stellung der Medizin in ihrem Verhältnis zur Philosophie m

der pseudo-hippokratischen Schrift Fiept söctxt|PO<juvti<;, wo sich )a das

berühmte Wort bjxpog yäp (ptX-oaotpoi; iaoöeoi; findet (Cap. 5, IX p. 232

Littre). Beide werden als verwandt angesehen durch die Gemeinsamkeit

ihrer Objekte, unter denen eiSTjau; xc&v npcx; ßtou xpilirabv Kai dvayKaicov

wohl am nächsten zur ars vitae fuhrt. Interessant ist dabei, dass nicht nur
die Einfuhrung der Philosophie (hier: aoipia) in die Medizin verlangt
wird, sondern auch das Umgekehrte (gsxäyetv tfjv croipiav kc, rf|v irj-

xptKf|v Kai xf)v irjxptKf|v kc, xf)v aotpiav). Man wüsste gern Sicheres über

die Datierung der Schrift; wenn unter den zwischen Philosophie und

Medizin gemeinsamen Bereichen u.a. auch f|auxir), yvcopoX.oyia, dSeicn-

Satpovia genannt werden, mag epikureischer Einfluss naheliegen. Jedenfalls

ist die Nahe zur hellenistischen Philosophie deutlich; der ganz

spaten Datierung m das 1.-2. Jhdt. n. Chr. (durch U. Fleischer1) stehe

ich skeptisch gegenüber.

M. Dthle: Vielen Dank fur den Hinweis. Die von Ihnen herangezogene

Terminologie ist ohne den Hintergrund hellenistischer Philoso-

1 U Fleischer, Untersuchungen %u den pseudohippokratischen Schriften 7tapayyeX.iat,
7t6pi it)xpoO und Ttgpi St)CTXT|goauvT)<;, Neue deutsche Forschungen, Bd 10

(Berlin 1939), 108



PHILOSOPHIE-WISSENSCHAFT-ALLGEMEINBILDUNG 23 I

phie kaum denkbar. Aber verweist nicht das Ionische der Schrift eher

auf den Archaismus der Kaiserzeit als auf den Hellenismus?

M. Kidd: With regard to the fascinating remarks by Plutarch on
Archimedes in Marcell. 17, you bring out the strange philosophical
criticism against pursuing a science for its own sake. Could this attitude

be partly due to the common philosophical opposition m the usual

classification of ßlot, to the 9eojpr|TiKÖ<; ßloq

M. Dthle: Leider gibt es keinen Hinweis auf die Rolle, welche die

Wissenschaftspflege im Streit zwischen Theophrast und Dikaiarch um
die Bewertung der Lebensformen gespielt haben konnte. Interessant ist

der Vorwurf, dass die Philosophen einen axoÄ.acmKÖ(; ßlo? fuhren, mit
dem sich Chrysipp (SVF III 702-704) auseinandersetzte (vgl den

Anhang zum Vortrag).

M. Long: Would you agree that m spite of the official limitation of
philosophy in the Hellenistic period to a Texvrj itspi ßiov the subjects

which were actually studied could hardly be restricted to this supposedly

practical function? Stoic logic, as developed by Chrysippus, is an

obvious example. Moreover, Epictetes warns his audience not to think
that mastery of books on logic by Chrysippus will do anything by itself

to equip them for the good life.

M. Dihle: Ganz offensichtlich hat sich durch die ganze hellenistische

Zeit hindurch die wissenschaftliche Tätigkeit gerade innerhalb der Phi-

losophenschulen standig ausgeweitet, und zwar ganz im Gegensatz zum

restriktiven Programm dieser Philosophie. Das geschah einmal natürlich

unter dem Zwang, m der Auseinandersetzung mit Gegnern und

Konkurrenten immer wieder neue und stichhaltige Argumente zu finden.

Aber ausserdem haben Chrysipp oder Poseidonios eben auch einfach

Freude an der gelehrten Arbeit gehabt. Dazu bedarf es keiner theoretischen

Rechtfertigung, was schon Aristoteles wusste. Uns macht es ja

auch Spass!



vj

•ä ; _• :ß,- - •

i"i -=.7"' "Ü

- "« * -.' t-*^--". ' — ."' -v 4C

ä * ifT: fVf'jS'*?* •i- -'>^' " .J.

'vti&vwi**? •r&lg-,*i '5«^ S" '-^f.'i'-i j?-; -- - <, vj,- ^ <

-^jr." Äw^fAwf-jfv.-jlW s^rsA»-'»<f6#I1W(^fcafe>- a^MaSss«^

.*»- -W »Mr/

-"*•. ,*«»fi-isr*asi£;>*g •-

AfeWs, -

' *WV»< »

.' '-Vioi
' K4-^§- ffi* _0$$ if

rfc.1,.W*9<>' *fc ^äies rä&j£grä£&&y
r " • _" "J - - v"^?--.-"* _ -.'4.'A

v r< ' ?> * .--"?w _i,.,. ^ 1 i*"*- „¥Li > ^-=-.4- .-'.^.. —T.^ ?<£ Ih#

:SJ, ;.' ä -- "' ->'- ."-: ^
i ">.- J. - : «-::• iiA^' =»Ji-2t.. ..-.r-. a.~ '-NiivTs• ilk9fcM,St^s*«»'•

<5'jf!.ä-

s n< «--!
>,-ij.

' jtf~!^ *?*

J '3

7 W- ?r-.^- '-s


	Philosophie - Fachwissenschaft - Allgemeinbildung

