Zeitschrift: Entretiens sur I'Antiquité classique
Herausgeber: Fondation Hardt pour I'étude de I'Antiquité classique
Band: 32 (1986)

Artikel: Pirroniani ed Accademici nel Il secolo a. C.
Autor: Caizzi, Fernanda Decleva
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-660946

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-660946
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

v
FERNANDA DEecrLEvAa Carzzi

PIRRONIANI ED ACCADEMICI
NEL III SECOLO A.C.

« Vetus antem quaestio et a multis scriptoribus Graecis trac-
tata, an quid et quantum Pyrronios et Academicos philosophos
intersit. Utrigue enim okentikol, 8pektikoi, dnopntikoi dicuntur,
quoniam utrigue nibil adfirmant, nibilgue comprebendi putant. » 11
problema sollevato da Aulo Gellio (XI 5, 6), sulla scia dei
dieci libri di Favorino sui tropi pirroniani, sembra assumere
una notevole importanza nei primi secoli dell’era cristiana.
La sua nascita coincide, con ogni probabilita, con I"opera di
Enesidemo dallo stesso titolo di quella di Favorino, nel cui
primo libro si affrontava anche la diagopd t@dv te Muppoveiov
xoi v *Axadnpaixdv (Phot. Bibl. cod. 212, p. 169 b 306).

I’analisi di Enesidemo poggiava su una elaborazione
del pirronismo che, nella forma che avrebbe assunto in
Sesto Empirico, era destinata a costituire un punto di
riferimento obbligato per una forma di scetticismo che si
differenziava da quello accademico .

Richiamandosi a Pirrone, un filosofo estraneo all’Acca-
demia e perdipiu cronologicamente precedente ad Arcesi-
lao, Enesidemo intendeva certamente sottolineare [’esi-

! Per comodita uso convenzionalmente i termini scepsi, scetticisimo e scettico
anche se nel 11l secolo a. C. i corrispondenti vocaboli greci non avevano ancora
questo significato.



148 FERNANDA DECLEVA CAIZZI

stenza di una posizione scettica ‘ortodossa’ o ideale, che
non risultasse indissolubilmente legata alla vicenda cultu-
rale dell’Accademia e rispetto alla quale fosse anzi necessa-
rio veriticare le credenziali per potersi chiamare, a buon
diritto, filosofi aporetici. Tuttavia, la contrapposizione tra
scetticismo accademico e scetticismo pirroniano non € cosi
radicale come potrebbe sembrare a prima vista. Gia da
quanto si legge in Fozio risulta che la critica rivolta contro
gli Accademici, per quanto severa, non escludeva punti di
contatto 2, ma soprattutto la trattazione che Sesto (P/H I
232 sgg.) dedica ad Arcesilao parte dalla premessa che vi
sono molti elementi di affinita tra I’Accademico e 1 Pirro-
niani.

Ho gia avuto 'occasione di insistere sull’'importanza
che ebbe nell’antichita I’idea di ‘tradizione pirroniana’ e sui
riflessi che essa ha avuto nella storiografia moderna sullo
scetticismo 2. Il problema della differenza tra Accademici e
Pirroniani costituisce un buon esempio in proposito. Se
infatti nel caso dell’Accademia la questione del mutarsi
delle posizioni dei singoli filosofi che ne fecero parte ¢
sempre stata tenuta presente, in misura maggiore o minore,
cosi che non si possa pensare una storia dello scetticismo
accademico che non si ponga come obiettivo primario la
ricostruzione delle posizioni dei suoi rappresentanti, la
stessa cosa non si ¢ verificata per il pirronismo, in riferi-
mento al quale si ¢ assistito con notevole frequenza alla
semplice, vorrei dire quasi automatica proiezione a ritroso
nel tempo di temi e motivi attestati solo in eta tarda.

2T uso stesso della categoria della diaphora implicava un’affinita che richiedeva
delle precisazioni per mostrare le differenze (cfr. K. JANACEK, « Bemerkungen zu
Sextus Empiricus, PH 1 210-241%, in Philologns 121 (1977), 90 sgg.; anche
Pespressione ol 8" anod tfig "Axadnuicg, pdirota thg VOV (Phot. Bibl. cod. 212,
p. 170 a 14-15) mostra che il giudizio non riguarda egualmente tutti gli Accade-
mici.

3 « Prolegomeni ad una raccolta delle fonti relative a Pirrone di Elide», in Lo
Scetticismo antico, a cura di G. GrannanTont (Napoli 1981), I 95 sgg.



PIRRONIANI ED ACCADEMICI NEL III SECOLO A.C. 149

E altamente probabile che si parlasse di Pirroniani
anche in eta ellenistica, prima cioe che Enesidemo li rilan-
ciasse stabilmente sulla scena filosofica, ma ¢é bene ricordare
che epiteto appare per la prima volta solo in Cicerone (De
orat. 111 62), in un passo nel quale i Pirroniani sono acco-
stati ad altre scuole che si proclamarono socratiche e rite-
nuti estinti da tempo 4. Tuttavia, le citazioni di Ippoboto e
Sozione nella vita laerziana di Timone > rendono del tutto
verosimile che, sul finire del III e agli inizi del II secolo, si
parlasse di un gruppo di filosofi che prendevano il nome da
colui che consideravano loro maestro, e cio¢ appunto da
Pirrone. Da questo punto di vista, ¢ altrettanto lecito oggi
parlare di Pirroniani in riferimento al III secolo . Ma
questo significa anche che sappiamo 47 chi parliamo, ovvero
che cosa il vocabolo indicava allora? In altri termini, in
quale misura ¢ lecito utilizzare per gli inizi gli elementi
caratterizzanti e distintivi elaborati a partire da Enesidemo
per 1 due gruppi? Domanda, quest’ultima, che richiede
torse di esser precisata in un duplice ordine di considera-
zioni: 1) furono tali differenze utilizzate o comunque tenute
presenti dai filosofi del III secolo? 2) se anche ci6 non
avvenne in modo esplicito, ¢ storicamente legittimo presup-
porle gia a partire dal III secolo?

A conferma del fatto che non siamo davanti ad un
problema marginale, mi sia consentito addurre un solo
Y Ctr. Pirrone. Testimoniange, a cura di F. DecrLeva Carzzi (Napoli 1981),
p. Z71.

5Cfr. D.L. IX 109 = fr. 31 Wehrli (Die Schule des Aristoteles, Suppl.-Bd. 11: Sotion
[Basel/Stattoant 1781y DL EX wra = £ gaW. ; DI TX 175 =6 33 W, 22
Gigante (M. GicanTg, «Frammenti di Ippoboto. Contributo alla storia della

storiografia ellenistica», in Omaggio a Piero Treves [Padova 1983], 151 sgg.).

6 Tralascio la questione del destino del gruppo nel 11 secolo: si conviene normal-
mente che non vi fosse continuita di scuola dagli immediati discepoli di Timone
fino ad Enesidemo, malgrado gli sforzi che furono compiuti per sostenerla; in
ogni caso, 'inserimento dei Pirroniani nelle biografie e nelle successioni garantiva
la permanenza della tradizione quanto bastava per giustificarne un recupero da
parte di Enesidemo.



150 FERNANDA DECLEVA CAIZZI

esempio, ricavato da uno dei piu bei libri sullo scetticismo
antico, quello di Victor Brochard 7. In quest’opera la cele-
bre distinzione di Sesto (PH I 2-4) tra coloro che, cercando
la verita, pensano d’averla trovata (i dogmatici come Ari-
stotele, Epicuro, gli Stoict), coloro che affermano che non
si puod trovare (gli Accademici, come Clitomaco, Carneade
ed altri) e coloro che continuano a cercarla (gli scettici)
serve allo studioso per distinguere precisamente Pirrone da
Arcesilao: rivolto il primo a cercare sempre la verita (“ze-
tetico’), non disperando di poterla un giorno scoprire;
Arcesilao invece convinto che essa non puo essere trovata.
Questa distinzione corrisponde, sempre secondo Brochard
che su questo punto si riallaccia a R. Hirzel, al carattere
empirico del pirronismo di contro al carattere dialettico
dello scetticismo accademico: «Les pyrrhoniens se bornent
a constater un fait: la nouvelle Académie tranche une
question de principe.» |

Eppure, non ¢ difficile verificare che in nessuna delle
fonti antiche su Pirrone appare il tema della ricerca del
veto S,

In realta, se per un verso la distinzione addotta da Sesto
né corrisponde puntualmente a quanto si legge in altri passi
della sua opera 9, né rispecchia un dato acquisito sul discri-
mine tra pirronismo ed Accademia scettica a partire da
Enesidemo, per un altro verso, e ben a maggior ragione,
essa non ¢ applicabile retrospettivamente 1°.

7 Les sceptiques grees (Paris 219235 rist. 1969), 97.

8 Cfr. Pirrone. Testimoniange, commento a T. 39; 67; 70.

9 Cfr. K. JANACEK, Sextus Empiricus’ Sceptical Methods (Praha 1972), 27 sgg.

10 Cio emerge anche da ricerche non orientate primariamente in direzione storica;
basti citare lo studio recente di G. STriKER, « Uber den Unterschied zwischen den
Pyrrhoneern und den Akademikern», in Phronesis 26 (1981), 153 sgg., la quale,
proponendosi I'esame di due forme teoriche di scetticismo, senza particolare
attenzione al problema delle persone che le hanno difese, mostra tuttavia 'ina-
deguatezza, rispetto ad Arcesilao, dello schema elaborato dagli Scettici tardi, per
ragioni essenzialmente estrinseche di politica culturale.



PIRRONIANI ED ACCADEMICI NEL III SECOLO A.C. I§1

La storia dei rapporti tra il pirronismo e I’Accademia
non si lascia rinchiudere in una formula unica e valida per
tutte le situazioni; particolarmente complicata essa ci
appare poi, e la cosa non deve stupire, nella sua fase
iniziale.

Benché la mancanza di fonti spinga a colmare le lacune
facendo ricorso a materiale tardo, bisogna affrontare il
problema tenendo presenti due importanti principili meto-
dologici: primo, che ¢ necessario evitare generalizzazioni e
periodizzazioni troppo rigide, fondate su testimonianze che
riguardano epoche successive; secondo, che ¢ opportuno
affrontare ogni autore in modo per quanto possibile auto-
nomo, cercando di inserirlo in un sistema di relazioni
fondate su elementi storicamente pertinenti.

Le pagine che seguono costituiscono il tentativo di
fissare alcuni dati che aiutino a ripercorrere nel modo meno
schematico possibile, compatibilmente con lo stato infelice
delle fonti, la storia dei rapporti tra Accademici e Pirroniani
nel 1II secolo a. C.

Non c’¢ dubbio che I'aspetto piu carente delle ricostru-
zioni del periodo, per quanto attiene al nostro problema, sia
quello cronologico che pure ¢, in ogni indagine storica, di
importanza fondamentale. E evidente che, se si riuscisse a
porre, in questo settore, dei punti sufficientemente fermi,
alcuni problemi cruciali per la storia del primo scetticismo
troverebbero, o si avvierebbero a trovare, delle risposte se
non nuove certo meno dibattute e controverse.

Il rapporto tra Pirrone ed Arcesilao ¢ uno dei temi
comuni della storiografia. Il primo fu assai piu anziano del
secondo, ma le date che racchiudono le rispettive esistenze
non escludono la possibilita di contatti diretti, tantomeno



I§2 FERNANDA DECLEVA CAIZZI

dunque quella di contatti indiretti. Pirrone esercitd un
influsso di qualche sorta su Arcesilao? L.a domanda appare
piu che legittima, mentre improbabile risulta invece, per
ragioni cronologiche, 'inversa, 'ipotest cioe che Arcesilao
influisse su Pirrone: non ¢ affatto privo di senso chiedersi
invece se I’Accademico esercitasse un qualche ruolo nella
costituzione della tradizione pirroniana.

E quasi d’obbligo prendere le mosse dai versi celebri di
Aristone di Chio e di Timone di Fliunte. Il primo paro-
diava un verso omerico sulla Chimera (//. VI 181) dicendo,
in riferimento ad Arcesilao: «Davanti Platone, di dietro
Pirrone, in mezzo Diodoro» (ST F I 343-344); 1l secondo,
nei Silli (fr. 31-32 Diels), in un contesto purtroppo
assal oscuro, cul si aggiunge lincertezza della tradizione
testuale, collegava Arcesilao con Pirrone, Menedemo e
Diodoro 1. '

A questi versi, che costituiscono probabilmente la testi-
monianza piu antica relativa all’affinita che fu scorta tra i
due, si suole contrapporre il totale silenzio in proposito
della tradizione accademica: un silenzio per il quale sono
state offerte varie giustificazioni, nel complesso scarsamente
soddisfacenti e talora non molto onorevoli per Arce-
silao 12,

Affrontando ancora una volta la questione, vorrel
accantonare 1 legami e le differenze concettuali che di volta
in volta gli studiosi hanno accolto o respinto, sulla base di
una ricostruzione complessiva del pensiero di questi filo-
sofi, per concentrare piuttosto 'attenzione su altri dati che
ci illuminino sulla presenza o sull’assenza di Pirrone nella
cultura della prima meta del III secolo.

11 Ctr. la discussione in Pirrone. Testimonianzge, p. 186 sgg.

12 5i veda da ultimo D. SepLEY, « The Motivation of Greek Scepticismy», in 7he
Sceptical Tradition, ed. by M. BurnyeEaT (Berkeley/Los Angeles/London 1983),
15-16.



PIRRONIANI ED ACCADEMICI NEL IITI SECOLO A.C. 153

E bene cominciare la verifica, rispettando anche la
priorita cronologica, da Epicuro e dalla sua scuola. E
interessante notare che, a ditferenza di quanto ci risulta per
Zenone, nel suo caso siamo informati in modo esplicito che
egli conosceva Pirrone, pur se non personalmente. Anti-
gono racconta (D. L. IX 64 = T. 28) che Pirrone avrebbe
attirato a s€, per la sua abilita nelle indagini filosofiche,
Nausifane ancor giovane. «Questi affermo che occorre
assumere la disposizione (diadeocig) di Pirrone ed avere
invece dei contenuti di pensiero (Loyor) personali. Nausi-
fane soleva dire che Epicuro, il quale ammirava il modo di
vivere di Pirrone (dvaotpooty), gli chiedeva frequentemente
notizie su di lui.» Sempre in Diogene Laerzio, ma questa
volta nella vita di Epicuro (X 8 = T. 30), leggiamo che
Epicuro chiamava Pirrone «ignorante ed indotto» 13.

Il discepolato di Nausifane presso Pirrone ¢ confermato
anche da Sesto Empirico (M.11-2 = T. 31) e da Eusebio
(PE XIV 20,14 = T. 29): Nausifane diviene ’anello che
permette i1l completamento della successione che da Seno-
fane, attraverso gli Eleati, gli Atomisti e Pirrone scende
fino ad Epicuro (Clem. Al. S#r. I 14, 64,2-4 = T. 25 A). Un
passo di Seneca (KEpist. 88,43) mostra che egli sosteneva,
rispetto all’apparenza sensibile, tesi analoghe a quelle di
Democrito ed aveva un posto nella dossografia tra i pen-
satori scetticheggianti per aver detto che hoc unum certum est,
nihil esse certi (ibid. 45).

Tralascio le gravi difficolta cronologiche che le notizie
in nostro possesso comportano 4, per sottolineare invece la
distinzione che Nausifane faceva nei confronti di Pirrone
tra Siadeocig e Aoyor, tra disposizione mentale con il conse-

1 Non sono persuasa dalla pur molto sottile interpretazione che del giudizio da
D. Sebrey, «Epicurus and his Professional Rivals», in Etudes sur ['épicurisme
antique, Cahiers de Philologie 1 (Lille 1976), 137; cfr. M. GIGANTE, Scetticismo e
epicurezsmo (Napoli 1981), 41.

4 Cfr. Pirrone. Testimoniange, commento a T. 28, spec. pp. 184-185.



154 FERNANDA DECLEVA CAIZZI

guente modo di vita (I’évactpoen ammirata da Epicuro) da
una parte, ¢ le teorie che ne permettono il raggiungimento
e la giustificano dall’altra.

Questa divaricazione tra teoria e pratica, a netto favore
della seconda, costituisce con ogni probabilita la giusta
chiave di lettura per comprendere quella che vorrei chia-
mare la fase iniziale della storia del pirronismo: una fase
nella quale 1 /ogo/ di Pirrone non esercitarono un sostanziale
ruolo culturale, nel senso che o non uscirono dall’ambito
dei seguaci piu stretti, o furono accantonati da coloro che,
come Nausifane, sarebbero stati in grado di farli circolare in
cerchie filosofiche pit ampie ed influenti 5.

Un passo di Diogene Laerzio (X 121 b), in un contesto
dossografico, attribuisce ad Epicuro I'affermazione secondo
cui il saggio Soyuotielv te kol ovk Gmoprcelv: queste sono
indubbiamente parole rivolte contro degli scettici: ma con-
tro guali scettici?

Se si ammette la possibilita che la terminologia rispecchi
quella originariamente usata da Epicuro 16 si deve subito
rilevare che il verbo dropeiv appare legato alla tradizione
pirroniana solo a partire da Enesidemo, mentre non com-
pare mai nelle testimonianze antiche relative a Pirrone e net
frammenti di Timone; esso ¢ invece indiscutibilmente con-
nesso con la tradizione socratico-platonica.

Questa considerazione, che gia di per sé induce a dubi-
tare che obiettivo di Epicuro fosse Pirrone, viene ulterior-
15 Sono ora propensa a modificare quanto scrivevo in Pirrone. Testimoniange,
p. 197 sg., ed a dare invece ragione a V. BROCHARD, Les sceptigues grecs, 78-79, che
gia aveva messo in luce questo punto, pur senza trarne tutte le conseguenze. Una
possibile difficolta ¢ offerta da D.L. IX 102, dove si citano quanti scrissero su
Pirrone: Timone, Enesidemo, Numenio e Nausifane. E pero evidente che Dio-

gene li elenca perche li trova, in una forma o nell’altra, nelle sue fonti, ignorando
nella maggior parte dei casi natura e contenuto delle loro opere.

16 In questo caso avremmo lesempio pil antico del verbo doypatifw, forse
confermato da Numenio scettico, in D.L. IX 68 = T. 42. Solo in tempi recenti
I'attenzione degli studiosi si & concentrata sul significato di 80ypa: cfr. ora
J. BarNES, « The Beliefs of a Pyrrhonist», in Elenchos 4 (1983), 16 sgg.



PIRRONIANI ED ACCADEMICI NEL III SECOLO A.C. 155§

mente rafforzata dall’esame dell’attivita polemica della sua
scuola, ¢ in particolare dell’opera di Colote.

Nel corso del resoconto plutarcheo dello scritto di
Colote Come non sia possibile vivere secondo i principii degli altri
filosoft, leggiamo che la fama di Atrcesilao, il piu amato
dei filosofi del tempo, addolord6 non poco Epicuro
(Ady.Col. 26, 1121 E = fr. 239 Usener): naturalmente
questo non ¢ argomento determinante, in quanto la frase
potrebbe essere il frutto di un’illazione poco benevola dello
stesso Plutarco. Molto piu significativo ¢ invece 'esame
degli obiettivi polemici di Colote. I filosofi attaccati sono,
come ¢ noto, Democrito, Parmenide, Empedocle, Socrate,
Platone e Stilpone, nominati esplicitamente; a cui si aggiun-
gono due gruppt di filosofi non citati per nome, probabil-
mente in rispetto alla prassi, normale presso gli antichi, di
evitare di nominare i contemporanei (cfr. Adv.Col. 24,
1120 C). Plutarco li identifica con 1 Cirenaici ¢ con gli
Accademici.

La larga coincidenza tra la lista dei filosofi attaccati da
Colote e quella di coloro che, secondo Cicerone (Ac. pr.
I 5,14; I 23, 72 sgg.) ¢ lo stesso Plutareo (26, 1122 A); gli
Accademici solevano invocare come precursori delle pro-
prie posizioni scettiche rende legittimo supporre, anche
senza che sia necessario pensare ad un’opera scritta, che la
scelta dell’epicureo Colote sia influenzata da fonte accade-
mica.l” Ma cio che occorre sottolineare é che né Pirrone, né
tantomeno i Pirroniani entrano nel dibattito. Eppure, la
menzione di Democrito, quella di pensatori come Stilpone,
di contemporanei come i Cirenaici, fanno si che ci si
potrebbe aspettare, da parte di Colote, almeno un cenno a
Pirrone. Non credo d’altra parte verosimile che Plutarco, se

17 Cosi gia L. CREDARO, Lo scetticismo degli Accademici (Roma 1889-1893; rist.
Milano 1985), II 26; B. EmnarsoN-PH. DE Lacy (edd.), Introduzione a Plutarch’s
Moralia XIV (London/Cambridge, Mass. 1967), p. 165. Ne dubita D. SEDLEY,
« The Motivation...» (art. cit. n. 12), 24 n. 27.



156 FERNANDA DECLEVA CAIZZI

tale cenno avesse trovato nello scritto epicureo, I'avrebbe
ignorato o sorvolato, posto il vivo interesse che egli
nutriva per il pirronismo e il fatto che non mancano
altrove, nelle sue opere, menzioni di Pirrone.

St puo dunque concludere con sufficiente sicurezza che
Colote non menzionava Pirrone. La prima ed ovvia dedu-
zione che si ricava da questo fatto ¢ che egli non lo trovava
citato nelle sue fonti, e cio¢ appunto tra coloro che, in
ambiente accademico, solevano essere addotti come precur-
sorl. Ma se ne puo trarre anche una seconda deduzione,
forse non meno significativa: che cio¢ né Pirrone né i
Pirroniani erano, allorché Colote scriveva, figure note per
teorie riguardanti il problema della conoscenza e del sapere,
o comunque abbastanza significative da meritare una cita-
zione. Eppure, se dei versi come quelli di Aristone e di
Timone fossero gia stati diffusi, sarebbe stato naturale
aspettarsi che Colote cogliesse ’occasione per rinfacciare ad
Arcesilao, che accusava di non dire nulla di personale
(Adv.Col. 26, 1121 F), 1l plagio nei confronti di Pirrone. A
quanto sembra, invece, cid0 non accadde '8.

La data dell’opera di Colote non ¢ purtroppo determi-
nabile con precisione. Sappiamo da Plutarco che essa fu
dedicata a Tolemeo Filadelfo, che fu al potere dal 285 al
247: essa va dunque collocata entro questa cornice, tenendo
tuttavia conto che la data di nascita del suo autore viene
comunemente fissata intorno al 325.

La tendenza generale degli studiosi, nel fissare le date di
elaborazione di dottrine o di pubblicazione di opere altri-
menti non databili, ¢ di farle coincidere con il momento in
cui 1 loro autori godono della massima autorita istituzionale
e cioe, nel caso di filosofi che furono anche scolarchi, con

18 Un altro scritto polemico di Colote, Contro [’ Eutidemo di Platone, sembra
confermare una critica contro lo scetticismo accademico; cfr. A. CoNcoLINO
Mancini, «Sulle opere polemiche di Colote», in Cronache Ercolanesi 6 (1976),
61 sgg.; 66.



PIRRONIANI ED ACCADEMICI NEL III SECOLO A.C. 157

gli anni dello scolarcato (che sono poi, spesso, gli unici
punti di riferimento abbastanza sicuri). Tuttavia, questo ¢
un criterio che, preso di per sé, non ha alcun valore e
rispetto al quale si potrebbe obiettare — credo con buon
fondamento — che, come nella moderna vita accademica,
una carica prestigiosa si consegue in genere per aver pre-
cedentemente acquisito titoli a4 hoc, e non viceversa.

La ricerca che qui viene presentata richiede soltanto che
si ammetta la possibilita, tutt’altro che assurda, che sia la
posizione filosofica di Arcesilao sia 'opera polemica di
Colote siano state concepite ed elaborate in un lasso di
tempo che ha come fterminus ante quem la morte di Epi-
curo 9. Nessuno dei dati in nostro possesso pare opporsi a
quest’ipotest di lavoro, mentre, come si vedra, essa con-
sente di spiegare altri fatti in modo soddisfacente.

Per quanto riguarda I’altro scritto polemico della scuola
epicurea che tocca da vicino la questione che ci interessa, e
cioe Sul dispregzo irragionale delle opinioni popolari di Polistra-
to, non ¢ certo cosa facile stabilire contro chi sia precisa-
mente diretto. Il ricorso a forme come &viot, Tiveg fa pensare
che, come Colote, anche Polistrato si rivolgesse a contem-
poranei senza nominarli e che quindi la situazione non
muterebbe sostanzialmente neppure se possedessimo
Popera integra. L’unico riferimento inequivocabile ad una
corrente specifica (1 Cinici, col. XXI 6-10), ¢ tuttavia
anch’esso generale e forse non si accompagnava alla speci-
ficazione di singoli rappresentanti.

K. Wilke aveva scorto nell’opera una polemica contro i
Pirroniani e ne aveva addirittura inserito il nome, frutto di
incertissima congettura, nell’indice della sua edizione 2;

19 H. J. KRAMER, Platonismus und bellenistische Philosophie (Berlin-New York 1971),
36, sottraendosi alla tendenza sopra indicata, pensa che la posizione di Arcesilao
sia stata elaborata negli anni 290-280.

W K. WiLke (ed.), Polystrati Epicurei Tlepl GAOYOL KOTUQPOVNCEWS /libelius
(Leipzig 1905%).



158 FERNANDA DECLEVA CAIZZI

ipotesi ¢ stata ripresa dall’ultimo editore, G. Indelli, il
quale, fermo restando cié su cui tutti concordano, e cioe
che sarebbe sbagliato restringere il campo ad un solo ed
omogeneo gruppo di filosofi, privilegia purtuttavia e cerca
di rafforzare la tesi che il carattere dello scritto sia fonda-
mentalmente di polemica antiscettica, e che con ci6 si debba
intendere antipirroniana, essendo Arcesilao, semmai, toc-
cato solo en passant ?'.

In realta, l’ipotesi che il bersaglio polemico siano i
Pirroniani presenta difficolta di gran lunga superiori
rispetto agli argomenti a favore che sembrano poter essere
addotti, ed ¢ forse opportuno soffermarsi su almeno alcune
di esse.

Nel capitolo 6° dell’opera di Polistrato si confuta ’opi-
nione di quanti pensano che non esistano valori ¢uoet,
poiché essi variano, a differenza di quanto accade per
oggetti come la pietra, il bronzo o 'oro, che sono uguali
dovunque e quindi xat @Andeiav. Polistrato accusa gli
avversari di non distinguere 1 npog 1t dai kad adrd, esigendo,
come fanno, che i primi siano equivalenti ai secondi, e
privandoli di verita poiché cosi non si verifica. In tal modo
costoro assumono un atteggiamento tracotante ed indu-
cono gli altri a non far nulla con coraggio, poiché chi non
crede nei valori non puo cavarsela nella vita o aver fiducia
in cio che fa. La presenza attestata nella tarda tradizione
pirroniana di un analogo modo di argomentare sembre-
rebbe rendere naturale la conclusione che bersaglio di
Polistrato siano qui i Pirroniani suoi contemporanei. I passi
relativi si leggono in Sesto (M. XI 68 sgg.) e, in forma piu
breve, in Diogene Laerzio (IX 101). In entrambi gli autori
s1 contrappone @uotig a vopog, affermando che, per esempio,
fuoco e neve provocano in tutti gli stessi na9n perché questi

21 Polistrato. Su/ disprezgo irragionale delle opinioni popolari, a cura di G. INDELLI
(Napoli 1978), 55; 71-72; e, dello stesso, «Polistrato contro gli Scettici», in
Cronache Ercolanesi 7 (1977), 85 sgg.



PIRRONIANI ED ACCADEMICI NEL III SECOLO A.C. I59

dipendono dalla loro natura, mentre il bene non ¢ uguale
per tutti, e dunque non € @uoeL.

Non si deve pero perdere di vista, allorché si utilizzano
testi come questi, che 'argomento ha valore dialettico, in
quanto 1 tropi scettici, nella loro globalita, implicano che
non si possa conoscere la natura neppure del fuoco e della
neve; le sensazioni di caldo o di freddo non ci consentono
di esprimerct su cio da cut provengono: basti pensare a
Sesto, PH 1 82, dove, nel contesto del secondo tropo, si
cita ’esempio di Demofonte, maggiordomo di Alessandro,
che al sole rabbrividiva di freddo e allombra ardeva di
caldo (efr: DLk IX 8o).

Come moltissimo del materiale argomentativo raccolto
in Sesto Empirico, esso deriva da fonti non scettiche in
senso stretto, e di cio ci informa egli stesso (PFH 1 85:
«...per accontentarct di esporre alcuni dei molti esempi che
si trovano presso i dogmatici»).

Assume cosi un particolare significato il parallelo con 1
Discorsi duplici (11, fine), ma soprattutto con passi simili in
Platone (Phdr. 265 a5 Ale. I 111 b=¢) e in Atristotele (EN
V- 10, 1134 b 2402

Questa diffusione del tema deve indurre alla cautela
nell’identificare proprio con 1 Pirroniani gli avversari di
Polistrato, tanto di piu perché Paffermazione dell’Epicureo
secondo cui, per i suoi avversari, alcune cose esistono ed
altre non esistono, nonché il ragionamento (coll. XXIV-
XXV) secondo cui cido che wvale per i concetti etici
dovrebbe, se gli avversari fossero coerenti, essere riferito
anche ad altri termini, come sano-nocivo, leggero-pesante,
si adatta molto male a chi effettivamente estendeva il di-

22 Come ha acutamente mostrato M. IsNArRDI PARENTE (« L’Epicureo Polistrato e
le categorie», in PP 26 [1971], 280 sgg.; cfr. anche, della stessa autrice, «A
proposito di due recenti studi epicurei», in Rivista critica di storia della filosofia 35
[1980], 402 sgg.), lo scritto di Polistrato fa riferimento, rielaborandola in modo
personale, alla distinzione accademica tra relativi e per se.



160 FERNANDA DECLEVA CAIZZI

scorso a tutte le determinazioni delle cose (Pirrone, T. 1;
53). L’obiezione di Polistrato, secondo cui tanto varrebbe
ritenere mavta yevdf... & tepreavdg Ekactog Jewpel 0 Epydletar
(col. XXV, 2 sgg.) appare singolarmente sfasata se rivolta
contro Pirrone. Non avrebbe forse Polistrato avuto buon
gioco per attaccarlo con molta maggiore decisione, come
colui che, negando la verita di tutte le cose, veramente
vuole avaioyuvtely kol payeodal toig avepols (ibid., 7-9)?
La critica ai valori, ricondotti alla sfera del nomos, ha
diffusione vastissima, ma se si accompagna all’esaltazione
della physis, cosi come appare in Polistrato, sembra portarci,
tra il IV ed il III secolo, nel grande alveo del cinismo. In
Pirrone, la considerazione che giusto ed ingiusto sono ‘per
convenzione’ e non esistono secondo verita si inquadra in
un contesto differente, volto a mostrare che, sul piano
ontologico, le cose non sono tali che ci sia consentito
asserire su di esse alcunché di determinato. L.a convenzio-
nalita dei valori ¢ solo un caso, anche se dotato di grande
evidenza, della situazione umana, in cui le espressioni ‘¢’ e
‘non ¢’ sono solo il prodotto di convenzione ed abitudine.
Una concezione di questo tipo lascia ben poco spazio ad
una physis che, a quanto risulta dal capitolo iniziale di
Polistrato, pare contenere in sé la norma del ovpeépov.
L’opera di Polistrato sembra piuttosto presupporre,
oltre agli scettici accademici 23, anche altri avversari eredi
della tradizione sofistica classica, figure di eristi e di retori
che non dovettero scarseggiare nei secoli IVe III, anche se
la mancanza di fonti e dell’arte drammatica di Platone ci
rende spesso difficile precisarne i contorni. Si deve notare
inoltre che la polemica dell’Epicureo, non solo contro le
argomentazioni cavillose, ma anche e soprattutto contro il
deleterio influsso esercitato sul pubblico, sull’uso della

23 Cfr. anche D. FowLER, «Sceptics and Epicureans», in Oxford Studies in Ancient
Philosophy 2 (1984), 244-245.



PIRRONIANI ED ACCADEMICI NEL III SECOLO A.C. 161

retorica, sul gusto di compiacere al prossimo e della chiac-
chiera ingannatrice richiama piu per affinita che per con-
trasto certi temi tipict det Sz/7 di Timone, ed ancora una
volta male si adatta a quanto sappiamo di Pirrone e dei suoi
immediati seguaci, inclini all’isolamento, alieni dal procac-
ciarsi fama e dalle dispute capziose.

Per quanto riguarda la cronologia, sappiamo che Poli-
strato fu successore di Ermarco, il quale aveva assunto la
direzione della scuola alla morte di Epicuro; poiché era
stato suo compagno a Mitilene, ¢ naturale supporre che
tosse allora in eta avanzata e che non occupasse a lungo la
carica. Cio renderebbe compatibile la direzione di Polistrato
con la notizia di Valerio Massimo secondo cui egli
andrebbe annoverato tra i diretti discepoli di Epicuro 24,

A differenza di quanto si verifica per lo scritto di
Colote, non si possono tratre, rispetto all’opera polistratea,
conclusioni sufficientemente certe perché siano realmente
significative. Ma ¢ forse lecito avanzare, sia pur con la
massima cautela, ipotesi che, se effettivamente egli non
prendeva in considerazione Pirrone o 1 Pirroniani, cid
potrebbe essere indizio di una datazione alta, che lo avvi-
cina nel tempo all’opera di Colote.

E necessatio, a questo punto, richiamare brevemente la
biografia di Timone di Fliunte, cercando di precisarne
la cronologia per metterla a confronto con gli altri dati a
nostra disposizione.

Se, come pare piu che verosimile, egli non tratto nei
Sili di personaggi ancora viventi, occorre collocarne la
morte dopo quella di Cleante, e cio¢ negli anni tra il 231 e il
225. Aggiungo subito che questo non significa datare anche
la composizione dei S7//i in questo quinquennio: 'opera fu
con ogni probabilita composta in modo non continuativo

241 8, 17; si veda la discussione in G. INnpELLI (ed.), Polistrato. Su/ disprezzo
irragionale (op. cit. supra n. 21), 20 sgg.



162 FERNANDA DECLEVA CAIZZI

in periodi differenti, come si ricava da D.L. IX 111, che ci
informa che non solo il primo libro aveva una struttura
diversa dagli altri due, ma anche che il terzo, il quale
comprendeva 1 filosofi piu recenti, era stato da alcuni indi-
cato come Fpilogo.

Se Timone muore intorno al 225, giustamente Wachs-
muth ne poneva la nascita intorno al 315-310 25. L’incontro
con Stilpone poté avvenire negli anni tra il 295 ed il 290,
posto che questt era gia famoso nel 307-306, ma, come
osserva Doring, che ne colloca la morte intorno al 280 26,
non doveva allora essere vecchissimo.

Tornato in patria e sposatosi, Timone si imbatté
in Pirrone negli anni ottanta, e non a caso lo descrisse
come un vegliardo in un’apostrofe solenne (fr. 48 Diels
= T.60). Non sappiamo quanto durasse il soggiorno ad
Elide, ma certo qualche anno, posto che vi ebbe dei figli e
se ne allontano soltanto perché spinto da necessita econo-
miche.

Non ¢ assurdo pensare che gli anni settanta siano stati
da lui dedicati ad arricchirsi (o, piu verosimilmente, a
metter da parte il denaro che consentisse la sopravvivenza
sua e dei suoi familiari), esercitando la professione di sofi-
sta, specialmente sull’Ellesponto, a Calcedone. Il soggiorno
ateniese andra dunque collocato a partire dagli anni sessan-
ta; esso sarebbe durato, se si eccettua un soggiorno a Tebe
(testimoniato da una battuta di Arcesilao e segnalato percio
esplicitamente nella biografia, cfr. D.L. IX 110 € 115%) fino
alla morte, e cioe per circa quarant’anni.

B C. WacusmutH (ed.), Corpusculum poesis epicae Graecae Indibundae, Fasc. 11:
Sillographorum Graecorum religuiae; praecedit Commentatio de Timone Phliasio ceteris-
que sillographis (Leipzig 1885), 13. La datazione piu alta che appare spesso nei
manuali non tiene conto degli argomenti di Wachsmuth ma non ha dalla sua
nessuna prova certa.

26 K. DoriNG, Die Megariker. Kommentierte Sammlung der Testimonien (Amsterdam

1972), 140.



PIRRONIANI ED ACCADEMICI NEL III SECOLO A.C. 163

Timone fu conosciuto ed apprezzato da Antigono
Gonata (277-239) e da Tolemeo Filadelfo (285-244). La
biografia laerziana non ci parla di soggiorni a Pella o ad
Alessandria, ma ci0 non significa che essi non avessero
luogo. In particolare, 'incontro con il poeta Arato (che
lascio Atene per la Macedonia nel 277) avvenne probabil-
mente proprio a Pella, poiché la battuta di Timone sui
correttori del testo omerico (D.L. IX 113) non puo che
riguardare I'edizione di Zenodoto che difficilmente fu ante-
riore al 276 27. E possibile che la fama che egli si era fatto
esercitando Dattivita di sofista a Calcedone attirasse 'inte-
resse di Antigono. D’altra parte, anche la descrizione degli
eruditi del Museo di Alessandria (fr. 12 Diels) potrebbe
far pensare che Timone si fosse recato personalmente in
Egitto.

Comunque sia, cio che conta ¢ I'ipotesi, verosimile nel
quadro complessivo delle vicende della sua vita, che il
trasferimento ad Atene avvenisse negli anni sessanta: esso
coincise indubbiamente con una svolta, che diede inizio a
quella che potrebbe esser detta la seconda fase della storia
del pirronismo. Essa puo essere ricostruita in una certa
misura, e consisté essenzialmente, come gia aveva osservato
Dal Pra 28, nell’inserimento della figura di Pirrone nei
dibattiti del tempo. Cio che cominciava a circolare non era
piu qualche notizia sulla sua &149ec1g, cui Timone dedicava
peraltro ampio spazio (T. 51), ma un’informazione speci-
fica sui Adyor che la fondavano e la giustificavano.

E proprio dall’esposizione di tali teorie che risultava,
probabilmente per la prima volta, la significativa conver-

27 Cosi, contro Wachsmuth, U. v. WiLAMOwITZ-MOELLENDORFF, Antigonos von
Karystos (Berlin 1881), 43, nota; ma si veda ora soprattutto R. PrE1rrER, Hlistory of
Classical Scholarship. I'rom the Beginnings to the End of the Hellenistic Age (Oxford
1968), 121 sg.

28 Lo Scetticismo greco (Roma-Bari 21975), 1 109-110.



164 FERNANDA DECLEVA CAIZZI

genza tra Arcesilao e Pirrone. F ovvio che cid non potesse
mancare di attirare I’attenzione anche degli avversari o det
rivali dell’ Accademico, che se ne servirono con intenti piu
o meno polemici.

Non ci stupiremmo di apprendere che la battuta di
maggior successo in questo campo fosse quella di Aristone
di Chio, lo stoico che ascolto, come Arcesilao, le lezioni di
Polemone e che, dopo la morte di Zenone, svolse il suo
insegnamento al di fuori della scuola, nel Cinosarge.

Il suo interesse per Pirrone ¢ testimoniato anche dal
fatto che Eratostene, che fu discepolo sia di Arcesilao sia di
Aristone negli anni cinquanta e che a quest’ultimo dedico
uno scritto, si occupo del filosofo di Elide (T. 14) metten-
done in risalto I’ddiapopia, un motivo che la tradizione
attribuisce costantemente anche ad Aristone 2.

Tuttavia, il verso parodistico che Aristone indirizzava
ad Arcesilao presuppone che Pirrone sia ora qualche cosa di
piu e di diverso dal saggio @diapopog dell’aneddotica; ¢
evidente che, se Pirrone fosse stato allora noto solo per il
suo modo di vivere, non avrebbe avuto senso dire di
Arcesilao che egli era «davanti Platone» e «di dietro Pir-
ronex»: 'allusione presuppone un contrasto sottile tra Pla-
tone e Pirrone ed indica che Arcesilao si fregia, ufficial-
mente, dell’etichetta di platonico fondandosi su una inter-
pretazione e appropriazione di Platone che Aristone non
giudicava legittima, in quanto avveniva in una chiave che

29 1] tema appare anche in Suidas, s.2. @eddwpog, dove questi & detto «uditore di
Zenone di Cizio, ma anche di Brisone e di Pirrone scettico. Teorizzando e
trasmettendo Iindifferenza’ fondo una propria setta, che fu detta teodorea» ecc.
Per i problemi ed i dubbi che il testo di Suidas ha sollevato, cfr. Pirrone.
LTestimonianzge, p. 194 sgg. Si deve in ogni caso ricordare che a Teodoro non sono
attribuite teorie gnoseologiche e che eventuali affinita tra dottrine cirenaiche e
pirronismo, testimoniate in Sesto, non passarono per questa via. Le dottrine
cirenaiche sui pathe furono elaborate prima di Teodoro (E. MaANNEBACH (ed.),
Aristippi et Cyreanaicorum Iragmenta [Leiden/Koln 1961], 116-117).



PIRRONIANI ED ACCADEMICI NEL III SECOLO A.C. 165

lo avvicinava a Pirrone (cio¢ ad uno scettico) 3. Se
quest’interpretazione del verso di Aristone € corretta, non ¢
necessario scorgervi I'intento di accusare Arcesilao di pla-
gio nei confronti di Pirrone; il filosofo di Elide era proba-
bilmente lo strumento piu adeguato di cui allora disponeva
Aristone per mostrare che Arcesilao tradiva Platone pur
dicendosi suo continuatore, ed in quale direzione cio avve-

nisse.
Prima di vedere come il tema del rapporto tra Arcesilao

¢ Platone comparisse nei S7/7 di Timone, ¢ opportuno
parlare di un altro filosofo che forse trasse un certo impulso
da Timone alla polemica contro Arcesilao: si tratta di
Ieronimo peripatetico, autore di un’opera mepi énoyfig di cui
sappiamo solo che vi si menzionava Fedone di Elide (fr. 24
Wehtli, Die Schule des Aristoteles, Heft X). Il ruolo di
leronimo risulta da due testimonianze in Diogene Laerzio,
probabilmente conservate tramite Antigono di Caristo.
Nella vita di Arcesilao (IV 41) ¢ detto che egli attaccava
’Accademico (paiiota 8¢ énetidevto advtd oi mepi ‘Iepdvopov
tov TMepiratntikov ktd.) mentre nella vita di Timone
(IX 112) si riferisce una sua battuta che non solo a mio
parere non va intesa in senso negativo, ma assume signifi-
cato pieno se si suppone che egli volesse cosi contrapporre
due diversi modi o stili di vita: «Come presso gli Scitt
lanciano dardi sia coloro che fuggono sia coloro che inse-

0 A. M. Iorroro, «‘Doxa’ ed ‘epoché’ in Atcesilao», in Elenchos 5 (1984),
336 sgg., scorge piuttosto in Aristone Iesigenza di estraniare Arcesilao dalla
tradizione socratica, rivendicata a sé anche dagli Stoici, riconducendone lo scet-
ticismo a Pirrone. Mi pare che I'una cosa non escluda I'altra. Non sono invece
d’accordo con Pipotesi che Pirrone fosse considerato un moralista nella tradizione
precedente Enesidemo e che questo basti a spiegare il silenzio di Crisippo sul suo
scetticismo, perché il verso di Aristone parla in senso opposto. La polemica di
Aristone contro lo scetticismo di Arcesilao & attestata anche da aneddoti come
quelli che leggiamo in D.L. VII 162 e 163.



166 FERNANDA DECLEVA CAIZZI

guono, cosi, tra i filosofi, alcuni danno la caccia ai discepoli
inseguendoli, altri fuggendo, come proprio Timoney» 31.

Si apre cosi uno spiraglio sui termini della contesa tra 1
due scettici: Ieronimo doveva in certo modo schierarsi
dalla parte di Timone, forse sottolineando la maggior coe-
renza di questi rispetto ai principii professati. L’episodio
narrato in D.L. IV 42 (= fr. 6 Wehrli), secondo cui Arce-
silao avrebbe personalmente accompagnato un discepolo
che non gradiva le sue lezioni da Ieronimo rivela — a parte
ovvia reminiscenza socratica — che gli Accademici cerca-
rono di difendere Arcesilao, mostrando che, quanto ad
drupia, egli non era in nulla inferiore ai Pirroniani: si
ricordi che esso segue alla citazione del fr. 34 D. dei Si//;
ed ¢ introdotto dalla parole od pfv AN obtwg dtvpog v Hote
kth. Sullo stfondo stanno le accuse di Timone, ma anche,
probabilmente, quelle di Ieronimo.

In questo stesso clima di rivalita tra le due scuole (uso il
termine «scuola» in modo non impegnativo per quanto
riguarda 1 Pirroniani) vanno forse spiegati alcuni curiosi
punti di affinita tra la biografia di Pirrone, maestro di
Timone, e quella di Polemone, maestro di Arcesilao 2.

Ieronimo fu attivo negli anni intorno alla meta del
secolo: possiamo supporre, dunque, che si interessasse al
nesso tra ¢moyn ed imperturbabilita, e che, se sostenne le
parti det Pirroniani contro gli Accademici, cio avvenne
probabilmente perché l'drapatio e 'and9eia di Pirrone gli
sembravano vicine al proprio ideale dell’doyincia 33.

311 modo di ‘fare lezione’ aveva molta importanza: cfr. per esempio Pirrone,
T. 10; Timone, in D.L. IX 114.

32 Cfr. D.L. IV 17-19. Il parallelismo con spunti contenuti nella biografia di
Pirrone non si lascia, forse, giustificare in base al semplice fatto che si tratta di
materiale in entrambi i casi antigoneo. Antigono raccoglieva notizie presso i
discepoli, diretti o indiretti, di coloro di cui scriveva la vita, e coglieva gli echi
delle rivalita e delle polemiche.

3 Cfr., non a caso, Stilpone, fr. 196 Doring e Sext. Emp. PH 1 10 per quella che
sembra una definizione assai antica: Gtapafia 3¢ &€oti youyxfig aoyAnoia xai



PIRRONIANI ED ACCADEMICI NEL III SECOLO A.C. 167

Lo scritto mepi émoyfic non va sottovalutato, perché
probabilmente esso affrontava la questione del npdrog
gdpetng ¢ contribuiva a porre le premesse perché si potesse
parlare di una scuola pirroniana.

La testimonianza di Ascanio di Abdera (T. 1) secondo
cui Pirrone avrebbe introdotto «il concetto dell’inapprensi-
bilita e della sospensione» mostra chiaramente che, ad un
certo momento, si senti 'esigenza di rivendicare a Pirrone
la priorita cronologica rispetto all’Accademia. La termino-
logia usata e I’espressione 10 tfic dkatainyiag xai &royfig eldog
indicano che si tratta di una rivendicazione successiva ad
Arcesilao ed al suo dibattito con Zenone, e non implica che
gia Pirrone usasse questi vocaboli tecnici. Forse la notizia
passata in Diogene Laerzio fu raccolta proprio da Iero-
filmo .

YaAnvotng. Si veda anche Pirrone. Testimoniange, p. 209; 247. Non sono percid
d’accordo sul modo con cui la questione viene presentata da F. WEHRLI, in
Fr. UEBERWEG, Grandriss der Geschichte der Philosophie. Die Philosophie der Antike,
Bd. 3, hrsg. von H. Frasuar (Basel/Stuttgart 1983), 575 sg. In una relazione
presentata al convegno internazionale su Diogene Laergio storico del pensiero antico
(Napoli-Amalfi 30 settembre-3 ottobre 1985), M. Gigante ha sostenuto che il
titolo mepl Emoyfic che Diogene Laerzio attribuisce a leronimo va corretto in
nepi cvvoyfig come risulta da POxy. 3656 (The Oxyrhynchus Papyri, Vol. LII
[London 1984], p. 47 sgg.) dove, appunto, si attribuisce a Ieronimo un c0y-
ypappa mepl cuvoyfic. Ilepi Eémoyfic sarebbe dunque un errore della tradizione
medievale. Cio ¢ certamente possibile, ma non del tutto sicuro, né si possono
escludere due opere differenti dello stesso autore, in quanto allo stato attuale delle
nostre conoscenze gli elementi di contenuto non sono determinanti in un senso o
nell’altro. Credo che, da quanto sono venuta dicendo, risulti, almeno in linea
teorica, la piena compatibilita tra un dibattito sull’émox" ed il problema del
comportamento morale.

3 «Prolegomeni ad una raccolta...» (0p. cit. supra n. 3), 116 sg.; Pirrone. Testimo-
niange, p. 135 anche per le questioni connesse con il nome Ascanio. Alla luce delle
considerazioni addotte appare improbabile anche per ragioni cronologiche la
correzione di "Ackd@viog in ‘Exataiog, se questi fu attivo al tempo di Alessandro
Magno e di Tolemeo 1. Non si puo pero neppure escludere che Ieronimo — o chi
per lui — traducesse in terminologia filosofica attuale cio che la sua fonte
esponeva con altre parole, meno tecniche.



168 FERNANDA DECLEVA CAIZZI

Sempre in questo quadro culturale, in cui si discute
della figura di Pirrone, va collocata la notizia relativa a
Numenic (D.L. IX. 68 ="T.42] pur con le cautele
richieste dal problema dell’identificazione del personag-
gio .

Parallelamente, si consolida in questi stesst anni I'imma-
gine del pirronismo come corrente filosofica e si raccol-
gono le notizie su personaggl minori, del quali ¢ per not
difficile misurare Peffettiva influenza, ma che diventano
importanti e meritano di essere segnalati perché confer-
mano il séguito di Pirrone e ne accrescono il prestigio,
facendo del pirronismo un movimento concorrenziale
anche socialmente alle grandi scuole ellenistiche 3.

Non c’¢ dubbio pero che tra tutti la figura di spicco
fosse Timone, come la tradizione biografica e cio che di lui
ci ¢ rimasto confermano: ¢ a lui che si deve il fatto che
Sozione, che ne commentod 1 Sz//z, dedicasse ai Pirroniani
'undicesimo libro delle Swecessioni.

Prima di passare ad esaminare piu da vicino quanto
sappiamo sui rapporti tra Arcesilao e Timone, ¢ bene rile-
vare ancora che non ¢ stato possible trovare testimonianze
sicure che attestino, prima dell’arrivo di Timone ad Atene,
il collegamento di Pirrone con una teoria scettica: in altre
parole, non ci sono prove che 1 suoi /ogoi circolassero e
fossero tenuti presenti negli ambienti filosofici ateniesi.
Allorché gli Epicurei attaccano lo scetticismo accademico e,
congiuntamente, le tendenze scetticheggianti che serpeggia-
vano nella cultura precedente e contemporanea, Pirrone
non fa parte del quadro. Cio significa che la divaricazione
tra d169ec1g ¢ Adyor posta da Nausifane non ha contribuito

5 Pirrone. Testimoniange, p. 204 sg.

Appattengono a costoro Filone ed Euriloco, sui quali sembra si sia fermata
I’attenzione del biografo perché entrambi menzionati da Timone (frr. 49 e 50
Diels). Filone ¢ pero usato anche da Antigono, non sappiamo per qual tramite,
per importanti notizie su Pirrone (T. z20).



PIRRONIANI ED ACCADEMICI NEL III SECOLO A.C. 169

a far conoscere le teorie pirroniane neppure in contesti
polemict.

Se ¢ cosi, 1l silenzio di Arcesilao su Pirrone risulta piu
facilmente spiegabile: egli non cita Pirrone perché, se anche
gli era giunta voce della sua esistenza, ne ignora totalmente
le teorie. Lo scetticismo di Arcesilao, comunque si voglia
definirlo, si sviluppa dunque in modo del tutto indipen-
dente da Pirrone, e cio ¢ rispecchiato, correttamente nella
sostanza, dal silenzio della tradizione accademica, che resta
legata, da questo punto di vista, all’impostazione di Arce-
silao; cosi come la Stoa, a quanto sembra, non allarghera il
dibattito a chi originariamente non vi aveva né preso parte
né avuto alcun ruolo filosofico.

La presenza e lattivita di Timone segna dunque una
svolta. Nel clima dei vivaci dibattiti del secondo terzo del
secolo si inserisce ora un filosofo che, grazie all’opera ed
alla parola del discepolo, si collega a temi che fino ad allora
sembravano essere appannaggio esclusivo dell’Accademia
di Arcesilao.

Nella persona di Pirrone si uniscono due aspetti per
varl motivi importanti, ma che proprio nell’unione stretta
divengono particolarmente significativi: da una parte una
figura eccezionale sul piano della 8149ec1g e del modo di
vita, impassibile ed indifferente, dall’altra parte una teoria
diretta ad annientare qualunque pretesa di conoscenza.

Per quanto attiene al primo aspetto Pirrone, come s’¢
visto, era gia noto in Grecia da tempo, assai prima del
soggiorno ateniese di Timone; ma per quanto singolare e
percid degno di ammirazione apparisse il suo modo d’essere
e di vivere, egli non si sarebbe discostato, nel destino, da
altre analoghe figure, testimoniateci dalla commedia del
IV secolo o dalla tradizione cinica: figure che ben poca
traccia teorica lasciarono dietro di sé.

Viceversa, la diffusione dei /ogoi che secondo Pirrone
potevano soli portare 'uomo ad essere felice (T. §3), uniti



170 FERNANDA DECLEVA CAIZZI

al racconti sul personaggio che ne alimentavano la leg-
genda, rivelo esistenza d’una scepst che sembrava poter
essere vissuta, ovvero che era tale da conseguire appieno il
proprio fine morale. In modo concorrenziale a Socrate,
Pirrone veniva ora ad incarnare la figura limite del
50phos.

Passiamo ora alle testimonianze piu dirette relative ai
rapporti tra Timone ed Arcesilao. Ho gia accennato ai
frr. 31 e 32 Diels dei S#//, tratti da una scena, importante
per la loro esatta comprensione, che perdo non ci ¢ piu
possibile ricostruire. In essi Arcesilao viene messo in col-
legamento con Menedemo, Diodoro e Pirrone. Forse I’al-
lusione a Pirrone 16 v kpéag ‘tutta carne’ vuole essere un
modo per contrapporre il filosofo di Elide ai gonfi ma
vuoti Accademici, pieni di td¢pog (per il tema, cfr. frr. 11;
205 34; 35 Diels), ma cio6 che non sappiamo & quale signi-
ficato conferire alla apparente decisione di Arcesilao di
dirigersi verso Diodoro o Pirrone: forse per mettere la
propria interpretazione di Platone sotto 'ombra di questi
ultimi ? Quel che ¢ certo ¢ che né da Aristone né da
Timone trae legittimazione I'ipotesi d’un diretto legame tra
Arcesilao e Pirrone. Sara Numenio d’Apamea, in modo
arbitrario, a trasformare il verso di Aristone in una succes-
sione cronologica 37, mentre il biografo di Arcesilao racco-
gliera le voci tendenziose di quanti parleranno di emula-
zione nei confronti di Pirrone (D.L. IV 33: dAAd xai tov
[Toppova katd tivag Einioket...).

A parte i versi dei Si//i, che restano purtroppo oscuti,
tutte le altre testimonianze che possediamo sull’incontro-
scontro tra I’Accademico ed il Pirroniano hanno in comune
il fatto che non sembrano toccare temi epistemologici,
quasi che, in questo campo, cio che univa i due filosofi

37 Fr. 25 Des Places = Pirrone, T. 34.



PIRRONIANI ED ACCADEMICI NEL III SECOLO A.C. 171

fosse sentito come predominante rispetto agli eventuali
punti di divergenza.

Questa considerazione va naturalmente avanzata con
cautela, poiché nasce dall’esame di fonti che possono, per la
loro stessa natura, esprimere un quadro parziale ed unila-
terale. In questa direzione va pero anche la tarda notizia di
Numenio d’Apamea (fr. 25 Des Places = T. 34) secondo
cui gli scettici Mnasea, Filomelo e Timone chiamarono
scettico Arcesilao, facendone cosi uno dei loro 38, nonché
I’elogio che Timone avrebbe rivolto ad Arcesilao nel Ban-
chetto funebre scritto in suo onore (D.L. IX 115). Per
quest’ultima opera, non ha senso pensare ad un mutamento
d’opinione rispetto ai S/, che non furono, per quanto
riguarda Arcesilao, ad essa precedenti.

Il contrasto, almeno per quanto concerne quello det due
su cul siamo piu informati, e cioe Timone, riguarda gli esiti
morali della filosofia, il comportamento del filosofo. E
forse anche questo fatto contribui ad accentuare unilateral-
mente, nella tradizione che da Crisippo attraverso Carneade
scende fino a Cicerone, I'aspetto morale della filosofia di
Pitrone 32,

Se Aristone, parodiando Omero, aveva accusato Arce-
silao di tradire Platone nel momento stesso in cui se ne
diceva seguace e gli rimproverava di essere corruttore di
giovani e tracotante (D.L. IV 4o0-41), Timone nei Si/li
(fr. 34 Diels) gli rinfacciava di cercare il plauso della folla e
di farlo servendosi proprio del nome di Platone: «Cio
detto, si immerse nella turba circostante. Essi ’ammira-
vano, come i fringuelli attorno alla civetta, e ne mostravano
la nullita, perche amava compiacere al volgo. Non ¢ gran
cosa, misero; a che ti gonfi, come uno stolto?» Parago-
nando Arcesilao alla civetta, circondata dall’ammirazione

38 Per la terminologia, cfr. Pirrone. Testimonianzge, p. 192.

39 Cfr. Pirrone. Testimonianze, T. 69 e il relativo commento.



I72 FERNANDA DECLEVA CAIZZI

dei fringuelli, con arguta e sottile polemica egli metteva a
confronto, ispirandosi ad una favola di Esopo %, la nuova
con 'antica civetta. Gli uccelli la credono sapiente perché ¢
simile nell’aspetto a quella d’un tempo, ma in realta essa
non vale nulla e si pavoneggia stoltamente, circondata da
ammiratori stolti quanto lei. Arcesilao, insomma, secondo
Timone, si fa forte del prestigio di Platone. Che questt poti,
per parte sua, non riscuotesse particolari simpatie presso
Timone risulta bene dai frammenti dedicatigli net S/,
dominati dal gioco di parole Midtov/miatig/mhartey 41, che
prosegue l’antica polemica di Antistene contro il tdgog
platonico (frr. 151-152 Decleva Caizzi).

Sulla stessa linea €, sostanzialmente, ’aneddoto narrato
in D.L. IX 115: ad Arcesilao che gli chiedeva perché fosse
passato da Tebe ad Atene, Timone avrebbe risposto: «Per
ridere, vedendovi fare la ruota». (Intendo il participio éva-
nentopévong nel significato di ‘dispiegare le penne’, con
riferimento, caro a Timone forse proprio per influsso di
Pirrone (T. 20), alllambito dei volatili.) Infine, si ricordi
I’altra battuta di Timone, rivolta ad Arcesilao che attraver-
sava la piazza dei Cercopi (D.L. IX 114): «che ci fai tu qui,
nel luogo di noi liberi?» che assume senso proprio in
riferimento alle figure dei Cercopi, 1 due mitici briganti
sfruttati anche dalla commedia: socialmente assai poco rac-
comandabili, ma capaci di far ridere Eracle, il che salvo loro
la vita allorché furono catturati dall’eroe 42.

40 Cfr. Dio Chr. Or. LXXII 14-15, che la applica in modo analogo a Timone, ¢
Corpus Aesopicarum fabularum, edd. A. HausratH, H. Haas, H. HunGer, Vol. 1,
Fasc. 2 (Leipzig 1959), pp. 188-190.

HFre: 19; 20; 30; 35 Diels.

42 Sui Cercopi, cfr. W. H. RoscHER, Ausfiihrliches Lexikon der griech. u. rim.
Mythologie, 5. v. Kerkopen. 1.’espressione @yopa Kepkdnwv era proverbiale (Ze-
nob. 1 5, ecc.) éni tdv movnpdv kol kakondwv. Tra l'altro, uno di loro si
chiamava ZiAAoG; cosa forse non insignificante per Timone, essi avevano culto in
Beozia.



PIRRONIANI ED ACCADEMICI NEL III SECOLO A.C. 173

Traspare indubbiamente da questi testi un contrasto di
modi, di generale atteggiamento verso la vita, che aveva
precedenti nel IV secolo: I'incontro tra il tipo del filosofo
accademico, che il commediografo Efippo per esempio
(fr. 14 Kock) 4 aveva descritto come elegante, di modi
raffinati, pieno di dignita, ed il filosofo mal vestito, ai
margini della societa, ascetico, di costumi incerti, imperso-
nato dai Cinici o da certi Pitagorici noti attraverso 1 fram-
menti delle commedie #4.

La differenza tra Timone ed Arcesilao sembra manife-
starsi in questi aneddoti proprio nell’atteggiamento di
scherno e nel riso che, distaccando il seguace di Pirrone dal
resto dell’umanita e dalla realta stessa lo avvicina all’ideale
dell’dtvpia e dell’atarassia; si tratta d’un tema che trova
eredi e paralleli, per quanto ci ¢ possibile vedere, piu nella
tradizione cinica che in quella pirroniana, cosi come al
cinismo rinvia il tema della liberta che appare nella battuta
citata sopra.

In questo quadro ¢ anche interessante notare che 1 versi
che Timone dedica a Socrate nei S#/i sembrano contenere
spunti da cui risulta che lo scettico ne sottolineava — so di
andare su questo punto contro 'opinione corrente 4> — con
apprezzamento lo spirito ironico e pungente ed il gusto per
lo scherno 46, Inoltre, accusando Platone di averne snatu-
rato la figura attribuendogli dottrine non sue e «non

43 Cfr. anche Antifane, fr. 33 Kock: «.4. Mio caro, riconosci chi ¢ mai questo
vecchio? B. A vederlo, & un Greco; bianco ¢ il mantello, bella la tunica grigia,
motbido il berrettino, ben fatto il bastone, lussuosa la babbuccia, che dire di piu?
Mi sembra proprio di vedere I’Accademia.»

44 Cfr. per es. Alessi, frr. 196-197; 221 Kock; Antifane, fr. 134; 135; 160 Kock;
Aristofonte, fr. 9; 12 ecc. Kock.

45 Cfr. la discussione del frammento in G. Corrassa, “Note ai S/ di Timone di
Fliunte», in RFIC 106 (1978), 140-146, alla quale rinvio per i riferimenti
linguistici e terminologici.

46 Si veda specialmente, fr. 25 Diels, v. 3: HUKTT|p PNTOPOHLKTOG, DIOTTIKOG
gipwvevtne. Cfr. drapvktnpilewv in D.L. IX 113; mentre otAAaively indica lo



174 FERNANDA DECLEVA CAIZZI

volendo che restasse f8oloyov» 47, Timone non si limitava
ad alludere al fatto, tutto sommato banale, che Socrate
aveva abbandonato la fisica per occuparsi di problemi etici,
mentre Platone gli attribuiva teorie che gli erano estranee,
ma giocava sul significato principale del vocabolo, che ¢
quello di ‘commediante’, ‘imitatore di caratteri’, dhalov 43;
epiteto ricorda il giudizio di Colote sui Adyor dhafoveg di
Socrate (Plut. Adv.Col. 18, 1117 D-E) e scurra Atticus,
Iinsulto che Cicerone (Nat.deor. 1 93) ci informa essergli
stato rivolto dagli Epicurei. E bene ricordare, in proposito,
che oltre all’dloafdv, anche I’sipov ¢ una maschera della
commedia 4°, che su di esse, in riferimento a Socrate e ai
sofisti, giocano sia Aristofane sia Platone, e che al genere
comico appartengono secondo Eustazio (ad /. 11 212,
p. 204, 22 sgg.) anche i1 S#/; di Timone.

Sesto ci racconta che Pirrone soleva dilettarsi grande-
mente della poesia omerica, che ascoltava come fosse una
rappresentazione comica 3; Timone, che, come abbiamo
visto, dichiara che il luogo che gli si confaceva era la piazza
dei Cercopi, descrive schernendoli con tratti da commedia i
filosofi rissosi e vanitosi. Anche Socrate, malgrado tutto,
sembra appartenere alla categoria dei derisori, non forse a
quella dei perfetti derisori, se viene detto dnatTikog gipwvev-
¢, cioe ironico non perfetto, che non si spinge fino in

scherno associato allo stravolgimento degli occhi, poktnpilewv indica Parricciar
del naso. Pollux IT 78 mostra il legame con gipwv: 1OV 8’ eipova Evior poktiipa
kaAoDot (cfr. G. CORTASSA, art. cit., 144).

47 Fr. 62 Diels, ap. Sext. Emp. M. VII g9-10; cfr. Cic. Rep. 1 16.

48 Per il termine, cfr. W. KrorL, «Ethologos», in RE Suppl.-Bd. III (1918),
442-443.

9 Cfr. F. M. Cornrorp, The Origin of Attic Comedy (Cambridge 1934),
136 sgg.

50T, 21; per echi di Aristofane e della commedia nelle testimonianze su Pirrone,
ctr. Pirrone. Testimoniange, pp. 173, 191, 213, 224.



PIRRONIANI ED ACCADEMICI NEL III SECOLO A.C. 175§

fondo, ma tuttavia non privo di meriti 1, per aver mostrato
quanto poco seria fosse apparente serieta dei suoi interlo-
cutori, e per averlo fatto mascherandosi di fronte ad essi
per poterli smascherare con piu successo; in questo senso,
Socrate non ¢ forse cosi lontano dallo spirito di Timone
come si suole credere. Irrimediabilmente lontano ne resta
invece Platone che, pur offrendo un ritratto di Socrate non
totalmente infedele rispetto alle sue originarie caratteristi-
che, gli attribuisce, tradendone lo spirito, teorie di tipo
scientifico; le stesse teorie per diffondere le quali viene
fondata una vera e propria scuola di successo, I’Accademia,
alla quale lo ‘scettico’ Arcesilao si fa forte d’appartenere.

Il confronto tra due passt di Sesto Empirico pare con-
termare sia la distinzione che 1 Pirroniani fecero tra Socrate
e Platone, sia il rispetto che riservarono al primo, i1solando
cio che pensavano gli spettasse e fosse degno di apprezza-
mento anche all’interno degli stessi dialoghi platonici.

In PH 1I 22-28 Socrate viene citato per aver confessato
la propria ignoranza sulla natura dell’'uomo; dopo le pro-
poste in proposito di Democrito, di Epicuro, degli Stoici e
dei Peripatetici, che vengono tutte criticate, segue quella di
Platone, di cui si precisa pero che non fu presentata in
modo dogmatico, ma xata 10 mdavov, poiché ¢ impossibile
esprimere un giudizio saldo sull’uomo, che appartiene al
mondo del divenire. Lo stesso tema viene ripreso in M. VII
2604 sgg.; ora pero la definizione platonica precedentemente
accolta con le cautele indicate viene severamente criticata e
non si fa piu cenno al suo valore meramente persuasivo: in
altre parole, scompare ogni traccia dell’esegesi accademica
di Platone. Tuttavia, il cenno a Socrate e a cio che egli dice
dell’'uomo nel Fedro (229 e - 230 a) non solo rimane, ma

51 Per il valore proverbiale di *Attik0¢ poktip/eipov cfr. G. CorTASSA, art. cit.,
144; intendo OMATTIKOG in modo analogo ad OMATLEOG che Timone riferisce a
Senofane (fr. 6o Diels), cioé con valore limitativo ma non assolutamente nega-
tivo.



176 FERNANDA DECLEVA CAIZZI

viene ampliato rispetto alla versione degli Schizzi pirronian:.
La cosa ¢ molto significativa, perché si tratta, non a caso,
del passo dove compare il tema del #yphos, che sara assai
caro alla tradizione cinica e a quella pirroniana antica 32,

St puo dunque supporre che, a proposito della tigura di
Socrate, Timone si spingesse sul terreno stesso di Arcesilao.
Forse egli gli muoveva un’accusa per cosi dire interna al
platonismo, rimproverandogli di tradire Socrate proprio in
quanto restava legato a Platone. Questi non solo non
poteva essere considerato un filosofo scettico, per essersi
dedicato alla «sapienza lusingatrice» (fr. 67 Diels = T. 61)
e per essere stato preso dalla smania di apprendere (fr. 54
Diels), ma non poteva neppure, dal lato morale, essere
accostato a filosofi che, pur da lontano, si avvicinavano
all’atveia di Pirrone: non un vero sapiente, ma un vanitoso
sofista era da considerarsi il grande ed ammirato Platone.

Per concludere, non sara inutile riepilogare i punti
principali dell’analisi che ¢ stata tentata, per soffermarsi
brevemente su alcune sue implicazioni.

Il collegamento tra Arcesilao e Pirrone avviene solo
dopo l'arrivo ad Atene di Timone, con la diffusione della
sua parola e dei suot scritti, e non prima del secondo terzo
del secolo. In precedenza, Pirrone era solo un filosofo poco
conosciuto realmente, ammirato per la sua dua9eoig e per
I'adrapopio che si esprimeva in un modo di vivere coerente
e fuori dal comune, ma di cui si ignoravano i Adyor.

La fama che egli aveva conseguito per il suo compot-
tamento, arricchita dalla testimonianza di Timone e som-
mata alla costante importanza che il nesso teoria-prassi ebbe
nel primo pirronismo, giustifica il fatto che egli fu acco-
stato alle teorie estremiste di Aristone e di Erillo nella
tradizione dossografica sul ze/os.

52 Cfr. il mio « TO@og. Contributo alla storia di un concetto, in Sandalion 3 (1980),
53-60.



PIRRONIANI ED ACCADEMICI NEL III SECOLO A.C. 177

Viceversa, il silenzio su Pirrone degli Stoici e degli
Accademici nel quadro della disputa sulla conoscenza cata-
lettica nasce dal fatto che Pirrone era stato totalmente
estraneo a tale discussione. La posizione filosofica di Arce-
silao — e il conseguente scontro con la Stoa — viene
elaborata in modo del tutto autonomo rispetto a Pirrone ed
1 collegamenti, diretti o indiretti, stabiliti tra i due sono il
frutto di tarde illazioni basate su un fraintendimento delle
parole di Aristone e di Timone. La tesi dell’indipendenza
dello scetticismo accademico da quello pirroniano, certa-
mente non nuova, risulta ora rafforzata ma cio non implica
che si debba supporre tra le due forme di scetticismo un
solco profondo ed invalicabile; tanto per cominciare, nulla
vieta di ammettere per entrambi analoghe anche se indipen-
denti influenze: per esempio da parte della tradizione
democritea o di certi spunti socratico-cinici (basti pensare a
Monimo). Inoltre, resta aperto un problema rilevante, cui
avevo accennato all’inizio: quanto influi la posizione di
Arcesilao sul formarsi della tradizione pirroniana?

Secondo la ricostruzione che altrove ne ho proposto,
cio che suscito la massima ammirazione verso Pirrone tu la
sua capacita, superiore a quella di chiunque altro, di pren-
dere atto che gli uomini agiscono ‘per abitudine e conven-
zione’ e che, quanto piu di questo ci si rendera conto, tanto
piu si potra essere felici. Il che non significa vivere ‘se-
condo il fenomeno’, ma #femendo conto che 'uvomo vive
secondo il fenomeno, e che nulla di cio cui egli conferisce
verita o realta ne possiede veramente. La funzione paradig-
matica di Pirrone sta nel mostrare tramite la propria esi-
stenza non solo e non tanto che noi non conosciamo nulla,
ma che non ¢’¢ nulla da conoscere. Se questa ricostruzione ¢
corretta, ne segue (1) che non st addice parlare, per Pirrone,
di &dnia, se con cio si intende una realta sconosciuta per
noi; e (2) che non gli spetta neppure I’idea del ‘fenomeno’
come criterio pratico. Resta pero da vedere, per esempio, in



178 FERNANDA DECLEVA CAIZZI

quale misura ’ebroyov di Arcesilao avrebbe potuto sugge-
rire ai Pirroniani 'idea della vita secondo il fenomeno e
quanto, parallelamente, il concetto accademico di @dnia 3
influi sull’elaborazione dualistica del pirronismo.

Resta il fatto che, a stare alle testimonianze, lo scontro-
incontro tra Arcesilao e Timone non sembra toccare que-
stioni teoriche relative ai principii della scepsi; tanto meno
si puo parlare, per il III secolo, di un dibattito sulla diffe-
renza tra Accademici e Pirroniani analogo a quello suscitato
da Enesidemo. L’urto riguarda piuttosto la relazione tra
scetticismo e vita morale ed in quest’ambito viene messa
anche in discussione la relazione di Arcesilao con Socrate e
Platone.

Vorrei, infine, ricordare una testimonianza come quella
di Ario Didimo 5*: «La filosofia ¢ caccia ed aspirazione alla
verita. Di quanti hanno filosofato, alcuni dicono d’aver
raggiunto la méta, come Epicuro e gli Stoict; altri cercano
ancora il compimento, in quanto esso sta presso gli déi e la
sapienza non ¢ cosa dell’'uomo. Questo affermavano Socrate
e Pirrone». Essa mostra forse meglio di ogni altra che
I’elaborazione dello scetticismo antico avvenne in eta elle-
nistica in un clima che non escludeva affatto interferenze e
contaminazioni tra filone accademico e filone pirroniano.

Le oscillazioni che le testimonianze tarde rivelano
hanno la loro radice e remota giustificazione nel III secolo.
Sottraendosi a schematismi e forzature, cio andra sempre
tenuto presente.

53 Sul concetto di @dmAo in Arcesilao si veda ora A. M. lorroLo «‘Doxa’ ed
‘epoché’ in Arcesilao» (art. cit. supra n. 30), 361.

4 Stob. II 1, 17 = T. 0.



PIRRONIANI ED ACCADEMICI NEL III SECOLO A.C. 179

DIisCUSSION

M. Kidd: I was entirely persuaded by your general position on
Pyrrho, but I was slightly unclear on the implications you derive from
the statement of Nausiphanes in D.L. IX 64. Nausiphanes says that one
should go to Pyrrho for his 8id8¢oig, but for Adyor to himself (i.e.
Nausiphanes). This says nothing about Adyor of Pyrrho, but I had the
impression that you thought that it implied Pyrrhonian Adyor. Is this
correct, and if so, what form of Adyor do you have in mind?

Mme Decleva Caizzi: Effettivamente ritengo che la frase di Nausi-
fane debba essere interpretata nel senso che egli aveva ascoltato 1 Adyor di
Pirrone, ma non li riteneva inseparabili dalla 61a49¢o1g pirroniana: a suo
parere era non solo possibile, ma anche opportuno, avere dei Adyor
personali. Quanto al fatto che si potesse parlare di Adéyou di Pirrone, esso
¢ confermato da varie testimonianze, da cui risulta che, pur non scri-
vendo nulla, egli teneva discorsi, probabilmente al di fuori da ogni
contesto scolastico istituzionale, secondo la maniera propria anche dei
Cinici.

Si puo aggiungere forse che la frase di Nausifane sembra una sorta di
giustificazione anche per altre figure che, nella lora attivita culturale, si
allontanarono molto dal maestro: penso a Ecateo di Abdera e, per alcuni
aspetti, allo stesso Timone; un fenomeno analogo, forse, pote verificarsi

per Eratostene nei confronti di Aristone.

M. Dihle: It is a pleasure to note that the result of Professor Decleva
Caizzi’s splendid exposé neatly corresponds to the evaluation which
Eduard Schwartz gave, in his posthumously edited book on Greek
ethics, of Pyrrho’s personality and the difference between Pyrrhonic and
Academic scepticism. But may I ask a question with regard to the part
played by personalities like Pyrrho and Socrates in Hellenistic philo-
sophy? Among all those who became, in some way or another, models
of #he philosopher like Diogenes of Sinope, Socrates, Timon the Misan-



180 DISCUSSION

throp, Pyrrho, Socrates is the only one who not only led the way to
philosophical life but also had a genuine and persistent interest in
philosophical theory. This cannot only be concluded from the image
which Plato and other Socratics gave of their master. It is also well
attested by Aristophanes. Does this very fact account for the origin of
theoretical scepticism in the context of the Academy, for Arkesilaos’
being independent of Pyrrho?

M. Long: 1 agree with what Professor Dihle was saying about
Arcesilaus’ affinity to Socrates, provided that one distinguishes between
exploring theories in all kind of areas (as Arcesilaus did) and having
theories, which Arcesilaus, in my opinion, did not. In this case, Arce-
silaus seems so distant from Pyrrho, as presented by Timon, that I would
find it surprising, rather than the reverse, if the Academic had ac-
knowledged a relationship with Pyrrho; as for Pyrrho, he appears to
have been sublimely unconcerned with philosophical theories. Your
very original exploration of the chronology and dissemination of early
Pyrrhonism is persuasive; and I agree that Academic scepticism decisi-
vely influenced later Pyrrhonism. But it needs to be emphasized that
even after Timon’s account of Pyrrho was available in Athens, the
Academics, so far as our evidence goes, continued to ignore him. We
hear nothing about Pyrrho from reports of Carneades, Clitomachos or
Philo.

M. Kidd: May 1 follow Professor Long’s remarks on Socrates’
interest in theories? It is noteworthy in this period that for some
philosophers their philosophy is their lives, although they become re-
lated to theoretical Schools of philosophy: so Socrates to Platonism, the
Cynics to Stoicism, and Pyrrho to what became Scepticism. If Long is
right, as he must be, about Socrates, would you agree that Pyrrho is
nearer to the analogy of the Cynics than to that of Socrates? |

M. Gigon: La formule d’Antigonos dans D.L. IX 64: «L’essentiel
est d’adopter la diadeo1g de Pyrrhon; les Adyor, chacun les formulera

comme il voudra» est, fait remarquable, assez proche de celle d’Anti-



PIRRONIANI ED ACCADEMICI NEL III SECOLO A.C. 181

sthene, D.L. VI 11 (= Fr. 70 Decleva Caizzi): «La seule chose indis-
pensable, c’est la cwkpatikn ioyds; les Adyor n’ont que peu d’importan-
ce.»

Peut-on dire que Pyrrhon a été présenté systématiquement comme un
«Supersocrate», ce qu'on a essayé de faire aussi pour Timon le Mis-
anthrope dans une tradition difficile a saisir et ce qu’Aristoxene a fait
avec son portrait de Pythagore, dans une autre petspective, bien enten-
du?

Enfin, il me parait significatif que ce pyrrhonisme ait été repris au
temps de Cicéron, donc a une époque ou le platonisme s’est ‘reconverti’
au dogmatisme et ou le systeme définitif de la philosophie d’Aristote a
été construit dans I’édition d’Andronicos de Rhodes. La pensée aporé-
tique, abandonnée par I’Académie apres la mort de Philon, a trouvé dans
le pyrrhonisme renouvelé une nouvelle chance et une nouvelle

vigueut.

Mme Decleva Caizzi: Credo sia del tutto corretto affermare che la
differenza tra Socrate da una parte e Diogene di Sinope o Pirrone
dall’altra sta nell’atteggiamento di interesse o di rifiuto verso le teorie
filosofiche, e che lo scetticismo di Arcesilao si qualifica in relazione
all’é&etalerv socratico, cui Pirrone resta estraneo. Le implicazioni morali
del falso sapere, sottolineate in modo probabilmente analogo da Pirrone
e dai Cinici, risultano peraltro chiaramente anche dal Socrate platonico,
nel quale attenzione alle tesi filosofiche, legata certamente al desiderio
di trovare il vero, si accompagna alla confutazione del sapere apparente,
rappresentato in modo emblematico, anche se non esclusivo, dai sofisti.
E noto che agli occhi dei Cinici anche Platone diventa un sofista,
simbolo del t0gog e della 808w ; e anche questo, almeno a giudicare da
Timone, avvicina Pirrone ai Cinici. Negando che la virtu abbia bisogno
d’altro che non sia la forza socratica i Cinici accantonano un aspetto della
ricerca filosofica che doveva invece essere importante in Socrate, € non
solo nel Socrate platonico. Ma se questo avvicina Pirrone al Cinismo,
non si deve trascurare un fondamentale elemento che li differenzia, e cioe
il fatto che in Pirrone il rifiuto delle teorie filosofiche si accompagna o,

per dir meglio, poggia sul rifiuto della voig e della verita. Mentre i



182 DISCUSSION

Cinici accolgono un ordine assoluto di valori che contrappongono al
vopog, Pirrone ne nega I’esistenza: Diogene dichiara di cercare 'uomo
(V. B Frr. 272 sgg. Giannantoni), Pirrone ammonisce che ¢ difficile
liberarsi dall’'uomo (T. 15 Decleva Caizzi). Di qui anche la differenza tra
le loro figure ed i ruoli rispettivamente svolti. Per esempio, manca nello
scettico un vero e proprio scontro con la societa, manca l'aggressivita
simboleggiata dal xbwv. Non ¢ certo un caso se i Cinici si mantennero a
lungo come corrente abbastanza omogenea e caratterizzata, mentre i
Pirroniani — per quanto possiamo sapere — si dedicarono perlopiu ad
attivita di vario genere e finirono col perdere, perlomeno ad occhi
estranei, 'impronta distintiva del maestro. Da questo punto di vista mi
pare si possa dire che I'influsso di Pirrone sulla filosofia ellenistica fu
assai meno importante di quello di altre figure consimili, a dispetto, o
forse proprio a causa, della radicalita estrema della sua posizione filoso-
fica, che finiva con il porlo al di fuori della stessa filosofia il che puo
forse pure contribuire a spiegare il silenzio delle fonti accademiche.
Anche se non ¢ facile dire se e in quale misura Pirrone fosse considerato
un ‘super-Socrate’, propendo a credere che cid non avvenisse, perché,
pur nelle loro divergenze profonde, i Socratici non potevano rinnegare
cio che caratterizzava in modo inequivocabile il maestro a cui si richia-
mavano: la continua ricerca della verita e la vita vissuta come prova che
essa esiste; e cio dovette valere sia per coloro che concepissero il vero
come irraggiungibile, sia per coloro che lo concepissero come meta
raggiunta. [D’altra parte Timone, se non mi inganno, riconobbe bensi a
Socrate qualche merito, ma non gli assegnd uno spazio privilegiato
(come avvenne, in certa misura, per Senofane); in tal modo non favori
Iistituirsi d’una relazione, sia pur competitiva, tra i due. Anche questo,

forse, contribui a mantenere il solco tra Accademici e Pirroniani.

M. Dible: ‘Yrattikog ist nur bei Timon bezeugt, dmattikilo bei
Gregor von Nyssa. Kann man annehmen, dass hier dttikég im Sinn von
«fein, witzig, gebildet, urban» zugrunde liegt? Gerade im Zusammen-
hang von Ironie oder Polemik (eipoveia, poxtp) konnten diese Eigen-
schaften sichtbar werden. Timons Omattikdg verweist dann auf denjeni-

gen, der den Ton des feinen Umgangs nicht ganz trifft. Das Wort selbst,



PIRRONIANI ED ACCADEMICI NEL III SECOLO A.C. I 85

zu dem es in den wenigen Timon-Fragmenten erstaunlich viele mit dno-
zusammengesetzten Parallelen gibt, parodiert seinerseits die unelegante
Art der Wortbildung, welche fir philosophische, insbesondere stoische
Terminologie bezeichnend ist und zu den vielen Neologismen der phi-
losophischen Sprachen fiithrt. Das Wort dnattixég wire dann selbst ein
DIATTIKOV.

Mme Decleva Caiggi: Sono grata al professor Dihle per queste
osservazioni, che, per quanto mi risulta, gettano luce su un aspetto fino

ad oggi non rilevato del difficile linguaggio di Timone.






	Pirroniani ed Accademici nel III secolo a. C.

