Zeitschrift: Entretiens sur I'Antiquité classique
Herausgeber: Fondation Hardt pour I'étude de I'Antiquité classique
Band: 32 (1986)

Artikel: Zur Psychologie Epikurs
Autor: Gigon, Olof
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-660780

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-660780
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

111
Oror GIiGoN

ZUR PSYCHOLOGIE EPIKURS

Die Absicht der folgenden Darlegungen ist eine dop-
pelte: einmal die innere Kohirenz im Denken Epikurs
sichtbar zu machen und sodann auch zu verfolgen, wie sehr
Epikurs Positionen aus der Auseinandersetzung mit den
Thesen des Protagoras, Demokrits und des Aristoteles
herauswachsen. Unser Umgang mit der griechischen Philo-
sophie ist ja immer noch gestort durch den von der Antike
selbst geschaffenen und geforderten Aberglauben, dass mit
Sokrates etwas radikal Neues begonnen habe und dass mit
dem Tode des Aristoteles die Epoche der griechischen
Philosophie, die wir (noch) ernst zu nehmen hitten, zu
Ende gegangen sei. So gilt es zu beachten, dass Sokrates
zwar etwas Neues gesetzt hat, dass aber seine Leistung
durch diejenige der Sophistik lingst vorbereitet war, und
dass auf der anderen Seite Epikur wie Zenon aus guten
Grinden uber Platon und Aristoteles hinausgeschritten
sind um womoglich diejenigen Fragen zu beantworten, die
die Friheren augenscheinlich nicht hatten bewiltigen kon-
nen. :

Je mehr man sich mit Epikurs Denken beschiftigt,
desto eindrucksvoller zeigt sich die Geschlossenheit seines
ganzen Systems. Ich mochte hier nur zwet Momente vor-



68 OLOF GIGON

wegnehmend skizzieren. Das eine ist die unerbittliche Kon-
zentration aller Finzelheiten auf das Eine Telos des Philo-
sophierens und des Lebens. Was dies bedeutet, ist von
antiken wie modernen Intepreten nicht immer begriffen
worden. So will Sens. 10 nichts anderes sagen als dass im
Prinzip jedes nur denkbare Verhalten gerechtfertigt ist,
wenn und soweit es als ein npog 10 téhog dazu beitrdgt, das
Telos, das wir summarisch fdoviy nennen dutfen, zu errei-
chen.

Erginzend treten dazu Sent. 6 und 7, die feststellen,
dass eine politische Aktivitdt als Gpxov und Boocirevg dann
gerechtfertigt ist, wenn sie dazu verhilft, das Telos zu
erreichen; wann und inwieweit das moglich ist, ist eine
zweite Frage. Grundsitzlich gilt, dass schlechthin Alles
legitim ist, was dem Telos ndher zu bringen vermag.

Umgekehrt geben Senz. 11 und 12 zu verstehen, dass
Alles, was nicht dem Erreichen des Telos dient, gleichgtil-
tig ist. Die Befassung mit der Naturphilosophie ist nur
sinnvoll, soweit sie uns dem Telos naher zu bringen fihig
ist (diesen Vorbehalt mag man sokratisch nennen); dass sie
faktisch unentbehrlich ist, um uns dem Telos niher zu
bringen, ist Epikurs antisokratische Uberzeugung.

Das zweite Moment ist der erstaunliche Parallelismus
der fundamentalen Positionen in der praktischen und in der
theoretischen Philosophie. Ausgangspunkt aller Praxis ist
die unmittelbar von jedem Lebewesen erfahrene Hedone.
Sie ist als solche immer und tberall ein 4ya36v. Ausgangs-
punkt aller Theoria ist die unmittelbar von jedem Lebewe-
sen erfahrene Wahrnehmung des hier und jetzt vorhande-
nen Gegenstandes. Diese Wahrnehmung ist unbedingt und
unfehlbar ein &Andéc.

Beides ist evident als ein Geschehen im gegenwirtigen
Augenblick. Der Begriff der Evidenz (évapyeia) ist ein
~ entscheidender, und zwar, um dies gleich anzumerken, bei
Epikur wie schon zuvor bei Aristoteles; zu Epikur s. das



ZUR PSYCHOLOGIE EPIKURS 69

Glossarium Epicurenmn H. Useners s.v.; zu Aristoteles muss
hier der Hinweis auf den letzten Satz der Vita Marciana
gentigen. Es kommt indessen alles darauf an, tber das
punktuelle Geschehen im gegenwirtigen Augenblick hin-
auszugelangen, und zwar in zwei Richtungen: einmal von
der Evidenz, in der jedes Lebewesen sich aufhilt, zum
Paradoxon, das nur dem Menschen zuginglich ist, und
sodann vom punktuellen Hier und Jetzt zum Kontinuum
in Zeit und Raum.

Die 1m gegenwirtigen Augenblick in Bewegung
setzende Hedone ist zwar der Ausgangspunkt, aber nicht
der Endpunkt aller Praxis. Denn vom Endpunkt, vom
Telos ist zweierlei zu fordern: es muss etreichbar, dem
Menschen prinzipiell verfigbar sein, und es muss (dies ist
noch ein fernes eleatisches Erbe) ein Zustand der vollkom-
menen Ruhe, nicht der unaufhoérlichen Bewegung sein.
Damit gelangen wir zu dem Telos, von dem Senz. 3 spricht
(vgl. etwa Cic. Fin. I 37); die Beseitigung alles Schmerzen-
den und Bekiimmernden. Dieses Telos hat den Charakter
des Paradoxon; Karneades hat es sehr wohl begriffen,
wenn er in seiner Polemik, die Cicero in Fin. II benutzt,
immer wieder hervorhebt, dass Epikur gegen alle Vernunft
und gegen den Sprachgebrauch unter Hedone zwei vollig
verschiedene, ja entgegengesetzte Zustinde versteht.

Der ‘Positivitat” der Hedone im landlaufigen Sinne
steht die ‘Negativitit’ der Hedone in Sens. 3 gegeniiber.
Was Karneades nicht beachtet, ist, dass diese Negativitit
ihren eminenten Sinn hat, wenn man sie von der Stellung
des Menschen in der Welt her, so wie sie Epikur versteht,
interpretiert. In einer Welt, die so unvollkommen ist, dass
sie sich nur mit Miuhe und fir eine begrenzte Zeit zu
erhalten vermag, kann der Mensch gar nicht mehr errei-
chen als den Zustand der Freiheit von Schmerz und Kum-
mer. Mehr zu erhoffen ist nicht moéglich wenn man nicht
jener Rhetorik verfallen will, die die Epikureer wie die



70 OLOF GIGON

Peripatetiker an der Stoa verachtet haben; doch von diesem
Zustand lasst sich erhoffen, dass er verwirklicht werden
kann.

Die Theoria beginnt mit der unfehlbaren Wahrneh-
mung des Hier und Jetzt sich Zeigenden, das immer wieder
ein anderes und in jedem Augenblick unfehlbar wahr wirk-
lich ist. Der Endpunkt jedoch ist das Wissen vom un-
verinderlich Seienden der Atome und des Leeren. Sie sind
die fundamentale Wirklichkeit, die paradoxerweise gerade
nicht wahrnehmbar 1st. Epikur insistiert auf diesem
Moment noch tber Demokrit hinaus, wenn er erklart, die
Atome konnten nicht, wie Demokrit behauptet hatte, jede
beliebige Grosse haben; denn dann missten Atome existie-
ren, die fir uns als Atome wahrnehmbar wiirden. Doch
dies ist radikal ausgeschlossen (Ep. ad Hdt. 55). Vom
Wahrnehmbaren muss alles Erkennen ausgehen und beim
niemals Wahrnehmbaren, rein Denkbaren muss alles
Erkennen enden.

Uber dieses Paradoxon gelangen wir nicht hinaus. Das
wahrhaft Wirkliche ist fir uns weder wahrnehmbar noch
als solches evident, sondern nur den Schlussfolgerungen
des Denkens zuginglich.

Angemerkt sei, dass das eigentiimliche und wichtige
Fragment Demokrits orsokr. 68 B 125, iber das wir noch
spiter zu reden haben werden, schon auf das Paradoxon
hinweist: Wahrhaft seiend sind nur die Atome und das
Leere, das wir nicht wahrnehmen; ‘siss’ und ‘sauer’ wer-
den als seiend bezeichnet nur auf Grund eines Vertrages
und Herkommens, der das Wahrnehmbare als Seiendes
gelten ldsst, obschon es Seiendes nicht ist. Umgekehrt
jedoch vermochte das Denken niemals zum Seienden der
Atome und des Leeren zu gelangen, wenn es nicht vom
Wahrnehmbaren als seinem unanfechtbaren Ausgangs-
punkt ausgehen konnte.



ZUR PSYCHOLOGIE EPIKURS 71

Das Hier und Jetzt des 130 und des aAn9ég ist also das
erste. Doch fir Epikur kommt es nun darauf an, zum
Kontinuum in Zeit und Raum zu gelangen.

Was das 780 des Augenblicks angeht, so ist es aus dem
Kontinuum der Zeit nicht herauszulosen. Jedes Jetzt hat
ein Vorher und Nachher. Es unterscheidet den Menschen
fundamental vom Tiere, dass er in den drei Dimensionen
der Gegenwart, Vergangenheit und Zukunft lebt. Es kon-
stituiert ihn, dass er die Erinnerung an das Vergangene und
die Erwartung der Zukunft hat, und nicht nur dies: das
Ganze der drei Dimensionen tiberschauend weiss er, woher
das gegenwirtige 180 kommt und wohin es fihrt.

Nun ist es vor allem gegen Platon eine wesentliche
These, dass zwar das gegenwirtige 180 schlechthin ein
dyadov ist, dass aber die Voraussetzung dieses Gegenwirti-
gen nicht auch ein aya96v zu sein braucht, sondern ayad6v
oder xaxoév, Lust oder Schmerz sein kann; desgleichen ist
die Folge des gegenwirtigen dya36v keineswegs immer ein
ayadov, sondern bald Lust, bald Schmerz.

Dazu kommt endlich, dass Lust und Schmerz kommen-
surabel sind und gegen einander verrechnet werden kon-
nen. Damit gelangen wir zu jener petpntikd téyvn, die der
platonische Protag. 352 a - 357 e vorfihrt (und uns bewusst
im unklaren dartiber lisst, von wem sie konstruiert wurde)
und die Epikur iibernommen hat (Cic. Fin. I 32-33), natiir-
lich von demselben Autor, den auch Platon in seinem
Dialoge benutzt hat.

Fir uns ist hier nur zweierlei wichtig. Mit dieser
Techne gelangen wir iiber den Kompetenzbereich der
Wahrnehmung hinaus zu einer anderen Instanz; aus-
schliesslich das Denken ist fihig, das Kalkil zwischen
gegenwirtiger und kiinftiger Lust und ihr gegentberste-
hendem Schmerz durchzufiihren. Ausserdem befindet sich
hier die Quelle aller existenziellen Fehlentscheidungen.
Man vergreift sich im Kalkiil, indem man entweder nur mit



72 OLOF GIGON

der gegenwirtigen Lust und dem gegenwirtigen Schmerz
rechnet oder das Gegenwartige mit dem Kinftigen falsch
verrechnet.

Was auf der anderen Seite das dindég des Augenblicks
angeht, so ist es aus dem Kontinuum des Raumes nicht
auslosbar. Der wahrgenommene Gegenstand kann in einer
kalkulierbar grosseren oder geringeren Distanz vom Beo-
bachter liegen. Zum Wahrnehmen des augenblicklich
Gegenwirtigen (das als solches wahr bleibt) muss ergin-
zend ein Denken dazu treten, das die rdumliche Distanz mit
einkalkuliert und so zu einem im Kontinuum des Raumes
konsolidierten Wissen zu gelangen vermag. Gleichzeitig
liegt da die Fehlerquelle im Felde des Wissens. Alles, was
der populire Sprachgebrauch Sinnestduschung zu nennen
pflegt, ldsst sich auf eine fehlende oder unzureichende
Berticksichtigung der raumlichen Distanz zurtickfiihren.
Das geht aus dem grundlegenden Bericht bei Sextus, Adv.
math. VII (= Adv. log. 1) 211-216, mit den Stichworten
gmpaptopnotg und avupaptipnoig, klar hervor. So zeigt es
sich, dass der Aufbau des ethischen Telos mit demjenigen
der theoretischen Erkenntnis bemerkenswert parallel
lduft.

Doch nun ist etwas niher auf die epikureische Erkennt-
nislehre einzutreten. Ich bemerkte schon, dass der Aus-
gangspunkt fir Epikur wie fiir Demokrit und Aristoteles
die unmittelbare Wahrnehmung ist, jene Wahrnehmung,
die Parmenides aus dem Bereich der Aletheia ausgeschlos-
sen und in denjenigen der Doxa verwiesen hat.

Die hier und jetzt stattfindende Wahrnehmung ist als
solche weder kommunizierbar noch sprachlich formulier-
bar. Doch bei diesem Befund kann man nicht stehen blei-
ben, — hat auch der geschichtliche Kratylos nicht stehen
bleiben konnen, wenn er, wie eine in mehreren Brechungen
vorliegende Erzihlung will (Arist. Metaph. 1 6, 987 a 32 -
b 1; D.L. IIT 5-8), Lehrer Platons gewesen ist. Wie er sich



ZUR PSYCHOLOGIE EPIKURS 73

zurechtgefunden hat, wissen wir nicht. Was fiir uns fassbar
und wichtig ist, sind die Theoreme des Protagoras, Demo-
krits, des Aristoteles und Epikurs selber.

Was Protagoras betrifft, so gehe ich davon aus (was an
anderer Stelle dargelegt werden soll), dass Platon im 7heaet.
152 a- 172 b und 177 c- 183 ¢, mit der nétigen Sorgfalt
interpretiert, die Lehre des Protagoras in thren Hauptziigen
zuverlissig wiedergibt; es wird ja ausdriicklich die Voraus-
setzung gemacht, dass Sokrates wie Theaitetos das Buch
des Protagoras grindlich kennen, und Platon rechnet mit
Lesern des Dialoges, die es auch kennen. Fir Protagoras ist
wahr, was sich mir hier und jetzt zeigt. Diese Wahrneh-
mungen sind mit einander strikte inkommensurabel, wes-
halb denn auch das Argument der meputponf), das nach
Sextus, Ady. math. VII (= Adv. lpg. 1) 389, zuerst Demo-
krit, dann Platon (im 7%heaet. 171 a-c plus 179 b, doch wohl
aus Demokrit iibernommen) gegen Protagoras eingewandt
haben, daneben trifft.

Dies gilt nicht nur von isolierten Sinnesqualititen, son-
dern auch von Ganzheiten (bemerkenswert 7heaet. 157 b 9
das Wort @9powopa, bei Platon nur an dieser Stelle, bei
Epikur ein viel verwendeter ferminus technicus, also Zitat aus
Protagoras) und nicht bloss vom ‘Wahren’, sondern auch
vom ‘Gerechten’. Fir Protagoras ist gerecht das, was sich
einer Gruppe hier und jetzt als gerecht zeigt. So lange
es sich als ein solches zeigt, ist es gerecht; und zeigt es
sich nicht mehr als gerecht, so ist es nicht mehr gerecht.
Die Wendungen, die 167 c 4-7, dann 172 b 2-6, endlich
177 ¢ 7 - d 2 auftreten, erinnern deutlich an Epikur Sent. 38
und erlauben die Folgerung, dass wir auch da eine These
und teilweise den Wortlaut des Protagoras vor uns
haben.

Protagoras hat indessen mit der Tatsache rechnen miis-
sen, dass eine solche These jede Kommunikation unmog-
lich macht. Wenn nur das wahr und gerecht ist, was sich



74 OLOF GIGON

mir hier und jetzt als solches zeigt, dann fallt nicht allein
jede Verstindigung zwischen mir und anderen Menschen
dartiber, was wahr und gerecht ist, dahin, sondern auch
jede Moglichkeit, dass der Eine den Anderen zu belehren
vermag. Und da gerade Protagoras als Sophist den An-
spruch erhoben hat, Lehrer zu sein, musste er auf irgend-
eine Weise diesen Anspruch legitimieren. Das geschieht in
166 d - 167 ¢, und ich denke, dass Platon auch da die Lehre
des Protagoras leidlich korrekt wiedergegeben hat.

Was sich dem Einzelnen als wahr oder gerecht zeigt, ist
eines. Doch was fiir den Menschen als Lebewesen zutrig-
lich oder schidlich ist, ist etwas anderes. Da gibt es Reali-
taten, die der eine kennt, der andere nicht, und tber die der
eine als Fachmann den anderen zu belehren vermag. Der
Arzt hat ein Sonderstatut, das mit demjenigen des Land-
wirtes verglichen wird, der weiss, wie er seine Pflanzen
zu pflegen hat; der Vergleich ist im platonischen Kontext
(167 b 6 - ¢ 2) so unerwartet, dass man ihn gerne Protago-
ras selber zuschreiben méchte. Uberspitzt gesagt steht bei
Protagoras der unabsehbaren ‘Beliebigkeit’ im Felde des
Wahren und Gerechten die Geordnetheit im Felde des fiir
die Erhaltung des Lebens Zutriglichen gegeniiber. Dieser
Gegensatz erinnert nicht zufillig an die Zweiteilung der
Welt bei Epikur (angedeutet schon bei Demokrit), wie eine
Zone des adtopatov von einer anderen Zone untetschieden
wird, in der eine teleologisch arbeitende Physis herrscht.

Demokrit hat die These des Protagoras, dass wahr ist,
was sich mir hier und jetzt zeigt, zu widerlegen gesucht.
Fir ihn ist das, was sich im vorlibergehenden Augenblick
zeigt, gerade nicht das Wahre und Seiende. Das bestitigt
zunichst Sextus Adv. math. VII (= Adv. log. 1) 369, wonach
fir Demokrit alles, was sich zeigt unwahr ist, wahrend auf
der Gegenseite fiir Protagoras und Epikur alles, was sich
zeigt, wahr ist. Da hitte also Epikur tiber Demokrit hin-
weg auf Protagoras zurlickgegriffen.



ZUR PSYCHOLOGIE EPIKURS 75

Aristoteles freilich macht Schwierigkeiten: Metaph.
III 8, 1012 a 31-33 stellt zwei Thesen einander gegeniiber,
ohne Namen beizugeben. Fir die eine ist nichts wahr (was
nach III 5, 1009 b 11-12 Demokrit ist), nach der anderen
alles, was nach III 4, 1006 a 9-15 Protagoras gehort. Stimmt
diese Zuteilung, so hat Sextus sie einfach ubernommen und
durch Epikur erginzt. Es entsteht jedoch eine Komplika-
tion dadurch, dass nach De an. 1 2, 404 a 28-29, gerade
Demokrit behauptet haben soll, alles, was sich zeigt, sei
wahr.

Wir kommen iiber den Widerspruch nur hinweg, wenn
wir annehmen, Demokrit habe in charakteristischer Ab-
wandlung der Doktrin des Parmenides eine Wahrheit auf
der Ebene der Aletheia und eine andere Wahrheit auf
derjenigen der Doxa von einander unterschieden.

Wahr auf der ersten Ebene sind nur die Atome und das
Leere: das allein wahrhaft Seiende und paradoxerweise das
dem Denken des Menschen Unzuginglichste; ithre Waht-
heit ist so ‘in der Tiefe’, dass wir zweifeln kobnnen, ob sie
Uberhaupt existiert, oder so verborgen, dass wir sie nie
erreichen konnen.

Die Atome verbinden sich zu immer anderen Kombi-
nationen. Diese Kombinationen allein sind fiir uns wahr-
nehmbar, wie schon Protagoras gelehrt hatte. Doch Demo-
krit bringt eine wesentliche Korrektur an. Wenn sich mir
hier und jetzt ‘Stsses’ zeigt, so ist das fir Protagoras
gleichzeitig das sich Zeigende und auch das Seiende; fir
Demokrit ist es bloss ein sich Zeigendes, da seiend nur die
Atome sind, die Protagoras nicht kennt. Festen Boden
gewinnt Protagoras, wie wir sahen, nur im Bereich des
Zutraglichen. Demokrit geht einen anderen Weg. Er arbei-
tet mit dem Gegensatz Physis-Nomos, der sich an der
Interpretation kultureller und politischer Phinomene her-
ausgebildet hatte. Die Sprache ist Nomos als das, was sie
taktisch ist; und so ist auch der Vorgang, durch den



76 OLOF GIGON

zahlreiche Erscheinungen, die unter einander unabsehbar
verschieden sind und doch Ahnlichkeiten aufweisen (von
der Kategorie des Ahnlichen als einer «diskret teleologi-
schen» Kategorie Demokrits habe ich kurz anderswo ge-
sprochen: Proceedings of the 1st International Congress on
Democritus [ Xanthi 1984], 1 233 ff.), zu konstanten Grossen
zusammengefasst werden, Nomos. Dieser Nomos hat also
seine eigene, durch Konvention konstituierte Wahrheit. Sie
reicht bei Demokrit gerade aus, um trotz orsokr. 68 B 125
sowohl ein System der Farben (orsokr. 68 A 135, 73-78)
wie auch ein solches der Geschmaicke (Vorsokr. 68 A 135,
65-67) zu entwerfen; dieses zweite System hat bekannt-
lich Aristoteles in De an. 11 10, 422 b 10-14 stillschweigend
Gibernommen.

Fir Aristoteles genligt in unserem Zusammenhang
mehr oder weniger der Hinweis auf Metaph. 1 1, 980 a
27 - 981 a 7. Er geht von Protagoras aus, sofern auch er die
einzelne punktuelle Wahrnehmung als unfehlbar setzt.
Dann aber nimmt er wie Demokrit die Kategorie der
Ahnlichkeit in Anspruch und gelangt damit zu einer
scheinbar tadellos kohidrenten Abfolge: Viele idhnliche
Wahrnehmungsdata ergeben cine Empeiria und viele Em-
peiriai gestatten den Sprung vom statistisch festgestellten
Allgemeinen zum eidetisch geforderten Allgemeinen der
konstanten Form und-des konstanten ‘Naturgesetzes’. Was
an dem hier und jetzt mir sich Zeigenden das Einmalige
und immer wieder Andere ist (von dem Protagoras ausge-
gangen und bei dem er geblieben war), wird einfach ver-
nachlassigt.

Und nun Epikur. Fir ithn wie fir Protagoras und
Aristoteles ist zundchst die einzelne Wahrnehmung
schlechthin unfehlbar. Er scheint nach fr. 288 Usener
Demokrits Satz orsokr. 68 B 125 und dessen Begriff des
Nomos ausdriicklich abgelehnt zu haben. Es ist nicht bloss



ZUR PSYCHOLOGIE EPIKURS 7Y

das Frecebnis der Abmachung unter den Menschen, dass
wit den Wein bald siss, bald sauer nennen, sondern er ist
wirklich bald dies, bald jenes. Denn fiirs erste stehen die
Atomformen in einer spezifischen Relation zu den wahr-
nehmbaren Qualititen. Die Atome sind in sich qualititslos,
doch haben sie die verschiedensten geometrischen Formen,
runde und eckige, sind mit vielen oder wenigen Ecken,
Spitzen, Stacheln und Haken ausgestattet. Der Modellfall
sind die winzig kleinen, vollkommen runden und darum
unendlich beweglichen Atome, die in ihrer Massierung das
Organ der Vernunft konstituieren. Sie sind so klein, dass
sie auch als Masse niemals wahrnehmbar werden, und vet-
figen gleichzeitig tber jene unendliche Beweglichkeit, die
erfahrungsgemaiss das menschliche Denken charakterisiert.
In Ansitzen ist diese These schon bei Demokrit vorberei-
tet, doch erst Epikur scheint sie systematisch ausgebaut zu
haben. Weiterhin ist alles waht, was sich dem Einzelnen
hier und jetzt so und in einem anderen Augenblick anders
zeigt. Denn in jedem wahrnehmbaren Gegenstand finden
sich Atome der verschiedensten Art; sie sind in unaufhor-
licher Bewegung, und so tritt bald diese, bald jene Art in
den Vordergrund. Es kommt dazu, dass die Atomgruppen
durch Kanile in den Korper des Wahrnehmenden eindrin-
gen, und diese Kanile werden ihrerseits bald weiter, bald
enger und lassen bald diese, bald jene Atomgruppen pas-
sieren. Dass der Wein bald stiss, bald sauer schmeckt und
wir ithn so oder anders nennen, ist also in den Sachen selbst
begriindet und nicht bloss, wie Demokrit behauptete,
Ergebnis eines Nomos (s. vor allem Plut. Adv.Col. 3-7,
1108 I - 1110 D). Unverkennbar hat sich Epikur da durch
Anaxagoras anregen lassen, etwa wenn er von der rolopuéia
der Atome in jedem Gegenstande spricht. Insofern mag
denn auch die Nachricht zutreffen, dass er unter den fru-
heren Philosophen Anaxagoras besonders geschitzt habe
(fr. 240 Usener).



78 OLOF GIGON

Von der Aitiologie des Irrtums vor allem im Bereich
des Sehens haben wir schon gesprochen. Er ergibt sich
dann, wenn die rdumliche Distanz zwischen dem Wahrneh-
mungsgegenstand und dem Wahrnehmungsorgan nicht
zureichend einkalkuliert wird (so wie die ethische Fehllei-
stung durch die Vernachlissigung des Kalkils der Folgen
der gegenwirtigen Entscheidung zustande kommt).

Bei Aristoteles gibt es Vergleichbares. Auch bei thm
spielt die rdumliche Distanz eine wesentliche Rolle, und
wenn er darauf beharrt, dass, gegen den Augenschein, bei
allen fiinf Organen (auch bei Schmecken und Tasten) die
Wahrnehmung durch ein Medium hindurch erfolgt (De an.
II 11, 423 b 7-8 u.a.), so meint er zunichst zwar etwas
anderes als Epikur im Sinne hat; doch das epikureische
Theorem, wie es Sextus Adv. math. VII (= Adp. log. 1)
211-216 vorfiihrt, ldsst sich miihelos in den Entwurf des
Aristoteles einzeichnen.

Die Lehre von der Seele ist bei Epikur wie schon in
Aristoteles De an. (dessen nahezu chaotischer Zustand an
dieser Stelle nicht nidher diskutiert werden soll) von zwei
Problemen beherrscht: Von der Frage nach der Beziehung
zwischen Seele und Korper und von der Frage nach der
Einheitlichkeit oder Vielheitlichkeit der Seele selbst.

Dass die Seele vom Korper verschieden und zugleich
ein Teil des Korpers ist wie die Hand oder das Herz, ist die
Formel Epikurs, durch die er die aristotelische Formel
ersetzt, derzufolge der Korper das Instrument der Seele ist
derart, dass weder der Korper ohne die Seele, noch die
Seele ohne den Korper aktionsfihig sind; ein Teil der Seele
hat bei Aristoteles ein Sonderstatut, derjenige namlich, den
er in der Regel «Nous» nennt. Doch dariiber, ob dieser
Teil ohne den Korper aktionsfiahig ist oder nicht, hat sich
Aristoteles nie endgiiltig gedussert; es war ihm wohl klar,
dass jede der beiden moglichen Antworten unabsehbare
und hochst beunruhigende Konsequenzen nach sich zog.



ZUR PSYCHOLOGIE EPIKURS 79

Bei Aristoteles ist die Leistung der Seele vor allem die,
dass sie den Korper in Bewegung setzt, und zwar so, dass
sie selber unbewegt ist. Als unbewegte bewegt sie den
Korper. Das Modell ist evidentermassen die Relation des
Unbewegten Bewegers zum ewigen bewegten Kosmos.
Was aber im Falle des Kosmos sinnvoll ist, wie Metaph.
XI 7, 1072 a 21 - b 1 zeigt, fihrt im Falle der menschlichen
Seele zu den grossten Komplikationen, die weder durch De
an. 1 3, 406 b 24-25 noch durch I 4, 408 a 34-b 18
tiberwunden werden. Aristoteles polemisiert gegen Platon
und Demokrit, die beide die Bewegung des Korpers so
erkliren, dass die Bewegung der Seele einfach an den
Korper weitergeleitet wird. Doch gerade De an. lasst uns
begreifen, dass Epikur wie auch die Stoa seine Losung des
Problems als unbefriedigend verworfen haben.

Es kommt dazu, dass Aristoteles zwei Forderungen
erhebt, die er als erster formuliert zu haben erklart. Einmal
geht er von einem System der Seelen aus, das auch Pflanzen
und Tiere einschliesst. Es beginnt bei der allen Lebewesen
gemeinsamen vegetativen Seele und endet bei dem, was
Aristoteles in der Regel «Dianoia» nennt; und zwar ist es
bis zur Dianoia hinaus ein kumulatives System. Der
Mensch hat nicht nur seine ihm eigentiimliche Seele, son-
dern auch diejenige der Pflanze und des Tieres. Nur der auf
die unbewegt seienden Dinge hin ausgerichtete « Nous» ist
aus dieser Kumulation ausgeschlossen; das ergibt sich ein-
deutig etwa in De an. I1 1, 413 2 6-7; 11 2, 413 b 24-32 u.a.
Die Frage ist indessen berechtigt, warum die Kumulation
gerade zwischen Dianoia und Nous abgebrochen werden
muss. Man versteht wiederum, dass Epikur diesen gesam-
ten Aufbau verworfen hat, hochst wahrscheinlich, wie ihm
der Abbruch der Kumulation als unzulassige Willkir er-
schien. Die Seele des Menschen ist zwar auch fiir ihn von
derjenigen des Tieres verschieden, doch sucht er beiden in



8o OLOF GIGON

einem prinzipiell homogenen System ihren Platz zuzu-
weisen.

Eine zweite Forderung des Aristoteles ist die, dass die
Seele aut den Korper abgestimmt sein muss, wie er dies I 3,
407 b 13-26 in scharfer Polemik gegen die Pythagoreer
erklirt: ist der Korper das Instrument der Seele, so muss er
auch so beschatfen sein, dass er als Instrument tauglich ist.
Dieses Argument hat nun Epikur in aller Form aufgenom-
men und es gegen die kugelgestaltigen Weltgotter Platons
eingesetzt (zu denen spiter die Gottheit der Stoa dazu
tritt): Wenn wir schon annehmen, dass das Denken der
Gottheit mit demjenigen des Menschen wesensahnlich ist,
so muss gefolgert werden, dass die Gottheit eines Korpers
bedarf, der ihr ebenso als Instrument dient wie dem men-
schlichen Denken sein Korper. Natirlich ist der Korper
der Gottheit von anderer Beschaffenheit als der unsrige;
und die Gegner haben nicht gezogert, Uber die Quasi-
Korperlichkeit der Gotter Epikurs zu spotten. Was dabei
Ubersehen wird, ist, dass Aristoteles selber im Aufbau sei-
nes Kosmos mit einer Zone rechnet, die mit einem Korper
erfullt ist, der gemessen an der Korperlichkeit der uns
erfahrbaren vier Elemente auch nur einen Quasi-Korper
besitzt. Denn wie soll man einen Korper nennen, der wie
der Aither, von dem De caelo spricht, weder leicht noch
schwer ist, also fundamentale Eigenschaften der uns erfahr-
baren Koérperlichkeit nicht besitzt? Fiir uns das wichtigere
ist, dass es Epikur auf diesem Wege gelingt, den Anthro-
pomorphismus der Gotter seiner griechischen Religion
(vgl. dazu von weitem fr. 226 Usener) philosophisch zu
begrinden. Dass bei Aristoteles die Rechnung nicht auf-
geht, weil bei thm der Nous ein Teil der Seele ist, der, wie
schon bemerkt, gerade nicht auf den Korper abgestimmt
und gerade nicht auf ihn als Instrument angewiesen ist (also
grundsitzlich in der Tat in jeden beliebigen Korper einge-
hen konnte), sei hier nur am Rande vermerkt.



ZUR PSYCHOLOGIE EPIKURS 81

Was endlich die Teile der Seele angeht, so ist Aristote-
les fiirs erste hin und her gerissen zwischen einem Aufbau,
der nur den Menschen angeht (man wird an das in De an.
bewusst zurickgedringte Schema der vier Teile denken,
das der Psychologie der Nik. Ethik zugrundeliegt) und der
Einbeziechung von Pflanzen und Tieren, die zu einer nir-
gends eindeutig fixierten Vielzahl von Seelen fihrt; in
III 8, 432 a 23 fragt er zwar ausdriicklich nach der Zahl der
Seelenteile, die sich damit ergeben, doch diese Zahl wird
nirgends genannt. Sie muss wie die Zahl der Tugenden,
von der EN III 5, 1115 a 5 fluchtig spricht, in einem
dlteren systematischen Entwurf ausdriicklich gewihnt ge-
wesen, dann aber im Zuge der Auflésung des Systemati-
schen ins Aporetische argumentieren, das die Pragmatien
weithin kennzeichnet, untergegangen sein. Wir wissen
nicht mehr, mit wie vielen Seelenteilen Aristoteles zu guter
Letzt gerechnet hat. Wir sehen auch nicht klar, wie er die
Teile als Teile verstanden hat: Wie weit darf von Teilen
gesprochen werden, ohne dass damit die Einheitlichkeit der
Seele im ganzen in Gefahr gerit?

Epikur hat alle diese Probleme gekannt, nicht dass ihm
De an., so wie wir es lesen, vorgelegen hitte, wohl aber,
dass thm die Gesamtheit der in De an. verhandelten Pro-
bleme bekannt gewesen sein muss, in welcher Form auch
immer dies geschehen ist. Jedenfalls hatte er nicht nur
Zugang zu den sogenannten Jugenddialogen des Aristo-
teles.

Aristoteles beginnt bekanntlich seine Doxographie mit
der Unterscheidung zweier Leistungen der Seele: hier dem
Wahrnehmen und Erkennen, dort der Bewegung des Koz-
pers; er unterscheidet zwar vier Arten von Bewegung (I 3,
406 a 12 ff.), nennt aber als wichtigste absonderlicherweise
gerade nicht diejenige, die simtlichen Lebewesen ohne
Ausnahme zukommt, namlich Wachstum und Dahin-
schwinden, sondern die Ortsbewegung, tiber die nicht ein-



82 OLOF GIGON

mal alle Tiere verfugen, wohl aber der Mensch und (dies ist
‘unterirdisch’ wohl das entscheidende Moment) die Lebe-
wesen im supralunaren Raume; denn die einzige Bewe-
gung, an der auch die Gestirne teilhaben, ist eben die
Ortsbewegung.

Fir Epikur kommt es nur auf den Menschen an und bei
diesem zunichst auf das Phinomen des Lebens und Ster-
bens schlechthin (das in De an. weitestgehend ausgeklam-
mert ist). Lebendigkeit aber wird an zwei Dingen waht-
nehmbar, an der Lebenswirme und an der Atmung. Dies
ergibt flr ihn zwei im Biologischen verankerte Seelenteile:
das Warme (dass fiir Epikur die Atome, aus denen sich das
Denken konstituiert, gerade nicht aus Feuer sind, wie bei
Demokrit, der hier noch ganz unter dem Einfluss des
Parmenides steht, sei ausdriicklich hervorgehoben) und
dazu das Pneuma, das eingeatmet wird und kalt ist, also
temperierend auf das Warme einwirkt (bei Aristoteles kann
man da De an. 11 8, 420 b 20-21 vergleichen). Interessant ist
nun, dass Epikur bei einem weiteren Schritt einen Einwand
des Aristoteles gegen Demokrit berticksichtigt zu haben
scheint. Dieser hatte betont, dass man nicht nur nach der
Ursache der Bewegung des Korpers, sondern auch der
Ursache der Ruhe zu fragen habe (I 3, 406 a 22-24). Das
Problem als solches ist ein sonderbares. Denn fiir Aristo-
teles ist zunichst einmal wie fir Demokrit der gesamte
Kosmos in ununterbrochener Bewegung; unbewegt sind
bei Aristoteles nur der oberste Unbewegte Beweger und die
unbewegte Seele des Menschen. In dieses System zeichnet
sich sozusagen sekundar eine Alternanz von Bewegung und
Ruhe ein, unverzichtbar fir die Lebewesen und den Men-
schen ins besondere (vgl. ENNV VII 14, 1154 b 20-31; X 6,
1176 b 34-35).

Von dieser Uberlegung ausgehend schliesst Epikur an
die zwei schon genannten Seelenteile einen dritten an, ein
Prinzip der Ruhe, das er « Aer» nennt. Damit haben wir



ZUR PSYCHOLOGIE EPIKURS 83

drei Seelenteile, alle drei biologischen Phinomenen zu-
geordnet und bestimmten FElementen der dusseren Welt
entsprechend.

Doch die Leistungen zunichst des Wahrnehmens, dann
die des in der Praxis wie in der Theorie kalkulierenden
Denkens gehoren nicht hieher. Ein vierter Seelenteil muss
angenommen werden, von den drei iibrigen strikte abge-
trennt und keinem der Elemente in der dusseren Welt
entsprechend. Es liegt ein «Chorismos» vor, an anderer
Stelle als bei Aristoteles, und dennoch dem aristotelischen
«Chorismos» nicht unverwandt.

Dieser vierte Teil hat keinen eigenen Namen, ganz
einfach, weil (sozusagen sprachtheoretisch gesehen) alle
verfigbaren Namen auf erfahrbare Realititen in der dusse-
ren Welt verweisen. Das ist die Doktrin, die uns vor allem
in fr. 314 und 315 Usener, sowie Lucr. III 231-257 vor-
liegt.

Nun gibt es schon bei Aristoteles ein entsprechendes
Theorem, nicht leicht fassbar, vor allem, weil es (aristote-
lisch gesprochen) in die Kompetenz mehrerer verschiede-
ner Disziplinen fillt, also in der Kosmologie, in der Psy-
chologie, in der Erkenntnislehre und in der Ethik immer
nur unter einem begrenzten Aspekt behandelt werden
kann; ganz abgesehen davon, dass wir es hier in eminenter
Weise mit einer Doktrin zu tun haben, die auch in den
Dialogen mehr als einmal zur Sprache gekommen sein
muss.

Neben den vier erfahrbaren Elementen nimmt Aristo-
teles ein finftes an, dessen Benennung bekanntlich merk-
wiirdig schwankt. Aristoteles kann es «Aither» nennen,
den «Kreiskorper», den «ersten Korper», wihrend die
doxographische Tradition fast ausschliesslich vom «fiinften
Korper» spricht (zum einzelnen s. Paul Moraux, «Quinta
essentiay, in RE XXIV 1 [1963], 1171-1263; 1430-32). Ich
betone dies, weil ich nicht recht einsehe, mit welchem



84 OLOF GIGON

Rechte die bei Cicero Zuse. I 22; 41; 65-66 und unabhingig
davon bei Clem. Rom. Recogn. VIII 15 vorliegende Mittei-
lung, dass Aristoteles diese fiinfte Natur, wie dann Epikur,
dxatovopaotov genannt habe, verworfen werden kann. Wer
im Namen des einheitlichen Systems die Mitteilungen Cice-
ros Angaben als Missverstindnisse od. dgl. abschiebt, ver-
gisst, dass wir ja schliesslich seit W. Jaeger dazu verpflich-
tet sind, damit zu rechnen, dass einerseits in den Dialogen
Theoreme vorkamen, die nicht in die Pragmatien tibernom-
men wurden und andererseits die Pragmatien, also die
Arbeitspapiere des Aristoteles in der Zeit unmittelbar nach
seinem Tode eine andere Gestalt gehabt haben kénnen als
sie in ihrer endgultigen Redaktion durch Andronikos von
Rhodos erhalten haben.

Man wird eher umgekehrt argumentieren, dass die
Koinzidenz zwischen Cicero 7usc. 1 22 und den genannten
Berichten tber Epikur im Begriffe des axatovopactov so
eigentiimlich ist, dass sie unmoglich einem blossen Zufall
oder Irrtum zugeschrieben werden kann. Man sieht in
keiner Weise, wer ein Interesse daran gehabt haben koénnte,
gerade in diesem Punkte Epikur an Aristoteles oder Ari-
stoteles an Epikur zu binden.

Es bleibt also dabei, dass Epikur kiithn, aber seinem
sonstigen Verhiltnis zu Aristoteles entsprechend einen ari-
stotelischen Terminus aufgenommen und in sein System
eingebaut hat.

Eine besondere Beachtung verdient sodann Lucr. III
288-322. Hs hat einen ausgezeichneten systematischen Sinn,
wenn die dret biologisch fundierten Seelenteile auch drei
Temperamente der Tiere konstituieren: Das Warme kehrtt
im hitzigen Temperament des Lowen wieder, das kalte
Pneuma in der Angstlichkeit des Hirsches, der ruhige
« Aer» im ausgeglichenen Gemiit des Rindes. Da haben wir
zunachst eine Dreiheit, die unverkennbar mit dem bekann-
ten aristotelischen Schema Hyperbole-Elleipsis-Meson zu-



ZUR PSYCHOLOGIE EPIKURS 85

sammenhingt. Unter den in der Liste £V II 7 aufgefihrten
Triaden kommen mehrere der epikureischen Trias nahe,
ohne sich ganz mit ihr zu decken.

Wichtiger ist, dass auch der Mensch diese drei Tempe-
ramente besitzt und insofern dem Tiere nahe steht. Er hat
jedoch auch den vierten Seelenteil, der dem Tiere nicht
zukommt. Dieser vermag die drei tierartigen Teile zwar
nicht ganz, aber doch soweit zu verdrangen, dass es dem
Menschen gelingt, mit diesem seinem vierten Teil «ein der
Gotter wiirdiges Leben zu fihren» (Lucr. III 322). Er hat
diesen Teil mit den Goéttern gemeinsam, und das Leben der
Gotter ist das Paradeigma, an dem er sein eigenes Leben
orientieren soll.

Zu betonen ist immerhin an dieser Stelle, dass die vier
Teile ein unauflosbares Ganzes darstellen. Keiner der Teile
vermag fur sich allein zu existieren, obschon der Satz gilt,
dass das Lebewesen im Ganzen Verstuimmelungen und
Verletzungen an den drei Teilen, die biologisch die Leben-
digkeit des Lebendigen ausmachen, leichter ertrigt als eine
Gefahrdung des vierten Teiles, der als Phronesis, L.ogos
und Nous das Ganze regiert. So sind denn auch die Atome,
aus denen das Warme, das Pneuma und der Aer bestehen,
tber den ganzen Korper hin verteilt, wihrend der vierte
Teil seinen Sitz im Herzen hat (Lucr. III 136-160; bei
Aristoteles miusste einmal die Funktion des Herzens im
gesamten Entwurf der Psychologie verfolgt werden, was
hier nicht geschehen kann). Dennoch bleibt das Ganze eine
einzige Natur. Restlos transparent wird freilich das Gleich-
gewicht zwischen Vielheitlichkeit und Einheitlichkeit der
Seele nicht; doch das ist es auch bei Aristoteles nicht.

Es ist angemessen, zum Schluss zu fragen, worin das
der Gotter wiirdige Leben, das die Leistung des vierten
Seelenteiles ist, besteht. Ich beginne mit einem Moment,
das Epikur selber besonders wichtig war, das aber auch
cine Verbindung zu Aristoteles herstellt.



86 OLOF GIGON

Es ist bekannt, dass Aristoteles in der Ethik den
Bereich des Eros mit grosstem Misstrauen angeriihrt, den-
jenigen der Philia aber umso hoher geschitzt und ausfihr-
lich behandelt hat. Eine Eudaimonia ohne Philia ist fir thn
unvorstellbar (EN VIII 1, 1155 2 5-6; IX 9, 1169 b
16-22).

Epikurs These ist grundsitzlich dieselbe; nur zieht er
daraus die Konsequenz, dass auch die Eudaimonia der
Gotter nicht ohne Philia bestehen kann, und zwar nicht
ohne jene vollkommene Philia wie sie nur unter Lebewesen
moglich ist, die einander an Vollkommenheit ebenbiirtig
sind. Dies fiithrt zwingend zur Annahme einer Vielheit von
Gottern, die in ewiger Geselligkeit beisammen sind. So
gelingt es Epikur in einem zweiten entscheidenden Punkte
die Tradition griechischer Religion gegen ihre Kritiker von
Xenophanes an philosophisch zu restituieren, nicht nur den
Anthropomorphismus, sondern auch den Polytheismus.
Denn wenn schon der Mensch der Gottheit dhnlich sein
soll, bzw. die einzige Leistung der Gottheit fiir den Men-
schen darin besteht, das Paradeigma der Eudaimonia zu
sein, dann wird diese Gottheit zu ihrer Vernunft hinzu
auch das Instrument der Korperlichkeit besitzen und an
ihrer Budaimonia auch befreundete Gotter teilnehmen las-
sef.
Auf die Welt und die Welten wirken die epikureischen
Gotter nicht ein. Darin sind sie die unmittelbaren Erben
des aristotelischen Unbewegten Bewegers; der tberaus
bezeichnende Unterschied ist, dass der Unbewegte Beweger
als der sich selbst Denkende bei sich selbst verharrt,
wihrend die epikureischen Gotter als die ihrer unzerstor-
baren Eudaimonia sich Freuenden bei sich selbst ver-
weilen.

Man hat immer wieder gegen Epikur geltend gemacht,
dass seine Gotter sozusagen nur bedingt unverginglich
sind. Im strengsten Sinne ewig sind ja nur die Atome und



ZUR PSYCHOLOGIE EPIKURS 87

das Leere, und die Gotter sind nichts als Atomkompositio-
nen besonderer Art. Dies ist natiirlich richtig. Diese Gotter
sind geworden und dann ewig; man ist versucht, fiir einmal
an Platon zu denken, dessen Kosmos auch geworden und
dann ewig ist.

Wichtiger scheint mir indessen Folgendes zu sein. Die
epikureische Gottheit kann unter dem Gesichtspunkt der
Physik (als Atomkomplex) wie unter demjenigen der Ethik
(als Inbegriff der Eudaimonia) betrachtet werden, und diese
beiden Gesichtspunkte lassen sich nicht leicht vereinigen.
Doch genau dasselbe gilt auch von der Gottheit des Ari-
stoteles. Der Unbewegte Beweger hat seinen Platz in einer
kosmologisch-physikalischen Konstruktion. Die Gottheit,
die in alle Ewigkeit diejenige Eudaimonia besitzt, die wir
nur in seltenen Augenblicken zu gelangen vermogen
(Metaph. X1 7, 1072 b 14-15 und 24-206), ist eine lebendige
Person; und das Denken vermag nur durch einen hals-
brecherischen Sprung vom physikalischen Prinzip zur Per-
son zu gelangen, bei Aristoteles wie bei allen spiteren
Theologen.

Die Philia unter Gottern und Menschen hat bei Epikur
allerdings einen Sinn, den sie bei Aristoteles nicht hat. Bei
diesem ist sie im Aufbau der politischen Gemeinschaft das
neben der Gerechtigkeit unentbehrliche Moment. Bei Epi-
kur ersetzt (scharf formuliert) die private Gemeinschaft der
Freunde, die sich zusammengetan haben, die politische
Gemeinschaft der Biirger, die in der Offentlichkeit titig
sind. Die epikureische Philia wie die Hedone signalisieren
einen Auszug aus dem oOffentlichen in das private Wir-
ken.

Dies besagt nicht, wie ich eingangs betonte, dass die
politische Aktivitit vollig verworfen wird. Sie ist vielmehr
gerechtfertigt, wenn sie sich als ein Weg zum Telos
des menschlichen Daseins auszuweisen vermag. Das sagen
Sent. 6 und 7. Bs diirfte allerdings Epikurs Uberzeugung



88 OLOF GIGON

gewesen sein, dass sie sich nur in dusserst seltenen Fillen so
auszuweisen fihig ist; den Eros wird er, nebenbei gesagt,
ahnlich beurteilt haben; man darf an die Briefstelle erin-
nern, die sich im epikureischen Senf. [7at. 51 erhalten

hat.

Der Freund wird bereit sein, sein Leben dem Freunde
zu opfern. An diese These mag man den Satz ankniipfen,
den die Gegner Epikurs immer als eine unbegreifliche
Inkonsequenz angegriffen haben: Der vollkommene
Mensch wird selbst dann die Eudaimonia besitzen, wenn
er im ehernen Stier des Phalaris zu Tode gebraten wird
(fr. 6o1 Usener). Der Platoniker wiirde da auf den Sokrates
des Gorgias verweisen und darauf rechnen, dass in einem
anderen lLeben der notwendige Ausgleich erfolgen wird.
Fir Epikur ist dieser Weg nicht gangbar. Er greift auf das
Theorem zuriick, dessen Bedeutung schon eingangs her-
vorgehoben wurde. Es zeichnet den Menschen aus, dass er
nicht wie das Tier an den gegenwirtigen Augenblick
gebunden ist, sondern sich an Vergangenes erinnert, Kinf-
tiges erwartet. Der vollkommene Mensch wird auch im
Stier des Phalaris heiter sein, weil er sich (wie es Epikur
selber an seinem Todestag getan hat) an die vergangene
Zeit erinnert, die er lustvoll verbracht hat. Diese Erinne-
rung ist es, die die Gegenwart aufwiegt. Ihr entspricht die
Erwartung, schirfer gefasst, die Hoffnung. Es ist be-
denkenswert, dass derselbe Philosoph, der tiber die Unvoll-
kommenheit der Welt schonungslos geurteilt hat, mit der
Hoffnung so ernsthaft umgegangen ist wie kaum ein Grie-
che sonst. Sent. 16 ist dafur, so diskret und behutsam auch
tormuliert wird, ein eindriicklicher Beleg.

Vorausgegangen ist auch da zu einem gewissen Teile
Aristoteles. Ich denke dabei weniger an die Diskussion nepi
wyng in £N I 9-11, 1100 2 1 — 1101 b 9 (die eine sorgfil-
tigere Interpretation verdiente als ihr bisher, zum minde-
sten in den grossen Kommentaren, zuteil geworden ist)



ZUR PSYCHOLOGIE EPIKURS 89

als an die Bemerkungen in der Untersuchung iber die
prhavtia, IX 4, 1166 a 24-26 und 1166 b 13-17: die Erin-
nerung und die Erwartung des omovdaiog treten da der
Erinnerung und Erwartung des poy9npog gegentiber.

Hier hat auch die vielumstrittene Doktrin von Sent. 34,
35 ihren Platz. Der Ungerechte, der gegen die Abmachung
omép Tod pn PAdantery §| Prantecdar, ohne die keine Gemein-
schaft existieren kann, gehandelt hat (dass die Formel von
Sent. 33 schon auf die Sophistik zurtickgehen muss, lehrt
Aristoteles Po/. 111 9, 1280 a 34-b 5), wird nur Schmer-
zendes und Bekimmerndes erwarten dirfen; und eben
diese schlimmen Erwartungen sind seine eigentliche Strafe.
Das Problem, das da im Hintergrund steht, kennt auch
Platon: Wenn die Gerechtigkeit die soziale Tugend par
excellence st und die Gesellschaft selbstverstindlich immer
bereit sein wird, gerechtes Handeln (oder doch den Schein
des gerechten Handelns) zu honorieren, wie kann man es
da vermeiden, dass der Finzelne gerecht handelt, nicht der
Sache, sondern des Honorares wegen? Platon versucht das
Problem auf eine nicht unbedenkliche Weise zu tiberspielen
(wie das geschieht, ist hier nicht zu erortern); Epikur stellt
sich dem Problem und spricht von den schlimmen Erwar-
tungen, die sich an die ungerechte Tat heften, als von
einem Zustand, der als solcher den Zugang zum Telos des
Lebens hoffnungslos versperrt (Senz. 17, auch Cic. Fin. 1
so-53, obschon da die ruicksichtslose Verkurzung eines
ausfihrlicheren und nuancierteren Textes manches verun-
klirt hat).

Im Umgang mit den Gottern gibt es weder Erinnerung
noch Erwartung. Denn wir haben weder von thnen etwas
empfangen, woran wir uns zu erinnern hitten, noch sollen
wir etwas von thnen erhoffen (oder befiirchten). Das letzte
Wort ist jedoch damit nicht gesagt. Der vierte unseret
Seelenteile ist dadurch ausgezeichnet, dass er Eindriicke
von den Gottern aufzunehmen fihig ist. Diese Eindriicke



90 OLOF GIGON

verschaffen als solche nur die Gewissheit, dass es Wesen
gibt, die die vollkommene Fudaimonia besitzen und unvet-
ganglich sind. Mehr brauchen wir von ihnen streng genom-
men nicht zu wissen. Denn dieses Wissen gentigt, damit
wir thnen gegentiiber die richtige Haltung einnehmen. Es
ist die Haltung der Verehrung, da es sich schickt, das
Vollkommene zu verehren, einfach weil es vollkommen ist
(Cic. Nat. deor. 1 45). Es gehort zu den absonderlichsten
Phinomenen des hellenistischen Philosophierens, dass,
wenn wir Cicero folgen, weder die Stoa noch (wie wir
annehmen miissen) die Akademie und der Peripatos diese
Haltung begriffen zu haben scheinen. Sie versteifen sich
auf die These, dass eine Beziehung zwischen Mensch und
Gottheit nur auf einer sozusagen geschiftlichen Basis sinn-
voll ist: Wir bitten die Gottheit um ihte Gaben, die Gott-
heit gewihrt sie und wir revanchieren uns mit Gegengaben.
Epikur hat, auf psychologische Erwigungen gestitzt
archaische Formen griechischer Religion in seine Philoso-
phie hineingenommen, den Anthropomorphismus und den
Polytheismus. Doch in der Sache der Beziehung zwischen
dem Menschen und der Gottheit hat gerade er als einziger
nicht archaisch gedacht und das primitive «do ut des», das
dem Stoiker bei Cicero so wichtig ist, nicht angenom-
men.

Man mochte gerne vermuten, dass neben der systema-
tischen Kohiarenz auch diese Haltung den Gottern gegen-
iber eines der Momente war, die der epikureischen Lehre
ihren ungeheuren Erfolg verschafft haben, jenen Erfolg,
den etwa Cicero (oder Ciceros griechischer Gewidhrsmann)
in Fin. II 49 nur mit dem grossten Bedauern zu registrieren
vermag.



ZUR PSYCHOLOGIE EPIKURS 91

DISCUSSION

M. Couloubaritsis: Vous avez raison de relever chez Epicure Iexis-
tence d’un dxatovopactov qui serait la condition physique de la con-
naissance intellective. Il reste néanmoins le probleme de la nature de
cette ‘qualité’ qui domine un ensemble de fonctions. Car, si 'on tient
compte de paralleles historiques, chez les Grecs, ’'absence de dénomina-
tion (dvédvopov) n’exclut pas une élucidation de la chose. Par ailleurs, la
plupart des philosophes qui envisagent I'intellect d’une fagon matérielle
lui attribuent une nature précise, comme par exemple Anaxagore (ypfipa
identique a lui-méme), Démocrite (atomes sphériques), Aristote (un
gtepov odpa qui serait un élément analogue a I’élément astral et &vev
UAng, c’est-a-dire sans substrat — et non, comme on dit souvent,
im-matériel). Quelle est cette ‘nature’ pour la perspective épicurienne?
A-t-elle quelque chose a voir avec les atomes sphériques de Démo-

crite?

M. Gigon: D’une part, le dxatovopactov est composé, comme les
autres parties de I’ame, d’atomes sphériques; d’autre part, les atomes qui
constituent le dxatovopactov ne sont précisément pas du feu comme
chez Démocrite. Le terme doit étre pris dans son sens strict; on ne peut
dire des atomes du éxatovépactov que ceci: c’est qu’ils n’ont aucune
qualité sensible; et pour autant que tous les dvopata se rapportent a des
qualités sensibles, ils n’ont pas non plus de dvopa. En effet, la doc-
trine d’Aristote concernant le &tepov o®dpa est tres proche de celle

d’Epicure.

Mme Decleva Caigzi: Lei ha accennato all’inizio della sua esposizione
allimportanza dell’opera di Protagora, le cui linee essenziali possono
essere ricostruite grazie al 7eeteto di Platone.

Personalmente credo che non sia sempre agevole distinguere cio che
spetta a Protagora — a parte naturalmente alcune frasi dove ¢ chiaro che

Platone sta citando — da cio che ¢ rielaborazione platonica del materiale



92 DISCUSSION

protagoreo allo scopo non solo di confutarlo, ma anche, e soprattutto, di
pervenire alle proprie personali conclusioni (e questo specialmente nella
cosidetta 1pologia). Mi chiedo tuttavia se Epicuro, oltre ad avere cono-
scenza diretta dell’.Aletheia di Protagora, e su questo punto concordo
pienamente con Lei, non avesse anche letto il 7eefeto, recuperando e
valorizzando positivamente le implicazioni che Platone scotrgeva in Pro-
tagora, e che, per parte sua, rifiutava in modo deciso. Credo che il Teeteto
sia stato sin dal suo apparire un dialogo molto importante per la filosofia

ellenistica.

M. Gigon: Je suis entierement d’accord: il faut étre extrémement
prudent en dégageant la doctrine de Protagoras du 7héétete de Platon
(mais la chance de trouver quelque chose de substantiel est plus grande
que pout le Protagoras). D’accord aussi concernant I'importance trés
grande du 7'héézete pour toute la philosophie de I'hellénisme. Qu’Epicure
n’ait pas seulement connu le livre de Protagoras lui-méme, mais aussi le

dialogue de Platon, est parfaitement vraisemblable.

M. Long: Your account of Epicurus, with which I sympathize,
assumes his careful reflection on a wide range of Aristotelian theses.
F. H. Sandbach has recently challenged the current tendency to presume
that Hellenistic philosophers knew or were interested in Aristotle’s
technical writings (Aristotle and the Stoics, Cambridge Philological Socie-
ty, suppl. vol. 1985). In the light of his negative arguments, it seems we
have to consider each possible instance of Aristotelian influence point by
point. Would you agree that Aristotle’s account of pleasure in ZN VII is
so close to the Epicurean position (e.g. 1154 b 27-28, 16ovn pdilov &v
npepig Eotiv fj v xivioet) that a completely independent development of
the latter is scarcely credible?

More generally, if Epicurus developed much of his philosophy as a
critical and sometimes positive reaction to Aristotle, why is his manner
of indicating this so indirect? He, and Zeno of Citium, were quite open
about their hostility to Plato.

M. Gigon: Ich bin uberzeugt, dass Epikur die Pragmatien des Ari-

stoteles gekannt hat, wenn auch nicht in der Form, in der wir sie heute



ZUR PSYCHOLOGIE EPIKURS 93

lesen. Das gilt vor allem fiir die Lehre von der fdéovn (£N VII). Im
ubrigen scheint es so zu sein, dass Epikur seine philosophischen Gegner
nur in den Briefen personlich und grob angegriffen hat, wihrend die
Lehrschriften sich zumeist auf allgemeine Andeutungen beschrinken
(vgl. D.L. X 26). Dass dabei sein Verhiltnis zu Platon (dessen Lehre
vom Gyad6v in Tlepi téhovg bosartig ironisiert wird) ein vollstindig
anderes war als dasjenige zu Aristoteles, scheint mir klar zu sein (in der

Stoa ist es genau umgekehrt).

M. Kidd: May 1 ask you a question on theory of knowledge? In
Plato’s 7heaetetus sensations and perception for Protagoras are infallible
but not true. Whether this is Plato or Protagoras is, of course, arguable.
But Aristotle in De an. 1 2, 404 a 28 f., says that for Democritus 10 yap
aAn9eg elvar 10 eaivopevov. This appears however to be contradicted in
Metaph. 111 5, 1009 b 11 f. Nevertheless, the De anima passage must
reflect a view of the time, and in the end became a key sentence for the
whole of Hellenistic philosophy. A problem for Epicurus was the
passage on from ‘the here and now’, and presumably here mpéinyig
played a key role. Does this have any connection with the Aristotelian

advance from perception to éumeipia?

M. Gigon: Ich bin nur teilweise einverstanden. Fiir Protagoras im
Theaitetos scheint mir in der Tat das @aivépevov hier und jetzt sowohl
unfehlbar wie auch das einzig Seiende-Wahre zu sein, wihrend der
Atomist Demokrit zwischen der sensiblen Wirklichkeit (Arist. De an. 1
2, 404 a 28 f.) und der intelligiblen Wahrheit der Atome und des Leeren
(Metaph. 111 5, 1009 b 11 f.) scharf unterscheidet; Protagoras ist ja kein
Atomist gewesen, hatte also zu einer solchen Distinktion keinen Grund.
Epikur verwandelt die Antithese Demokrits in einen Ubergang. Da
glaube ich in der Tat auch, dass Epikurs Relation von aic3nocig zu
npOAnyig mit der aristotelischen Relation von aio9noig und éuneipia in

Beziehung steht.

M. Dible: Es wurde uns in eindrucksvoller Weise gezeigt, wie eine
Reihe philosophischer Zetemata, die Aristoteles behandelt hatte, durch



94 DISCUSSION

Epikur sehr viel weitergehend systematisiert wurde. Muss man nicht
aber hinzusetzen, um welchen Preis das geschah? Aristoteles konnte auf
die Frage nach dem freien Entschluss des Menschen als eine Ursache im
Geschehensablauf deshalb keine definitive Antwort geben, weil er
zugleich am Konzept einer verniinftigen, an einem Ziel orientierten
Weltordnung festhalten musste. Indem Epikur den Teil der Natut-
wissenschaft, der auf dieses Konzept fithrte, einfach beiseite liess und der
Welt eine verniinftige Ordnung absprach, konnte er eine in sich schlis-
sige, auf die Faktoren Zufall und Freiheit reduzierte Ursachenlehre
entwerfen. Das spricht fiir die Geschlossenheit, aber nicht unbedingt fur
die intellektuelle Qualitat seiner Lehre.

Das Eindringen wissenschaftlicher Forschung in den Lehrbetrieb der
Hellenistischen Schulen, das ihrer urspriinglichen Zielsetzung zuwider-
lduft, erklart sich wohl aus dem Zwang, sich mit den Konkurrenten
argumentativ auseinandersetzen zu missen. Das gilt vermutlich schon
fir Epikur selbst, wird aber z.B. am Beispiel Chrysipps noch deutli-
cher.

M. Gigon: Ich stimme vollig zu, dass die systematische Geschlossen-
heit der epikureischen Lehre erkauft wird mit der Preisgabe alles dessen,
was bei Aristoteles die offene wissenschaftliche Forschung ausmacht.
Aristoteles will ‘wissen’, weil der Mensch als solcher auf das Wissen
angelegt ist; Epikur ist da Sokratiker, sofern nur dasjenige Wissen
legitim ist, das die FHudaimonia befordert. Der Gegensatz lasst sich
allerdings wohl nicht ganz auf die Annahme einer verniinftigen Welt-
ordnung hier, auf Freiheit und Zufall dort reduzieren. Uberspitzt konnte
man eher sagen, dass bei Aristoteles der Blick auf die Geordnetheit des
supralunaren Raumes die Aussicht auf die Ungeordnetheit des subluna-
ren Bereiches verstellt; wihrend fiir Epikur das Gegenteil gilt. Gemein-
sam ist beiden allerdings (was man nicht Gibersehen wird) die Annahme
einer im begrenzten Felde der biologischen Phinomene teleologisch
sinnvoll wirkenden Physis.

Dass im Ubrigen dort, wo Schulen sich etablieren und einander
Konkurrenz machen, die Auseinandersetzung mit den Konkurrenten
zwangsliufig neben die Frage nach den Sachen tritt und diese gelegent-

lich denaturiert, ist klar.



ZUR PSYCHOLOGIE EPIKURS 05

M. Flashar: Sie haben dargelegt, dass in der Problematik des Ver-
hiltnisses von Bewegendem und Bewegtem, in der Analogie von Kos-
mos und Mensch, von Seele und Korper, von Gott (bezw. Gotter) und
Welt Epikur zu einer grosseren systematischen Geschlossenheit gelangt
ist als Aristoteles. Aber dies hingt auch mit der ganz anderen Struktur
des philosophischen Denkens zusammen, die bei Aristoteles aporetisch
und offen fiir den Diskussionszusammenhang ist. In dem Augenblick,
wo die Lehre von dem einen unbewegten Beweger erreicht ist (Metaph.
A [=XI1] 7), wird diese modifiziert (A 8) in Ricksicht auf die Ergebnisse
der Fachwissenschaft (Eudoxos, Kallippos), wihrend Epikur z.B. bei
seiner Konzeption der anthropomorphen Gotter in den Intermundien
auf keinerlel wissenschaftliche Diskussion seiner Zeit Riicksicht zu neh-

men sich veranlasst sah.

M. Gigon: Dass Epikurs Philosophie dogmatisch ist, diejenige des
Aristoteles dagegen aporetisch offen, ist vollkommen richtig. Da gerit
Epikur paradoxerweise eher in die Nihe des von ihm in den Sachen
selbst erbittert bekdmpften Platon, der seiner tiefsten Intention nach

auch Dogmatiker gewesen ist.

M. Long: 1 fully agree about the very different aims and methods of
Aristotle vis a vis those of Epicurus. However, some qualifications seem
in order. If we match Epicurus’ Letfers and Kuriai Doxai against our
Aristotle, we are not comparing comparables. From fragments of Epi-
curus Iepi pboewg (e.g. Book XXVIII) one gets the impression that he
was extremely concerned in his detailed writings to explore different
aspects of philosophical problems, and to work out his new solutions in
a manner which was by no means narrowly dogmatic or inattentive to
abvious objections.

M. Gigon: Sehr wesentlich ist in der Tat, dass wir bei Epikur zwei
Typen von Schriften genau unterscheiden missen. Auf der einen Seite
stehen die Breefe, die Kyriai Doxai, auch Ilepi 1élovg (nur im Blick auf
diesen Text hat Cicero in De finibus immer wieder behaupten konnen,
Epikurs Lehre sei kinderleicht, ja, allzu leicht zu verstehen, im Gegen-



96 DISCUSSION

satz zur Stoa). Die Fragmente von Ilepi puoewg bezeugen im Gegensatz
dazu ein hochst anspruchsvolles, grosste wissenschaftliche Fxaktheit
anstrebendes Argumentieren. In einem gewissen Umfang kann man die

Relation der aristotelischen Dialoge zu den Pragmatien vergleichen.

M. Bringmann: Sie haben ein eindruckvolles Bild der inneren Ge-
schlossenheit der epikureischen Seelenlehre entworfen und dabei sowohl
Epikurfragmente als auch ‘Epicurea’ herangezogen — etwa Cicero,
Lukrez, Sextus Empiricus. Ich mochte nun fragen, ob Epikurs Schule
sich nicht in hellenistischer Zeit genotigt sah, in der Abwehr von
Angriffen — Neue Akademie-Stoa — die Positionen des Meisters neu zu
durchdenken und neu zu formulieren. Wenn dies aber der Fall sein
sollte: lassen sich gewisse Modifikationen der Lehre des Meisters fest-
stellen? Und falls dies nicht zutreffen sollte: Warum haben die Epikureer
nicht etwas Vergleichbares getan wie die Stoiker, die sich der Kritik der

Schule des Karneades zu erwehren hatten?

M. Gigon: Einzelne Erginzungen der Lehre Epikurs sind in den ihm
nachfolgenden Generationen sicher vorgenommen worden. Dass Epikur
selber schon gegen die Stoa polemisiert hat, ist aus chronologischen
Griinden nicht allzu wahrscheinlich. Da waren die Schiler genétigt, sich
gegen die massiven Angriffe des Kleanthes und Chrysipp zu verteidigen.
Fir die Neue Akademie hingegen war die Stoa der Hauptgegner (vgl.
D.L. 1V 62), und dasselbe wird man auch vom Peripatos annehmen. Es
kommt dazu die nie bestrittene Tatsache, dass fur die Epikureer die
Lehre des Archegeten als die endgtltige und uniiberholbare Wahrheit
galt. Das ergibt sich aus Cicero ebenso wie aus Lukrez. Eine vergleich-
bare Lage stellt sich fir die andern Schulen erst in der Epoche des
philosophischen Klassizismus ein (1.Jhdt. v. Chrt.), wo denn Platon fiir
die Akademie, Aristoteles und Theophrast fur den Peripatos die einzige

und hochste Autoritit werden.

M. Forschner : Epikur bezeichnet es als evident, dass fidovn das Ziel
allen Lebens sei, auch des menschlichen. Und er hat wohl dabei auf

Phinomene hingewiesen.



ZUR PSYCHOLOGIE EPIKURS 97

Gegen diese These ist die Stoa (vor allem in ihrer Oikeiosis-Lehre)
ebenfalls phinomenologisch vorgegangen.

Bei Aristoteles und im Aristotelismus findet sich nicht die Behaup-
tung, die fdovn sei das téhog (sie wird nur als Begleitphinomen, bzw.
Bestandteil des téhog aufgefasst).

Den zentralen gedanklichen Einwand von stoischer und peripateti-
scher Seite gegen Epikurs Telosbestimmung kann man wohl mit der
Formel vom hedonistischen Fehlschluss benennen: aus dem Umstand, dass
das Hrreichen Strebenszielen mit Lust verbunden ist, folgt nicht, dass
(all) unser Streben auf Lust zielt.

Gibt es bei Epikur und im Epikureismus Belege, dass er gegen

diesen Hinwand in irgend einer Form argumentiert hat?

M. Gigon: Die Dinge scheinen mir da doch etwas anders zu liegen.
Fiar Epikur hat wie schon vor ihm fir Aristippos und Eudoxos die
ndovn eine privilegierte Stellung, da angenommen werden darf, dass fir
alle Lebewesen sie es ist, die das Handeln von Anfang an in Gang
bringt.

Die Position des Aristoteles ist, soweit wit sie aus der Nikomachei-
schen Ethik kennen, augenscheinlich mehrerer Deutungen fihig. Man
witd an 11 3, 1104 b 8-16 und X 4, 1174 b 31-33, 1175 a2 15-21 (dazu Cic.
Fin. V 30!) u.a. denken. Eine Eudaimonia ohne fidov1 ist ein Widersinn,
was nattirlich auch fir die Eudaimonia der Theoria gilt (X 7, 1177 a
22-27). Der Unterschied zwischen der Position des Aristoteles, dass die
Theoria unlésbar mit der f1dovi) verbunden ist, und derjenigen Epikurs,
dass die Theoria unentbehrlich ist, um die fdovi zu erlangen (Sent. 12),
ist zu guter Letzt nicht mehr sehr gross.

Anders die Stoa. Da bin ich allerdings z.T. Dirlmeier folgend, der
Meinung, dass die Oikeiosis-Lehre urspringlich nicht in der Stoa
Zenons, sondern in der Ethik Theophrasts (in der, wie Cic. Fin. V 24-70
lehrt, das Prinzip der organischen Entwicklung beherrschend war)
zuhause ist. Da wird das Streben nach fidovn sozusagen neutralisiert
dadurch, dass es in ein Streben nach Selbsterhaltung (mit der giAavtia
als Ausgangspunkt) transformiert wird. Das hat dann die Stoa aufge-

griffen.



98 DISCUSSION

Im Gbrigen hat Epikur auf zwei Ebenen operiert: das elementare
Streben nach fdovn hat fiir ihn wir fiir Aristoteles Evidenz und bedarf
keiner Begriindung. Anders steht es freilich mit der These Senz. 3, die
wie Cicero, Fin. 1 zeigt, eigens begriindet werden musste. Von einem
«hedonistischen Fehlschluss» zu reden scheint mir das Gesamtproblem

etwas zu sehr zu vereinfachen.



	Zur Psychologie Epikurs

