
Zeitschrift: Entretiens sur l'Antiquité classique

Herausgeber: Fondation Hardt pour l'étude de l'Antiquité classique

Band: 32 (1986)

Artikel: Zur Psychologie Epikurs

Autor: Gigon, Olof

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-660780

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-660780
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


III

Olof Gigon

ZUR PSYCHOLOGIE EPIKURS

Die Absicht der folgenden Darlegungen ist eine
doppelte: einmal die innere Kohärenz im Denken Epikurs
sichtbar zu machen und sodann auch zu verfolgen, wie sehr

Epikurs Positionen aus der Auseinandersetzung mit den
Thesen des Protagoras, Demokrits und des Aristoteles
herauswachsen. Unser Umgang mit der griechischen
Philosophie ist ja immer noch gestört durch den von der Antike
selbst geschaffenen und geförderten Aberglauben, dass mit
Sokrates etwas radikal Neues begonnen habe und dass mit
dem Tode des Aristoteles die Epoche der griechischen
Philosophie, die wir (noch) ernst zu nehmen hätten, zu
Ende gegangen sei. So gilt es zu beachten, dass Sokrates

zwar etwas Neues gesetzt hat, dass aber seine Leistung
durch diejenige der Sophistik längst vorbereitet war, und
dass auf der anderen Seite Epikur wie Zenon aus guten
Gründen über Piaton und Aristoteles hinausgeschritten
sind um womöglich diejenigen Fragen zu beantworten, die
die Früheren augenscheinlich nicht hatten bewältigen können.

Je mehr man sich mit Epikurs Denken beschäftigt,
desto eindrucksvoller zeigt sich die Geschlossenheit seines

ganzen Systems. Ich möchte hier nur zwei Momente vor-



68 OLOF GIGON

wegnehmend skizzieren. Das eine ist die unerbittliche
Konzentration aller Einzelheiten auf das Eine Telos des

Philosophierens und des Lebens. Was dies bedeutet, ist von
antiken wie modernen Intepreten nicht immer begriffen
worden. So will Sent. 10 nichts anderes sagen als dass im
Prinzip jedes nur denkbare Verhalten gerechtfertigt ist,
wenn und soweit es als ein rcpcx; xö xskog dazu beiträgt, das

Telos, das wir summarisch f|5ovf| nennen dürfen, zu erreichen.

Ergänzend treten dazu Sent. 6 und 7, die feststellen,
dass eine politische Aktivität als apxcov und ßaaiksü«; dann
gerechtfertigt ist, wenn sie dazu verhilft, das Telos zu
erreichen; wann und inwieweit das möglich ist, ist eine
zweite Frage. Grundsätzlich gilt, dass schlechthin Alles
legitim ist, was dem Telos näher zu bringen vermag.

Umgekehrt geben Sent. 11 und 12 zu verstehen, dass

Alles, was nicht dem Erreichen des Telos dient, gleichgültig
ist. Die Befassung mit der Naturphilosophie ist nur

sinnvoll, soweit sie uns dem Telos näher zu bringen fähig
ist (diesen Vorbehalt mag man sokratisch nennen); dass sie

faktisch unentbehrlich ist, um uns dem Telos näher zu
bringen, ist Epikurs antisokratische Überzeugung.

Das zweite Moment ist der erstaunliche Parallelismus
der fundamentalen Positionen in der praktischen und in der
theoretischen Philosophie. Ausgangspunkt aller Praxis ist
die unmittelbar von jedem Lebewesen erfahrene Hedone.
Sie ist als solche immer und überall ein ctya96v. Ausgangspunkt

aller Theoria ist die unmittelbar von jedem Lebewesen

erfahrene Wahrnehmung des hier und jetzt vorhandenen

Gegenstandes. Diese Wahrnehmung ist unbedingt und
unfehlbar ein dkri&eq.

Beides ist evident als ein Geschehen im gegenwärtigen
Augenblick. Der Begriff der Evidenz (svctpysta) ist ein
entscheidender, und zwar, um dies gleich anzumerken, bei

Epikur wie schon zuvor bei Aristoteles; zu Epikur s. das



ZUR PSYCHOLOGIE EPIKURS 69

Glossarium Epicureum H. Useners s.v.-, zu Aristoteles muss
hier der Hinweis auf den letzten Satz der Vita Marciana

genügen. Es kommt indessen alles darauf an, über das

punktuelle Geschehen im gegenwärtigen Augenblick hin-
auszugelangen, und zwar in zwei Richtungen: einmal von
der Evidenz, in der jedes Lebewesen sich aufhält, zum
Paradoxon, das nur dem Menschen zugänglich ist, und
sodann vom punktuellen Hier und Jetzt zum Kontinuum
in Zeit und Raum.

Die im gegenwärtigen Augenblick in Bewegung
setzende Hedone ist zwar der Ausgangspunkt, aber nicht
der Endpunkt aller Praxis. Denn vom Endpunkt, vom
Telos ist zweierlei zu fordern: es muss erreichbar, dem
Menschen prinzipiell verfügbar sein, und es muss (dies ist
noch ein fernes eleatisches Erbe) ein Zustand der vollkommenen

Ruhe, nicht der unaufhörlichen Bewegung sein.

Damit gelangen wir zu dem Telos, von dem Sent. 3 spricht
(vgl. etwa Cic. Fin. I 37); die Beseitigung alles Schmerzenden

und Bekümmernden. Dieses Telos hat den Charakter
des Paradoxon; Karneades hat es sehr wohl begriffen,
wenn er in seiner Polemik, die Cicero in Fin. II benutzt,
immer wieder hervorhebt, dass Epikur gegen alle Vernunft
und gegen den Sprachgebrauch unter Hedone zwei völlig
verschiedene, ja entgegengesetzte Zustände versteht.

Der 'Positivitäf der Hedone im landläufigen Sinne
steht die 'Negativität' der Hedone in Sent. 3 gegenüber.
Was Karneades nicht beachtet, ist, dass diese Negativität
ihren eminenten Sinn hat, wenn man sie von der Stellung
des Menschen in der Welt her, so wie sie Epikur versteht,
interpretiert. In einer Welt, die so unvollkommen ist, dass

sie sich nur mit Mühe und für eine begrenzte Zeit zu
erhalten vermag, kann der Mensch gar nicht mehr erreichen

als den Zustand der Freiheit von Schmerz und Kummer.

Mehr zu erhoffen ist nicht möglich wenn man nicht
jener Rhetorik verfallen will, die die Epikureer wie die



7° OLOF GIGON

Peripatetiker an der Stoa verachtet haben; doch von diesem
Zustand lässt sich erhoffen, dass er verwirklicht werden
kann.

Die Theoria beginnt mit der unfehlbaren Wahrnehmung

des Hier und Jetzt sich Zeigenden, das immer wieder
ein anderes und in jedem Augenblick unfehlbar wahr wirklich

ist. Der Endpunkt jedoch ist das Wissen vom
unveränderlich Seienden der Atome und des Leeren. Sie sind
die fundamentale Wirklichkeit, die paradoxerweise gerade
nicht wahrnehmbar ist. Epikur insistiert auf diesem
Moment noch über Demokrit hinaus, wenn er erklärt, die
Atome könnten nicht, wie Demokrit behauptet hatte, jede
beliebige Grösse haben; denn dann müssten Atome existieren,

die für uns als Atome wahrnehmbar würden. Doch
dies ist radikal ausgeschlossen (Ep. ad Hdt. 55). Vom
Wahrnehmbaren muss alles Erkennen ausgehen und beim
niemals Wahrnehmbaren, rein Denkbaren muss alles
Erkennen enden.

Über dieses Paradoxon gelangen wir nicht hinaus. Das
wahrhaft Wirkliche ist für uns weder wahrnehmbar noch
als solches evident, sondern nur den Schlussfolgerungen
des Denkens zugänglich.

Angemerkt sei, dass das eigentümliche und wichtige
Fragment Demokrits Vorsokr. 68 B 125, über das wir noch
später zu reden haben werden, schon auf das Paradoxon
hinweist: Wahrhaft seiend sind nur die Atome und das

Leere, das wir nicht wahrnehmen; 'süss' und 'sauer' werden

als seiend bezeichnet nur auf Grund eines Vertrages
und Herkommens, der das Wahrnehmbare als Seiendes

gelten lässt, obschon es Seiendes nicht ist. Umgekehrt
jedoch vermöchte das Denken niemals zum Seienden der
Atome und des Leeren zu gelangen, wenn es nicht vom
Wahrnehmbaren als seinem unanfechtbaren Ausgangspunkt

ausgehen könnte.



ZUR PSYCHOLOGIE EPIKURS 71

Das Hier und Jetzt des fj56 und des <xÄ/ri9s<; ist also das

erste. Doch für Epikur kommt es nun darauf an, zum
Kontinuum in Zeit und Raum zu gelangen.

Was das f)5ü des Augenblicks angeht, so ist es aus dem
Kontinuum der Zeit nicht herauszulösen. Jedes Jetzt hat
ein Vorher und Nachher. Es unterscheidet den Menschen
fundamental vom Tiere, dass er in den drei Dimensionen
der Gegenwart, Vergangenheit und Zukunft lebt. Es
konstituiert ihn, dass er die Erinnerung an das Vergangene und
die Erwartung der Zukunft hat, und nicht nur dies: das

Ganze der drei Dimensionen überschauend weiss er, woher
das gegenwärtige f|86 kommt und wohin es führt.

Nun ist es vor allem gegen Piaton eine wesentliche
These, dass zwar das gegenwärtige f|8£> schlechthin ein
dyctSöv ist, dass aber die Voraussetzung dieses Gegenwärtigen

nicht auch ein <xya96v zu sein braucht, sondern ayctOöv

oder KctKÖv, Lust oder Schmerz sein kann; desgleichen ist
die Folge des gegenwärtigen dyaSöv keineswegs immer ein
äyaööv, sondern bald Lust, bald Schmerz.

Dazu kommt endlich, dass Lust und Schmerz kommensurabel

sind und gegen einander verrechnet werden können.

Damit gelangen wir zu jener |xetpr|TiKfi tsxvti, die der
platonische Protag. 3 5 2 a - 3 5 7 e vorführt (und uns bewusst
im unklaren darüber lässt, von wem sie konstruiert wurde)
und die Epikur übernommen hat (Cic. Fin. I 32-33), natürlich

von demselben Autor, den auch Piaton in seinem

Dialoge benutzt hat.
Für uns ist hier nur zweierlei wichtig. Mit dieser

Techne gelangen wir über den Kompetenzbereich der

Wahrnehmung hinaus zu einer anderen Instanz;
ausschliesslich das Denken ist fähig, das Kalkül zwischen

gegenwärtiger und künftiger Lust und ihr gegenüberstehendem

Schmerz durchzuführen. Ausserdem befindet sich
hier die Quelle aller existenziellen Fehlentscheidungen.
Man vergreift sich im Kalkül, indem man entweder nur mit



72 OLOF GIGON

der gegenwärtigen Lust und dem gegenwärtigen Schmerz
rechnet oder das Gegenwärtige mit dem Künftigen falsch
verrechnet.

Was auf der anderen Seite das dKr) &eg des Augenblicks
angeht, so ist es aus dem Kontinuum des Raumes nicht
auslösbar. Der wahrgenommene Gegenstand kann in einer
kalkulierbar grösseren oder geringeren Distanz vom
Beobachter liegen. Zum Wahrnehmen des augenblicklich
Gegenwärtigen (das als solches wahr bleibt) muss ergänzend

ein Denken dazu treten, das die räumliche Distanz mit
einkalkuliert und so zu einem im Kontinuum des Raumes
konsolidierten Wissen zu gelangen vermag. Gleichzeitig
liegt da die Fehlerquelle im Felde des Wissens. Alles, was
der populäre Sprachgebrauch Sinnestäuschung zu nennen
pflegt, lässt sich auf eine fehlende oder unzureichende
Berücksichtigung der räumlichen Distanz zurückführen.
Das geht aus dem grundlegenden Bericht bei Sextus, Adv.
math. VII Adv. log. I) 211-216, mit den Stichworten
87U|iapTÜpr)cri<; und ccvTipapri)pr|cn<;, klar hervor. So zeigt es

sich, dass der Aufbau des ethischen Telos mit demjenigen
der theoretischen Erkenntnis bemerkenswert parallel
läuft.

Doch nun ist etwas näher auf die epikureische Erkenntnislehre

einzutreten. Ich bemerkte schon, dass der
Ausgangspunkt für Epikur wie für Demokrit und Aristoteles
die unmittelbare Wahrnehmung ist, jene Wahrnehmung,
die Parmenides aus dem Bereich der Aletheia ausgeschlossen

und in denjenigen der Doxa verwiesen hat.
Die hier und jetzt stattfindende Wahrnehmung ist als

solche weder kommunizierbar noch sprachlich formulierbar.

Doch bei diesem Befund kann man nicht stehen bleiben,

— hat auch der geschichtliche Kratylos nicht stehen
bleiben können, wenn er, wie eine in mehreren Brechungen
vorliegende Erzählung will (Arist. Metaph. I 6, 987 a 32 -
b 1; D.L. III 5-8), Lehrer Piatons gewesen ist. Wie er sich



ZUR PSYCHOLOGIE EPIKURS 73

zurechtgefunden hat, wissen wir nicht. Was für uns fassbar
und wichtig ist, sind die Theoreme des Protagoras, Demo-
krits, des Aristoteles und Epikurs selber.

Was Protagoras betrifft, so gehe ich davon aus (was an
anderer Stelle dargelegt werden soll), dass Piaton im Theaet.

152 a- 172 b und 177 c- 183 c, mit der nötigen Sorgfalt
interpretiert, die Lehre des Protagoras in ihren Hauptzügen
zuverlässig wiedergibt; es wird ja ausdrücklich die Voraussetzung

gemacht, dass Sokrates wie Theaitetos das Buch
des Protagoras gründlich kennen, und Piaton rechnet mit
Lesern des Dialoges, die es auch kennen. Für Protagoras ist
wahr, was sich mir hier und jetzt zeigt. Diese Wahrnehmungen

sind mit einander strikte inkommensurabel, weshalb

denn auch das Argument der TtepixpoTrri, das nach
Sextus, Adv. math. VII Adv. log. I) 389, zuerst Demo-
krit, dann Piaton (im Theaet. 171 a-c plus 179 b, doch wohl
aus Demokrit übernommen) gegen Protagoras eingewandt
haben, daneben trifft.

Dies gilt nicht nur von isolierten Sinnesqualitäten,
sondern auch von Ganzheiten (bemerkenswert Theaet. 157 b 9
das Wort cDpoiapa, bei Piaton nur an dieser Stelle, bei

Epikur ein viel verwendeter terminus technicus, also Zitat aus

Protagoras) und nicht bloss vom 'Wahren', sondern auch

vom 'Gerechten'. Für Protagoras ist gerecht das, was sich
einer Gruppe hier und jetzt als gerecht zeigt. So lange
es sich als ein solches zeigt, ist es gerecht; und zeigt es

sich nicht mehr als gerecht, so ist es nicht mehr gerecht.
Die Wendungen, die 167 c 4-7, dann 172 b 2-6, endlich
177 c 7 - d 2 auftreten, erinnern deutlich an Epikur Sent. 3 8

und erlauben die Folgerung, dass wir auch da eine These
und teilweise den Wortlaut des Protagoras vor uns
haben.

Protagoras hat indessen mit der Tatsache rechnen müssen,

dass eine solche These jede Kommunikation unmöglich

macht. Wenn nur das wahr und gerecht ist, was sich



74 OLOF GIGON

mir hier und jetzt als solches zeigt, dann fällt nicht allein
jede Verständigung zwischen mir und anderen Menschen
darüber, was wahr und gerecht ist, dahin, sondern auch
jede Möglichkeit, dass der Eine den Anderen zu belehren

vermag. Und da gerade Protagoras als Sophist den
Anspruch erhoben hat, Lehrer zu sein, musste er auf irgendeine

Weise diesen Anspruch legitimieren. Das geschieht in
166 d - 167 c, und ich denke, dass Piaton auch da die Lehre
des Protagoras leidlich korrekt wiedergegeben hat.

Was sich dem Einzelnen als wahr oder gerecht zeigt, ist
eines. Doch was für den Menschen als Lebewesen zuträglich

oder schädlich ist, ist etwas anderes. Da gibt es Realitäten,

die der eine kennt, der andere nicht, und über die der
eine als Fachmann den anderen zu belehren vermag. Der
Arzt hat ein Sonderstatut, das mit demjenigen des
Landwirtes verglichen wird, der weiss, wie er seine Pflanzen
zu pflegen hat; der Vergleich ist im platonischen Kontext
(167 b 6 - c 2) so unerwartet, dass man ihn gerne Protagoras

selber zuschreiben möchte. Überspitzt gesagt steht bei

Protagoras der unabsehbaren 'Beliebigkeit' im Felde des

Wahren und Gerechten die Geordnetheit im Felde des für
die Erhaltung des Lebens Zuträglichen gegenüber. Dieser
Gegensatz erinnert nicht zufällig an die Zweiteilung der
Welt bei Fpikur (angedeutet schon bei Demokrit), wie eine
Zone des aüxö^axov von einer anderen Zone unterschieden
wird, in der eine teleologisch arbeitende Physis herrscht.

Demokrit hat die These des Protagoras, dass wahr ist,
was sich mir hier und jetzt zeigt, zu widerlegen gesucht.
Für ihn ist das, was sich im vorübergehenden Augenblick
zeigt, gerade nicht das Wahre und Seiende. Das bestätigt
zunächst Sextus Adv. math. VII Adv. log. I) 369, wonach
für Demokrit alles, was sich zeigt unwahr ist, während auf
der Gegenseite für Protagoras und Epikur alles, was sich
zeigt, wahr ist. Da hätte also Epikur über Demokrit
hinweg auf Protagoras zurückgegriffen.



ZUR PSYCHOLOGIE EPIKURS 75

Aristoteles freilich macht Schwierigkeiten: Metaph.
III 8, 1012 a 31-33 stellt zwei Thesen einander gegenüber,
ohne Namen beizugeben. Für die eine ist nichts wahr (was
nach III 5, 1009 b 11-12 Demokrit ist), nach der anderen
alles, was nach III 4, 1006 a 9-15 Protagoras gehört. Stimmt
diese Zuteilung, so hat Sextus sie einfach übernommen und
durch Epikur ergänzt. Es entsteht jedoch eine Komplikation

dadurch, dass nach De an. I 2, 404 a 28-29, gerade
Demokrit behauptet haben soll, alles, was sich zeigt, sei

wahr.
Wir kommen über den Widerspruch nur hinweg, wenn

wir annehmen, Demokrit habe in charakteristischer
Abwandlung der Doktrin des Parmenides eine Wahrheit auf
der Ebene der Aletheia und eine andere Wahrheit auf
derjenigen der Doxa von einander unterschieden.

Wahr auf der ersten Ebene sind nur die Atome und das

Leere: das allein wahrhaft Seiende und paradoxerweise das

dem Denken des Menschen Unzugänglichste; ihre Wahrheit

ist so 'in der Tiefe', dass wir zweifeln können, ob sie

überhaupt existiert, oder so verborgen, dass wir sie nie
erreichen können.

Die Atome verbinden sich zu immer anderen
Kombinationen. Diese Kombinationen allein sind für uns
wahrnehmbar, wie schon Protagoras gelehrt hatte. Doch Demokrit

bringt eine wesentliche Korrektur an. Wenn sich mir
hier und jetzt 'Süsses' zeigt, so ist das für Protagoras
gleichzeitig das sich Zeigende und auch das Seiende; für
Demokrit ist es bloss ein sich Zeigendes, da seiend nur die
Atome sind, die Protagoras nicht kennt. Festen Boden
gewinnt Protagoras, wie wir sahen, nur im Bereich des

Zuträglichen. Demokrit geht einen anderen Weg. Er arbeitet

mit dem Gegensatz Physis-Nomos, der sich an der
Interpretation kultureller und politischer Phänomene
herausgebildet hatte. Die Sprache ist Nomos als das, was sie

faktisch ist; und so ist auch der Vorgang, durch den



76 OLOF GIGON

zahlreiche Erscheinungen, die unter einander unabsehbar
verschieden sind und doch Ähnlichkeiten aufweisen (von
der Kategorie des Ähnlichen als einer «diskret teleologischen»

Kategorie Demokrits habe ich kurz anderswo
gesprochen : Proceedings of the ist International Congress on

Democritus [Xanthi 1984], I 233 ff.), zu konstanten Grössen
zusammengefasst werden, Nomos. Dieser Nomos hat also

seine eigene, durch Konvention konstituierte Wahrheit. Sie

reicht bei Demokrit gerade aus, um trotz Vorsokr. 68 B 125

sowohl ein System der Farben (Vorsokr. 68 A 135, 73-78)
wie auch ein solches der Geschmäcke (Vorsokr. 68 A 135,
65-67) zu entwerfen; dieses zweite System hat bekanntlich

Aristoteles in De an. II 10, 422 b 10-14 stillschweigend
übernommen.

Für Aristoteles genügt in unserem Zusammenhang
mehr oder weniger der Hinweis auf Metaph. I 1, 980 a

27-981 a 7. Er geht von Protagoras aus, sofern auch er die
einzelne punktuelle Wahrnehmung als unfehlbar setzt.
Dann aber nimmt er wie Demokrit die Kategorie der
Ähnlichkeit in Anspruch und gelangt damit zu einer
scheinbar tadellos kohärenten Abfolge: Viele ähnliche
Wahrnehmungsdata ergeben eine Empeiria und viele Em-
peiriai gestatten den Sprung vom statistisch festgestellten
Allgemeinen zum eidetisch geforderten Allgemeinen der
konstanten Form und des konstanten 'Naturgesetzes'. Was
an dem hier und jetzt mir sich Zeigenden das Einmalige
und immer wieder Andere ist (von dem Protagoras
ausgegangen und bei dem er geblieben war), wird einfach
vernachlässigt.

Und nun Epikur. Für ihn wie für Protagoras und
Aristoteles ist zunächst die einzelne Wahrnehmung
schlechthin unfehlbar. Er scheint nach fr. 288 Usener
Demokrits Satz Vorsokr. 68 B 125 und dessen Begriff des

Nomos ausdrücklich abgelehnt zu haben. Es ist nicht bloss



ZUR PSYCHOLOGIE EPIKURS 77

111^ I rucbnis der Abmachung unter den Menschen, dass

w lr den \\ ein bald süss, bald sauer nennen, sondern er ist
wirklich bald dies, bald jenes. Denn fürs erste stehen die
Atomformen in einer spezifischen Relation zu den
wahrnehmbaren Qualitäten. Die Atome sind in sich qualitätslos,
doch haben sie die verschiedensten geometrischen Formen,
runde und eckige, sind mit vielen oder wenigen Ecken,
Spitzen, Stacheln und Haken ausgestattet. Der Modellfall
sind die winzig kleinen, vollkommen runden und darum
unendlich beweglichen Atome, die in ihrer Massierung das

Organ der Vernunft konstituieren. Sie sind so klein, dass

sie auch als Masse niemals wahrnehmbar werden, und
verfügen gleichzeitig über jene unendliche Beweglichkeit, die
erfahrungsgemäss das menschliche Denken charakterisiert.
In Ansätzen ist diese These schon bei Demokrit vorbereitet,

doch erst Epikur scheint sie systematisch ausgebaut zu
haben. Weiterhin ist alles wahr, was sich dem Einzelnen
hier und jetzt so und in einem anderen Augenblick anders

zeigt. Denn m jedem wahrnehmbaren Gegenstand finden
sich Atome der verschiedensten Art; sie sind in unaufhörlicher

Bewegung, und so tritt bald diese, bald jene Art in
den Vordergrund. Es kommt dazu, dass die Atomgruppen
durch Kanäle m den Körper des Wahrnehmenden eindringen,

und diese Kanäle werden ihrerseits bald weiter, bald

enger und lassen bald diese, bald jene Atomgruppen
passieren. Dass der Wein bald süss, bald sauer schmeckt und
wir ihn so oder anders nennen, ist also m den Sachen selbst
begründet und nicht bloss, wie Demokrit behauptete,
Ergebnis eines Nomos (s. vor allem Plut. Adv.Col. 3-7,
1108 F- 1110 D). Unverkennbar hat sich Epikur da durch
Anaxagoras anregen lassen, etwa wenn er von der TtcAom^la
der Atome in jedem Gegenstande spricht. Insofern mag
denn auch die Nachricht zutreffen, dass er unter den
früheren Philosophen Anaxagoras besonders geschätzt habe

(fr. 240 Usener).



78 OLOF GIGON

Von der Aitiologie des Irrtums vor allem im Bereich
des Sehens haben wir schon gesprochen. Er ergibt sich
dann, wenn die räumliche Distanz zwischen dem
Wahrnehmungsgegenstand und dem Wahrnehmungsorgan nicht
zureichend einkalkuliert wird (so wie die ethische Fehlleistung

durch die Vernachlässigung des Kalküls der Folgen
der gegenwärtigen Entscheidung zustande kommt).

Bei Aristoteles gibt es Vergleichbares. Auch bei ihm
spielt die räumliche Distanz eine wesentliche Rolle, und
wenn er darauf beharrt, dass, gegen den Augenschein, bei
allen fünf Organen (auch bei Schmecken und Tasten) die

Wahrnehmung durch ein Medium hindurch erfolgt {De an.

II ii, 423 b 7-8 u.a.), so meint er zunächst zwar etwas
anderes als Epikur im Sinne hat; doch das epikureische
Theorem, wie es Sextus Adv. math. VII Adv. log. I)
211-216 vorführt, lässt sich mühelos in den Entwurf des

Aristoteles einzeichnen.
Die Lehre von der Seele ist bei Epikur wie schon in

Aristoteles De an. (dessen nahezu chaotischer Zustand an
dieser Stelle nicht näher diskutiert werden soll) von zwei
Problemen beherrscht: Von der Frage nach der Beziehung
zwischen Seele und Körper und von der Frage nach der
Einheitlichkeit oder Vielheitlichkeit der Seele selbst.

Dass die Seele vom Körper verschieden und zugleich
ein Teil des Körpers ist wie die Hand oder das Herz, ist die
Formel Epikurs, durch die er die aristotelische Formel
ersetzt, derzufolge der Körper das Instrument der Seele ist
derart, dass weder der Körper ohne die Seele, noch die
Seele ohne den Körper aktionsfähig sind; ein Teil der Seele

hat bei Aristoteles ein Sonderstatut, derjenige nämlich, den
er in der Regel «Nous» nennt. Doch darüber, ob dieser
Teil ohne den Körper aktionsfähig ist oder nicht, hat sich
Aristoteles nie endgültig geäussert; es war ihm wohl klar,
dass jede der beiden möglichen Antworten unabsehbare
und höchst beunruhigende Konsequenzen nach sich zog.



ZUR PSYCHOLOGIE EPIKURS 79

Bei Aristoteles ist die Leistung der Seele vor allem die,
dass sie den Körper in Bewegung setzt, und zwar so, dass

sie selber unbewegt ist. Als unbewegte bewegt sie den

Körper. Das Modell ist evidentermassen die Relation des

Unbewegten Bewegers zum ewigen bewegten Kosmos.
Was aber im Falle des Kosmos sinnvoll ist, wie Metaph.
XI 7, 1072 a 21 - b 1 zeigt, führt im Falle der menschlichen
Seele zu den grössten Komplikationen, die weder durch De
an. I 3, 406 b 24-25 noch durch I 4, 408 a 34 - b 18

überwunden werden. Aristoteles polemisiert gegen Piaton
und Demokrit, die beide die Bewegung des Körpers so

erklären, dass die Bewegung der Seele einfach an den

Körper weitergeleitet wird. Doch gerade De an. lässt uns
begreifen, dass Epikur wie auch die Stoa seine Lösung des

Problems als unbefriedigend verworfen haben.

E,s kommt dazu, dass Aristoteles zwei Forderungen
erhebt, die er als erster formuliert zu haben erklärt. Einmal
geht er von einem System der Seelen aus, das auch Pflanzen
und Tiere einschliesst. Es beginnt bei der allen Lebewesen
gemeinsamen vegetativen Seele und endet bei dem, was
Aristoteles in der Regel «Dianoia» nennt; und zwar ist es

bis zur Dianoia hinaus ein kumulatives System. Der
Mensch hat nicht nur seine ihm eigentümliche Seele,
sondern auch diejenige der Pflanze und des Tieres. Nur der auf
die unbewegt seienden Dinge hin ausgerichtete «Nous» ist
aus dieser Kumulation ausgeschlossen; das ergibt sich
eindeutig etwa in De an. II 1, 413 a 6-7; II 2, 413 b 24-32 u.a.
Die Frage ist indessen berechtigt, warum die Kumulation
gerade zwischen Dianoia und Nous abgebrochen werden
muss. Man versteht wiederum, dass Epikur diesen gesamten

Aufbau verworfen hat, höchst wahrscheinlich, wie ihm
der Abbruch der Kumulation als unzulässige Willkür
erschien. Die Seele des Menschen ist zwar auch für ihn von
derjenigen des Tieres verschieden, doch sucht er beiden in



8o OLOF GIGON

einem prinzipiell homogenen System ihren Platz
zuzuweisen.

Eine zweite Forderung des Aristoteles ist die, dass die
Seele auf den Körper abgestimmt sein muss, wie er dies I 3,

407 b 13-26 in scharfer Polemik gegen die Pythagoreer
erklärt: ist der Körper das Instrument der Seele, so muss er
auch so beschaffen sein, dass er als Instrument tauglich ist.
Dieses Argument hat nun Epikur in aller Form aufgenommen

und es gegen die kugelgestaltigen Weltgötter Piatons
eingesetzt (zu denen später die Gottheit der Stoa dazu

tritt): Wenn wir schon annehmen, dass das Denken der
Gottheit mit demjenigen des Menschen wesensähnlich ist,
so muss gefolgert werden, dass die Gottheit eines Körpers
bedarf, der ihr ebenso als Instrument dient wie dem
menschlichen Denken sein Körper. Natürlich ist der Körper
der Gottheit von anderer Beschaffenheit als der unsrige;
und die Gegner haben nicht gezögert, über die
QuasiKörperlichkeit der Götter Epikurs zu spotten. Was dabei
übersehen wird, ist, dass Aristoteles selber im Aufbau seines

Kosmos mit einer Zone rechnet, die mit einem Körper
erfüllt ist, der gemessen an der Körperlichkeit der uns
erfahrbaren vier Elemente auch nur einen Quasi-Körper
besitzt. Denn wie soll man einen Körper nennen, der wie
der Aither, von dem De caelo spricht, weder leicht noch
schwer ist, also fundamentale Eigenschaften der uns erfahrbaren

Körperlichkeit nicht besitzt? Für uns das wichtigere
ist, dass es Epikur auf diesem Wege gelingt, den Anthro-
pomorphismus der Götter seiner griechischen Religion
(vgl. dazu von weitem fr. 226 Usener) philosophisch zu
begründen. Dass bei Aristoteles die Rechnung nicht
aufgeht, weil bei ihm der Nous ein Teil der Seele ist, der, wie
schon bemerkt, gerade nicht auf den Körper abgestimmt
und gerade nicht auf ihn als Instrument angewiesen ist (also
grundsätzlich in der Tat in jeden beliebigen Körper eingehen

könnte), sei hier nur am Rande vermerkt.



ZUR PSYCHOLOGIE EPIKURS 8 I

Was endlich die Teile der Seele angeht, so ist Aristoteles

fürs erste hin und her gerissen zwischen einem Aufbau,
der nur den Menschen angeht (man wird an das in De an.
bewusst zurückgedrängte Schema der vier Teile denken,
das der Psychologie der Nik. Ethik zugrundehegt) und der
Einbeziehung von Pflanzen und Tieren, die zu einer
nirgends eindeutig fixierten Vielzahl von Seelen führt; in
III 8, 432 a 23 fragt er zwar ausdrücklich nach der Zahl der
Seelenteile, die sich damit ergeben, doch diese Zahl wird
nirgends genannt. Sie muss wie die Zahl der Tugenden,
von der EN III 5, 1115 a 5 flüchtig spricht, in einem
älteren systematischen Entwurf ausdrücklich gewähnt
gewesen, dann aber im Zuge der Auflösung des Systematischen

ins Aporetische argumentieren, das die Pragmatien
weithin kennzeichnet, untergegangen sein. Wir wissen
nicht mehr, mit wie vielen Seelenteilen Aristoteles zu guter
Letzt gerechnet hat. Wir sehen auch nicht klar, wie er die
Teile als Teile verstanden hat: Wie weit darf von Teilen
gesprochen werden, ohne dass damit die Einheitlichkeit der
Seele im ganzen in Gefahr gerät?

Epikur hat alle diese Probleme gekannt, nicht dass ihm
De an., so wie wir es lesen, vorgelegen hätte, wohl aber,
dass ihm die Gesamtheit der in De an. verhandelten
Probleme bekannt gewesen sein muss, in welcher Form auch
immer dies geschehen ist. Jedenfalls hatte er nicht nur
Zugang zu den sogenannten Jugenddialogen des Aristoteles.

Aristoteles beginnt bekanntlich seine Doxographie mit
der Unterscheidung zweier Leistungen der Seele: hier dem
Wahrnehmen und Erkennen, dort der Bewegung des

Körpers; er unterscheidet zwar vier Arten von Bewegung (I 3,

406 a 12 ff.), nennt aber als wichtigste absonderlicherweise
gerade nicht diejenige, die sämtlichen Lebewesen ohne
Ausnahme zukommt, nämlich Wachstum und
Dahinschwinden, sondern die Ortsbewegung, über die nicht ein-



82 OLOF GIGON

mal alle Tiere verfügen, wohl aber der Mensch und (dies ist
'unterirdisch' wohl das entscheidende Moment) die
Lebewesen im supralunaren Räume; denn die einzige Bewegung,

an der auch die Gestirne teilhaben, ist eben die
Ortsbewegung.

Für Epikur kommt es nur auf den Menschen an und bei
diesem zunächst auf das Phänomen des Lebens und Sterbens

schlechthin (das in De an. weitestgehend ausgeklammert

ist). Lebendigkeit aber wird an zwei Dingen
wahrnehmbar, an der Lebenswärme und an der Atmung. Dies
ergibt für ihn zwei im Biologischen verankerte Seelenteile:
das Warme (dass für Epikur die Atome, aus denen sich das

Denken konstituiert, gerade nicht aus Feuer sind, wie bei

Demokrit, der hier noch ganz unter dem Einfluss des

Parmenides steht, sei ausdrücklich hervorgehoben) und
dazu das Pneuma, das eingeatmet wird und kalt ist, also

temperierend auf das Warme einwirkt (bei Aristoteles kann
man da De an. II 8, 420 b 20-21 vergleichen). Interessant ist
nun, dass Epikur bei einem weiteren Schritt einen Einwand
des Aristoteles gegen Demokrit berücksichtigt zu haben
scheint. Dieser hatte betont, dass man nicht nur nach der
Ursache der Bewegung des Körpers, sondern auch der
Ursache der Ruhe zu fragen habe (I 3, 406 a 22-24). Das
Problem als solches ist ein sonderbares. Denn für Aristoteles

ist zunächst einmal wie für Demokrit der gesamte
Kosmos in ununterbrochener Bewegung; unbewegt sind
bei Aristoteles nur der oberste Unbewegte Beweger und die

unbewegte Seele des Menschen. In dieses System zeichnet
sich sozusagen sekundär eine Alternanz von Bewegung und
Ruhe ein, unverzichtbar für die Lebewesen und den
Menschen ins besondere (vgl. EN VII 14, 1154 b 20-31; X 6,

1176 b 34-35).
Von dieser Überlegung ausgehend schliesst Epikur an

die zwei schon genannten Seelenteile einen dritten an, ein

Prinzip der Ruhe, das er «Aer» nennt. Damit haben wir



ZUR PSYCHOLOGIE EPIKURS 83

drei Seelenteile, alle drei biologischen Phänomenen
zugeordnet und bestimmten Elementen der äusseren Welt
entsprechend.

Doch die Leistungen zunächst des Wahrnehmens, dann
die des in der Praxis wie in der Theorie kalkulierenden
Denkens gehören nicht hieher. Ein vierter Seelenteil muss

angenommen werden, von den drei übrigen strikte
abgetrennt und keinem der Elemente in der äusseren Welt
entsprechend. Es liegt ein «Chorismos» vor, an anderer
Stelle als bei Aristoteles, und dennoch dem aristotelischen
«Chorismos» nicht unverwandt.

Dieser vierte Teil hat keinen eigenen Namen, ganz
einfach, weil (sozusagen sprachtheoretisch gesehen) alle

verfügbaren Namen auf erfahrbare Realitäten in der äusseren

Welt verweisen. Das ist die Doktrin, die uns vor allem
in fr. 314 und 315 Usener, sowie Lucr. III 231-257 vor-
liegt.

Nun gibt es schon bei Aristoteles ein entsprechendes
Theorem, nicht leicht fassbar, vor allem, weil es (aristotelisch

gesprochen) in die Kompetenz mehrerer verschiedener

Disziplinen fällt, also in der Kosmologie, in der
Psychologie, in der Erkenntnislehre und in der Ethik immer
nur unter einem begrenzten Aspekt behandelt werden
kann; ganz abgesehen davon, dass wir es hier in eminenter
Weise mit einer Doktrin zu tun haben, die auch in den

Dialogen mehr als einmal zur Sprache gekommen sein

muss.
Neben den vier erfahrbaren Elementen nimmt Aristoteles

ein fünftes an, dessen Benennung bekanntlich
merkwürdig schwankt. Aristoteles kann es «Aither» nennen,
den «Kreiskörper», den «ersten Körper», während die

doxographische Tradition fast ausschliesslich vom «fünften
Körper» spricht (zum einzelnen s. Paul Moraux, «Quinta
essentia», in RE XXIV 1 [1963], 1171-1263; 1430-32). Ich
betone dies, weil ich nicht recht einsehe, mit welchem



S4 OLOF GIGON

Rechte die bei Cicero Tusc. I 22; 41; 65-66 und unabhängig
davon bei Clem. Rom. Recogn. VIII 15 vorliegende Mitteilung,

dass Aristoteles diese fünfte Natur, wie dann Epikur,
aKarovö(iaaTOV genannt habe, verworfen werden kann. Wer
im Namen des einheitlichen Systems die Mitteilungen Cice-
ros Angaben als Missverstandnisse od. dgl. abschiebt, ver-
gisst, dass wir ja schliesslich seit W. Jaeger dazu verpflichtet

sind, damit zu rechnen, dass einerseits m den Dialogen
Theoreme vorkamen, die nicht m die Pragmatien übernommen

wurden und andererseits die Pragmatien, also die
Arbeitspapiere des Aristoteles m der Zeit unmittelbar nach
seinem Tode eine andere Gestalt gehabt haben können als

sie in ihrer endgültigen Redaktion durch Andronikos von
Rhodos erhalten haben.

Man wird eher umgekehrt argumentieren, dass die
Koinzidenz zwischen Cicero Tusc. I 22 und den genannten
Berichten über Epikur im Begriffe des aKaiovoiiaaTov so

eigentümlich ist, dass sie unmöglich einem blossen Zufall
oder Irrtum zugeschrieben werden kann. Man sieht m
keiner Weise, wer ein Interesse daran gehabt haben konnte,
gerade m diesem Punkte Epikur an Aristoteles oder
Aristoteles an Epikur zu binden.

Bis bleibt also dabei, dass Epikur kühn, aber seinem
sonstigen Verhältnis zu Aristoteles entsprechend einen
aristotelischen Terminus aufgenommen und m sein System
eingebaut hat.

Eine besondere Beachtung verdient sodann Lucr. III
288-322. Es hat einen ausgezeichneten systematischen Sinn,
wenn die drei biologisch fundierten Seelenteile auch drei
Temperamente der Tiere konstituieren: Das Warme kehrt
im hitzigen Temperament des Löwen wieder, das kalte
Pneuma m der Ängstlichkeit des Hirsches, der ruhige
«Aer» im ausgeglichenen Gemüt des Rindes. Da haben wir
zunächst eine Dreiheit, die unverkennbar mit dem bekannten

aristotelischen Schema Hyperbole-Elleipsis-Meson zu-



ZUR PSYCHOLOGIE EPIKURS 85

sammenhangt. Unter den m der Liste EN II 7 aufgeführten
Triaden kommen mehrere der epikureischen Trias nahe,
ohne sich ganz mit ihr zu decken.

Wichtiger ist, dass auch der Mensch diese drei
Temperamente besitzt und insofern dem Tiere nahe steht. Er hat
)edoch auch den vierten Seelenteil, der dem Tiere nicht
zukommt. Dieser vermag die drei tierartigen Teile zwar
nicht ganz, aber doch soweit zu verdrangen, dass es dem
Menschen gelingt, mit diesem seinem vierten Teil «ein der
Gotter würdiges Leben zu fuhren» (Lucr. III 322). Er hat
diesen Teil mit den Gottern gemeinsam, und das Leben der
Gotter ist das Paradeigma, an dem er sein eigenes Leben
orientieren soll.

Zu betonen ist immerhin an dieser Stelle, dass die vier
Teile ein unauflösbares Ganzes darstellen. Keiner der Teile

vermag fur sich allem zu existieren, obschon der Satz gilt,
dass das Lebewesen im Ganzen Verstummelungen und
Verletzungen an den drei Teilen, die biologisch die
Lebendigkeit des Lebendigen ausmachen, leichter ertragt als eine
Gefahrdung des vierten Teiles, der als Phronesis, Logos
und Nous das Ganze regiert. So sind denn auch die Atome,
aus denen das Warme, das Pneuma und der Aer bestehen,
über den ganzen Korper hm verteilt, wahrend der vierte
Teil semen Sitz im Herzen hat (Lucr. III 136-160; bei
Aristoteles musste einmal die Funktion des Herzens im
gesamten Entwurf der Psychologie verfolgt werden, was
hier nicht geschehen kann). Dennoch bleibt das Ganze eine

einzige Natur. Restlos transparent wird freilich das

Gleichgewicht zwischen Vielheitlichkeit und Einheitlichkeit der
Seele nicht; doch das ist es auch bei Aristoteles nicht.

Es ist angemessen, zum Schluss zu fragen, worm das

der Gotter würdige Leben, das die Leistung des vierten
Seelenteiles ist, besteht. Ich beginne mit einem Moment,
das Epikur selber besonders wichtig war, das aber auch

eine Verbindung zu Aristoteles herstellt.



86 OLOF GIGON

Es ist bekannt, dass Aristoteles in der Ethik den
Bereich des Eros mit grösstem Misstrauen angerührt,
denjenigen der Philia aber umso höher geschätzt und ausführlich

behandelt hat. Eine Eudaimonia ohne Philia ist für ihn
unvorstellbar {EN VIII i, 115 5 a 5-6; IX 9, 1169 b

16-22).
Epikurs These ist grundsätzlich dieselbe; nur zieht er

daraus die Konsequenz, dass auch die Eudaimonia der
Götter nicht ohne Philia bestehen kann, und zwar nicht
ohne jene vollkommene Philia wie sie nur unter Lebewesen

möglich ist, die einander an Vollkommenheit ebenbürtig
sind. Dies führt zwingend zur Annahme einer Vielheit von
Göttern, die in ewiger Geselligkeit beisammen sind. So

gelingt es Epikur in einem zweiten entscheidenden Punkte
die Tradition griechischer Religion gegen ihre Kritiker von
Xenophanes an philosophisch zu restituieren, nicht nur den

Anthropomorphismus, sondern auch den Polytheismus.
Denn wenn schon der Mensch der Gottheit ähnlich sein

soll, bzw. die einzige Leistung der Gottheit für den
Menschen darin besteht, das Paradeigma der Eudaimonia zu
sein, dann wird diese Gottheit zu ihrer Vernunft hinzu
auch das Instrument der Körperlichkeit besitzen und an
ihrer Eudaimonia auch befreundete Götter teilnehmen
lassen.

Auf die Welt und die Welten wirken die epikureischen
Götter nicht ein. Darin sind sie die unmittelbaren Erben
des aristotelischen Unbewegten Bewegers; der überaus
bezeichnende Unterschied ist, dass der Unbewegte Beweger
als der sich selbst Denkende bei sich selbst verharrt,
während die epikureischen Götter als die ihrer unzerstörbaren

Eudaimonia sich Freuenden bei sich selbst
verweilen.

Man hat immer wieder gegen Epikur geltend gemacht,
dass seine Götter sozusagen nur bedingt unvergänglich
sind. Im strengsten Sinne ewig sind ja nur die Atome und



ZUR PSYCHOLOGIE EPIKURS 87

das Leere, und die Götter sind nichts als Atomkompositionen
besonderer Art. Dies ist natürlich richtig. Diese Götter

sind geworden und dann ewig; man ist versucht, für einmal
an Piaton zu denken, dessen Kosmos auch geworden und
dann ewig ist.

Wichtiger scheint mir indessen Folgendes zu sein. Die
epikureische Gottheit kann unter dem Gesichtspunkt der

Physik (als Atomkomplex) wie unter demjenigen der Ethik
(als Inbegriff der Eudaimonia) betrachtet werden, und diese

beiden Gesichtspunkte lassen sich nicht leicht vereinigen.
Doch genau dasselbe gilt auch von der Gottheit des

Aristoteles. Der Unbewegte Beweger hat seinen Platz in einer
kosmologisch-physikalischen Konstruktion. Die Gottheit,
die in alle Ewigkeit diejenige Eudaimonia besitzt, die wir
nur in seltenen Augenblicken zu gelangen vermögen
(.Metaph. XI 7, 1072 b 14-15 und 24-26), ist eine lebendige
Person; und das Denken vermag nur durch einen
halsbrecherischen Sprung vom physikalischen Prinzip zur Person

zu gelangen, bei Aristoteles wie bei allen späteren
Theologen.

Die Philia unter Göttern und Menschen hat bei Epikur
allerdings einen Sinn, den sie bei Aristoteles nicht hat. Bei
diesem ist sie im Aufbau der politischen Gemeinschaft das

neben der Gerechtigkeit unentbehrliche Moment. Bei Epikur

ersetzt (scharf formuliert) die private Gemeinschaft der
Freunde, die sich zusammengetan haben, die politische
Gemeinschaft der Bürger, die in der Öffentlichkeit tätig
sind. Die epikureische Philia wie die Hedone signalisieren
einen Auszug aus dem öffentlichen in das private Wirken.

Dies besagt nicht, wie ich eingangs betonte, dass die

politische Aktivität völlig verworfen wird. Sie ist vielmehr
gerechtfertigt, wenn sie sich als ein Weg zum Telos
des menschlichen Daseins auszuweisen vermag. Das sagen
Sent. 6 und 7. Es dürfte allerdings Epikurs Uberzeugung



88 OLOF GIGON

gewesen sein, dass sie sich nur in äusserst seltenen Fallen so

auszuweisen fähig ist, den Eros wird er, nebenbei gesagt,
ahnlich beurteilt haben, man darf an die Briefstelle
erinnern, die sich im epikureischen Sent. Vat. 51 erhalten
hat.

Der Freund wird bereit sein, sein Leben dem Freunde
zu opfern. An diese These mag man den Satz anknüpfen,
den die Gegner F,pikurs immer als eine unbegreifliche
Inkonsequenz angegriffen haben: Der vollkommene
Mensch wird selbst dann die Eudaimonia besitzen, wenn
er im ehernen Stier des Phalans zu Tode gebraten wird
(fr. 601 Usener). Der Platoniker wurde da auf den Sokrates
des Gorgias verweisen und darauf rechnen, dass in einem
anderen Leben der notwendige Ausgleich erfolgen wird.
Fur Epikur ist dieser Weg nicht gangbar. Er greift auf das

Theorem zurück, dessen Bedeutung schon eingangs
hervorgehoben wurde. Es zeichnet den Menschen aus, dass er
nicht wie das Tier an den gegenwartigen Augenblick
gebunden ist, sondern sich an Vergangenes erinnert, Künftiges

erwartet. Der vollkommene Mensch wird auch im
Stier des Phalaris heiter sein, weil er sich (wie es Epikur
selber an seinem Todestag getan hat) an die vergangene
Zeit erinnert, die er lustvoll verbracht hat. Diese Erinnerung

ist es, die die Gegenwart aufwiegt. Ihr entspricht die

Erwartung, scharfer gefasst, die Hoffnung Es ist
bedenkenswert, dass derselbe Philosoph, der über die Unvoll-
kommenheit der Welt schonungslos geurteilt hat, mit der
Hoffnung so ernsthaft umgegangen ist wie kaum ein Grieche

sonst. Sent. 16 ist dafür, so diskret und behutsam auch
formuliert wird, ein eindrucklicher Beleg.

Vorausgegangen ist auch da zu einem gewissen Teile
Aristoteles. Ich denke dabei weniger an die Diskussion nepi
Tt>xt|<; in EN I 9-11, 1100 a 1 — 1101 b9 (die eine sorgfaltigere

Interpretation verdiente als ihr bisher, zum mindesten

in den grossen Kommentaren, zuteil geworden ist)



ZUR PSYCHOLOGIE EPIKURS 89

als an die Bemerkungen in der Untersuchung über die
cpGauxla, IX 4, 1166 a 24-26 und 1166 b 13-17: die

Erinnerung und die Erwartung des cntooSaToc; treten da der

Erinnerung und Erwartung des poxTnpöc; gegenüber.
Hier hat auch die vielumstrittene Doktrin von Sent. 34,

3 5 ihren Platz. Der Ungerechte, der gegen die Abmachung
tmsp xoß |ifi ßAAnxeiv 4 ß^äirxECT&ai, ohne die keine Gemeinschaft

existieren kann, gehandelt hat (dass die Formel von
Sent. 33 schon auf die Sophistik zurückgehen muss, lehrt
Aristoteles Pol. III 9, 1280 a 34 - b 5), wird nur Schmerzendes

und Bekümmerndes erwarten dürfen; und eben
diese schlimmen Erwartungen sind seine eigentliche Strafe.
Das Problem, das da im Hintergrund steht, kennt auch
Piaton: Wenn die Gerechtigkeit die soziale Tugend par
excellence ist und die Gesellschaft selbstverständlich immer
bereit sein wird, gerechtes Handeln (oder doch den Schein
des gerechten Handelns) zu honorieren, wie kann man es

da vermeiden, dass der Einzelne gerecht handelt, nicht der
Sache, sondern des Honorares wegen? Piaton versucht das

Problem auf eine nicht unbedenkliche Weise zu überspielen
(wie das geschieht, ist hier nicht zu erörtern); Epikur stellt
sich dem Problem und spricht von den schlimmen
Erwartungen, die sich an die ungerechte Tat heften, als von
einem Zustand, der als solcher den Zugang zum Telos des

Lebens hoffnungslos versperrt {Sent. 17, auch Cic. Fin. I
50-53, obschon da die rücksichtslose Verkürzung eines
ausführlicheren und nuancierteren Textes manches verun-
klärt hat).

Im Umgang mit den Göttern gibt es weder Erinnerung
noch Erwartung. Denn wir haben weder von ihnen etwas
empfangen, woran wir uns zu erinnern hätten, noch sollen
wir etwas von ihnen erhoffen (oder befürchten). Das letzte
Wort ist jedoch damit nicht gesagt. Der vierte unserer
Seelenteile ist dadurch ausgezeichnet, dass er Eindrücke
von den Göttern aufzunehmen fähig ist. Diese Eindrücke



9° OLOF GIGON

verschaffen als solche nur die Gewissheit, dass es Wesen

gibt, die die vollkommene Eudaimonia besitzen und
unvergänglich sind. Mehr brauchen wir von ihnen streng genommen

nicht zu wissen. Denn dieses Wissen genügt, damit
wir ihnen gegenüber die richtige Haltung einnehmen. Es
ist die Haltung der Verehrung, da es sich schickt, das

Vollkommene zu verehren, einfach weil es vollkommen ist
(Cic. Nat. deor. I 45). Es gehört zu den absonderlichsten
Phänomenen des hellenistischen Philosophierens, dass,

wenn wir Cicero folgen, weder die Stoa noch (wie wir
annehmen müssen) die Akademie und der Peripatos diese

Haltung begriffen zu haben scheinen. Sie versteifen sich
auf die These, dass eine Beziehung zwischen Mensch und
Gottheit nur auf einer sozusagen geschäftlichen Basis sinnvoll

ist: Wir bitten die Gottheit um ihre Gaben, die Gottheit

gewährt sie und wir revanchieren uns mit Gegengaben.
Epikur hat, auf psychologische Erwägungen gestützt
archaische Formen griechischer Religion in seine Philosophie

hineingenommen, den Anthropomorphismus und den
Polytheismus. Doch in der Sache der Beziehung zwischen
dem Menschen und der Gottheit hat gerade er als einziger
nicht archaisch gedacht und das primitive «do ut des», das

dem Stoiker bei Cicero so wichtig ist, nicht angenommen.

Man möchte gerne vermuten, dass neben der systematischen

Kohärenz auch diese Haltung den Göttern gegenüber

eines der Momente war, die der epikureischen Lehre
ihren ungeheuren Erfolg verschafft haben, jenen Erfolg,
den etwa Cicero (oder Ciceros griechischer Gewährsmann)
in Fin. II 49 nur mit dem grössten Bedauern zu registrieren
vermag.



ZUR PSYCHOLOGIE EPIKURS

DISCUSSION

M. Couloubaritsis: Vous avez raison de relever chez Epicure l'exis-

tence d'un dKaxovopctcrxov qui seralt la condition physique de la con-

naissance intellective. II reste neanmoms le probleme de la nature de

cette 'qualite' qui domine un ensemble de fonctions. Car, si Ton tient

compte de paralleles historiques, chez les Grecs, l'absence de denomination

(dvcbvupov) n'exclut pas une elucidation de la chose. Par ailleurs, la

plupart des philosophes qui envisagent l'intellect d'une fagon materielle

lui attribuent une nature precise, comme par exemple Anaxagore (xpfipa

identique ä lui-meme), Democrite (atomes spheriques), Anstote (un

Sxepov CTtöpa qui serait un element analogue ä l'element astral et dvsu

ß>.r|i;, c'est-ä-dire sans Substrat — et non, comme on dit souvent,
im-materiel). Quelle est cette 'nature' pour la perspective epicurienne?
A-t-elle quelque chose ä voir avec les atomes spheriques de Democrite?

M. Gigon: D'une part, le dKCtxovopaaxov est compose, comme les

autres parties de 1'äme, d'atomes spheriques; d'autre part, les atomes qui
constituent le mca-tovopcicrtov ne sont precisement pas du feu comme
chez Democrite. Le terme doit etre pns dans son sens strict; on ne peut
dire des atomes du dKaxovopaorov que ceci; c'est qu'ils n'ont aucune

qualite sensible; et pour autant que tous les övöpaxa se rapportent ä des

qualites sensibles, ils n'ont pas non plus de övopa. En effet, la

doctrine d'Anstote concernant le sxepov awpa est tres proche de celle

d'Epicure.

MmeDecleva Caisgt: Lei ha accennato all'mizio della sua esposizione

all'importanza dell'opera di Protagora, le cui lmee essenziali possono
essere ricostruite grazie al Teeteto di Platone.

Personalmente credo che non sia sempre agevole distmguere ciö che

spetta a Protagora — a parte naturalmente alcune frasi dove e chiaro che

Platone sta citando — da ciö che e nelaborazione platonica del materiale



92 DISCUSSION

protagoreo alio scopo non solo dl confutarlo, ma anche, e soprattutto, di

penenire alle proprie personall conclusioni (e questo specialmente nella

cosidetta Apologia) Mi chiedo tuttavia se Epicuro, oltre ad avere cono-
scenza diretta dell'Aletbeia di Protagora, e su questo punto concordo

pienamente con Lei, non avesse anche letto ll Teeteto, recuperando e

valorizzando positivamente le implicazioni che Platone scorgeva in

Protagora, e che, per parte sua, rifiutava in modo deciso Credo che ll Teeteto

sia stato sin dal suo appanre un dialogo molto importante per la filosofla
ellenistica.

M Gigon: Je suis entierement d'accord' ll faut etre extremement

prudent en degageant la doctrine de Protagoras du Theetete de Platon

(mais la chance de trouver quelque chose de substantiel est plus grande

cjue pour le Protagoras). D'accord aussi concernant l'importance tres

grande du Theetete pour toute la philosophic de l'hellemsme. Qu'Epicure
n'ait pas seulement connu le livre de Protagoras lui-meme, mais aussi le

dialogue de Platon, est parfaitement vraisemblable.

M. Long: Your account of Epicurus, with which I sympathize,

assumes his careful reflection on a wide range of Aristotelian theses

F H Sandbach has recently challenged the current tendency to presume
that Hellenistic philosophers knew or were interested in Aristotle's
technical writings (Aristotle and the Stoics, Cambridge Philological Society,

suppl vol. 1985). In the light of his negative arguments, it seems we
have to consider each possible instance of Aristotelian influence point by

point. Would you agree that Aristotle's account of pleasure m E7V VII is

so close to the Epicurean position (e.g. 1154 b 27-28, f|5ovf) gä?Aov sv

fipspigi £<rriv q tv Ktvr|asi) that a completely independent development of
the latter is scarcely credible?

More generally, if Epicurus developed much of his philosophy as a

critical and sometimes positive reaction to Aristotle, why is his manner

of indicating this so indirect? He, and Zeno of Citium, were quite open
about their hostility to Plato.

M. Gigon. Ich bin uberzeugt, dass Epikur die Pragmatien des

Aristoteles gekannt hat, wenn auch nicht in der Form, in der wir sie heute



ZUR PSYCHOLOGIE EPIKURS 93

lesen. Das gilt vor allem fur die Lehre von der f|8ovf| {EN VII) Im

übrigen scheint es so zu sein, dass Epikur seine philosophischen Gegner

nur in den Briefen personlich und grob angegriffen hat, wahrend die

Lehrschriften sich zumeist auf allgemeine Andeutungen beschranken

(vgl. D.L. X 26). Dass dabei sein Verhältnis zu Piaton (dessen Lehre

vom äyallöv m rispi teXoik; bösartig ironisiert wird) ein vollständig
anderes war als dasjenige zu Aristoteles, scheint mir klar zu sein (in der

Stoa ist es genau umgekehrt).

M. Kidd: May I ask you a question on theory of knowledge'' In
Plato's Theaetetus sensations and perception for Protagoras are infallible
but not true. Whether this is Plato or Protagoras is, of course, arguable.

But Aristotle in De an. I 2, 404 a 28 f., says that for Democritus to yap
diXriSsi; slvai to ipaivopevov. This appears however to be contradicted m

Metaph. Ill 5, 1009 b 11 f Nevertheless, the De anima passage must
reflect a view of the time, and in the end became a key sentence for the

whole of Hellenistic philosophy. A problem for Epicurus was the

passage on from 'the here and now', and presumably here jipcArm/n;

played a key role. Does this have any connection with the Aristotelian
advance from perception to Jpitsipla?

M. Gigon: Ich bin nur teilweise einverstanden. Fur Protagoras im
Theaitetos scheint mir m der Tat das (paivöpevov hier und jetzt sowohl

unfehlbar wie auch das einzig Seiende-Wahre zu sein, wahrend der

Atomist Demoknt zwischen der sensiblen Wirklichkeit (Anst. De an. I
2, 404 a 28 f.) und der intelligiblen Wahrheit der Atome und des Leeren

{Metaph. III 5, 1009 b 11 f.) scharf unterscheidet; Protagoras ist ja kein

Atomist gewesen, hatte also zu einer solchen Distinktion keinen Grund

Epikur verwandelt die Antithese Demokrits in einen Ubergang Da

glaube ich in der Tat auch, dass Epikurs Relation von ai'aSrjCTK; zu

7tp6A.rjv)/iq mit der aristotelischen Relation von aiaSrjau; und Spiteipla in
Beziehung steht.

M Dthle: Es wurde uns in eindrucksvoller Weise gezeigt, wie eine

Reihe philosophischer Zetemata, die Aristoteles behandelt hatte, durch



94 DISCUSSION

Epikur sehr viel weitergehend systematisiert wurde Muss man nicht
aber hinzusetzen, um welchen Preis das geschah? Aristoteles konnte auf
die Frage nach dem freien Entschluss des Menschen als eine Ursache im
Geschehensablauf deshalb keine definitive Antwort geben, weil er

zugleich am Konzept einer vernunftigen, an einem Ziel orientierten

Weltordnung festhalten musste. Indem Epikur den Teil der

Naturwissenschaft, der auf dieses Konzept führte, einfach beiseite liess und der

Welt eine vernunftige Ordnung absprach, konnte er eine m sich schlussige,

auf die Faktoren Zufall und Freiheit reduzierte Ursachenlehre

entwerfen Das spricht fur die Geschlossenheit, aber nicht unbedingt fur
die intellektuelle Qualltat seiner Lehre.

Das Eindringen wissenschaftlicher Forschung m den Lehrbetrieb der

Hellenistischen Schulen, das ihrer ursprünglichen Zielsetzung zuwiderlauft,

erklart sich wohl aus dem Zwang, sich mit den Konkurrenten

argumentativ auseinandersetzen zu müssen. Das gilt vermutlich schon

fur F,pikur selbst, wird aber z.B am Beispiel Chrysipps noch deutlicher

M Gigon Ich stimme völlig zu, dass die systematische Geschlossenheit

der epikureischen Lehre erkauft wird mit der Preisgabe alles dessen,

was bei Aristoteles die offene wissenschaftliche Forschung ausmacht

Aristoteles will 'wissen', weil der Mensch als solcher auf das Wissen

angelegt ist, Epikur ist da Sokratiker, sofern nur dasjenige Wissen

legitim ist, das die Eudaimoma befordert Der Gegensatz lasst sich

allerdings wohl nicht ganz auf die Annahme einer vernunftigen
Weltordnung hier, auf Freiheit und Zufall dort reduzieren Uberspitzt konnte

man eher sagen, dass bei Aristoteles der Blick auf die Geordnetheit des

supralunaren Raumes die Aussicht auf die Ungeordnetheit des subluna-

ren Bereiches verstellt, wahrend fur Epikur das Gegenteil gilt. Gemeinsam

ist beiden allerdings (was man nicht ubersehen wird) die Annahme

einer im begrenzten Felde der biologischen Phänomene teleologisch
sinnvoll wirkenden Physis.

Dass im übrigen dort, wo Schulen sich etablieren und einander

Konkurrenz machen, die Auseinandersetzung mit den Konkurrenten

zwangsläufig neben die Frage nach den Sachen tritt und diese gelegentlich

denaturiert, ist klar



ZUR PSYCHOLOGIE EPIKURS 95

M. Flasbar: Sie haben dargelegt, dass in der Problematik des

Verhältnisses von Bewegendem und Bewegtem, in der Analogie von Kosmos

und Mensch, von Seele und Korper, von Gott (bezw. Gotter) und

Welt F.pikur zu einer grösseren systematischen Geschlossenheit gelangt
ist als Aristoteles. Aber dies hängt auch mit der ganz anderen Struktur
des philosophischen Denkens zusammen, die bei Aristoteles aporetisch
und offen fur den Diskussionszusammenhang ist. In dem Augenblick,
wo die Lehre von dem einen unbewegten Beweger erreicht ist (Metaph.

A [ XI] 7), wird diese modifiziert (A 8) in Rucksicht auf die Ergebnisse
der Fachwissenschaft (Eudoxos, Kallippos), während Epikur z.B. bei

seiner Konzeption der anthropomorphen Gotter in den Intermundien

auf keinerlei wissenschaftliche Diskussion seiner Zeit Rucksicht zu nehmen

sich veranlasst sah.

M. Gigon: Dass Epikurs Philosophie dogmatisch ist, diejenige des

Aristoteles dagegen aporetisch offen, ist vollkommen richtig. Da gerät

Epikur paradoxerweise eher in die Nahe des von ihm in den Sachen

selbst erbittert bekämpften Piaton, der seiner tiefsten Intention nach

auch Dogmatiker gewesen ist.

M. Long: I fully agree about the very different aims and methods of
Aristotle vis a vis those of Epicurus. However, some qualifications seem

in order. If we match Epicurus' Letters and Kuriai Doxai against our
Aristotle, we are not comparing comparables. From fragments of
Epicurus Ilepi cpuoeox; (e.g. Book XXVIII) one gets the impression that he

was extremely concerned in his detailed writings to explore different

aspects of philosophical problems, and to work out his new solutions in
a manner which was by no means narrowly dogmatic or inattentive to
abvious objections.

M. Gigon: Sehr wesentlich ist in der Tat, dass wir bei Epikur zwei

Typen von Schriften genau unterscheiden müssen. Auf der einen Seite

stehen die Briefe, die Kyriat Doxat, auch Flepi tsA.ou<; (nur im Blick auf
diesen Text hat Cicero m De fmtbus immer wieder behaupten können,

Epikurs Lehre sei kinderleicht, ja, allzu leicht zu verstehen, im Gegen-



9 6 DISCUSSION

satz zur Stoa). Die Fragmente von Ilepi (pücrscoi; bezeugen im Gegensatz

dazu ein höchst anspruchsvolles, grösste wissenschaftliche Exaktheit

anstrebendes Argumentieren. In einem gewissen Umfang kann man die

Relation der aristotelischen Dialoge zu den Pragmatien vergleichen.

M. Bringmann: Sie haben ein eindruckvolles Bild der inneren
Geschlossenheit der epikureischen Seelenlehre entworfen und dabei sowohl

Epikurfragmente als auch 'Epicurea' herangezogen — etwa Cicero,

Lukrez, Sextus Empiricus. Ich möchte nun fragen, ob Epikurs Schule

sich nicht in hellenistischer Zeit genötigt sah, in der Abwehr von

Angriffen — Neue Akademie-Stoa — die Positionen des Meisters neu zu

durchdenken und neu zu formulieren. Wenn dies aber der Fall sein

sollte: lassen sich gewisse Modifikationen der Lehre des Meisters

feststellen? Und falls dies nicht zutreffen sollte: Warum haben die Epikureer
nicht etwas Vergleichbares getan wie die Stoiker, die sich der Kritik der

Schule des Karneades zu erwehren hatten?

M. Gigon: Einzelne Ergänzungen der Lehre Epikurs sind m den ihm

nachfolgenden Generationen sicher vorgenommen worden. Dass Epikur
selber schon gegen die Stoa polemisiert hat, ist aus chronologischen
Gründen nicht allzu wahrscheinlich. Da waren die Schuler genötigt, sich

gegen die massiven Angriffe des Kleanthes und Chrysipp zu verteidigen.
Fur die Neue Akademie hingegen war die Stoa der Hauptgegner (vgl.
D.L. IV 6z), und dasselbe wird man auch vom Penpatos annehmen. Es

kommt dazu die nie bestrittene Tatsache, dass fur die Epikureer die

Lehre des Archegeten als die endgültige und unuberholbare Wahrheit

galt. Das ergibt sich aus Cicero ebenso wie aus Lukrez. Eine vergleichbare

Lage stellt sich fur die andern Schulen erst in der Epoche des

philosophischen Klassizismus ein (i.Jhdt. v. Chr.), wo denn Piaton fur
die Akademie, Aristoteles und Theophrast fur den Penpatos die einzige
und höchste Autorität werden.

M. Forschner: Epikur bezeichnet es als evident, dass f|8ovf] das Ziel

allen Lebens sei, auch des menschlichen. Und er hat wohl dabei auf

Phänomene hingewiesen.



ZUR PSYCHOLOGIE EPIKURS 97

Gegen diese These ist die Stoa (vor allem m ihrer Oikeiosis-Lehre)
ebenfalls phänomenologisch vorgegangen.

Bei Aristoteles und im Anstotelismus findet sich nicht die Behauptung,

che r|8ovf| sei das xzXoq (sie wird nur als Begleitphanomen, bzw.

Bestandteil des teXoi; aufgefasst).

Den zentralen gedanklichen Einwand von stoischer und peripateti-
scher Seite gegen Epikurs Telosbestimmung kann man wohl mit der

Formel vom hedonistischen Fehlschluss benennen: aus dem Umstand, dass

das Erreichen Strebenszielen mit Lust verbunden ist, folgt nicht, dass

(all) unser Streben auf Lust zielt.

Gibt es bei F.pikur und im Epikureismus Belege, dass er gegen
diesen Einwand in irgend einer Form argumentiert hat?

M. Gigon: Die Dinge scheinen mir da doch etwas anders zu liegen.
Fur F.pikur hat wie schon vor ihm fur Aristippos und Eudoxos die

f|8ovf] eine privilegierte Stellung, da angenommen werden darf, dass fur
alle Lebewesen sie es ist, die das Handeln von Anfang an in Gang

bringt.
Die Position des Aristoteles ist, soweit wir sie aus der Nikomachei-

schen hthik kennen, augenscheinlich mehrerer Deutungen fähig. Man

wird an 11 3, 1104 b B-16 und X 4, 1174 b 31-33, 117; a 1 ;-zi (dazu Cic.

Fin. V 30') u.a. denken. Eine Eudaimoma ohne fjSovf] ist ein Widersinn,

was naturlich auch fur die Eudaimoma der Theoria gilt (X 7, 1177 a

22-27). Der Unterschied zwischen der Position des Aristoteles, dass die

Theoria unlösbar mit der f|8ovf] verbunden ist, und derjenigen Epikurs,
dass die Theoria unentbehrlich ist, um die TjSovf) zu erlangen {Sent. 12),

ist zu guter Letzt nicht mehr sehr gross.
Anders die Stoa. Da bin ich allerdings z.T. Dirlmeier folgend, der

Meinung, dass die Oikeiosis-Lehre ursprünglich nicht in der Stoa

Zenons, sondern in der Ethik Theophrasts (in der, wie Cic. Fin. V 24-70

lehrt, das Prinzip der organischen Entwicklung beherrschend war)
zuhause ist. Da wird das Streben nach f|5ovfj sozusagen neutralisiert

dadurch, dass es in ein Streben nach Selbsterhaltung (mit der (piAcnma

als Ausgangspunkt) transformiert wird. Das hat dann die Stoa

aufgegriffen.



98 DISCUSSION

Im übrigen hat Kpikur auf zwei Ebenen operiert: das elementare

Streben nach f)8ovfi hat für ihn wir für Aristoteles Evidenz und bedarf

keiner Begründung. Anders steht es freilich mit der These Sent. 3, die

wie Cicero, ttn. I zeigt, eigens begründet werden musste. Von einem

«hedonistischen Fehlschluss» zu reden scheint mir das Gesamtproblem
etwas zu sehr zu vereinfachen.


	Zur Psychologie Epikurs

