
Zeitschrift: Entretiens sur l'Antiquité classique

Herausgeber: Fondation Hardt pour l'étude de l'Antiquité classique

Band: 32 (1986)

Artikel: Geschichte und Psychologie bei Poseidonios

Autor: Bringmann, Klaus

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-660779

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-660779
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


II

Klaus Bringmann

GESCHICHTE UND PSYCHOLOGIE
BEI POSEIDONIOS

Was der Historiker Poseidonios seinem Vorgänger
Polybios voraushat, ist «die durchgängige Verknüpfung des

politischen Geschehens mit den sozialen Zuständen und
mit der menschlichen Psychologie...». So hat K. v. Fritz
das Besondere des Poseidonischen Geschichtswerks
gekennzeichnet h Ohne Zweifel ist mit dieser knappen
Formulierung Wesentliches erfasst, und K. v. Fritz hat selber,
neben vielen anderen, ausgezeichnete Beobachtungen
beigesteuert, die sein Urteil über den Historiker Poseidonios
stützen 2. Allenfalls liesse sich einwenden, dass die Katego-

1 K v. Fritz, «Poseidonios als Historiker», in Utstoriographta Antiqua. Commentation?

s Lovamenses in honorem W. Peremans (Leuven 1977), 183.

2 Vgl. den in Anm. 1 genannten Aufsatz (S 163 ff.); von den zahlreichen übrigen
Würdigungen des Historikers Poseidonios nenne ich nur: K. Reinhardt,
Poseidonios (München 1921), 19 ff.; ders., «Poseidonios von Apameia», in RE XXII 1

(1953), 630 ff. und 822-24, ders., «Philosophy and History among the Greeks», in
G & R S S. 1 (1954), 82 ff., F. Jacoby, in PGrHist 87, II C: Kommentar (1926),

154 ff., O. Gigon, «Der Historiker Poseidonios», m Festgabe H. v. Greyer£ (Bern
1967), 83 ff. ders., Studien t(iir antiken Philosophie (Berlin/New York 1972),

242 ff., H. Strasburger, Die Wesensbestimmung der Geschichte durch die antike

Geschichtsschreibung (Wiesbaden 31975), ders., «Poseidonios on Problems of the
Roman F.mpire», in JRS j 5 (1965), 40 ff.; ders., «Komik und Satire in der

griechischen Geschichtsschreibung», m Festgabe P Kirn (Berlin 1961), 38 ff. (alle
Beitrage sind wieder abgedruckt in Studien %ur Alten Geschichte, hrsg. von



30 KLAUS BRINGMANN

rie «menschliches Handeln» der Poseidonischen
Geschichtsauffassung besser gerecht würde als der Begriff des

«politischen Geschehens».
Die Frage, die noch nicht hinreichend geklärt zu sein

scheint, ist folgende: welches das spezifische Verhältnis ist,
in dem die drei Faktoren: menschliches Handeln — soziale
Zustände — menschliche Psychologie zueinander stehen.
Ich meine, dass die Schlüsselrolle der Psychologie
zukommt, genauer: der Lehre des Poseidonios von den
Affekten. Historische Analyse war für Poseidonios, wie
sich zeigen wird, letzten Endes psychologische
Ursachenforschung oder, anders gewendet, Sitten und Bräuche der

Völker, soziale Zustände und Ereignisgeschichte sind das

weite Feld, auf dem sich menschliches Verhalten und
Fehlverhalten studieren liessen. Dieses Studium wiederum war
ohne das richtige Verständnis der Bedeutung und der Ursachen

der Affekte überhaupt nicht möglich.
Das aber bedeutet: Der Historiker Poseidonios ist ohne

den Psychologen und Anthropologen nicht zu verstehen,
und die angemessene Interpretation seines Geschichtswerks
setzt die Kenntnis seiner Ethik und speziell seiner Psychologie

voraus. Es ist meine Absicht, dies an ausgewählten
Beispielen zu demonstrieren, und ich kann nur hoffen, dass

meine bescheidene Kompetenz in philosophicis den Versuch
nicht von vornherein zum Scheitern verurteilt3. Zuvor
muss ich jedoch wenigstens kurz zu der Frage Stellung
nehmen, auf welche Texte sich eine Interpretation des

Poseidonischen Geschichtswerks eigentlich stützen kann.

W. Schmitthenner und R. Zofpffel, Ii [Hildesheim 1982], der Aufsatz aiu
JRS 55 [1965] in der deutschen Originalfassung). Das Buch von J. Malitz, Du
Historien des Poseidonios, Zetemata 79 (München 1983) ist nützlich wegen de 1

sorgfaltigen Präsentation des Materials.
1 Hilfreich waren mir in dieser Hinsicht: I. G. Kidd, «Posidomus on Emotions»,
in Problems m Stoicism, ed. by A.A.Long (London 1971), 200 ff. sowie det

Erlauterungsband der Fragmentsammlung von W. Theiler, Poseidonios, D/t
l ragmente, II, Texte und Kommentare 10, 2 (Berlin/New York 1982).



GESCHICHTE UND PSYCHOLOGIE BEI POSEIDONIOS }I

Bekanntlich ist das Geschichtswerk als ganzes verloren.
Was wir besitzen, sind mehr oder weniger wörtliche Zitate
sowie die nichtwörtliche Wiedergabe einzelner Stellen
durch antike Autoren. Dies sind die Fragmente im Sinne
der Sammlung von Edelstein-Kidd 4. Nun ist gewiss der
Grundsatz unanfechtbar, dass die Ausgangsbasis für jede
Untersuchung verlorengegangener Werke die durch
Angabe von Autor und Werk gesicherten Fragmente bilden
müssen. Aber zugleich muss gesagt werden, dass dies eine
unzureichende Grundlage wäre. Der Grund liegt in der
elementaren Tatsache, dass ein Geschichtswerk einen

Erzählzusammenhang darstellt. Wie das einzelne Zitat oder
die frei wiedergegebene Episode zu verstehen ist, lehrt in
den meisten Fällen erst der Zusammenhang, in dem das aus
dem Kontext Gerissene seinen Sitz hatte. Was uns nun die
namentlich bezeugten Fragmente vor Augen führen, sind,
in vielen Fällen, um eine Formulierung von H. Strasburger
zu gebrauchen5, «fettleibige Monarchen» (F 58 und
77 EK), « Flxtravaganzen grössenwahnsinniger Deuterago-
nisten» (F 66 EK) oder «roher Emporkömmlinge»
(F 59 EK), «sklavisches Schmeichlertum» (F 57 EK), «im
Luxusleben verkommene Duodezvölkchen» (F 54 und
62a EK). Überhaupt fehlte es nicht an Ausmalung des

Grässlichen und Absonderlichen. Das Geschichtswerk
scheint sich in dieser Hinsicht nicht von den Schriften zur
Ethik unterschieden zu haben, und diese Analogie ist
aufschlussreich.

Wir wissen, dass Poseidonios in itepi roö Ka9f|KovTo<;

scheussliche und obszöne Vorfälle zusammengestellt hat
und dass auf Cicero diese Sammlung einen abstossenden
Eindruck machte (Cic. Off I 159 — F 177 EK). Aber die

4 L. Edelstein and I. G. Kidd (edd.), Posidonius, I: The Fragments (Cambridge
1972); zu den Kriterien, nach denen Material in die Fragmentsammlung
aufgenommen worden ist, vgl. Introduction, pp. xv-xix.
5 H. Strasburger, in Festgabe P. Kirn (s.o. Anm. 2), 38 f.



32 KLAUS BRINGMANN

Vorführung des Scheusslichen und Obszönen war kein
Selbstzweck. Sie diente vielmehr dazu, ein Problem des

rechten menschlichen Handelns zu erörtern: den Konflikt
zwischen Schamgefühl und Loyalität gegenüber dem Vaterland.

Man wird von vornherein annehmen dürfen, dass

auch im Geschichtswerk Schwelgerei, Grausamkeit und
Extravaganz nicht um ihrer selbst willen geschildert worden

sind. Welches aber die Absichten waren, die Poseido-
nios verfolgte, ist in den meisten Fällen nicht der zufällig
überlieferten, aus dem Zusammenhang gerissenen Einzelstelle

zu entnehmen. Wir sind darauf angewiesen, in grossen

Zügen den Erzählzusammenhang zu fassen, in dem sie

ihren ursprünglichen Sitz hatte. Dass wir im grossen ganzen

dazu in der Lage sind, verdanken wir Diodor, der in
den Büchern XXXIII-XXXVII seiner Universalgeschichte
Poseidonios für die Zeit von 145 bis 87/86 v. Chr.
ausgeschrieben hat 6.

Wie sehr das einzelne Zitat seinen Sinn erst durch den

Zusammenhang erfährt, in dem es seinen Platz hatte, ist an
folgendem Beispiel gut zu sehen. Athenaios hat aus dem
VIII. Buch des Poseidonischen Geschichtswerks eine Stelle
bewahrt, die den prachtvollen Aufzug eines reichen Sike-
lioten namens Damophilos anschaulich vor Augen stellt:
«Von Schwelgerei nun war er ein Sklave und von
Bösartigkeit, durch das Land fuhr er mit vierrädrigen Wagen,
mit Pferden und hübschen Bedienten, mit einem zügellosen

6 Hinzu kommen die aus Poseidonios zurückgehenden ethnographischen Partien
aus den Buchern I-V. Ob und inwieweit das aus Diodor stammende Material in
eine Fragmentsammlung Eingang finden darf, ist eine umstrittene Frage. Nach
den Kriterien von Edelstem und Kidd gehört es nicht hinein. Demgegenüber hat
Theiler alles aus den Buchern I-V und XXXIII (XXXII)-XXXVII abgedruckt.
Einen Mittelweg ist Jacoby gegangen, indem er viel Material aus Diodor in einen
Anhang verweist. Ich habe mich dafür entschieden, den Begriff des Fragments in
dem strengen Sinn von Edelstein und Kidd zu nehmen und dementsprechend
nach ihrer Sammlung zu zitieren EK). Stellen aus den Diodorexzerpten gebe
ich nach der Dindorfschen Ausgabe, setze aber in Anmerkungen die Ziffern der

Fragmentsammlungen von Theiler Th) bzw. Jacoby J) hinzu.



GESCHICHTE UND PSYCHOLOGIE BEI POSEIDONIOS 33

Schwärm von Schmeichlern und militärisch aufgeputzten
Knaben» (F 59 EK). Diese Stelle hat Diodor in XXXIV 2,

34 sehr genau paraphrasiert7, und in den umfangreichen
byzantinischen Exzerpten, die im 2. Kapitel des XXXIV.
Buches vereinigt sind, zeigt sich nun auch, welche Funktion

die von Athenaios im Wortlaut bewahrte Detailschilderung

im Rahmen einer Analyse der Ursachen des Ersten
Sizilischen Sklavenkrieges (136-132 v. Chr.) besessen hat.

Aus diesem Befund ist die, m. E. richtige, Schlussfolgerung

gezogen worden, dass die den Ersten Sizilischen
Sklavenkrieg betreffenden Diodorexzerpte auf das

Geschichtswerk des Poseidomos zurückgehen8. Das aber
bedeutet: Die genannten Diodorexzerpte bieten eine
sichere und zugleich eine zureichende Grundlage für das

Studium der historischen Methode des Poseidonios. Auf
dieser Überzeugung beruht der im folgenden vorgetragene
Versuch einer Analyse.

Ein moderner Historiker wäre vermutlich geneigt, die
eigentliche Ursache des Sklavenaufstandes in den
wirtschaftlichen Verhältnissen zu suchen. Sein Hauptinteresse
würde sich auf die Konzentration von Land und Sklaven in
der Hand einer kleinen Schicht reicher Grossgrundbesitzer
richten. Davon war auch bei Poseidonios die Rede, aber
bezeichnenderweise nur insoweit, als das Ökonomische
eine der Voraussetzungen des Geschehens bildete. Die
eigentliche, d. h. die unmittelbar wirkende Ursache aber lag

7 F i$6e Th F 108 f J, Original und Paraphrase lauten wie folgt:
Siü psv rfji; xöpa? TExpaKt>KX.oug sm pev yäp xfj<; xPa? Xitnovq xe

&7if]va? 7tepiay6p8voi; Kai üntoui; 7ioÄ,i)xeA.eI<; Kai xexpaKÜKÄ,ou<;
Kai ftepcwtovxai; wpatoix; Kai rcapa- vai; psx' oikstöv axpaxicoxiKÖv ns-
Spopfiv äväycoyov KoAxiKcav xe Kai ptfiysxo' rcpcx; 8e xoüxok; eÜ7tp£7ic5v

jtaiScov CTxpaxicoxiKwv (F 59, itaiScov rcWjOoi;, exi 8s koLxkcov
4-6 EK). dvaycoyov 7tapaSpopf]v 'e%eiv 4(piA.o-

xipsixo (Diod. XXXIV 2, 34).
8 Vgl. Ed. Schwartz, «Diodoros», in RE V i (1903), 690 ders., Griechische

Geschichtschreiher (Leipzig 1957), 76



34 KLAUS BRXNGMANN

für ihn im Psychologischen. Sklaven rebellierten nicht
gegen abstrakte Verhältnisse, gegen soziale und ökonomische

'Strukturen'. Vielmehr wurde der Aufstand als eine

Explosion der Affekte oder, genauer, als die Explosion
einer bis zum Wahnsinn gesteigerten Wut der Sklaven über
die ihnen zugefügten Leiden betrachtet (Diod. XXXIV 2,
33) 9. Dies ist der Aspekt, der Poseidonios interessierte,
und an diesem Punkt setzte seine Analyse an.

Bekanntlich hielt Poseidonios die richtige Bestimmung
des Wesens der Affekte für die Grundlage der gesamten
Ethik (F 30 EK). Erfassung des Wesens aber bedeutet
Ergründung der Ursachen. In der Auseinandersetzung mit
Chrysipp hat Poseidonios diesen immer wieder mit der
Frage nach den Ursachen der Affekte konfrontiert, und er
hat in der Absicht, die Phänomene von ihren Ursachen her
zu erklären, aus dem gesamten Umkreis des damaligen
Wissens ein gewaltiges Material zusammengebracht. Auf
diese Weise ergab sich als das Besondere seiner
wissenschaftlichen Methode ein Aitiologisieren und Aristotelisie-
ren, das einen Mann wie Strabon so irritiert hat (T 85 EK).
Nun bildete aber fraglos die Geschichte ein Feld, auf dem
sich Ursachen und Wirkungen der Affekte untersuchen und
demonstrieren Hessen. Eine solche Auffassung der
Geschichte war Poseidonios gewissermassen vorgegeben. Zu
erinnern ist nur an die thukydideische Reduktion aller
politischen Dynamik auf die menschlichen Urinstinkte der
Furcht, der Habgier und des Machtstrebens. Da Poseidonios

von der grundlegenden Bedeutung der Affekte für das

menschliche Leben überzeugt war, ergab sich gewissermassen

von selber, dass historische Analyse psychologische
Ursachenforschung sein musste.

Hinzu kommt noch ein anderer Gesichtspunkt:
Poseidonios war auch der Erbe jener Auffassung, dass Ge-

9 F 136 d Th F 108 c J.



GESCHICHTE UND PSYCHOLOGIE BEI POSEIDONIOS 35

Schichtsschreibung ein Mittel moralisch-politischer Erziehung

ist. Dementsprechend bedient er sich in der Darstellung

des Ersten Sizilischen Sklavenkriegs bestimmter Mittel

ethischer Erziehung, die nach Senecas Referat (F 176

EK) für seine Pädagogik konstitutiv sind. Gemeint sind
aetiologia, d. h. die Aufdeckung der Ursachen, ethologia, d. h.
die Darstellung vorbildlicher und abschreckender exempla,
sowie praeceptio, d. h. die direkte Unterweisung. Mit anderen

Worten: Poseidonios' Interesse an der Geschichte ist
das des Anthropologen und Moralisten. Auch als Historiker

analysiert er menschliches Verhalten, vor allem die
Affekte, denn die Geschichte ist das Feld, wo Begehrlichkeit

und Machttrieb herrschen. Und umgekehrt ist
Geschichtsschreibung auch ein Stück angewandter Pädagogik.
Eis versteht sich von selbst, dass Poseidonios von seinem
Ansatz her die auf Thukydides zurückgehende Verengung
historischer Betrachtung auf staatliche Machtpolitik wieder
zurückgenommen hat. Menschliches Verhalten und
Fehlverhalten sind ja nicht nur auf der Ebene staatlicher Politik
zu fassen, sie begegnen in gleicher Weise auf der Ebene des

Privaten und des Gesellschaftlichen. Menschliches Verhalten

stiftet die Einheitlichkeit in der Vielfalt der historischen
Lebensäusserungen, und insofern war es Poseidonios möglich,

in seinem Geschichtswerk den inneren Zusammenhang

aller Lebensbereiche einzufangen. Wie sich das alles

äussert, ist an der Darstellung des Ersten Sizilischen
Sklavenkriegs gut abzulesen.

Zunächst das Aitiologische, die Erforschung der Ursachen.

Die Analyse setzt bei den Phänomenen ein, den

Greueln, die die aufständischen Sklaven begingen. Was
aber war die Ursache? In einem ersten Schritt bediente sich
die Analyse der Methode des Ausschliessens: Die Sklaven

taten das Schreckliche nicht aus angeborener Grausamkeit,
oö öi' (bgöxr|Ta tpuascoq (Diod. XXXIV 2, 40) 10. Zum Beweis
lu F 136 e Th F 108 k J.



}6 KLAUS BRINGMANN

wird angeführt: Die Tochter des reichen Damophilos, die
Mitleid mit den von ihren Eltern gepeinigten Sklaven
gezeigt hatte, verschonten sie, ja sie beschützten das Mädchen

und sorgten dafür, dass sie in Sicherheit gebracht
wurde. Daraus wird dann die Schlussfolgerung gezogen:
Im einen wie im anderen Fall, im Wüten der Sklaven gegen
ihre grausamen Herren wie in ihrer Fürsorge für die Tochter

des sadistischen Damophilos, wurde eine psychische
Disposition aktualisiert, die in jedem Menschen steckt: die

Neigung zu gerechter Vergeltung. Was die Sklaven dazu
antrieb, die grässlichsten Verbrechen zu begehen, war der
auf die Spitze getriebene Affekt der Vergeltung, die Wut,
die Poseidonios nach Senecas Referat als cupiditas puniendi
eins a quo te inique putes laesum definierte (F 155, 4 f. EK).

Die Analyse war damit an einen Punkt angelangt, dass

weiter gefragt werden musste. Was hatte bei den Sklaven
jene Explosion rasender Wut ausgelöst? Wieder ging
Poseidonios von den Phänomenen aus. Er stiess darauf, dass die
Sklavenhalter den ihnen Ausgelieferten Entsetzliches angetan

hatten. Aber warum hatten sie das getan? Doch gewiss
nicht, weil sie sich an ihren Sklaven rächen wollten. Die
seelische Verfassung, aus der die Grausamkeit der Sklavenhalter

erwuchs, war nicht so leicht zu erklären wie die Wut
der Misshandelten. Die Ursachen waren eher verdeckt, also
musste die Analyse tiefer dringen. Um die Richtung zeigen
zu können, die sie nimmt, muss ich weiter ausholen.
Ausgangspunkt sind zwei Stellen aus den Diodorexzerpten. Die
erste gibt die Diagnose einer kollektiven seelischen Erkrankung:

«Denn aufgrund des masslosen Reichtums derer, die
die herrliche Insel ausbeuteten, gaben sich fast alle, die zu
Reichtum kamen, zuerst der Schwelgerei hin, dann der
Anmassung und der mutwilligen Gewalttätigkeit» (Diod.
XXXIV 2, 26) n. Die zweite Stelle vertieft, die Diagnose

11 F 136 c Th F 108 b J.



GESCHICHTE UND PSYCHOLOGIE BEI POSEIDONIOS 37

anhand eines individuellen Falles: «(Damophilos) übertraf
die Schwelgerei der Perser an Aufwand und Erlesenheit, er
übertraf sie aber auch an Anmassung. Denn seine unerzogene

und ungebildete Art erzeugte, in den Besitz absoluter
Macht und gewaltiger Reichtümer gelangt, zuerst Übersättigung,

dann mutwillige Gewalttätigkeit und zuletzt seinen

eigenen Untergang und grosse Leiden für sein Vaterland»
(Diod. XXXIV 2, 35) 12.

Der springende Punkt, auf den ich die Aufmerksamkeit
lenken möchte, scheint mir darin zu liegen, dass das
Fehlverhalten des Damophilos auf seinen dvayräycx; Kai craai§su-

xo<; xpÖ7io<; zurückgeführt wird. Poseidonios war also an
einem psychologischen Problem interessiert, und dieses
Problem ist im Lichte der Philosophie, die er lehrte, so zu
formulieren: Das Fehlverhalten des Damophilos betraf die
Güter, die als solche zwar moralisch indifferent sind, in
deren Gebrauch sich jedoch die dpexr) zu bewähren hat.
Gemeint sind Reichtum und Macht, die das Mittel zur
Befriedigung des menschlichen Bedürfnisses nach sinnlichem

Genuss, rj8e<79ai, und nach Herrschaft über andere,
Kpaxstv, darstellen (F 169, 10 ff. EK). Poseidonios ordnete
unter Rückgriff auf die platonische Psychologie dem Streben

nach sinnlichem Genuss und dem Machttrieb zwei
irrationale Seelenkräfte, xö e7ti9upr|xiKÖv und xö SupoeiSs?, zu
(F 32 EK). Die von diesen irrationalen Seelenkräften
ausgehenden Affekte definierte er als «überschiessende Antriebe»,

7tk£oväCouaai öppai, die zum Exzess tendieren, so wie
die Schwerkraft des Körpers einen Läufer über das Ziel
hinausschiessen lässt (F 34, 14 ff. EK). Daraus ergibt sich
die Forderung, dass die irrationalen Seelenkräfte unter die
Kontrolle der Suvapu; koytaxiKf] gebracht werden müssen.
Poseidonios hat ihr eine so hohe Bedeutung beigemessen,
dass er sie in eine seiner Telosformeln aufnahm (F 186,

12 F 136 e Th F 108 f J.



38 KLAUS BRINGMANN

13 ff. EK). Dementsprechend wies er der ethischen Erziehung

die Aufgabe zu, die irrationalen Seelenkräfte in der
Weise zu besänftigen, dass sie sich der Herrschaft der
rationalen Seelenkraft fügen (F 31 EK).

Dies sind die Grundzüge der Poseidonischen Ethik und
Psychologie. Ich habe sie deshalb nachgezeichnet, weil so,
wie ich glaube, vollkommen deutlich wird, wie die zitierten
Stellen aus den Diodorexzerpten zu verstehen sind. Da-
mophilos und mit ihm die Mehrheit der reichen
Grossgrundbesitzer sind unfähig, ihre Affekte, die auf Genuss
und Machtausübung gerichteten «überschiessenden Antriebe»

der Kontrolle der rationalen Seelenkraft zu unterwerfen.

In Besitz absoluter Macht über Menschen und gewaltiger

Reichtümer wissen diese Menschen nicht mehr, was
sie noch tun sollen, und die zum Exzess tendierenden
Affekte lassen sie weit über das Mass 'natürlicher'
Triebbefriedigung hinausschiessen. Genuss wird zu sinnloser
Schwelgerei und das Streben, anderen überlegen zu sein
und zu herrschen, entartet in sinnlose Grausamkeit.

Die eigentliche, d. h. die unmittelbar wirkende, Ursache

der an den Sklaven begangenen Grausamkeiten fand
Poseidonios also in dem dvaycoyo? Kai &7tai8£UTO<; Tponoq, der
Damophilos und Seinesgleichen der Zugkraft der irrationalen

Seelenkräfte, der 7iadr|TiKf] öVcri (F 169, 80 EK), auslieferte.

So missbrauchten sie die moralisch indifferenten
Güter, Reichtum und Macht, in einer Weise, dass sie sich
selber und ihrem Vaterland Urheber einer Katastrophe
wurden. Ihre seelische Verfassung ist durch die absolute
Herrschaft der irrationalen Seelenkräfte über die rationale
gekennzeichnet. Insofern kann Poseidonios den reichen
Damophilos, der Gewalt über Leben und Tod seiner Sklaven

besitzt, als einen Sklaven von Schwelgerei und
Bösartigkeit bezeichnen (F 59, 3 f. EK) und so am historischen
Beispiel die evidente Richtigkeit der stoischen Überzeu-



GESCHICHTE UND PSYCHOLOGIE BEI POSEIDONIOS 39

gung demonstrieren: xoix; 8s (pco>A,ouc; 8o6A,ou9 (SVF III
355, Ü-

Die hier vorgelegte Interpretation der 'eigentlichen'
Ursache des Ersten Sizilischen Sklavenkriegs steht, wenn
ich nicht irre, in vollständiger Übereinstimmung mit der
durch Seneca überlieferten Poseidonischen Bestimmung
des Verhältnisses von Reichtum und moralisch verwerflichem

Handeln (F 170, 1-7 EK). Reichtum ist, so heisst es,
nicht als solcher Ursache für Verwerfliches. Er ist es nur
insofern, als er Menschen, die entsprechend disponiert sind,
zu verwerflichen Taten antreibt: Posidonius, ut ego existimo,
melius, qui ait divitias esse causam malorum, non quia ipsae faciunt
aliquid, sed quia facturos irritant. Der Unterscheidung liegt die
logische Distinktion von causa efficiens und causa praecedens

zugrunde. Reichtum ist nun insofern eine 'vorausgehende',
d. h. von der unmittelbar wirkenden causa zu unterscheidenden

Ursache, als er die Seele aufgeblasen macht, Übermut

erzeugt, Neid erweckt und deren rationale Kraft so
weit ihrer Funktion «entfremdet», dass der Ruf des Geldes
uns auch dann noch reizt, wenn er uns schaden wird: inflant
(sc. divitiae) animos, superbiam pariunt, invidiam contrahunt, et

usque eo mentem alienant ut jama pecuniae nos etiam nocitura
delectet. Wenn aber nun der Reichtum in dieser Weise die
causa antecedens verwerflichen Handelns ist: was ist dann die
causa efficiens? Nichts anderes, so müsste man wohl im
Sinne des Poseidonios antworten, als eine seelische Disposition,

bei der die rationale Seelenkraft die ihr zukommende
Funktion einer Kontrolle der irrationalen nicht zu leisten

vermag.
Es wäre demnach ein modernes Missverständnis, wenn

man Poseidonios die These unterstellen wollte, dass der
Mensch nichts anderes als das Produkt der Verhältnisse sei.

Ob dieser die moralisch indifferenten Güter, Reichtum und
Macht, 'in Übereinstimmung mit der Natur' gebraucht
oder ob er sie missbraucht, hängt von dem Verhältnis der



40 KLAUS BRINGMANN

verschiedenen Seelenkräfte zueinander ab. Entsprechend
diesem Seelenmodell werden die eigentliche Ursache sowie
die Voraussetzungen und Bedingungen der causa efficiens

aufgedeckt. Die Sklaven beherrschte ein bis zum Wahnsinn
gesteigertes Verlangen, Rache für das zu nehmen, was man
ihnen angetan hatte. Sie reagierten, und insofern erscheint
bei ihnen das Uberschiessen des Affekts als entschuldbar.
Poseidonios stellte ausdrücklich fest, dass sie nicht aus

angeborener Brutalität handelten. Aber die Sklavenhalter
beurteilte er anders. Sie hatten es schuldhaft dahin kommen
lassen, dass ihre Affekte in hemmungslose Genusssucht
und sinnlose Grausamkeit ausarteten.

Worin aber lag nun die Schuld des Damophilos und der
anderen sizilischen Grossgrundbesitzer? Die Antwort ist
dem Schlüsselbegriff des avdycoyoc; Kai cutaiSEUTOc; xporcoq zu
entnehmen. Sie wurden schuldig, weil sie in keiner Weise
der Forderung nach ethischer Erziehung nachgekommen
waren. Gerade die Reichen und die Mächtigen aber — dies
ist die zugrunde liegende 'Moral' — haben eine solche

Erziehung als Gegengewicht gegen die Verlockungen von
Reichtum und Macht am allernotwendigsten. Denn Reichtum

und Macht sind die Voraussetzung und Bedingung,
unter denen sich das gefährdete Gleichgewicht der Seelenkräfte

auflöst, und ihr Besitz wirkt verstärkend auf eine
vorhandene Fehldisposition ein. Insofern griffen Schuld
und Verhängnis ineinander. Aber diese Verknüpfung
befreite die Sklavenhalter nicht von ihrer moralischen
Verantwortung. Menschliches Handeln unterliegt nicht blinder
Notwendigkeit, und Poseidonios sagt ja auch deutlich

genug, dass nicht alle Mitglieder der Klasse der
Grossgrundbesitzer der seelischen Verwilderung anheimfielen.

Poseidonios sah in den verschiedenen seelischen Verfassungen

die eigentliche Ursache für verwerfliches und
vorbildliches Verhalten. In der Aufdeckung der eigentlichen
Ursache aber liegt das Ziel der psychologischen Analyse.



GESCHICHTE UND PSYCHOLOGIE BEI POSEIDONIOS 41

Alles andere ist diesem Ziel untergeordnet, und in der

Erforschung der causae antecedentes, der Voraussetzungen
und Bedingungen, entfaltete sich seine grosse wissenschaftliche

Energie: Klima und Landesnatur, die wirtschaftlichen
und gesellschaftlichen Zustände, Diät und Lebensweise,
Gewöhnung und Erziehung — alles konnte eine Rolle
spielen. Wie Poseidonios vorging, zeigt die Analyse des

Verhaltens der Sklaven. Ihr Aufstand wird, wie gesagt, als

Ausbruch fuchtbar gereizter Wut gedeutet. Die Schuld trug
die Grausamkeit ihrer Herren. Aber es hatten viele Faktoren

zu jener Explosion der öpyf| beigetragen. Poseidonios
hat das wie in seinen berühmten ethnographischen Exkursen

so dargestellt, dass in der Beschreibung der Lebensweise

und der Lebensbedingungen die seelische Verfassung
der Sklaven aufgedeckt wird. Die Sklaven gewöhnten sich

gezwungenermassen — so heisst es — an Raub und Mord,
denn ihre Herren verweigerten ihnen Kleidung und
Nahrung. Ausdrücklich wird festgestellt, dass ihre ganze
Lebensform darauf ausgerichtet war, die Verwilderung von
Seele und Körper zu fördern: «Da sie als Hirten an das

Übernachten im Freien gewohnt und militärisch ausgerüstet

waren, schwollen ihnen Mut und Tollkühnheit. Sie

trugen Keulen, Lanzen und beachtliche Knüppel und hatten

sich Felle von Wölfen und Wildschweinen umgelegt,
und so boten sie einen furchterregenden Anblick, der von
dem regelrechter Soldaten nicht weit entfernt war. Ein
Rudel kräftiger Hunde folgte jedem Einzelnen, und die

Menge an Nahrung, Milch und Fleisch, liess Seele und
Körper verwildern» (Diod. XXXIV 2, 29 f.) 13. Worum es

hier geht, ist nichts anderes, als die Bedingungen eines

bestimmten Seelenzustandes offenzulegen. Denn wie Dio-
dor sagt: «Der {ktpöc; war ihre stärkste Waffe» (Diod.
XXXIV 2, 24b) 14.

13 F 136 c Th F 108 d J.
14 F 136 e Th F 108 h J.



42 KLAUS BRINGMANN

Auf die Erfassung des seelischen Zustandes zielt auch
die Analyse des Aufstandes der armen Freien. Diese
benutzten, so heisst es bei Diodor XXXIV 2, 48 15, die

Erhebung der Sklaven dazu, die Landgüter der Reichen zu
plündern und zu zerstören. Einem modernen Historiker
mag naheliegen, die Ursachen beispielsweise in der
Verschuldung oder, allgemeiner ausgedrückt, in der wirtschaftlichen

Notlage der sizilischen Unterschichten zu suchen.
Aber diesen Weg ging Poseidonios nicht. Er stellte fest,
dass die Armen nicht nur geplündert, sondern darüber
hinaus ganz sinnlos erscheinende Zerstörungen angerichtet
hatten. Das aber bedeutete, dass die Phänomene sich nicht
einfach mit einer Deutung in Übereinstimmung bringen
Hessen, der zufolge es den Armen um nichts anderes als um
Beutemachen gegangen sei. Vielmehr zeigte die Sinnlosigkeit

der angerichteten Verwüstungen — dies ist die Richtung,

die die Analyse gegangen ist — dass ein «überschies-
sender Antrieb» zu sinnloser Zerstörung, eben ein Affekt,
den Verheerungen zugrunde lag. Aber welcher Affekt war
es? Die Antwort lautet: Es war die Missgunst auf das

Glück der Reichen — wie wir uns ausdrücken wurden, der
Sozialneid, der als die eigentliche Ursache der Ausschreitungen

dingfest gemacht werden kann. Wie sich die
Missgunst der Armen in Aktion umsetzte, hat Poseidonios mit
einem Umschlag der Gefühle zu erläutern versucht: In dem

Augenblick, als das Glück der Reichen zu Fall kam, wandelte

sich Missgunst in Schadenfreude, und diese hat dann,
so fügt sich die historische Darstellung zu der Lehre von
den Affekten, vermöge der ihnen innewohnenden
Zugkraft, ihrer 7ta$r|iiKT| 6kicf| (F 169, 80 EK), die Armen dazu

hingerissen, das Unglück der Reichen noch zu vergrössern.
Indem sie das taten, vergrösserten sie den Lustgewinn und
kompensierten sie die Unlustgefühle, die ihnen die Miss-

15 F 137 Th F 108 v J.



GESCHICHTE UND PSYCHOLOGIE BEI POSEIDONIOS 43

gunst bereitet hatte. Wiederum ist nicht der Reichtum als

solcher die Ursache für verwerfliches Handeln. Aber er ist
insofern eine causa antecedens, als er Missgunst in der Seele

der Armen auslöste — (divitiae) invidiam contrahunt, so lautet

in Senecas Wiedergabe die Formulierung des Poseido-
nios (F 170, 6 EK). Neid also ist die letzte Wurzel des

Geschehens. Aber um den Mechanismus zu verstehen, der
den Affekt des Neides in die gewaltsame Aktion umsetzte,
bediente sich der philosophische Historiker einer psychologischen

Theorie von der Mischung und dem Umschlag der
Gefühle lö.

Das dramatische Geschehen des Sklavenaufstandes bot
auch Gelegenheit, ein weiteres den philosophischen Historiker

interessierendes Problem psychologisch auszuloten:
das der Attraktion des falschen Führers auf die Verführten.
Chrysipp hatte gelehrt, dass Verführung von aussen komme,

vom verführerischen Einfluss anderer Menschen oder,
wie es verallgemeinernd heisst, «aus dem eigentlichen
Wesen der Dinge» (F 169, 51-54 EK). Poseidonios
widersprach: Die Wurzel der Verführung liegt im Menschen
selber (F 35, 18 ff. EK), in seiner Verführbarkeit, und
das heisst: in seiner seelischen Struktur. Nun zeigte gerade
die Geschichte, dass psychische Ausnahmezustände und
Fehldispositionen die grosse Chance der Scharlatane und
falschen Führer bedeuteten. So kam die Stunde des
syrischen Sklaven Eunus, eines Gauklers, Feuerspeiers und
falschen Propheten, in dem Augenblick, als die Sklaven des

Damophilos ihre Qual nicht länger ertragen konnten. Sie

kamen zu dem Wundermann und fragten, ob die Götter
wohl dem geplanten Anschlag gegen ihren Herrn geneigt
seien. Eunus gab den Sklaven die Antwort, die sie hören

16 Im Hintergrund scheint die Lehre zu stehen, die Piaton im Philebos (44 b ff.,
speziell 47 d ff.) erörtert, möglicherweise in Auseinandersetzung mit seinem
Schuler Herakleides Pontikos: vgl. K. Bringmann, «Piatons Philebos und
Herakleides Pontikos' Dialog TtSpi f|8ovfj£», in Hermes 100 (1972), 523 ff.



44 KLAUS BRINGMANN

wollten, der Anschlag gelang, der Anstoss zu einer
allgemeinen Erhebung der Sklaven war damit gegeben. Als der
Erfolg sich dann einstellte, wählten sie Eunus zum König
— wie es in den Diodorexzerpten heisst, «weder aufgrund
seiner Tapferkeit noch wegen seiner Tüchtigkeit als Feldherr,

sondern vor allem wegen seiner Zauberkünste, und
weil er mit dem Aufstand begonnen hatte» (Diod. XXXIV
2, 14) 17. Dann folgt der sarkastische Zusatz: «zugleich
aber auch deshalb, weil sein Name so etwas wie ein gutes
Vorzeichen des Wohlwollens für die Untertanen war».
Sehnten sich die Sklaven nach einem guten Herrn, so
griffen sie wie die Ertrinkenden zum Strohhalm.

Vergleichbares zeigt das grösste, teilweise wörtlich
zitierte Stück, das aus dem Geschichtswerk erhalten ist, die

sogenannte Athenionepisode (F 253 EK). Erzählt wird,
wie der peripatetische Philosoph Athenion zu Beginn des

Mithridatischen Krieges in Athen die Macht ergreift und
die Stadt ins Lager des Königs manövriert. Hintergrund
der geschilderten Machtergreifung ist der dramatische
Zusammenbruch der römischen Macht in Kleinasien. Was
sich nun im Schatten dieser Ereignisse in Athen abspielte,
war für Poseidonios das Satyrspiel, das der Tragödie folgt.
Der Geschichtsschreiber hat alle Register mimetisch-sarka-
stischer Darstellungskunst gezogen, um bei der Präsentation

der historisch völlig unbedeutenden Episode nicht
hinter dem zurückzubleiben, was in seinen Augen Wahrheit
war 18. Athenion, der peripatetische Pseudophilosoph, dem
die Philosophie nur ein einträgliches Gewerbe und sonst

gar nichts bedeutet, sieht seine Stunde gekommen, als in
Kleinasien eine Umkehrung der Machtverhältnisse stattfindet.

Das psychologische Problem, das der köstlichen

17 F 136 b Th F 108 a J.
18 Zum Verhältnis von Poseidonios' Darstellung zu den historischen Zusammenhangen

vgl. E. Badian, «Rome, Athens and Mithndates», in A.JA.H i (1976),
105 ff.



GESCHICHTE UND PSYCHOLOGIE BEI POSEIDONIOS 45

Erzählung zugrunde liegt19, ist die Verführbarkeit der
Massen durch die in ihnen liegenden Sehnsüchte. Athenion
trifft bereits mit den Botschaften, mit denen er die Athener
aus der Residenz des Königs überschüttet, den springenden
Punkt, den Affekt der Begehrlichkeit. Poseidonios
schreibt: «Deshalb versetzte er die Athener mit seinen
Briefen in hohe Aufregung — er habe grössten Einfluss
beim Kappadoker, so dass sie nicht nur von den fälligen
Schulden befreit in Eintracht leben, sondern auch die
Demokratie zurückgewinnen und grosse Geschenke für
sich privat wie für den Staat erhalten würden. Das setzten
die Athener in die Welt und glaubten schon, Roms
Herrschaft sei gestürzt 20.» Die Zauberworte sind: Befreiung
von Schulden und Eintracht — Demokratie — privater
und öffentlicher Wohlstand. Was stört, sind die Römer.
Aber wer sich bereits in einem psychischen Ausnahmezustand

befindet, bildet sich seine eigene Wirklichkeit. Mag
der Wunsch der Vater des Gedankens sein, die Massen
glauben schon felsenfest: Es ist zu Ende mit Rom. So ist
die Atmosphäre vorbereitet, in der die auf den psychischen
Zustand der Massen berechneten Phrasen des Demagogen
wie die Botschaft des Erlösers aufgenommen werden:
«Was also rate ich euch? Nicht länger mehr zu dulden die
Anarchie, die der römische Senat bei uns andauern lässt, bis

er die Frage unserer Verfassung prüfe; nicht länger mit
anzusehen, dass unsere Heiligtümer verschlossen, unsere
Gymnasien verwahrlost, unsere Theater ohne
Volksversammlung, unsere Gerichte verstummt und unsere Pnyx,
durch Götterspruch ihm zugeweiht, dem Volk vorenthalten

bleibt. Lasset uns, Männer Athens, nicht länger ertra-

19 Vgl. hierzu K. Reinhardt, m G <& R S. S 1 (1954). ff. Reinhardt hat den

ersten, im Wortlaut erhaltenen Teil des Fragments in kongenialer Weise auch ins
Deutsche ubersetzt: Poseidonios (1921), 33-36.
20 F 253, 26-32 EK; der Übersetzung liegt der von Edelstein und Kidd
abgedruckte überlieferte Text zugrunde.



46 KLAUS BRINGMANN

gen, dass der heilige Jakchosruf nicht mehr erschallt, das

hehre Haus des Göttinnenpaars geschlossen und die Stätten
der Philosophen verstummt sind21.» Daraufhin unter
Begeisterungsstürmen zum Strategen gewählt bedankt er
sich mit dem denkwürdigen Wort: «Jetzt seid ihr selbst
eure Strategen, und ich stehe dem vor. Und wenn ihr mit
mir eure Kraft vereint, so werde ich nicht mehr, nicht
weniger vermögen als ihr alle zusammen.» Das ist gewiss
pompöser Unsinn, aber es wirft zugleich ein scharfes Licht
auf die Situation: auf die geheime auurcaSeia, die den
Verführer und die Verführten miteinander verbindet. Was
dann folgt, ist das böse Erwachen. Der Philosoph entpuppt
sich als Tyrann, und was die Athener erhalten, sind
Gewaltherrschaft anstelle der Demokratie, Terror und
Zwietracht anstelle der Eintracht, Mangel an Lebensmitteln
anstelle privaten und öffentlichen Reichtums...

In der Athenionepisode sind die psychologische Analyse

und die Entlarvung des falschen Philosophen auf
bewunderswerte Weise in der Erzählung geleistet.
Unverkennbar ist auch das warnende fabula docet. Uberhaupt
wimmelte es von abschreckenden und vorbildlichen exem-

pla. Der grausame Damophilos, der Sklavenkönig Eunus
und der falsche Philosoph Athenion gehören ebenso hierher

wie der grosse Marius, dessen seelisches Gleichgewicht
unter dem Ansturm der Affekte, Habgier, Ehrgeiz und
Missgunst, im Konflikt um das Oberkommando gegen
König Mithridates zusammenbricht und so für sich und
sein Vaterland eine Katastrophe heraufbeschwört22 —
ganz zu schweigen von den Protagonisten der Schwelgerei
und der Grausamkeit in den niedergehenden hellenistischen

21 F 253, 94-10; EK.
22 Vgl. K. v. Fritz, «Sallust and the Attitude of the Roman Nobility at the Time
of the Wars against Jugurtha (i 12-10; B.C.)», in TAPhA 74 (1943), 166 ff. und
ders., «Poseidonios als Historiker» (s.o. Anm. 1), 18; ff.



GESCHICHTE UND PSYCHOLOGIE BEI POSEIDONIOS 47

Monarchien. So wurde die Geschichtsschreibung Poseido-
nios zum Medium, in dem sich Aitiologie und Ethologie
verbinden.

Die von Poseidonios angewendete Methode, die
psychologische Analyse mit dem Erziehungsmittel des historischen

exemplum verknüpft, ist nun das distinktive Merkmal,
das die Diodorexzerpte aus den Büchern XXXIII-XXXVII
auszeichnet. Die Arbeitsweise Diodors, der den einzelnen
Teilen seiner Universalgeschichte jeweils ein Vorgängerwerk

zugrunde gelegt hat, und die 'innere Form' der
historischen Betrachtungsweise führen in gleicher Weise darauf,
dass wir in den Exzerpten der Bücher XXXIII-XXXVII
Poseidonios fassen. Wie sich das in der historischen
Methode niederschlägt, möchte ich noch an zwei Beispielen
erläutern: an den Diodorexzerpten, die den Seleukiden-

könig Demetrios II. und den Freiheitshelden der Lusitaner
Viriathus betreffen (Diod. XXXIII 1-9) 23.

Im Jahre 145 schien der Thronprätendent Demetrios
ans Ziel seiner Wünsche gelangt zu sein. Sein Rivale,
König Alexander Balas, verlor nach der Schlacht am Oino-
paras Thron und Leben, Demetrios' gefährlicher
Verbündeter, König Ptolemaios VI., starb an den Verletzungen,

die er in der Schlacht erlitten hatte. Demetrios wurde
König, aber er entfremdete sich das Volk von Antiocheia
und das seleukidische Reichsheer, dem er seine kretischen
Söldner vorzog. Unter der Führung des Diodotos Try-
phon, eines ehemaligen Generals des Alexander Balas, kam
es zur Rebellion und zur Proklamierung des minderjährigen

Antiochos (VI.) zum Gegenkönig. Die Frage, mit der
Poseidonios an die kurz skizzierten Ereignisse heranging,
galt nicht den sachlichen politischen Hintergründen. Er

23 Demetrios II.: Diod. XXXIII 4 F 99 Th und Diod. XXXIII 9 F 106 Th,
Viriathus: Diod. XXXIII 1, 1-4 F 96 a Th; Diod. XXXIII 1,5 F 96 b Th;
Diod. XXXIII 7, 1-3 F 105 a Th und Diod. XXXIII 7, 4-7 F 105 b
Th.



48 KLAUS BRINGMANN

fragte: Wie kam es, dass das Glück des Demetrios in dem

Augenblick ins Wanken geriet, als es endlich gesichert
erschien? Und er sucht die Antwort im Fehlverhalten des

Königs. Da er durch seinen Sieg von dem Zwang zur
Rücksichtnahme befreit war, verfiel er in tyrannische
Brutalität, er beging die ruchlosesten Gewalttaten und trieb
seine Untertanen auf diese Weise zum Abfall. Und warum
handelte der König zu seinem eigenen Schaden so?

Zugrunde lag, so erfahren wir, eine entsprechende seelische

Disposition: aixla 5' f|v aüxcp xfjq 8ia9eaea)9 f) «pücnq (Diod.
XXXIII 4, i)24. Wie Damophilos so geriet auch der

König unter die Herrschaft der irrationalen Seelenkräfte, so
dass er Reichtum und Macht zu Schwelgerei und Grausamkeit

missbrauchte. Die eigentliche Ursache lag, wie gesagt,
in seiner seelischen Disposition, aber es waren doch auch
die Umstände, die die Störung der Harmonie der Seelenkräfte

verstärkten und den offenen Ausbruch der Krankheit

begünstigten. Der Fortfall der äusseren Bedrohung
enthob ihn des Zwanges zur Selbstbeherrschung, und sein

Ratgeber, der zugleich sein Verderber war, verstärkte
seinerseits noch die verderblichen Neigungen des Königs. Als
er schliesslich vor dem Widerstand, der sich gegen ihn
erhob, nach Laodikeia fliehen musste, war er nicht mehr
fähig, aus der Erfahrung zu lernen und sein Leben zu
ändern: «Als Demetrios sich in Laodikeia aufhielt,
verbrachte er seine Tage in Leichtfertigkeit, er veranstaltete
Zechgelage und gab sich hemmungslos den aufwendigsten
Genüssen hin. Er blieb in seinem Verhalten auch darin der

gleiche, dass er an vielen, wie es sich gerade traf, Gewalttaten

verübte, und er konnte durch die Rückschläge, die er
erlitt, nicht mehr gebessert werden» (Diod. XXXIII 9) 25.

Das Aitiologische, die Rückführung eines historischen

2t F 99 Th.
25 F 106 Th.



GESCHICHTE UND PSYCHOLOGIE BEI POSEIDONIOS 49

Umsturzes auf eine psychologische Disposition und auf die
sie verschärfenden historischen Umstände, treibt das exem-
plum, das warnende Beispiel, aus sich hervor. In der Person
Demetrios' II. verkörperte sich so auf das genaueste die
innere Gefährdung, der nach Poseidonios' Auffassung auch
die herrschende Klasse Roms nach der Zerstörung
Karthagos und nach den Kimbernkriegen zu unterliegen
drohte (Diod. XXXIV/XXXV 33, 1-8; XXXVII 2, 1-3
und 3, 1-5) 26.

Aber die Geschichte war nicht nur ein Schatzhaus
abschreckender Beispiele. Es gab auch die grossen Vorbilder,

die eindringlich Wesen und Voraussetzungen lobenswerten

Verhaltens vor Augen führten. Beispiele richtigen,
d. h. moralisch guten Handelns gab es auf allen Stufen der
Gesellschaft, in der griechisch-römischen Welt ebenso wie
in der Welt der Barbaren. Poseidonios war an dem Problem
gerechter Herrschaftausübung interessiert, und dieses
Problem stellte sich ihm in Gestalt der Frage, wie der vorbildliche

Herrscher beschaffen sei und welches die Bedingungen

der Ausbildung seiner Persönlichkeit sind. An der

Darstellung des Viriathus (Diod. XXXIII 1 und 7) 27 lässt
sich nun gut zeigen, dass Poseidonios auch die grossen
historischen Persönlichkeiten am Massstab der stoischen

Anthropologie misst. Der Aufstieg des Viriathus vom
einfachen Hirten zum bewunderten Führer der Lusitaner
entsprach in Poseidonios' Sehweise dem stoischen Bild von
der gelungenen Entwicklung eines menschlichen Lebens.
Diese reicht bekanntlich vom unbewussten Streben des

Neugeborenen nach den naturgemässen Gütern über die

Gewöhnung an das richtige Verhalten bis zur rationalen
Einsicht in die Ordnung der Natur, d. h. bis zur Moralität
des Handelns 28. Viriathus nun leistete, mit guten Anlagen
26 F 178 Th F 112 J, F 211 a und 216 Th sowie F 211 b Th.
27 F 96 a und b sowie F 10; a und b.

28 Vgl. Cic. Ftn. III 16-22.



5° KLAUS BRINGMANN

versehen, auf der ersten Stufe seiner Entwicklung die

Anpassung an die gebirgige Umwelt, er gewöhnt sich an
eine schlichte, tätige Lebensweise. Der ständige, erfolgreich
bestandene Kampf mit Räubern und wilden Tieren begründet

seinen Ruf unter den lusitanischen Hirten, und er wird
zum Führer im Kampf gegen die Römer gewählt 29. Im
Krieg macht er weitere Fortschritte — mit einem
Schlüsselwort der stoischen Ethik wird er als ein TtpoKoirucov

bezeichnet —, er gewann auch als Feldherr Ansehen, und
er bewies die wahre Tugend eines Herrschers, die Gerechtigkeit;

denn er liess bei Belohnungen und bei der Verteilung

der Beute jedem das Seine zukommen 30. Als er dann
anlässlich seiner Hochzeit mit der Tochter des Fürsten
Astolpas mit Überfluss und Luxus konfrontiert wird, zeigt
er nicht nur durch sein Verhalten, dass die äusseren Güter
nur insoweit einen Wert besitzen, als sie der Befriedigung
naturgemässer Bedürfnisse wie dem Stillen des Hungers
dienen. Er wird darüber hinaus als ein Mann vorgestellt,
der in Übereinstimmung mit der Natur lebend zu rationaler
Einsicht in die Ordnung der Werte gelangt ist und es

versteht, seine Einsicht in knappe, treffende Bemerkungen
zu kleiden: «Denn die Redeweise eines Mannes, der in
Übereinstimmung mit der Natur lebt, ist kurz und bündig,
von der Tugend geprägt», heisst es (Diod. XXXIII 7, 7) 31.

Wäre der zitierte Satz nicht in den Exzerpten aus einem
Geschichtswerk überliefert, wäre man versucht, ihn unter
die Stoikerfragmente einzuordnen — als Paraphrase des

Dogmas, dass allein der Weise der wahre Redner ist 32. In
Viriathus war, dies ist die Quintessenz der Analyse seiner

2' Diod. XXXIII i, 1 f. F 96 a Th.
30 Diod. XXXIII i, 2 f. F 96 a Th und Diod. XXXIII i, ; F 96 b Th.
31 F 10; b Th: &v5pö<; y&p &koA.o6Scd<; ifi (puasi (^cövtoc; auv-uopoi; Xöyoq
Scmv dpexfj auvr)crKr|(ievo<;.
32 Vgl. Diogenes von Babylon, F 99, in SVF III p. 237, 11 f. und F 117, p. 241,

29 ff.; vgl. auch S VF III 594; 622; 654; 655.



GESCHICHTE UND PSYCHOLOGIE BEI POSEIDONIOS 5 I

Persönlichkeit, die unverdorbene menschliche Natur in
einer einfachen Umwelt ihren eigenen Impulsen folgend zu
ihrer Erfüllung gelangt: «Er betrachtete die Selbstgenügsamkeit

als den grössten Reichtum, die Freiheit als sein
Vaterland, die der Tapferkeit entspringende Überlegenheit
als den sichersten Besitz. Er war aber auch ein Mann, der in
der Unterhaltung den springenden Punkt traf, indem er
seine untadligen Worte aus dem Inneren einer selbsterzogenen

und unverdorbenen Natur hervorbrachte» (Diod.
XXXIII 7, 3) 33.

Wahre Vorbilder gab es trotz allem auch in der durch
Habsucht und Machtgier gefährdeten herrschenden Klasse
Roms. Poseidonios hat bei aller Kritik nicht Schwarz in
Schwarz gemalt. Seine Fähigkeit und seine Bereitschaft zu

genauer Beobachtung Hessen ihn die Unterschiede sehen.

Noch aus den Ausnahmen der Gegenwart vermochte er
eine Vorstellung von der Lebensweise und der seelischen

Verfassung der unverdorbenen Vergangenheit zu gewinnen:

«Früher aber, sagt Poseidonios, waren die Bewohner
Italiens so genügsam, dass auch noch zu unserer Zeit
wirklich wohlhabende Leute ihre Kinder dazu erzogen,
nach Möglichkeit Wasser zu trinken und zu essen, was
gerade da war. Und oft fragte der Vater oder die Mutter
den Sohn, ob er Birnen oder Nüsse zum Essen haben

wolle, und wenn er etwas gegessen hätte, sei er satt gewesen

und habe sich schlafen gelegt» (F 267 EK). Gewöhnung

an einfache Nahrung und schlichte Lebensweise sind
eine notwendige Voraussetzung für die richtige Entwicklung

des Menschen, und insofern reicht ein innerer
Zusammenhang von der Gewöhnung an der naturgemässen
Gebrauch der Tcprara Kaxä <pücnv bis zur Ausbildung von
Einsicht und Gerechtigkeit.

33 F 10; a Th.



52 KLAUS BRINGMANN

Nach dieser Anthropologie sind in den Diodorexzerp-
ten hochgestellte Römer als Vorbilder der alten, schlichten
Lebensweise und einer gerechten Herrschaftsausübung
charakterisiert: Q. Mucius Scaevola, P. Rutilius Rufus, C.

Sentius, L. Sempronius Asellio, C. Longus und ein römischer

Ritter namens Publius 34. Es handelt sich um Männer,
die sich in dem Jahrzehnt zwischen dem Kimbern- und
Bundesgenossenkrieg der Ausbeutung und Misshandlung
der Bundesgenossen widersetzt und in den Provinzen mit
Wohlwollen und Gerechtigkeit regiert hatten. Wie ich
glaube, sprechen gute Gründe für die Annahme, dass die
aus den Diodorexzerpten kenntliche Herleitung des

Bundesgenossenkriegs aus der Psychopathologie der herrschenden

Klasse auf das Geschichtswerk des Poseidonios zurückgeht.

Vor diesem düsteren Hintergrund erschienen dann
die leuchtenden Vorbilder, die das Prinzip gerechter
Herrschaft verwirklicht hatten. Vorbilder aber gab es nicht nur
in der Spitze der Gesellschaft: «Denn der Eifer für die

Tugend», heisst es bei Diodor XXXVII 7, «wohnt nicht
nur m Männern von hoher Stellung, sondern auch in Leuten

geringeren Standes»35.

34 Diod. XXXVII 5, 1-4 F 213 Th; Diod. XXXVII 6 F 213 Th, Diod.
XXXVII ; a F 214 Th, Diod. XXXVII 8, 1-4 F 21; Th. Bei Athenaios

(VI 274 c ff.) verkörpern, neben Q. Aelius Tubero, Q. Mucius Scaevola und
P. Rutilius Rufus die alte F.infachheit der Diat F 81 Th F 59 J). Edelstein
und Kidd haben den betreffenden Abschnitt nicht in ihre Fragmentsammlung
aufgenommen, sondern nur die ihn umgebenden Textstücke F 265-267 EK)
Doch ist dessen Poseidonische Herkunft schon in Hinblick auf die Würdigung
des Mucius Scaevola in Diod. XXXVII 5, 1 F 213 Th) wahrscheinlich. Wie
das Lob der Wenigen, die in einer Zeit des moralischen Niedergangs die Werte
des alten Rom repräsentierten, mit der Anklage gegen den Luxus und die

Ungerechtigkeit der Vielen zusammenhangen, ist einem Fragment aus dem

XLIX Buch des Geschichtswerks zu entnehmen (F 78 EK). Dort wird auf zwei
Punkte bezug genommen: auf die Schweigerei des Apicius und seine Rolle als

Anklager des 'gerechten' Sulpicius Rufus. Den grossen Zusammenhang, in den

alles gehörte, geben die Diodorexzerpte des XXXVII. Buches.

33 F 215 Th.



GESCHICHTE UND PSYCHOLOGIE BEI POSEIDONIOS

Die Vorbilder gerechter und massvoller Herrschaftsausübung

aber waren die Verkörperung einer ethischen
Haltung, die sich in eine positive Lehre fassen liess. Denn wie
Seneca in Anknüpfung an Poseidonios erläutert, zielt die
ethologia in anderer Form auf das Gleiche wie die praescrip-
tio: nam qui praecipit dicit: 'ilia fades, si voles temperans esse',

qui describit ait: 'temperans est, qui ilia fadt, qui Ulis abstinet'

(F 176, 11 -13 EK). Der Grundsatz, dass aus der Geschichte
Lehren zu ziehen seien, liegt aber auch der aetiologia

zugrunde, und Poseidonios hat nicht gezögert, die Lehren
der Geschichte von der analysierenden Darstellung zu
abstrahieren und in die Form der ethischen Maxime zu
kleiden. So springt aus der Erzählung des Ersten Sizili-
schen Sklavenkrieges die Nutzanwendung hervor: «Nicht
nur in der Ausübung politischer Herrschaft ist es notwendig,

dass die an der Spitze Stehenden die geringeren Leute
massvoll behandeln, sondern auch in den privaten Häusern
müssen sie, sofern sie bei rechter Vernunft sind, ihren
Sklaven mit Milde begegnen. Denn Uberhebung und Härte
bewirken in den Städten Bürgerkriege unter den Freien, in
den einzelnen Häusern aber Anschläge der Sklaven gegen
ihre Herren und fürchterliche gemeinsame Erhebungen in
den Städten. In dem Masse, in dem Herrschaftsausübung in
Grausamkeit und Gesetzlosigkeit umschlägt, verwildern
die Sitten der ihr Unterworfenen bis zum Wahnsinn»
(Diod. XXXIV 2, 3 3) 36. Die Einsicht in diese grundlegende

Wahrheit hatten die sizilischen Grossgrundbesitzer
ebenso verloren wie beispielsweise König Demetrios II.
oder die herrschende Klasse Roms am Vorabend des

Bundesgenossenkriegs. Auf dieser Wahrheit beruht die gesamte
Gesellschaftsordnung, und vor ihr wird die Unterscheidung

zwischen privatem Haushalt, einzelner Stadt und

grossem Reich gegenstandslos. Die Frage, die Poseidonios

36 F 136 d Th.



54 KLAUS BRINGMANN

stellte, lautete: Wie kommt es, dass Menschen die Prinzipien,

auf denen die Stabilität jeder Form von Herrschaft
beruht, entweder beachten oder missachten? Auf diese

Frage hatte er eine Antwort zu bieten, und diese Antwort
war das Ergebnis psychologischer Ursachenforschung. Die
richtig durchgeführte Untersuchung des Wesens der
Affekte bedeutete in seinen Augen nicht nur die Grundlegung
der gesamten philosophischen Ethik (F 30 EK), sie war
auch das Instrument, mit dem die geschichtlichen
Lebensäusserungen analysiert werden konnten. Oder mit anderen
Worten: Beschäftigung mit Geschichte war nicht zuletzt
angewandte Psychologie. Athenaios dürfte den springenden

Punkt getroffen haben, wenn er ein Zitat aus dem
Keltenexkurs des Geschichtswerks mit den Worten
einführt: «Poseidonios, der Stoiker, beschreibt in dem von
ihm verfassten Geschichtswerk viele Sitten und Bräuche bei
vielen in einer Weise, die seiner Richtung des Philosophierens

nicht fremd ist» (T 80 EK).
Ich zweifle nicht, dass das Geschichtswerk des

Poseidonios in Anbetracht der Prämissen, auf denen es beruht,
eine Sonderstellung innerhalb der antiken Historiographie
eingenommen hat, und es erscheint auch verständlich,
wenn Philologen und Althistoriker in ihm einen grossen
Wurf erblicken 37. Was die Althistoriker anbelangt, so ist
der Eindruck freilich zwiespältig. H. Strasburger hat den
Historiker Poseidonios und seine Stellung innerhalb der
antiken Historiographie fast, möchte man sagen, begeistert
gewürdigt. Aber die Mehrheit der modernen Althistoriker,
die sein Geschichtswerk als eine Quelle für die Rekonstruktion

geschichtlicher Vergangenheit benutzen, betrachten
ihn, wie K. v. Fritz mit Recht feststellt, «mit einigem
Misstrauen»38. K. v. Fritz scheint der Annahme zuzunei-

37 Dies gilt vor allem für K. Reinhardt, K. v. Fritz und H. Strasburger (s.o.
Anm. 2).
38 K. v. Fritz, «Poseidonios als Historiker» (s.o. Anm. i), 190.



GESCHICHTE UND PSYCHOLOGIE BEI POSEIDONIOS 5 5

gen, dass dem unter Althistorikern verbreiteten Misstrauen

gegen die historischen Darstellungen des Poseidonios eine
ungerechtfertigte Verallgemeinerung aus einzelnen
Verstössen gegen die historische Faktentreue zugrunde liege.
Demgegenüber mochte ich annehmen, dass die Ursachen
tiefer liegen und auf das engste mit dem 'philosophischen'
Charakter des Werkes zusammenhangen.

Was Poseidonios gibt, ist eine Beschreibung und
Analyse menschlicher Verhaltensweisen in therapeutischer
Absicht. Daraus ergab sich nicht nur die oft konstatierte
Sorglosigkeit im Umgang mit Chronologie und Fakten,
sondern auch eine eigentümliche Verengung der historischen

Wahrnehmung. Es scheint so, dass der Philosoph als

Historiker über der ingeniösen Rückführung geschichtlicher

Katastrophen auf die Psychopathologie die sachlichen
Probleme, um deren Losung doch m der Geschichte auch

gekämpft wird, eher vernachlässigt hat. Poseidonios mag
meisterhaft dargestellt haben, dass Marius' seelisches

Gleichgewicht unter dem Ansturm der Affekte zusammenbrach

und er sich und seinem Vaterland Urheber des

Unglücks wurde. Es ist auch sicher zutreffend, dass ihn das

Ressentiment gegen Metellus Numidicus und Sulla voll-
standig beherrschte. Aber seme Rolle m der Politik ergab
sich doch erst im Zusammenhang einer Auseinandersetzung,

m der sachliche und persönliche Motive meinander-
griffen. Marius' Bündnis mit dem Volkstribunen Sulpicius
Rufus war gewiss das Mittel, ihm das Kommando gegen
Mithndates zu verschaffen, aber es diente doch auch zu
dem Zweck, ein fundamentales Sachproblem der damaligen
Politik zu losen: wie denn die in den romischen
Burgerverband aufgenommenen Bundesgenossen auf die Stimm-
korperschaften der tribus verteilt werden sollten. Dabei

ging es unter anderem um nichts Geringeres als zu verhindern,

dass der mühsam errungene Friede durch Benachteiligung

der Neuburger wieder verspielt wurde. Ob bei



56 KLAUS BRINGMANN

Poseidonios von dieser Seite der Geschichte des Jahres 88

viel die Rede war? Man darf es bezweifeln. Oder wie steht
es mit seiner Darstellung der Reformen des C. Gracchus?
Auch in diesem Fall scheint Poseidonios alle Mittel seiner
hochentwickelten Darstellungskunst dazu benutzt zu
haben, die seelische Verfassung des scheiternden 'Tyrannen'
dem Leser vor Augen zu stellen. Aber waren seine Reformgesetze

nur Mittel, um die Teile des Staates, die den
irrationalen Seelenkräften, dem S7n(k>pr|Tuc6v und dem dupostöst;,

entsprachen, die Ritter und das Militär, von der Kontrolle
des die rationale Seelenkraft repräsentierenden Senats zu
befreien? Der Gedanke mag in politischer und philosophischer

Hinsicht interessant sein, stellt er doch eine
Weiterentwicklung und Nutzanwendung des platonischen
Staatsmodells dar 39. Aber die sachlichen Probleme und die
politischen Ziele des C. Gracchus erscheinen in dieser Perspektive

eher in tendenziöser Verzerrung. Wenn dies aber das

Bild war, das Poseidonios entwarf: kann man es dann den
Althistorikern verdenken, wenn sie den Historiker
Poseidonios mit Argwohn betrachten?

Poseidonios will mit seinem Geschichtswerk belehren
und aufklären, und er bedient sich hierzu der stoischen

Anthropologie und einer modifizierten, von der stoischen
Orthodoxie abweichenden Psychologie. Geschichtsschreibung

in diesem Sinne ist also auch so etwas wie philosophische

Aufklärung mit anderen Mitteln. So ist im Fall des

Viriathus, um nur dieses eine Beispiel zu erwähnen, sein
Bild historischer Grösse ganz an dem stoischen Konzept
gelungener Daseinsverwirklichung orientiert: Viriathus
erscheint als der Menschentypus, der in Übereinstimmung
mit der Natur lebt und von der Gewöhnung an den rechten

Umgang mit den rcpoTiYpsva und dmonporiYpeva bis zu

3« Diod. XXXIV/XXXV 25, i F 165 Th F m b J: vgl. dazu K.
Reinhardt, in RE XXII 1, 636.



GESCHICHTE UND PSYCHOLOGIE BEI POSEIDONIOS 57

Tugend und Einsicht voranschreitet. Der Argwohn liegt
nahe, dass hier philosophische praeceptio in ethologia
umgewandelt worden ist, und kein Historiker wird sich des

Eindrucks erwehren können, dass die Geschichte als Magd
der Philosophie erscheint. Nun ist aber die moderne
Geschichtswissenschaft auch in Widerspruch zu der
Tendenz des philosophischen 18. Jahrhunderts aufgekommen,
die Geschichte in den Dienst der 'Aufklärung' zu nehmen.
Dieser Tendenz gegenüber gewann die entstehende neue
Geschichtswissenschaft, wie A. Heuss es ausgedrückt
hat 40, «mit ihrer Inanspruchnahme der 'blossen' geschichtlichen

Wirklichkeit eine 'höhere' Stufe der Kritik». Es liegt
auf der Hand, dass unter diesem Gesichtspunkt das

Geschichtswerk des Poseidonios in den Augen moderner
Althistoriker einer überwundenen Stufe der Beschäftigung
mit Geschichte anzugehören scheint.

Und schliesslich ein letzter Gesichtspunkt: Poseidonios
analysiert Ursachen und Bedingungen historischer Krisen
und Katastrophen. Er fragte: Warum haben Menschen —
Individuen, Klassen, Völker — unter bestimmten Umständen

nicht in Übereinstimmung mit den Prinzipien rationaler

Einsicht gehandelt? Immer geht es dabei um die
Aufdeckung eines seelischen Zustandes, auch wenn die

Klärung der Bedingungen und Voraussetzungen die
Berücksichtigung sozialer und ökonomischer Verhältnisse nach
sich zog. Es ist diese Seite des Poseidonischen Geschichtswerks,

die bei oberflächlicher Betrachtung den Eindruck
der Modernität vermitteln kann. Tatsächlich aber lässt sich

40 A. Heuss, «Alexander der Grosse und das Problem der historischen Urteils-
bildung», in HZ 22; (1977), 63 f. In diesen Zusammenhang gehört das berühmte
Wort Rankes aus dem Vorwort zu den Geschichten der germanischen und romanischen

Volkern von 1824: «Man hat der Historie das Amt, die Vergangenheit zu richten,
die Mitwelt zu Nutzen zukunftiger Jahre zu belehren, beigemessen: so hoher
Ämter unterwindet sich gegenwartiger Versuch nicht; er will blos zeigen, wie es

eigentlich gewesen.»



58 KLAUS BRINGMANN

an diesem Punkt sehr klar erfassen, dass die Fragestellung
der modernen Geschichtswissenschaft seit dem frühen
neunzehnten Jahrhundert in eine ganz andere Richtung
läuft als die des Poseidonios. Der moderne Historiker fragt
nach den überpersönlichen Daseinsgestaltungen, nach den
Zuständen oder, wie man heute sagt, den Strukturen in
Staat, Recht, Wirtschaft und Gesellschaft sowie nach den
Ursachen und Bedingungen ihres Wandels. Das Hauptinteresse

richtet sich nicht so sehr auf die Ereignisse und die

Psychologie der handelnden Menschen, sondern auf die

unpersönliche 'Struktur', die der erlebten und unmittelbar
erfahrbaren Wirklichkeit zugrunde liegt, also auf das, was
B. G. Niebuhr als den «Zustand» bezeichnet, der als
solcher erst «das eigentliche Substrat der historischen Vorfälle
gewährt»41. Diesem Satz könnte Poseidonios, so möchte
ich vermuten, im Prinzip zustimmen. Nur würde er als das

«eigentliche Substrat» die menschlichen Verhaltensweisen
betrachten und dem modernen Historiker — von ihm ist
hier im Sinne des Idealtypus die Rede — vorwerfen, dass er
bei der Richtung seiner Fragestellung Gefahr läuft, die
causae antecedentes mit der causa efficiens zu verwechseln. Dem
würde der moderne Historiker entgegenhalten, dass die

Psychologie eine unsichere und zugleich unzureichende
Methode historischer Forschung ist, und er könnte
Poseidonios vorwerfen, dass er beispielsweise bei der
Erforschung der Ursachen des Ersten Sizilischen Sklavenkrieges
die überpersönlichen Zustände bereits an dem Punkt wieder

beiseite lässt, wo ein moderner Historiker erst zu fragen
beginnt. Was aber unsere modernen Historiker so interessiert:

Besitzverteilung — Zahl der Sklaven — Todesrate
und Reproduktion — Verwendung von Sklavenarbeit
innerhalb der drei Sektoren der Wirtschaft — Arbeitslöhne
und Ernährung — Arten der Bodennutzung und Ähnli-

41 Zitat nach A. Heuss, «Vom geschichtlichen Wissen», in HZ 239 (1984), 14.



GESCHICHTE UND PSYCHOLOGIE BEI POSEIDONIOS 59

ches: alles das ist für Poseidonios kaum Gegenstand besonderen

Interesses gewesen. Denn was trug die Kenntnis
dieser strukturellen Faktoren, die sich letztlich in der
Abstraktion von Tabellen und Zahlenkolonnen erfassen

lassen, zur Erklärung jener Explosion der Affekte bei, die
Sizilien in eine Katastrophe stürzte Zwischen dem modernen

Althistoriker und Poseidonios liegt die kopernikani-
sche Wende, die die Beschäftigung mit der Geschichte
aufgrund der Entdeckung der Geschichtlichkeit der
überpersönlichen Daseinsgestaltungen um die Wende vom 18.

zum 19. Jahrhundert genommen hat. Ob darin nicht die
tiefere Ursache der Distanz liegt, von der K. v. Fritz
spricht?



6o DISCUSSION

DISCUSSION

M. Dihle: Vielleicht darf man die Frage nach der geschichtlichen

Aitiologie als Thema der Geschichtsschreibung auch aus der Perspektive
der histonographischen Tradition betrachten. Polybios' Konzept der

miopia pst' &7to5si^8CD<; sieht u.a. vor, dass man Ereignisse psychologisch,

d.h. aus den wechselnden Verhaltensweisen der Akteure erläutert

(vgl. De orat. II 63 ff.). Polybios hat sich im erhaltenen Teil des Werkes

zweimal ausführlich mit dieser Aufgabe beschäftigt, im Blick auf
Hannibal und auf Philipp V. Im Fall Hannibals lehnt er die Erklärung ab, die

angeblich viele heranziehen, dass nämlich die Überfülle der Macht

Hemmungen beseitigt und schlimme Taten provoziert. Statt dessen

glaubt er, den Einfluss der Freunde und Ratgeber fur wechselnde

Verhaltensweisen verantwortlich machen zu können. Bei Philipp V. hingegen

akzeptiert er sowohl die erste als auch die zweite Erklarungsmog-
lichkeit. Polybios differenziert nicht zwischen der tpucnt; des Menschen

und semen rpoiiot oder 1)911, wie es die Philosophen tun. Vielmehr kennt

er nur das Paar (pnauj/xuxil zur Bezeichnung der Faktoren, die das

Handeln bestimmen. Da man aus diesem Uberblick sehen kann, dass

Polybios offenbar über keine geschlossene und zulängliche Theorie
menschlichen Handelns zur Erklärung geschichtlicher Ereignisse
verfugte, liegt es nahe, fur Poseidonios eine sehr bewusste Korrektur seines

Vorgangers in der Geschichtsschreibung gerade in dieser Hinsicht
anzunehmen.

M. Bringmann: Sie weisen auf einen sehr wichtigen Punkt hm.

Poseidonios war offenbar uberzeugt, seinem Vorganger, der mit einer
Vielzahl psychologischer Erwägungen, mit militärischen, verfassungsrechtlichen

und politisch-pragmatischen Gesichtspunkten operierte,
uberlegen zu sein. Er besass, wie er glaubte, ein geschlossenes und auf
die Fülle aller historischen Phänomene anwendbares Modell zur
psychologischen Analyse menschlichen Verhaltens. Das führte zu einer, an

Polybios gemessen, breiteren Erfassung der geschichtlichen Welt und zu



GESCHICHTE UND PSYCHOLOGIE BEI POSEIDONIOS 6l

einer Ursachenanalyse, die den Vorteil grosserer Tiefe und Geschlossenheit

7u bieten schien. Poseidonios fugt sich insoweit durchaus in die

Geschichte der Historiographie ein. Seit Thukydides' Auseinanderset-

7ung mit Herodot ist das Bestreben, den Vorganger zu ubertreffen und

zu korrigieren, |a eines der Hauptmotive ihrer Weiterentwicklung.

M. Dihle Darf ich eine generelle Frage anschliessen? Der Topos

vom Nutzen der Geschichtsschreibung bezieht sich vor Poseidonios

durchweg nur auf die Einsicht in staatsmannisches Handeln. Darum
erfahrt eigentlich auch nur das Handeln der Könige, Feldherren, Gesetzgeber

eine psychologische Erklärung. Poseidonios hingegen hat offenbar

menschliches Handeln schlechthin auch als Historiograph im Auge, und

entsprechend gilt sein anthropologisches Erklarungsmodell fur alle

Menschen, die in geschichtliche Vorgange verwickelt sind. Die Definition
eines rhetorischen Handbuches des z. Jhdts. n.C. (Ps. Dion. Hai. Ars
rhet. XI 2, p. 376 Us.-R), Geschichtsschreibung sei eine Form der

Darlegung ethischer Theorie, passt also genau auf sein Geschichtswerk.

Gibt es diese Konzeption irgendwie schon vor Poseidonios? Etwa in der

sog. tragischen Geschichtsschreibung? Oder ist er gerade hierin der

eigentliche Neuerer?

M. Brtngmann: Zumindest seit Ephoros' Universalgeschichte ist

politisch-moralische Belehrung eines der Hauptziele der antiken

Geschichtsschreibung. In diesem Punkt konnte Poseidonios ebenso an die

Tradition anknüpfen wie in der Rückführung von Handlungen auf

psychologische Ursachen. Aber in der systematischen Geschlossenheit,

in der psychologische Analyse und moralisch-politische Belehrung

integriert sind, sowie in der Einbeziehung aller in das historische

Geschehen verwickelten Menschen ist er ein wirklicher Neuerer. Weder

die sog. tragische Geschichtsschreibung noch die moralisierende Richtung

noch Agatharchides von Knidos scheinen ihm dann vorangegangen

zu sein.

M. Forschner: Lässt sich ein inhaltlicher Zusammenhang zwischen

dem neuen (bzw. wiederbelebten platonisch-aristotelischen) Seelenmo-



6 2 DISCUSSION

dell des Poseidomos und dem neuen Interesse fur Geschichte feststellen

und naher bestimmen' Hat, und inwiefern hat das modifizierte

anthropologische Modell die Beschäftigung mit Geschichte freigesetzt, oder

hat das Gewicht der Ursachenforschung in Bezug auf menschliche

Handlungen und Handlungszusammenhange eine Revision der stoischen

Psychologie nahegelegt? Meine Frage zielt auf die spezifische

philosophische Leistung des Poseidomos in semen Neuerungen gegenüber

Chrysipp.

M. Bringmann: Ihre Frage schneidet ein sehr schwieriges Problem

an, und ich furchte, dass jede Antwort auf eine Entscheidung der Frage

hinausliefe, ob das El oder die Henne zuerst da war. Ich kann also nur
eine Vermutung äussern. Poseidomos war daran interessiert, die

uberlieferten stoischen Lehren an dem Material zu überprüfen, das die

verschiedenen Wissenschaftsdisziplmen seiner Zeit bieten konnten.

Ethik und vor allem Psychologie liessen sich auf verschiedene Weise

empirisch studieren: durch Beobachtung des täglichen Lebens und

durch geschichtliche Studien Beides führte darauf, die platonisch-aristotelische

Seelenlehre der Chrysipps vorzuziehen. Die Gegenposition zur

Psychologie Chrysipps war Poseidomos also bereits vorgegeben. Mit
anderen Worten: Geschichte und Beobachtung des täglichen Lebens —
Poseidomos studierte die Äusserungen des 9u|i6<; bei ganz kleinen
Kindern und Tieren — sprachen dafür, dass Piaton gegen Chrysipp recht

hatte.

M. bong: I wonder whether Panaetius might be regarded as a Stoic

who helped to prepare the way for Posidonius' moral concerns as a

historian. We have no evidence, so far as I know, for any histono-

graphical work by Panaetius. However, two features of Cicero's De

officns, presumably inspired by Panaetius, seem relevant to your
interpretation of Posidonius' historical interests. First, the focus upon
historical figures as exempla to illustrate ethical points, I see no reason to

doubt that many of the Greek and early Roman exempla in Cicero were

already present m Panaetius' Ilepi rou KadfjKOvroi; Second, and more

significantly, the doctrine of the four personae {Off. I 107-115) provides a



GESCHICHTE UND PSYCHOLOGIE BEI POSEIDONIOS 63

conceptual framework for analysing the particular xpÖ7to<; of individuals;
the third persona deals explicitly with social status, wealth, opportunities
m a career, all of which in casu sita temporibus gubernantur.

M. Bringmann: Ich bin Ihnen fur den Hinweis auf Panaitios sehr

dankbar. Tatsächlich ist ein Zusammenhang mit den Werken riepi xoü

Ka9f)KOVto<; (auch Poseidonios hat bekanntlich eine Schrift mit diesem

Titel verfasst) anzunehmen — sowohl was die Analyse des xpönoc, von
Individuen wie die Verwendung des historischen exemplum betrifft. Das

Geschichtswerk und die moral-philosophische Abhandlung beziehen

sich auf den gleichen Problemkreis: auf den Umgang des Menschen mit
den Gutern, die als solche zwar moralisch indifferent sind, in deren

Gebrauch sich aber die apsxri zu bewahren hat. Uber den Unterschied,
der zwischen beiden liegt, sei nur folgendes gesagt: Das Geschichtswerk

ist im wesentlichen deskriptiv, es schildert Versagen und Bewahrung
handelnder Menschen und s9ipct und vopipa von Volkern Schriften

flepi xoü KaSfjKovxoi; sind viel starker systematisch und normativ angelegt.

Aber das ist deutlich, dass das Geschichtswerk der Ethik im
weiteren Sinne zuzuordnen ist und der Zusammenhang mit Panaitios

riepi xoü Ka9f|K0VX05 (und wie ich hinzufugen mochte, mit der einschlagigen

Schrift des Poseidonios) eng gewesen zu sein scheint.

M. Kidd: One of the major questions to ask an investigator of
Posidomus as a historian, which presumably would have some bearing
of the character of the History, is why Posidomus wrote a history at all,

and such a massive one at that. Presumably for Posidomus, history was

on the same level as the sciences. Then if he regarded the sciences as

necessary tools for the philosopher of nature (Sen. Epist. 88), what

relationship did history bear for the philosopher of ethics, and how may
this affect its form and content?

M. Bringmann: Ich meine, dass das Verhältnis zwischen Geschichtswerk

und Ethik in Analogie zu dem von 'Naturwissenschaft' und

philosophischer (puaioXoyta zu sehen ist. Der Philosoph kennt nach

Poseidonios die Prinzipien, die die Erforschung der Ursachen möglich



<04 DISCUSSION

machen. Naturkunde und Kenntnis der Geschichte werden erst dadurch

zu einer 'Wissenschaft', dass die spezifisch philosophischen Prinzipien
auf sie Anwendung finden: sed ut procedat fsc. matbematicus), impetranda

illi quaedam prirtcipia sunt; non est autem ars sut iuris cm precarium fundamen-

tum est (Sen. hpist 88, 27 F 90 EK). Das Geschichtswerk ist durch die

auf den principia der Ethik beruhenden Analyse ein 'wissenschaftliches'

Werk geworden, und ich vermute, dass Poseidonlos in diesem

'wissenschaftlichen' Charakter das Besondere seines Geschichtswerks erblickt
hat. Es liegt auf der Hand, dass Form und Inhalt von diesem

wissenschaftstheoretischen Ansatz bestimmt sind und die Starken wie die

Schwachen des Geschichtswerks eng mit diesem Ausgangspunkt des

Historikers Poseidonios zusammenhangen.

M. Kidd: Do you not think that more could be made of the

Athemon fragment (F 2; 3 EK) which is a ma]or piece of direct evidence,

and a very extraordinary one As you know, only Posidonius mentions

Athemon, everyone else who refers to the Athenian tyranny of 88 B.C.

(Appian, Plutarch, Pausanias) names only Aristion. If you are a separatist,

as I am, believing in the existence of both tyrants, then two

questions immediately present themselves:

1) Why did the others not mention Athemon?

2) Why did Posidonius spend so much time on him in such vivid and

striking prose?

If the answer to (1) is that Athemon was a minor incident historically
speaking, then only a moralist historian could have treated the Athemon

episode at the length and in the manner which Posidonius did. As for the

content, while it is true that Posidonius makes clear the JtdSr| of the

Athenian mob, his major thrust is against Athemon, the disastrous

leader, and, although a supposed philosopher, the antithesis of the

philosopher king. Does this reflect a known preoccupation of Posidonius

with the crucial relation between ruler and ruled (cf. F 60;

284 EK)?

M. Bringmann: Ich danke Ihnen fur diesen sehr wertvollen
ergänzenden Hinweis. Zunächst teile ich mit Ihnen die Meinung, dass Athe-



GESCHICHTE UND PSYCHOLOGIE BEI POSEIDONIOS 65

nton nicht mit dem bekannteren 'Tyrannen' Aristion gleichgesetzt werden

darf (die m.E. durchschlagenden Argumente stehen bei F. Jacoby,

rGrHist 87, Komm 185, 15 ff.) Den Grund dafür, dass kein Historiker,

ausser Poseidonios, den 'Tyrannen' Athenion erwähnt, sehe ich in
dem Umstand begründet, dass er in der Folge der Ereignisse eine eher

nebensachliche Rolle spielte. Wirkliches Gewicht in der 'pragmatischen'
Geschichte kam Aristion zu Umgekehrt bot die Athenionepisode
Poseidonios die Möglichkeit einer psychologischen Analyse des Verhältnisses

von Fuhrer und Geführten, und auf dieses Problem, und nicht auf die

genaue Gewichtung der Bedeutung, die Athenion fur den Fortgang der

Ereignisse hatte, kam es dem philosophischen Historiker an. In diesem

Punkt stimme ich Ihnen ebenso zu wie in der Auffassung Athenions als

einer Perversion des Philosophenkonigs.

M. Gigon: Die Interpretation des Geschichtsablaufes als Entfaltung
der menschlichen Affekte, vorwiegend unter ihren grausamen und grass-
lichen Formen, fuhrt zur Frage: «Wozu dies alles?» Konnte dies nicht

zur epikureischen Formel drangen, es sei besser, aus der Geschichte

auszutreten und sein Leben auf ein Xa9e ßicbctat; zu beschränken? — Es

gibt natürlich auch die positiven Aspekte, allen voran Vinartus. Ich

glaube allerdings nicht, dass man ihn vom stoischen Porträt aus croipöi;

her interpretieren darf. Er zeigt vielmehr, wie weit eine menschliche

Natur &8I8cikto<; und ctt>To8i8aKTO<; zu gelangen vermag. In dieser Weise

sind Vinartus, Eunous und Marius (und Spartacus?) unter einander

vergleichbar: Menschen von sozial niedrigster Abkunft, die sich autonom

immerhin eine Strecke weit emporarbeiten können, auch wenn sie

wie Eunous und Marius ein Ende mit Schrecken nehmen.

Die Psychologie des Chrysippos dient der Konstruktion des cro<p6<;

als des vollkommenen Menschen. Die des Poseidonios will die m der

Geschichte wirksamen Kräfte sichtbar machen.

Eine offene Frage scheint mir zu bleiben, wie es zu den Fehldispo-

sitionen und Fehlleistungen überhaupt kommt. Der Begriff der öppf)

nXeovä(,ovGa lasst allzu viele Dinge offen.

M. Bringmann: Ich darf zunächst Ihrem ersten Einwand entgegenhalten,

dass in den Augen des Poseidonios der Versuch, sich aus der



66 DISCUSSION

Geschichte zurückzuziehen, einen vergeblichen Fluchtversuch aus der

Realität des Lebens bedeutet hatte. Worum es ihm geht, ist zu zeigen,
dass Menschen der Geschichte ausgeliefert sind und sich unter Umstanden

in ihr bewahren müssen. Sich zu verstecken und vor allem die

Augen zu schliessen ware ja einer Selbsttäuschung gleichgekommen.
Was Vinartus anbelangt, nur soviel: Bei Diodor wird er in einer

Weise verherrlicht, die ihn auf der letzten Entwicklungsstufe zumindest
als Annäherung an das Ideal des ao<po<; präsentiert. Die Charakterisierung

seiner auvtopia liest sich wie eine Paraphrase des Satzes 6ti govoi; 6

cTO(pdg f>r|TCOp. Ich bin sicher, dass Poseidomos Marius auf keiner Stufe

seiner Laufbahn so enthusiastisch gezeichnet hat wie Vinartus.
Und schliesslich zu der Frage, wie es zu den Fehldispositionen und

Fehlleistungen komme. Hier rechnet Poseidomos offenbar mit komplexen

Verhaltnissen, bei denen Veranlagung, Erziehung, äussere Umstände,

Tradition und naturliche Gegebenheiten wie Klima und Ernährung
eine Rolle spielen (dies habe ich an Beispielen zu erläutern versucht) Der

Begriff der öppf] itXeovct^oucra zeigt demgegenüber nur an, auf welche

Weise bei Störung innerhalb der Hierarchie der Seelenkrafte Affekte bis

zum Exzess entarten. Er bezeichnet den Wirkungsmechanismus, dem die

von der Herrschaft des rationalen Seelenteils emanzipierten Affekte

unterliegen.


	Geschichte und Psychologie bei Poseidonios

