Zeitschrift: Entretiens sur I'Antiquité classique
Herausgeber: Fondation Hardt pour I'étude de I'Antiquité classique
Band: 32 (1986)

Artikel: Geschichte und Psychologie bei Poseidonios
Autor: Bringmann, Klaus
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-660779

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-660779
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

11
Kraus BRINGMANN

GESCHICHTE UND PSYCHOLOGIE
BEI POSEIDONIOS

Was der Historiker Poseidonios seinem Vorgianger
Polybios voraushat, ist «die durchgingige Verknipfung des
politischen Geschehens mit den sozialen Zustinden und
mit der menschlichen Psychologie...». So hat K. v. Fritz
das Besondere des Poseidonischen Geschichtswerks ge-
kennzeichnet . Ohne Zweifel ist mit dieser knappen For-
mulierung Wesentliches erfasst, und K. v. Fritz hat selber,
neben vielen anderen, ausgezeichnete Beobachtungen bei-
gesteuert, die sein Urteil tber den Historiker Poseidonios
stiitzen 2. Allenfalls liesse sich einwenden, dass die Katego-

I K. v. Frrrz, « Poseidonios als Historiker», in Flistoriographia Antiqua. Commen-
tationes Lovanienses in honorem W. Peremans (Leuven 1977), 183.

2 Vgl. den in Anm. 1 genannten Aufsatz (S. 163 ff.); von den zahlreichen iibrigen
Wirdigungen des Historikers Poseidonios nenne ich nur: K. REINHARDT, Posei-
donios (Mlnchen 19271), 19 ff.; ders., « Poseidonios von Apameiay, in RE XXII 1
(1953), 630 ff. und 822-24; ders., « Philosophy and History among the Greeks», in
G & RS.S.1(1954), 82 ff.; F. Jacosy, in F'GrHist 87, 11 C: Kommentar (1926),
154 ff.; O. Gicon, «Der Historiker Poseidonios», in Festgabe F. v. Greyerg (Bern
1967), 83 ff. = ders., Studien ur antiken Philosophie (Berlin/New York 1972),
242 ff.; H. STRASBURGER, [Die Wesensbestimmung der Geschichte durch die antike
Geschichtsschreibung (Wiesbaden 31975); ders., «Poseidonios on Problems of the
Roman Empire», in JRS 55 (1965), 4o ff.; ders., «Komik und Satire in der
griechischen Geschichtsschreibung», in Festgabe P. Kirn (Berlin 1961), 38 ff. (alle
Beitrage sind wieder abgedruckt in Studien gur Alten Geschichte, hrsg. von



30 KLAUS BRINGMANN

rie «menschliches Handeln» der Poseidonischen Ge-
schichtsauffassung besser gerecht wirde als der Begriff des
«politischen Geschehens».

Die Frage, die noch nicht hinreichend geklart zu sein
scheint, ist folgende: welches das spezifische Verhiltnis ist,
in dem die drei Faktoren: menschliches Handeln — soziale
Zustinde — menschliche Psychologie zueinander stehen.
Ich meine, dass die Schlisselrolle der Psychologie zu-
kommt, genauer: der Lehre des Poseidonios von den
Affekten. Historische Analyse war fiir Poseidonios, wic
sich zeigen wird, letzten Endes psychologische Ursachen-
forschung oder, anders gewendet, Sitten und Brauche der
Volker, soziale Zustinde und Ereignisgeschichte sind das
weite Feld, auf dem sich menschliches Verhalten und Fehl-
verhalten studieren liessen. Dieses Studium wiederum war
ohne das richtige Verstindnis der Bedeutung und der Ursa-
chen der Affekte tiberhaupt nicht moglich.

Das aber bedeutet: Der Historiker Poseidonios ist ohne
den Psychologen und Anthropologen nicht zu verstehen,
und die angemessene Interpretation seines Geschichtswerks
setzt die Kenntnis seiner Ethik und speziell seiner Psycho-
logie voraus. Hs ist meine Absicht, dies an ausgewihlten
Beispielen zu demonstrieren, und ich kann nur hoffen, dass
meine bescheidene Kompetenz iz philosophicis den Versuch
nicht von vornherein zum Scheitern verurteilt 3. Zuvor
muss ich jedoch wenigstens kurz zu der Frage Stellung
nehmen, auf welche Texte sich eine Interpretation des
Poseidonischen Geschichtswerks eigentlich stiitzen kann.

W. ScuMrrrHENNER und R. Zoeprrir, Il [Hildesheim 1982], der Aufsatz aus
JRS 55 [1965] in der deutschen Originalfassung). Das Buch von J. MAvLrtz, Di
Historien des Poseidonios, Zetemata 79 (Minchen 1983) ist niitzlich wegen der
sorgfiltigen Prisentation des Materials.

3 Hilfreich waren mir in dieser Hinsicht: I. G. Kipp, « Posidonius on Emotions».
in Problems in Stoicism, ed. by A. A. Loncg (London 1971), 200 ff. sowie dcr
Frliuterungsband der Fragmentsammlung von W. THEILER, Poseidonios, D/
Fragmente, 11, Texte und Kommentare 10, 2 (Berlin/New York 1982).



GESCHICHTE UND PSYCHOLOGIE BEI POSEIDONIOS 31

Bekanntlich ist das Geschichtswerk als ganzes verloren.
Was wir besitzen, sind mehr oder weniger wortliche Zitate
sowie die nichtwortliche Wiedergabe einzelner Stellen
durch antike Autoren. Dies sind die Fragmente im Sinne
der Sammlung von Edelstein-Kidd 4. Nun ist gewiss der
Grundsatz unanfechtbar, dass die Ausgangsbasis fiir jede
Untersuchung verlorengegangener Werke die durch An-
gabe von Autor und Werk gesicherten Fragmente bilden
missen. Aber zugleich muss gesagt werden, dass dies eine
unzureichende Grundlage wire. Der Grund liegt in der
elementaren Tatsache, dass ein Geschichtswerk einen
Erzahlzusammenhang darstellt. Wie das einzelne Zitat oder
die frei wiedergegebene Episode zu verstehen ist, lehrt in
den meisten Fillen erst der Zusammenhang, in dem das aus
dem Kontext Gerissene seinen Sitz hatte. Was uns nun die
namentlich bezeugten Fragmente vor Augen fithren, sind,
in vielen Fillen, um eine Formulierung von H. Strasburger
zu gebrauchen 3, «fettleibige Monarchen» (F 58 und
77 EK), «Extravaganzen grossenwahnsinniger Deuterago-
nisten» (F 66 EK) oder «roher Emporkoémmlinge»
(F 59 EK), «sklavisches Schmeichlertum» (F 57 EK), «im
Luxusleben verkommene Duodezvolkchen» (F 54 und
62a EK). Uberhaupt fehlte es nicht an Ausmalung des
Grisslichen und Absonderlichen. Das Geschichtswerk
scheint sich in dieser Hinsicht nicht von den Schriften zur
Ethik unterschieden zu haben, und diese Analogie ist auf-
schlussreich.

Wir wissen, dass Poseidonios in mepi 108 xadfkovrog
scheussliche und obszone Votfille zusammengestellt hat
und dass auf Cicero diese Sammlung einen abstossenden

Eindruck machte (Cic. Off. I 159 = F 177 EK). Aber die

4 L. EpersteEiN and 1. G. Kipp (edd.), Posidonius, 1: The Fragments (Cambridge
1972); zu den Kriterien, nach denen Material in die Fragmentsammlung aufge-
nommen worden ist, vgl. Introduction, pp. Xv-XIX.

5 H. STRASBURGER, in Festgabe P. Kirn (s.o. Anm. 2), 38 f.



32 KLAUS BRINGMANN

Vorfihrung des Scheusslichen und Obszonen war kein
Selbstzweck. Sie diente vielmehr dazu, ein Problem des
rechten menschlichen Handelns zu erortern: den Konflikt
zwischen Schamgefiihl und Loyalitit gegentiber dem Vater-
land. Man wird von vornherein annehmen durfen, dass
auch im Geschichtswerk Schwelgerei, Grausamkeit und
Extravaganz nicht um ihrer selbst willen geschildert wor-
den sind. Welches aber die Absichten waren, die Poseido-
nios verfolgte, ist in den meisten Fillen nicht der zufillig
Uberlieferten, aus dem Zusammenhang gerissenen Einzel-
stelle zu entnehmen. Wir sind darauf angewiesen, in gros-
sen Zugen den Erzihlzusammenhang zu fassen, in dem sie
ihren urspringlichen Sitz hatte. Dass wir im grossen gan-
zen dazu in der Lage sind, verdanken wir Diodor, der in
den Bichern XXXIII-XXXVII seiner Universalgeschichte
Poseidonios fiir die Zeit von 145 bis 87/86 v. Chr. ausge-
schrieben hat ©.

Wie sehr das einzelne Zitat seinen Sinn erst durch den
Zusammenhang erfihrt, in dem es seinen Platz hatte, ist an
folgendem Beispiel gut zu sehen. Athenaios hat aus dem
VIIIL. Buch des Poseidonischen Geschichtswerks eine Stelle
bewahrt, die den prachtvollen Aufzug eines reichen Sike-
lioten namens Damophilos anschaulich vor Augen stellt:
«Von Schwelgerei nun war er ein Sklave und von Bosar-
tigkeit, durch das Land fuhr er mit vierrddrigen Wagen,
mit Pferden und hiibschen Bedienten, mit einem ziigellosen

¢ Hinzu kommen die aus Poseidonios zuriickgehenden ethnographischen Partien
aus den Buchern I-V. Ob und inwieweit das aus Diodor stammende Material in
eine Fragmentsammlung FEingang finden darf, ist eine umstrittene Frage. Nach
den Kriterien von Edelstein und Kidd gehort es nicht hinein. Demgegentiber hat
Theiler alles aus den Biichern I-V und XXXIII (XXXII)-XXXVII abgedruckt.
Einen Mittelweg ist Jacoby gegangen, indem er viel Material aus Diodor in einen
Anhang verweist. Ich habe mich dafiir entschieden, den Begriff des Fragments in
dem strengen Sinn von Edelstein und Kidd zu nehmen und dementsprechend
nach ihrer Sammlung zu zitieren (= EK). Stellen aus den Diodorexzerpten gebe
ich nach der Dindorfschen Ausgabe, setze aber in Anmerkungen die Ziffern der
Fragmentsammlungen von Theiler (= Th) bzw. Jacoby (= J) hinzu.



GESCHICHTE UND PSYCHOLOGIE BEI POSEIDONIOS 33

Schwarm von Schmeichlern und militdrisch aufgeputzten
Knaben» (F 59 EK). Diese Stelle hat Diodor in XXXIV 2,
34 sehr genau paraphrasiert 7, und in den umfangreichen
byzantinischen Exzerpten, die im 2. Kapitel des XXXIV.
Buches vereinigt sind, zeigt sich nun auch, welche Funk-
tion die von Athenaios im Wortlaut bewahrte Detailschil-
derung im Rahmen einer Analyse der Ursachen des Ersten
Sizilischen Sklavenkrieges (136-132 v. Chr.) besessen hat.

Aus diesem Befund ist die, m. E. richtige, Schlussfol-
gerung gezogen worden, dass die den Ersten Sizilischen
Sklavenkrieg betreffenden Diodorexzerpte auf das Ge-
schichtswerk des Poseidonios zuriickgehen 8. Das aber
bedeutet: Die genannten Diodorexzerpte bieten eine si-
chere und zugleich eine zureichende Grundlage fir das
Studium der historischen Methode des Poseidonios. Auf
dieser Uberzeugung beruht der im folgenden vorgetragene
Versuch einer Analyse.

Ein moderner Historiker wire vermutlich geneigt, die
eigentliche Ursache des Sklavenaufstandes in den wirt-
schaftlichen Verhiltnissen zu suchen. Sein Hauptinteresse
wiirde sich auf die Konzentration von Land und Sklaven in
der Hand einer kleinen Schicht reicher Grossgrundbesitzer
richten. Davon war auch bei Poseidonios die Rede, aber
bezeichnenderweise nur insoweit, als das Okonomische
eine der Voraussetzungen des Geschehens bildete. Die
eigentliche, d. h. die unmittelbar wirkende Ursache aber lag

7 F 136e Th = F 108 f J; Original und Paraphrase lauten wie folgt:

... Ol pev Thg ydpag TETPAKLKAOLG
arnvag meplayOpeEvog kol immoug
kol depdnovrog dpaiovg kai mapa-
dpounv avayoyov KoAAK®V TE Kol
naidwv OTPATIOTIKDV (F 509,
4-6 EK).

gmi ueEv yap tiig xopag inmovg TE
noAvTeAElc Kai TETpakvKAOLG AMY-
VoG HET’ OIKETAV OTPATIOTIKOV TE-
PINYETO" TPOC O TOOTOLG EVTPENDV
naidov mAfSog, €11 8¢ xoldxwv
dvaywyov mapadpopnyv Exetv £01Ao-
Tipeito (Diod. XXXIV 2, 34).

8 Vgl. Ed. Scuwartz, «Diodoros», in RE V 1 (1903), 690 = ders., Griechische

Geschichtschreiber (Leipzig 1957), 76.



34 KLAUS BRINGMANN

fir ihn im Psychologischen. Sklaven rebellierten nicht
gegen abstrakte Verhaltnisse, gegen soziale und 6kono-
mische ‘Strukturen’. Vielmehr wurde der Aufstand als eine
Explosion der Affekte oder, genauer, als die Explosion
einer bis zum Wahnsinn gesteigerten Wut der Sklaven tiber
die ihnen zugefiigten Leiden betrachtet (Diod. XXXIV 2,
33) 9. Dies ist der Aspekt, der Poseidonios interessierte,
und an diesem Punkt setzte seine Analyse an.

Bekanntlich hielt Poseidonios die richtige Bestimmung
des Wesens der Affekte fiir die Grundlage der gesamten
Ethik (F 30 EK). Erfassung des Wesens aber bedeutet
Ergrindung der Ursachen. In der Auseinandersetzung mit
Chrysipp hat Poseidonios diesen immer wieder mit der
Frage nach den Ursachen der Affekte konfrontiert, und er
hat in der Absicht, die Phinomene von ihren Ursachen het
zu erkliren, aus dem gesamten Umkreis des damaligen
Wissens ein gewaltiges Material zusammengebracht. Auf
diese Weise ergab sich als das Besondere seiner wissen-
schaftlichen Methode ein Aitiologisieren und Aristotelisie-
ren, das einen Mann wie Strabon so irritiert hat (T 85 EK).
Nun bildete aber fraglos die Geschichte ein Feld, auf dem
sich Ursachen und Wirkungen der Affekte untersuchen und
demonstrieren liessen. Eine solche Auffassung der Ge-
schichte war Poseidonios gewissermassen vorgegeben. Zu
erinnern ist nur an die thukydideische Reduktion aller
politischen Dynamik auf die menschlichen Urinstinkte der
Furcht, der Habgier und des Machtstrebens. Da Poseido-
nios von der grundlegenden Bedeutung der Affekte fiir das
menschliche Leben iiberzeugt war, ergab sich gewisser-
massen von selber, dass historische Analyse psychologische
Ursachenforschung sein musste.

Hinzu kommt noch ein anderer Gesichtspunkt: Posei-
donios war auch der Erbe jener Auffassung, dass Ge-

 Fysed Th = F 108 ¢ }.



GESCHICHTE UND PSYCHOLOGIE BEI POSEIDONIOS 35

schichtsschreibung ein Mittel moralisch-politischer Erzie-
hung ist. Dementsprechend bedient er sich in der Darstel-
lung des Ersten Sizilischen Sklavenkriegs bestimmter Mit-
tel ethischer Erziehung, die nach Senecas Referat (F 176
EK) fir seine Pidagogik konstitutiv sind. Gemeint sind
aetiologia, d. h. die Autdeckung der Ursachen, ethologia, d. h.
die Darstellung vorbildlicher und abschreckender exempla,
sowie praeceptio, d. h. die direkte Unterweisung. Mit ande-
ren Worten: Poseidonios’ Interesse an der Geschichte ist
das des Anthropologen und Moralisten. Auch als Histori-
ker analysiert er menschliches Verhalten, vor allem die
Affekte, denn die Geschichte ist das Feld, wo Begehrtlich-
keit und Machttrieb herrschen. Und umgekehrt ist Ge-
schichtsschreibung auch ein Stiick angewandter Pidagogik.
Es versteht sich von selbst, dass Poseidonios von seinem
Ansatz her die auf Thukydides zuriickgehende Verengung
historischer Betrachtung auf staatliche Machtpolitik wieder
zuriickgenommen hat. Menschliches Verhalten und Fehl-
verhalten sind ja nicht nur auf der Ebene staatlicher Politik
zu tassen, sie begegnen in gleicher Weise auf der Ebene des
Privaten und des Gesellschaftlichen. Menschliches Verhal-
ten stiftet die Einheitlichkeit in der Vielfalt der historischen
Lebensiusserungen, und insofern war es Poseidonios mog-
lich, in seinem Geschichtswerk den inneren Zusammen-
hang aller Lebensbereiche einzufangen. Wie sich das alles
dussert, ist an der Darstellung des Ersten Sizilischen Skla-
venkriegs gut abzulesen.

Zunichst das Aitiologische, die Erforschung der Ursa-
chen. Die Analyse setzt bei den Phinomenen ein, den
Greueln, die die aufstindischen Sklaven begingen. Was
aber war die Ursache? In einem ersten Schritt bediente sich
die Analyse der Methode des Ausschliessens: Die Sklaven
taten das Schreckliche nicht aus angeborener Grausamkeit,
o0 8v duodtta evoeng (Diod. XX XIV 2, 40) 10. Zum Beweis
16 136 ¢ Th = F a8 k ].



36 KLAUS BRINGMANN

wird angefiihrt: Die Tochter des reichen Damophilos, die
Mitleid mit den von ihren FEltern gepeinigten Sklaven
gezeigt hatte, verschonten sie, ja sie beschiitzten das Mad-
chen und sorgten dafiir, dass sie in Sicherheit gebracht
wurde. Daraus wird dann die Schlussfolgerung gezogen:
Im einen wie im anderen Fall, im Wiiten der Sklaven gegen
thre grausamen Herren wie in ihrer Firsorge fiir die Toch-
ter des sadistischen Damophilos, wurde eine psychische
Disposition aktualisiert, die in jedem Menschen steckt: die
Neigung zu gerechter Vergeltung. Was die Sklaven dazu
antrieb, die grisslichsten Verbrechen zu begehen, war der
auf die Spitze getriebene Affekt der Vergeltung, die Wut,
die Poseidonios nach Senecas Referat als cupiditas puniendi
eins a quo te inique putes laesum definierte (F 155, 4 f. EK).
Die Analyse war damit an einen Punkt angelangt, dass
weiter gefragt werden musste. Was hatte bei den Sklaven
jene Explosion rasender Wut ausgelost? Wieder ging Posei-
donios von den Phinomenen aus. Er stiess darauf, dass die
Sklavenhalter den ihnen Ausgelieferten Entsetzliches ange-
tan hatten. Aber warum hatten sie das getan? Doch gewiss
nicht, weil sie sich an ihren Sklaven tichen wollten. Die
seelische Verfassung, aus der die Grausamkeit der Sklaven-
halter erwuchs, war nicht so leicht zu erkliren wie die Wut
der Misshandelten. Die Ursachen waren eher verdeckt, also
musste die Analyse tiefer dringen. Um die Richtung zeigen
zu konnen, die sie nimmt, muss ich weiter ausholen. Aus-
gangspunkt sind zwei Stellen aus den Diodorexzerpten. Die
erste gibt die Diagnose einer kollektiven seelischen Erkran-
kung: «Denn aufgrund des masslosen Reichtums derer, die
die herrliche Insel ausbeuteten, gaben sich fast alle, die zu
Reichtum kamen, zuerst der Schwelgerei hin, dann der

Anmassung und der mutwilligen Gewalttitigkeit» (Diod.
XXXIV 2, 26) 1. Die zweite Stelle vertieft. die Diagnose

1 F 136 cTh = F 108 b J.



GESCHICHTE UND PSYCHOLOGIE BEI POSEIDONIOS 37

anhand eines individuellen Falles: «(Damophilos) tUbertraf
die Schwelgerei der Perser an Aufwand und Erlesenheit, er
Ubertraf sie aber auch an Anmassung. Denn seine unerzo-
gene und ungebildete Art erzeugte, in den Besitz absoluter
Macht und gewaltiger Reichtiimer gelangt, zuerst Ubersit-
tigung, dann mutwillige Gewalttitigkeit und zuletzt seinen
eigenen Untergang und grosse Leiden fiir sein Vaterland»
(Diod. XXXIV 2, 35) 12,

Der springende Punkt, auf den ich die Aufmerksamkeit
lenken mochte, scheint mir darin zu liegen, dass das Fehl-
verhalten des Damophilos auf seinen évaydyog kai draidev-
tog tponog zurickgefihrt wird. Poseidonios war also an
einem psychologischen Problem interessiert, und dieses
Problem ist im Lichte der Philosophie, die er lehrte, so zu
formulieren: Das Fehlverhalten des Damophilos betraf die
Guter, die als solche zwar moralisch indifferent sind, in
deren Gebrauch sich jedoch die dpety zu bewihren hat.
Gemeint sind Reichtum und Macht, die das Mittel zur
Befriedigung des menschlichen Bedurfnisses nach sinnli-
chem Genuss, fiéeocdar, und nach Herrschaft uber andere,
kpatelv, darstellen (F 169, 10 ff. EK). Poseidonios ordnete
unter Rickgriff auf die platonische Psychologie dem Stre-
ben nach sinnlichem Genuss und dem Machttrieb zwei
irrationale Seelenkrifte, 16 émSuuntikév und 16 Jvpoeidéc, zu
(F 32 EK). Die von diesen irrationalen Seelenkriften aus-
gehenden Affekte definierte er als «iberschiessende Antrie-
be», mheovalovoar 6ppai, die zum Exzess tendieren, so wie
die Schwerkraft des Korpers einen Laufer iiber das Ziel
hinausschiessen lasst (F 34, 14 ff. EK). Daraus ergibt sich
die Forderung, dass die irrationalen Seelenkrifte unter die
Kontrolle der dbvapig Aoyiotikn gebracht werden miissen.
Poseidonios hat ihr eine so hohe Bedeutung beigemessen,
dass er sie in eine seiner Telosformeln aufnahm (F 186,

12" Fois6-¢ Thi="F 18 { ]



38 KLAUS BRINGMANN

13 ff. EK). Dementsprechend wies er der ethischen Erzie-
hung die Aufgabe zu, die irrationalen Seelenkrifte in der
Weise zu besinftigen, dass sie sich der Herrschaft der
rationalen Seelenkraft fiigen (F 31 EK).

Dics sind die Grundziige der Poseidonischen Ethik und
Psychologie. Ich habe sie deshalb nachgezeichnet, weil so,
wie ich glaube, vollkommen deutlich wird, wie die zitierten
Stellen aus den Diodorexzerpten zu verstehen sind. Da-
mophilos und mit ithm die Mehrheit der reichen Gross-
grundbesitzer sind unfihig, ihre Affekte, die auf Genuss
und Machtausiibung gerichteten «tiberschiessenden Antrie-
be» der Kontrolle der rationalen Seelenkraft zu unterwer-
fen. In Besitz absoluter Macht tiber Menschen und gewal-
tiger Reichtimer wissen diese Menschen nicht mehr, was
sie. noch tun sollen, und die zum Exzess tendierenden
Affekte lassen sie weit uber das Mass ‘natiirlicher’ Trieb-
befriedigung hinausschiessen. Genuss wird zu sinnloser
Schwelgerei und das Streben, anderen tberlegen zu sein
und zu herrschen, entartet in sinnlose Grausamkeit.

Die eigentliche, d. h. die unmittelbar wirkende, Ursa-
che der an den Sklaven begangenen Grausamkeiten fand
Poseidonios also in dem éavéymyog kai draidevtog tpomog, der
Damophilos und Seinesgleichen der Zugkraft der irrationa-
len Seelenkrifte, der madnukn oAk (F 169, 80 EK), auslie-
ferte. So missbrauchten sie die moralisch indifferenten
Guter, Reichtum und Macht, in einer Weise, dass sie sich
selber und ihrem Vaterland Urheber einer Katastrophe
wurden. Ihre seelische Verfassung ist durch die absolute
Herrschaft der irrationalen Seelenkrifte Gber die rationale
gekennzeichnet. Insofern kann Poseidonios den reichen
Damophilos, der Gewalt iiber Leben und Tod seiner Skla-
ven besitzt, als einen Sklaven von Schwelgerei und Bosar-
tigkeit bezeichnen (F 59, 3 f. EK) und so am historischen
Beispiel die evidente Richtigkeit der stoischen Uberzeu-



GESCHICHTE UND PSYCHOLOGIE BEI POSEIDONIOS 39

gung demonstrieren: tobg 3¢ @aviovg Soviovg (ST7F III
355, 2).

Die hier vorgelegte Interpretation der ‘eigentlichen’
Ursache des Ersten Sizilischen Sklavenkriegs steht, wenn
ich nicht irre, in vollstindiger Ubereinstimmung mit der
durch Seneca uberlieferten Poseidonischen Bestimmung
des Verhiltnisses von Reichtum und moralisch verwerfli-
chem Handeln (F 170, 1-7 EK). Reichtum ist, so heisst es,
nicht als solcher Ursache fir Verwerfliches. Er ist es nur
insofern, als er Menschen, die entsprechend disponiert sind,
zu verwertlichen Taten antreibt: Posidonius, ut ego existimo,
melius, qui ait divitias esse causam malorum, non quia ipsae faciunt
aliquid, sed quia facturos irritant. Der Unterscheidung liegt die
logische Distinktion von causa efficiens und causa praecedens
zugrunde. Reichtum ist nun insofern eine ‘vorausgehende’,
d. h. von der unmittelbar wirkenden cansa zu unterschei-
denden Utrsache, als er die Seele aufgeblasen macht, Ubet-
mut erzeugt, Neid erweckt und deren rationale Kraft so
weit ithrer Funktion «entfremdet», dass der Ruf des Geldes
uns auch dann noch reizt, wenn er uns schaden wird: inflant
(sc. divitiae) animos, superbiam pariunt, invidiam contrabunt, et
usque eo mentem alienant ut fama pecuniae nos etiam nocitura
delectet. Wenn aber nun der Reichtum in dieser Weise die
causa antecedens verwerflichen Handelns ist: was ist dann die
causa efficiens? Nichts anderes, so miisste man wohl im
Sinne des Poseidonios antworten, als eine seelische Dispo-
sition, bei der die rationale Seelenkraft die ihr zukommende
Funktion einer Kontrolle der irrationalen nicht zu leisten
vermag.

Es ware demnach ein modernes Missverstindnis, wenn
man Poseidonios die These unterstellen wollte, dass der
Mensch nichts anderes als das Produkt der Verhiltnisse sei.
Ob dieser die moralisch indifferenten Giter, Reichtum und
Macht, ‘in Ubereinstimmung mit der Natur’ gebraucht
oder ob er sie missbraucht, hingt von dem Verhaltnis der



40 KLAUS BRINGMANN

verschiedenen Seelenkrifte zueinander ab. Entsprechend
diesem Seelenmodell werden die eigentliche Ursache sowie
die Voraussetzungen und Bedingungen der causa efficiens
aufgedeckt. Die Sklaven beherrschte ein bis zum Wahnsinn
gesteigertes Verlangen, Rache fir das zu nehmen, was man
thnen angetan hatte. Sie reagierten, und insofern erscheint
bei ihnen das Uberschiessen des Affekts als entschuldbar.
Poseidonios stellte ausdrucklich fest, dass sie nicht aus
angeborener Brutalitit handelten. Aber die Sklavenhalter
beurteilte er anders. Sie hatten es schuldhaft dahin kommen
lassen, dass ihre Affekte in hemmungslose Genusssucht
und sinnlose Grausamkeit ausarteten.

Worin aber lag nun die Schuld des Damophilos und der
anderen sizilischen Grossgrundbesitzer? Die Antwort ist
dem Schlisselbegriff des avaywyog xai draidevrog tpomog zu
entnehmen. Sie wurden schuldig, weil sie in keiner Weise
der Forderung nach ethischer Erziehung nachgekommen
waren. Gerade die Reichen und die Machtigen aber — dies
ist die zugrunde liegende ‘Moral’ — haben eine solche
Erziehung als Gegengewicht gegen die Verlockungen von
Reichtum und Macht am allernotwendigsten. Denn Reich-
tum und Macht sind die Voraussetzung und Bedingung,
unter denen sich das gefihrdete Gleichgewicht der Seelen-
krafte auflost, und ihr Besitz wirkt verstirkend auf eine
vorhandene Fehldisposition ein. Insofern griffen Schuld
und Verhingnis ineinander. Aber diese Verknlpfung
befreite die Sklavenhalter nicht von ihrer moralischen Ver-
antwortung. Menschliches Handeln unterliegt nicht blinder
Notwendigkeit, und Poseidonios sagt ja auch deutlich
genug, dass nicht alle Mitglieder der Klasse der Gross-
grundbesitzer der seelischen Verwilderung anheimfielen.

Poseidonios sah in den verschiedenen seelischen Verfas-
sungen die eigentliche Ursache fiir verwerfliches und vot-
bildliches Verhalten. In der Aufdeckung der eigentlichen
Ursache aber liegt das Ziel der psychologischen Analyse.



GESCHICHTE UND PSYCHOLOGIE BEI POSEIDONIOS 41

Alles andere ist diesem Ziel untergeordnet, und in der
Erforschung der causae antecedentes, der Voraussetzungen
und Bedingungen, entfaltete sich seine grosse wissenschaft-
liche Energie: Klima und Landesnatur, die wirtschaftlichen
und gesellschaftlichen Zustinde, Diit und Lebensweise,
Gewohnung und Erziehung alles konnte eine Rolle
spielen. Wie Poseidonios vorging, zeigt die Analyse des
Verhaltens der Sklaven. Thr Aufstand wird, wie gesagt, als
Ausbruch fuchtbar gereizter Wut gedeutet. Die Schuld trug
die Grausamkeit ithrer Herren. Aber es hatten viele Fakto-
ren zu jener Explosion der épyn beigetragen. Poseidonios
hat das wie in seinen berihmten ethnographischen Exkur-
sen so dargestellt, dass in der Beschreibung der Lebens-
weise und der Lebensbedingungen die seelische Verfassung
der Sklaven aufgedeckt wird. Die Sklaven gewohnten sich
gezwungenermassen — so heisst es — an Raub und Motd,
denn ihre Herren verweigerten ihnen Kleidung und Nah-
rung. Ausdrucklich wird festgestellt, dass ihre ganze
Lebensform darauf ausgerichtet war, die Verwilderung von
Seele und Korper zu fordern: «Da sie als Hirten an das
Ubernachten im Freien gewohnt und militirisch ausgerii-
stet waren, schwollen ithnen Mut und Tollkihnheit. Sie
trugen Keulen, Lanzen und beachtliche Kniippel und hat-
ten sich Felle von Wolfen und Wildschweinen umgelegt,
und so boten sie einen furchterregenden Anblick, der von
dem regelrechter Soldaten nicht weit entfernt war. FEin
Rudel kriftiger Hunde folgte jedem Einzelnen, und die
Menge an Nahrung, Milch und Fleisch, liess Seele und
Korper verwildern» (Diod. XXXIV 2, 29 f.) 3. Worum es
hier geht, ist nichts anderes, als die Bedingungen eines
bestimmten Seelenzustandes offenzulegen. Denn wie Dio-
dor sagt: «Der Supdg war ihre stirkste Waffe» (Diod.
XXXIV: 25 24b) 1.

BE 156 ¢ Th = P retd ]

W E136e Th = F 108 h ']




42 KLAUS BRINGMANN

Auf die Erfassung des seelischen Zustandes zielt auch
die Analyse des Aufstandes der armen Freien. Diese
benutzten, so heisst es bei Diodor XXXIV 2, 48 15, die
Erhebung der Sklaven dazu, die Landgiiter der Reichen zu
plindern und zu zerstoren. Einem modernen Historiker
mag naheliegen, die Ursachen beispielsweise in der Ver-
schuldung oder, allgemeiner ausgedriickt, in der wirtschaft-
lichen Notlage der sizilischen Unterschichten zu suchen.
Aber diesen Weg ging Poseidonios nicht. Er stellte fest,
dass die Armen nicht nur geplindert, sondern dariiber
hinaus ganz sinnlos erscheinende Zerstoérungen angerichtet
hatten. Das aber bedeutete, dass die Phinomene sich nicht
einfach mit einer Deutung in Ubereinstimmung bringen
liessen, der zufolge es den Armen um nichts anderes als um
Beutemachen gegangen sei. Vielmehr zeigte die Sinnlosig-
keit der angerichteten Verwiistungen — dies ist die Rich-
tung, die die Analyse gegangen ist — dass ein «liberschies-
sender Antrieb» zu sinnloser Zerstorung, eben ein Affekt,
den Verheerungen zugrunde lag. Aber welcher Affekt war
es? Die Antwort lautet: Hs war die Missgunst auf das
Glick der Reichen — wie wir uns ausdricken wurden, der
Sozialneid, der als die eigentliche Ursache der Ausschrei-
tungen dingfest gemacht werden kann. Wie sich die Miss-
gunst der Armen in Aktion umsetzte, hat Poseidonios mit
einem Umschlag der Gefiithle zu erldutern versucht: In dem
Augenblick, als das Gliick der Reichen zu Fall kam, wan-
delte sich Missgunst in Schadenfreude, und diese hat dann,
so fiigt sich die historische Darstellung zu der Lehre von
den Affekten, vermoge der ithnen innewohnenden Zug-
kraft, threr madntikn oAkn (F 169, 80 EK), die Armen dazu
hingerissen, das Ungliick der Reichen noch zu vergrossern.
Indem sie das taten, vergrosserten sie den Lustgewinn und
kompensierten sie die Unlustgefiihle, die ihnen die Miss-

B F sy Th = Passw .



GESCHICHTE UND PSYCHOLOGIE BEI POSEIDONIOS 43

gunst bereitet hatte. Wiederum ist nicht der Reichtum als
solcher die Ursache fir verwerfliches Handeln. Aber er ist
insofern eine causa antecedens, als er Missgunst in der Seele
der Armen ausloste — (divitiae) invidiam contrabunt, so lau-
tet in Senecas Wiedergabe die Formulierung des Poseido-
nios (F 170, 6 EK). Neid also ist die letzte Wurzel des
Geschehens. Aber um den Mechanismus zu verstehen, der
den Affekt des Neides in die gewaltsame Aktion umsetzte,
bediente sich der philosophische Historiker einer psycholo-
gischen Theorie von der Mischung und dem Umschlag der
Gefiihle 16,

Das dramatische Geschehen des Sklavenaufstandes bot
auch Gelegenheit, ein weiteres den philosophischen Histo-
riker interessierendes Problem psychologisch auszuloten:
das der Attraktion des falschen Fithrers auf die Verfithrten.
Chrysipp hatte gelehrt, dass Verfiilhrung von aussen kom-
me, vom verfithrerischen Einfluss anderer Menschen oder,
wie es verallgemeinernd heisst, «aus dem eigentlichen
Wesen der Dinge» (F 169, 51-54 EK). Poseidonios wider-
sprach: Die Wurzel der Verfiihrung liegt im Menschen
selber (F 35, 18 ff. EK), in seiner Verfiihrbarkeit, und
das heisst: in seiner seelischen Struktur. Nun zeigte gerade
die Geschichte, dass psychische Ausnahmezustinde und
Fehldispositionen die grosse Chance der Scharlatane und
falschen Fihrer bedeuteten. So kam die Stunde des syri-
schen Sklaven Eunus, eines Gauklers, Feuerspeiers und
falschen Propheten, in dem Augenblick, als die Sklaven des
Damophilos ithre Qual nicht linger ertragen konnten. Sie
kamen zu dem Wundermann und fragten, ob die Gotter
wohl dem geplanten Anschlag gegen ihren Herrn geneigt
seien. Eunus gab den Sklaven die Antwort, die sie horen

16 Im Hintergrund scheint die Lehre zu stehen, die Platon im Philebos (44 b ff.,
speziell 47 d ff.) erortert, moglicherweise in Auseinandersetzung mit seinem
Schiiler Herakleides Pontikos: vgl. K. BRingmaNN, «Platons Philebos und Hera-
kleides Pontikos’ Dialog mepl 100VTiG», in FHermes 100 (1972), 523 ff.



44 KLAUS BRINGMANN

wollten, der Anschlag gelang, der Anstoss zu einer allge-
meinen Erhebung der Sklaven war damit gegeben. Als der
Erfolg sich dann einstellte, wihlten sie Eunus zum Konig
— wie es in den Diodorexzerpten heisst, « weder aufgrund
seiner Tapferkeit noch wegen seiner Tuchtigkeit als Feld-
herr, sondern vor allem wegen seiner Zauberkiinste, und
weil er mit dem Aufstand begonnen hatte» (Diod. XXXIV
2, 14) V7. Dann folgt der sarkastische Zusatz: «zugleich
aber auch deshalb, weil sein Name so etwas wie ein gutes
Vorzeichen des Wohlwollens fir die Untertanen warn.
Sehnten sich die Sklaven nach einem guten Herrn, so
griffen sie wie die Ertrinkenden zum Strohhalm.

Vergleichbares zeigt das grosste, teilweise wortlich
zitierte Stiick, das aus dem Geschichtswerk erhalten ist, die
sogenannte Athenionepisode (F 253 EK). Erzihlt wird,
wie der peripatetische Philosoph Athenion zu Beginn des
Mithridatischen Krieges in Athen die Macht ergreift und
die Stadt ins Lager des Konigs mandvriert. Hintergrund
der geschilderten Machtergreifung ist der dramatische
Zusammenbruch der romischen Macht in Kleinasien. Was
sich nun im Schatten dieser Ereignisse in Athen abspielte,
war flir Poseidonios das Satyrspiel, das der Tragodie folgt.
Der Geschichtsschreiber hat alle Register mimetisch-sarka-
stischer Darstellungskunst gezogen, um bei der Prisenta-
tion der historisch vollig unbedeutenden Episode nicht
hinter dem zuriickzubleiben, was in seinen Augen Wahrheit
war 18. Athenion, der peripatetische Pseudophilosoph, dem
die Philosophie nur ein eintrigliches Gewerbe und sonst
gar nichts bedeutet, sicht seine Stunde gekommen, als in
Kleinasien eine Umkehrung der Machtverhiltnisse stattfin-
det. Das psychologische Problem, das der kostlichen

7 Fa36 b Thi= F 1084 ].

18 Zum Verhiltnis von Poseidonios” Darstellung zu den historischen Zusammen-
hingen vgl. E. BApiaN, «Rome, Athens and Mithridates», in AJAH 1 (1976),
105 ff.



GESCHICHTE UND PSYCHOLOGIE BEI POSEIDONIOS 45

Erzihlung zugrunde liegt 19, ist die Verfithrbarkeit der
Massen durch die in ihnen liegenden Sehnstichte. Athenion
trifft bereits mit den Botschaften, mit denen er die Athener
aus der Residenz des Konigs Giberschiittet, den springenden
Punkt, den Affekt der Begehrlichkeit. Poseidonios
schreibt: «Deshalb versetzte er die Athener mit seinen
Briefen in hohe Aufregung — er habe grossten Einfluss
beim Kappadoker, so dass sie nicht nur von den filligen
Schulden befreit in FEintracht leben, sondern auch die
Demokratie zuriickgewinnen und grosse Geschenke fir
sich privat wie fir den Staat erhalten wirden. Das setzten
die Athener in die Welt und glaubten schon, Roms Hert-
schaft sei gestiirzt 20.» Die Zauberworte sind: Befreiung
von Schulden und Eintracht — Demokratie — privater
und Offentlicher Wohlstand. Was stort, sind die Romer.
Aber wer sich bereits in einem psychischen Ausnahmezu-
stand befindet, bildet sich seine eigene Wirklichkeit. Mag
der Wunsch der Vater des Gedankens sein, die Massen
glauben schon felsenfest: Es ist zu Ende mit Rom. So ist
die Atmosphire vorbereitet, in der die auf den psychischen
Zustand der Massen berechneten Phrasen des Demagogen
wie die Botschaft des Erlosers aufgenommen werden:
« Was also rate ich euch? Nicht linger mehr zu dulden die
Anarchie, die der romische Senat bei uns andauern lasst, bis
er die Frage unserer Verfassung priife; nicht linger mit
anzusehen, dass unsere Heiligtiimer verschlossen, unsere
Gymnasien verwahrlost, unsere Theater ohne Volksver-
sammlung, unsere Gerichte verstummt und unsere Pnyx,
durch Gotterspruch ihm zugeweiht, dem Volk vorenthal-
ten bleibt. Lasset uns, Mdnner Athens, nicht linger ertra-

19 Vgl. hierzu K. REiNHARDT, in G & R S. S. 1 (1954), 85 ff. Reinhardt hat den
ersten, im Wortlaut erhaltenen Teil des Fragments in kongenialer Weise auch ins
Deutsche uibersetzt: Poseidonios (1921), 33-36.

20 F 253, 26-32 EK; der Ubersetzung liegt der von Edelstein und Kidd abge-
druckte uberlieferte Text zugrunde.



46 KLAUS BRINGMANN

gen, dass der heilige Jakchosruf nicht mehr erschallt, das
hehre Haus des Gottinnenpaars geschlossen und die Stitten
der Philosophen verstummt sind 2l.» Darauthin unter
Begeisterungsstiirmen zum Strategen gewihlt bedankt er
sich mit dem denkwiirdigen Wort: « Jetzt seid ihr selbst
eure Strategen, und ich stehe dem vor. Und wenn ithr mit
mir eure Kraft vereint, so werde ich nicht mehr, nicht
weniger vermogen als iht alle zusammen.» Das ist gewiss
pomposer Unsinn, aber es wirft zugleich ein scharfes Licht
auf die Situation: auf die geheime ovpnddeia, die den Ver-
fihrer und die Verfihrten miteinander verbindet. Was
dann folgt, ist das bose Erwachen. Der Philosoph entpuppt
sich als Tyrann, und was die Athener erhalten, sind
Gewaltherrschaft anstelle der Demokratie, Terror und
Zwietracht anstelle der Eintracht, Mangel an Lebensmitteln
anstelle privaten und offentlichen Reichtums...

In der Athenionepisode sind die psychologische Ana-
lyse und die Entlarvung des falschen Philosophen auf
bewunderswerte Weise in der Erzihlung geleistet. Unver-
kennbar ist auch das warnende fabula docet. Uberhaupt
wimmelte es von abschreckenden und vorbildlichen exen-
pla. Der grausame Damophilos, der Sklavenkonig Eunus
und der falsche Philosoph Athenion gehoren ebenso hier-
her wie der grosse Marius, dessen seelisches Gleichgewicht
unter dem Ansturm der Affekte, Habgier, Ehrgeiz und
Missgunst, im Konflikt um das Oberkommando gegen
Konig Mithridates zusammenbricht und so fir sich und
sein Vaterland eine Katastrophe heraufbeschwort 2 —
ganz zu schweigen von den Protagonisten der Schwelgerei
und der Grausamkeit in den niedergehenden hellenistischen

21 F 243, 94-103 EK.

22 Vgl. K. v. Frrrz, «Sallust and the Attitude of the Roman Nobility at the Time
of the Wars against Jugurtha (112-105 B.C.)», in 7. 4PhA 74 (1943), 166 ff. und
ders., «Poseidonios als Historiker» (s.o. Anm. 1), 183 ff.



GESCHICHTE UND PSYCHOLOGIE BEI POSEIDONIOS 47

Monarchien. So wurde die Geschichtsschreibung Poseido-
nios zum Medium, in dem sich Aitiologie und Ethologie
verbinden.

Die von Poseidonios angewendete Methode, die psy-
chologische Analyse mit dem Erziehungsmittel des histori-
schen exemplum verknuipft, ist nun das distinktive Merkmal,
das die Diodorexzerpte aus den Blichern XXXIII-XXXVII
auszeichnet. Die Arbeitsweise Diodors, der den einzelnen
Teilen seiner Universalgeschichte jeweils ein Vorginger-
werk zugrunde gelegt hat, und die ‘innere Form’ der histo-
rischen Betrachtungsweise fiihren in gleicher Weise darauf,
dass wir in den Exzerpten der Biicher XXXIII-XXXVII
Poseidonios fassen. Wie sich das in der historischen
Methode niederschligt, mochte ich noch an zwei Beispielen
erldutern: an den Diodorexzerpten, die den Seleukiden-
konig Demetrios II. und den Freiheitshelden der Lusitaner
Viriathus betreffen (Diod. XXXIII 1-9) 23. ‘

Im Jahre 145 schien der Thronpritendent Demetrios
ans Ziel seiner Winsche gelangt zu sein. Sein Rivale,
Konig Alexander Balas, verlor nach der Schlacht am Oino-
paras Thron und Leben, Demetrios’ gefihrlicher Ver-
bundeter, Konig Ptolemaios VI., starb an den Verletzun-
gen, die er in der Schlacht erlitten hatte. Demetrios wurde
Konig, aber er entfremdete sich das Volk von Antiocheia
und das seleukidische Reichsheer, dem er seine kretischen
Soldner vorzog. Unter der Fihrung des Diodotos Try-
phon, eines ehemaligen Generals des Alexander Balas, kam
es zur Rebellion und zur Proklamierung des minderjahri-
gen Antiochos (VI.) zum Gegenkonig. Die Frage, mit der
Poseidonios an die kurz skizzierten Ereignisse heranging,
galt nicht den sachlichen politischen Hintergrinden. Er

2 Demetrios II.: Diod. XXXIII 4 = F 99 Th und Diod. XXXIII 9 = F 106 Th;
Viriathus: Diod. XXXIII 1, 1-4 = F 96 a2 Th; Diod. XXXIII 1, § = F 96 b Th;
Diod. XXXIII 7, 1-3 = F 105 2 Th und Diod. XXXIII 7, 47 = F 105 b
Tk,



48 KLAUS BRINGMANN

fragte: Wie kam es, dass das Glick des Demetrios in dem
Augenblick ins Wanken geriet, als es endlich gesichert
erschien? Und er sucht die Antwort im Fehlverhalten des
Konigs. Da er durch seinen Sieg von dem Zwang zur
Ricksichtnahme befreit war, verfiel et in tyrannische Bru-
talitdt, er beging die ruchlosesten Gewalttaten und trieb
seine Untertanen auf diese Weise zum Abfall. Und warum
handelte der Konig zu seinem eigenen Schaden so?
Zugrunde lag, so erfahren wir, eine entsprechende seelische
Disposition: aitia & fjv adtd tfig dSradéoeng . . . | pdorg (Diod.
XXXIII 4, 1)2%. Wie Damophilos so geriet auch der
Konig unter die Herrschaft der irrationalen Seelenkrifte, so
dass er Reichtum und Macht zu Schwelgerei und Grausam-
keit missbrauchte. Die eigentliche Ursache lag, wie gesagt,
in seiner seelischen Disposition, aber es waren doch auch
die Umstinde, die die Storung der Harmonie der Seelen-
krafte verstirkten und den offenen Ausbruch der Krank-
heit beglinstigten. Der Fortfall der dusseren Bedrohung
enthob ihn des Zwanges zur Selbstbeherrschung, und sein
Ratgeber, der zugleich sein Verderber war, verstirkte sei-
nerseits noch die verderblichen Neigungen des Konigs. Als
er schliesslich vor dem Widerstand, der sich gegen ihn
erhob, nach Laodikeia fliehen musste, war er nicht mehr
fihig, aus der Erfahrung zu lernen und sein Leben zu
andern: «Als Demetrios sich in Laodikeia aufhielt, ver-
brachte er seine Tage in Leichtfertigkeit, er veranstaltete
Zechgelage und gab sich hemmungslos den aufwendigsten
Gentssen hin. Er blieb in seinem Verhalten auch darin der
gleiche, dass er an vielen, wie es sich gerade traf, Gewalt-
taten veriibte, und er konnte durch die Riickschlige, die er
erlitt, nicht mehr gebessert werden» (Diod. XXXIII 9) 2.
Das Aitiologische, die Rickfiuhrung eines historischen

24 F g9 Th.
25 F 106 Th.



GESCHICHTE UND PSYCHOLOGIE BEI POSEIDONIOS 49

Umsturzes auf eine psychologische Disposition und auf die
sie verschiarfenden historischen Umstinde, treibt das exen-
plum, das warnende Beispiel, aus sich hervor. In der Person
Demetrios’ II. verkorperte sich so auf das genaueste die
innere Gefihrdung, der nach Poseidonios’ Auffassung auch
die herrschende Klasse Roms nach der Zerstorung Kar-
thagos und nach den Kimbernkriegen zu unterliegen
drohte (Diod. XXXIV/XXXV 33, 1-8; XXXVII 2, 1-3
und 3, 1-§) 26,

Aber die Geschichte war nicht nur ein Schatzhaus
abschreckender Beispiele. Es gab auch die grossen Vorbil-
der, die eindringlich Wesen und Voraussetzungen lobens-
werten Verhaltens vor Augen fithrten. Beispiele richtigen,
d. h. moralisch guten Handelns gab es auf allen Stufen der
Gesellschaft, in der griechisch-romischen Welt ebenso wie
in der Welt der Barbaren. Poseidonios war an dem Problem
gerechter Herrschaftausiibung interessiert, und dieses Pro-
blem stellte sich ihm in Gestalt der Frage, wie der vorbild-
liche Herrscher beschaffen sei und welches die Bedingun-
gen der Ausbildung seiner Personlichkeit sind. An der
Darstellung des Viriathus (Diod. XXXIII 1 und 7) ?7 ldsst
sich nun gut zeigen, dass Poseidonios auch die grossen
historischen Personlichkeiten am Massstab der stoischen
Anthropologie misst. Der Aufstieg des Viriathus vom ein-
fachen Hirten zum bewunderten Fithrer der Lusitaner ent-
sprach in Poseidonios’ Sehweise dem stoischen Bild von
der gelungenen Entwicklung eines menschlichen Lebens.
Diese reicht bekanntlich vom unbewussten Streben des
Neugeborenen nach den naturgemissen Giitern tber die
Gewohnung an das richtige Verhalten bis zur rationalen
Einsicht in die Ordnung der Natur, d. h. bis zur Moralitit
des Handelns 28, Viriathus nun leistete, mit guten Anlagen
% F 138 Th = F 112 J; F 217 a und 216 Th sowie ¥.213 b. Th.

27 F 96 a und b sowie F 105 a und b.
28 Vgl. Cic. Fin. 111 16-22.



50 KLAUS BRINGMANN

versehen, auf der ersten Stufe seiner Entwicklung die
Anpassung an die gebirgige Umwelt, er gewohnt sich an
eine schlichte, titige Lebensweise. Der stindige, erfolgreich
bestandene Kampf mit Raubern und wilden Tieren begriin-
det seinen Ruf unter den lusitanischen Hirten, und er wird
zum Fuhrer im Kampf gegen die Romer gewahlt 2°. Im
Krieg macht er weitere Fortschritte — mit einem Schliis-
selwort der stoischen Ethik wird er als ein npoxonteov
bezeichnet —, er gewann auch als Feldherr Ansehen, und
er bewies die wahre Tugend eines Herrschers, die Gerech-
tigkeit; denn er liess bei Belohnungen und bei der Vertei-
lung der Beute jedem das Seine zukommen 30. Als er dann
anldsslich seiner Hochzeit mit der Tochter des Firsten
Astolpas mit Uberfluss und Luxus konfrontiert wird, zeigt
er nicht nur durch sein Verhalten, dass die dusseren Giiter
nur insoweit einen Wert besitzen, als sie der Befriedigung
naturgemaisser Bediirfnisse wie dem Stillen des Hungers
dienen. Er wird dariiber hinaus als ein Mann vorgestellt,
der in Ubereinstimmung mit der Natur lebend zu rationaler
Einsicht in die Ordnung der Werte gelangt ist und es
versteht, seine Einsicht in knappe, treffende Bemerkungen
zu kleiden: «Denn die Redeweise eines Mannes, der in
Ubereinstimmung mit der Natur lebt, ist kurz und biindig,
von der Tugend gepriagt», heisst es (Diod. XXXIII 7, 7) 31
Wire der zitierte Satz nicht in den Exzerpten aus einem
Geschichtswerk ubetliefert, wire man versucht, thn unter
die Stoikerfragmente einzuordnen — als Paraphrase des
Dogmas, dass allein der Weise der wahre Redner ist 2. In
Viriathus war, dies ist die Quintessenz der Analyse seiner

29 Diod. XXXIII 1, 1 f. = F 96a Th.

30 Diod. XXXIII 1, 2 f. = F 96a Th und Diod. XXXIII 1, 5 = F 96 b Th.
31 F 105 b Th: avdpog yap dxoiovdwg Tl (pucrst Ldvtog oLVTONOG AOYOS
gotiv apetfi cuvnokNUéVoG.

32 Vgl. Diogenes von Babylon, F 99, in ST/ 111 p. 237, 11 f. und F 117, p. 241,
zg ff.; vgl auch ST7F 111 s94; 622; 654; 635.



GESCHICHTE UND PSYCHOLOGIE BEI POSEIDONIOS 51

Personlichkeit, die unverdorbene menschliche Natur in
einer einfachen Umwelt ihren eigenen Impulsen folgend zu
ihrer Erfillung gelangt: «Er betrachtete die Selbstgentig-
samkeit als den grossten Reichtum, die Freiheit als sein
Vaterland, die der Tapferkeit entspringende Uberlegenheit
als den sichersten Besitz. Er war aber auch ein Mann, der in
der Unterhaltung den springenden Punkt traf, indem er
seine untadligen Worte aus dem Inneren einer selbsterzo-
genen und unverdorbenen Natur hervorbrachte» (Diod.
XXXIII 7, 3) %

Wahre Vorbilder gab es trotz allem auch in der durch
Habsucht und Machtgier gefihrdeten herrschenden Klasse
Roms. Poseidonios hat bei aller Kritik nicht Schwarz in
Schwarz gemalt. Seine Fihigkeit und seine Bereitschaft zu
genauer Beobachtung liessen ihn die Unterschiede sehen.
Noch aus den Ausnahmen der Gegenwart vermochte er
eine Vorstellung von der Lebensweise und der seelischen
Verfassung der unverdorbenen Vergangenheit zu gewin-
nen: «Friher aber, sagt Poseidonios, waren die Bewohner
Italiens so gentigsam, dass auch noch zu unserer Zeit
wirklich wohlhabende Leute ihre Kinder dazu erzogen,
nach Moglichkeit Wasser zu trinken und zu essen, was
gerade da war. Und oft fragte der Vater oder die Mutter
den Sohn, ob er Birnen oder Nisse zum Essen haben
wolle, und wenn er etwas gegessen hitte, sei er satt gewe-
sen und habe sich schlafen gelegt» (F 267 EK). Gewoh-
nung an einfache Nahrung und schlichte Lebensweise sind
eine notwendige Voraussetzung fir die richtige Entwick-
lung des Menschen, und insofern reicht ein innerer Zusam-
menhang von der GewoOhnung an der naturgemissen
Gebrauch der npdta kotd @vow bis zur Ausbildung von
Einsicht und Gerechtigkeit.

3 F 105 a Th.



$2 KLAUS BRINGMANN

Nach dieser Anthropologie sind in den Diodorexzerp-
ten hochgestellte Romer als Vorbilder der alten, schlichten
Lebensweise und einer gerechten Herrschattsausiibung cha-
rakterisiert: Q. Mucius Scaevola, P. Rutilius Rufus, C.
Sentius, L. Sempronius Asellio, C. Longus und ein romi-
scher Ritter namens Publius 34. Es handelt sich um Manner,
die sich in dem Jahrzehnt zwischen dem Kimbern- und
Bundesgenossenkrieg der Ausbeutung und Misshandlung
der Bundesgenossen widersetzt und in den Provinzen mit
Wohlwollen und Gerechtigkeit regiert hatten. Wie ich
glaube, sprechen gute Griinde fiir die Annahme, dass die
aus den Diodorexzerpten kenntliche Herleitung des Bun-
desgenossenkriegs aus der Psychopathologie der herrschen-
den Klasse auf das Geschichtswerk des Poseidonios zurtick-
geht. Vor diesem disteren Hintergrund erschienen dann
die leuchtenden Vorbilder, die das Prinzip gerechter Herr-
schaft verwirklicht hatten. Vorbilder aber gab es nicht nur
in der Spitze der Gesellschaft: «Denn der Eifer fiir die
Tugend», heisst es bei Diodor XXXVII 7, «wohnt nicht
nur in Minnern von hoher Stellung, sondern auch in Leu-
ten geringeren Standes» .

34 Diod. XXXVII 5, 1-4 = F 213 Th; Diod. XXXVII 6 = F 213 Th; Diod.
XXXVII 5 a = F 214 Th; Diod. XXXVII 8, 1-4 = F 215 Th. Bei Athenaios
(VI 274 c ff.) verkorpern, neben Q. Aelius Tubero, Q. Mucius Scaevola und
P. Rutilius Rufus die alte Einfachheit der Didt (= F 81 Th = F 59 J). Edelstein
und Kidd haben den betreffenden Abschnitt nicht in ihre Fragmentsammlung
aufgenommen, sondern nur die ihn umgebenden Textstiicke (= F 265-267 EK).
Doch ist dessen Poseidonische Herkunft schon in Hinblick auf die Wiirdigung
des Mucius Scaevola in Diod. XXXVII 5, 1 (= F 213 Th) wahrscheinlich. Wie
das Lob der Wenigen, die in einer Zeit des moralischen Niedergangs die Werte
des alten Rom reprisentierten, mit der Anklage gegen den Luxus und die
Ungerechtigkeit der Vielen zusammenhingen, ist einem Fragment aus dem
XLIX. Buch des Geschichtswerks zu entnehmen (F 78 EK). Dort wird auf zwei
Punkte bezug genommen: auf die Schwelgerei des Apicius und seine Rolle als
Ankliger des ‘gerechten’ Sulpicius Rufus. Den grossen Zusammenhang, in den
alles gehorte, geben die Diodorexzerpte des XXXVII. Buches.

3 F 215 Th.



GESCHICHTE UND PSYCHOLOGIE BEI POSEIDONIOS 53

Die Vorbilder gerechter und massvoller Herrschaftsaus-
ubung aber waren die Verkorperung einer ethischen Hal-
tung, die sich in eine positive Lehre fassen liess. Denn wie
Seneca in Ankniipfung an Poseidonios erliutert, zielt die
ethologia in anderer Form auf das Gleiche wie die praescrip-
tio: nam qui praecipit dicit: ‘illa facies, si voles temperans esse’,
gui describit ait: ‘temperans est, qui illa facit, qui illis abstinet
(F 176, 11-13 EK). Der Grundsatz, dass aus der Geschichte
Lehren zu ziehen seien, liegt aber auch der aetiologia
zugrunde, und Poseidonios hat nicht gezogert, die Lehren
der Geschichte von der analysierenden Darstellung zu
abstrahieren und in die Form der ethischen Maxime zu
kleiden. So springt aus der Erzihlung des Ersten Sizili-
schen Sklavenkrieges die Nutzanwendung hervor: «Nicht
nur in der Ausiibung politischer Herrschaft ist es notwen-
dig, dass die an der Spitze Stehenden die geringeren Leute
massvoll behandeln, sondern auch in den privaten Hiusern
miussen sie, sofern sie bei rechter Vernunft sind, ihren
Sklaven mit Milde begegnen. Denn Uberhebung und Hirte
bewirken in den Stidten Biirgerkriege unter den Freien, in
den einzelnen Hiusern aber Anschlige der Sklaven gegen
thre Herren und fiirchterliche gemeinsame Erhebungen in
den Stidten. In dem Masse, in dem Herrschaftsaustibung in
Grausamkeit und Gesetzlosigkeit umschliagt, verwildern
die Sitten der ihr Unterworfenen bis zum Wahnsinn»
(Diod. XXXIV 2, 33)36. Die Einsicht in diese grundle-
gende Wahrheit hatten die sizilischen Grossgrundbesitzer
ebenso verloren wie beispielsweise Konig Demetrios II.
oder die herrschende Klasse Roms am Vorabend des Bun-
desgenossenkriegs. Auf dieser Wahrheit beruht die gesamte
Gesellschaftsordnung, und vor ihr wird die Unterschei-
dung zwischen privatem Haushalt, einzelner Stadt und
grossem Reich gegenstandslos. Die Frage, die Poseidonios

% F 136 d Th.



5.4 KLAUS BRINGMANN

stellte, lautete: Wie kommt es, dass Menschen die Prinzi-
pien, auf denen die Stabilitit jeder Form von Herrschaft
beruht, entweder beachten oder missachten? Auf diese
Frage hatte er eine Antwort zu bieten, und diese Antwort
war das Ergebnis psychologischer Ursachenforschung. Die
richtig durchgefiithrte Untersuchung des Wesens der Af-
fekte bedeutete in seinen Augen nicht nur die Grundlegung
der gesamten philosophischen Ethik (F 30 EK), sie war
auch das Instrument, mit dem die geschichtlichen Lebens-
dusserungen analysiert werden konnten. Oder mit anderen
Worten: Beschiftigung mit Geschichte war nicht zuletzt
angewandte Psychologie. Athenaios dirfte den springen-
den Punkt getroffen haben, wenn er ein Zitat aus dem
Keltenexkurs des Geschichtswerks mit den Worten ein-
fuhrt: «Poseidonios, der Stoiker, beschreibt in dem von
ihm verfassten Geschichtswerk viele Sitten und Brauche bei
vielen in einer Weise, die seiner Richtung des Philosophie-
rens nicht fremd ist» (T 8o EK).

Ich zweifle nicht, dass das Geschichtswerk des Posei-
donios in Anbetracht der Primissen, auf denen es beruht,
eine Sonderstellung innerhalb der antiken Historiographie
eingenommen hat, und es erscheint auch verstindlich,
wenn Philologen und Althistoriker in ithm einen grossen
Wurf erblicken 37. Was die Althistoriker anbelangt, so ist
der Hindruck freilich zwiespaltig. H. Strasburger hat den
Historiker Poseidonios und seine Stellung innerhalb der
antiken Historiographie fast, méchte man sagen, begeistert
gewirdigt. Aber die Mehrheit der modernen Althistoriker,
die sein Geschichtswerk als eine Quelle fir die Rekonstruk-
tion geschichtlicher Vergangenheit benutzen, betrachten
thn, wie K. v. Fritz mit Recht feststellt, «mit einigem
Misstrauen» 38, K. v. Fritz scheint der Annahme zuzunei-

37 Dies gilt vor allem fiir K. Reinhardt, K. v. Fritz und H. Strasburger (s.o.
Anm. 2).

38 K. v. Fritrz, «Poseidonios als Historiker» (s.0o. Anm. 1), 190.



GESCHICHTE UND PSYCHOLOGIE BEI POSEIDONIOS 55§

gen, dass dem unter Althistorikern verbreiteten Misstrauen
gegen die historischen Darstellungen des Poseidonios eine
ungerechtfertigte Verallgemeinerung aus einzelnen Ver-
stossen gegen die historische Faktentreue zugrunde liege.
Demgegentiiber mochte ich annehmen, dass die Ursachen
tiefer liegen und auf das engste mit dem ‘philosophischen’
Charakter des Werkes zusammenhangen.

Was Poseidonios gibt, ist eine Beschreibung und
Analyse menschlicher Verhaltensweisen in therapeutischer
Absicht. Daraus ergab sich nicht nur die oft konstatierte
Sorglosigkeit im Umgang mit Chronologie und Fakten,
sondern auch ecine eigentimliche Verengung der histori-
schen Wahrnehmung. Es scheint so, dass der Philosoph als
Historiker iber der ingeniésen Rickfuhrung geschichtli-
cher Katastrophen auf die Psychopathologie die sachlichen
Probleme, um deren Loésung doch in der Geschichte auch
gekampft wird, eher vernachlissigt hat. Poseidonios mag
meisterhaft dargestellt haben, dass Marius’ seelisches
Gleichgewicht unter dem Ansturm der Affekte zusammen-
brach und er sich und seinem Vaterland Urheber des
Ungliicks wurde. Es ist auch sicher zutreffend, dass ihn das
Ressentiment gegen Metellus Numidicus und Sulla voll-
stindig beherrschte. Aber seine Rolle in der Politik ergab
sich doch erst im Zusammenhang einer Auseinanderset-
zung, in der sachliche und persénliche Motive ineinander-
griffen. Marius’ Biindnis mit dem Volkstribunen Sulpicius
Rufus war gewiss das Mittel, ihm das Kommando gegen
Mithridates zu verschaffen, aber es diente doch auch zu
dem Zweck, ein fundamentales Sachproblem der damaligen
Politik zu l6sen: wie denn die in den romischen Biirger-
verband aufgenommenen Bundesgenossen auf die Stimm-
korperschaften der #ribus verteilt werden sollten. Dabei
ging es unter anderem um nichts Geringeres als zu verhin-
dern, dass der mithsam errungene Friede durch Benachtei-
ligung der Neubturger wieder verspielt wiirde. Ob bei



56 KLAUS BRINGMANN

Poseidonios von dieser Seite der Geschichte des Jahres 88
viel die Rede war? Man darf es bezweifeln. Oder wie steht
es mit seiner Darstellung der Reformen des C. Gracchus?
Auch in diesem Fall scheint Poseidonios alle Mittel seiner
hochentwickelten Darstellungskunst dazu benutzt zu ha-
ben, die seelische Verfassung des scheiternden “T'yrannen’
dem Leser vor Augen zu stellen. Aber waren seine Reform-
gesetze nur Mittel, um die Teile des Staates, die den irra-
tionalen Seelenkriften, dem émSvpntikdév und dem Juvposidéc,
entsprachen, die Ritter und das Militir, von der Kontrolle
des die rationale Seelenkraft reprisentierenden Senats zu
befreien? Der Gedanke mag in politischer und philosophi-
scher Hinsicht interessant sein, stellt er doch eine Weitet-
entwicklung und Nutzanwendung des platonischen Staats-
modells dar 3°. Aber die sachlichen Probleme und die poli-
tischen Ziele des C. Gracchus erscheinen in dieser Perspek-
tive eher in tendenzioser Verzerrung. Wenn dies aber das
Bild war, das Poseidonios entwarf: kann man es dann den
Althistorikern verdenken, wenn sie den Historiker Posei-
donios mit Argwohn betrachten?

Poseidonios will mit seinem Geschichtswerk belehren
und aufkliren, und er bedient sich hierzu der stoischen
Anthropologie und einer modifizierten, von der stoischen
Orthodoxie abweichenden Psychologie. Geschichtsschrei-
bung in diesem Sinne ist also auch so etwas wie philoso-
phische Aufklirung mit anderen Mitteln. So ist im Fall des
Viriathus, um nur dieses eine Beispiel zu erwihnen, sein
Bild historischer Grosse ganz an dem stoischen Konzept
gelungener Daseinsverwirklichung orientiert: Viriathus er-
scheint als der Menschentypus, der in Ubereinstimmung
mit der Natur lebt und von der Gewohnung an den rechten
Umgang mit den mponypéva und dromponypéva bis zu

3 Diod. XXXIV(/XXXV 35,1 = F165 Th = F 111 b J: vgl. dazu K. Rein-
HARDT, in RE XXII 1, 636.



GESCHICHTE UND PSYCHOLOGIE BEI POSEIDONIOS 57

Tugend und Einsicht voranschreitet. Der Argwohn liegt
nahe, dass hier philosophische praeceptio in ethologia umge-
wandelt worden ist, und kein Historiker wird sich des
Eindrucks erwehren konnen, dass die Geschichte als Magd
der Philosophie erscheint. Nun ist aber die moderne
Geschichtswissenschaft auch in Widerspruch zu der Ten-
denz des philosophischen 18. Jahrhunderts aufgekommen,
die Geschichte in den Dienst der ‘Aufklirung’ zu nehmen.
Dieser Tendenz gegeniiber gewann die entstehende neue
Geschichtswissenschaft, wie A. Heuss es ausgedrickt
hat 40, «mit ihrer Inanspruchnahme der ‘blossen’ geschicht-
lichen Wirklichkeit eine ‘héhere” Stufe der Kritik». Es liegt
auf der Hand, dass unter diesem Gesichtspunkt das
Geschichtswerk des Poseidonios in den Augen moderner
Althistoriker einer iiberwundenen Stufe der Beschaftigung
mit Geschichte anzugehoren scheint.

Und schliesslich ein letzter Gesichtspunkt: Poseidonios
analysiert Ursachen und Bedingungen historischer Krisen
und Katastrophen. Er fragte: Warum haben Menschen —
Individuen, Klassen, Volker — unter bestimmten Umstan-
den nicht in Ubereinstimmung mit den Prinzipien rationa-
ler Einsicht gehandelt? Immer geht es dabei um die Auf-
deckung eines seelischen Zustandes, auch wenn die Kli-
rung der Bedingungen und Voraussetzungen die Bertick-
sichtigung sozialer und 6konomischer Verhaltnisse nach
sich zog. Es ist diese Seite des Poseidonischen Geschichts-
werks, die bei oberflichlicher Betrachtung den Eindruck
der Modernitit vermitteln kann. Tatsichlich aber lasst sich

40 A. Heuss, « Alexander der Grosse und das Problem der historischen Urteils-
bildung», in HZ 225 (1977), 63 f. In diesen Zusammenhang gehort das berithmte
Wort Rankes aus dem Vorwort zu den Geschichten der germanischen und romanischen
Volkern von 1824: « Man hat der Historie das Amt, die Vergangenheit zu richten,
die Mitwelt zu Nutzen zukiinftiger Jahre zu belehren, beigemessen: so hoher
Amter unterwindet sich gegenwirtiger Versuch nicht; er will blos zeigen, wie es
eigentlich gewesen.»



58 KLAUS BRINGMANN

an diesem Punkt sehr klar erfassen, dass die Fragestellung
der modernen Geschichtswissenschaft seit dem frihen
neunzehnten Jahrhundert in eine ganz andere Richtung
lauft als die des Poseidonios. Der moderne Historiker fragt
nach den tberpersonlichen Daseinsgestaltungen, nach den
Zustanden oder, wie man heute sagt, den Strukturen in
Staat, Recht, Wirtschaft und Gesellschaft sowie nach den
Ursachen und Bedingungen ihres Wandels. Das Hauptinte-
resse richtet sich nicht so sehr auf die Ereignisse und die
Psychologie der handelnden Menschen, sondern auf die
unpersonliche ‘Struktur’, die der erlebten und unmittelbar
erfahrbaren Wirklichkeit zugrunde liegt, also auf das, was
B. G. Niebuhr als den «Zustand» bezeichnet, der als sol-
cher erst «das eigentliche Substrat der historischen Vortfille
gewidhrt» 41, Diesem Satz konnte Poseidonios, so mochte
ich vermuten, im Prinzip zustimmen. Nur witrde er als das
«eigentliche Substrat» die menschlichen Verhaltensweisen
betrachten und dem modernen Historiker — von ihm ist
hier im Sinne des Idealtypus die Rede — vorwerten, dass er
bei der Richtung seiner Fragestellung Gefahr lauft, die
causae antecedentes mit der causa efficiens zu verwechseln. Dem
wirde der moderne Historiker entgegenhalten, dass die
Psychologie eine unsichere und zugleich unzureichende
Methode historischer Forschung ist, und er konnte Posei-
donios vorwerfen, dass er beispielsweise bei der Erfor-
schung der Ursachen des Ersten Sizilischen Sklavenkrieges
die Uberpersonlichen Zustinde bereits an dem Punkt wie-
der beiseite ldsst, wo ein moderner Historiker erst zu fragen
beginnt. Was aber unsere modernen Historiker so interes-
siert: Besitzverteilung — Zahl der Sklaven — Todesrate
und Reproduktion — Verwendung von Sklavenarbeit
innerhalb der drei Sektoren der Wirtschaft — Arbeitslohne
und Ernihrung — Arten der Bodennutzung und Ahnli-

41 Zitat nach A. Heuss, « Vom geschichtlichen Wissen», in HZ 239 (1984), 14.



GESCHICHTE UND PSYCHOLOGIE BEI POSEIDONIOS 59

ches: alles das ist fiir Poseidonios kaum Gegenstand beson-
deren Interesses gewesen. Denn was trug die Kenntnis
dieser strukturellen Faktoren, die sich letztlich in der
Abstraktion von Tabellen und Zahlenkolonnen erfassen
lassen, zur Erklirung jener Explosion der Atfekte bei, die
Sizilien in eine Katastrophe stirzte? Zwischen dem moder-
nen Althistoriker und Poseidonios liegt die kopernikani-
sche Wende, die die Beschiftigung mit der Geschichte
aufgrund der Entdeckung der Geschichtlichkeit der tiber-
personlichen Daseinsgestaltungen um die Wende vom 18.
zum 19. Jahrhundert genommen hat. Ob darin nicht die
tiefere Ursache der Distanz liegt, von der K. v. Fritz
spricht?



60 DISCUSSION

DISCUSBION

M. Dible: Vielleicht darf man die Frage nach der geschichtlichen
Aitiologie als Thema der Geschichtsschreibung auch aus der Perspektive
der historiographischen Tradition betrachten. Polybios’ Konzept der
iotopia pet’ arodeifewg sieht u.a. vor, dass man Ereignisse psycholo-
gisch, d.h. aus den wechselnden Verhaltensweisen der Akteure etldutert
(vgl. De orat. 11 63 ft.). Polybios hat sich im erhaltenen Teil des Werkes
zweimal ausfiihrlich mit dieser Aufgabe beschiftigt, im Blick auf Han-
nibal und auf Philipp V. Im Fall Hannibals lehnt er die Erkliarung ab, die
angeblich viele heranziehen, dass nimlich die Uberfiille der Macht
Hemmungen beseitigt und schlimme Taten provoziert. Statt dessen
glaubt er, den Einfluss der Freunde und Ratgeber fiir wechselnde Ver-
haltensweisen verantwortlich machen zu konnen. Bei Philipp V. hinge-
gen akzeptiert er sowohl die erste als auch die zweite Erklirungsmog-
lichkeit. Polybios differenziert nicht zwischen der @ovoig des Menschen
und seinen tpomotl oder 1§9m, wie es die Philosophen tun. Vielmehr kennt
er nur das Paar @Voig/thyn zur Bezeichnung der Faktoren, die das
Handeln bestimmen. Da man aus diesem Uberblick sehen kann, dass
Polybios offenbar uber keine geschlossene und zulingliche Theorie
menschlichen Handelns zur Erklirung geschichtlicher Ereignisse ver-
fiigte, liegt es nahe, flir Poseidonios eine sehr bewusste Korrektur seines
Vorgingers in der Geschichtsschreibung gerade in dieser Hinsicht anzu-

nehmen.

M. Bringmann: Sie weisen auf einen sehr wichtigen Punkt hin.
Poseidonios war offenbar uberzeugt, seinem Vorginger, der mit einer
Vielzahl psychologischer Erwigungen, mit militirischen, verfassungs-
rechtlichen und politisch-pragmatischen Gesichtspunkten operierte,
tiberlegen zu sein. Er besass, wie er glaubte, ein geschlossenes und auf
die Fiille aller historischen Phinomene anwendbares Modell zur psycho-
logischen Analyse menschlichen Verhaltens. Das fithrte zu einer, an
Polybios gemessen, breiteren Erfassung der geschichtlichen Welt und zu



GESCHICHTE UND PSYCHOLOGIE BEI POSEIDONIOS 61

einer Ursachenanalyse, die den Vorteil grosserer Tiefe und Geschlossen-
heit zu bieten schien. Poseidonios fiigt sich insoweit durchaus in die
Geschichte der Historiographie ein. Seit Thukydides’ Auseinanderset-
zung mit Herodot ist das Bestreben, den Vorginger zu ubertreffen und

zu korrigieren, ja eines der Hauptmotive ihrer Weiterentwicklung.

M. Dible: Darf ich eine generelle Frage anschliessen? Der Topos
vom Nutzen der Geschichtsschreibung bezieht sich vor Poseidonios
durchweg nur auf die Einsicht in staatsminnisches Handeln. Darum
erfihrt eigentlich auch nur das Handeln der Konige, Feldherren, Gesetz-
geber eine psychologische Erklirung. Poseidonios hingegen hat offenbar
menschliches Handeln schlechthin auch als Historiograph im Auge, und
entsprechend gilt sein anthropologisches Erklirungsmodell fiir alle Men-
schen, die in geschichtliche Vorginge verwickelt sind. Die Definition
eines rhetorischen Handbuches des 2. Jhdts. n.C. (Ps. Dion. Hal. Ars
rhet. X1 2, p. 376 Us.-R.), Geschichtsschreibung sei eine Form der
Darlegung ethischer Theorie, passt also genau auf sein Geschichtswerk.
Gibt es diese Konzeption irgendwie schon vor Poseidonios? Etwa in der
sog. tragischen Geschichtsschreibung? Oder ist er gerade hierin der
eigentliche Neuerer?

M. Bringmann: Zumindest seit Ephoros’ Universalgeschichte ist
politisch-moralische Belehrung eines der Hauptziele der antiken Ge-
schichtsschreibung. In diesem Punkt konnte Poseidonios ebenso an die
Tradition anknupfen wie in der Ruckfihrung von Handlungen auf
psychologische Ursachen. Aber in der systematischen Geschlossenheit,
in der psychologische Analyse und moralisch-politische Belehrung
integriert sind, sowie in der Einbeziehung aller in das historische
Geschehen verwickelten Menschen ist er ein wirklicher Neuerer. Weder
die sog. tragische Geschichtsschreibung noch die moralisierende Rich-
tung noch Agatharchides von Knidos scheinen ihm darin vorangegan-

gen zu sein.

M. Forschner: Lisst sich ein inhaltlicher Zusammenhang zwischen
dem neuen (bzw. wiederbelebten platonisch-aristotelischen) Seelenmo-



62 DISCUSSION

dell des Poseidonios und dem neuen Interesse fiir Geschichte feststellen
und niher bestimmen? Hat, und inwiefern hat das modifizierte anthro-
pologische Modell die Beschiftigung mit Geschichte freigesetzt; oder
hat das Gewicht der Ursachenforschung in Bezug auf menschliche
Handlungen und Handlungszusammenhinge eine Revision der stoischen
Psychologie nahegelegt? Meine Frage zielt auf die spezifische philo-
sophische Leistung des Poseidonios in seinen Neuerungen gegentber

Chrysipp.

M. Bringmann: lhre Frage schneidet ein sehr schwieriges Problem
an, und ich fiirchte, dass jede Antwort auf eine Entscheidung der Frage
hinausliefe, ob das Ei oder die Henne zuerst da war. Ich kann also nur
eine Vermutung dussern. Poseidonios war daran interessiert, die tber-
lieferten stoischen Lehren an dem Material zu iberprifen, das die
verschiedenen Wissenschaftsdisziplinen seiner Zeit bieten konnten.
Ethik und vor allem Psychologie liessen sich auf verschiedene Weise
empirisch studieren: durch Beobachtung des tiglichen Lebens und
durch geschichtliche Studien. Beides fiihrte darauf, die platonisch-aristo-
telische Seelenlehre der Chrysipps vorzuziehen. Die Gegenposition zur
Psychologie Chrysipps war Poseidonios also bereits vorgegeben. Mit
anderen Worten: Geschichte und Beobachtung des tiglichen Lebens —
Poseidonios studierte die Ausserungen des 3vpdg bei ganz kleinen Kin-
dern und Tieren — sprachen dafiir, dass Platon gegen Chrysipp recht
hatte.

M. Long: 1 wonder whether Panaetius might be regarded as a Stoic
who helped to prepare the way for Posidonius’ moral concerns as a
historian. We have no evidence, so far as I know, for any historio-
graphical work by Panaetius. However, two features of Cicero’s De
officiis, presumably inspired by Panaetius, seem relevant to your intet-
pretation of Posidonius’ historical interests. First, the focus upon his-
torical figures as exempla to illustrate ethical points; I see no reason to
doubt that many of the Greek and early Roman exempla in Cicero were
already present in Panaetius’ Ilepi tol kadfxovrog. Second, and more
significantly, the doctrine of the four personae (Off. 1 107-115) provides a



GESCHICHTE UND PSYCHOLOGIE BEI POSEIDONIOS 63

conceptual framework for analysing the particular tpénog of individuals;
the third persona deals explicitly with social status, wealth, opportunities

in a career, all of which in casu sita temporibus gubernantur.

M. Bringmann: Ich bin Ihnen fur den Hinweis auf Panaitios sehr
dankbar. Tatsichlich ist ein Zusammenhang mit den Werken Ilepi tod
kodnkovtog (auch Poseidonios hat bekanntlich eine Schrift mit diesem
Titel verfasst) anzunehmen — sowohl was die Analyse des tpémog von
Individuen wie die Verwendung des historischen exemplum betrifft. Das
Geschichtswerk und die moral-philosophische Abhandlung beziehen
sich auf den gleichen Problemkreis: auf den Umgang des Menschen mit
den Gitern, die als solche zwar moralisch indifferent sind, in deren
Gebrauch sich aber die dpetny zu bewihren hat. Uber den Unterschied,
der zwischen beiden liegt, sei nur folgendes gesagt: Das Geschichtswerk
ist im wesentlichen deskriptiv, es schildert Versagen und Bewihrung
handelnder Menschen und £Sipa und véppa von Volkern. Schriften
ITepi tob kadfkovrog sind viel stirker systematisch und normativ ange-
legt. Aber das ist deutlich, dass das Geschichtswerk der Ethik im
weiteren Sinne zuzuordnen ist und der Zusammenhang mit Panaitios
ITepi tod kadkovrog (und wie ich hinzufigen mochte, mit der einschli-
gigen Schrift des Poseidonios) eng gewesen zu sein scheint.

M. Kidd: One of the major questions to ask an investigator of
Posidonius as a historian, which presumably would have some bearing
of the character of the fistory, is why Posidonius wrote a history at all,
and such a massive one at that. Presumably for Posidonius, history was
on the same level as the sciences. Then if he regarded the sciences as
necessary tools for the philosopher of nature (Sen. Epist. 88), what
relationship did history bear for the philosopher of ethics, and how may
this affect its form and content?

M. Bringmann: Ich meine, dass das Verhiltnis zwischen Geschichts-
werk und Ethik in Analogie zu dem von ‘Naturwissenschaft’ und
philosophischer @uoiohoyia zu sehen ist. Der Philosoph kennt nach
Poseidonios die Prinzipien, die die Erforschung der Ursachen moglich



64 DISCUSSION

machen. Naturkunde und Kenntnis der Geschichte werden erst dadurch
zu einer ‘Wissenschaft’, dass die spezifisch philosophischen Prinzipien
auf sie Anwendung finden: sed #t procedat (sc. mathematicus), impetranda
illi quaedam principia sunt; non est autem ars sui iuris cui precarium fundamen-
tum est (Sen. Epist. 88, 27 = F go EK). Das Geschichtswerk ist durch die
auf den principia der Ethik beruhenden Analyse ein ‘wissenschaftliches’
Werk geworden, und ich vermute, dass Poseidonios in diesem ‘wissen-
schaftlichen” Charakter das Besondere seines Geschichtswerks erblickt
hat. Es liegt auf der Hand, dass Form und Inhalt von diesem wissen-
schaftstheoretischen Ansatz bestimmt sind und die Stirken wie die
Schwiichen des Geschichtswerks eng mit diesem Ausgangspunkt des

Historikers Poseidonios zusammenhingen.

M. Kidd: Do you not think that more could be made of the
Athenion fragment (F 253 EK) which is a major piece of direct evidence,
and a very extraordinary one ? As you know, only Posidonius mentions
Athenion, everyone else who refers to the Athenian tyranny of 88 B.C.
(Appian, Plutarch, Pausanias) names only Aristion. If you are a sepat-
atist, as I am, believing in the existence of both tyrants, then two

questions immediately present themselves:
1) Why did the others not mention Athenion?

2) Why did Posidonius spend so much time on him in such vivid and
striking prose?

If the answer to (1) is that Athenion was a minor incident historically
speaking, then only a moralist historian could have treated the Athenion
episode at the length and in the manner which Posidonius did. As for the
content, while it is true that Posidonius makes clear the nd3n of the
Athenian mob, his major thrust is against Athenion, the disastrous
leader, and, although a supposed philosopher, the antithesis of the
philosopher king. Does this reflect a known preoccupation of Posido-

nius with the crucial relation between ruler and ruled (cf. F Go;
284 EK)?

M. Bringmann: Ich danke lhnen fir diesen sehr wertvollen ergin-

zenden Hinweis. Zunichst teile ich mit Ihnen die Meinung, dass Athe-



GESCHICHTE UND PSYCHOLOGIE BEI POSEIDONIOS 65

nion nicht mit dem bekannteren “Tyrannen’ Aristion gleichgesetzt wer-
den darf (die m.E. durchschlagenden Argumente stehen bei F. Jacoby,
FGrHist 87, Komm. 185, 15 ff.). Den Grund dafir, dass kein Histori-
ker, ausser Poseidonios, den “I'yrannen’ Athenion erwihnt, sehe ich in
dem Umstand begriindet, dass er in der Folge der Ereignisse eine eher
nebensichliche Rolle spielte. Wirkliches Gewicht in der ‘pragmatischen’
Geschichte kam Aristion zu. Umgekehrt bot die Athenionepisode Posei-
donios die Moglichkeit einer psychologischen Analyse des Verhiltnisses
von Fuhrer und Gefiithrten, und auf dieses Problem, und nicht auf die
genaue Gewichtung der Bedeutung, die Athenion fiir den Fortgang der
Ereignisse hatte, kam es dem philosophischen Historiker an. In diesem
Punkt stimme ich IThnen ebenso zu wie in der Auffassung Athenions als

einer Perversion des Philosophenkonigs.

M. Gigon: Die Interpretation des Geschichtsablaufes als Entfaltung
der menschlichen Affekte, vorwiegend unter ihren grausamen und griss-
lichen Formen, fithrt zur Frage: « Wozu dies alles?» Konnte dies nicht
zur epikureischen Formel dringen, es sei besser, aus der Geschichte
auszutreten und sein Leben auf ein Aad¢ frdoag zu beschrinken? — Es
gibt natiirlich auch die positiven Aspekte, allen voran Viriartus. Ich
glaube allerdings nicht, dass man ihn vom stoischen Portrit aus copog
her interpretieren darf. Er zeigt vielmehr, wie weit eine menschliche
Natur @didaxtog und adtodidaxtog zu gelangen vermag. In dieser Weise
sind Viriartus, Eunous und Marius (und Spartacus?) unter einander
vergleichbar: Menschen von sozial niedrigster Abkunft, die sich auto-
nom immerhin eine Strecke weit emporarbeiten konnen, auch wenn sie
wie Eunous und Marius ein Ende mit Schrecken nehmen.

Die Psychologie des Chrysippos dient der Konstruktion des co@ég
als des vollkommenen Menschen. Die des Poseidonios will die in der
Geschichte wirksamen Krifte sichtbar machen.

Eine offene Frage scheint mir zu bleiben, wie es zu den Fehldispo-
sitionen und Fehlleistungen tberhaupt kommt. Der Begriff der 6pun
nhgovalovoa lisst allzu viele Dinge offen.

M. Bringmann: Ich darf zunichst Threm ersten Einwand entgegen-
halten, dass in den Augen des Poseidonios der Versuch, sich aus der



66 DISCUSSION

Geschichte zurtickzuziehen, einen vergeblichen Fluchtversuch aus der
Realitit des Lebens bedeutet hitte. Worum es ihm geht, ist zu zeigen,
dass Menschen der Geschichte ausgeliefert sind und sich unter Umstin-
den in ihr bewihren missen. Sich zu verstecken und vor allem die
Augen zu schliessen wire ja einer Selbsttiuschung gleichgekommen.

Was Viriartus anbelangt, nur soviel: Bei Diodor wird er in einer
Weise verherrlicht, die ihn auf der letzten Entwicklungsstufe zumindest
als Anniherung an das Ideal des co@og prisentiert. Die Charakterisie-
rung seiner cvvtopia liest sich wie eine Paraphrase des Satzes 611 povog 6
co@oOg piitop. Ich bin sicher, dass Poseidonios Marius auf keiner Stufe
seiner Laufbahn so enthusiastisch gezeichnet hat wie Viriartus.

Und schliesslich zu der Frage, wie es zu den Fehldispositionen und
Fehlleistungen komme. Hier rechnet Poseidonios offenbar mit komple-
xen Verhiltnissen, bei denen Veranlagung, Erziehung, dussere Umstin-
de, Tradition und natirliche Gegebenheiten wie Klima und Ernidhrung
eine Rolle spielen (dies habe ich an Beispielen zu erliutern versucht). Der
Begriff der 6pun mAeovdlovoa zeigt demgegeniiber nur an, auf welche
Weise bei Storung innerhalb der Hierarchie der Seelenkrifte Affekte bis
zum Exzess entarten. Er bezeichnet den Wirkungsmechanismus, dem die
von der Herrschaft des rationalen Seelenteils emanzipierten Affekte

unterliegen.



	Geschichte und Psychologie bei Poseidonios

