Zeitschrift: Entretiens sur I'Antiquité classique
Herausgeber: Fondation Hardt pour I'étude de I'Antiquité classique
Band: 31 (1985)

Artikel: La condition héroique et le statut religieux de la louange
Autor: Portulas, Jaume
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-660889

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-660889
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

VI
JAUME PORTULAS

LA CONDITION HEROIQUE
ET LE STATUT RELIGIEUX
DE LA LOUANGE

Lors des premiers Entretiens Hardt, H. J. Rose soute-
nait que «it is a central problem whether the gulf between
men and gods is unbridgeable or not, in Greek opinion» 1.
Ces mots reposaient et développaient la question de
Guthrie, a2 savoir quelle idée il faut tenir pour la plus
caractéristique de la vraie pensée religieuse des Grecs: «that
there was a great gulf between mortal and immortal, be-
tween man and god, and that for man to attempt to bridge
it was hybris and could only end in disaster, or that there
was a kinship between human and divine, and that it was
the duty of man to live a life which would emphasize this
kinship and make it as close as possible» 2. Il ne faut pas
pourtant voir immédiatement ici des positions inconci-
liables. Face a la question de savoir s’il est possible ou
désirable que I’homme soit I’émule des dieux, Pindare
accumule les avertissements: c’est folie que de vouloir

V' La notion du divin depuis Homeére jusqu'a Platon, Entretiens sur I’Antiquité classi-
que 1 (Vandceuvres-Geneve 1952), 14.

2 Ct. W. K. C. GurHRIE, The Greeks and their Gods (London 1950), 114.



208 JAUME PORTULAS

escalader le ciel; une démarche qui vise a obtenir les pri-
vileges divins ne peut que mener a de grands malheurs 3,
Les dieux, qui ont, certes, des liens de parenté avec les
humains, sont d’une étoffe bien différente, installés sur
leurs hautes tours, au-dessus de nous, dans I'incompréhen-
sible. C’est par eux que 'homme possede tous ses biens:
dyadoi / 8¢ kal copol kata daipov’ dvdpeg [ Eyévovro (O. IX 28-
29). De temps en temps, les hommes, au plus haut degré de
leur gloire, s’approchent de la divinité pour s’en éloigner
completement tout de suite apres (cf. P. VIII 88-94). Les
Grecs, rongés d’ambitions mais foncierement pessimistes
quant aux chances de les réaliser, voient dans les caractéres
divins I'image séduisante de ce qui ne pourra jamais étre
atteint: la disposition du cosmos que Pindare nous présente
est une polarisation vertigineuse des dieux et des mortels
(cf. N. VI 1-7). Malgré cela, il ne serait pas trop difficile de
trouver chez Pindare des exemples qui prouveraient une
conscience du lien originel entre ’homme et la divinité: les
hommes sont doués d’un souffle immortel. Il est vrai que
Pindare lance des avertissements contre la faute la plus
grave, 2 savoir l'erreur de proportion que constitue la
convoitise d’étre I’égal des dieux — avertissements que I’on
considére d’ordinaire comme caractéristiques des Grecs.
Nulle autre religion, que je sache, n’insiste avec autant de
force sur de tels conseils. Quel sens et quelle fonction
ont-ils? Pourquoi reviennent-ils si souvent? S’agit-il d’une
tentation secrete? Pourquoi ce danger angoissait-il cons-
tamment la conscience hellénique? A mon avis, c’est que la
Weltanschanung des Grecs rendait concevable une telle ten-
tation; parce qu’il y a, sans doute, une proximité relative
entre hommes et dieux et parce que ceux-ci ont subi une
personnification remarquable dans le cadre de la religion

3 Cf. P.X 27; 1. VII 44: Bpaybg €€ikécdar xaAkonedov Jedv Edpav; etc.



CONDITION HEROIQUE ET STATUT RELIGIEUX 209

olympienne 4. En outre il y a la condition héroique, capitale
quand il s’agit de Pindare et des hommes qu’il exalte. Des
recherches modernes ont beaucoup insisté sur la pluralité
d’origines de tous ces étres qui finissent par s’intégrer dans
la catégorie fonctionnelle et organique du héros?3; les
Grecs, eux, ne se posaient pas cette question: ils conce-
vaient les héros comme des hommes de jadis, doués d’une
existence mortelle; par conséquent, la mort les atteignait,
eux aussi, un jour ou l'autre. Ce qui veut dire, évidemment,
que les hommes d’aujourd’hui peuvent aspirer légitime-
ment a ’héroisation. Je vais me servir, a ce propos, de deux
anecdotes qui fixeront ce point de vue. Lorsque Delphes
ordonna l'institution d’un culte héroique en ’honneur d’un
athlete du VIe siecle, Cléomédes d’Astypalée, les Delphiens
en profitérent pour le proclamer le dernier des héros —
écrivant, pour ainsi dire, le nom qui fermait leur liste 6. O,
nous sommes informés que Hiéron de Syracuse avait fondé
Aitna en visant a étre honoré aprés sa mort en héros
oikistes .

Sans ’exemple héroique, sans le cadre religieux que la
condition héroique fournit, I’exaltation du champion athlé-
tique de Pindare serait impossible: elle n’aurait aucun sens,
ni psychologique, ni culturel, ni religieux. Il faut donc
qu’un culte des héros existe, c’est la condition sine qua non
pour que de simples mortels puissent étre comblés de
gloire, pour que leurs existences soient transfigurées par

4 Cf. mon Lectura de Pindar (Barcelona 1977); a propos d’Apollon amoureux de
Cyrene, je remarque (84-85): «Il y a une grande joie implicite dans I'idée que les
dieux sont radicalement solidaires de nos affections et de nos passions... La
passion que les immortels subissent est la sublimation du méme sentiment
humain.»

5 Cf. A. BreLicH, G/i eroi greci. Un problema storico-religioso (Roma 1958), pas-
sim.

¢ Paus. VI g, 6 ss.; cf. Plut. Rom. 28, 4-6.
7 Timée dans Diodore de Sicile, XI 49, 2 et 66, 4.



210 JAUME PORTULAS

I'ode triomphale. Il faut, c’est certain, un systéme religieux
polythéiste qui ait a son tour développé une mythologie
héroique complexe pour pouvoir célébrer un mortel sans
pour autant lui soustraire sa condition humaine — et ceci
de son vivant (c’est-a-dire sans attendre une situation post
mortem) — et pour pouvoir le faire bien plus souvent que
pour quelques personnages isolés (la divinisation d’un sou-
verain hellénistique ouvre une série de probléemes d’un
ordre tout a fait différent). Une telle glorification implique
aussi la valorisation de 'immanent par opposition 2 la
transcendance 8.

Vivre sans les obstacles de notre condition, dépasser les
limites de la nature humaine: une telle expérience n’est pas
forcément li€ée aux regles de orthodoxie religieuse du
groupe; sa formulation pourrait donc bien se borner au
simple cadre poétique ?. Chez Pindare, néanmoins, on vit
une telle expérience apres avoir obtenu une victoire athlé-

8 D’apres C. H. WarrMAN, The Heroic Paradox (Ithaca and London 1982), 20, la
condition héroique s’appuie sur un paradoxe, sur une contradiction; contradiction
entre «the urge toward divinity, a kind of wish to be a god or to be godlike and
the necessity of remaining mortal». Prenant pour modéles les héros, les Grecs
obtenaient «a passionate knowledge, a disperate self-knowledge that they are
mortal and that they are destined to die; they constantly thought of themselves as
striving for the immortal, for absolute status, while on the other hand, we meet
with very frequent admonitions against trying to be a god» (22-23). Ce désir
désespéré de I'absolu n’est pas absent de I’ceuvre de Pindare.

° J. H. FINLEY, ]r., Pindar and Aeschylus (Cambridge, Mass. 1955), 51, explique
ainsi le sens du mythe de Pélops dans O. I: « We are neither in a godless world nor
can be gods, but occupy a middle ground in which (...), however confusing the
present may be, courage can receive that validation by the gods which is success
and glory.» A propos du méme poéme, C. P. SEcaL, « God and man in Pindar’s
First and Third Olympian Odes», in HSCP 68 (1964), 211-267, développe et
élargit des idées trés proches: «the relationship between the human and the
divine, between man’s acceptance of his mortality and his aspiration for immoz-
tality, between his acquiescent receptiveness of the world and his active self-
assertion in it (211)... Interplay of the intensity of his humanity, his full sense of
death, and the almost desperate strength of his aspirations for a quasi-divine,
lasting achievement» (213).



CONDITION HEROIQUE ET STATUT RELIGIEUX 2

tique, c’est-a-dire dans un milieu qui garde un contact avec
le rite. La victoire est méme I’objet d’une célébration qui se
réclame des mécanismes de transformation religieux. C’est
surtout la réflexion sur les procédés d’exaltation du pocte
qui nous intéresse, bien davantage que les théories de
Frazer ou de Cornford sur la gencse des jeux. Pindare
s’efforce d’intégrer ses vainqueurs dans une catégorie spé-
cifique, connotée du point de vue de la religion. L’ode
octroie au champion une réputation intarissable qui lui
épargne le poison de la fugacité temporelle (cf., e.g., O.1
99-100) 10,

Les Grecs n’hésitaient pas a considérer leurs héros
comme des hommes de chair et d’os; cependant I’applica-
tion pure et simple des catégories héroiques a un vainqueur
serait ridicule et maladroite: tenter de faire entrer les athle-
tes dans la catégorie des héros telle qu’elle a été définie par
Brelich n’aurait aucun sens. On pourrait procéder ainsi: un
héros est un homme décédé. Quel est, en ce cas, le modele
d’application de I’héroisation a I’éphémere condition hu-
maine? Il s’agit sans doute d’une héroisation analogique,
substitutive. Tous ceux qui, de leur vivant, gagnent une
bonne renommée dans les jeux ont le droit d’étre égalés a
des personnages qui n’existent plus et qui ont acquis a) la
bonne renommée — ici, le parallélisme est total —, b) un
culte — divergence claire sur ce point. Il nous faut donc
insister sur le fait que la condition héroique n’est pas hors
de la portée d’individus dont I’existence a un caractere
parfaitement mortel et historique: par exemple les rois de
Sparte, qui parvenaient a la condition héroique aprés leur
mort, ou des athletes comme Cléomédes d’Astypalée et

10 Les spécialistes de la religion grecque (e.g. Angelo Brelich) nous rappellent que
«nessun altro meglio di Pindaro ¢ riuscito ad esprimere il valore della consecra-
zione che costituiva il premio della vittoria negli grandi agoni».



2y2 JAUME PORTULAS

Théagene de Thasos, pour qui 'oracle de Delphes fit ins-
tituer un culte héroique 1.

Ce qui distingue le /landandus de D’épinicie et le héros
pourrait eétre formulé ainsi: le héros jouit d’un culte établi;
en revanche, la louvange dont il est 'objet s’habille de mots
qui varient et se renouvellent sans arrét. Tout au contraire,
I’exaltation de I’athléte vainqueur revét une forme verbale
fixée, immuable (une forme que Pindare exprime volontiers
par des images comme celle de la statue, /V. V 1 ss., ou celle
de I’&roipog bpvev Inoavpodg, P. VI 1ss.). Quant a 'aspect
rituel, ’athléte doit se contenter d’une célébration a caté-
gorie ambigué: le joyeux kdpog triomphal, la soirée des
jeux, avec la réunion du vainqueur et de ses camarades, la
couronne, et une réception solennelle au retour dans sa
patrie 12, D’ou un singulier paradoxe: Pindare emprunte
pour la louange du champion un modéle a paroles cristal-
lisées, ne varietur, tandis que le méme Pindare nous offre
toujours, des exploits des héros, une version provisoire. En
effet, la seule exaltation canonique, définitive, des prouesses
de Pélée, d’Ajax ou d’Achille est celle que les Muses chan-
tent 4 I’assemblée des Olympiens: le chanteur mortel n’as-
pire qu’a en devenir ’écho. Voici un paradoxe, certes, mais
que la situation de la parole poétique dans le cadre d’une
culture orale rend inévitable 13. Le poete, en effet, aspire a
donner longue durée a ses paroles, et le contexte I’y enga-
ge: la louange qui s’adresse directement a une famille, a un
clan, a une polis sera préservée soigneusement par les des-

11 A propos des rois de Sparte: Xen. Lac. XV g; sur Cléomédes, Paus. VI,
6 ss.; sur Théagéne de Thasos: Paus VI 11, 2-9.

2 Le contexte de ces actes était certainement religieux: nous savons que la
célébration de la victoire se déroulait quelquefois prés d’un sanctuaire (I’Isménion
de Thebes, par exemple, dans le cas de la P. XI) ou a l'occasion d’une féte
religieuse (une féte des Théoxénies, sans doute, dans O. III).

13 Cf. E. A. HaveLock, Preface to Plato (Oxford 1963); B. GENTILI, Poesia ¢
pubblico nella Grecia antica (Roma-Bari 1984).



CONDITION HEROIQUE ET STATUT RELIGIEUX 213

cendants, tandis que le récit mythique appartient a toute la
communauté et doit survivre en des versions multiples que
’on reprend continuellement au cours des dévaotl notapoi de
loralité. Et, pourtant, le mythe, qui se présente comme
fluide, altérable, est le vrai modele, le miroir de la prouesse
athlétique qui lui doit sa consistance, sa fixité extra-tempo-
relle; le paradigme est donc changeant, et malgré tout, il est
aussi le point de repere des épisodes de I'existence contem-
poraine: elle s’y attache pour prendre cohérence et sens.
Pour exprimer d’une fagon frappante ce qui nous inté-
resse le plus, je dirai que I’épinicie offre 2 un homme
Pexpérience singuliere d’entendre, de son vivant, comment
sa renommeée agira apres sa mort 4. Evidemment, les odes
s’adressaient a des individus en pleine possession de leurs
forces et qui, aprés la célébration, poursuivaient normale-
ment le cours de leur existence. Alors, est-ce bien la mort
qui octroie réellement la renommeée aux héros? N’est-ce pas
plutot leur exaltation par des poetes? Il s’agit ici d’une
fausse dichotomie. D’aprés D’excellente formulation de
G. Nagy, la mort est, pour le héros, la base et de sa
vénération dans le cadre du culte et de sa survie par
Pexaltation qu’offre la parole du pocte. « The poetic diction
reveals no contradiction between these two concepts» 3.
Autrement dit, I’exaltation des héros n’est possible qu’apres
leur mort, tandis que certains mortels ont le privilege d’y
atteindre avant. 1’épinicie s’adresse a quiconque dont on
peut dire Gotdv yeved péyiotov kAéog abwv / {dov T dnd Kai

Savav (/. VII 29-30).

14 11 faut pourtant reconnaitre que, dans cette perspective, J. DucHEMIN (Pindare,
poete et prophete [Paris 1955]) exagére quand elle insiste sur I’équivalence entre
I’élément funéraire et le triomphe (cf. 269 ss.).

15 Cf. G. NAGyY, The Best of the Achaeans. Concepts of the Hero in Archaic Greek
Poetry (Baltimore and London 1979), 189-190.



214 JAUME PORTULAS

C’est dire que la dimension religieuse la plus profonde
de ’épinicie réside dans la sacralité qui entoure la parole
poétique elle-méme. La huitieme /sthmigue (59-61) nous
fournit un exemple clair d’une telle démarche de la poésie
triomphale dans le passage du mythe a la deuxiéme évoca-
tion du moment présent. Apres avoir fait allusion, en
passant, 2 la mort héroique d’Achille pres des remparts de
Troie et a la plainte des Muses sur son btcher, Pindare
ajoute: &80’ Mpa xai dSavdroig, [ EoAov ye pdta kai @Iipe-/vov
buvoig dedv S1d86pev. Et tout de suite apres: 1o kai viv gépet
Aoyov, autrement dit «ce qui, de nos jours, est encore
valable». La louange au présent n’est que I"application d’un
modeéle qui, dans un contexte mythique, repose sur la
relation de solidarité entre la mort (mort héroique et qui
‘héroise’) et l’exaltation poétique qui s’en dégage. Il est
donc évident que l'exaltation triomphale est le faite des
honneurs que peut atteindre celui qui n’a pas encore subi
Iimmortalisation par le bacher — ce qui implique, en
quelque sorte, qu’il reste toujours en dega de la véritable
hérofsation. Pindare est catégorique a ce sujet dans la sep-
tieme Néméenne. Lorsqu’il constate, avec découragement,
que la foule a le cceur aveugle et que méme la parole
poétique est ambigué, parce qu’elle se permet, a certains
moments, de mettre son pouvoir d’exaltation au service du
mensonge ‘bariolé’; le poete conclut: tipa 3¢ yiverar | dv Sedg
aBpov abd&el Aoyov tedvaxdtev (vv. 31-32). Le meilleur exem-
ple qu'on puisse donner ici est I’évocation du mythe
d’Ajax, tel qu’il nous est parvenu dans la septiéme et
surtout dans la huitieme /Néméenne. Justement a propos de
ce dernier poéme, j’ai eu I"occasion d’écrire:

«Le destin d’Ajax se confond avec le destin des paroles:
ce qu’elles parviennent a faire de lui, dans une lutte qui ne
s’inscrit pas dans le passé parce qu’elle est intemporelle,
sera la preuve la plus sire de son pouvoir divin. Quoique
difficile a accepter, le sort d’Ajax n’est ni indigne ni misé-



CONDITION HEROIQUE ET STATUT RELIGIEUX 215

rable; c’est un sort qui n’éveille pas la pitié ni ne pose
d’incommodes questions sans réponse. Le véritable combat
est celui du poete qui essaie de redresser hors du temps
I’ancienne réputation, pour opposer un démenti a une fagon
inique de raconter les événements. De la sorte, la mort
d’Ajax n’est pas un chapitre clos a jamais; les mots du poete
sont efficaces, car ils peuvent réfuter la médisance qui lutte
non pas pour détruire un mortel a ce moment-la, mais pour
salir sa grandeur mythique, pour la dégrader intemporelle-
ment. Si le noyau de I’étre du héros se trouve dans le chant
— ce qui n’est absolument pas la méme chose qu’affirmer
qu’il a un caractere fictif —, le poete a la responsabilité
d’éviter que la catastrophe ne s’impose définitivement, de
conjurer le triomphe d’un scandale par lequel les valeurs de
notre monde pourraient étre mises en question.

» N’essayons pas — c’est inutile — de comprendre le
malheur d’Ajax par un pragmatisme immeédiat. Il réussit,
avant sa mort, a faire parvenir ses raisons aux hommes
futurs. Depuis Homere, les demi-dieux ont joui de ce droit:
grace a eux ’humanité peut réaliser une joie ambivalente; la
joie de rendre éternel un geste ponctuel qui survient sur un
arriére-plan immense, juste avant leur disparition. Pindare
peut combattre avec efficacité la médisance des Danaens. La
réponse présente du poete a un événement du passé n’est
point absurde, car et la bataille et 'humiliation et la recti-
fication sont, toutes les trois, intemporelles 16.»

Dans ce cas, qu’est-ce que cette singulic¢re expérience
d’entendre le récit de sa propre renommeée avant la mort?
Ce n’est pas que cette expérience se replie sur elle-méme; au
contraire, elle reste ouverte a 'incertaine attente de décou-
vrir encore, apres la mort, quelque chose de sublime. Mais
on ne peut la concevoir que grace a un rapport — effectif
chez les héros — entre exaltation poétique et action cul-

16 Lectura de Pindar, 202-203.



216 JAUME PORTULAS

tuelle. Un tel rapport peut étre illustré aussi dans 'autre
sens: d’apres Pindare, les ames des morts ont plaisir a
entendre, dans leurs tombes, le chant qui exalte les proues-
ses de leurs descendants. De la vient que la tres ancienne
représentation des défunts — ombres inanimées — perd
son influence sans disparaitre tout a fait. Dans I’Odyssée,
ombre d’Achille avait perdu l'ouie; il ne pouvait donc
entendre la louange de ses prouesses, il n’avait pas intérét a
se souvenir de sa grandeur passée. Ce n’est qu’en buvant le
sang des victimes que le défunt peut établir un contact,
fugace, avec les vivants. En revanche, dans les épinicies,
’oubli n’envahit pas ceux qui furent — d’apres I'expression
homérique — vekvov dpevnva kapnva; tout au contraire ils
gardent leurs sens: katokpdntel 8’ o0 KOVIG / CLYYOVOV KESVAV
xapwv (O. VIII 79-80). 1l faut préter attention a I'intérét que
les morts manifestent encore pour le monde des vivants; ils
se sentent passionnément concernés par les aventures de
leurs descendants. Entre les uns et les autres, il y a des liens
organiques étroits, et cette relation est si intense qu’elle
garantit la continuité des valeurs représentées par les morts,
par leur absence, trés fortement ressentie, du monde des
vivants 17. A l’endroit méme ou repose le cadavre, on
immortalise les liens avec le pays, la famille, les descen-
dants: voici des manifestations qu’il ne faut pas considérer
comme des développements arbitraires ni comme des fopoz
de consolation dans un poéme triomphal 8. L’accent a été
déplacé au sein des conceptions les plus traditionnelles —
ce qui est aussi remarquable que ’éclosion d’une eschato-
logie complexe comportant la promesse d’immortalité per-

17 Cf. J.-P. VErNANT, «La belle mort et le cadavre outragé», in G. GNOLI et
J.-P. VERNANT (edd.), La mort, les morts dans les sociétés anciennes (Cambridge 1982),
45-76.

18 Cf. P.V 96ss.: &tepol Aayovreg "Atdav Baciréeg iepoi ... dxovovti mot
xdovig @pevi la gloire qui retombe sur les descendants.



CONDITION HEROIQUE ET STATUT RELIGIEUX 217

sonnelle. Méme quand Pindare se voue a la conception
homérique de ’Hadés ou les morts reposent a jamais, libres
enfin d’avatars et de destins, la Voix peut les atteindre:
pedavteryéa vbv dopov | @epoepovag ELY, "A-/xol (0. XIV 20-
21): ils ne sont pas tombés dans un oubli total.

Les épinicies pindariques apparaissent ainsi comme une
profonde réflexion sur le rapport entre simples mortels et
héros. Nous aurons des lors a nous occuper d’une contra-
diction non négligeable: dans une grande partie des poe-
mes, on exhorte I’athlete a rendre hommage a des person-
nages dont la conduite n’est point a imiter. Apres 'ouvrage
capital de A. Brelich, il n’est pas difficile d’affirmer que la
nature surhumaine des héros se pare souvent de caracteres
nettement monstrueux 2. Nulle distinction morale n’est
plus possible: peu importe si le héros a été juste ou injuste
de son vivant; ce qui importe vraiment, c’est qu’il est
devenu objet de culte, en dépit d’une vie violente ou méme
insensée. Malgré leurs qualités.idéales, les héros ne sont pas
dépourvus de caracteres ou de traits que I’on considérerait
comme blamables, répugnants ou monstrueux parmi les
humains. Pindare, évidemment, n’offre pas une version
intégrale et organique de la condition des héros, mais il
procede a une moralisation partiale (ce qui ne signifie pas
annulation ou effacement) des aspects les moins édifiants; il
prétend mettre cote a cOte les héros et les laudandi dans le
cadre de I’épinicie; et dans I'image qu’il nous offre des
landandi, les attitudes éthiques jouent un réle fondamental.
Les réclamant comme modéles, les humains inclinent a
épurer éthiquement les héros 0. Il y a donc deux principes
coexistants: on peut appeler le premier, d’apres Brelich,
theme religieux de'la condition héroique; I'autre, opposé au

9 Op. cit., 232-257.

20 En dépit d’une telle censure, la condition héroique chez Pindare est aussi
nuancée et complexe qu’on pouvait s’y attendre d’aprés I’analyse de Brelich.



218 JAUME PORTULAS

premier, conscience éthique — theme que Pindare n’est
point le seul a élaborer, mais qui repose grosso modo sur
les scrupules moraux d’une société plus évoluée. Il est
normal que leur syntheése soit complexe et marquée de
tensions, car l'opposition se trouve au sein meéme des
matériaux que le pocte s’évertue a concilier 21. Malgré ses
intentions morales, Pindare ne peut mutiler la condition
héroique que jusqu’a un certain point; de méme, il ne
saurait minimiser les virtualités immenses que comporte le
triomphe. A propos du champion et de la victoire, on a dit
avec raison: «It both violates and respects the injunction to
be content with what one has» 22. La preuve la plus efficace
— parce qu’elle est a contrario — du fait que I’assimilation
analogique entre le vainqueur et le héros du mythe a une
grande portée se trouve dans les avertissements répétés
d’éviter Uhybris (e.g. P. X 27 6 ydhkeog odpavog ob mot’ dupa-
t0¢ avt® ). Le fait que Pindare insiste sur ce genre de
conseils prouve 'existence réelle d’un risque: une tentation
vertigineuse peut étre discernée par le regard des cham-
pions pindariques; I'insistance n’est donc pas arbitraire ou
conventionnelle: le danger de la démesure les menace réel-
lement.

Je crois, d’autre part, que certaines affirmations auto-
risées a propos des héros grecs — affirmations ressortissant
a la méthode historico-comparative — méritent d’étre con-
frontées aux idées mémes de Pindare, formulées évidem-

2t Il y a, d’un coté, les caractéristiques des héros considérées d’un point de vue
religieux (énumérées par Brelich): le poéte doit s’en accommoder. De 'autre coté,
il y a le traitement spécifique que Pindare applique a cette catégorie; il s’agit la
d’une question de théologie personnelle et, a la limite, de critique littéraire, qui a
été discutée souvent dans les introductions a la poésie de Pindare. Les chapitres
que C. M. Bowra, Pindar (Oxford 1964), y consacre (« Gods, Heroes, and Men»,
42-98, et « The Treatment of Myth», 278-316) en sont un bon exemple.

2 K. CroTry, Song and Action. The Victory Odes of Pindar (Baltimore and London
1982), 120.



CONDITION HEROIQUE ET STATUT RELIGIEUX 219

ment sous la couverture d’un langage mythico-poétique.
Pindare, il est vrai, n’élabore pas une réflexion systématique
sur la condition des héros ni un essai de définition englo-
bante; il ne présente qu’une théologie brisée, en frag-
ments 22.

Je pense par exemple a Eaque, le responsable de la
construction des remparts de Troie, destinés a s’écrouler
deux fois, toujours avec le concours de ses descendants
(O. VIII 31-46). Sa gloire ambigué est la condition indis-
pensable qui illustre sa famille. Pélée parvient au lit de la
déesse grace a une distinction trés spéciale, une vraie co-
binazione diplomatique, dans laquelle la splendeur et ’éter-
nité de la divinité subissent fugacité et deuil, sort commun
de ’humanité. De cette union nait le plus magnifique des
demi-dieux, Achille. La naissance particuliere d’Achille a
conjuré la menace d’une catastrophe inouie pour le cosmos
tout entier, y compris la chute de ordre olympien dans une
maniére de chaos brutal. L’ordre cosmique repose, par
conséquent, sur la condition éphémere du héros. Les dieux
ont empéché ce grand malheur, cette mise en cause de la
Awdg Gpyd, mais il a fallu payer un prix de mort et de perte:
la fin prématurée de la brillante existence d’Achille et la
contamination de Thétis avec ’humanité souffrante (/. VIII
26-60; cf. N.IV 62-65, etc.). Le dpiotog fipdev doit son
existence 4 lenjeu de la divinité, qui décide de ne lui
octroyer qu’une vie courte; et quelquefois Pindare rappelle
qu’Apollon le tua de sa propre main, pres des remparts
fatidiques de Troie (Pae. VI 79-86). L’ouvrage des dieux,
triomphant dans le domaine des hommes, réclame une

23 Les spécialistes en mythologie de tendance structuraliste (je pense surtout a M.
Détienne) soutiennent que la spéculation mythologique des Grecs, a califourchon
sur la théologie et la réflexion philosophique, avance souvent des thémes et des
questions chéres aux analystes modernes — affirmation qui, d’ailleurs, est regue
avec scepticisme par leurs critiques. Autrement dit, les mythes feraient eux-mémes
leur analyse structurale.



220 JAUME PORTULAS

douleur humaine, qui deviendra gloire — voila une notion
ambivalente ou ’humanité est dépassée, plutét que niée.

Autre cas, celui de Néoptoléeme, qui brave le dieu
directement, dans un contexte rituel: il meurt pour attein-
dre le statut héroique et recevoir des sacrifices sur sa tombe
et la gloire d’un chant intarissable.

Dans la méme ligne, on peut citer le destin des Dios-
cures (V. X 49-90), dont le récit est bati sur la base d’une
polarit¢ éminemment pindarique: lopposition entre la
demeure divine, lumineuse, €t le terroir de la condition
humaine. Les Dioscures sont, d’apres leur sort, des média-
teurs; leur tache est d’établir un pont sur I’abime qui sépare
les humains éphémeres et les palais olympiens, en quelque
sorte le geste qui signale la route des transfigurations. Le
mythe de la dixieme Néméenne explique que, pour les hom-
mes, le falte se trouve dans la splendeur divine, car cette
splendeur peut leur conférer une gloire qui est hors de
portée de leurs seules forces. Les Dioscures sont des pro-
tecteurs bienveillants griace a leur position double qui les
rapproche des humains a travers une ambiguité démonique;
par un prodige, ils ajoutent a leur étre la présence dans deux
mondes différents, ce qui explique, par ailleurs, leur
maniere d’agir. La mission du héros, ce qui le définit
comme héroique, c’est d’affirmer la réalité nécessaire de la
mort. Nagy 'a déja remarqué: «the hero’s death is the
theme that gives him his power — not only in cult but also
in poetry» 24, En effet, depuis 1’//iade, Achille est le proto-
type du héros grec, justement parce que le dilemme qui le
cerne présente avec urgence la saisissante relation qu’il a
avec la mort: voila un trait tout a fait distinctif et nécessaire
de la morphologie héroique, d’ailleurs si difficile a préciser.
En outre, comment affirmer la mortalité d’une fagon exem-
plaire sinon en mourant sous les coups du dieu? D’ou

24 Op. cit., 116.



CONDITION HEROIQUE ET STATUT RELIGIEUX 221

Pefficacité des mythes comme celui d’Achille et de Néo-
ptoléme, antagonistes qui se querellent avec Apollon. De
plus, le meurtre de Néoptoléme (raconté minutieusement
dans Pae. VI et IN. VII) est une mort que le dieu de
Delphes avait jurée (cf. Pae. VI 112-116: dpooe yap Sebg, |
yépovd 6t Ilpiapov [ mpodg Epkelov fijvape Popov &n-/eviopovra,
un viv ebepov’ &g olkov [ uft éni yfipag iE&-/pev Blov’). Il fallait
quun des illustres Bacides restit dans le lieu sacré en
Yepokomnog (V. VII 44-47), afin de prendre la téte de «quel
tratto della complessa religiosita delfica» (I. Chirassi), de
ces figures honorées dans le cadre d’un polythéisme qui
trouve a Delphes son plus important centre de réélabora-
tion 2. Donc, exploiter abusivement les différences, tout a
fait secondaires, qui apparaissent entre les versions de
N. VII et de Pae. VI n’a pas grand sens. De méme, pour la
tradition mythique, qui tient a souligner qu’Achille mourut
par la volonté d’Apollon, Paris, qui décocha la fleche moz-
telle, n’est pas tellement important. Remarquons en passant
que méme si les anciens scholiastes pouvaient différer
d’opinion, nous sommes 2 méme de constater des indices
constants de cette Aybris qui constitue une partie non anec-
dotique, non accessoire, de la personnalité religieuse de
n’importe quel héros; et ce fait ne scandalisait pas des
auditeurs qui avaient foi dans les mythes, et non dans des
fables édifiantes. Par conséquent, le théme de la mort de
Néoptoleme a Delphes n’est point un simple récit scanda-
leux qui pouvait choquer 'amour-propre et le patriotisme
des Eginétes.

Certains chercheurs, surtout italiens, ont généralisé le
rapport entre Apollon et Néoptoleme a Delphes en recou-
rant aux dichotomies dieu/héros ou temple/tombe 2. En ce

% Cf. I. Crirasst Coromso, « Heros Achilleus — Theos Apollony, in B. GENTILI-
G. Paront (edd.), I/ mito greco. Atti del Convegno Internazionale di Urbino (Roma
1977), 231-269 (partic. 239 ss.).

2% Cf. I. Crairasst COLOMBO, art. cit., passim.



222 JAUME PORTULAS

qui concerne Olympie, la situation de Pélops vis-a-vis de
Zeus peut aisément s’assimiler au méme rapport fondamen-
tal. Blotti prés du grand autel du dieu (cf. O. 193 wopPov
Gueinolov Exov molvEevo-/tato tapa Bopd), le héros participe
aux aipaxovpiotl tout a fait comme Néoptoleme occupe une
place d’honneur dans le culte sacrificiel de Delphes; Pélops
recoit donc les honneurs du culte comme une conséquence
ultime de ’existence mortelle que Pindare célebre dans la
premiere Olympigue. Dans ce poeme, également, la nécessité
de la mort est rappelée en termes frappants: les dieux
eux-meémes ont replacé Pélops petd 10 tayvmotpuov adtig dve-
pwv £Ivog (v. 66); mais c’est un peu plus loin (vv. 82 ss.) que
le héros proclame solennellement ses idéaux et son choix
héroique dans ces mots célebres: Savelv & olow avéyka...

Une question nous reste encore, vu que la réalité de la
mort a effectivement une dimension religieuse qui corres-
pond a lidéologie traditionnelle des cultes héroiques.
Quand dieux et hommes coexistent, ils déterminent de
fagon univoque les portions de chacun et définissent une
fois pour toutes leurs domaines respectifs. Dans ce proces-
sus de re-définition, c’est le héros qui tient le role central;
si, par contraste avec les dieux, il lui faut subir, comme les
hommes, I’épreuve ambivalente de la mort, il revét une
fonction paradigmatique vis-a-vis des humains. Quant 2 ces
derniers, ils ne parviendront jamais a étre ses émules, sauf
dans quelques cas exceptionnels. Les héros sont donc un
exemple de la condition mortelle transcendée; ils ne renient
pas la condition humaine, ils la transfigurent. Par analogie,
cela doit s’appliquer aussi aux vainqueurs athlétiques. Je me
permets de reprendre ici les termes dont je me suis servi
pour évoquer le destin posthume de Castor, a qui Zeus
restitue la vie, et pour expliquer le sens que ce destin
exemplaire a pour le vainqueur argien a qui s’adresse la
dixieme [NVéméenne, ainsi que pour les hommes en géné-
ral:



CONDITION HEROIQUE ET STATUT RELIGIEUX 223

«L’essence du récit mythique réside en ceci qu’il n’est
pas applicable aux hommes, bien qu’il soit raconté pour
nous (...) La résurrection de Castor ne nous sert a rien; c’est
un acte gratuit de 'amour de Zeus pour son fils et dont
Pefficacité tient 2 son non-universalisme, a l’irréductible
singularité que l’exceptionnelle naissance des Tyndarides
comporte, 2 I’écart d’'une hypothétique valeur exemplaire
(...) L’opposition entre Zeus et ce trop charnel Tyndaride
pose le probleme de maniere éblouissante: on pourrait
toucher du doigt le pouvoir fulminant des dieux et 'amer-
tume de la condition mortelle; ce qui n’empéche pas pour-
tant toute sorte d’ambiguités, car il ne s’agit point ici d’une
allégorie a correspondances précises. .’ homme pindarique
est censé rayonner d’un trés grand éclat, sans que cela
implique l’abandon de tout son entourage antique. Cet
entourage demeurant en vigueur, la solide polarité du
monde et 'inébranlable séparation entre hommes et dieux
ne s’affaiblissent pas. Grace a cela se produit la jouissance
spécifiquement humaine, flamme qui se nourrit d’un feu
impur 27, »

*
* *

Les philologues ont souvent observé les difficultés qui
surviennent quand on tente de concilier le point de vue
‘normal’ des épinicies et la vision eschatologique de la
deuxieme Olympigue et des fragments thrénodiques avec la
croyance de ces textes en une survie post mortem qui com-
porte des notions de faute, d’expiation et de bonheur. La
deuxieme Olympigue peut sembler lointaine du souci majeur
de Pindare: il n’est pas facile, certes, le mariage du regard
passionné vers ’au-dela et de Iattitude qui nous exhorte —
meme au moment de la plénitude — a rester profondément
fide¢les a la terre et a la condition mortelle.

27 Lectura de Pindar, 73-74.



224 JAUME PORTULAS

Mais tenons-nous en au terrain immédiat: comment
concilier les attaches de I'esprit du défunt a sa tombe et son
départ vers les vastes plaines souterraines? En outre, com-
ment concilier la condition de stabilité des héros et la
possibilité offerte a quelques privilégiés d’obtenir une
ascension jusqu’aux bienheureux de I’Elysée, grace aux
trois existences doubles, ici-bas et dans le monde souterrain
(O.1I 56-77)? Mais avant d’affirmer que Pindare a tout
simplement voulu faire coexister culte héroique et immot-
talité personnelle — deux branches de ’héritage grec, 'une
a coté de lautre — sans rechercher leur intégration pro-
fonde, il faudrait considérer les avis des critiques qui ont
minimisé ces inconséquences apparentes. Finley, par exem-
ple, a propos des passages eschatologiques, remarquait: «to
deny kinship in these views to Pindat’s normal outlook is
curiously unsatisfactory» 28; et ailleurs: «however genuine
may be thought his belief in the so-called Orphic doctrines,
they extend to another life his bright affirmation of this
life» 2°. Nous avons appris a comprendre que se soucier
exagérément des difficultés d’accord entre 'immortalisation

par enlevement et les exigences du culte — et le culte
repose sur la foi que les ossements du héros sont enterrés
dans sa tombe — n’a de sens que du point de vue positi-

viste (perspective évidemment déplacée dans notre contex-
te 30). Dans ce cas, 'obsession philologique et la Quellenfor-
schung ne trouveront de justification que si elles nous rap-
pellent que I'immortalité personnelle — liée au circuit de la
métempsycose et aux stades multiples de 'au-dela — et la

28 Pindar and Aeschylus, 61.
29 J. H. FiNLEY, «Pindar’s Beginnings», in D. CAMERON ALLEN & H. T. RowELL
(edd.), The Poetic Tradition (Baltimore 1968), 3-26 (partic. 13).

30 Les Iles des Bienheureux n’ont, en principe, tien de mystérique: c’est le lieu ou
les mortels illustres sont accueillis, du moins ceux d’entre eux a qui les dieux ont
accordé ce privilege exceptionnel.



CONDITION HEROTQUE ET STATUT RELIGIEUX 2214

survie héroique — attachée a des lieux concrets et 2 un
culte — sont toutes deux des phénomeénes historiquement
différenciés par leur genese; cas typique, donc, ou la recher-
che et la discussion des sources deviennent secondaires,
surtout si on les compare au jeu des idées ramassées un peu
partout et harmonieusement intégrées dans le systéme édifié
par le poete. Avant toute autre chose, il convient d’étre
sensible a la cohérence interne de ce contexte tres éla-
boré.

D’un point de vue orthodoxe, I’héroisation implique un
espoir qui ne s’offre qu’a un certain nombre d’élus, de par
leurs mérites exceptionnels: la foule ne peut jamais y accé-
der. Lorsque le concept d’un au-dela heureux devient sujet
de poésie, c’est d’ordinaire pour rappeler que 'immortalité
bienheureuse ne touche qu’une minorité 31; les tentatives de
revendiquer un destin égal pour tout le monde, indépen-
damment des mérites acquis ou hérités, restent marginales.
Certes, Pindare est responsable d’avoir versé un esprit
aristocratique au sein méme d’une eschatologie proche de la
métempsycose 32, mais le pocte ne se laisse pas porter
exclusivement par sa capacité visionnaire lorsqu’il tiche a
réduire en systeme un phénomene qui, traditionnellement,
ne devait constituer qu’un ensemble d’images et de
récits.

Lorsque les sectes s’emparérent de ces traditions mythi-
ques, elles envisagerent, bien sar, d’étendre la promesse de
salut au-dela des bornes bien précises d’une idéologie de

31 . Cuirasst CoLoMBo, «La salvezza nell’aldila nella cultura greca arcaica», in
StudClas 15 (1973), 23-39, explique comment I’eschatologie sert a2 confirmer le
sentiment d’une hiérarchie aristocratique, en accord avec I'ordre social établi et
qui s’exprime par une échelle de valeurs articulée et inévitable (cf. 39).

32 La polis a ressenti plus d’une fois le danger potentiel des perspectives escha-
tologiques; et 'on y a craint qu’elles ne devinssent forces de subversion du culte
civique. Cela n’implique pas, d’ailleurs, que la po/is stigmatise automatiquement
tout espoir de salut dans ’au-dela.



226 JAUME PORTULAS

caste 33, Or, force est de constater que Pindare se livre a un
emploi des traditions qui est, a la limite, bien personnel.
Mais alors, de quelle autorité Pindare se réclamait-il, lots-
qu’il élaborait sa propre synthése? Quant au degré d’impli-
cation de Pindare dans ces développements eschatologi-
ques, il est a craindre que le positivisme n’ait apporté qu'un
scepticisme trop radical. On se reportera par exemple aux
opinions catégoriques de J. A. Davison dans son compte
rendu de 'ouvrage d’E. Thummer 34 sur la religiosité pin-
darique: «[Pindar] was essentially a ‘jobbing’ poet and ...
he was bound to adapt himself to the wishes of his
employers» 35, Les remarques de ce genre sont déroutantes:
elles ont tendance a nous faire oublier la fonction tradition-
nelle du poéte grec, ‘maitre de vérité’ en matiere reli-
gieuse.

Or D. Sabbatucci a observé avec sagacité que «un poeta
greco trovandosi a toccare 'argomento 3¢ doveva dire qual-
che sacra verita, sia sotto specie di un giudizio apreciativo
sia anche con la formulazione di qualche principio misti-
co» 37, Il ne pouvait s’y soustraire. Mais alors, ne serait-ce
pas Pindare lui-méme le vrai créateur d’une idéologie éso-
térico-eschatologique qui, en marge de l'activité du pocte,
n’aurait point réussi a cristalliser? Jusqu’a quel point un
mouvement comme l'orphisme n’est-il pas le produit de
pareilles spéculations, qui se seraient inspirées des rituels
d’Eleusis ou de rituels similaires, dont les cadres ésotéri-

3 En parfaite cohérence avec la valeur mythique, non eschatologique, de ces
récits, la béatitude y est présentée comme une altérité radicale par rapport au
monde présent (cf. I. CHIrRAssT CoLOMBO, art. cit. [supra n. 31], 26-27).

3 E. TauMmMmER, Die Religiositat Pindars (Innsbruck 1957).
35 J. A. Davison, in JHS 8o (1960), 204.

3 Sabbatucci patle ici des mystéres d’Eleusis; on peut, néanmoins, appliquer son
point de vue a la thématique eschatologique dans son ensemble.

37 D. SasBATUCCI, Saggio sul misticismo greco (Roma 21979), 155 s.



CONDITION HEROIQUE ET STATUT RELIGIEUX 227

ques comportalent une expérience ineffable et non point
une théologie formulée avec précision?

Il vaudrait peut-¢tre la peine — puisque nous en som-
mes 2 ce point de notre argumentation — de reprendre la
réflexion qui, naguere, nous faisait remarquer que la syn-
these pindarique n’a pas de caractere dogmatique; qu’elle se
compose au contraire d’éléments assurément personnels
dont le poete inspiré est le seul responsable; qu’il n’a pas
besoin de se réclamer de lautorité d’autrui: «...au-
jourd’hui, bien plus que d’habitude, si cela est possible, les
mots de Pindare ont une autorité singuliere. Il faut, néan-
moins, en fixer les bases avec précision, car la diversité des
interprétations de I’O. 2 semble dépendre du sens qu’on
donne a la longue tirade eschatologique. Il ne s’agit ni
d’une révélation ni d’une prophétie; ce n’est que le mythe
d’une épinicie qui est, par conséquent, débitrice d’une
fonction et d’un certain nombre de caractéristiques que
nous connaissons bien (...) Pindare ressent un grand besoin
de fournir des bases solides a son récit. Le poete parle en
migitre -de vérité 38, cela est clair en- dépit de ceux qui
s’obstinent a faire de sa doctrine dans I’O. 2 une sorte
d’ésotérisme mystérique. Car c’est dans l'autorité de la
parole que réside le plus certain espoir d’immortalité pour
Théron. Nous envisageons donc une eschatologie qui n’ap-
partient pas a des croyances sectaires, mais qui est le fruit de
I’élan visionnaire de I’ame du poete 3°.»

Pindare a bati un systeme personnel, logique et cohé-
rent par lui-méme, dont les éléments divers auraient été
empruntés a des sources également diverses. Certains phi-
lologues, néanmoins, n’ont point accepté qu’il en fit ainsi,
niant souvent radicalement l'existence d’une construction

38 11 faut remarquer que nous discutons a présent le #ode de la croyance et non pas
sa sincerité.

3 J. PORTULAS, Lectura de Pindar, 109-111.



228 JAUME PORTULAS

organique de la part du poete. Wilamowitz en est 'exemple
classique 49, lorsqu’il n’accepte pas O. II 68 ss. comme une
référence aux héros traditionnels du mythe:
oot &’ étolpacav Eotpic
gxatépoI peivavteg and maprav adixwov Exelv
yoyav, £tethav Alog 60ov mapa Kpo-
VOUL TOPGCLV

et il ne l'accepte pas tout bonnement parce que les héros
traditionnels, dit-il, auraient atteint les Iles des Bienheureux
directement, par grace divine — et certains, tel Ménélas,
d’apres l'opinion traditionnelle, sans méme connaitre la
mort. Et pourtant la thése de Wilamowitz dédaigne I’évi-
dence du fr. 133 Snell-Maehler:

(Depoepova)...

avdidol yuyog maiy, €k thv PaociAfieg dyavol

Kol o3ével kpaintvol copig Te HEYLOTOL

fvopeg abEovt’ &g 8¢ TOV Aowmov ypdvov fipoeg G-
yvoi Tpog avipdrmyv Kaiéovial.

Ce fragment explique avec toute la netteté possible
qu’on parvient a la condition héroique gprés une longue
série de réincarnations successives, de séjours dans les deux
mondes; qu’il y a, dans le monde souterrain, place pour
I’expiation, pour la purification; que le dernier séjour parmi
les vivants se passe en athléte, ou en pocte, ou en roi (cas
personnel de Théron); apres quoi 'on peut accéder direc-
tement a la condition héroique. L’héroisation entre donc
dans les cycles souterrains de la survivance de I’ame; elle
n’est point une survie atténuée ni exsangue, au contraire,
elle en constitue le plus haut degré. Autrement dit, certai-
nes yovxoi font un voyage qui part de notre monde, ou
évidemment elles se trouvent non pour la premiére mais
pour la derniére fois, menant parmi les hommes une vie de

40 U. von WiLAMOWITZ-MOELLENDORFF, Pindaros (Betlin 1922), 250.



CONDITION HEROIQUE ET STATUT RELIGIEUX 229

roi ou de pocte, et parviennent a la condition héroique, que
Pindare présente en termes fondamentalement accordés
avec les termes traditionnels. Le tout offre une netteté
presque excessive, étant donné qu’il s’agit d’une promesse
eschatologique. A part cela, entreprendre des analyses plus
fouillées ressortirait a un pédantisme dont on n’a pas tou-
jours su se garder.

Par 13, nous essayons de réfuter la coexistence, incom-
mode et incohérente, chez Pindare, de deux versions con-
tradictoires du destin post mortem de ’'homme; mais je ne
prétends pas non plus rapprocher abusivement les opinions
de notre poete de certains courants mystiques de Dar-
chaisme grec 1. S1 un homme a été profondément éloigné
de toute dévalorisation de ’existence terrestre, c’est bien
Pindare. Il est impensable que le pocte de Thebes, attaché
aux valeurs de la tradition grecque, ait pu approuver I'ex-
périence d’une illumination «qui transforme I’homme par
I’obtention d’une capacité de juger, et de le faire de fagon
opposée a celle d’avant» 42. Pour linitié, 'attention se
tourne, d’apres Sabbatucci, vers 'opposition entre la vie et
la mort (la mort tenue pour positive) et non vers la discri-
mination traditionnelle des Grecs, solennelle et infranchis-
sable, entre le ciel et la terre. Et personne, sinon Pindare,
n’a formulé une telle discrimination de fagon si catégori-
que: 6 y&Akeog odpavog ob mot’ apPatog avtd (L. X 27).

Nous avons remarqué, donc, les problemes internes que
pose la conciliation de la religion delphique des héros et
I’eschatologie; nous considérons par ailleurs comme insa-
tisfaisant ’avis de Wilamowitz (e.g.) selon lequel Pindare ne
ferait que rendre un /ip-service aux convictions de ses clients,

1 Cf. D. SaBBaTUCCIH, 0p. cif., 165: «La via mistica per superare la morte non &
quella di farsi immortali ma piuttosto quella di negarne la negativita rispetto alla
vita. »

42 D. SaBBATUCCI, 0p. ¢it., 166.



230 JAUME PORTULAS

mais sans s’y engager lui-méme tout a fait ¥. La critique
moderne pourra persister a s’occuper 2 résoudre cet anta-
gonisme: probleme oiseux, du moment que Pindare, tout
en penchant vers certaines doctrines ésotériques (tout
comme ses patrons et clients, dont les croyances coincident
probablement avec les siennes), exalte les athletes vain-
queurs au grand jour. Si tout était si simple et si tranché
qu'on le veut quelquefois, ou placerions-nous Pindare (ou
n’importe quel autre représentant de la culture aristocra-
tique grecque) par rapport a ces formes de religion qui
adoptent, ne serait-ce que jusqu’a un certain point, une
orientation qui vise un au-dela du monde sensible?

*

Au temps de Pindare, la parole poétique avait déja été
fixée comme produit d’une fechné artisanale; notre pocte,
malgré tout, s’obstine a nous la présenter sous ’aspect
d’une sophia religieuse, inspirée par la divinité. Cest la un
trompe-I’ceil qui pourrait occuper le cceur de la religiosité
de Pindare 4. Tout le monde sait que Pindare était un
professionnel du chant, qu’il recevait de I’argent pour une
tache de glorification dont il s’acquittait au mieux. Dans un
tel contexte, c’était bien un tour de force délibéré que de
vouloir préserver la sacralité de l'acte poétique: Pindare
persistait 2 ne pas reconnaitre les bases laiques et pragma-
tiques de son inspiration. De son temps, il existait pourtant

4 D’apres une autre théorie, le poéte aurait emprunté aux sectes non pas leurs
enseignements dogmatiques, mais plutot certaines formes de sensibilité, d’orga-
nisation de expérience — par exemple 'opposition polaire entre ’abandon dans
les ténebres et, sitot apres, le bienfait d’une illumination instantanée et éblouis-
sante (cf. J. DuCHEMIN, ap. ¢it., 191-265 et 297-334).

# Je dois cette formulation 2 mon ami Carles Miralles.



CONDITION HEROIQUE ET STATUT RELIGIEUX 231

une maniere différente de faire de la poésie. Simonide, le
premier a tenter une sécularisation de la fonction poétique,
avait déja renoncé a la tradition du chantre inspiré et du
maitre de vérité; comment Pindare faisait-il donc pour
garder une attitude si solennelle au moment d’aborder le
phénomene de la victoire? N’oublions pas que notre pocte
a été obligé d’affronter I’hypothése d’un scepticisme radi-
cal; c’est pourquoi la réponse qu’il lui a fallu donner a été
radicale elle aussi.

La praxis pindarique établit un équilibre fragile entre le
role — traditionnellement sacré — du chant des exploits
héroiques et 'attitude professionnelle liée a une économie
d’échanges, libre et compétitive. La théorie, il est vrai,
indique que tout n’est pas a vendre, qu’il y a des choses qui
n’ont pas de prix — meéme si la réalité ne coincide pas tout
a fait avec cette vue idéalisée. Il est vraisemblable, néan-
moins, que le paiement n’était pas la seule condition pout
étre célébré par Pindare 4. Un produit tel que I’épinicie,
tres colteux, n’était sans doute pas soumis, en Gréce pré-
classique, aux régles strictes de 1’économie de marché —
qui, d’ailleurs, n’était pas encore tout a fait développée. Les
notions relatives a I'idée mythique de la valeur, étudiées par
Gernet 46, devraient étre appliquées a ces problemes-la. De
meéme, depuis Fraenkel, on a remarqué que «the exchange
of poem against fee did not belong to the world of com-
merce, but to the whole philosophy of the °‘guest-

% Ce qui, d’une part, devait permettre au poete d’augmenter exceptionnellement
ses honoraires ; d’autre part, cela servait encore a magnifier et a rendre exclusive la
sophia qu’il vendait 4 ses clients.

% Cf. L. Gerner, «La notion mythique de la valeur en Gréce», in Journal de
psychologie 41 (1948), 415-462, recueilli dans Anthropologie de la Gréce antigue (Paris
1968), 93-137. Cette étude ouvre des horizons; il conviendrait notamment de se
demander si les images dont Pindare se sert pour parler de la poésie (une coupe,
une guirlande, d’autres objets manufacturés) ont quelque chose a voir avec les
agalmata qui, d’aprés Gernet, ont exprimé la notion mythique de la valeur.



232 JAUME PORTULAS

friend’» 47. Pindare congoit et représente les rapports qu’il
entretient avec ses patrons par I’échange de cadeaux et par
I’hospitalité, c’est-a-dire par deux institutions héroiques
qu’il évoque par un anachronisme délibéré. L’aristocratie,
au seuil de la décadence, poursuivait le mirage des valeurs
homériques: Pindare le sait, et il se livre souvent a une
assimilation en profondeur entre le combat singulier de
Pepos, la povopoyio, et 'exploit athlétique. Pindare — et
nous touchons 1a un élément fondamental de son caractere
— présente sous un éclairage romantique tout un réseau de
relations sociales: celles des nobles entre eux, mais aussi, et
surtout, celles des nobles par rapport a lui, le poete. De tout
ce jeu, un positiviste soulignerait I’aspect de fiction; or,
pour nous, l'intéressant est I’analyse du cadre ou le pocte
peut trouver le sens de sa tiche et sans lequel 1l lui man-
querait la raison fondamentale pour Ientreprendre 48,

On a souvent parlé de 'importance que Pindare donne
a Ualatheia de la louange: elle a bien str sa raison d’étre du
fait qu’elle est postérieure a ’assaut de Simonide. Pour
Pindare, a I'inverse du poete de Céos, il se peut que la
poésie soit ambigué; elle n’est jamais mensongere 49. D’ha-
bitude, Pindare est présenté intellectuellement dans un sta-
tus quo ante par rapport a Simonide; autrement dit, il igno-
rerait tout ce qui se passe sur le terrain de la poésie de son

47 H. FRAENKEL, Dichtung und Philosophie des friihen Griechentums (Munchen 31969),
p. 432 de la traduction anglaise de M. Hapas & J. WiLLis (Oxford 1975). Cétait
une maniere utile d’envisager le probleme, car cela permettait de laisser de coté le
préjugé «against performing services for foreigners for pay. It was generally felt
that a man should place his gifts exclusively at the service of his countrymen»
(op. cit., 433 n. 13).

4% Cf. B. GenTILI, « Aspetti del rapporto poeta, committente, uditorio nella lirica
corale grecan, in StudUrb 39 (1965), 70-88; id., «La parola e il marmo: una
discussione», in DArch N.S. 2 (1981), 32-38; 94-108.

4 Cf. M. DETIENNE, Les maitres de vérité dans la Gréce archaigue (Paris 1967),
51-80.



CONDITION HEROIQUE ET STATUT RELIGIEUX 34%

temps. Cette hypothése est évidemment insoutenable.
Outre cela, dans les passages ou l'interprétation tradition-
nelle veut que Pindare attaque Simonide ou Bacchylide,
’accusation n’est pas celle de mensonge ou de détourne-
ment de la vérité des mots, mais celle de manque d’inspi-
ration et d’incapacité. Il est vrai que Pindare a peur de la
séduction de la parole, il craint «qu’elle ne se montre
capable de remplacer la réalité; le /ogos peut imposer a
’esprit humain des objets qui ressemblent a s’y méprendre
a la réalité et qui ne sont que des images vaines» 0. Mais
ces avertissements concernaient seulement I’ensorcellement
de la poésie traditionnelle, homérique, bien plus que celle
des rivaux, quels qu’ils fussent. Leur parole 2 eux manque
completement de fascination. Ce qui sépare Pindare de ses
rivaux et, du méme coup, le rapproche des wvainqueurs
célébrés par lui, c’est donc la gud, la supériorité naturelle: la
bataille se livre toujours sur ce terrain. Tous les éléments
aboutissent au méme point: le caractere foncier du chant.
Cela établi, que les corbeaux croassent contre ’oiseau sacré
de Zeus! Pindare se proclame élu par un destin qui 'em-
péche d’exercer son métier de poete en professionnel vul-
gaire et trivial. Il doit répondre a I’appel divin: tov &
dueénovt’ duei gpociv | daipov’ doknow kot Epav Jepamedmv
paxavay (P. III 108-109).

Ce n’est pas par hasard que notre intention de discuter
la religiosité de Pindare nous a conduit a l’analyse de
mécanismes idéologiques qui font passer au second plan le
fait, évident, de composer pour une bonne rémunération.
La correspondance entre 'exaltation du /laxdandus et Iexal-
tation de la tache poétique est stricte et s’avere point par
point. Pourtant, si je ne me trompe, la premiére a besoin de
la catégorie religieuse du héros, indispensable pour expli-
quer comment 'opération de célébration adopte un carac-

0 Lectura de Pindar, 79.



234 JAUME PORTULAS

tere religieux propre. Pindare se donne la peine d’esquisser
un parallélisme entre I’exploit athlétique et Pexploit idéal du
poeme, et ce parallélisme aura deux fonctions: offrir toute
une série d’images athlétiques récurrentes qui désignent la
poésie et, aussi, constituer le squelette de plusieurs épini-
cies, dont la V. IV et la V. VII sont les exemples les plus
évidents, ainsi que I’0. IX. C’est L. Lehnus qui I’a formulé
le mieux: Pindare s’efforcait de vivre «la propria personale
vocazione aedica, metafora del destino eroico» 5.

Bref, la formulation du probléeme de la religiosité pin-
darique n’est pas, en elle-méme, trop difficile. On I’a sou-
vent essayée sans échec ni contradiction: il s’agit d’explici-
ter une véritable théologie de la parole poétique. Ce qui est
réellement laborieux, c’est de remplir de substance une telle
intuition. Sur la base d’une poétique comme celle de Simo-
nide, ’éloge n’aurait jamais pu prendre un tour religieux.
Simonide, lui, ne visait point a élever quelques mortels au
niveau des héros et des demi-dieux, mais plutot a édifier
une exaltation nettement humaine. Certains points de
départ dans I’attitude fonctionnelle du poéte sont indispen-
sables pour que ’ode s’adresse réellement 4 un étre icodai-
pov et non a un personnage socialement remarquable et qui
demande a étre flatté. Dans le modele héroique, célébration
par le culte et immortalité poétique sont deux aspects,
étroitement solidaires, de la méme réalité religieuse.
L’exemple en est pris au hasard: dans I’/. V 26 ss., Pindare
s’exhorte lui-méme a ne point épargner la louange en
échange des épreuves subies, et tout de suite il rappelle que
Kol yap fipdov dyadol moAepiotai /| Aoyov éképdavav. Suit une
tirade qui unit étroitement ’évocation du chant du pocte

51 L. Lennus (ed.), Pindaro. Olimpiche (Milano 1981), p. xx1. Cf. pp. XVI-XXVII,
ou l'auteur suggeére que la tache poétique ne pouvait pas €tre attribuée au
chanteur, «ma discenda direttamente dell’intervento delle divinita proposte al suo
canto».



CONDITION HEROIQUE ET STATUT RELIGIEUX 235

(cf. vv.27ss. kAéovian & Ev 1€ Qoppiy-/yecov &v adAdv 1€
Tapedvolg dpokials /| popiov xpdvov' perétav 8¢ coplotais...) et
la mention des pratiques du culte (cf. v. 30 Svoiaiot pagv-
vaig). Le genre d’immortalité spécifique dont jouissent les
héros s’exprime par le culte, en méme temps que cette
immortalité conférée par le culte s’enracine dans le fait
qu’ils sont toujours objets de louange par le chant. Clest
une survie, non subordonnée, ni métaphorique, ni subsi-
diaire, mais fondamentale pour comprendre le role religieux
de la louange; elle comporte, a son tour, une fagon concrete
de se placer devant le fait poétique. Le paradigme des héros
et la survivance obstinée d’une poétique qui refuse absolu-
ment le proces de laicisation entrepris par les contempo-
rains les plus lucides constituent, a mon avis, la double voie
qu’il faut parcourir pour réussir dans nos recherches sur la
religiosité de Pindare *.

* Plusieurs versions provisoires de cet article ont été lues et discutées au cours
d’un séminaire sur des problémes de poésie lyrique archaique, dirigé par le
professeur C. Miralles. Je dois a tous ceux qui y participerent d’utiles observa-
tions. F. Mestre, en outre, m’a aidé pour la version frangaise, que le professeur A.
Hurst (Geneve) a bien voulu réviser. Je leur dois, a tous, un témoignage de
cordiale reconnaissance. Le travail, en ce qu’il peut valoir, est dédié a Gloria
Torres.



236 DISCUSSION

DISCUSSION

M. Gerber: In your discussion of O.II, you speak (p. ) of “une
eschatologie qui n’appartient pas a des croyances sectaires, mais qui est le
fruit de I’élan visionnaire de I'ame du poeéte”. If this is true, I find it
strange that the eschatology of O.II does not appear anywhere else in
Pindat’s odes. Pindat’s own poetic vision no doubt plays some role in
the way in which he portrays the eschatology, but the eschatology itself
must be one in which Theron, and presumably no other recipient of
Pindar’s odes, believed, and there is no reason to ascribe it to the poet’s
“élan visionnaire”.

M. Portulas: Sur la question des convictions contenues dans la
deuxieme Olympigue, on a peine a distinguer ce qui revient a Théron et ce
qui revient a Pindare. Cependant, Pindare est tres affirmatif et reprend
ces themes dans d’autres poemes. Je vois pourtant le vrai probléeme
ailleurs. La plupart des courants mystiques des VI® et Ve siecles ne
comportent que rarement des doctrines et des narrations sotériologiques.
Ils visaient plutot des expériences ineffables: c’était aux poctes, alors, de
mettre en paroles ces intuitions. C’est bien pourquoi j’ai insisté sur
I’engagement de Pindare, en tant que «maitre de vérité», dans I’énoncé
de I'eschatologie de la deuxie¢me Olympigue (engagement qui n’implique
pas nécessairement son adhésion personnelle a la «vérité» qu’il énonce).
Il n’est dés lors pas essentiel de se demander si, du point de vue
biographique, c’est Pindare ou Théron qui adhére a cette eschatologie.
En revanche, il est important de souligner 'autorité de la parole poéti-
que, puisque c’est dans les mots du poete que réside espoir le plus

certain d’immortalité pour Théron.

M. Lloyd-Jones: Vague speculation about these problems unaccom-

panied by detailed argument seems to me a waste of time.



CONDITION HEROIQUE ET STATUT RELIGIEUX 237

M. Kohnken: Je ne suis pas un spécialiste de la théologie de Pindare;

je me limite donc 2 trois courtes remarques:

1. L’expression «maitre de vérité», que vous avez utilisée, me semble
bien convenir pour définir le caractere non dogmatique de la ‘syn-
thése’ de Pindare;

2. Vous avez souligné avec raison la différence entre Pindare et Homere
en ce qui concerne les morts et les paroles (chez Pindare, la voix peut

atteindre les morts);

3. Y a-t-il 4 votre avis un parallélisme ou une opposition entre les

passages de /. VIII et de /N. VII que vous avez comparés (voir

p. 214)°

M. Portulas: 1.expression «maitre de vérité» est utile, méme si 'on
n’est pas toujours d’accord avec Marcel Détienne. Dans le cas particulier,
je ne suis pas d’accord avec la maniere dont il interpréte I’attitude de
Pindare a I’égard de la révolution simonidéenne: il y voit de I’anachro-
nisme; j’y vois une réaction intentionnelle (Pindare tourne le dos a la
subversion qu’il constate dans la parole poétique).

Quant aux passages que vous signalez (/. VIII et V. VII), i’y note
une complémentarité plutdt qu’une opposition. /. VIII 59-61: Pindare
proclame que les hommes d’aujourd’hui suivent un modele mythique
lorsqu’ils établissent un lien entre mort héroique et exaltation poétique.
N.VII 31-32: la mort héroique est, avec la sanction des dieux, la
meilleure garantie contre la tentation de mettre la poésie au service du

mensonge.

Mme [ efkowity: On the basis of the evidence we have, it is not safe
to draw any conclusions about differences in attitude between Simonides
and Pindar. Simonides and Pindar are both portrayed as @iAépyvpor
because of references to money in their poetry, and in comedy, like Ar.
Av.; see the chapter on Simonides in my The Lives of the Greek Poets.

M. Portulas: ]’ai beaucoup d’estime pour votre livre, mais j’ai de la

peine a voir en quoi il éclaire notre discussion. Admettons un instant que



238 DISCUSSION

toutes les traditions biographiques relatives a Simonide soient fausses (ce
que plusieurs ici auraient de la peine 2 admettre): il n’en est pas moins
possible de soutenir que son attitude a I’égard du fait poétique est
différente de celle de Pindare. Simonide a osé déclarer: 16 dokelv xai Tav
"AL6derav Prdtar (fr. 93 = PMG fr. 598). Il y a sans doute un fond de
vérité aussi dans les anecdotes relatives aux soucis techniques de Simo-
nide, en particulier lorsqu’on lui attribue la paternité des techniques de
mémorisation. Or, dans ce cas, c’est Mnémosyne, mére des Muses, qui
est réduite a une téyvn artisanale! On est donc en droit de parler d’une
différence d’attitudes entre Pindare et Simonide, méme quand on est
aussi sceptique que Mary Lefkowitz sur la valeur de leurs biogra-
phies.

Mme [eflowity: You seem to have exaggerated the importance of
the ‘gulf’ between gods and men (or heroes). In analysing any of
Pindar’s statements on immortality, etc., it’s essential to pay close
attention to the context. For example, the citation from /. VII in your

paper concerns, in fact, death in war.

M. Portulas: Vous avez noté que, suivant une tendance dont G.
Nagy serait en partie responsable, je fais abstraction du contexte des
passages au moment d’esquisser la morphologie héroique et qu’il en
résulte que j’exagére «the gulf between gods and men». Je ne peux que
vous répondre que mon exposé, comme beaucoup d’opinions de Nagy,
d’ailleurs, prend appui sur I'ccuvre de A. Brelich, qui est, aujourd’hui
encore — malgré les défauts que I'auteur lui-méme y avait observés —,
la meilleure monographie disponible sur les héros. Dans ce livre, les
données littéraires s’intégrent a celles qui proviennent du culte et du
mythe, pour établir une morphologie héroique unitaire. Puisque c’est
cette morphologie qui soutient mon exposé, morphologie qui est définie
par la confluence des données littéraires, rituelles et mythiques, avec
'intention de montrer son importance pour 'opération ‘héroisatrice’ de
I’épinicie, je ne me soucie pas trop d’avoir ici ou la fait abstraction du

contexte dans mes citations: en fin de compte, je n’entreprenais pas une



CONDITION HEROIQUE ET STATUT RELIGIEUX 239

analyse littéraire. De toute fagon, je suis d’accord avec votre précision 2
propos de /. VII 29-30; mais ce passage de mon exposé n’a rien a voir
avec la discussion du «gulf between gods and menn».

Mme Bernardini: Mi permetto di tornare brevemente su quanto detto
nella discussione a proposito di Simonide poiché non condivido né i
dubbi di Mary Lefkowitz a proposito della tradizione antica sulla
euhapyvpia di questo poeta, né gli sforzi di coloro che vogliono appiat-
tire la differenza di pensiero, di atteggiamento, di modo di concepire la
propria professione tra quest’ultimo e Pindaro. Ma sarebbe troppo lungo
argomentate queste mie convinzioni (cfr. la mia relazione e la relativa
discussione). Vorrei piuttosto chiedere al professore Portulas se nella sua
analisi comparativa della condizione dell’atleta e di quella dell’eroe non
ritiene di aver sottovalutato il fatto che per Pindaro, al di 1a dell’idea che
i Greci avevano di una possibile eroicizzazione post mortem, tra le due
categorie vi ¢ una distanza difficilmente colmabile. Neppure la parola
poetica puo innalzare al rango di eroe un atleta e neppure dopo la morte
questi puo diventarlo, come dimostra O. X 64-73 in cui i grandi vincitori
del passato, anche se morti e oggetto di canto, rimangono nella loro
dimensione umana. L’atleta vivente, che pur si distingue tra tutti per
voog e pbolg, € sottoposto al mutevole disegno del destino e, rispetto
all’eroe, € un paradeigma relativo che neppure la lode trasforma in un

modello permanente.

M. Portulas: Le rapport entre le héros et lathlete est de type ana-
logique: j’espére avoir été suffisamment prudent sur ce point. L’exis-
tence du héros est la condition nécessaire pour comprendre la position
du Jandandus. Les épinicies sont des tentatives de préciser cette analogie,
mais on ne saurait nier qu’il y a distance. Dans certains cas, cette distance
peut se réduire a un minimum: il y a des athlétes qui ont subi apres leur
mort un processus d’héroisation, avec institution d’un culte et non
seulement célébration poétique. J’essaie de montrer que le culte et la
célébration poétique vont dans la méme direction. Pour ce qui est des

vainqueurs des premiers jeux olympiques, dont il est question dans le



240 DISCUSSION

passage d’O. X cité par Mme Bernardini, il faut étre prudent: on ne
saurait les tenir pour des personnages historiques au sens strict du

terme.

M. Vallet: Je resterai, cette fois encore, dans le contexte des poemes
siciliens, en précisant que mon intervention n’est certainement pas une
critique, a peine une question, mais plutot une réflexion que m’a inspirée
Pintéressant exposé de M. Portulas. Le probléeme posé, a savoir I'éven-
tuelle héroisation du vainqueur aux jeux, héroisation que lui donnera la
gloire, entre autres, d’avoir été chanté par le pocte, s’éclaire si on
examine les deux cas les plus illustres, ceux de Hiéron et de Théron,
vainqueurs aux jeux, et célébrés (et comment!) par les plus grands
poctes. Pour obtenir les honneurs héroiques, ils ont di fonder chacun
une ‘ville nouvelle’, en 'occurrence Aitna pour Hiéron et Himeére pour
Théron. J’ai rappelé ailleurs ce que signifiait exactement la fondation de
ces villes nouvelles. Ce qui est clair, et le texte de Diodore sur les
honneurs héroiques qu’obtinrent a leur mort les deux tyrans le dit assez
(XTI 53, 2 et XI 66, 4), c’est que ces honneurs héroiques sont dus au fait
qu’ils étaient considérés ['un et 'autre comme oixiot¢ d’une noé6AG. On
sait 'importance de ce culte des héros fondateurs, notamment dans les
villes coloniales (Battos a Cyrene, Lamis a Mégara Hyblaea et les nou-
velles hypothéses sur ’héroon de Paestum). Le héros, apres sa mort, a
son tombeau ou un cénotaphe sur I’agora méme de la ville; il y est
honoré par les générations successives d’habitants. Voila I’héroisation
accordée au fondateur. Nous sommes la, c’est clair, 2 un ‘niveau’ d’hé-
roisation bien différent de celui que peut conférer la gloire, méme si elle
défie le temps, de la poésie. Je pense que ]. Portulas est d’accord sur ce
point.

Mme Bernardini: A proposito del ruolo di «maestro di verita in
materia religiosa», che ¢ stato riconosciuto a Pindaro, non mi sembra che
esso comporti da parte del poeta un’ostinazione a non ammettere «le basi
laiche e pragmatiche della sua ispirazione». Un simile contrasto non

avrebbe avuto motivo di esistere per un artista che, pur facendo profes-



CONDITION HEROTQUE ET STATUT RELIGIEUX 241

sione di sophia ispirata dalla divinita, dichiarava apertamente di comporre

su commissione e di essere ricompensato per questo.

M. Portulas: Bien sir. Pindate n’avait pas honte de travailler pour
un salaire (e.g. P. XI 41 5qq.). Cependant, on a remarqué qu’il préfere
traiter les rapports du pocte et du laudandus en recourant aux relations
d’hospitalité. Or, il se trouve que les chercheuts en histoire économique
(je songe par exemple a M. I. Finley) ont également analysé le passage
décisif, dans le monde archaique, de I’économie de I’échange et du don a
I’économie monétaire. Pindare, lui, aime parler de son travail dans le
vocabulaire archaisant de la Eevia: il est sciemment anachronique. Cest
ce que j’ai nommé une opération de trompe-I'ceil. Cette attitude vis-a-vis
de ses commanditaires prend tout son relief lorsqu’on la met en parallele
avec d’autres attitudes de Pindare (comme la présentation de la prouesse
athlétique dans la lumiére héroique, déja critiquée par quelques contem-

porains du poete) 1.

M. Kihnken: Je voudrais poser une question de méthode a propos
du début de V. VI, que vous avez cité plusieurs fois, et avec raison, dans
le cadre de votre argumentation: vous n’avez relevé que la premiere
partie du premier vers de cette ode (Ev avdpdv, &v Jedv yévog). Or cette
affirmation est cxt)licitée par les vers suivants (8 pidig 62 TvEOUEV paTpog
aueotepor” dieipyer 8¢ ... dOvapg...). Ne convient-il pas de prendre aussi
en considération ce développement? L’essentiel, c’est certainement le fait
que la différence est exprimée en terme de &Ovaug. Elle n’est pas
absolue.

M. Portulas: Je suis tout a fait d’accord avec vous. Je note cepen-
dant que méme si on ne cite que partiellement ce texte, on s’expose au

reproche d’élargir ’abime qui sépare mortels et immortels.

M. Hurst: On pourrait s’étonner, a vous entendre, de 'expression

«forme verbale fixée, immuable» que vous appliquez a4 I’épinicie. Pou-

U Cf. par exemple Xenophanes, fr. 2 Gentili-Prato.



242 DISCUSSION

vez-vous dire ce que vous entendez par la, au vu de la fluidité que 'on
remarque dans la composition des épinicies?

En outre, vous citez /N. V 1 pour '«image de la statue», mais j’ai
bien peur que Pindare veuille dire ici que son poéme n’est justement pas

une sculpture.

M. Portulas: ]’entends simplement dire que Pindare veut soustraire
a la morsure du temps les moments culminants de la vie d’un homme en
les revétant de mots mémorables, mots qui seront toujours répétés de la
méme fagon: par I’épinicie, 'exploit touche a 'intemporel. En revanche,
Pindatre ne peut donner des mythes une version définitive, et il se garde
bien de raconter deux fois en des termes semblables un méme épisode
mythique. C’est ainsi qu’un paradigme changeant (le mythe) sert a
donner une consistance définitive a la célébration du triomphe. J’ai tenté
d’expliquer ce paradoxe en rappelant que la version des exploits mythi-
ques donnée par le poete n’est censée étre que la reprise du chant des
Muses (cf. V. V 22 s5qq., avec 'ambiguité significative sur le mot xei-
voig: et, tout de suite apres, le sujet du chant des Muses devient le sujet
du poéme de Pindare). N’importe quelle version de la thématique
mythique est a la fois provisoire et inépuisable.

Quant 2 V. V 1 5qq., vous avez sans doute raison, et mon exemple
n’est pas le meilleur qu’on puisse choisir. Il s’agissait de rappeler qu’une

comparaison avec la sculpture était favorable 4 la poésie.

M. Hurst: Mais plusieurs poétes pouvaient célébrer de maniére fort
différente une méme victoire (voir, e.g., I’analyse de M. Lefkowitz, 7%e
Victory Ode, 42-103).

M. Portulas: 11 est vrai que deux poétes peuvent célébrer la méme
victoire; il est évident, aussi, qu’il n’existe pas deux épinicies identiques,
interchangeables (faute de quoi, il suffirait de répéter toujours le TveAla
xaAlivike de la célébration traditionnelle). Cependant, le poéte insiste
souvent sur le fait que c’est grice a ses vers que la prouesse sera
transmise 2 la postérité. Il ne semble pas que Pindare envisage la

possibilité que d’autres poetes pourraient s’atteler avec succes a la méme



CONDITION HEROIQUE ET STATUT RELIGIEUX 243

tache; si d’autres poetes entreprennent d’autres taches, il s’en sert pour
proclamer que la mission de louer tel vainqueur lui revient a lui seul
(P.II 13 sqq.). Dans ce sens, on peut dire que Pindare ne songe pas a ses

rivaux: il se tient pour seul qualifié.

M. Hurst: Le poéte songe a ses rivaux (les corbeaux, par exemple);
il sait par conséquent que la célébration qu’il offre n’est que l'une des
célébrations possibles.

En conclusion, je remercie J. Portulas de nous avoir offert son
explication de la religiosité du langage poétique de Pindare. Elle vient
prendre place dans notre contexte comme un complément des études
ouvrant des perspectives tant sur la religiosité de Pindare que sur I'usage

qu’il fait des figures légendaires dans sa louange du vainqueur.






	La condition héroïque et le statut religieux de la louange

