Zeitschrift: Entretiens sur I'Antiquité classique
Herausgeber: Fondation Hardt pour I'étude de I'Antiquité classique
Band: 31 (1985)

Artikel: '‘Meilichos Orga'’ : Liebesthematik und aktueller Sieg in der neunten
pythischen Ode Pindars

Autor: Kdhnken, Adolf

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-660737

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-660737
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

111
ApoLr KOHNKEN

‘MEILICHOS ORGA’
LIEBESTHEMATIK UND AKTUELLER SIEG
IN DER NEUNTEN
PYTHISCHEN ODE PINDARS

Die neunte pythische Ode, eines der bekanntesten und
am hiufigsten interpretierten Lieder Pindars, ist unter ver-
schiedenen Gesichtspunkten ein ungewohnliches Epini-
kion. Kompositionstechnisch z.B. fillt schon die vollstan-
dige Siegesproklamation in den ersten vier Versen auf («ich
will das Glick des Pythiensiegers im Waffenlauf, Telesi-
krates, mit Hilfe der Chariten in einem Kranzlied fir
Kyrene als Siegesbote verkiinden») !, die in ihrer relativen
Schmucklosigkeit und Unmittelbarkeit (kein Prooimion
oder sonstiger Vorspann, kein Musen- oder Gotteranruf) 2
fur Pindar ebenso bemerkenswert ist wie der dreifache

1 gte@dvopa innerer Akkusativ zu yeywveiv: s. O. ScHROEDER (ed.), Pindari
carmina, ed. mai. (Leipzig 1900), Proll. II 98, pp. 44-45; E. L. Bunpy, Studia
Pindarica (Berkeley 1962), 21; zur Bedeutung von otepavoua vgl. z.B. P. XII s
otepavopa t0de (vgl. Verf., Die Funktion des Mythos bei Pindar [Betlin 1971], 142
mit Anm. 115).

2 Zu Pindars gewohnlicher Praxis vgl. die zusammenfassenden Bemerkungen von
H. Lroyp- JonEs, «Pindar: Lecture on a Master Mind 1982», in PB.A 68 (1982),
150 («The odes commonly start with an elaborate prelude,...»).



72 ADOLF KOHNKEN

Wechsel von mythischen und nicht-mythischen Partien im
Verlauf des 125 Verse langen Liedes: Der Ehrung des
aktuellen Sieges des Telesikrates am Anfang (V. 1-75 Tele-
sikrates — Kyrene-Mythos — Telesikrates) korrespondiert
die Wiirdigung eines Sieges seines Vorfahren Alexidamos
am Ende (V. 103-125 Alexidamos — Danaiden-Mythos —
Alexidamos), und im Zentrum (V. 76-103) steht, eingeleitet
durch eine programmatische Sentenz, ein Katalog friherer
Erfolge des Adressaten Telesikrates an geringeren Festspie-
len, an dessen Anfang sich ein dritter kurzer thebanischer
Mythos findet. Wenn wir also die auf den Sieger und seine
Familie bezogenen Partien mit A bezeichnen und mit B die
mythischen Teile, dann erhalten wir das Schema A-B-A in
dreifacher Folge, eine Aufbauform, die bei Pindar nicht
ihresgleichen hat 3.

Ahnlich interessant ist das Lied quellengeschichtlich (da
die Kyrene-Geschichte in der ersten Liedhilfte auf eine
hesiodeische Ehoie zuriickgeht 4, provoziert sie die Frage
nach dem Verhiltnis Pindars zu dieser Quelle) oder auch
sprachlich-exegetisch (die Bedeutung der Sentenz V. 76 ff.
z.B. ist ebenso umstritten wie Sinn und Funktion des
tolgenden thebanischen Kurzmythos) 5.

Dominierendes Merkmal der Ode jedoch und zugleich
wohl auch der Schlissel zu threm Verstindnis ist die Kette
erotischer Motive, die sie von Anfang bis Ende durchzieht.
Sie hat schon immer die besondere Aufmerksamkeit der
Interpreten erregt und soll auch in den folgenden Uber-

3 R. HaMILTON, Epinikion: General Form in the Odes of Pindar (The Hague 1974),
73 vgl. 75, klassifiziert P. IX zusammen mit P. III, P. IV und P. XII unter die
«really aberrant» der «Variant Odes». Seine Kurzanalyse, S. 73, wird jedoch
dadurch beeintrichtigt, dass er V. 8o viv nicht auf den Sieger bezieht (s. dazu
Glotta 54 [1976], 64-66) und den Katalog friherer Siege des Adressaten erst mit
V. 97 beginnen lisst.

4 Hes. fr. 215-217 M.-W.

> 8. unten S. 108-109 mit Anm. 91.



NEUNTE PYTHISCHE ODE PINDARS 73

legungen Ausgangspunkt und Leitthema sein. Liebesver-
bindungen bilden den Kern aller drei Mythen des Liedes ©,
und ‘Vermihlung’ (yépog) erscheint im Anfangs- und im
Schlussmythos je zweimal als heisserstrebtes Ziel (V. 13
und 66, sowie V. 112 und 114; vgl. V. 36-37 und 109-111;
von insgesamt zwoOlf Belegen fiir das Wort yapog in Pindars
Epinikien stehen allein vier in P.IX). Was hat diese
beherrschende erotische Thematik mit der Siegesfeier fiir
den Wettkampfsieg des Telesikrates zu tun? 7

Von L. Dissen, A. Boeckh, F.G. Welcker und G.
Hermann in der ersten Halfte des 19. Jahrhunderts 8 iiber
F. Mezger (1880) ? bis hin zu J. Duchemin (1967) 10 und, in
neuester Zeit, L. Woodbury und G. Kirkwood (1982) !
haben die Interpreten immer wieder nach erotischen Anlas-
sen im Leben des Siegers Telesikrates gesucht (Liebe, Ver-

¢ Mythos 1: Apoll-Kyrene; Mythos 2: Alkmene-Amphitryon/Zeus (vgl. 84
pryetoa mit 13 prydévra und 68 piyev); Mythos 3: Danaiden-Freier (innerhalb
der Geschichte von Alexidamos und der Libyerin aus Irasa: vgl. 117-118 obtw &
g0idov AiPuvg Gppodlov kopy vopeiov &vépa mit 13 [[Appodita] ... appod-
Cotoa ... yapov, vgl. 51 und 56 nOo1G und VOpQAV).

7 Angesichts der konsistenten, geradezu systematischen, Herausstellung des Lie-
bes- und Hochzeitsthemas ist R. W. B. Burrons Feststellung (Pindar’'s Pythian
Odes [Oxford 1962], 59), «the theme of love and marriage» sei Pindar durch
seinen Stoff vorgegeben gewesen («inherent in his material») keine Losung.
Selbst bei der unwahrscheinlichen Annahme, dass alle drei Mythen dem Dichter
durch seinen Auftraggeber vorgeschrieben waren, bleibt die Art der Ausgestal-
tung als zentrales Problem bestehen: Weshalb insistiert Pindar mit solchem
Nachdruck und in immer neuen Variationen auf dem erotischen Thema?

8 L. Dissen (ed.), Pindari carmina ... comm. perpetuo illustr. (1830; 21847 cur. F. G.
SCHNEIDEWIN); A. BoECckR, in Berliner Jb. f. wissensch. Kritik (1830), 11 599 ff.;
F. G. WELCKER, in Kleine Schriften 11, 1845 (1834), 198 ff.; G. HERMANN, in
Opuscnla 7 (1839), 161 ff.

O Pindars Siegeslieder (Leipzig 1880), 249-251.

10 Pindare, Pythignes (111, IX, IV, V), Coll. Erasme 11 (Paris 1967), 62 mit
Anm. 1.

11 L. WoobnBuRy, in TZAPA 112 (1982), 245-258; G. Kirkwoop (ed.), Selections
from Pindar, ed. with introd. and comm., Americ. Philol. Ass. Textbook Ser. 7
(Chico 1982), 216.



74 ADOLF KOHNKEN

lobung, Aussicht auf Hochzeit, Hochzeit), die das Vorhers-
schen des Motivs der Liebesverbindung in P.IX erkliren
konnten. Bedenkt man jedoch, wie oft Pindar gerade
Begriffe mit erotischen Konnotationen in dbertragener
Bedeutung gebraucht (z.B. peiyvout von der Verbindung,
die der Sieger mit dem Sieg oder dem Siegeskranz eingeht,
O.1 22 oder V.1 18, oder yhvkdg fpepog fiir das Verlangen
des Herakles nach Olbiumen, O.III 33) und wie sehr
andererseits die biographischen Deutungen angesichts des
Fehlens konkreter Anhaltspunkte im Text blosse Spekula-
tionen bleiben mussen, dann wird man sich mit der wort-
lichen Auffassung von ‘Liebe’ und ‘Vermihlung’ nicht
begniigen. Nach unserer heutigen Kenntnis von Pindars
Sprache und Darstellungstechnik werden wir vielmehr
damit rechnen konnen, dass das auffillige Hervortreten der
erotischen Motive in P.IX mit dem eigentlichen Thema
des Liedes, der Feier von Telesikrates’ Sieg, zusammen-
hingt. Worin aber liegt dieser Zusammenhang, und in
welcher Hinsicht ist die Liebe fiir P. IX programmatisch?
Trifft die kiirzlich von E. Robbins angedeutete Antwort
zu, Telesikrates’ Braut sei der Sieg !2, und reicht sie zur
Erklarung der erotischen Thematik aus?

Der Hauptmythos des Liedes, die Geschichte von Apoll
und Kyrene, setzt umittelbar nach der Eingangsproklama-
tion des Siegers ein und beansprucht die Verse 5-70, also
etwas mehr als die Hilfte der Ode. Weshalb Pindar sich
gerade die Kyreneerzihlung fiir sein Lied ausgewihlt hat,

12 E. RoBBINs, in Phoenix 32 (1978), 103 Anm. 38: « Telesikrates’ bride is victory,
which he brings back to Libya just as Apollo brought his bride back to North
Africa... Just as Libya will welcome Apollo and Cyrene (8éEgtar ... TpdPpwV,
58-58 b) so will Cyrene welcome Telesikrates and his bride (eb@ppav déEeta,
76)...» (die Anmerkung fillt aus dem Rahmen von Robbins’ Aufsatz, der im
Ubrigen dem «contrast between nature and culture», 102 u.6., gilt, der dem Lied
zugrunde liegen soll); vgl. auch Chr. CaRreY, A Commentary on Five Odes of Pindar
(New York 1981), 86 f. zu V. 78 und 102 f. « Argument»: «a victory he describes
(75 ff.) in terms designed to suggest the winning of a bride».



NEUNTE PYTHISCHE ODE PINDARS 7k

sagt er schon in den Anfangsversen deutlich genug (V. 1-
4): das Lied fur Telesikrates ist zugleich ein Lied fir seine
Heimatstadt Kyrene (V. 4 dww€innov otepdavone Kvpavag)!3.
Stadt und Stadtnymphe aber werden identifiziert, und so ist
der Sieg des Telesikrates auch ein Sieg Kyrenes, von der
der Mythos erzahlt. Diese Beziehung hebt Pindar in den auf
den Mythos folgenden Versen (71-75) noch einmal in
unverkennbarem Riuckgriff auf den Anfang hervor: An die
Stelle des Namens « Telesikrates» (V. 3) tritt in V. 71-72 die
erginzende Umschreibung Kapveiada viog, statt V. 1 ITuio-
vikav heisst es in V. 71 und 73 &v [Muddvt ... Evia vikdoaig, der
Name «Kyrene» aber wird nachdriicklich wiederholt (V. 4
Kvpavag; V.73 Kvupavav) 14 und noch deutlicher als zu
Beginn herausgestellt, wie sehr der Sieg des Telesikrates
auch ihr Sieg ist (V. 72 «er liess sie die Verbindung mit
dem Siegesgliick eingehen»: edSalel ovvépei&e toye 15, und
V. 73 «er stellte durch seinen Sieg Kyrene heraus»: viké-
cag avépave Kvpavav) 16; «sie wird ihn geneigten Sinnes
empfangen, weil er ihr heissersehnten Siegesruhm aus Del-
phi verschafft hat» (V.75 86&av ipsptav dyaydvt’ dmo
Aehodv): alles Erlauterungen zur Proklamation des Siegers
in Begriffen, die an Liebesbeziechungen erinnern (V. 72

3 Vgl. oben Anm. 1.

4 Zu diesen beiden namentlichen Erwihnungen in den nicht-mythischen Rah-
menteilen kommt eine dritte innerhalb des Mythos (V. 18 Kvpdvav, in der
Vorstellung des Midchens). Zur «Beschrinkung im Gebrauch des nomen pro-
prium» in P. IX vgl. L. ILLic, Zur Form der pindarischen Ergdablung (Betlin 1932),
34 Anm. 6 (nach C. RrrtER, De variatione nominum, Diss. Strassburg 1885).

15 Vgl. z.B. 0.1 22 xpater 8¢ mpootuerle deomdtav (Hierons Rennpferd
Pherenikos «liess seinen Herrn die Verbindung mit dem Sieg eingehen»).

16 D.h. wohl «er enthiillte die Leistungskraft Kyrenes»: vgl., ausser P. IV 62 (o€
... mempopévov Pacthé’ dupavev Kvpava) bes. 7. VIII 56 CAyiievg.... Alyt-
vav opetépav 1€ Ppilav mpoeaivey) und fir eine dhnliche Prignanz V. X 11
(Zevg &’ Ak vay ... poAdv todtov karépave AOyov), eher als «er machte
bekannt» oder «proklamierte» (fir die letztere Bedeutung gibt es, trotz W. J.
SLATER, Lexicon to Pindar [Berlin 1969], s.., keinen sicheren Beleg bei Pin-
dar).



76 ADOLF KOHNKEN

ovvépeike; 75 80&av ipeptav 17; vgl. 74 waAliydvoikt métpa).
Neben dem Heimatort aber ist der Siegesort der zweite
natiirliche Bezugspunkt des Steges (V. 71 &v ITud@vi ... aya-
9 ... vikGoaig; 75 and Aehpdv, vgl. 1 IMvdovikav), Partner
der Stadtnymphe ist der Gott des Siegesortes, dessen Gunst
der Sieg voraussetzt 18. Apoll und Kyrene, das Liebespaar
der Kyreneerzihlung, sind also beide fiir den Sieg des
Telesikrates unmittelbar signifikant. Schon dieser Sachver-
halt, durch den Pindar Sieg und Liebe zueinander in Bezie-
hung setzt, spricht nicht fir die Annahme einer Liebesaf-
fire im Leben des Siegers Telesikrates als Anlass fir die das
Lied durchziehende Liebesthematik. Die Form der Sieges-
proklamation deutet vielmehr darauf hin, dass der Apoll-
Kyrene-Mythos eine paradigmatische Bedeutung fiir den
aktuellen Sieg hat.

Wie sehr dies der Fall ist, geht gerade aus dem schein-
bar am wenigsten aktuellen und zugleich merkwurdigsten
Teil des Mythos, dem Dialog zwischen Apoll und Chiron
im Zentrum (V. 29-66), hervor. Ich rekapituliere zunachst
die Elemente der von Pindar erzahlten Geschichte in chro-
nologischer Folge:

‘Apoll begegnete einst in den Schluchten des Pelion der
kihnen Hirtin und Jagerin Kyrene, der Tochter des Lapi-
thenkonigs Hypseus und Enkelin des Peneios, als sie allein
und ohne Waffen mit einem gewaltigen Lowen rang.
Voller Erstaunen 1° rief er sogleich den Kentauren Chiron
aus seiner Grotte und rihmte vor ithm Kraft und Furcht-
losigkeit des Madchens. Er erkundigte sich bei Chiron nach
ihrer Herkunft und fragte den Kentauren, ob er Hand an

17 Vgl. P. 111 g9 (Zevg ... HAvdev &¢ Aéx0g ipeptov Budve); ipeptdg sonst nur
noch O. VI 7 (&v ipeptaig Goidaic); vgl. auch ipepog, in eigentlichem Sinn
0. 141, in tbertragenem O. IIT 32.

18 Vgl. z.B. P. V 103-107, vgl. 25 (mavti pév Jedv aitiov OmeptiSépey).

19V, 31 (an Chiron:) ‘Qupov yovaikog kai peyéiav ddvaocty Javpoacov’ (Die
Aufforderung spiegelt Apolls eigene Bewunderung).



NEUNTE PYTHISCHE ODE PINDARS 77

sie legen und sie zu seiner Frau machen dirfe. Chirons
Antwort beginnt mit dem dnigmatischen Satz: «verborgen
sind die der klugen Peitho gehorenden Schlissel zu den
Mysterien der Liebe» (V. 39). Die Frage nach der Herkunft
lisst er mit einer nachdriicklichen Pradikation von Apolls
Allwissenheit unbeantwortet und schliesst dann (nach dem
erneuten Hinweis, Apoll wisse das eigentlich ebensogut
selber) mit einer prophetischen Vorwegnahme des weiteren
Verlaufs von Apolls Liebe zu Kyrene: Er werde sie iber
das Meer nach Libyen bringen; sie werde einen Anteil
Libyens als Wohnsitz erhalten und dort einen unsterblichen
Sohn namens Aristaios gebiren. Diese Prophezeiung setzt
Apoll daraufhin mit gottlicher Geschwindigkeit in die Tat
um (V. 66 ff.): er vollzieht in Libyen die Vermahlung mit
Kyrene.’

Sieht man sich zunichst die Elemente und das Ergebnis
dieser chronologischen Zusammenfassung an, so fallen
einige Ahnlichkeiten mit dem Koronis-Mythos in P. III
auf 20, In beiden Fillen handelt es sich um Liebesbeziehun-
gen Apolls (Apoll-Koronis bzw. Apoll-Kyrene), in beiden
Erzihlungen spielt der Kentaur Chiron eine prominente
Rolle, gemeinsam ist ithnen auch der bedeutende Sohn,
der jeweils aus der Liebesverbindung hervorgeht (Asklep
bzw. Aristaios). Beide Mythen gehen auf die hesiodeischen
Franenkataloge zurick (Koronis-Ehoie bzw. Kyrene-Ehoze)
und stehen sich auch zeitlich nahe (P.III: 476 v. Chr.;
P.IX: 474 v. Chr.). Sie unterscheiden sich vor allem darin,
dass in P.III die Geliebte Apolls wegen ihrer Untreue
bestraft, in P. IX aber fir ihre Liebe belohnt wird, und
dass in P.III der Sohn (Asklep) wegen eines Frevels
umkommt, in P. IX aber der Sohn (Aristaios) unsterblich
gemacht wird (V. 59-65).

20 Vgl. die Kommentare, bes. B. L. GILDERSLEEVE (ed.), The Olympian and Pythian
Odes (London 1890), 338.



78 ADOLF KOHNKEN

In beiden Oden aber kommt es Pindar anscheinend vor
allem auf das Ergebnis an: P. III lduft darauf hinaus, dass
das Streben nach Unerreichbarem und nach Unsterblichkeit
vermessen ist (wie das Ende von Koronis und Asklep
zeigt) 21, P. IX aber scheint gerade umgekehrt zu besagen,
dass die ungewohnliche Leistungskraft der Kyrene in ihrem
unsterblichen Sohn Aristaios sich weitervererbt. Hat dieses
Resultat der Liebe Apolls zu Kyrene tber den Mythos
hinaus Bedeutung fiir das Verstindnis des Liedes, oder ist
die Hervorhebung des Aristaios nicht mehr als ein Relikt
aus der Kyrene-FEhoze? 22

Vergleicht man zunichst den eben gegebenen chrono-
logischen Uberblick mit der nicht-chronologischen Darstel-
lung, wie sie in P.IX tatsichlich vorliegt, so werden die
von Pindar gesetzten Akzente noch deutlicher. Am Anfang
steht eine lange kephalaionartige Vorwegnahme des Ergeb-
nisses (V. 5-13: Entfilhrung der Jungfrau Kyrene vom
Pelion nach Libyen, wo sie Landesherrin werden soll; ihre
Hochzeit mit Apoll), daran schliesst sich eine ebenso aus-
tithrliche Vorstellung der Kyrene an (V. 14-25: ihre Her-
kunft und Lebensweise als Jdgerin und Schiitzerin der
Herden), dann erst folgt im Zentrum die Begegnung
Apolls mit Kyrene und der Dialog zwischen Apoll und
Chiron (V. 26-66 = Str. B'-Antistr. I'": am Ende steht die
Weissagung der Geburt des Aristaios, der eine Schutzgott-
heit der Jager und Hirten sein werde, V. 64 £., sichtlich ein
Ruckgriff auf die Qualititen, die an seiner Mutter Kyrene
hervorgehoben worden waren und zugleich wieder eine

21 Zu P. III s. David C. Young, Three Odes of Pindar, Mnemosyne, Suppl. 9
(Leiden 1968), 27 ff., bes. 43 und 45; vgl. M. LErkowrrz, 7he Victory Ode (Park
Ridge, N. J. 1976), 142 ff.

22 So z.B. U. v. WiLamowrrz, Pindaros (Betlin 1922), 267; L. R. FARNELL, Critical
Commentary to the Works of Pindar (London 1932), 204 zu V. 59-65; vgl. L. MAL-

TEN, Kyrene (Betlin 1911), 9 ff.; L.ILvLic, Form der Ergahlung, 45 Anm. 3;
R. W. B. BurtoN, Pythian Odes, 38 {.



NEUNTE PYTHISCHE ODE PINDARS 79

Vorwegnahme, diesmal des weiterwirkenden Ergebnisses
der Verbindung Apolls mit Kyrene) 23. Im Anschluss daran
kehrt Pindar wieder zum Ausgangspunkt seiner Darstel-
lung zurick (V. 67-70: Entfihrung und Hochzeit Apolls
und Kyrenes in Libyen; Kyrene als Stadtherrin). Struktur-
prinzip ist also, wie so oft bei Pindar, der mehrfache Ring
(@ Apoll und Kyrene in Libyen — / Kyrene als Schiitzerin
der Herden — ¢ Dialog Apolls mit Chiron — & Aristaios
als Schiitzer der Herden — a2 Apoll und Kyrene in Libyen).
Als nicht-mythischer Aussenring kommt schliesslich noch
die doppelte Proklamation des Siegers Telesikrates hinzu
(V. 1-4 und 71-75).

Diese Kompositionsform lisst viel klarer als eine chro-
nologische Darstellung das Gewicht der einzelnen Hand-
lungsteile erkennen. Zwei Elemente nimlich werden in
Pindars ringformiger Erzahlung gleich dreimal wiederholt,
zu Beginn, in der Mitte und am Ende, und so in ihrer
Bedeutung besonders hervorgehoben: zum einen Entfih-
rung aus Thessalien und Hochzeit in Libyen (V. 5-13;
51-56 und 66-69) 24 und zum anderen Kyrenes Einsetzung
als Stadtherrin in Libyen (V. 6-7 wiv ... 9fike déonowvav
xdovog; V. 54 Evla viv dpyémory dMoeig; V. 69-70 iva kaArio-
tav tolv dpeéner ) 25. Durch diese eindringlichen Wiederho-
lungen betont Pindar nicht nur die enge Beziehung zwi-
schen dem Gott von Pytho und der libyschen Stadtheroine,
sondern er rickt zugleich auch Libyen als Schauplatz und
das vorherbestimmte Ziel der Hochzeit, die Begriindung

23 Vgl. E. RoBBins, in Phoenix 32 (1978), 100 zur Parallelitit von Mutter und
Sohn (aus dem Text geht jedoch nicht hervor, dass «the wild and the civilized
meet in the child»). Mit der Weissagung Chirons funktional vergleichbar ist
Medeas Prophezeiung in P.IV 13-58 (vgl. auch pfjtig 7#bid., 58 und P.1X 38).
24 Vgl. einerseits V. 6 dpnac’ Evelké 1e; 52-53 PEAAELS ... &velkal und 67-68
okela ... tpi&ic 6doi 1e Ppayeiar; andererseits V. 13 Yapov, 51 und 56 nOC1IG
und VOp@ov und 68-69 Jarape 8¢ piyev &v modvypvowm Arpdag (vgl. 66 yapov
. TEAELTAV).
25 Vgl. unten Anm. 64.



80 ADOLF KOHNEKEN

der Stadt Kyrene, in den Blickpunkt des Interesses 26. Wie
verhalten sich die drei Erwdhnungen dieser zukunftstrich-
tigen Vermihlung in Libyen zu Apolls erotischer Frage
(V. 36-37) und Chirons Antwort (V. 39 ff.), in denen es ja
ebenfalls, zum vierten Mal innerhalb des Mythos, um das
«siusse Beilager» des Gottes mit Kyrene geht (V. 37 und
41)? 27

Der Kyrenemythos in 2. IX hat mit der Koroniserzih-
lung in P.III ausser den schon genannten Beriithrungs-
punkten eine auffallende, in P. IX fast hymnisch gestaltete,
Huldigung an Apoll gemeinsam (der ‘das vorherbestimmte
Ziel aller Dinge und alle Wege’ kenne, V. 44 ff. in der Rede
Chirons) 28, die in einem pythischen Siegeslied an sich
durchaus ihren Platz hat, hier jedoch in einem seltsamen
Kontrast zum Verhalten des Gottes in der Erzihlung zu
stehen scheint. Wie kommt der allwissende Apoll dazu,
dem Kentauren Fragen zu stellen (wer unter den Menschen
sind die Eltern dieses unerhort mutigen und kampfstarken
Madchens? Darf ich sie zu meiner Frau machen?), deren
Antwort er auf Grund seiner Allwissenheit doch eigentlich
kennen miisste?

Diese merkwiirdige Diskrepanz hat die Interpreten
immer wieder beschiftigt. So war z.B. F.G. Welcker
(KL Schr. 11 [1845], 200) der Ansicht, Apoll habe Chiron
nur auf die Probe stellen wollen. O. Schroeder (Pindars
Pythien [Leipzig 1922], 80) dagegen meinte, Pindar sei auf

26 Dieser Sachverhalt wird gelegentlich verkannt, z.B. von F. Cuamoux, Cyréne
sous la monarchie des Battiades (Paris 1953), 172: «la [X® Pythigne n’a pas un
caractére aussi spécifiquement cyrénéen qu’on pourrait croire... Les amours du
dieu et de la nymphe, en terre d’Afrique, sont mentionnées au moyen d’allusions
rapides, comme par prétérition, sans aucun souci d’une évocation précisen».

27 Vgl. V. 37 éx Agxéov und 41 @adeiag ... edvig mit 12 &€nl yAvkepoig
eOvaic.

28 Vgl. P. 111 27-30 (Unmoglichkeit Apoll zu tiuschen).



NEUNTE PYTHISCHE ODE PINDARS 81

«eine tiefere psychologische Motivierung» ausgewesen:
«Im Grunde» sei «ihm Apollon v6llig mit sich beschiftigt;
als ein wirklich Liebender» frage er, «nur um aus dem
Munde eines anderen zu vernehmen, was er schon» wisse:
«‘Rate mir gut, doch rat mir nicht ab’ (P. Heyse)». H.
Frinkel (dem sich in jungster Zeit L. Woodbury ange-
schlossen hat) 2% schreibt (Dichtung und Philosophie des friihen
Griechentums [Miunchen 1962], 508), der «jugendliche
Apoll» zweifle noch, ob er es sei, der Kyrenes Liebe
geniessen diirfe, und befrage deshalb den weisen Chiron; in
dessen Antwort werde «der Widerstreit zwischen der
menschlichen und gottlichen Natur in Apollon... zugleich
blossgelegt und aufgekliart». Nach R. W. B. Burton (Pix-
dar’s Pythian Odes [Oxford 1962], 41) sollten wir uns damit
zufrieden geben, Pindar hier «in a Homeric mood» zu
sehen, «pleased to display the deity of the Delphic oracle as
a young man in love at first sight who turns for advice to
the master of savoir-faire...». Ist aber der Schluss auf die
‘jugendliche Unerfahrenheit’ des Gottes, von der im Text
nie expressis verbis die Rede ist, mit seiner nachdriicklichen
Apostrophierung als copog (V. 50) vereinbar? 30

Apolls Appell an Chiron und seine Fragen werden
ausgelost durch sein bewunderndes Staunen iiber Kyrenes
Mut und Kraft (exemplarisch veranschaulicht durch ihren
Kampf mit dem Lowen, V. 26 ff., dessen Zeuge Apoll wird
und zu dessen Zeugen er Chiron macht)3l. In Chirons
dreiteiliger Antwortrede nimmt nur der mittlere, die hym-
nische Pridikation der Allwissenheit Apolls, auf dessen
Frage nach der Herkunft des Midchens Bezug (V. 43-49),

29 L. WoopBuURY, « Apollo’s First Lovey, in Z4APA 103 (1972), 563 ff. (vgl. dens.,
in TAPA 112 [1982], 246).

30 Chiron entschuldigt sich bei Apoll: &l 8¢ xp7 xal wap copdv dvnipepifat,
épéw (vgl. die vorhergehende hymnische Pridikation, V. 44 ff.).

3 Vgl. oben Anm. 19.



82 ADOLF KOHNEKEN

wihrend die lingeren Anfangs- und Schlusspartien (V. 39-
43 und 50-65) der von Apoll zuletzt gedusserten erotischen
Frage gelten. Die Aufmerksamkeit der Interpreten konzen-
triert sich auf diese Frage und den Anfangsteil der Chiron-
rede:
Apoll, V. 36 f.:  “6oia xhvtav yépa ol mpooeveykeiv
npa kol &k Aeyéov kelpar peiiadéa moiav;’
Chiron, V. 39-43: ‘kpuntai xhaideg &vii coedg
[Te1Sobg iepdv @rAotdtov,
®oife, kal &v te Je0ic tolito K&vIpdTOLS
[Opdds
aidéovt’, apeavoov adeiog tuyxelv 10 TpdTOV
[e0VaG.
Kol yop o€, TOv ov Jepitdv wevdst dyely,
Etpane peidiyog 6pyd mapeapev todrov
[AOYOV...

Liegt in der Formulierung yépa ol npoceveykeiv (V. 36) die
Anwendung von Gewalt und in der Antwort des Kentau-
ren (V. 39) die Empfehlung gewaltloser Uberredung? So
die meisten Erklirer, z.B. L. Illig (Zur Form der pindarischen
Erzdblung |Berlin 1932], 36f.): In der Wendung yépo ol
npoceveykelv komme «die Gewaltsamkeit einer solchen Ver-
einigung... zum Ausdruck» und der Kentaur antworte,
«dass ‘zu heiliger Liebe’ nur die Schlissel fithren, die die
weise Peitho halt — also nicht Gewalt»; ahnlich noch R. P.
Winnington-Ingram (in BICS 16 [1969], 10 f.): «... peitho
implies its opposite, which is bia (ot ananke); and violence
has already been suggested, first by &pnac’ (6) and now by
the xépa mpoceveykeiv of the god’s question (36). Apoll must
woo Cyrene, not rape her».

Vers 6 dprace (Entfihrung der Kyrene) darf jedoch aus
zwei Griinden nicht als Argument fir Gewaltsamkeit ange-
fihrt werden: einmal, weil es sich auf das Vorgehen
bezieht, zu dem Apoll sich erst auf den Rat Chirons hin
bekehrt, nicht aber auf den urspriinglichen Wunsch des



NEUNTE PYTHISCHE ODE PINDARS 83

Gottes; zum anderen, weil apraleiv bei Pindar ebenso wie
bei Homer nicht so sehr die Gewaltsamkeit wie die
Geschwindigkeit des Handelns bezeichnet (s. den Ruckgriff
auf den Anfang am Ende des Mythos, V. 67-68, wo dkeio
. mpdkig an die Stelle von &proce tritt) 32. Das Beispiel
zeigt, wie wichtig es ist, die Chronologie der Ereignisse
und Pindars nicht-chronologische Erzidhltechnik zu beach-
ten. Andererseits braucht im Ausdruck yépa ol npoceveykeiv
nicht mehr als ein unmittelbares “Zugreifen’ oder ‘Festhal-
ten’ zu liegen, ohne dass dabei Gewaltsamkeit voraus-
gesetzt ware 33,
Hat Pindar also vielleicht tiberhaupt keinen Gegensatg
zu Peitho (V. 39) intendiert? So L. Woodbury (7. AP.A 103
[1972], 563 tf. und 112 [1982], 246 ff.), der betont, wie
seltsam es wire, wenn «der Gott Chirons Zustimmung zur
Vergewaltigung des Madchens» eingeholt hitte. Nach
Woodbury fragt Apoll nur «whether it is in accord with
divine right (écia) that he take the girl as his lover» 34;
Chiron in seiner Antwort sei «concerned with the begin-
nings of love, and for that reason speaks of the keys by
which the shrine of love is unlocked». Woodbury seinet-
seits vermutet mit Bezug auf V. 41 aidéovrar, die Scheu der
ersten Liebe habe Pindars Apoll zu seiner der gottlichen
Allwissenheit widersprechenden Frage veranlasst (dhnlich
schon H. Frinkel, der die Frage Apolls «zaghaft»

nennt-33),

32 Vgl P. 111 43-44 (maid’ &x vekpod dprace, se. Apoll); P. IV 34-35 (Eury-
pylos und die Argonauten: yivwoke 8 &meryopévovg v 0 e080¢ apndlag
&pobpag ... EEviov paotevoe dodvar); vgl. z.B. 7/ XII 445 ("Extop & apnd-
Eag Adoav @Epev).

3% Vgl. Eur. Hipp. 606 (Hippolytos zur Amme): 00 pn npocoiocelg xeipa und
die Diskussion tuber das ‘Festhalten’ des Geliebten Xen. Mem. 11 6, 31 ff.

34 L. Woobsury, in 7APA 103 (1972), 567 f.

35 Dichtung und Philosophie, 508 (Paraphrase von Chirons Auskunft): «deine zag-
hafte Frage ist nur ein Beweis fiir die Heimlichkeit und Scheu, in die sich erstes
Liebesverlangen zu hiillen pflegt».



84 ADOLF KOHNKEN

Kann man aber wirklich sagen, dass in der Frage V. 36-
37 «the sexual shyness of Apollo» (Woodbury) 3¢ zum
Ausdruck komme? Lasst der Satz nicht eher Apolls
sexuelles Verlangen erkennen? Der Gott fragt ja nicht nur
«darf ich sie zu meiner Geliebten machen?» (wie Wood-
bury paraphrasiert), sondern «darf ich gugreifen und sie zu
meiner Geliebten machen» (U.v. Wilamowitz 37 sprach
deshalb nicht zu Unrecht von «aufwallender Begierde»;
Woodburys Paraphrase berticksichtigt nur den zweiten Teil
der Doppelfrage). Der Gesichtspunkt der aiddg aber ist Teil
der Replik Chirons auf Apolls Frage (V. 41 «unter Men-
schen und Gottern schdamt man sich, Gpeavdov Gdeiag Toyeiv 10
npdrtov edvig»): aiddg scheint also genau das zu sein, was
Chiron an der Frage Apolls vermisst.

In diesem Punkt ist Burtons Paraphrase («Chiron,
thinking that the god intends to ravish her on the spot,
reminds him of the need of persuasion and the custom of
privacy») ¥ dem Text eher angemessen. Gegen Burtons
Auffassung jedoch, nach der Chiron Apolls Intention «to
lie with Cyrene» als Absicht «to ravish her» missverstan-
den haben soll, ist einzuwenden, dass wir Chitons Antwort
nur dann als nicht korrekt ansehen durfen, wenn der Dich-
ter sie durch den Kontext desavouiert. Das Gegenteil ist
jedoch der Fall, denn Pindar hat dem Kentauren in seiner
Darstellung die Rolle des wissenden Sehers zugewiesen.
Methodisch miissen wir deshalb davon ausgehen, dass die
Antwort von Pindars Chiron die Intention von Pindars
Apoll zutreffend wiedergibt und demnach aus der Antwort
Rickschliisse auf die Frage moglich sind.

3% L. WoobpBURY, in TAPA 112 [1982], 248; vgl. Chr. CAREY, A Commentary on
Five Odes, 74 zu V. 31-67, und G. Kirkwoon (Selections from Pindar), 226 zu
V. 43 (vgl. 225 zu V. 37).

37 Pindaros, 268.

38 R, W. B, 'BURTON; Pythian Odes, 0.



NEUNTE PYTHISCHE ODE PINDARS 85

In Chirons Antwort aber liegt der Ton nicht auf
‘Peitho’ und auch nicht auf ‘Aidos’, sondern auf dem
Anfangswort kpuntal (V. 39 « erborgen sind die Schlissel
zur Liebe...»), das in V.41 durch apeavdov antithetisch
wiederaufgenommen wird 3. Missen wir nicht den Schlis-
sel zum Verstindnis primir in dieser Antithese suchen?

Ein weiteres Problem kommt jedoch hinzu. Nicht nur
der erste Satz in der Antwortrede Chirons (V. 39-41), son-
dern auch der ihn begrundende zweite (V. 42-43 xoi yap
ot...), ist in seiner Bedeutung umstritten. Apolls Rede sei
irrig gewesen, sagt Chiron hier; er habe sich durch peidiyog
dpyé dazu verleiten lassen mapedapev tobtov Adyov. Was heisst
das genau? Die verschiedensten Erklirungen sind fiir den
Kernbegriff peiliyog dpya vorgeschlagen worden (z.B. «hei-
tere Laune», Mezger; «bland humor», «pleasant moody»,
Gildersleeve; «un aimable caprice», Puech; «freundliche
Stimmung», Illig; «freundliche Wallung», H. Frinkel;
«erotic impulse», Burton; «pleasant humour», Winning-
ton-Ingram; «sexual shyness» = aiddg, Woodbury) 0. Wel-
che Kriterien haben wir zur Uberpriifung der teilweise
stark voneinander abweichenden Interpretationen? Wie
konnen wir dem Sinn des Textes naherkommen?

Von den drei moglichen Wegen zur Gewinnung von
Anhaltspunkten, (1) der Auswertung der Parallelen fiir die
umstrittenen Begriffe bei Pindar und anderswo; (2) dem
Vergleich mit verwandten Situationen in anderen Texten

3 Die Komm. uibergehen die Antithese (z.B. B. L. GILDERSLEEVE, z. St.) oder
verzeichnen sie, ohne sie auszuwerten (G. KiRkwoob, 225 zu V. 39-39 a). Der
Gegensatz von GUeavdov und kpvmtal schliesst die Losung der Scholien, 68 ¢
(vgl. 2 und b, 73 b), II S. 227 Drachmann (éx t0d @avepod mepi appodicinv
Srohéyeodar, akzeptiert von O. SCHROEDER, Pindars Pythien, 82 zu V. 39 und
Chr. CarEy, A Commentary, 78 zu V. 42) aus (s. L. Iuric, Form der Ergahlung, 37
Anm. j).

40 Woodburys Auffassung geht auf die Scholienerklirung 68 b, II S. 227 Dr.
zuriick (o0 aidobuevog pe Epmtic).



86 ADOLF KOHNEKEN

und (3) der Analyse des weiteren Kontextes in £. IX selbst,
hat man den ersten immer wieder versucht (die Ergebnisse
sind jedoch unbefriedigend, vor allem deshalb, weil Worter
wie Tledd, aidbdg, dpyéd oder auch peidyog verschiedene
Bedeutungsnuancen haben). Die beiden letzteren methodi-
schen Ansitze aber sind wohl noch nicht vollig ausge-
schopft.

L. Illig hat beobachtet 41, dass die in P. IX, vorliegende
Erzihlsituation einige auffillige sprachliche und sachliche
Ubereinstimmungen mit der Begegnung zwischen Hera
und Zeus auf der Ida in //ias XIV aufweist, doch weder er
noch spitere Interpreten haben die //iasparallele systema-
tisch zur Erklirung von Pindars Darstellung herangezogen.
Ahnliches gilt fiir die Anhaltspunkte im Kontext von
P.IX. Die Interpretationsschwierigkeiten liegen vor allem
im ersten Teil der Chironrede, in dem Chiron auf Apolls
sexuelle Frage reagiert. Im dritten Teil seiner Rede aber
(V. 5o ff., nach der Pridikation von Apolls Allwissenheit)
weissagt er, was sich mit Apoll und Kyrene ereignen wird,
und daraufthin erst handelt Apoll (V. 66 ff.). Sollten wir
nicht aus dem, was Chiron sagt und Apoll tut, Schlisse auf
das ziehen konnen, was Apoll urspringlich beabsichtigte
und Chiron als Verirrung bezeichnet?

Zunichst zur [/iasparallele: Hera erscheint 7/ XIV
292 ff., geriistet mit dem Liebesgiirtel der Aphrodite, vor
Zeus auf der Ida. Ihre Erscheinung weckt in ihm ein
Begehren so stark wie ganz am Anfang ihrer Liebe, als sie
verborgen vor ihren Eltern miteinander zu schlafen pfleg-

Y Form der Ergablung, 37. Illig verfolgt die Beziehungen zur [/ias offenbar
deshalb nicht weiter, weil sie seiner Auffassung von peidiyog dpyé und Apolls
Gottlichkeit widersprechen (vgl. 37 «der Gott, an den Pindar glaubt, ist rein und
allwissend»; 38 «Pindar rettet die Reinheit und Allwissenheit des Gottes ...»).
Seine mit dieser Auffassung zusammenhingende Vermutung einer Polemik Pin-
dars gegen die Ehoie verfithrt ihn zu einer Vergewaltigung des Textes (41
«‘Apollon hat begehrt, aber es ist nicht wahr, dass er begehrte, was ovy, dolov
ist ...”»), die mit Recht wenig Beifall gefunden hat.



NEUNTE PYTHISCHE ODE PINDARS 87

ten 2, Doch anders als damals mochte Zeus jetzt sein
Verlangen an Ort und Stelle stillen (V. 315 vt & &y &v
puhotnTL tpaneiopey edvndévte, d.h. auf dem Idagipfel): Nie
zuvor habe ihn ein solches Begehren gepackt wie jetzt nach
ihr (V. 328 &g océo viv Epapar kai pe yAukdg ipepog aipel). Hera
aber verweist auf die durch den Anstand gebotene Heim-
lichkeit, und ihre Worte (V. 330-340) sind im Vergleich mit
P. IX aufschlussreich 43. Gegeniiber dem allzu dringenden
Wunsch des Zeus vertritt Hera, genau wie Chiron gegen-
tber Apoll, das Gebot der Aidos: Nicht hier vor aller
Augen, sagt sie; wir wollen uns lieber, wie es das Scham-
gefithl verlangt, in unseren S4iapog (V. 338) zurlickziehen
und dort miteinander schlafen. Von Heras 9dlopog aber
hiess es V. 166 ff. (als sie sich dort hinbegeben hatte, um
sich fir die Verfithrung des Zeus zu schmiicken), Hephaist
habe ihn mit einem «verborgenen Riegel» (kpuntfi kAnidt)
gesichert 4. Hierdurch hat Pindar sich zu seinen kpurmtai
khaideg (P. IX 39) anregen lassen 45 (die also vor dem Hin-
tergrund der [liasparallele die Abgeschlossenheit eines
Sarapoc suggerieren) 46, Zeus umgeht Heras Forderung mit
einer undurchdringlichen Wolke. Fiir das Verstindnis von
P.IX aber ist wichtig, dass Heras Einwand sachlich und
z.T'. wortlich dem ersten Satz der Chironrede entspricht,
wobei im besonderen die Formulierung P. IX 41 dpooavdov
adeiag Toyelv to npdtov edvig eine kaum verhillte Umsetzung

2 ]/, XIV 295-296 01e mpdTOV Mep uioyéodnyv ... portdvie ... Andovre ...
(Ipf. der wiederholten Handlung): vgl. dagegen Od. VIII 268-269 (Ares/Aphro-
dite) Gg t0 np®dT Euiynoav ... Ma3pn.

4 Vel. L. ILLic, #bid.

# ‘Heras Thalamos’ (V. 166-167) und ‘Zeus’ Thalamos’ (V. 338-339) sind offen-
bar identisch.

45 Die Wortverbindung kpontfi kAnidt ist bei Homer ebenso singulir wie
xpuntal kAaideg bei Pindar.

4 Vgl. L. ILLic, ibid. (der jedoch 7/. XIV 166 kpuntfj kANt nicht erwihnt):
«Positiv ausgedriickt, ist der Sinn der Worte Chirons: Apollon kann sich der
Kyrene nur &v SaA&p@ vereinen»; s. unten Anm. 56.



88 ADOLF KOHNKEN

der Feststellung Heras 7/ XIV 331-332 sind (el viv &v
eLAOTNTL MAaiear €dvndfivar ... 1@ 0¢& mpomépavial Amavia:
Anstossig ist beide Male der Beischlaf «in aller Offenheit»,
nponépavrat - aueavdov). «Ich miisste mich schimen», sagt
Hera weiter (V. 333 ff.), «wenn einer der Gotter uns sihe
und es dann den anderen sagte», und mutatis mutandis heisst
es in Chirons Rede: « Menschen und Gotter schimen sich
in gleicher Weise...» 47,

Pindar hat die spezielle Feststellung der Hera in eine
generelle Aussage umgesetzt und den Gegensatz ‘Offen-
heit’-*“Verborgenheit’ zu einer pointierten Antithese ver-
schirft. Die Begriffe xpuntai und apeavéov, P. IX 39 und 41,
sind durch thre Anfangsstellung hervorgehoben, und die
durch sie eingeleiteten Kola beschreiben zweimal den glei-
chen Sachverhalt («die Heimlichkeit der Liebe»), einmal
positiv (V. 39 « Verborgen sind die Schlissel der klugen
Vertihrung zu den Mysterien der Liebe») und einmal
negativ (V. 4o0-41 «unter Gottern und Menschen schimt man
sich in gleicher Weise davor, i aller Offenbeit zuerst das
Vergniigen des Beilagers zu erfahren», d.h. angewandt auf
die vorliegende besondere Situation: «Kyrene wirde sich
schimen, wenn sie hier in aller Offenheit deine Geliebte
werden sollte») 8. Diskretion, die Zeus, ebenso wie Apoll,

47 V. go-41 heisst wortlich «unter Gottern und Menschen schimen sie sich...»:
das Subjekt zu aidéovrtat ist formal unbestimmt, doch der Infinitivsatz V. 41-42
(s. unten Anm. 48) und der Kontext zeigen, dass «Frauen» gemeint sind (also
«Gottinnen und menschliche Frauen schimen sich in gleicher Weise...», vgl. Hera
zu Zeus, /. XIV 335-336 und Od. VIII 324: nur die minnlichen Goétter nehmen
an der « Veroffentlichung » des Beilagers von Ares und Aphrodite teil, InAdtepon
o0& Jeai pévov aidoi ofkotl ExkAoTN); «unter Gottern und Menschen», weil Kyrene
in den menschlichen Bereich gehort, s. V. 33 (Apoll:) 1ig viv dv3pdrav tékev;
(se. Kupavav).

48 Vel. B. L. GiLpeErsLEEVE, Komm. 342 zu V. 45 «TuY€Elv 10 tpdToV £dViC:
‘To enter the bridal bed’...»; vgl. 7. VIII 36 (s. weiter unten) und O. VI 35
(Euadne) yAvkeiag npdtov Eyavs” "Aepoditag); unrichtig z.B. Chr. CAreY, A
Commentary, 78 f. zu V. 42.



NEUNTE PYTHISCHE ODE PINDARS 89

vernachlissigen will, um sofort an das Ziel seiner Wiinsche
zu gelangen, ist die notwendige Vorbedingung der Liebes-
vereinigung.

Weder bei Homer noch bei Pindar geht es um den
Gegensatz zwischen gewaltsamer und friedlicher Liebes-
beziehung. Vielmehr liegt das Gewicht beir Pindars Apoll
ebenso wie bei Homers Zeus auf der Inkonventionalitit der
erotischen Absicht, der durch das ibergrosse Verlangen
des Gottes verursachten Nichtbeachtung allgemein gultiger
Normen. Andererseits ist Apoll ebensowenig wie Zeus
durch sexuelle Scheu charakterisiert oder wie ein unerfah-
rener junger Mann dargestellt. Wir haben keinen Anhalts-
punkt fiir die Annahme, es habe sich um «Apolls erste
Liebe» gehandelt (wie der Titel von Woodburys Aufsatz
von 1972 lautet). Pindars Chiron spricht nur von der
Kyrene bevorstehenden ersten Liebeserfahrung (adeiag
ToyEelv 10 mpdTov edvig ist aus der Perspektive des Madchens
gesagt, vgl. 7. VIII 36 Bpotéwv 3¢ Aeyéov tyoica, von The-
tis). Seine Antwort aber setzt voraus, dass Apoll, getrieben
vom gleichen Wunsch wie Zeus in der [llias, V. 36-37
gefragt hatte: «Soll ich sofort zugreifen und Kyrene an Ort
und Stelle zu meiner Frau machen?» 4 Apoll ist von
Kyrene genauso hingerissen wie Zeus von Hera, und wie
Zeus von Hera, so muss auch Apoll von Chiron an das zu
respektierende Schamgefiihl erinnert werden.

Vor diesem Hintergrund aber liegt auch fir die peihyog
dpyé, mit der Chiron Apolls Verhalten erklirt, eine Anre-
gung durch die //iasszene nahe. Wenn das Verlangen
Apolls nach Kyrene auf das Verlangen des Zeus nach Hera
anspielt, dann hat die peiliyog épyd Apolls ithr Vorbild im
yAvkdg ipepog des Zeus (/7. XIV 328; fir dpyd « Verlangen»

4 Zum Aorist tpooeveykeiv vgl. L. IuLic, Form der Ergéblung, 36 mit Anm. 2,
und 7/. XIV 314 (Zeus zu Hera:) &y(€) ... tpanciopev dvNIEvVTE («jetzt sofort»
im Gegensatz zu V. 313 DOTEPOV).



90 ADOLF KOHNKEN

vgl. V.V 3250 fiur peidiyog in erotischem Kontext Mimn.
fr. 1,3 West). Als Motiv Apolls diagnostiziert also Pindars
Chiron ein «stisses Liebesverlangen». Also bedeutet der
V. 39-41 begriindende Satz V. 42-43 im Zusammenhang:
«denn auch dich, der Falsches nicht beruhren darf, hat
(nur) stisses Liebesverlangen zu deiner verkehrten Frage
verleitet» 1. Was Homer tiber den von Hera fiir die Ver-
fihrung des Zeus eingesetzten Liebesgiirtel der Aphrodite
gesagt hatte (//. XIV 216 ff.: «er enthilt Liebe, Verlangen
und die Tauschung verliebter Rede, dapiotdg ndpeacig, die
auch den Verstand der Klugen betdrt») 32, das tbertrigt
Pindars Chiron in P. IX auf die verwirrende Wirkung, die
der Anblick der hinreissenden Kimpferin Kyrene auf Apoll
hat (Effekt auf den Zuhorer: Was muss das fir ein Mad-
chen sein, bei dessen Betrachtung der Gott von Pytho sich
selbst vergisst?). Bewunderung gepaart mit Liebesverlan-
gen tduscht seinen unfehlbaren Sinn und veranlasst thn zu
seiner falschen Rede (V.43 mnoapedpev, in Anlehnung an
Homers répoacic; napeacic kommt bei Homer nur hier in
dieser Form und Bedeutung und in erotischem Zusammen-
hang vor; bei Pindar gibt es fiir Nomen und Verbum
insgesamt noch drei weitere Belege, die alle die Vorstellung
des ‘Falschen’ oder ‘Irrigen’ enthalten; am nichsten ver-

50 Effekt der Worte Hippolytas auf Peleus: toio 6" opyav kvilov aineivoi
AOY0L, d.h. «ihre kithnen Worte reizten sein Verlangen», wie die Begriindung fiir
seine Ablehnung ihrer Avancen, V. 33-34 (Egwviov matpdg yolov deicaig),
zeigt.

51 Vgl. R. W. B. BurtoN, Pythian Odes, 41 («the impulse under which Apollo has
spoken... is his passion for Cyrene»), der jedoch die //iasszene nicht beriicksichtigt
(er verweist nur, 2.0., Anm. 3, auf Illig, der «for the tone of the whole passage»
die Alog @natn verglichen habe).

52 Mit den Qualititen des Liebesgiirtels vgl. 7/. XIV 160 Heras Absicht (0nwg
gEamaeorto Aldg voov) und 360 Heras Etfolg (mapfimagev edvndfjvar). Das
Liebesverlangen hat bei Zeus wie bei Apoll zur Folge, dass sie nicht mehr
bedenken, was sie sagen und, im Falle des Zeus, tun (zur Bedeutung von 7/. XIV
217 V00§ vgl. B. SNELL, Die Entdeckung des Geistes [Hamburg 31955], 32).



NEUNTE PYTHISCHE ODE PINDARS 91

gleichbar ist V.V 32, wo, ebenfalls im Rahmen einer
Liebesbetorung, das Verbum von den moralisch falschen
oder unerlaubten ehebrecherischen Antrigen der Hippolyta
an Peleus gebraucht wird) 3.

Der tber die seltsamen Fragen Apolls amiisierte Chiron
(V. 38 yehdooarg) bezeichnet also in seiner Antwort den
Gott in deutlicher Anspielung auf das Zeus-Hera-Inter-
mezzo in der l/ias als ein Opfer seiner Liebe. Wie Zeus das
Verlangen nach Hera, so verfilhrt Apoll das Verlangen
nach Kyrene zu Ausserungen, die mit seiner géttlichen
Kompetenz unvereinbar sind 4. Die zunichst unverstindli-
chen Fragen des allwissenden Gottes finden so ihre Erkld-
rung.

Welche Funktion aber hat in Pindars Darstellung dieses
ganze Manover einer Liebesverirrung und ihrer Richtig-
stellung? Ich komme hier zurtick auf die bemerkenswerte
Prominenz der libyschen Hochzeit im Aufbauplan der
Erzihlung.

Von den drei Erwihnungen dieser Hochzeit verhalten
sich zwei, die eine in Chirons Weissagung, die andere in
Apolls Reaktion, wie Ankindigung und Ausfihrung
zueinander. Chiron prophezeit im langen Schlussteil seiner
Rede (V. 51ff.), Apoll sei als der fir Kyrene bestimmte
Gatte in die Schluchten des Pelion gekommen (tabte néoig
ikeo). Er werde sie iiber das Meer nach Libyen bringen.
Dorthin werde er ihr spiter Kolonisten (aus Thera) schi-
cken (eine Anspielung auf die in P.IV und V erzihlte

53 Vgl. ausserdem O. VII 65-66 (3edv ... dpkov péyav pn map@dpev) und
N. VIII 32 (Map@aocts ... alpdAov podwov OpoQolTog, wo zur «falschen Aus-
sage» die bose Absicht hinzukommt). Bei Homer ist nur Od. XVI 287 = XIX 6
(rapedodor von der “Tiauschung’ der Freier) entfernt vergleichbar.

5% G. KirkwooD, Selections from Pindar, 225 zu V. 37 («I take it that Chiron’s
answer is that the union is indeed 0Gid...») verwischt den Unterschied zwischen
der von Apoll intendierten «union» (36 0cia mit dem Infinitiv xépa oi mpo-
oeveykelv) und der von Chiron als vorherbestimmt enthiillten Hochzeit in
Libyen. In der von Apoll beabsichtigten Form ist die «union» nicht 6cia.



92 ADOLF KOHNKEN

Grindungsgeschichte Kyrenes) 5> und sie zur Stadtherrin
machen. Schon jetzt aber werde die Landeseponyme Libya
sie als seine Braut (56 vopeav) bereitwillig aufnehmen und
ithr einen Teil des Landes zur Verfigung stellen. — Apoll
verfahrt im Schlussteil der Erzihlung (V. 66-70) dieser
Ankiindigung gemaiss: Noch am selben Tag bringt er
Kyrene nach Libyen und vermihlt sich mit thr im 3éAapog
der Libya.

Im Stichwort $ahapog (V. 68) zeigt sich noch einmal der
Einfluss der //ias. Hera hatte Zeus vorgeschlagen, er solle
sich doch lieber mit ihr in seinen 8d&Aapog zuriickziehen
(Z/. XIV 338 Eotwv tot JGAhapog..., 340 €vY fopev keiovteg), der
Sarapog aber, in den Apoll sich mit Kyrene nach dem
Dialog mit Chiron und auf dessen Weissagung hin zurtick-
zieht, ist Libyen (V. 68-69 Salépw 8¢ piyev &v mohvypbow
A1Bvag) 6.

Der Kreis schliesst sich, wenn man die dritte Erwih-
nung der libyschen Hochzeit in der den Kyrenemythos
einleitenden Vorwegnahme des Ergebnisses hinzufiigt
(V. 5-13). Apoll, so heisst es da, habe die noch jungfrauli-
che Kyrene (V.6 mnapdévov) vom Pelion nach Libyen
gebracht, und sie sei dort seine Frau geworden. Aphrodite
habe thn empfangen und «das Zartgefiihl der Liebe» (V. 12
gpatav ... aidd) auf sein Lager mit Kyrene geworfen (7bid.
&éni ylukepaig edvaig). Sie habe damit der mit beiderseitiger
Zustimmung geschlossenen Vermahlung die passende
Form gegeben (V. 13 &uvov appdloroa 9@ te yapov pydévia
kovpe §: die Formulierung ist kein Pleonasmus, sondern
betont, wie harmonisch diese Hochzeit war, vgl. die dhnli-

55 P.1IV 4 ff.; 13 ff. (Weissagung Medeas) und 254 ff.; P. V 55 ff. (Battos und die
Grundung von Kyrene); vgl. bes. P.IX s54-55 (Apoll) &mi Aadv é&ysipoig
vaciodtav dxdov &g dpeinedov mit P. IV 6 ff. (Apoll) xpficev ... Battov ...
viicov ®g 10 Mnov KTtiooeley DAPRATOV TOALY €V APYEVVOEVTL HAOTH).

56 Vgl. L. ILLiG, Form der Ergdblung, 37, der aber die Beziehung des 3dAapog der
Libya zum 3dAapog von Hera und Zeus nicht ausdriicklich herstellt.



NEUNTE PYTHISCHE ODE PINDARS 93

che Vereinbarung Jasons mit Medea P. IV 222 xataivnoav
T€ KOWVOV Yapov yAvkbv év dAAdrolor pei&at) 7.

Vergleicht man diese libysche Hochzeit mit der ur-
springlichen Frage Apolls (V. 36-37) und der zunichst
ratselhaften Antwort Chirons (V. 39-43), dann werden die
Zusammenhinge und der Sinn der umstrittenen Verse noch
klarer als schon durch die //asparallele. Das sofortige
offene Beilager, das Apoll in seiner anfinglichen Liebes-
verirrung beabsichtigt hatte, wird am libyschen Zielort,
gemiss der freundlichen Mahnung Chirons (V. 39 xpontai
khaideg &vti), durch die Vereinigung im 9dAapog der Libya
ersetzt (V. 68-69), die Ricksichtnahme auf das Scham-
gefithl, die Chiron an Apolls Frage vermisst hatte (vgl.
V. 41 aidéovtan) ist dort ausdriicklich gegeben (V. 12 épatav

. aidd), und das harmonische Einverstindnis beider Part-
ner, an das Chiron Apoll mit dem Hinweis auf die coga
a6 (V. 39) erinnert hatte, ist nun erfillt (V. 13 &uvov
appodlotoa ... yapov). Hinzu kommt schliesslich noch eine
weitere Beobachtung: in der gleichen metrischen Position,
an der im dritten Vers der Gegenstrophe B’ von Apolls
Wunsch die Rede ist, «die Hand auf Kyrene zu legen»
(V. 36 khvtav xépa ol npoceveykelv), steht in der Gegenstro-
phe A’ « Aphrodites begriissendes Handauflegen» auf den
Wagen, mit dem Apoll und Kyrene nach Libyen gekom-
men sind (V. 11 ¢pantopéva xepl kodee): Aus dem impulsi-
ven schnellen Griff nach Kyrene, wie ihn Apoll zu Beginn
vorhatte, wird hier die leichte Berthrung beider durch die
Liebe vor dem tatsichlichen Vollzug ihrer Hochzeit. Die
Vermiahlung ist jetzt comme il faut 58. Erst im Thalamos der
Libya sind die Voraussetzungen gegeben, die Apoll beim

57 Vgl. B. L. GiLpeErsLEEVE, Komm. 340 zu V.13 («The intimate union is
empbhasized...»); vgl. L. ILL1G, 33 (der jedoch zu Unrecht von «gehiduften tauto-
logischen Wendungen» spricht).

58 Vgl. auch V. 122.



94 ADOLF KOHNKEN

Anblick der Kyrene in den Schluchten des Pelion (ebenso
wie Zeus beim Anblick der Hera auf dem Idagipfel) hatte
ausser acht lassen wollen.

Chirons Vorhersage im Zentrum der Darstellung und
Apolls Handeln in den einander erginzenden Partien zu
Beginn und am Ende zeigen also, dass die Verbindung
zwischen dem Gott und dem Maidchen an sich vorher-
bestimmt ist, dass sie aber nicht gleich bei der ersten
Begegnung auf dem Pelion, sondern erst in Libyen, dem
pradestinierten Thalamos, vollzogen werden darf 5.

Funktional gesehen aber dient das Chirongesprich, wie
Uberhaupt die ganze, Motive aus der /[/iasszene planvoll
weiterentwickelnde, Kontrastierung von nicht-erlaubter
und erlaubter Vermihlung, sichtlich dazu, die Verpflan-
zung der thessalischen Heroine Kyrene nach Libyen zu
begriinden und zugleich hervorzuheben, dass die weitet-
wirkende Vereinigung des Gottes mit thr ihren vom
Schicksal gewollten Ausgangspunkt in Libyen hat. Apolls
Fragen bereiten kompositorisch Chirons Huldigung an das
die zukiinftige Entwicklung vorwegnehmende Wissen des
Gottes ebenso vor wie Chirons eigene Weissagung, die
tber die Bestimmung der Kyrene noch hinausreicht.

Von der libyschen Hochzeit namlich fihrt nach Pindars
Konzeption ein direkter Weg zum aktuellen Wettkampfsieg
des Telesikrates. Die Hochzeit ist nicht nur der mythische
Ausgangspunkt fiir die Griindung der Stadt Kyrene, son-
dern auch der Ursprung kyrendischer Kraft. Nicht umsonst
ist in Pindars Erzihlung (wenn man sie in ihrem Zusam-
menhang betrachtet) das Besondere an Kyrene ihre unge-
wohnliche kimpferische Leistungsfihigkeit, die zunichst
(V. 17-25) in allgemeiner Form und dann (V. 26-28) am
besonderen Beispiel ihres Kampfes mit dem Léwen heraus-

59 Irrefihrend G. KIRKWOOD, 226 zu V. 39-65 (bes. zu V. 51-53 ndo1g 1k€0); zu
noo1G (51) und vOpeav (56) vgl. L.ILLiG, 44 mit Anm. 3.



NEUNTE PYTHISCHE ODE PINDARS 95

gestellt worden war. Gerade diese Eigenschaften hatten
die Aufmerksamkeit und die Bewunderung Apolls hervor-
gerufen % und zu seiner Liebe gefiithrt (V. 30 ff.). Nach der
Weissagung Chirons aber wird aus Apolls Verbindung mit
Kyrene in Libyen (V. 59 betont t6%1) Aristaios hervorge-
hen. Thn wird Hermes, der bei Pindar durchweg der Patron
der Kampfspiele und Kimpfer ist ¢!, den Horen und Gaia,
Instanzen, die fir gutes Gedeihen stehen %2, als Zogling
tbergeben (in auffallendem Unterschied zu Apollonios
Rhodios, II 509-510, der, wahrscheinlich im Anschluss an
die hesiodeische FEhoze, Apoll seinen Sohn Aristaios zu
Chiron bringen ldsst), die ithn unsterblich machen werden
(V. 59 ff.). Damit aber werden zugleich die Eigenschaften
unsterblich, die Apoll an Aristaios’ Mutter bewundert hat-
te. Das aber wird in diesem Zusammenhang kaum etwas
anderes heissen, als dass die Leistungskraft der Kyrene
ihren Nachkommen immer erhalten bleibt. Sie pflanzt sich,
ebenso wie Apolls Gunst, tber ihren Sohn Aristaios fort
auf die Kyrender tiberhaupt (Aristaios, der die Leistungs-
kraft schon im Namen trigt, wird zum Patron der liby-
schen Jiger und Hirten) und findet schliesslich ihre aktuelle
Dokumentation im pythischen Sieg des Kyrenders Telesi-
krates. Ahnlich geht aus der schicksalhaften Hochzeit von
Zeus und Aigina (V. VIII 5 ff. apeioveg Epoteg, wie die
Liebe Apolls zu Kyrene) iiber den Sohn Aiakos (V. VIII 8

60 F. CHaMoux, Cyréne, 81 schliesst daraus, «il faut donc bien que cette lutte ait eu
lieu en Thessalie», doch s. unten S. 99 mit Anm. 69.

61 ‘Hermes’ kommt ausser P. IX 59 noch sechsmal in den Epinikien Pindars vor,
davon viermal als Patron der Wettkimpfe (O. VI 79; P. Il 10; V. X 53; 1.1 60);
von den beiden restlichen Belegen bezieht sich der eine auf « Angelia, Tochter des
Hermes» (O. VIIT 81-82: Meldung eines Wettkampfsieges), der andere auf die
Argonauten Echion und Erytos, die ihr Vater Hermes «in den Kampf schickt»
(P. IV 178-179).

62 Die Horen sorgen dariber hinaus bei Pindar auch fiir athletische Kraft und
Schoénheit, vgl. bes. V. VIII 1 ff. und Chr. Carey, «Pindar’s Eighth Nemean
Odey, in PCPS 20z (1976), 26 ff., bes. 27 £



96 ADOLF KOHNEKEN

xewpl xai Povrais dpiotog 93, entsprechend Aristaios) und die
Aiakiden das kampfstarke Volk der Aigineten und schliess-
lich auch die jeweiligen aiginetischen Wettkampfsieget het-
vor. Hier wie dort die Betonung des Ursprungs (die my-
thische Gotteshochzeit) und seine quasi-genealogische Vet-
kntipfung mit dem aktuellen Sieg. Am Schluss der Kyre-
neerzihlung in P.IX ubertragt Pindar deshalb ausdriick-
lich die kimpferischen Qualititen der Kyrene auf ihre Stadt
(V. 69-70: «dott, sc. in Libyen, wacht sie noch immer tiber
ihre wunderschone und kampfberiihmte Stadt», {va xaliic-
Tav téMv apeénel kiewvav T aédhoig; der Satz folgt unmittel-
bar auf ihre Liebesvereinigung mit Apoll in Libyen) ¢4. Der
emphatische Schlussbegriff kiewvav v 4&69hoig (V. 70) fiihrt
aus dem Mythos wieder zuriick zum gegenwirtigen Sieg
des Telesikrates, der Kyrenes Wettkampfruhm beispielhaft
demonstriert 63,

Der skizzierte Zusammenhang erklirt die Form der
Wiederaufnahme der Siegesproklamation nach dem Ende
der Kyrenegeschichte (V. 73 ff.): «Kyrene wird den Sieger
freundlich empfangen (ebppwv déEetar), da er seinem Hei-
matland mit den schonen Frauen den sehnlich erwiinschten
Ruhm (86&av ipeptav) aus Delphi verschafft hat». Dieser
«freundliche Empfang» hat zwei Entsprechungen inner-
halb des Mythos: (1) V. 9-10 dnédexto 8 dpyvponel’ *Appodita
Adhov Eegtvov (« Aphrodite empfing in Libyen Apoll mit
Kyrene») und (2) V. 55-56 in der Weissagung Chirons:

63 Vgl. Chr. Cargy, in PCPS 202 (1976), 28-30 (zu V. VIII 6-19).

64 ‘Kyrene’ (nicht etwa ‘Libya’, wie jetzt G. KiRkwooOD, Selections from Pindar, 227
zu V. 70 als Alternative erwigt) ist eindeutig Subjekt zu V. 70 Gp@énel, wie der
Zusammenhang mit der folgenden Siegesproklamation (V. 71 ff.) und die Uber-
einstimmung mit Chirons Weissagung (V. 54 apyénoiiv) zeigt.

65 Vgl. A. PuecH (ed.), Pindare. Tome II: Pythigues, Coll. des Universités de
France (Paris 1922; 1966), 126, dessen Paraphrase die Bedeutsamkeit von Chirons
Weissagung fiir den Sieg des Telesikrates andeutet («la prospérité future de la
grande ville qui a donné le jour a Télésicrate et ou celui-ci va rentrer triom-

phant»).



NEUNTE PYTHISCHE ODE PINDARS 97

noTVId oot Apoa déEetar edhéa voppay ... npogpov (« Libyen
wird Apoll zuliebe Kyrene freundlich aufnehmen»). Da
allen drei Aussagen das Verbum 3¢yec3at und das zentrale
Element des freundlichen Empfangs in Libyen gemeinsam
ist und die beiden Erwihnungen im Rahmen des Mythos
sich auf dasselbe Ereignis beziehen, wird man auch die
dritte Erwidhnung als Anspielung auf dieses Ereignis ver-
stehen: Mit dem Pythiensieg des Telesikrates empfingt
Kyrene aus Delphi einen Gunstbeweis ihres Geliebten
Apoll (die Attribute xariiybvaikt V. 74 und ipeptav V. 75
unterstreichen den Zusammenhang mit der erotischen The-
matik der mythischen Erzihlung)%. Dem Empfang des
pythischen Gottes und Kyrenes in der Erzdhlung entspricht
der Empfang des pythischen Siegesruhms und des kyrenei-
schen Athleten Telesikrates in der Siegesproklamation. Den
Sieg selbst aber stellt Pindar davor als die «Vereinigung
Kyrenes mit dem pythischen Siegesglick» dar (V. 72 ed9a-
Ael ovvéper&e toxe, se. Telesikrates die Kyrene), so wie er
unmittelbar vorher am Schluss des Mythos von der « Ver-
einigung des pythischen Gottes mit der Jungfrau Kyrene in
Libyen» gesprochen hatte (V. 68 piyev). Hochzeit und Sieg
stehen also sichtlich in Analogie zueinander, und « Vereini-
gung» und « Empfang» sind zwei verschiedene Aspekte des
gleichen Zusammenhangs.

Die libysche Hochzeit erscheint also nicht nur als
Ursprung libysch-kyrenischer Leistungskraft (deren Sym-
bolfigur Aristaios und deren letzte Frucht der pythische
Sieg des Telesikrates sind), sondern sie prifiguriert gera-
dezu Kyrenes ‘Vermihlung’ mit diesem Sieg (Pindar nutzt
hier die Identitit von Stadt und Stadtnymphe). Der Dichter
hat also den ydpog von Apoll und Kyrene in doppelter
Hinsicht zum Ausgangspunkt fir seine Wiirdigung des

6 Vgl. oben S. 78-79; E. RoBBINS, in Phoenix 32 (1978), 103 Anm. 38, weist auf
zwei der drei d¢xeodai-Belege hin.



98 ADOLF KOHNKEN

Siegers gemacht, wobel er den Begriff der ‘“Vermihlung’ in
eigentlicher und in dbertragener Bedeutung verwendet ¢7.

Wie weit hat er sich dabei von der Kyrene-Ehose ent-
fernt? Die Hesiodfragmente und die indirekte Uberliefe-
rung sind in diesem Fall besonders mager und die Rekon-
struktionsversuche deshalb in vielen Punkten unsicher 68,
Wir konnen jedoch wohl folgende sichere oder wahrschein-
liche Abweichungen Pindars beobachten:

(1) der Ort der ersten Begegnung Apolls mit Kyrene:
Nach Hesiod, fr. 215 M.-W. (und im Anschluss daran
Apoll. Rh. II 5o0-501) lebte Kyrene am Peneios, und
nach Apoll. Rh. IT soz ff. entfithrte Apoll sie von dort
aus. Pindars Lokalisierung der Szene in den «wind-
durchtosten Schluchten des Pelion» (V. §), in Rufweite
von Chirons Ho6hle in Magnesia (V. 29-30, vgl
P.1II 45), ist allem Anschein nach nicht-hesiodeisch.
Diese Ortsverschiebung steht im Einklang mit Pindars

Charakterisierung der Kyrene als unerschrockene Jige-
rin und Kimpferin (V. 6 und 18 ff.);

(2) die beiden uns erhaltenen Anfangsverse der Ehoze stel-
len emphatisch die ungewohnliche Schonheit der Ky-

67 Fir die Synonymitit von Y&pog und pei&ig in P.IX vgl. V.13 yépov
uixdévta (Apoll und Kyrene), die sachliche Ubereinstimmung von V. 66 y&pov
Kpaively televtdv und 68 piyev und die metaphorische Wiederaufnahme von
piyev durch V. 72 cuvépei&e (Telesikrates « vermihlte» Kyrene mit dem pythi-
schen Siegesgliick).

68 Vgl. bes. L. MALTEN, Kyrene (Berlin 1911), 1 ff. und F. CHAMOUX, Cyréne (Paris
1953), bes. 169 ff. — Nach verbreiteter Auffassung ist Pindars Version sachlich
im wesentlichen mit der der Ehoie identisch (vgl. z.B. U. v. WiLamowrrz, Pin-
daros, 267; L. R. FARNELL, Critical Commentary, 202 zu V. 5-65; H. FRANKEL,
Dichtung und Philosophie, so3; F. CHAMOUX, 79); andere Interpreten nehmen an,
Pindar habe nur die ‘naive’ Chironerzahlung und -prophezeiung der Ehoze ‘pole-
misch’ korrigiert (F. Stupniczka, Kyreme [Leipzig 1890], 41; O. SCHROEDER,
Pindars Pythien, 80 zu V. 30; L. ILrig, Form der Ergdhlung, 40 f.; R.W. B.
Burton, Pythian Odes, 38 ff.: doch Chiron als Prophet ist kaum hesiodeisch, s.
unten); seltener ist die Ansicht, Pindar habe sich nur in groben Ziigen von der
Ebhoie inspirieren lassen (vgl. A. PuecH, Pythigues, 126 Anm. 1 «toute la mise en
ceuvre est certainement de lui»; J. DucHEMIN, Pythigues, 59).



NEUNTE PYTHISCHE ODE PINDARS 99

rene heraus (in jedem der beiden Verse des fr. 215
einmal: yopitov Gro kdAlog Exovoa und karrn). Offenbar
war in der Version der Ehoze dies die Eigenschaft, die
Apolls Aufmerksamkeit hervorrief 6. Bei Pindar dage-
gen tritt Kyrenes Schonheit auffillig zurick (V. 17
ebdievog konnte ein Anklang daran sein, doch heisst
auch dieses Attribut, wie in Eur. Hipp. 6os, eher
‘stark-" als ‘schonarmig’), wihrend die Schonheit ihrer
Stadt (V. 69-70 korriotav noMv appénet, in der Differen-
zierung von Stadt und Stadtnymphe) und die Schonheit
der Bewohnerinnen (V. 74 kaAliybvoikt métpe) bemer-
kenswert hervorgehoben wird. In auffilligem Kontrast
dazu rickt Kyrenes kampferische Natur in den Vorder-
grund (bes. V.20 ff. «mit Erzlanzen und Schwert
kimpfend totete sie wilde Tiere» und noch gesteigert
V. 26 ff. «allein und ohne Waffen rang sie mit einem
gewaltigen Lowen»). Demgemass ist es auch nicht ihre
Schonheit, sondern ithr Mut und ihre Kampfkraft, die
Apolls Bewunderung etregen (V. 3o ff. im geradezu
hymnischen Loblied auf ihre Qualititen, gerichtet an
die Adresse Chirons). Bei Apollonios andererseits
(IT so1 und 503), der auch hier wieder der hesiodei-
schen Ehoie niher zu stehen scheint, hat Kyrene nichts
von der kithnen Jigerin, sondern ist nur die auf ihre
Jungfriulichkeit bedachte Hirtin 7°, ohne irgendwelche
kampferischen Qualititen;

% F. CuHaMoux, Cyréne, 81 (vgl. oben Anm. 6o) schliesst aus dem Faktum, dass
Apolls Aufmerksamkeit (bei Pindar) durch den Lowenkampf in Thessalien erregt
wird, zu Unrecht, der thessalische Lowenkampf miisse ein urspriingliches Ele-
ment der «légende hésiodico-pindarique» sein. — ‘Schoénheit’ ist auch sonst in
den Ehoien Hauptanziehungspunkt fiir die Gétter, vgl. z.B. fr. 195 M.-W. = Seuz.
4 ff. (Alkmene); fr. 30, 34-35 M.-W. (Tyro).

70 11 500 ff. Kvpnivn néeatai t1¢ €Aog mapa IInveioio | pfida vépey ... ebade
yap oi | mapdevin kai Aéktpov dxnpatov... Nicht wenige Interpreten gehen
ohne Prufung davon aus, auch in Pindars Version sei die Schonheit der Nymphe
Kyrene ein tragendes Element (vgl. z.B. O. SCHROEDER, Pindars Pythien, 85 zu



100

(3)

(4)

ADOLF KOHNEKEN

Apolls Dialog mit Chiron iber erlaubte und nicht
erlaubte Liebeserfullung hat Pindar nach dem Vorbild
der Awg ératn in der //ias konzipiert und demnach erst
von daher in die Kyrenegeschichte tubertragen. Er kam
in der Ehoie also wohl noch nicht vor (und entspricht
auch nicht dem Stil der Ehoien, soweit er uns aus den
Fragmenten kenntlich ist) 71. Bei Apollonios erscheint
Chiron nur als Erzieher des Aristaios (V. s10: Apoll
bringt seinen kleinen Sohn zu Chiron, ebenso wie in
P.III und wohl schon in der Koronis-Ehoie den
Asklep). Dies ist die typische Rolle Chirons, und sie
wird auch fir die Kyrene-Ehoie vorauszusetzen sein 72,
In P. IX dagegen tbernimmt Chiron die fiir thn singu-
lire Aufgabe eines Propheten. Pindar scheint fir die
besonderen Zwecke seines Liedes Chiron die Funktion
des Erziehers (des Aristaios) genommen und ihm statt-
dessen die eines Propheten neu gegeben zu haben;

Illig 7* hat darauf hingewiesen, dass in der Koronis-
Ehote (nach dem Referat bei Apollod. Bib/ 111
10,3,6 = 118, zu schliessen) der Gott sich sofort des
Midchens bemaichtigt (e09éwg ovveldeiv). Moglicher-
weise ist Apoll in der Kyrene-Ehoie nicht anders vor-
gegangen, denn er macht, soweit wir aus den Fragmen-
ten ersehen konnen, auch sonst keine grossen Um-

V. 70-74: «Die Schonheit der Kyrenerinnen sollte wohl als ein Erbteil der
Stadtmutter Kyrene erscheinen, wie nachher die athletische Kraft des jungen
Siegers das Erbteil des Ahnherrn Alexidamas...»: tatsichlich ist jedoch gerade die
Kraft des Siegers ein Erbteil der ‘Stadtmutter’).

1 Ob die Liebe eines Gottes erlaubt ist (0oia), scheint in den FEhoien kein
Diskussionsthema gewesen zu sein (vgl. Zeus-Alkmene, Hes. fr. 195 = Seouz.
27 ff.; vgl. fr. 30,31 ff. und fr. 32 M.-W.: Poseidon-Tyro): Von Gottern geliebt
zu werden, ist eine Auszeichnung, und die Geliebten sind vor allem als Mitter
von Heroen wichtig (vgl. z.B. Poseidon zu Tyro, fr. 31,2 ff.).

72 Fur Chiron als Erzieher in den Ehoien vgl. fr. 40,2 (Jason) oder 204,87 M.-W.
(Achill).
3 Form der Ergdhlung, 37 Anm. 7.



NEUNTE PYTHISCHE ODE PINDARS 101

stinde mit seinen Geliebten 74. Andererseits liegt die

auffillig planvolle Verschiebung der Erfillung des

yapog von Magnesia/Thessalien nach Libyen, wie sie

Pindar so sorgfiltig motiviert, im Interesse des liby-

schen Siegers Telesikrates. Sie steht im Einklang mit

dem ebenso auffilligen Fehlen aller nicht-libyschen

Zige in Chirons Weissagung von Geburt und Bestim-

mung des Aristaios (V. 59 ff.; Aristaios gehort, wie

seine Mutter, sonst viel eher urspringlich nach Thes-

salien, dessen Bewohner ihm nach Apoll. Rh. II 506-

so7 die Kulttitel ‘Agreus’ und ‘Nomios’ gegeben

haben) 7>.

Nach diesen Indizien, die alle in die gleiche Richtung
weisen (se. der thessalischen Nymphe Kyrene eine ausser-
ordentliche kidmpferische Statur und ihrer Liebesverbin-
dung mit Apoll einen libyschen Hintergrund zu geben),
scheint Pindars Darstellung nicht unerheblich von der
Kyrene-Ehoie abzuweichen. Da diese Abweichungen den
enkomiastischen Zielen des Liedes dienen, konnten sie auf
Pindar selbst zurlickgehen (der auf jeden Fall durch die
Ubernahme nicht nur der spezifischen Form des erotischen
Gesprichs, sondern auch einer Reihe von signifikanten
Einzelheiten aus dem XIV. [/iasbuch seine Hauptvorlage,

74 Vgl. z.B. fr. 185,1 und ¢ ff. oder fr. 253,53 M.-W.

75 11 506-507 Evda (sc. in Libyen) "Apiotaiov @oifo tékev, Ov Kaiéovolv |
"Aypéa kai NOopov molvAnior Aipovifieg: Im folgenden yép-Satz (V. 508-510)
begriindet Apollonios die Namengebung durch die Thessaler damit, dass Apoll
zwar der Kyrene an Ort und Stelle (in Libyen) ein langes Leben gegeben und sie
zu einer Jagerin (GypOtiv) gemacht, ihren Sohn Aristaios aber zuriick nach
Thessalien zu Chiron gebracht habe. Diese Darstellung sucht offenbar die thes-
salische Hirtin Kyrene (V. soo-501; 503) mit der libyschen Jdgerin (V. 509) und
den libyschen Aristaios (V. 506) mit dem thessalischen (V. so7 und 509 ff.) zu
vereinen. Uberdies fillt auf, dass Apollonios den Aristaios und seine Kulttitel nur
zu Apoll, nicht aber zu Zeus in Beziehung setzt (wie Pindar, P.IX 64). Die
Verkntpfung mit Zeus ist wohl durch Pindars Hervorhebung der Geburt des
Aristaios in Libyen (V. 53 A10g ... €0y 0G k@nog) begrundet: vgl. E. Rossins,
in Phoenix 32 (1978), 100.



102 ADOLF KOHNKEN

dhnlich wie z.B. in den Mythen von O. I und III 76, wesent-
lich verindert hat).

Die spezifische Tendenz und die strukturellen Beson-
derheiten der Kyreneerzihlung Pindars sprechen nicht fiir
die einflussreiche These L. Maltens (Kyrene [1911], 39), in
der Kyrene-Aristaios-Tradition habe von der Ebhoze bis hin
zu Nonnos «eine autoritative Anderung ... nicht stattgefun-
den» 77. Wenn der Name der libyschen Stadt Kyrene
eigentlich von der Lokalquelle Kyra abgeleitet ist (wie
Kallimachos, Hymn. Ap. (II) 88, nahelegt) 78, dann trifft
eher die schon von E. Libbert” und neuerdings von
J. Duchemin 8 vertretene Ansicht zu, nach der die Assozi-
ierung der thessalischen Nymphe mit der libyschen Stadt
und die Reise Apolls und Kyrenes zur Hochzeit nach
Libyen wohl tiberhaupt erst auf Pindar zurtckgehen.

Schliesslich aber konnte Pindar sogar das Tableau des
Lowenkampfes auf dem Pelion, ein Kernstiick seiner Dar-
stellung, das bei Apollonios bezeichnenderweise fehlt und
von Kallimachos (Hymn. Ap. 91-92) in Libyen lokalisiert
wird, analog zum Lowenkampf des Herakles und in Anleh-
nung an die Auseinandersetzung des Battos mit den liby-
schen Lowen 8! selbst entworfen haben, vor allem dann,
wenn F. Chamoux (Cyréme [1953], 378 ff.) zu Recht das

76 Vgl. ClAnt 2 (1983), 66 ff. und HSCP 87 (1983), 49 ff.

77 Vgl. z.B. F. Cramoux, Cyréne, 79 («cette tradition hésiodique, comme Malten
’a parfaitement montré, a fait preuve durant toute P'antiquité d’une continuité
extrémement remarquabley).

8 Vgl. Steph. Byz. s.o. Kupfivn: molg ABong, ano Kvpnvng ... i Kdpng
mNYfig émywpiov; s. auch Pindar, P. IV 294 &n° "AnOAA®VOG ... kphvy (d.h. in
Kyrene); F. Cuamoux, Cyréne, 126 f.; vgl. F. WiLriams (ed.), Callimachus: Hymn
to Apollo (Oxford 1978), 77 zu V. 88 nnyfior Kovpnge.

7 De Pindari studiis Hesiodeis et Homericis dissertatio (Bonn 1881).

80 Pythigues, 59.

81 P. V 57-59 KeIVOV ye (se. Battov) xai Papdxounor Aéovteg mepi deipatt
QUYOV...; s. auch P.IX 58 (von Libyen) o0T dyvdta Inpdv (vgl. 21-22 von
Kyrene).



NEUNTE PYTHISCHE ODE PINDARS 103

Schatzhaus von Kyrene in Olympia als Zeugnis fir den
Lowenkampf eliminiert hat 82,

Im ganzen gibt es jedenfalls gute Griinde, nicht viel
mehr als die Grundelemente der pindarischen Erzihlung
auf die hesiodeische FEhoze zurtuckzufihren. Folgt man
dagegen der nicht selten vertretenen Auffassung 8, dass
Pindars Version im wesentlichen die Hesiods ist, dann wire
man gezwungen, die kyreneisch-libysche Tendenz, die bei
Pindar durch den Zweck seines Liedes gerechtfertigt ist,
schon fur die Ehoie anzunehmen, in der sie kaum erklirbar
ware.

Mit V. 75 hitte P. IX eigentlich zu Ende sein konnen,
haben nicht wenige Kritiker gemeint (z.B. R. P. Winning-
ton-Ingram 8 oder G. Kirkwood 85, der glaubt, Pindar sei
gegen sein besseres Urteil durch seinen Auftraggeber zu
einer Verlingerung bewogen worden). Pindar hat jedoch
den Sieg des Telesikrates bisher nur in allgemeiner Form
auf die Leistungskraft Kyrenes und Apolls Gunst zurtick-
gefiithrt, ohne die Disziplin, in der Telesikrates gesiegt hatte
(den Waffenlauf) miteinbezogen und ohne etwas tber fri-
here Leistungen des Siegers und seiner Familie gesagt zu
haben (was ausserhalb der Hieronoden ungewohnlich
wire). Der zweite Teil von P. IX vervollstindigt das Epi-
nikion in dieser (und nicht nur in dieser) Richtung.

82 F. Cuamoux, Cyréne, 378 ff. («Le Trésor de Cyréne a Olympie», nicht
beriicksichtigt bei R. W. B. BurToN, Pythian Odes, 43); vgl. oben Anm. 69 fiir
Chamoux’ eigene These. — Von den Autoren, die scho/. ad Apoll. Rh. II
498-527 a, S. 168 f. Wendel, fur Apolls Fahrt mit Kyrene nach Libyen angefiihrt
werden, ist der dlteste Pherekydes (F'GrHist 3 F 58), der schon von Pindars
Darstellung beeinflusst sein konnte (zu den durchwegs spiten Zeugnissen fiir
einen Kyrene- und Aristaioskult im libyschen Kyrene vgl. F. CHAMOUX, 77 ff. und
27T ERD:

8 S. oben Anm. 68.

8 BICS 16 (1969), 11: « The first three triads constitute a rounded whole... The
ode might have ended here ...»

85 Selections from Pindar, 216: «Lines 103-4 sound as if Pindar, ready to end his
poem, was urged on against his judgement».



104 ADOLF KOHNKEN

Die Schlusspartie (V. 103-125) mit dem dritten Mythos
der Ode, dem Brautlauf um die Danaostochter, handelt
nicht nur gleich zweimal von Laufwettbewerben, sondern
erganzt und erlidutert tiberdies die erotische Thematik der
Kyreneerzihlung.

Die Anlage der Partie ist ringformig wie die des ersten
Mythos: Im Zentrum (V. 112-116) steht der Brautlauf um
die 48 Tochter des Danaos in Argos, davor und danach
(V. 106-112 und V. 117-120) als innerer Ring Werbung und
Wettlauf um die Tochter des Libyers Antaios und um sie
herum als Aussenring der Ruhm eines Vorfahren des Tele-
sikrates, der in diesem Wettlauf den Sieg errungen hatte
(die Wirdigung ist zu Beginn generell, V. 105 86&a ...
npoyovov und am Ende speziell, V. 121-125 ‘Bekrinzung
des Alexidamos’).

Diese Liedpartie kntipft Pindar V. 103-105 durch das
‘Sieg-Lied-Motiv’ an die Wirdigung der Leistungen des
Telestkrates an («wihrend ich noch singe, werde ich an
meine Verpflichtung erinnert [V. 104 xpéog], auch den alten
Ruhm deiner Vorfahren wieder aufzuwecken» 8, d.h. der
aktuelle Sieg verplichtet den Dichter, an entsprechende
Leistungen in der Familientradition zu erinnern (vgl. /. IV
19 ff. oder O. VIII 74 ff.). Die daraufhin folgende Erzih-
lung aber weist nicht nur in der Struktur, sondern auch in
Sprache und Inhalt offenkundige Anklinge an den Kyre-
nemythos auf, ja, sie ist in mancher Hinsicht ohne ihn gar
nicht zu verstehen.

Viele ‘verwandte Krieger’ und viele ‘Fremde’ werben
um eine Libyerin (V. 105 Apoocag auei yovoikog), die
schone Tochter des Antaios von Irasa: der Name des

86 Ich halte das tberlieferte Te®v und lese mit Bergk xai tedv §6&av maiaidy
npoydvev (Wilamowitz® Einwinde, Pindaros, 266 Anm. 3, scheinen mir nicht
zwingend) ; mit dem neutralen T1¢ ... TpACCEL Y PEOG («man verlangt von mir die
Einlésung der Schuld») vgl. O.I11 6 ff. otépavol tpdocovti pe tolto ... (piog
und N. IV 79-80 €i 8¢ to1 patpo p €t KadllikAel keleveig ... Jépev...



NEUNTE PYTHISCHE ODE PINDARS 105§

Midchens wird nicht genannt, und sie erscheint so als
exemplarische Reprisentantin libyscher Schonheit (vgl.
V. 74 xalydvaukt natpe)d’. Diese Schonheit hebt Pindar
hier, in auffallendem und wohl kaum zufilligen Kontrast
zu den Apoll an Kyrene beeindruckenden Qualititen,
gleich zweimal als Hauptanziehungspunkt fir die vielen
Bewerber hervor (V. 106 petd kaldikopov ... dyakiéa kovpav
und V. 108-109, énei Yantov eldog Enketo: man konnte auch
sagen, er ubertrigt die Schonheit der hesiodeischen
Kyrene, die er bei seiner Kyrene zugunsten der Leistungs-
kraft ausgespart hatte, pointiert auf die Libyerin aus Ira-
sa).

Nicht weniger bemerkenswert aber ist V. 107-108 die
Charakterisierung der Bewerber durch die Umschreibung
aprotiieg avdpdv ... cbyyovor. Der Gegensatz zu Egivov im
niachsten Vers zeigt zunichst, dass mit cOyyovor einheimi-
sche Libyer gemeint sind (vgl. ausser V. 105 Aipvocoag auch
117 Aifvg vom Vater der Braut). Das homerisch-epische
Wort apiotevg (‘Held”) aber kommt bei Pindar nur noch
einmal (/. VIII 55), in homerischem Zusammenhang
(«Hektor und andere Helden») vor. Gerade die Unge-
wohnlichkeit dieses Begriffs in einem nicht-homerischen
Kontext wie dem der libyschen Brautwerbung in P.IX
erlaubt uns aber, die dpiotfieg dvdpdv mit Aristaios, dem
unsterblichen Sohn von Apoll und Kyrene in Pindars ‘li-
byscher’ Kyreneerzahlung zu assoziieren (schon F. Mezger,
Pindars Siegeslieder [Leipzig 1880], 250, wies zudem darauf
hin, dass V. 65 ’Apiotaiov und V. 107 épiotfieg avdpdv im
gleichen Vers des strophischen Systems stehen, wenn auch
nicht in genau tibereinstimmender metrischer Position).

87 Zur Funktion des Epithetons vgl. P. AHLERT, Mddchen und Frauen in Pindars
Dichtung, Philologus Suppl.-Bd. 34,1 (Leipzig 1942), 5 ff.; F. CHAMOUX, Cyréne,
170 Anm. 1; vgl. z.B. P. ANGELI BERNARDINI, Mifo ¢ attualita nelle odi di Pindaro
(Roma 1983), 61 Anm. 62, die auf Pindars Betonung der Schonheit der Antaios-
tochter hinweist (aber den Namen ‘Barke’ aus den Scholien erginzr).



106 ADOLF KOHNKEN

Die é&piotfieg ... ovyyovor sind in der Konzeption Pindars
offenbar die tiichtigen libyschen Krieger in der Tradition
des von Chiron prophezeiten Aristaios, des ‘libyschen” Soh-
nes von Apoll und Kyrene.

Dartiber hinaus aber hat Pindar auch das Verlangen der
Bewerber nach der Tochter des Antaios analog zu Apolls
Verlangen nach Kyrene gestaltet. «Die Freier waren ent-
schlossen, die Jugendbliite der Antaiostochter zu pflicken»
(V. 109-111), «der Vater aber wollte fiir seine Tochter eine
spektakulirere Hochzeit inszenieren» (V. 111-112 kAewvorte-
poc yapog: dem Wunsch der Freier steht der Plan des
Brautvaters gegentiber). Die Interpreten haben oft auf die
frappierende Ubereinstimmung der botanischen Metaphern
fir den Liebesgenuss hingewiesen (V. 109-110 "HBag kapmov
avdnoavt’ anodpéyar von den libyschen Freiern, und V. 36-
37 &k Aeyéov kelpar pehadéa moiav von Apoll) 8. Fragt man
jedoch, weshalb Pindar den Liebesimpuls der Freier so
untbersehbar mit dem Apolls parallelisiert hat, dann zeigt
sich eine fiir das Verstindnis des Liedes noch wichtigere
funktionale Ubereinstimmung: Beide Male wird das unmit-
telbare Liebesverlangen durch ein retardierendes Moment
aufgehalten, das der beabsichtigten Vermihlung eine be-
sondere Wendung gibt. Genau wie Apoll sich nicht vor der
Ankunft am vorherbestimmten Ziel (Libyen) mit Kyrene
vereinigen darf, so verlangt auch hier der Vater des Mid-
chens vom prisumptiven Briutigam das Erreichen eines
festgelegten Ziels.

Dieser Sachverhalt bestitigt die Interpretation der
Verse 36-37: Nicht sofort, sondern erst, nachdem der Weg
zum vorgeschriebenen Ziel zuriickgelegt ist, darf Apoll,
ebenso wie in der Schlusspartie Alexidamos, seine Hand auf

8 Vgl. 2.B. O. SCHROEDER, Pindars Pythien, 81 zu V. 37, und bes. R. W. B.
BurtonN, Pythian Odes, 44 («... there is nowhere else in Pindar an example of two
such precise visual images in this figure...»).



NEUNTE PYTHISCHE ODE PINDARS 107

seine Braut legen (das Motiv der ‘Berithrung mit der
Hand’, das im Kyrenemythos zweimal vorkam, begegnet
am Ende noch einmal: in der Formel V. 122 nap%évov ..

xepi xewpog €ddv, von Alexidamos’ Besitzergreifung, ver-
schmelzen Apolls urspriingliche Absicht, V. 36 yépa oi npo-
oeveykelv und Aphrodites libysche Sanktionierung, V. 11
gpantopéva yepi koveq, zu einer einzigen Vorstellung) 8.
Von der libyschen Braut aber stellt Pindar nicht nur fest,
sie werde der Siegespreis sein, oder der Sieger im Wettlauf
werde sie mit seinem Sieg zugleich gewinnen (dhnlich wie
Pelops die Hippodameia, O.1 88), sondern er sagt, die
Braut sez das hochste Ziel (V. 118 1éhog &upev dxpov) %
Braut und Sieg scheinen also geradezu identisch zu sein.
Als Alexidamos dann die Braut an der Hand durch die
versammelten libyschen Reiter fithrt, ist sie gleichsam die
Verkorperung des Sieges, den er errungen hat (V. 121-125:
thr ebenso wie ihm gelten die Blitter und Krinze der
Libyer, die, nach V. 125, die Reihe fritherer Siegeskrinze
des Alexidamos fortsetzen).

Blickt man von hier aus noch einmal auf den ersten Teil
des Liedes zuriick, dann fillt ausser der Modellfunktion
von Alexidamos’ Brautlauf fir den aktuellen Waffenlauf
seines Nachkommen Telesikrates auch ins Auge, wie eng
‘Hochzeit’ und ‘Wettlaufsieg’ in dieser Ode miteinander
verflochten sind. Schon im Kyrenemythos hatte Pindar
nachdriicklich betont, mit welcher Schnelligkeit der Gott
seinen Vorsatz in die Tat umsetzt (V. 66-68: der Weg nach
Libyen erscheint wie eine durch gottliche Geschwindigkeit
verkurzte Rennstrecke, an deren Ziel die Hochzeit mit

8 Vgl. auch V. 116 (Brautlauf um die Danaiden) &vtiva oynoot tig fipodwov und
119-120 (Brautlauf von Irasa) O0¢ dv mpdtog Jopdv auei ol wavcele
TETAOLGS.

% Die iibliche Ubersetzung ‘Siegespreis’ verwischt die fiir das Gedicht wesentli-
chen Assoziationen.



108 ADOLF KOHNKEN

Kyrene steht), und die gleiche Verbindung von Schnellig-
keit und Hochzeit, Schnelligkeit und Sieg, liegt den beiden
Brautldufen in der Schlusspartie des Liedes zugrunde: der
vom Vater der Libyerin intendierte kAewodtepog yapog
(V. 112) erweist sich als ein Aawynpog dpopog (V. 121), an
dessen Ziel Braut und Siegesfeier stehen (V. 122-125), und
im mythischen Brautlauf halbgottlicher Freier (V. 116
fipweg als Muster fir die V. 107 genannten libyschen épt-
otfieg) um die Danaostochter (V. 113 mapévor als Vorbilder
fir die libysche map3évog V. 122) erinnert Pindar in zwei
Punkten an Apolls schnelle Reise nach Libyen: V. 114
dxbdtatog yapog nimmt V. 67-68 dxkeia ... npafic wieder auf,
und V. 113 mpiv péoov apap greift zurick auf V. 68 keivo
kelv’ duap: die gleiche Emphase fir einen parallelen Vor-
gang.

Die Fille der Assoziationen, durch die sich dieses Lied
auszeichnet, ist damit noch nicht erschopft. Der Gedanke
vom Erreichen des erstrebten und festgelegten Ziels (téhog

. 8kpov in der Alexidamosgeschichte, V. 118) findet sich
auch zweimal im Kyrenemythos: einerseits als allgemeine
Aussage zu Beginn von Chirons hymnischer Pridikation
des Apoll zukommenden Vorwissens (V. 44-45 xOpiov ...
naviov téhog oloda kal macag kedevJoue: «du kennst doch das
bestimmte Ziel aller Dinge und alle Wege», die dahinfiih-
ren), andrerseits in der speziellen Anwendung auf die liby-
sche Vermihlung Apolls mit Kyrene am Ende des Mythos
(V. 66-67: «Chiron veranlasste Apoll, das Ziel der Hochzeit
zu vollenden», teprvav yapov kpaivelv tedevtav, und «wenn
Gotter es eilig haben, ist die Ausfithrung geschwind und
die Wege kurz»; auch hier geht es, wie in V. 43-44, um die
Wege zum vorherbestimmten Ziel). Noch ein viertes Mal
aber kommt in dieser Ode der Telosbegriff ins Spiel. Der
thebanische Kurzmythos im Zentrum des Liedes niamlich
(V. 79-89), der, ausgehend von einem Sieg des Telesikrates
an den thebanischen Iolaeia, die thebanische Heroenfamilie



NEUNTE PYTHISCHE ODE PINDARS 109

wirdigt, aus der lolaos hervorging (Amphitryon, Zeus,
Alkmene, Herakles und Iphikles, eine Kette, deren Glieder
so angeordnet und ausgestaltet sind, dass die beiden fir die
Ode konstitutiven Themen, bedeutungsvolle ‘Vermahlung’
(84 of xai Znvi myeloa) und kampfstarke ‘Nachkommen-
schaft’ (86 818bpov kpatnoipayov odévog vidv) in das Auge
fallen), schliesst V. 89 mit dem Satz: toict télelov &n’ edyd
kopdoopal 1 nadav dciov, der wortlich tbersetzt heisst:
«Ihnen (den thebanischen Heroen) zu Ehren will ich tri-
umphieren, nachdem mir ein auf meinen Wunsch hin erfull-
ter Erfolg zuteil geworden ist» °1. Das Bemerkenswerte ist
hier, dass der Dichter (wie auch sonst nicht selten) ?2 im
Namen seines Klienten spricht und die Sache des von ihm
Besungenen zu seiner eigenen macht (vgl. schon die Scho-
lien z. St., 156 b, vgl. a, IT S. 235 Dr.), denn téketov &n’ edyd

. Tt ... £¢oAdv hat in diesem Zusammenhang und in Anbe-
tracht der Gbrigen Telos-Belege in dieser Ode seinen Sinn
nur in der Beziehung auf den Adressaten.

An dieser Stelle aber riickt schliesslich der eigentliche
Gegenstand von Pindars teleologischen Betrachtungen in
den Vordergrund: der Sieger Telesikrates selbst, der in
seinem Namen télog/tedelv und kpdtog, ‘Vollendung’ und
‘Sieg’ vereint. Er ist am Ziel seiner Winsche angelangt

91 Zu verbinden ist TEAEIOV €N €0Y{ ... E0AOV, wie der Vergleich mit V. IX 6
TeTEAECPEVOV EOAOV zeigt; vgl. Glotta 54 (1976), 65 mit Anm. 1o. Durch die
Stellung am Schluss des thebanischen Mythos, die Einbezichung des aus Theben
stammenden Dichters und den unmittelbar folgenden Appell an die Chariten um
weitere Inspiration bekommt der Satz zugleich eine allgemeinere Geltung (vgl.
auch L. L. NasH, « The Theban Myth at Pythian 9, 79-103», in QUCC 11 (1982),
77-99, bes. 82 ff. zu V. 87-88). Jeder Sieg, bei dem es auf kpatnoipayov c3€vog
(V. 86) ankommt, rechtfertigt eine Berufung auf Helden wie Herakles (und
Iphikles), vgl. z.B. INV. I 32-34; s. auch die Beobachtungen Nashs, 9o ff., iiber den
Zusammenhang zwischen Pindars komprimiertem thebanischen Mythos und dem
aktuellen pythischen Sieg des Telesikrates im Waffenlauf.

2 Vgl. z.B. H. FrRANKEL, Dichtung und Philosophie, 543 Anm. 12; David
C. YouNag, Three Odes, 58 tf. (‘first-person indefinite’).



110 ADOLF KOHNKEN

(téAelov &’ edyq Tt Enadev E0A0V). In seinem Namen konver-
gieren die zentralen Themen des Liedes: Wie das Telos des
Kampfes der Sieg (téhog und xpdrog), so ist das Telos der
Liebe die Vermihlung (téhog und yépog): der Wettkampf-
sieg erscheint wie die Liebesvereinigung als sehnlich
erstrebte Erfilllung eines Wunsches. Wie Pindar in P. III
aus der Koronis-Ehoie ein Bild fir unerfillbare Winsche
gemacht hat, so formt er in P.IX die Kyrene-Ehoie zu
einem Paradeigma fiir erfiilltes Verlangen um.

F. Mezger hat P.IX «das Hohelied vom Kairos» ge-
nannt (und Gildersleeve und Kirkwood sind ihm gefolgt)?3.
Wenn man aber einer Pindarode tberhaupt ein vereinfa-
chendes Etikett geben darf, dann ist diese Ode wohl eher
die Ode vom ‘Telos des Telesikrates’ %4,

9 F. MEzGER, Pindars Siegeslieder, 251; B. L. GILDERSLEEVE, Komm. 337 f.;
G. KIRkwoOD, Selections from Pindar, 216 (ohne Hinweis auf Mezger), ausgehend
vom Gebrauch des Begriffs ka1pdg in der Uberleitungspartie V. 76-79 (78-79 6 8¢
Kapog Opoimg mavtog €xet kopueav). Die Ansicht, kaipog sei der Schliissel-
begriff der Ode, beruht jedoch auf zwei heute iiberholten Voraussetzungen: (1)
einer temporalen Auffassung von Kai1p0Og (‘die rechte Zeit’, wihrend das Wort bei
Pindar wohl immer die Bedeutung ‘das rechte Mass’ hat, vgl. die Belege bei W. ].
SLATER, Lexicon to Pindar, s.v. und W.S. BArrETY (ed.), Euripides: Hippolytos
(Oxford 1964), Komm. 231 zu V. 386-7) und (2) der Bezichung des Pronomens
viv (V. 80) auf katpog (s. dagegen die Feststellungen von O. SCHROEDER, Pindars
Pythien, 85 zu V. 76-103; H. FRANKEL, Dichtung und Philosophie, 509 f.; R. W. B.
BurToN, Pythian Odes, 48 ff.; vgl. oben Anm. 3; vgl. auch E. L. Bunpy, Studia
Pindarica, 18 mit Anm. 44; und David C. YouNg, in C/Ant 2 (1983), 156 ff., deren
eigenwilliges Verstindnis von 6poimg und mavtog €xel kopupdv jedoch schwer
mit den Parallelen vereinbar ist). Mit der korrekten Beziehung des Pronomens auf
den Sieger Telesikrates wird die Aussage uber Iolaos (V. 79 ff.) aus einem
Exempel fir kaipég zur ersten Eintragung im Katalog fritherer Siege des
Adressaten. Damit aber verschiebt sich auch die Funktion der Partie im ganzen
und das Gewicht des Begriffs xa1p0g in ihr: Er bezieht sich auf das ‘rechte Mass’,
das der Dichter bei der Wiirdigung der Erfolge seines Adressaten einhalten
muss.

% Vgl. auch den Gebrauch des Telosbegriffs fiir ‘Liebeserfiillung’ und ‘Sieg’ Hes.
fr. 195 M.-W. = Seuz. 36 (té€hecev § &p’ EEAdwp, sc. Zebg) und 38 (ExTEAECHG
péya Epyov, sc. ’Apertpvmv). — Nicht ohne Grund wiinschen sich P. IX g7 ff.
die Midchen den vielfachen Sieger Telesikrates zum Gatten oder zum Sohn
(V. 100 Apostrophe an ‘Telesikrates’, dessen Name nur hier und in der Sieges-



NEUNTE PYTHISCHE ODE PINDARS ITI

proklamation V. 3 erscheint): auch hier wieder sind die Leitthemen des Liedes
vertreten, ‘Vermihlungswunsch’ und ‘Siegeserfiillung’, ‘Gattenwah!l’ (n6c1v) und
‘Nachkommenschaft’ (vi6v) und schliesslich die unmittelbare Verkniipfung mit
dem signifikanten Namen ‘Telesikrates’ (vgl. auch V.99 map3evikai mit V.6
napdévov Kyrene und V. 113 napIévoiot Danaiden, V. 122 napIévov Libye-
rin: die ungewohnliche Form der ‘Midchenwiinsche’, mapdevikai (og) TooLv 1
viov ebyovt’, ® Teleoikpateg, Eppev, erklirt sich aus der Thematik des Liedes;
eine Verallgemeinerung wie «a// the women love him, young and old», L. L.
NasH, oben Anm. 91, 88, mit der Mehrheit der Interpreten, ist deshalb unzulas-
sig, vgl. auch P. X 59). Namensetymologien sind auch sonst nicht selten bei
Pindar: vgl. z.B. Iamos ~{a O. VI 55-57, Aias ~aietog 7. VI 49-54; Hyperbo-
reer ~mvoloic émidev Bopéa youypod O.III 31-32; Pherenikos ~xpdret ...
npocéEueite deonotav 0.1 22.




112 DISCUSSION

DISCUSSION

Mme [ efkowity : Professor Kohnken’s paper provides an excellent
illustration of how close comparison with epic models and attention to
thematic repetition with an ode can reveal the ode’s special emphasis and

meaning.

Mme Bernardini: Credo che il Professore Kohnken abbia dimostrato
come [’attualita agonistica possa incidere in modo determinante sulla
struttura di un’intera ode. Nella P.IX essa acquista una particolare
rilevanza non solo in rapporto al mito centrale in cui Apollo (dio del
luogo nel quale ¢ stata conseguita la vittoria) e Cirene (ninfa/citta patria
del vincitore) rappresentano due componenti della vittoria di Telesicrate,
ma anche nella sezione del mito tebano e in quella finale d’Alessidamo.
Se le nozze libiche sono la premessa per una serie di circostanze fortunate
di cui 'ultimo esempio ¢ dato dal successo pitico di Telesicrate, anche la
vicenda di Anfitrione e le sue nozze con Alcmena sono in rapporto con
la vittoria alle /olaeia o Herakleia e parimenti 'impresa di Alessidamo
diventa quasi un’anticipazione della gara vinta dal suo discendente. Il
tema dell’amore ¢ del resto presente nella parte pit propriamente spor-
tiva (cfr. il desiderio delle giovani donne al v. 97 sgg.).

Quanto ai cambiamenti apportati da Pindaro rispetto ad Esiodo, non
v’¢ dubbio che, sia per Iinsistenza sull’ardire e la forza di Cirene piu che
sulla sua bellezza, sia per I'innovazione dello sfondo cirenaico delle
nozze, essi obbediscano a un fine eulogistico (per altri mutamenti ri-
spetto alla tradizione, dettati da una analoga esigenza cfr. G. Huxley,
Pindar’s Viision of the Past [Belfast 1975] e il mio Mito e attualita,
87 sgg.).

Vorrei chiedere al Professore Koéhnken se non crede che le differenze
nella narrazione dell’amore di Apollo e Coronide in P. III e dell’amore di
Apollo e Cirene in P. IX e soprattutto la diversa configurazione del dio
siano da ricondurre alla diversa occasione e alla diversa destinazione dei

due carmi: il primo per augurare la guarigione a lerone ammalato; il



NEUNTE PYTHISCHE ODE PINDARS 113

secondo per festeggiare la vittoria di un giovane giunto alle soglie del

matrimonio.

M. Kéihnken: Die thematischen Ubereinstimmungen der zentralen
thebanischen Partie (V. 76-89) mit den ibrigen Teilen des Liedes sind
auffillig und aufschlussreich, wie ich zu zeigen versucht habe. In den
Wiinschen der jungen Midchen beim Anblick des siegreichen Telesi-
krates (97 ff.) spiegeln sich die zentralen Themen des Liedes (Liebes- und
Siegeserfiillung; tiichtige Nachkommenschaft). Im Kontrast mit Hesiod
einerseits und P. III andererseits treten die konstitutiven Eigenheiten
von P. IX deutlich hervor (Libyen als Ort der Vereinigung Apolls und
Kyrenes und die Rolle der Nachkommen). Dass Pindar mit der anders-
artigen Konzeption der Apoll-Koronis-Erzihlung in P. III andere Ziele
verfolgt als mit der Apoll-Kyrene-Erzihlung in P.IX ist nicht zu

bestreiten.

M. Portulas: Votre rapprochement entre le mythe de la P. IX avec la
Adg dmdtn est extrémement suggestif. Il me confirme dans I'idée que ce
passage homérique a fasciné un grand nombre de poetes archaiques qui
s’en sont inspirés. N’a-t-on pas soutenu qu’Archiloque lui-méme s’en est
souvenu dans I’ Epode de Cologne? ! Chez Archiloque comme chez Pinda-
re, il s’agit pour la jeune fille de sa premiere expérience amoureuse (cf.
v. 41 GOelag Toyelv 10 mpdrov dvig), ce qui implique que '’homme doit
prendre des précautions particulieres, qui différent d’un poéte a 'autre;
en revanche, une certaine imagerie florale leur est commune (cf. v. 37
npa kai &k Aeyéov kelpar peAradéa noiav). Les Grecs, comme la majorité
des peuples méditerranéens, attribuent une importance particuliére au
moment et au lieu ou est cueillie pour la premiere fois la fleur de la

jeunesse désirable.

M. Kobnken: Sie haben Recht: die erste Vereinigung und der Ort, an

dem sie stattfindet, ist von entscheidender Bedeutung. Deshalb Pindars

U Cf. ]J. Van Sickig, “The New Erotic Fragment of Archilochus”, in QUCC 20
(1975), 123-156.



114 DISCUSSION

Insistieren auf Libyen als Ort des Vollzugs der Vermihlung von Apoll
und Kyrene.

M. Lloyd-Jones: 1 cannot see that the Cologne Epode is relevant to this
Pindaric passage!

M. Hurst: A la lumiére du rapprochement que vous faites avec
I'[liade, j’aimerais signaler ici un courant d’études qui postule une tradi-
tion séparée de la poésie lyrique, indépendante de I’épopée (courant
illustré en particulier par le commentaire d’Alcman de Claude Calame,
actuellement sous presse). Comment évaluez-vous cette possibilité et
quel sens donnez-vous a votre expression «Einfluss det [lias»?

Autre remarque: je suis frappé par une différence entre la scéne du
XIVe chant de I’//iade et celle de la IX® Pythigue que vous rapprochez:
I’absence d’un spectateur inclus dans la scene homérique, 12 ou la

présence de Chiron chez Pindare met devant nous un spectateur réel.

M. Kobnken: Im Hinblick auf Thre erste Frage scheint mir, dass
Pindar sich hier, wie auch sonst nicht selten (vgl. z.B. V. VII 20 ff.;
[.IV 39 ft.), direkt vom homerischen Epos hat inspirieren lassen und
zugleich mit einer intimen Kenntnis Homers bei seinem Publikum
rechnet.

Zu Threr zweiten Bemerkung: zwar gibt es bei Homer keinen “Zu-
schauer’ wie Chiron, dafiir jedoch die ‘potentiellen Zuschauet’ in Heras
Rede. Im iibrigen stimmen die //ias und Pindar im Resultat Gberein: bei

der Liebesvereinigung selbst datf es keine ‘Zuschauer’ geben.

M. Lloyd-Jones: By this comparison with the Awog énatn in liad
XIV, Herr Kohnken brought out the central point that, just as in the
lliad Hera’s demand for privacy causes Zeus to conceal their love-
making by means of the cloud, which then serves Hera’s purpose of
preventing Zeus from noticing what is happening in the battle-field near
Troy, so in P. IX Apollo teasingly asks Chiron, who like himself knows
the future as well as the present and the past, whether he can take Cyrene



NEUNTE PYTHISCHE ODE PINDARS 115§

now, and Chiron replies that privacy is needed, so suggesting that
Apollo must take Cyrene privately; this leads up to the move to Libya,
something of central importance for Pindar. Chiron’s role in the mat-
riage of Peleus and Thetis indicates why he was a suitable person for
Apollo to confer with.

I doubt if eddAevog (17) signified strength rather than beauty; the
connection between xAvtav yépa ol mpooeveykeiv (36) and &pantopéva
xepl kobpq (11) does not seem to me significant; nor can I believe that
the word apiotiieg (107) was meant to make us think of Aristaios.

For the pun on the name of Telesikrates, cf. that on the name of
Sogenes at IN. VII 1 f. (see JHS 93 [1973], 129).

M. Kihnken: Ich behaupte nicht, Kyrene konne nicht auch schon
gewesen sein. Auffillig scheint mir aber, dass Pindar diese Schonheit nur
impliziert, sie aber nirgendwo unzweideutig erwihnt (denn eddAevog
kann ebenso gut «starkarmig» wie «schonarmig» heissen), wihrend er
umgekehrt Stirke und Mut des Middchens mit bemerkenswertem Nach-
druck herausstellt.

Bei den drei «Betithrungen mit der Hand» (V. 11; 36; 122) scheint
mir die sprachliche, sachliche und (in den beiden ersten Fillen) metrische
Ubereinstimmung doch markant genug, um sie zueinander in Beziehung

Zu setzen.

Mme eflowity: In 5, 40 ff., Bacchylides may be making a pun on
Pherenikos’ name (cf. also Hieron {ud¢éwv iepdv éndvupe, in Pindat’s
fr. 105 a). Several passages in that ode also are best understood in
comparison with specific incidents in epic poetry (details in HSCP 73
[1969], 45-96).

In P.IX 89 the &yd surely isn’t completely ‘indefinite’, but rather

represents the poet speaking as a professional.

M. Kéhnken: In Pindars ‘Ich’ scheint mir nicht selten der Standpunkt
des Adressaten mit eingeschlossen zu sein (so wie ein Advokat fiir seinen
Klienten spricht).



116 DISCUSSION

M. Hurst: On pourrait dire, au terme de cette séance, que I’analyse
de M. Koéhnken nous offre un excellent modele de ce que D'analyse
minutieuse de la structure d’une ode peut offrir: un moyen efficace de
réévaluer Pinterprétation de passages qui, vus chacun en particulier, ne
prennent pas tout leur sens, mais qui s’éclairent par des rapprochements
opportuns. Cet éclairage s’avere tres fructueux lorsqu’il est, comme ici,
mis en combinaison avec des paralléles pertinents et les indices qu’offre
I’étude de la destination du poeme.



	'Meilichos Orga' : Liebesthematik und aktueller Sieg in der neunten pythischen Ode Pindars

