
Zeitschrift: Entretiens sur l'Antiquité classique

Herausgeber: Fondation Hardt pour l'étude de l'Antiquité classique

Band: 31 (1985)

Artikel: 'Meilichos Orga' : Liebesthematik und aktueller Sieg in der neunten
pythischen Ode Pindars

Autor: Köhnken, Adolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-660737

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-660737
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


III

Adolf Köhnken

'MEILICHOS ORGA'
LIEBESTHEMATIK UND AKTUELLER SIEG

IN DER NEUNTEN
PYTHISCHEN ODE PINDARS

Die neunte pythische Ode, eines der bekanntesten und
am häufigsten interpretierten Lieder Pindars, ist unter
verschiedenen Gesichtspunkten ein ungewöhnliches Epini-
kton. Kompositionstechnisch z.B. fallt schon die vollständige

Siegesproklamation in den ersten vier Versen auf («ich
will das Glück des Pythiensiegers im Waffenlauf, Telesi-
krates, mit Hilfe der Chariten in einem Kranzlied für
Kyrene als Siegesbote verkünden») b die in ihrer relativen
Schmucklosigkeit und Unmittelbarkeit (kein Prooimion
oder sonstiger Vorspann, kein Musen- oder Götteranruf) 2

für Pindar ebenso bemerkenswert ist wie der dreifache

1 CTTe(päV(ü|ia innerer Akkusativ zu Yeycovew: s. O. Schroeder (ed.), Pmdari

carmma, ed. mal. (Leipzig 1900), Proll. II 98, pp. 44-45; E. L. Bundy, Studia
Pmdarica (Berkeley 1962), 21, zur Bedeutung von crreipctvcopa vgl. z.B. P. XII 5

CTlEcpavcopa tö8s (vgl. Verf., Du Funktion des Mythos bet Ptndar [Berlin 1971], 142

mit Anm. 115).
2 Zu Pmdars gewöhnlicher Praxis vgl. die zusammenfassenden Bemerkungen von
H. Lloyd-Jones, «Pindar - Lecture on a Master Mind 1982», in PBA 68 (1982),
150 («The odes commonly start with an elaborate prelude, ..»).



72 ADOLF KÖHNKEN

Wechsel von mythischen und nicht-mythischen Partien im
Verlauf des 125 Verse langen Liedes: Der Ehrung des

aktuellen Sieges des Telesikrates am Anfang (V. 1-75 Tele-
sikrates — Kyrene-Mythos — Telesikrates) korrespondiert
die Würdigung eines Sieges seines Vorfahren Alexidamos
am Ende (V. 103-125 Alexidamos — Danaiden-Mythos —
Alexidamos), und im Zentrum (V. 76-103) steht, eingeleitet
durch eine programmatische Sentenz, ein Katalog früherer
Erfolge des Adressaten Telesikrates an geringeren Festspielen,

an dessen Anfang sich ein dritter kurzer thebanischer
Mythos findet. Wenn wir also die auf den Sieger und seine
Familie bezogenen Partien mit A bezeichnen und mit B die

mythischen Teile, dann erhalten wir das Schema A-B-A in
dreifacher Folge, eine Aufbauform, die bei Pindar nicht
ihresgleichen hat 3.

Ähnlich interessant ist das Lied quellengeschichtlich (da
die Kyrene-Geschichte in der ersten Liedhälfte auf eine
hesiodeische Ehoie zurückgeht 4, provoziert sie die Frage
nach dem Verhältnis Pindars zu dieser Quelle) oder auch
sprachlich-exegetisch (die Bedeutung der Sentenz V. 76 ff.
z.B. ist ebenso umstritten wie Sinn und Funktion des

folgenden thebanischen Kurzmythos) 5.

Dominierendes Merkmal der Ode jedoch und zugleich
wohl auch der Schlüssel zu ihrem Verständnis ist die Kette
erotischer Motive, die sie von Anfang bis Ende durchzieht.
Sie hat schon immer die besondere Aufmerksamkeit der

Interpreten erregt und soll auch in den folgenden Über-

3 R. Hamilton, Epinikion: General Form in the Odes oj Ptndar (The Hague 1974),

73 vgl. 75, klassifiziert P. IX zusammen mit P. III, P. IV und P. XII unter die

«really aberrant» der «Variant Odes». Seine Kurzanalyse, S. 73, wird jedoch
dadurch beeinträchtigt, dass er V. 80 VlV nicht auf den Sieger bezieht (s. dazu
Glotta 54 [1976], 64-66) und den Katalog früherer Siege des Adressaten erst mit
V. 97 beginnen lasst.

4 Hes. fr. 215-217 M.-W.
5 S unten S. 108-109 mlt Anm. 91.



NEUNTE PYTHISCHE ODE PINDARS 73

legungen Ausgangspunkt und Leitthema sein.
Liebesverbindungen bilden den Kern aller drei Mythen des Liedes 6,

und 'Vermählung' (yctpo!;) erscheint im Anfangs- und im
Schlussmythos je zweimal als heisserstrebtes Ziel (V. 13

und 66, sowie V. 112 und 114; vgl. V. 36-37 und 109-111;
von insgesamt zwölf Belegen für das Wort yäpcx; in Pindars

Epinikien stehen allein vier in P. IX). Was hat diese
beherrschende erotische Thematik mit der Siegesfeier für
den Wettkampfsieg des Telesikrates zu tun? 7

Von L. Dissen, A. Boeckh, F. G. Welcker und G.
Hermann in der ersten Hälfte des 19. Jahrhunderts 8 über
F. Mezger (1880) 9 bis hin zu J. Duchemin (1967) 10 und, in
neuester Zeit, L. Woodbury und G. Kirkwood (1982) 11

haben die Interpreten immer wieder nach erotischen Anlässen

im Leben des Siegers Telesikrates gesucht (Liebe, Ver-

6 Mythos i- Apoll-Kyrene; Mythos 2: Alkmene-Amphitryon/Zeus (vgl. 84

ptyetaa mit 13 pix^evra und 68 piysv), Mythos 3: Danaiden-Freier (innerhalb
der Geschichte von Alexidamos und der Libyerin aus Irasa: vgl. 117-118 OUTCO 8'
ÄSiSou Aißuq äppoCcov Kopp vupipiov ävSpa mit 13 ['AippoSixal appö-
((oiaa yapov, vgl. 51 und 56 rtöau; und vüptpav).
7 Angesichts der konsistenten, geradezu systematischen, Herausstellung des
Liebes- und Hochzeitsthemas ist R W B. Burtons Feststellung (Pindar's Pythian
Odes [Oxford 1962], 59), «the theme of love and marriage» sei Pindar durch
seinen Stoff vorgegeben gewesen («inherent in his material») keine Losung.
Selbst bei der unwahrscheinlichen Annahme, dass alle drei Mythen dem Dichter
durch seinen Auftraggeber vorgeschrieben waren, bleibt die Art der Ausgestaltung

als zentrales Problem bestehen: Weshalb insistiert Pindar mit solchem
Nachdruck und in immer neuen Variationen auf dem erotischen Thema?
8 L. Dissen (ed.), Pmdari carmma comm. perpetuo illustr. (1830; 2i847 cur. F. G.

Schneidewin); A. Boeckh, in Berliner Jb. f. wissensch. Kritik (1830), II 599 ff.,
F. G. Welcker, in Kieme Schriften II, 184; (1834), 198 ff.; G.Hermann, in
Opuscula 7 (1839), 161 ff.
9 Pindars Siegeslieder (Leipzig 1880), 249-251.
10 Pindare, Pythiques (III, IX, IV, V), Coli. Erasme 11 (Paris 1967), 62 mit
Anm. 1.

11 L. Woodbury, in TAPA 112 (1982), 245-258; G. Kirkwood (ed.), Selections

from Pmdar, ed. with introd. and comm., Amenc. Philol. Ass. Textbook Ser. 7

(Chico 1982), 216.



74 ADOLF KÖHNKEN

lobung, Aussicht auf Hochzeit, Hochzeit), die das Vorherrschen

des Motivs der Liebesverbindung in P. IX erklären
könnten. Bedenkt man jedoch, wie oft Pindar gerade
Begriffe mit erotischen Konnotationen in übertragener
Bedeutung gebraucht (z.B. ixsiyviipi von der Verbindung,
die der Sieger mit dem Sieg oder dem Siegeskranz eingeht,
O. I 22 oder N. I x8, oder yViKtx; i'|xepo<; für das Verlangen
des Herakles nach Ölbäumen, O. III 33) und wie sehr
andererseits die biographischen Deutungen angesichts des

Fehlens konkreter Anhaltspunkte im Text blosse Spekulationen

bleiben müssen, dann wird man sich mit der
wörtlichen Auffassung von 'Liebe' und 'Vermählung' nicht
begnügen. Nach unserer heutigen Kenntnis von Pindars
Sprache und Darstellungstechnik werden wir vielmehr
damit rechnen können, dass das auffällige Hervortreten der
erotischen Motive in P. IX mit dem eigentlichen Thema
des Liedes, der Feier von Telesikrates' Sieg, zusammenhängt.

Worin aber liegt dieser Zusammenhang, und in
welcher Hinsicht ist die Liebe für P. IX programmatisch?
Trifft die kürzlich von E. Robbins angedeutete Antwort
zu, Telesikrates' Braut sei der Sieg 12, und reicht sie zur
Erklärung der erotischen Thematik aus?

Der Hauptmythos des Liedes, die Geschichte von Apoll
und Kyrene, setzt umittelbar nach der Eingangsproklamation

des Siegers ein und beansprucht die Verse 5-70, also
etwas mehr als die Hälfte der Ode. Weshalb Pindar sich
gerade die Kyreneerzählung für sein Lied ausgewählt hat,

12 E. Robbins, in Phoenix 32 (1978), 103 Anm. 38: «Telesikrates' bride is victory,
which he brings back to Libya just as Apollo brought his bride back to North
Africa. Just as Libya will welcome Apollo and Cyrene (86i;eTai TtpÖCpptDV,

58-58 b) so will Cyrene welcome Telesikrates and his bride (sülppcov Ssijexctl,
76)...» (die Anmerkung fallt aus dem Rahmen von Robbins' Aufsatz, der im
übrigen dem «contrast between nature and culture», 102 u.o., gilt, der dem Lied
zugrunde liegen soll); vgl. auch Chr. Carey, A Commentary on Five Odes of Pindar
(New York 1981), 86 f. zu V. 78 und 102 f. «Argument»: «a victory he describes
(75 ff.) in terms designed to suggest the winning of a bride».



NEUNTE PYTHISCHE ODE PINDARS 75

sagt er schon in den Anfangsversen deutlich genug (V. i-
4): das Lied für Telesikrates ist zugleich ein Lied für seine
Heimatstadt Kyrene (V. 4 5ico^i7t7tot) axsqxxvcopa Kupcivac;)13.

Stadt und Stadtnymphe aber werden identifiziert, und so ist
der Sieg des Telesikrates auch ein Sieg Kyrenes, von der
der Mythos erzählt. Diese Beziehung hebt Pindar in den auf
den Mythos folgenden Versen (71-75) noch einmal in
unverkennbarem Rückgriff auf den Anfang hervor: An die
Stelle des Namens «Telesikrates» (V. 3) tritt in V. 71-72 die

ergänzende Umschreibung Kapveiü8a utö<;, statt V. 1 IltiSio-
vIkciv heisst es in V. 71 und 73 6v IIu9cövi... ävüa viKaaan;, der
Name «Kyrene» aber wird nachdrücklich wiederholt (V. 4
Kupdvaq; V. 73 Kupccvav) 14 und noch deutlicher als zu
Beginn herausgestellt, wie sehr der Sieg des Telesikrates
auch ihr Sieg ist (V. 72 «er liess sie die Verbindung mit
dem Siegesglück eingehen»: suSaXsT cruvspsi£,E xuxa 15, und
V. 73 «er stellte durch seinen Sieg Kyrene heraus»: vucä-

gcik; dvscpave Kupävav) 16; «sie wird ihn geneigten Sinnes

empfangen, weil er ihr heissersehnten Siegesruhm aus Delphi

verschafft hat» (V. 75 56£av ipspxav äyayövx' änö

AsVpcöv): alles Erläuterungen zur Proklamation des Siegers
in Begriffen, die an Liebesbeziehungen erinnern (V. 72

13 Vgl. oben Anm. i
14 Zu diesen beiden namentlichen Erwähnungen in den nicht-mythischen Rah-
menteilen kommt eine dritte innerhalb des Mythos (V. 18 Kupävav, in der

Vorstellung des Madchens). Zur «Beschrankung im Gebrauch des nomen
proprium» m P. IX vgl. L. Illig, Zur Form der ptndariscben Erzählung (Berlin 1932),

34 Anm. 6 (nach C. Ritter, De vartatione nommum, Diss. Strassburg 188;).
15 Vgl. z.B. O. I 22 Kpäxsi 8e TtpoctepEi^E SeanÖTav (Hierons Rennpferd
Pherenikos «liess semen Herrn die Verbindung mit dem Sieg eingehen»),
16 D.h. wohl «er enthüllte die Leistungskraft Kyrenes»: vgl., ausser P. IV 62 (CTE

TtETtpcopEvov ßaCTiAs' äpcpavev Kupävg) bes. I. VIII 56 ('AxiA.eü<; Atyi-
vav CTipsTEpav xe ßi^av npöcpaiveV) und fur eine ähnliche Pragnanz AI. X 11

(Zsix; £71' 'AX.Kpf|vav poA.(bv xoüxov Kazeepavs Xöyov), eher als «er machte
bekannt» oder «proklamierte» (fur die letztere Bedeutung gibt es, trotz W. J.

Slater, Lexicon to Pmdar [Berlin 1969], s.v., keinen sicheren Beleg bei
Pindar).



76 ADOLF KÖHNKEN

auvs|isi£,s; 75 8ö£,av Igspxctv17; vgl. 74 KaALiyüvaua Tiaxpg).

Neben dem Heimatort aber ist der Siegesort der zweite
natürliche Bezugspunkt des Sieges (V. 71 ev IIuMivt aya-
9ea viKctaau;; 75 dnö AsA,cpröv, vgl. 1 IIu9i.ovi.Kav), Partner
der Stadtnymphe ist der Gott des Siegesortes, dessen Gunst
der Sieg voraussetzt 18. Apoll und Kyrene, das Liebespaar
der Kyreneerzählung, sind also beide für den Sieg des

Telesikrates unmittelbar signifikant. Schon dieser Sachverhalt,

durch den Pindar Sieg und Liebe zueinander in Beziehung

setzt, spricht nicht für die Annahme einer Liebesaffäre

im Leben des Siegers Telesikrates als Anlass für die das

Lied durchziehende Liebesthematik. Die Form der
Siegesproklamation deutet vielmehr darauf hin, dass der Apoll-
Kyrene-Mythos eine paradigmatische Bedeutung für den
aktuellen Sieg hat.

Wie sehr dies der Fall ist, geht gerade aus dem scheinbar

am wenigsten aktuellen und zugleich merkwürdigsten
Teil des Mythos, dem Dialog zwischen Apoll und Chiron
im Zentrum (V. 29-66), hervor. Ich rekapituliere zunächst
die Elemente der von Pindar erzählten Geschichte in
chronologischer Folge:

'Apoll begegnete einst in den Schluchten des Pelion der
kühnen Hirtin und Jägerin Kyrene, der Tochter des Lapi-
thenkönigs Hypseus und Enkelin des Peneios, als sie allein
und ohne Waffen mit einem gewaltigen Löwen rang.
Voller Erstaunen 19 rief er sogleich den Kentauren Chiron
aus seiner Grotte und rühmte vor ihm Kraft und
Furchtlosigkeit des Mädchens. Er erkundigte sich bei Chiron nach
ihrer Herkunft und fragte den Kentauren, ob er Hand an

17 Vgl. P. III 99 (Zebq fjL)9EV bq ^.b%oq Ipspxöv ©uwvg); IpEpxöi; sonst nur
noch 0. VI 7 (iv IpEpxati; doiSaig); vgl. auch ipspog, in eigentlichem Sinn
0. I 41, m übertragenem 0. III 32.
18 Vgl. z.B. P. V 103-107, vgl. 25 (tcavxi pev 9eöv ai'xiov £>7ispxi9spsv).
19 V. 31 (an Chiron:) '9upöv yuvcuKÖi; Kai psyaXav Süvacnv Oaüpaaov' (Die
Aufforderung spiegelt Apolls eigene Bewunderung).



NEUNTE PYTHISCHE ODE PINDARS 77

sie legen und sie zu seiner Frau machen dürfe. Chirons
Antwort beginnt mit dem änigmatischen Satz: «verborgen
sind die der klugen Peitho gehörenden Schlüssel zu den

Mysterien der Liebe» (Y. 39). Die Frage nach der Herkunft
lässt er mit einer nachdrücklichen Prädikation von Apolls
Allwissenheit unbeantwortet und schliesst dann (nach dem
erneuten Hinweis, Apoll wisse das eigentlich ebensogut
selber) mit einer prophetischen Vorwegnahme des weiteren
Verlaufs von Apolls Liebe zu Kyrene: Er werde sie über
das Meer nach Libyen bringen; sie werde einen Anteil
Libyens als Wohnsitz erhalten und dort einen unsterblichen
Sohn namens Aristaios gebären. Diese Prophezeiung setzt
Apoll daraufhin mit göttlicher Geschwindigkeit in die Tat
um (V. 66 ff.): er vollzieht in Libyen die Vermählung mit
Kyrene.'

Sieht man sich zunächst die Elemente und das Ergebnis
dieser chronologischen Zusammenfassung an, so fallen
einige Ähnlichkeiten mit dem Koronis-Mythos in P. III
auf20. In beiden Fällen handelt es sich um Liebesbeziehungen

Apolls (Apoll-Koronis bzw. Apoll-Kyrene), in beiden
Erzählungen spielt der Kentaur Chiron eine prominente
Rolle, gemeinsam ist ihnen auch der bedeutende Sohn,
der jeweils aus der Liebesverbindung hervorgeht (Asklep
bzw. Aristaios). Beide Mythen gehen auf die hesiodeischen
Frauenkataloge zurück (Koronis-üTwtf bzw. Kyrene-Ehoie)
und stehen sich auch zeitlich nahe {P. III: 476 v. Chr.;
P. IX: 474 v. Chr.). Sie unterscheiden sich vor allem darin,
dass in P. III die Geliebte Apolls wegen ihrer Untreue
bestraft, in P. IX aber für ihre Liebe belohnt wird, und
dass in P. III der Sohn (Asklep) wegen eines Frevels
umkommt, in P. IX aber der Sohn (Aristaios) unsterblich
gemacht wird (V. 59-65).

20 Vgl. die Kommentare, bes. B. L. Gildersleeve (ed.), The Olympian and Pythian
Odes (London 1890), 338.



7« ADOLF KÖHNKEN

In beiden Oden aber kommt es Pindar anscheinend vor
allem auf das Ergebnis an: P. III läuft darauf hinaus, dass

das Streben nach Unerreichbarem und nach Unsterblichkeit
vermessen ist (wie das Ende von Koronis und Asklep
zeigt) 21, P. IX aber scheint gerade umgekehrt zu besagen,
dass die ungewöhnliche Leistungskraft der Kyrene in ihrem
unsterblichen Sohn Aristaios sich weitervererbt. Hat dieses

Resultat der Liebe Apolls zu Kyrene über den Mythos
hinaus Bedeutung für das Verständnis des Liedes, oder ist
die Hervorhebung des Aristaios nicht mehr als ein Relikt
aus der YLyt&ne-Ehoie 22

Vergleicht man zunächst den eben gegebenen
chronologischen Überblick mit der nicht-chronologischen Darstellung,

wie sie in P. IX tatsächlich vorliegt, so werden die

von Pindar gesetzten Akzente noch deutlicher. Am Anfang
steht eine lange kephalaionartige Vorwegnahme des Ergebnisses

(V. 5-13: Entführung der Jungfrau Kyrene vom
Pelion nach Libyen, wo sie Landesherrin werden soll; ihre
Hochzeit mit Apoll), daran schliesst sich eine ebenso
ausführliche Vorstellung der Kyrene an (V. 14-25 : ihre
Herkunft und Lebensweise als Jägerin und Schützerin der
Herden), dann erst folgt im Zentrum die Begegnung
Apolls mit Kyrene und der Dialog zwischen Apoll und
Chiron (V. 26-66 Str. B'-Antistr. U: am Ende steht die
Weissagung der Geburt des Aristaios, der eine Schutzgottheit

der Jäger und Hirten sein werde, V. 64 f., sichtlich ein

Rückgriff auf die Qualitäten, die an seiner Mutter Kyrene
hervorgehoben worden waren und zugleich wieder eine

21 Zu P. III s. David C. Young, Three Odes of Ptndar, Mnemosyne, Suppl. 9

(Leiden 1968), 27 ff., bes. 43 und 45; vgl. M. Lefkowitz, The Victory Ode (Park
Ridge, N.J. 1976), 142 ff.
22 So z.B. U. v. Wilamowitz, Pmdaros (Berlin 1922), 267; L. R Farnell, Critical
Commentary to the Works of Ptndar (London 1932), 204 zu V. 59-65; vgl. L. Malten,

Kyrene (Berlin 1911), 9 ff.; L. Illig, Form der Erzählung, 45 Änm. 3,
R. W. B. Burton, Pythian Odes, 38 f.



NEUNTE PYTHISCHE ODE PINDARS 79

Vorwegnähme, diesmal des weiterwirkenden Ergebnisses
der Verbindung Apolls mit Kyrene) 23. Im Anschluss daran
kehrt Pindar wieder zum Ausgangspunkt seiner Darstellung

zurück (V. 67-70: Entführung und Hochzeit Apolls
und Kyrenes in Libyen; Kyrene als Stadtherrin). Strukturprinzip

ist also, wie so oft bei Pindar, der mehrfache Ring
{a Apoll und Kyrene in Libyen — b Kyrene als Schützerin
der Herden — c Dialog Apolls mit Chiron — b Aristaios
als Schützer der Herden — a Apoll und Kyrene in Libyen).
Als nicht-mythischer Aussenring kommt schliesslich noch
die doppelte Proklamation des Siegers Telesikrates hinzu
(V. 1-4 und 71-75).

Diese Kompositionsform lässt viel klarer als eine
chronologische Darstellung das Gewicht der einzelnen
Handlungsteile erkennen. Zwei Elemente nämlich werden in
Pindars ringförmiger Erzählung gleich dreimal wiederholt,
zu Beginn, in der Mitte und am Ende, und so in ihrer
Bedeutung besonders hervorgehoben: zum einen Entführung

aus Thessalien und Hochzeit in Libyen (V. 5-13;
51-56 und 66-69) 24 und zum anderen Kyrenes Einsetzung
als Stadtherrin in Libyen (V. 6-7 viv Sfjics Sequoivciv

X&ov6<;; V. 54 ev&ct viv ctpxs7ioA.iv 9f|crsi<;; V. 69-70 iva KaALio-

xav 7t6A.1v apcpsTtsi) 25. Durch diese eindringlichen Wiederholungen

betont Pindar nicht nur die enge Beziehung
zwischen dem Gott von Pytho und der libyschen Stadtheroine,
sondern er rückt zugleich auch Libyen als Schauplatz und
das vorherbestimmte Ziel der Hochzeit, die Begründung

23 Vgl. E. Robbins, in Phoenix 32 (1978), 100 zur Parallelität von Mutter und
Sohn (aus dem Text geht |edoch nicht hervor, dass «the wild and the civilized
meet in the child»). Mit der Weissagung Chirons funktional vergleichbar ist
Medeas Prophezeiung in P. IV 13-58 (vgl. auch pfjxi<; ibid., ;8 und P. IX 38).
24 Vgl. einerseits V. 6 äpnao' gvsiKE T6; 52-53 peAAsk; SveTkcu und 67-68

(BKEia npät;iq öSoi te ßpaxsTai; andererseits V. 13 yctpov, 51 und 56 nootc;
und vuptpav und 68-69 9aA.äpcp 86 piysv 6v noXv%pv<j(p Aißüai; (vgl. 66 yctpou

TSA.SI)T<xv).

25 Vgl. unten Anm. 64.



8o ADOLF KÖHNKEN

der Stadt Kyrene, in den Blickpunkt des Interesses 2Ö. Wie
verhalten sich die drei Erwähnungen dieser zukunftsträchtigen

Vermählung in Libyen zu Apolls erotischer Frage
(V. 36-37) und Chirons Antwort (V. 39 ff.), in denen es ja
ebenfalls, zum vierten Mal innerhalb des Mythos, um das

«süsse Beilager» des Gottes mit Kyrene geht (V. 37 und
41)? 27

Der Kyrenemythos in P. IX hat mit der Koroniserzäh-
lung in P. III ausser den schon genannten Berührungspunkten

eine auffallende, in P. IX fast hymnisch gestaltete,
Huldigung an Apoll gemeinsam (der 'das vorherbestimmte
Ziel aller Dinge und alle Wege' kenne, V. 44 ff. in der Rede

Chirons)28, die in einem pythischen Siegeslied an sich
durchaus ihren Platz hat, hier jedoch in einem seltsamen
Kontrast zum Verhalten des Gottes in der Erzählung zu
stehen scheint. Wie kommt der allwissende Apoll dazu,
dem Kentauren Fragen zu stellen (wer unter den Menschen
sind die Eltern dieses unerhört mutigen und kampfstarken
Mädchens? Darf ich sie zu meiner Frau machen?), deren
Antwort er auf Grund seiner Allwissenheit doch eigentlich
kennen müsste?

Diese merkwürdige Diskrepanz hat die Interpreten
immer wieder beschäftigt. So war z.B. F. G. Welcker
{Kl. Sehr. II [1845], 200) der Ansicht, Apoll habe Chiron
nur auf die Probe stellen wollen. O. Schroeder {Pindars
Pjthien [Leipzig 1922], 80) dagegen meinte, Pindar sei auf

26 Dieser Sachverhalt wird gelegentlich verkannt, z.B. von F. Chamoux, Cyrene
sous la monarchte des BatUades (Paris 1953), 172: «la IXe Pythique n'a pas un
caractere aussi specifiquement cyreneen qu'on pourrait croire... Les amours du
dieu et de la nymphe, en terre d'Afrique, sont mentionnees au moyen d'allusions
rapides, comme par pretention, sans aueun souci d'une evocation precise».
27 Vgl. V. 37 £k A,execov und 41 aÖeiac; euvai; mit 12 tni yXuKepaTc;
eövaii;.
28 Vgl. P. III 27-30 (Unmöglichkeit Apoll zu tauschen).



NEUNTE PYTHISCHE ODE PINDARS 8l

«eine tiefere psychologische Motivierung» ausgewesen:
«Im Grunde» sei «ihm Apollon völlig mit sich beschäftigt;
als ein wirklich Liebender» frage er, «nur um aus dem
Munde eines anderen zu vernehmen, was er schon» wisse:
«'Rate mir gut, doch rat mir nicht ab' (P. Heyse)». H.
Fränkel (dem sich in jüngster Zeit L. Woodbury
angeschlossen hat) 29 schreibt (Dichtung und Philosophie des frühen
Griechentums [München 1962], 508), der «jugendliche
Apoll» zweifle noch, ob er es sei, der Kyrenes Liebe
geniessen dürfe, und befrage deshalb den weisen Chiron; in
dessen Antwort werde «der Widerstreit zwischen der
menschlichen und göttlichen Natur in Apollon... zugleich
blossgelegt und aufgeklärt». Nach R. W. B. Burton {Pindar's

Pythian Odes [Oxford 1962], 41) sollten wir uns damit
zufrieden geben, Pindar hier «in a Homeric mood» zu
sehen, «pleased to display the deity of the Delphic oracle as

a young man in love at first sight who turns for advice to
the master of savoir-faire...y>. Ist aber der Schluss auf die

'jugendliche Unerfahrenheit' des Gottes, von der im Text
nie expressis verbis die Rede ist, mit seiner nachdrücklichen
Apostrophterung als 00969 (V. 50) vereinbar?30

Apolls Appell an Chiron und seine Fragen werden
ausgelöst durch sein bewunderndes Staunen über Kyrenes
Mut und Kraft (exemplarisch veranschaulicht durch ihren
Kampf mit dem Löwen, V. 26 ff., dessen Zeuge Apoll wird
und zu dessen Zeugen er Chiron macht) 31. In Chirons
dreiteiliger Antwortrede nimmt nur der mittlere, die
hymnische Prädikation der Allwissenheit Apolls, auf dessen

Frage nach der Herkunft des Mädchens Bezug (V. 43-49),

29 L. Woodbury, «Apollo's First Love», in TAPA 103 (1972), 563 ff. (vgl. dens.,

m TAPA H2 [1982], 246).

30 Chiron entschuldigt sich bei Apoll: si 8e XPT) xai näp aoipöv &V"Ul9epi!;ctl,
fipeco (vgl. die vorhergehende hymnische Pradikation, V. 44 ff.).

31 Vgl. oben Anm. 19.



82 ADOLF KÖHNKEN

während die längeren Anfangs- und Schlusspartien (V. 39-
43 und 50-65) der von Apoll zuletzt geäusserten erotischen
Frage gelten. Die Aufmerksamkeit der Interpreten konzentriert

sich auf diese Frage und den Anfangsteil der Chiron-
rede:

Apoll, V. 36h: 'öcna K/Unav %epa ol ixpoaEvsyKsiv
fjpa Kai £k A,execov Keipai psAaaöea itoiav;'

Chiron, V. 39-43: 'Kpuirxai K^atSsq svxi aocpäi;

Ilsiöoßi; IspSv <ptÄ,OTÜxcov,

<J>oißs, Kai ev xs ösok; toüto K&vSpräTtoa;
[64009

aiSeovx', üpcpavSöv &8elac; xuxeiv xö rcpaiTov
[eöva<;.

Kai yäp as, xöv od öspixöv \)/sü8£i Siystv,
sxpaits ps(Ä,ixoq öpyä 7tap(päpsv xoßxov

[Ä,6yov...'

Liegt in der Formulierung x£pa °t rcpoasvsyKsTv (V. 36) die

Anwendung von Gewalt und in der Antwort des Kentauren

(V. 39) die Empfehlung gewaltloser Überredung? So
die meisten Erklärer, z.B. L. Iiiig {Zur Form der pindarischen
Erzählung [Berlin 1932], 36 f.): In der Wendung %spa °I
TtpoasvsyKsiv komme «die Gewaltsamkeit einer solchen
Vereinigung... zum Ausdruck» und der Kentaur antworte,
«dass 'zu heiliger Liebe' nur die Schlüssel führen, die die
weise Peitho hält — also nicht Gewalt»; ähnlich noch R. P.

Winnington-Ingram (in BICS 16 [1969], 10 f.): «... peitho
implies its opposite, which is bia (or ananke); and violence
has already been suggested, first by apnau' (6) and now by
the xepa apoasvsyKsTv of the god's question (36). Apoll must
woo Cyrene, not rape her».

Vers 6 äpnaas (Entführung der Kyrene) darf jedoch aus
zwei Gründen nicht als Argument für Gewaltsamkeit angeführt

werden: einmal, weil es sich auf das Vorgehen
bezieht, zu dem Apoll sich erst auf den Rat Chirons hin
bekehrt, nicht aber auf den ursprünglichen Wunsch des



NEUNTE PYTHISCHE ODE PINDARS 83

Gottes; zum anderen, weil ap7id^eiv bei Pindar ebenso wie
bei Homer nicht so sehr die Gewaltsamkeit wie die

Geschwindigkeit des Handelns bezeichnet (s. den Rückgriff
auf den Anfang am Ende des Mythos, V. 67-68, wo coKEia

7tpä^R; an die Stelle von ap7taae tritt) 32. Das Beispiel
zeigt, wie wichtig es ist, die Chronologie der Ereignisse
und Pindars nicht-chronologische Erzähltechnik zu beachten.

Andererseits braucht im Ausdruck xepa 017tpoasvsyKsTv
nicht mehr als ein unmittelbares 'Zugreifen' oder 'Festhalten'

zu liegen, ohne dass dabei Gewaltsamkeit vorausgesetzt

wäre 33.

Hat Pindar also vielleicht überhaupt keinen Gegensatz

zu Peitho (V. 39) intendiert? So L. Woodbury {TAPA 103

[1972], 563 ff. und 112 [1982], 246 ff.), der betont, wie
seltsam es wäre, wenn «der Gott Chirons Zustimmung zur
Vergewaltigung des Mädchens» eingeholt hätte. Nach
Woodbury fragt Apoll nur «whether it is in accord with
divine right (data) that he take the girl as his lover»34;
Chiron in seiner Antwort sei «concerned with the beginnings

of love, and for that reason speaks of the keys by
which the shrine of love is unlocked». Woodbury seinerseits

vermutet mit Bezug auf V. 41 aiSeovrcu, die Scheu der
ersten Liebe habe Pindars Apoll zu seiner der göttlichen
Allwissenheit widersprechenden Frage veranlasst (ähnlich
schon H. Fränkel, der die Frage Apolls «zaghaft»
nennt 35).

32 Vgl. P. III 43-44 (7taT8' 4k veKpoO äpitaae, sc. Apoll); P. IV 34-35 (Eury-
pylos und die Argonauten: yivcoCTKE 5' ÄTtEiyopsvoix;' äv 5' EÖStx; ap7täi;ai<;
dpoupai; i;sviov päaxEucrs 8o0vca); vgl. z.B. IL XII 44; ("Ekxcop 8' apna-
tfjsc, X&av (pspsv).
33 Vgl. Eur. Hipp. 606 (Hippolytos zur Amme) oi> pf] rcpocroicrsic; xsipa und
die Diskussion über das 'Festhalten' des Geliebten Xen Mem. II 6, 31 ff
34 L. Woodbury, in TAPA 103 (1972), 567 f.

35 Dichtung und Philosophie, 508 (Paraphrase von Chirons Auskunft)' «deine
zaghafte Frage ist nur ein Beweis fur die Heimlichkeit und Scheu, in die sich erstes

Liebesverlangen zu hüllen pflegt».



84 ADOLF KOHNKEN

Kann man aber wirklich sagen, dass m der Frage V. 36-

37 «the sexual shyness of Apollo» (Woodbury)36 zum
Ausdruck komme? Lasst der Satz nicht eher Apolls
sexuelles Verlangen erkennen? Der Gott fragt ja nicht nur
«darf ich sie zu meiner Geliebten machen?» (wie Woodbury

paraphrasiert), sondern «darf ich zugreifen und sie zu
meiner Geliebten machen» (U. v. Wilamowitz37 sprach
deshalb nicht zu Unrecht von «aufwallender Begierde»;
Woodburys Paraphrase berücksichtigt nur den zweiten Teil
der Doppelfrage). Der Gesichtspunkt der at8cb<; aber ist Teil
der Replik Chirons auf Apolls Frage (V. 41 «unter
Menschen und Gottern schämt man sich, apcpavSov aösiac; xuxeK tö
TTpc&Tov eüvac;»): aiSdx; scheint also genau das zu sein, was
Chiron an der Frage Apolls vermisst.

In diesem Punkt ist Burtons Paraphrase («Chiron,
thinking that the god intends to ravish her on the spot,
reminds him of the need of persuasion and the custom of
privacy»)38 dem Text eher angemessen. Gegen Burtons
Auffassung jedoch, nach der Chiron Apolls Intention «to
lie with Cyrene» als Absicht «to ravish her» missverstanden

haben soll, ist einzuwenden, dass wir Chirons Antwort
nur dann als nicht korrekt ansehen dürfen, wenn der Dichter

sie durch den Kontext desavouiert. Das Gegenteil ist
jedoch der Fall, denn Pmdar hat dem Kentauren m seiner
Darstellung die Rolle des wissenden Sehers zugewiesen.
Methodisch müssen wir deshalb davon ausgehen, dass die
Antwort von Pindars Chiron die Intention von Pmdars

Apoll zutreffend wiedergibt und demnach aus der Antwort
Rückschlüsse auf die Frage möglich sind.

36 L Woodbury, in TAPA 112 [1982], 248, vgl Chr Carey, A Commentary on

Five Odes, 74 zu V 31 67, und G Kirkwood (Selections from Pindar), 226 zu
V 43 (vgl 22; zu V 37)
37 Pmdaros, 268

38 R W B Burton, Pythian Odes, 40



NEUNTE PYTHISCHE ODE PINDARS 85

In Chirons Antwort aber liegt der Ton nicht auf
'Peitho' und auch nicht auf 'Aidos', sondern auf dem

Anfangswort Kpimxal (V. 39 « Verborgen sind die Schlüssel

zur Liebe...»), das in V. 41 durch apcpavööv antithetisch
wiederaufgenommen wird 39. Müssen wir nicht den Schlüssel

zum Verständnis primär in dieser Antithese suchen?
Ein weiteres Problem kommt jedoch hinzu. Nicht nur

der erste Satz in der Antwortrede Chirons (V. 39-41),
sondern auch der ihn begründende zweite (V. 42-43 Kai yäp
cts...), ist in seiner Bedeutung umstritten. Apolls Rede sei

irrig gewesen, sagt Chiron hier; er habe sich durch psili/oq
öpya dazu verleiten lassen rcapcpcipev roßrov Abyov. Was heisst
das genau? Die verschiedensten Erklärungen sind für den

Kernbegriff psilixoc; öpya vorgeschlagen worden (z.B. «heitere

Laune», Mezger; «bland humor», «pleasant mood»,
Gildersleeve; «un aimable caprice», Puech; «freundliche
Stimmung», Iiiig; «freundliche Wallung», H. Fränkel;
«erotic impulse», Burton; «pleasant humour», Winning-
ton-Ingram; «sexual shyness» aiöcbg, Woodbury) 40. Welche

Kriterien haben wir zur Überprüfung der teilweise
stark voneinander abweichenden Interpretationen? Wie
können wir dem Sinn des Textes näherkommen?

Von den drei möglichen Wegen zur Gewinnung von
Anhaltspunkten, (1) der Auswertung der Parallelen für die
umstrittenen Begriffe bei Pindar und anderswo; (2) dem

Vergleich mit verwandten Situationen in anderen Texten

39 Die Komm, übergehen die Antithese (z.B. B. L. Gildersleeve, z. St.) oder
verzeichnen sie, ohne sie auszuwerten (G. Kirkwood, 225 zu V. 39-393). Der
Gegensatz von &p(pav5öv und Kpu7txai schliesst die Losung der Scholien, 68 c

(vgl. a und b, 73 b), II S. 227 Drachmann (£k xoö (pavepoß Ttspi atppoöiaicov
5iaXeyea$at, akzeptiert von O. Schroeder, Ptndars Pythten, 82 zu V. 39 und
Chr. Carey, A. Commentary, 78 zu V. 42) aus (s. L. Illig, Form der Erzählung, 37

Anm. 5).

40 Woodburys Auffassung geht auf die Scholienerklarung 68 b, II S. 227 Dr.
zurück (ai> alöoüpsvöt; pe £porc§<;).



86 ADOLF KÖHNKEN

und (3) der Analyse des weiteren Kontextes in P. IX selbst,
hat man den ersten immer wieder versucht (die Ergebnisse
sind jedoch unbefriedigend, vor allem deshalb, weil Wörter
wie llei9cb, aiöcbq, öpyä oder auch |isiÄ,ixo<; verschiedene
Bedeutungsnuancen haben). Die beiden letzteren methodischen

Ansätze aber sind wohl noch nicht völlig
ausgeschöpft.

L. Iiiig hat beobachtet 41, dass die in P. IX, vorliegende
Erzählsituation einige auffällige sprachliche und sachliche
Übereinstimmungen mit der Begegnung zwischen Hera
und Zeus auf der Ida in llias XIV aufweist, doch weder er
noch spätere Interpreten haben die //i^rparallele systematisch

zur Erklärung von Pindars Darstellung herangezogen.
Ähnliches gilt für die Anhaltspunkte im Kontext von
P. IX. Die Interpretationsschwierigkeiten liegen vor allem
im ersten Teil der Chironrede, in dem Chiron auf Apolls
sexuelle Frage reagiert. Im dritten Teil seiner Rede aber

(V. 50 ff., nach der Prädikation von Apolls Allwissenheit)
weissagt er, was sich mit Apoll und Kyrene ereignen wird,
und daraufhin erst handelt Apoll (V. 66 ff.). Sollten wir
nicht aus dem, was Chiron sagt und Apoll tut, Schlüsse auf
das ziehen können, was Apoll ursprünglich beabsichtigte
und Chiron als Verirrung bezeichnet?

Zunächst zur ///Arparallele: Hera erscheint IL XIV
292 ff., gerüstet mit dem Liebesgürtel der Aphrodite, vor
Zeus auf der Ida. Ihre Erscheinung weckt in ihm ein
Begehren so stark wie ganz am Anfang ihrer Liebe, als sie

verborgen vor ihren Eltern miteinander zu schlafen pfleg-

41 Form der Erzählung, 37. Iiiig verfolgt die Beziehungen zur Iltas offenbar
deshalb nicht weiter, weil sie seiner Auffassung von peiÄ,ixo<; öpyd und Apolls
Göttlichkeit widersprechen (vgl. 37 «der Gott, an den Pindar glaubt, ist rein und
allwissend»; 38 «Pindar rettet die Reinheit und Allwissenheit des Gottes ...»).
Seine mit dieser Auffassung zusammenhangende Vermutung einer Polemik
Pindars gegen die Ehoie verfuhrt ihn zu einer Vergewaltigung des Textes (41

«'Apollon hat begehrt, aber es ist nicht wahr, dass er begehrte, was OV% ÖGIOV

ist...'»), die mit Recht wenig Beifall gefunden hat.



NEUNTE PYTHISCHE ODE PINDARS 87

ten42. Doch anders als damals möchte Zeus jetzt sein

Verlangen an Ort und Stelle stillen (V. 315 v<M 5' ay' sv
(pi^ÖTT|xi xparcslopsv suvt|9svte, d.h. auf dem Idagipfel): Nie
zuvor habe ihn ein solches Begehren gepackt wie jetzt nach
ihr (V. 328 <b<; aeo vßv epapai Kai ps yAaikix; i'pepcx; aipsi). Hera
aber verweist auf die durch den Anstand gebotene
Heimlichkeit, und ihre Worte (V. 330-340) sind im Vergleich mit
P. IX aufschlussreich 43. Gegenüber dem allzu dringenden
Wunsch des Zeus vertritt Hera, genau wie Chiron gegenüber

Apoll, das Gebot der Aidos: Nicht hier vor aller
Augen, sagt sie; wir wollen uns lieber, wie es das Schamgefühl

verlangt, in unseren 9aA,apoi; (V. 338) zurückziehen
und dort miteinander schlafen. Von Heras 9aÄ,apo<; aber
hiess es V. 166 ff. (als sie sich dort hinbegeben hatte, um
sich für die Verführung des Zeus zu schmücken), Hephaist
habe ihn mit einem «verborgenen Riegel» (Kptmxrj lcXrji5r)

gesichert 44. Hierdurch hat Pindar sich zu seinen Kpurcxai

KX,aiöeg (P. IX 39) anregen lassen 45 (die also vor dem
Hintergrund der //zVrparallele die Abgeschlossenheit eines

9üA,apo<; suggerieren) 46. Zeus umgeht Heras Forderung mit
einer undurchdringlichen Wolke. Für das Verständnis von
P. IX aber ist wichtig, dass Heras Einwand sachlich und
z.T. wörtlich dem ersten Satz der Chironrede entspricht,
wobei im besonderen die Formulierung P. IX 41 aptpavööv

äSelaq xuxsTv xö Txpraxov eöväq eine kaum verhüllte Umsetzung

42 II. XIV 295-296 8xe rtpcöxöv Ttsp äfiicryea9T)v cpoixcövxe A.r|96vxe

(Ipf. der wiederholten Handlung)- vgl. dagegen Od. VIII 268-269 (Ares/Aphrodite)

rix; xa jipc&x' ißiyqcrav X,d9pri.
43 Vgl. L. Illig, ibid.

44 'Heras Thalamos' (V. 166-167) und 'Zeus' Thalamos' (V. 338-339) sind offenbar

identisch.
45 Die Wortverbindung Kpi)7ixfi KATj tSl ist bei Homer ebenso singular wie
Kpujtxai KX-a'lSsi; bei Pindar.
46 Vgl. L. Illig, ibid. (der jedoch IL XIV 166 Kpunxfj kXtjt5l nicht erwähnt):
«Positiv ausgedruckt, ist der Sinn der Worte Chirons: Apollon kann sich der

Kyrene nur £v 9a^.dpcp vereinen», s. unten Anm. ;6.



88 ADOLF KÖHNKEN

der Feststellung Heras //.XIV 331-332 sind (ei vCv ev

(piA,oxr|xi HLatecu sövr|9fjvai xä Se 7tpcme<pavxai cmavxa:

Anstössig ist beide Male der Beischlaf «in aller Offenheit»,
7tpo7ie(pavxcu - cc|x(pav86v). «Ich müsste mich schämen», sagt
Hera weiter (V. 333 ff.), «wenn einer der Götter uns sähe

und es dann den anderen sagte», und mutatis mutandis heisst
es in Chirons Rede: «Menschen und Götter schämen sich
in gleicher Weise...»47.

Pindar hat die spezielle Feststellung der Hera in eine

generelle Aussage umgesetzt und den Gegensatz
'Offenheit'-'Verborgenheit' zu einer pointierten Antithese
verschärft. Die Begriffe Kpwixcd und apcpavSöv, P. IX 39 und 41,
sind durch ihre Anfangsstellung hervorgehoben, und die
durch sie eingeleiteten Kola beschreiben zweimal den
gleichen Sachverhalt («die Heimlichkeit der Liebe»), einmal
positiv (V. 39 «Verborgen sind die Schlüssel der klugen
Verführung zu den Mysterien der Liebe») und einmal
negativ (V. 40-41 «unter Göttern und Menschen schämt man
sich in gleicher Weise davor, in aller Offenheit zuerst das

Vergnügen des Beilagers zu erfahren», d.h. angewandt auf
die vorliegende besondere Situation: «Kyrene würde sich
schämen, wenn sie hier in aller Offenheit deine Geliebte
werden sollte») 48. Diskretion, die Zeus, ebenso wie Apoll,

47 V. 40-41 heisst wörtlich «unter Gottern und Menschen schämen sie sich...»:
das Sub|ekt zu aiSeovxat ist formal unbestimmt, doch der Infinitivsatz V. 41-42
(s. unten Anm. 48) und der Kontext zeigen, dass «Frauen» gemeint sind (also
«Göttinnen und menschliche Frauen schämen sich in gleicher Weise...», vgl. Hera
zu Zeus, II. XIV 335-336 und Od. VIII 324: nur die männlichen Gotter nehmen
an der «Veröffentlichung» des Beilagers von Ares und Aphrodite teil, 9r|X.uxspai
56 9eai pevov ai5öi o'i'koi ^KacTTT]); «unter Gottern und Menschen», weil Kyrene
m den menschlichen Bereich gehört, s. V. 33 (Apoll:) Tic; VIV ävSpmncov TEKEV;
{sc. Kupctvav).
48 Vgl. B. L Gildersleeve, Komm. 342 zu V. 4; «xuxsTv xö ttpcoxov eövct;:
'To enter the bridal bed'...»; vgl. I. VIII 36 (s. weiter unten) und O. VI 35

(Euadne) y^UKsia; Jtpwxov syaoct' 'AcppoSIxa;); unrichtig z.B. Chr. Carey, A
Commentary, 78 f. zu V. 42.



NEUNTE PYTHISCHE ODE PINDARS 89

vernachlässigen will, um sofort an das Ziel seiner Wünsche
zu gelangen, ist die notwendige Vorbedingung der
Liebesvereinigung.

Weder bei Homer noch bei Pindar geht es um den

Gegensatz zwischen gewaltsamer und friedlicher
Liebesbeziehung. Vielmehr liegt das Gewicht bei Pindars Apoll
ebenso wie bei Homers Zeus auf der Inkonventionalität der
erotischen Absicht, der durch das übergrosse Verlangen
des Gottes verursachten Nichtbeachtung allgemein gültiger
Normen. Andererseits ist Apoll ebensowenig wie Zeus
durch sexuelle Scheu charakterisiert oder wie ein unerfahrener

junger Mann dargestellt. Wir haben keinen Anhaltspunkt

für die Annahme, es habe sich um «Apolls erste
Liebe» gehandelt (wie der Titel von Woodburys Aufsatz
von 1972 lautet). Pindars Chiron spricht nur von der
Kyrene bevorstehenden ersten Liebeserfahrung (ctösiaq

xuxHv xö 7rpa>TOV sövä^ ist aus der Perspektive des Mädchens

gesagt, vgl. I. VIII 36 ßpoxscov 5s Xe%s<ov xuxoicra, von Thetis).

Seine Antwort aber setzt voraus, dass Apoll, getrieben
vom gleichen Wunsch wie Zeus in der Ilias, V. 36-37

gefragt hatte: « Soll ich sofort zugreifen und Kyrene an Ort
und Stelle zu meiner Frau machen?»49 Apoll ist von
Kyrene genauso hingerissen wie Zeus von Hera, und wie
Zeus von Hera, so muss auch Apoll von Chiron an das zu
respektierende Schamgefühl erinnert werden.

Vor diesem Hintergrund aber liegt auch für die psAixcx;
öpyä, mit der Chiron Apolls Verhalten erklärt, eine Anregung

durch die //zVrszene nahe. Wenn das Verlangen
Apolls nach Kyrene auf das Verlangen des Zeus nach Hera
anspielt, dann hat die pstX.ixo<; öpyä Apolls ihr Vorbild im
YÄ.ukü<; ipspoq des Zeus (//. XIV 328; für öpyä «Verlangen»

49 Zum Aorist itpooeveyKSlV vgl. L. Illig, Form der Erzählung, 36 mit Anm. 2,

und II. XIV 314 (Zeus zu Hera:) äy(s) xpaTtsiopev EÜVT|9eVTS («|etzt sofort»
im Gegensatz zu V. 313 ÖCTTepOV).



9° ADOLF KÖHNKEN

vgl. N. V 3 2 50, für pslkixoi; in erotischem Kontext Mimn.
fr. 1,3 West). Als Motiv Apolls diagnostiziert also Pindars
Chiron ein «süsses Liebesverlangen». Also bedeutet der
V. 39-41 begründende Satz V. 42-43 im Zusammenhang:
«denn auch dich, der Falsches nicht berühren darf, hat

(nur) süsses Liebesverlangen zu deiner verkehrten Frage
verleitet» 51. Was Homer über den von Hera für die
Verführung des Zeus eingesetzten Liebesgürtel der Aphrodite
gesagt hatte (//. XIV 216 ff.: « er enthält Liebe, Verlangen
und die Täuschung verliebter Rede, öapiaxix; 7räpcpamc;, die
auch den Verstand der Klugen betört»)52, das überträgt
Pindars Chiron in P. IX auf die verwirrende Wirkung, die
der Anblick der hinreissenden Kämpferin Kyrene auf Apoll
hat (Effekt auf den Zuhörer: Was muss das für ein Mädchen

sein, bei dessen Betrachtung der Gott von Pytho sich
selbst vergisst?). Bewunderung gepaart mit Liebesverlan-

gen täuscht seinen unfehlbaren Sinn und veranlasst ihn zu
seiner falschen Rede (V. 43 Ttaptpctpsv, in Anlehnung an
Homers rcdpcpacn^; 7rctpcpaCTi<; kommt bei Homer nur hier in
dieser Form und Bedeutung und in erotischem Zusammenhang

vor; bei Pindar gibt es für Nomen und Verbum
insgesamt noch drei weitere Belege, die alle die Vorstellung
des 'Falschen' oder 'Irrigen' enthalten; am nächsten ver-

50 Effekt der Worte Hippolytas auf Peleus: xoto 8' öpyav Kvt^ov aüteivoi
A.6yoi, d.h. «ihre kühnen Worte reizten sein Verlangen», wie die Begründung fur
seine Ablehnung ihrer Avancen, V. 33-34 (Ü;eiv(ou 7taxpö<; xdta>v Ssicrai«;),

zeigt.
51 Vgl. R W. B. Burton, Pythian Odes, 41 («the impulse under which Apollo has

spoken... is his passion for Cyrene»), der jedoch die Iltasszene nicht berücksichtigt
(er verweist nur, a.O., Anm. 3, auf Iiiig, der «for the tone of the whole passage»
die Atöi; &7iaxf| verglichen habe).
52 Mit den Qualitäten des Liebesgurteis vgl. IL XIV 160 Heras Absicht (ÖTtox;

4^0710901x0 A1Ö5 voov) und 360 Heras Erfolg (7tapf|7ta9ev euvr|3fivai). Das

Liebesverlangen hat bei Zeus wie bei Apoll zur Folge, dass sie nicht mehr
bedenken, was sie sagen und, im Falle des Zeus, tun (zur Bedeutung von IL XIV
217 V00<; vgl. B Snell, Die Entdeckung des Geistes [Hamburg 3195;], 32).



NEUNTE PYTHISCHE ODE PINDARS 91

gleichbar ist N. V 32, wo, ebenfalls im Rahmen einer
Liebesbetörung, das Verbum von den moralisch falschen
oder unerlaubten ehebrecherischen Anträgen der Hippolyta
an Peleus gebraucht wird) 53.

Der über die seltsamen Fragen Apolls amüsierte Chiron
(V. 38 ysA,daaai<;) bezeichnet also in seiner Antwort den
Gott in deutlicher Anspielung auf das Zeus-Hera-Inter-
mezzo in der llias als ein Opfer seiner Liebe. Wie Zeus das

Verlangen nach Hera, so verführt Apoll das Verlangen
nach Kyrene zu Äusserungen, die mit seiner göttlichen
Kompetenz unvereinbar sind 54. Die zunächst unverständlichen

Fragen des allwissenden Gottes finden so ihre Erklärung.

Welche Funktion aber hat in Pindars Darstellung dieses

ganze Manöver einer Liebesverirrung und ihrer
Richtigstellung? Ich komme hier zurück auf die bemerkenswerte
Prominenz der libyschen Hochzeit im Aufbauplan der
Erzählung.

Von den drei Erwähnungen dieser Hochzeit verhalten
sich zwei, die eine in Chirons Weissagung, die andere in
Apolls Reaktion, wie Ankündigung und Ausführung
zueinander. Chiron prophezeit im langen Schlussteil seiner
Rede (V. 51 ff.), Apoll sei als der für Kyrene bestimmte
Gatte in die Schluchten des Pelion gekommen (xaÜTQt Ttöaiq

ikeo). Er werde sie über das Meer nach Libyen bringen.
Dorthin werde er ihr später Kolonisten (aus Thera)
schicken (eine Anspielung auf die in P. IV und V erzählte

53 Vgl. ausserdem O. VII 65-66 (9ecöv öpKOV psyav |ir) Tcapcpctpev) und
N. VIII 3z (raxpcpacni; cdputaov püSaiv öpocporucx;, wo zur «falschen
Aussage» die bose Absicht hinzukommt). Bei Homer ist nur Od. XVI 287 XIX 6

(TtapcpäcrSai von der 'Tauschung' der Freier) entfernt vergleichbar.
54 G. Kirkwood, Selections from Pindar, 225 zu V. 37 («I take it that Chiron's
answer is that the union is indeed öaia...») verwischt den Unterschied zwischen
der von Apoll intendierten «union» (36 Öcria mit dem Infinitiv %6pa oi 7tpo-
CTSVgyKSlv) und der von Chiron als vorherbestimmt enthüllten Hochzeit in
Libyen. In der von Apoll beabsichtigten Form ist die «union» nicht öcria



92 ADOLF KÖHNKEN

Gründungsgeschichte Kyrenes) 55 und sie zur Stadtherrin
machen. Schon jetzt aber werde die Landeseponyme Libya
sie als seine Braut (56 vüptpav) bereitwillig aufnehmen und
ihr einen Teil des Landes zur Verfügung stellen. — Apoll
verfährt im Schlussteil der Erzählung (V. 66-70) dieser

Ankündigung gemäss: Noch am selben Tag bringt er
Kyrene nach Libyen und vermählt sich mit ihr im 9aA,apo<;

der Libya.
Im Stichwort 9dXapoc; (V. 68) zeigt sich noch einmal der

Einfluss der Ilias. Hera hatte Zeus vorgeschlagen, er solle
sich doch lieber mit ihr in seinen 9dAapo<; zurückziehen
(//. XIV 338 snxiv xoi 9dA.a|K><;..., 340 sv9' i'opsv keIovtsi;), der
9dÄ,apoc; aber, in den Apoll sich mit Kyrene nach dem

Dialog mit Chiron und auf dessen Weissagung hin zurückzieht,

ist Libyen (V. 68-69 5s plysv £v 7toA,uxpüacp

Aißöaq) 56.

Der Kreis schliesst sich, wenn man die dritte Erwähnung

der libyschen Hochzeit in der den Kyrenemythos
einleitenden Vorwegnahme des Ergebnisses hinzufügt
(V. 5-13). Apoll, so heisst es da, habe die noch jungfräuliche

Kyrene (V. 6 7tap9svov) vom Pelion nach Libyen
gebracht, und sie sei dort seine Frau geworden. Aphrodite
habe ihn empfangen und «das Zartgefühl der Liebe» (V. 12

epatdv ai5cb) auf sein Lager mit Kyrene geworfen {ibid.
em yAuKspai^ Sövens). Sie habe damit der mit beiderseitiger
Zustimmung geschlossenen Vermählung die passende
Form gegeben (V. 13 i;uvöv dppötpiaa 9sro xs yapov p.ix9svxa

Koopa 9': die Formulierung ist kein Pleonasmus, sondern
betont, wie harmonisch diese Hochzeit war, vgl. die ähnli-

55 P. IV 4 ff.; 13 ff. (Weissagung Medeas) und 254 ff.; P. V 5; ff. (Battos und die

Gründung von Kyrene), vgl. bes. P IX 54-55 (Apoll) fern. Aaöv dyEipau;
vacncbxav öxSov iq dp(pi7t£8ov mit P. IV 6 ff. (Apoll) xpfjosv Baxxov
vciaov <b<; 484 Lrobv Kxiaaetev söappaxov 716A.1v 6v dpyevvosvxi paaxcp).
56 Vgl. L. Illig, Form der Erzählung, 37, der aber die Beziehung des 9äAapo<; der

Libya zum 9äAapo<; von Hera und Zeus nicht ausdrücklich herstellt.



NEUNTE PYTHISCHE ODE PINDARS 93

che Vereinbarung Jasons mit Medea P. IV 222 Kaxouvr|crdv

•te koivöv ycipov yA-UKÜv ev aAAcAoim peilen) 57.

Vergleicht man diese libysche Hochzeit mit der
ursprünglichen Frage Apolls (V. 36-37) und der zunächst
rätselhaften Antwort Chirons (V. 39-43), dann werden die
Zusammenhänge und der Sinn der umstrittenen Verse noch
klarer als schon durch die //zürparallele. Das sofortige
offene Beilager, das Apoll in seiner anfänglichen
Liebesverirrung beabsichtigt hatte, wird am libyschen Zielort,
gemäss der freundlichen Mahnung Chirons (V. 39 Kpimxai
kAcu8s9 svxl), durch die Vereinigung im 9äA,apo<; der Libya
ersetzt (V. 68-69), die Rücksichtnahme auf das Schamgefühl,

die Chiron an Apolls Frage vermisst hatte (vgl.
V. 41 atSeovxcu) ist dort ausdrücklich gegeben (V. 12 epaxctv

ai8cb), und das harmonische Einverständnis beider Partner,

an das Chiron Apoll mit dem Hinweis auf die crocpä

nsifko (V. 39) erinnert hatte, ist nun erfüllt (V. 13 ^uvöv
appotjoiaa yäpov). Hinzu kommt schliesslich noch eine
weitere Beobachtung: in der gleichen metrischen Position,
an der im dritten Vers der Gegenstrophe B' von Apolls
Wunsch die Rede ist, «die Hand auf Kyrene zu legen»
(V. 36 KÄmav xspa °t npoCTEvsyKstv), steht in der Gegenstrophe

A' «Aphrodites begrüssendes Handauflegen» auf den

Wagen, mit dem Apoll und Kyrene nach Libyen gekommen

sind (V. 11 £(pa7ixopsva xepi KoöcpQt): Aus dem impulsiven

schnellen Griff nach Kyrene, wie ihn Apoll zu Beginn
vorhatte, wird hier die leichte Berührung beider durch die
Liebe vor dem tatsächlichen Vollzug ihrer Hochzeit. Die
Vermählung ist jetzt comme ilfaut5i. Erst im Thalamos der
Libya sind die Voraussetzungen gegeben, die Apoll beim

57 Vgl. B. L. Gildersleeve, Komm. 340 zu V. 13 («The intimate union is

emphasized...»); vgl. L. Illig, 33 (der jedoch zu Unrecht von «gehäuften tauto-
logischen Wendungen» spricht).
58 Vgl. auch V. 122.



94 ADOLF KÖHNKEN

Anblick der Kyrene in den Schluchten des Pelion (ebenso
wie Zeus beim Anblick der Hera auf dem Idagipfel) hatte
ausser acht lassen wollen.

Chirons Vorhersage im Zentrum der Darstellung und
Apolls Handeln in den einander ergänzenden Partien zu
Beginn und am Ende zeigen also, dass die Verbindung
zwischen dem Gott und dem Mädchen an sich
vorherbestimmt ist, dass sie aber nicht gleich bei der ersten
Begegnung auf dem Pelion, sondern erst in Libyen, dem
prädestinierten Thalamos, vollzogen werden darf59.

Funktional gesehen aber dient das Chirongespräch, wie
überhaupt die ganze, Motive aus der ///arszene planvoll
weiterentwickelnde, Kontrastierung von nicht-erlaubter
und erlaubter Vermählung, sichtlich dazu, die Verpflanzung

der thessalischen Heroine Kyrene nach Libyen zu
begründen und zugleich hervorzuheben, dass die
weiterwirkende Vereinigung des Gottes mit ihr ihren vom
Schicksal gewollten Ausgangspunkt in Libyen hat. Apolls
Fragen bereiten kompositorisch Chirons Huldigung an das

die zukünftige Entwicklung vorwegnehmende Wissen des

Gottes ebenso vor wie Chirons eigene Weissagung, die
über die Bestimmung der Kyrene noch hinausreicht.

Von der libyschen Hochzeit nämlich führt nach Pindars

Konzeption ein direkter Weg zum aktuellen Wettkampfsieg
des Telesikrates. Die Hochzeit ist nicht nur der mythische
Ausgangspunkt für die Gründung der Stadt Kyrene,
sondern auch der Ursprung kyrenäischer Kraft. Nicht umsonst
ist in Pindars Erzählung (wenn man sie in ihrem
Zusammenhang betrachtet) das Besondere an Kyrene ihre
ungewöhnliche kämpferische Leistungsfähigkeit, die zunächst
(V. 17-25) in allgemeiner Form und dann (V. 26-28) am
besonderen Beispiel ihres Kampfes mit dem Löwen heraus-

59 Irrefuhrend G. Kirkwood, 226 zu V. 39-65 (bes. zu V. 51-53 7toai<; IK80); zu
KÖmc, (;i) und vujrtpav (56) vgl. L. Illig, 44 mit Anm. 3.



NEUNTE PYTHXSCHE ODE PINDARS 95

gestellt worden war. Gerade diese Eigenschaften hatten
die Aufmerksamkeit und die Bewunderung Apolls
hervorgerufen 60 und zu seiner Liebe geführt (V. 30 ff.). Nach der

Weissagung Chirons aber wird aus Apolls Verbindung mit
Kyrene in Libyen (V. 59 betont xö$i) Aristaios hervorgehen.

Ihn wird Hermes, der bei Pindar durchweg der Patron
der Kampfspiele und Kämpfer ist 61, den Hören und Gaia,
Instanzen, die für gutes Gedeihen stehen 62, als Zögling
übergeben (in auffallendem Unterschied zu Apollonios
Rhodios, II 509-510, der, wahrscheinlich im Anschluss an
die hesiodeische Ehoie, Apoll seinen Sohn Aristaios zu
Chiron bringen lässt), die ihn unsterblich machen werden
(V. 59 ff.). Damit aber werden zugleich die Eigenschaften
unsterblich, die Apoll an Aristaios' Mutter bewundert hatte.

Das aber wird in diesem Zusammenhang kaum etwas
anderes heissen, als dass die Leistungskraft der Kyrene
ihren Nachkommen immer erhalten bleibt. Sie pflanzt sich,
ebenso wie Apolls Gunst, über ihren Sohn Aristaios fort
auf die Kyrenäer überhaupt (Aristaios, der die Leistungskraft

schon im Namen trägt, wird zum Patron der
libyschen Jäger und Hirten) und findet schliesslich ihre aktuelle
Dokumentation im pythischen Sieg des Kyrenäers Telesi-
krates. Ähnlich geht aus der schicksalhaften Hochzeit von
Zeus und Aigina (N. VIII 5 ff. dpsloveq eproxei;, wie die
Liebe Apolls zu Kyrene) über den Sohn Aiakos (N. VIII 8

60 F. Chamoux, Cjrene, 81 schliesst daraus, «ll faut done bien que cette lutte alt eu
heu en Thessalie», doch s. unten S. 99 mit Anm. 69.

61 'Hermes' kommt ausser P. IX 59 noch sechsmal in den Epinikien Pmdars vor,
davon viermal als Patron der Wettkampfe (0. VI 79; P. II 10; N. X 5 3, 1. I 60),
von den beiden restlichen Belegen bezieht sich der eine auf «Angelia, Tochter des

Hermes» (0. VIII 81-82: Meldung eines Wettkampfsieges), der andere auf die

Argonauten Echion und Erytos, die ihr Vater Hermes «m den Kampf schickt»

(P. IV 178-179).
62 Die Hören sorgen darüber hinaus bei Pindar auch fur athletische Kraft und
Schönheit, vgl. bes. N. VIII 1 ff. und Chr. Carey, «Pindar's Eighth Nemean

Ode», in PCPS 202 (1976), 26 ff., bes. 27 f.



96 ADOLF KÖHNKEN

Xsipi Kai ßotAaic; apiaxog 63, entsprechend Aristaios) und die
Aiakiden das kampfstarke Volk der Aigineten und schliesslich

auch die jeweiligen aiginetischen Wettkampfsieger
hervor. Hier wie dort die Betonung des Ursprungs (die
mythische Gotteshochzeit) und seine quasi-genealogische
Verknüpfung mit dem aktuellen Sieg. Am Schluss der Kyre-
neerzählung in P. IX überträgt Pindar deshalb ausdrücklich

die kämpferischen Qualitäten der Kyrene auf ihre Stadt
(V. 69-70: «dort, sc. in Libyen, wacht sie noch immer über
ihre wunderschöne und kampfberühmte Stadt», iva KaAAlcr-

xav 7i6Hv ci|T(p£7csi K^sivav x' de9A,oi9; der Satz folgt unmittelbar

auf ihre Liebesvereinigung mit Apoll in Libyen) 64. Der
emphatische Schlussbegriff KÄEivdv x5 as9A.oi9 (V. 70) führt
aus dem Mythos wieder zurück zum gegenwärtigen Sieg
des Telesikrates, der Kyrenes Wettkampfruhm beispielhaft
demonstriert 65.

Der skizzierte Zusammenhang erklärt die Form der
Wiederaufnahme der Siegesproklamation nach dem Ende
der Kyrenegeschichte (V. 73 ff.): «Kyrene wird den Sieger
freundlich empfangen (süqpcov Sebexol), da er seinem
Heimatland mit den schönen Frauen den sehnlich erwünschten
Ruhm (Sö^av tpspxdv) aus Delphi verschafft hat». Dieser
«freundliche Empfang» hat zwei Entsprechungen innerhalb

des Mythos: (1) V. 9-10 tmeösKxo 8' dpyupÖTtsC 'A<ppo5ixa
AdMov ^etvov («Aphrodite empfing in Libyen Apoll mit
Kyrene») und (2) V. 55-56 in der Weissagung Chirons:

63 Vgl. Chr. Carey, in PCPS 202 (1976), 28-30 (zu N. VIII 6-19).
64 'Kyrene' (nicht etwa 'Libya', wie jetzt G. Kirkwood, Selectionsfrom Pindar, 227
zu V. 70 als Alternative erwägt) ist eindeutig Subjekt zu V. 70 &fi(p87CSi, wie der

Zusammenhang mit der folgenden Siegesproklamation (V. 71 ff.) und die

Übereinstimmung mit Chirons Weissagung (V. 54 &pX67toX,lv) zeigt.
65 Vgl. A. Puech (ed.), Pindare. Tome II: Pythiques> Coli, des Universites de

France (Paris 1922; 1966), 126, dessen Paraphrase die Bedeutsamkeit von Chirons
Weissagung für den Sieg des Telesikrates andeutet («la prospente future de la

grande ville qui a donne le jour ä Telesicrate et oü celui-ci va rentrer triom-
phant»).



NEUNTE PYTHISCHE ODE PINDARS 97

iröivict aoi Aißüa Ss^sxai evkXecl vü^cpav npöcppcov («Libyen
wird Apoll zuliebe Kyrene freundlich aufnehmen»). Da
allen drei Aussagen das Verbum Ssxeallai und das zentrale
Element des freundlichen Empfangs in Libyen gemeinsam
ist und die beiden Erwähnungen im Rahmen des Mythos
sich auf dasselbe Ereignis beziehen, wird man auch die
dritte Erwähnung als Anspielung auf dieses Ereignis
verstehen: Mit dem Pythiensieg des Telesikrates empfangt
Kyrene aus Delphi einen Gunstbeweis ihres Geliebten
Apoll (die Attribute KaALiyuvauci V. 74 und tpspiav V. 75

unterstreichen den Zusammenhang mit der erotischen
Thematik der mythischen Erzählung) 66. Dem Empfang des

pythischen Gottes und Kyrenes in der Erzählung entspricht
der Empfang des pythischen Siegesruhms und des kyrenei-
schen Athleten Telesikrates in der Siegesproklamation. Den
Sieg selbst aber stellt Pindar davor als die «Vereinigung
Kyrenes mit dem pythischen Siegesglück» dar (V. 72 sü9a-

kst CTuvspsi^s xüxa, sc. Telesikrates die Kyrene), so wie er
unmittelbar vorher am Schluss des Mythos von der
«Vereinigung des pythischen Gottes mit der Jungfrau Kyrene in
Libyen» gesprochen hatte (V. 68 piysv). Hochzeit und Sieg
stehen also sichtlich in Analogie zueinander, und «Vereinigung

» und « Empfang » sind zwei verschiedene Aspekte des

gleichen Zusammenhangs.
Die libysche Hochzeit erscheint also nicht nur als

Ursprung libysch-kyrenischer Leistungskraft (deren
Symbolfigur Aristaios und deren letzte Frucht der pythische
Sieg des Telesikrates sind), sondern sie präfiguriert geradezu

Kyrenes 'Vermählung' mit diesem Sieg (Pindar nutzt
hier die Identität von Stadt und Stadtnymphe). Der Dichter
hat also den ycipcx; von Apoll und Kyrene in doppelter
Hinsicht zum Ausgangspunkt für seine Würdigung des

66 Vgl. oben S. 78-79; E. Robbins, in Phoenix 32 (1978), 103 Anm. 38, weist auf
zwei der drei 5sx£CJ$ai-Belege hin.



98 ADOLF KÖHNKEN

Siegers gemacht, wobei er den Begriff der 'Vermählung' in
eigentlicher und in übertragener Bedeutung verwendet 67.

Wie weit hat er sich dabei von der Kyrene.-Ehoie
entfernt? Die Hesiodfragmente und die indirekte Uberlieferung

sind in diesem Fall besonders mager und die
Rekonstruktionsversuche deshalb in vielen Punkten unsicher 68.

Wir können jedoch wohl folgende sichere oder wahrscheinliche

Abweichungen Pindars beobachten:

(1) der Ort der ersten Begegnung Apolls mit Kyrene:
Nach Hesiod, fr. 215 M.-W. (und im Anschluss daran

Apoll. Rh. II 500-501) lebte Kyrene am Peneios, und
nach Apoll. Rh. II 502 ff. entführte Apoll sie von dort
aus. Pindars Lokalisierung der Szene in den «wind-
durchtosten Schluchten des Pelion» (V. 5), in Rufweite
von Chirons Höhle in Magnesia (V. 29-30, vgl.
P. III 45), ist allem Anschein nach nicht-hesiodeisch.
Diese Ortsverschiebung steht im Einklang mit Pindars
Charakterisierung der Kyrene als unerschrockene Jägerin

und Kämpferin (V. 6 und 18 ff.);
(2) die beiden uns erhaltenen Anfangsverse der Ehoie stel¬

len emphatisch die ungewöhnliche Schönheit der Ky-
67 Fur die Synonymitat von 714105 und 481^15 in P. IX vgl. V. 13 yctpov
(XlxSsvua (Apoll und Kyrene), die sachliche Übereinstimmung von V. 66 yapou
Kpaivetv TsX,ei)TClV und 68 ptyEV und die metaphorische Wiederaufnahme von
piyev durch V. 72 auvepst^E (Telesikrates «vermahlte» Kyrene mit dem pythi-
schen Siegesgluck).
68 Vgl. bes. L. Malten, Kyrene (Berlin 1911), 1 ff. und F. Chamoux, Cyrene (Paris
1953), bes. 169 ff. — Nach verbreiteter Auffassung ist Pindars Version sachlich

im wesentlichen mit der der Ehoie identisch (vgl. z.B. U. v. Wilamowitz, Pin-
daros, 267; L. R. Farnell, Critical Commentary, 202 zu V. 5-65; H. Frankel,
Dichtung und Philosophie, 503; F. Chamoux, 79), andere Interpreten nehmen an,
Pindar habe nur die 'naive' Chironerzahlung und -prophezeiung der Ehoie
'polemisch' korrigiert (F. Studniczka, Kyrene [Leipzig 1890], 41; O. Schroeder,
Pindars Pythien, 80 zu V. 30; L. Illig, Form der Erzählung, 40 f.; R.W.B.
Burton, Pythian Odes, 38 ff.: doch Chiron als Prophet ist kaum hesiodeisch, s.

unten); seltener ist die Ansicht, Pmdar habe sich nur m groben Zügen von der
Ehoie inspirieren lassen (vgl. A. Puech, Pythiques, 126 Anm. 1 «toute la mise en

ceuvre est certamement de lui», J. Duchemin, Pythiques, 59)



NEUNTE PYTHISCHE ODE PINDARS 99

rene heraus (in jedem der beiden Verse des fr. 215
einmal: xapErov küXXoq sxoucra und kcAi)). Offenbar
war in der Version der Ehoie dies die Eigenschaft, die

Apolls Aufmerksamkeit hervorrief69. Bei Pindar dagegen

tritt Kyrenes Schönheit auffällig zurück (V. 17
euaAevog könnte ein Anklang daran sein, doch heisst
auch dieses Attribut, wie in Eur. Hipp. 605, eher
'stark-' als 'schönarmig'), während die Schönheit ihrer
Stadt (V. 69-70 KaMdcruav tcö^iv dgpeicei, in der Differenzierung

von Stadt und Stadtnymphe) und die Schönheit
der Bewohnerinnen (V. 74 kcAXiyuvciiki rcdtpa)
bemerkenswert hervorgehoben wird. In auffälligem Kontrast
dazu rückt Kyrenes kämpferische Natur in den Vordergrund

(bes. V. 20 ff. «mit Erzlanzen und Schwert
kämpfend tötete sie wilde Tiere» und noch gesteigert
V. 26 ff. «allein und ohne Waffen rang sie mit einem

gewaltigen Löwen»), Demgemäss ist es auch nicht ihre
Schönheit, sondern ihr Mut und ihre Kampfkraft, die

Apolls Bewunderung erregen (V. 30 ff. im geradezu
hymnischen Loblied auf ihre Qualitäten, gerichtet an
die Adresse Chirons). Bei Apollonios andererseits

(II 501 und 503), der auch hier wieder der hesiodei-
schen Ehoie näher zu stehen scheint, hat Kyrene nichts
von der kühnen Jägerin, sondern ist nur die auf ihre
Jungfräulichkeit bedachte Hirtin 70, ohne irgendwelche
kämpferischen Qualitäten;

69 F. Chamoux, Cyrene, 81 (vgl. oben Anm. 60) schliesst aus dem Faktum, dass

Apolls Aufmerksamkeit (bei Pmdar) durch den Lowenkampf in Thessalien erregt
wird, zu Unrecht, der thessalische Lowenkampf müsse ein ursprüngliches
Element der «legende hesiodico-pindarique» sein. — 'Schönheit' ist auch sonst in
den Eboien Hauptanziehungspunkt fur die Gotter, vgl. z.B. fr. 19; M.-W. Scut.

4 ff. (Alkmene); fr. 30, 34-35 M.-W. (Tyro).
70 II ; 00 ff. KupfivR Ttetparat xk; s>.o<; 7tapä nr)veioTo / pfjXa vepetv eüaSe

yäp oi / Ttapdevvr) Kai X.8KTpov &Kf]paTOV... Nicht wenige Interpreten gehen
ohne Prüfung davon aus, auch in Pindars Version sei die Schönheit der Nymphe
Kyrene ein tragendes Element (vgl. z.B O. Schroeder, Pindars Pythien, 8; zu



IOO ADOLF KÖHNKEN

(3) Apolls Dialog mit Chiron über erlaubte und nicht
erlaubte Liebeserfüllung hat Pindar nach dem Vorbild
der Aiö<; djiaxri in der Ilias konzipiert und demnach erst
von daher in die Kyrenegeschichte übertragen. Er kam
in der Ehoie also wohl noch nicht vor (und entspricht
auch nicht dem Stil der Ehoien, soweit er uns aus den

Fragmenten kenntlich ist) 71. Bei Apollonios erscheint
Chiron nur als Erzieher des Aristaios (V. 510: Apoll
bringt seinen kleinen Sohn zu Chiron, ebenso wie in
P. III und wohl schon in der Koronis-Ehoie den

Asklep). Dies ist die typische Rolle Chirons, und sie

wird auch für die Kyrene-iü/wtf vorauszusetzen sein 72.

In P. IX dagegen übernimmt Chiron die für ihn singu-
läre Aufgabe eines Propheten. Pindar scheint für die
besonderen Zwecke seines Liedes Chiron die Funktion
des Erziehers (des Aristaios) genommen und ihm
stattdessen die eines Propheten neu gegeben zu haben;

(4) Iiiig 73 hat darauf hingewiesen, dass in der Koronis-
Eboie (nach dem Referat bei Apollod. Bibl. III
10,3,6 118, zu schliessen) der Gott sich sofort des

Mädchens bemächtigt (euüscoq auveVteiv). Möglicherweise

ist Apoll in der Kyrene.-Ehoie nicht anders

vorgegangen, denn er macht, soweit wir aus den Fragmenten
ersehen können, auch sonst keine grossen Um-

V. 70-74 «Die Schönheit der Kyrenerinnen sollte wohl als ein Erbteil der
Stadtmutter Kyrene erscheinen, wie nachher die athletische Kraft des jungen
Siegers das Erbteil des Ahnherrn Alexidamas...»• tatsachlich ist jedoch gerade die

Kraft des Siegers ein Erbteil der 'Stadtmutter').
71 Ob die Liebe eines Gottes erlaubt ist (öcria), scheint in den Ehoien kein
Diskussionsthema gewesen zu sein (vgl. Zeus-Alkmene, Hes fr. 195 Scut

27 ff.; vgl. fr. 30,31 ff. und fr. 32 M.-W.: Poseidon-Tyro): Von Gottern geliebt
zu werden, ist eine Auszeichnung, und die Geliebten sind vor allem als Mutter
von Heroen wichtig (vgl. z.B. Poseidon zu Tyro, fr. 31,2 ff.).
72 Fur Chiron als Erzieher in den Ehoien vgl. fr. 40,2 (Jason) oder 204,87 M.-W
(Achill).
73 Form der Erzählung, 37 Anm. 7.



NEUNTE PYTHISCHE ODE PINDARS IOI

stände mit seinen Geliebten 74. Andererseits liegt die

auffällig planvolle Verschiebung der Erfüllung des

Y<x|to<; von Magnesia/Thessalien nach Libyen, wie sie

Pindar so sorgfaltig motiviert, im Interesse des
libyschen Siegers Telesikrates. Sie steht im Einklang mit
dem ebenso auffälligen Fehlen aller nicht-libyschen
Züge in Chirons Weissagung von Geburt und Bestimmung

des Aristaios (V. 5 9 ff.; Aristaios gehört, wie
seine Mutter, sonst viel eher ursprünglich nach
Thessalien, dessen Bewohner ihm nach Apoll. Rh. II 506-

507 die Kulttitel 'Agreus' und 'Nomios' gegeben
haben) 75.

Nach diesen Indizien, die alle m die gleiche Richtung
weisen (sc. der thessalischen Nymphe Kyrene eine
ausserordentliche kämpferische Statur und ihrer Liebesverbindung

mit Apoll einen libyschen Hintergrund zu geben),
scheint Pindars Darstellung nicht unerheblich von der
Kyrene-Ehoie abzuweichen. Da diese Abweichungen den
enkomiastischen Zielen des Liedes dienen, könnten sie auf
Pindar selbst zurückgehen (der auf jeden Fall durch die
Übernahme nicht nur der spezifischen Form des erotischen
Gesprächs, sondern auch einer Reihe von signifikanten
Einzelheiten aus dem XIV. Iliasbuch. seine Hauptvorlage,

74 Vgl. z.B. fr. 185,1 und 9 ff. oder fr. 253,5 M.-W.
75 II 506-507 Sv9a (sc. in Libyen) 'ApicrcaTov «toißco t8ksv, öv KaXeouaiv /
'Aypea Kai Nopiov 7toLuX.fn.oi Aißovifjsg: Im folgenden yäp-Satz (V. 508-510)
begründet Apollomos die Namengebung durch die Thessaler damit, dass Apoll
zwar der Kyrene an Ort und Stelle (in Libyen) ein langes Leben gegeben und sie

zu einer Jagenn (dypotiv) gemacht, ihren Sohn Aristaios aber zurück nach
Thessalien zu Chiron gebracht habe. Diese Darstellung sucht offenbar die thes-
salische Hirtin Kyrene (V. 500-501; 503) mit der libyschen Jagenn (V. 509) und
den libyschen Aristaios (V. 506) mit dem thessalischen (V. 507 und 509 ff) zu
vereinen. Überdies fallt auf, dass Apollomos den Aristaios und seine Kulttitel nur
zu Apoll, nicht aber zu Zeus in Beziehung setzt (wie Pindar, P. IX 64). Die
Verknüpfung mit Zeus ist wohl durch Pindars Hervorhebung der Geburt des

Aristaios in Libyen (V. 5 3 Aiö; Kairo«;) begründet: vgl. E. Robbins,
in Phoenix 32 (1978), 100.



I 02 ADOLF KÖHNKEN

ähnlich wie z.B. in den Mythen von O. I und III76, wesentlich

verändert hat).
Die spezifische Tendenz und die strukturellen

Besonderheiten der Kyreneerzählung Pindars sprechen nicht für
die einflussreiche These L. Maltens (Kyrene [1911], 39), in
der Kyrene-Aristaios-Tradition habe von der Ehoie bis hin
zu Nonnos «eine autoritative Änderung nicht stattgefunden»77.

Wenn der Name der libyschen Stadt Kyrene
eigentlich von der Lokalquelle Kyra abgeleitet ist (wie
Kallimachos, Hymn. Ap. (II) 88, nahelegt) 78, dann trifft
eher die schon von E. Lübbert79 und neuerdings von
J. Duchemin 80 vertretene Ansicht zu, nach der die Assoziierung

der thessalischen Nymphe mit der libyschen Stadt
und die Reise Apolls und Kyrenes zur Hochzeit nach

Libyen wohl überhaupt erst auf Pindar zurückgehen.
Schliesslich aber könnte Pindar sogar das Tableau des

Löwenkampfes auf dem Pelion, ein Kernstück seiner
Darstellung, das bei Apollonios bezeichnenderweise fehlt und
von Kallimachos {Hymn. Ap. 91-92) in Libyen lokalisiert
wird, analog zum Löwenkampf des Herakles und in Anlehnung

an die Auseinandersetzung des Battos mit den
libyschen Löwen 81 selbst entworfen haben, vor allem dann,
wenn F. Chamoux {Cyrene [1953], 378 ff.) zu Recht das

76 Vgl. ClAnt z (1983), 66 ff. und HSCP 87 (1983), 49 ff.
77 Vgl. z.B. F. Chamoux, Cyrene, 79 («cette tradition hesiodique, comme Malten
l'a parfaitement montre, a fait preuve durant toute l'antiquite d'une continuite
extremement remarquable»).
78 Vgl. Steph. Byz. s.v. Kopfivr|: noAat; Alport, ctTtö KupriviK f\ Kuprn;
TtTiyfte ^Ttixcopiou; s. auch Pindar, P. IV 294 £71' 'AnÖXXcüVOC, Kp&vg (d.h. in
Kyrene); F. Chamoux, Cyrene, 126 f.; vgl. F. Williams (ed.), Calhmachus: Hymn
to Apollo (Oxford 1978), 77 zu V. 88 TtTyyfjai Kupq^.
79 De Pmdan studits Hesiodets et Homericts dtssertatio (Bonn 1881).
80 Pythiques, 59.
81 P. V 57-59 K81VÖV ye (sc. Baxxov) Kai ßapuKoprcoi Xsovxe<; rcspi Ösipaii
(puyov...; s. auch P. IX 58 (von Libyen) oüi' dyvcöxa Or|pcöv (vgl. 21-22 von
Kyrene).



NEUNTE PYTHISCHE ODE PINDARS 10J

Schatzhaus von Kyrene in Olympia als Zeugnis für den

Löwenkampf eliminiert hat 82.

Im ganzen gibt es jedenfalls gute Gründe, nicht viel
mehr als die Grundelemente der pindarischen Erzählung
auf die hesiodeische Ehoie zurückzuführen. Folgt man
dagegen der nicht selten vertretenen Auffassung83, dass

Pindars Version im wesentlichen die Hesiods ist, dann wäre
man gezwungen, die kyreneisch-libysche Tendenz, die bei
Pindar durch den Zweck seines Liedes gerechtfertigt ist,
schon für die Ehoie anzunehmen, in der sie kaum erklärbar
wäre.

Mit V. 75 hätte P. IX eigentlich zu Ende sein können,
haben nicht wenige Kritiker gemeint (z.B. R. P. Winning-
ton-Ingram 84 oder G. Kirkwood 85, der glaubt, Pindar sei

gegen sein besseres Urteil durch seinen Auftraggeber zu
einer Verlängerung bewogen worden). Pindar hat jedoch
den Sieg des Telesikrates bisher nur in allgemeiner Form
auf die Leistungskraft Kyrenes und Apolls Gunst
zurückgeführt, ohne die Disziplin, in der Telesikrates gesiegt hatte
(den Waffenlauf) miteinbezogen und ohne etwas über
frühere Leistungen des Siegers und seiner Familie gesagt zu
haben (was ausserhalb der Hieronoden ungewöhnlich
wäre). Der zweite Teil von P. IX vervollständigt das Epi-
nikion in dieser (und nicht nur in dieser) Richtung.

82 F. Chamoux, Cyrene, 378 ff. («Le Tresor de Cyrene ä Olympie», nicht
berücksichtigt bei R. W. B. Burton, Pythian Odes, 43); vgl. oben Anm. 69 fur
Chamoux' eigene These. — Von den Autoren, die schol. ad Apoll. Rh. II
498-527 a, S. 168 f. Wendel, fur Apolls Fahrt mit Kyrene nach Libyen angeführt
werden, ist der älteste Pherekydes (FGrHist 3 F 58), der schon von Pmdars

Darstellung beemflusst sein konnte (zu den durchwegs spaten Zeugnissen fur
einen Kyrene- und Aristaioskult im libyschen Kyrene vgl. F Chamoux, 77 ff. und

277 ff.).
83 S. oben Anm. 68.

84 BICS 16 (1969), 11: «The first three triads constitute a rounded whole... The
ode might have ended here ...»
85 Selections from Pindar, 216: «Lines 103-4 sound as if Pindar, ready to end his

poem, was urged on against his judgement».



ADOLF KÖHNKEN

Die Schlusspartie (V. 103-125) mit dem dritten Mythos
der Ode, dem Brautlauf um die Danaostöchter, handelt
nicht nur gleich zweimal von Laufwettbewerben, sondern
ergänzt und erläutert überdies die erotische Thematik der

Kyreneerzählung.
Die Anlage der Partie ist ringförmig wie die des ersten

Mythos: Im Zentrum (V. 112-116) steht der Brautlauf um
die 48 Töchter des Danaos in Argos, davor und danach
(V. 106-112 und V. 117-120) als innerer Ring Werbung und
Wettlauf um die Tochter des Libyers Antaios und um sie

herum als Aussenring der Ruhm eines Vorfahren des Tele-
sikrates, der in diesem Wettlauf den Sieg errungen hatte
(die Würdigung ist zu Beginn generell, V. 105 5öi;a
Ttpoyövcov und am Ende speziell, V. 121-12 5 'Bekränzung
des Alexidamos').

Diese Liedpartie knüpft Pmdar V. 103-105 durch das

'Sieg-Lied-Motiv' an die Würdigung der Leistungen des

Telesikrates an («während ich noch singe, werde ich an
meine Verpflichtung erinnert [V. 104 xpeoq], auch den alten
Ruhm deiner Vorfahren wieder aufzuwecken»86, d.h. der
aktuelle Sieg verplichtet den Dichter, an entsprechende
Leistungen in der Familientradition zu erinnern (vgl. /. IV
19 ff. oder 0. VIII 74 ff.). Die daraufhin folgende Erzählung

aber weist nicht nur in der Struktur, sondern auch in
Sprache und Inhalt offenkundige Anklänge an den Kyre-
nemythos auf, ja, sie ist in mancher Hinsicht ohne ihn gar
nicht zu verstehen.

Viele 'verwandte Krieger' und viele 'Fremde' werben
um eine Libyerin (V. 105 Aißöaaaq ctpcpi yuvaiKÖ^), die
schöne Tochter des Antaios von Irasa: der Name des

86 Ich halte das uberlieferte TBöiv und lese mit Bergk Kai T8C0V '66t(iv TtaAaiCtv

Ttpoyövcov (Wilamowitz' Einwände, Pindaros, 266 Anm. 3, scheinen mir nicht
zwingend), mit dem neutralen Tl<; TtpacTCTEl Xp£°? («man verlangt von mir die

Einlösung der Schuld») vgl. O.III 6 ff CTtetpavoi Ttpöaaovxi p£ toüto %psoq
und N. IV 79-80 ei 5s toi parpen p' sn KaA.AiKA.sT keAeöek; depsv...



NEUNTE PYTHISCHE ODE PINDARS I05

Mädchens wird nicht genannt, und sie erscheint so als

exemplarische Repräsentantin libyscher Schönheit (vgl.
V. 74 KaAAiyüvcma Ttäxpa)87. Diese Schönheit hebt Pindar
hier, in auffallendem und wohl kaum zufälligen Kontrast
zu den Apoll an Kyrene beeindruckenden Qualitäten,
gleich zweimal als Hauptanziehungspunkt für die vielen
Bewerber hervor (V. 106 psxü KcüAiKopov ctyaKÄia Kotipav
und V. 108-109, E7tE* $<rnTbv slSoq enXexo: man könnte auch

sagen, er überträgt die Schönheit der hesiodeischen

Kyrene, die er bei seiner Kyrene zugunsten der Leistungskraft

ausgespart hatte, pointiert auf die Libyerin aus Ira-
sa).

Nicht weniger bemerkenswert aber ist V. 107-108 die

Charakterisierung der Bewerber durch die Umschreibung
&puxxfj£<; &v8pcöv cröyyovoi. Der Gegensatz zu ^sivcov im
nächsten Vers zeigt zunächst, dass mit auyyovoi einheimische

Libyer gemeint sind (vgl. ausser V. 105 Aißücrcra? auch

117 Aißuc; vom Vater der Braut). Das homerisch-epische
Wort dpiaxsug ('Held') aber kommt bei Pindar nur noch
einmal (/.VIII 55), in homerischem Zusammenhang
(«Hektor und andere Helden») vor. Gerade die Unge-
wöhnlichkeit dieses Begriffs in einem nicht-homerischen
Kontext wie dem der libyschen Brautwerbung in P. IX
erlaubt uns aber, die ctpicrtfjeg avSpcöv mit Aristaios, dem
unsterblichen Sohn von Apoll und Kyrene in Pindars
'libyscher' Kyreneerzählung zu assoziieren (schon F. Mezger,
Pindars Siegeslieder [Leipzig 1880], 250, wies zudem darauf
hin, dass V. 65 'ApiaxaTov und V. 107 apicrxfje? ävSpcov im
gleichen Vers des strophischen Systems stehen, wenn auch
nicht in genau übereinstimmender metrischer Position).

87 Zur Funktion des Epithetons vgl. P. Ahlert, Mädchen und Frauen m Pindars

Dichtung,, Philologus Suppl.-Bd. 34,1 (Leipzig 1942), 5 ff.; F Chamoux, Cyrene,

170 Anm. 1; vgl. z.B. P. Angeli Bernardini, Mito e attuahtä nelle odi di Ptndaro

(Roma 1983), 61 Anm. 62, die auf Pindars Betonung der Schönheit der Antaios-
tochter hinweist (aber den Namen 'Barke' aus den Scholien ergänzt).



io6 ADOLF KÖHNKEN

Die dpiaxfjei; crüyyovoi sind in der Konzeption Pindars
offenbar die tüchtigen libyschen Krieger in der Tradition
des von Chiron prophezeiten Aristaios, des 'libyschen' Sohnes

von Apoll und Kyrene.
Darüber hinaus aber hat Pindar auch das Verlangen der

Bewerber nach der Tochter des Antaios analog zu Apolls
Verlangen nach Kyrene gestaltet. «Die Freier waren
entschlossen, die Jugendblüte der Antaiostochter zu pflücken»
(V. 109-111), «der Vater aber wollte für seine Tochter eine

spektakulärere Hochzeit inszenieren» (V. 111-112 KÄ,sivöxe-

poq yapoq: dem Wunsch der Freier steht der Plan des

Brautvaters gegenüber). Die Interpreten haben oft auf die

frappierende Übereinstimmung der botanischen Metaphern
für den Liebesgenuss hingewiesen (V. 109-110 "Hßa<; Kaprtöv
ctv$f]aavx' arcoSpeyai von den libyschen Freiern, und V. 36-

37 £K Asysüiv Ksipai ps/aaSsa noiav von Apoll) 88. Fragt man
jedoch, weshalb Pindar den Liebesimpuls der Freier so
unübersehbar mit dem Apolls parallelisiert hat, dann zeigt
sich eine für das Verständnis des Liedes noch wichtigere
funktionale Übereinstimmung: Beide Male wird das
unmittelbare Liebesverlangen durch ein retardierendes Moment
aufgehalten, das der beabsichtigten Vermählung eine
besondere Wendung gibt. Genau wie Apoll sich nicht vor der
Ankunft am vorherbestimmten Ziel (Libyen) mit Kyrene
vereinigen darf, so verlangt auch hier der Vater des
Mädchens vom präsumptiven Bräutigam das Erreichen eines

festgelegten Ziels.
Dieser Sachverhalt bestätigt die Interpretation der

Verse 36-37: Nicht sofort, sondern erst, nachdem der Weg
zum vorgeschriebenen Ziel zurückgelegt ist, darf Apoll,
ebenso wie in der Schlusspartie Alexidamos, seine Hand auf

88 Vgl. z.B. O. Schroeder, Pindars Pythien, Bi zu V. 37, und bes. R. W. B.

Burton, Pythian Odes, 44 («... there is nowhere else in Pindar an example of two
such precise visual images in this figure



NEUNTE PYTHISCHE ODE PINDARS 107

seine Braut legen (das Motiv der 'Berührung mit der
Hand', das im Kyrenemythos zweimal vorkam, begegnet
am Ende noch einmal: in der Formel V. 122 TtapSsvov

xspi %ElPÖ? iXcbv, von Alexidamos' Besitzergreifung,
verschmelzen Apolls ursprüngliche Absicht, V. 36 xEPa oi npo-
CTEvsyKeiv und Aphrodites libysche Sanktionierung, V. 11

£(pa7tTopeva xspi Koticpg, zu einer einzigen Vorstellung) 89.

Von der libyschen Braut aber stellt Pindar nicht nur fest,
sie werde der Siegespreis sein, oder der Sieger im Wettlauf
werde sie mit seinem Sieg zugleich gewinnen (ähnlich wie
Pelops die Hippodameia, O. I 88), sondern er sagt, die
Braut sei das höchste Ziel (V. 118 iskoc, sppev cucpov) 90:

Braut und Sieg scheinen also geradezu identisch zu sein.
Als Alexidamos dann die Braut an der Hand durch die
versammelten libyschen Reiter führt, ist sie gleichsam die

Verkörperung des Sieges, den er errungen hat (V. 121-12 5 :

ihr ebenso wie ihm gelten die Blätter und Kränze der

Libyer, die, nach V. 125, die Reihe früherer Siegeskränze
des Alexidamos fortsetzen).

Blickt man von hier aus noch einmal auf den ersten Teil
des Liedes zurück, dann fällt ausser der Modellfunktion
von Alexidamos' Brautlauf für den aktuellen Waffenlauf
seines Nachkommen Telesikrates auch ins Auge, wie eng
'Hochzeit' und 'Wettlaufsieg' in dieser Ode miteinander
verflochten sind. Schon im Kyrenemythos hatte Pindar
nachdrücklich betont, mit welcher Schnelligkeit der Gott
seinen Vorsatz in die Tat umsetzt (V. 66-68: der Weg nach
Libyen erscheint wie eine durch göttliche Geschwindigkeit
verkürzte Rennstrecke, an deren Ziel die Hochzeit mit

89 Vgl. auch V. 116 (Brautlauf um die Danaiden) CtVTlva axRCtoi Tig f|pcocov und

119-120 (Brautlauf von Irasa) ög av 7tpä>TOg Sopcbv dptpi oi \|/auCT8ie
7lE7tÄ,Olg.

90 Die übliche Übersetzung 'Siegespreis' verwischt die fur das Gedicht wesentlichen

Assoziationen.



io8 ADOLF KÖHNKEN

Kyrene steht), und die gleiche Verbindung von Schnelligkeit

und Hochzeit, Schnelligkeit und Sieg, liegt den beiden
Brautläufen in der Schlusspartie des Liedes zugrunde: der

vom Vater der Libyerin intendierte KXsivöxepcx; yäpoc;

(V. 112) erweist sich als ein ^ai\|/x|pög 5p6pog (V. 121), an
dessen Ziel Braut und Siegesfeier stehen (V. 122-125), und
im mythischen Brautlauf halbgöttlicher Freier (V. 116

fipcosg als Muster für die V. 107 genannten libyschen <xpi-

axfje?) um die Danaostöchter (V. 113 rcapDsvoi als Vorbilder
für die libysche Ttapöevoq V. 122) erinnert Pindar in zwei
Punkten an Apolls schnelle Reise nach Libyen: V. 114
d)KÖTaxo<; yapo<; nimmt V. 67-68 ©Keia Ttpä^iq wieder auf,
und V. 113 rcpiv peaov dpap greift zurück auf V. 68 ksivo
keTv' äpap: die gleiche Emphase für einen parallelen
Vorgang-

Die Fülle der Assoziationen, durch die sich dieses Lied
auszeichnet, ist damit noch nicht erschöpft. Der Gedanke
vom Erreichen des erstrebten und festgelegten Ziels (-zeXoq

ctKpov in der Alexidamosgeschichte, V. 118) findet sich
auch zweimal im Kyrenemythos: einerseits als allgemeine
Aussage zu Beginn von Chirons hymnischer Prädikation
des Apoll zukommenden Vorwissens (V. 44-45 Kupiov
ttüvxcov xeA.09 otnüa Kai näaaq ke^s69oü<; : « du kennst doch das

bestimmte Ziel aller Dinge und alle Wege», die dahinfüh-
ren), andrerseits in der speziellen Anwendung auf die libysche

Vermählung Apolls mit Kyrene am Ende des Mythos
(V. 66-67: «Chiron veranlasste Apoll, das Ziel der Hochzeit
zu vollenden», xep7iväv yccpou Kpaivsiv xsA.euxciv, und «wenn
Götter es eilig haben, ist die Ausführung geschwind und
die Wege kurz»; auch hier geht es, wie in V. 43-44, um die

Wege zum vorherbestimmten Ziel). Noch ein viertes Mal
aber kommt in dieser Ode der Telosbegriff ins Spiel. Der
thebanische Kurzmythos im Zentrum des Liedes nämlich
(V. 79-89), der, ausgehend von einem Sieg des Telesikrates
an den thebanischen Iolaeia, die thebanische Heroenfamilie



NEUNTE PYTHISCHE ODE PINDARS IO9

würdigt, aus der Iolaos hervorging (Amphitryon, Zeus,
Alkmene, Herakles und Iphikles, eine Kette, deren Glieder
so angeordnet und ausgestaltet sind, dass die beiden für die
Ode konstitutiven Themen, bedeutungsvolle 'Vermählung'
(84 ot Kai Zrivi piysfoa) und kampfstarke 'Nachkommenschaft'

(86 8i8upcov Kpaxr|CTi|rayov ct9svo<; utcöv) in das Auge
fallen), schliesst V. 89 mit dem Satz: xoTcn xeAsiov en ev%a

Kcogdaopai xi itaücbv eaXöv, der wörtlich übersetzt heisst:
«Ihnen (den thebanischen Heroen) zu Ehren will ich
triumphieren, nachdem mir ein auf meinen Wunsch hin erfüllter

Erfolg zuteil geworden ist» 91. Das Bemerkenswerte ist
hier, dass der Dichter (wie auch sonst nicht selten) 92 im
Namen seines Klienten spricht und die Sache des von ihm
Besungenen zu seiner eigenen macht (vgl. schon die Scholien

z. St., 156 b, vgl. a, II S. 235 Dr.), denn xeA.eiov sk sv%ä

xi soXöv hat in diesem Zusammenhang und in Anbetracht

der übrigen Telos-Belege in dieser Ode seinen Sinn

nur in der Beziehung auf den Adressaten.
An dieser Stelle aber rückt schliesslich der eigentliche

Gegenstand von Pindars teleologischen Betrachtungen m
den Vordergrund: der Sieger Telesikrates selbst, der in
seinem Namen xsAng/xeXstv und Kpaxcx;, 'Vollendung' und
'Sieg' vereint. Er ist am Ziel seiner Wünsche angelangt

91 Zu verbinden ist T6Ä.810V Sit' e£>X<? • EcrX.6v, wie der Vergleich mit N. IX 6

TexeXeapivov taXöv zeigt; vgl. Glotta 54 (1976), 65 mit Anm. 10. Durch die

Stellung am Schluss des thebanischen Mythos, die Einbeziehung des aus Theben
stammenden Dichters und den unmittelbar folgenden Appell an die Chariten um
weitere Inspiration bekommt der Satz zugleich eine allgemeinere Geltung (vgl.
auch L. L. Nash, «The Theban Myth at Pythian 9, 79-103», inQUCC 11 (1982),

77-99, kes- 82 ff. zu V. 87-88). Jeder Sieg, bei dem es auf Kpcrrrjaipaxov aSevcx;
(V. 86) ankommt, rechtfertigt eine Berufung auf Helden wie Herakles (und
Iphikles), vgl. z.B. N. I 32-34; s. auch die Beobachtungen Nashs, 90 ff., über den

Zusammenhang zwischen Pindars komprimiertem thebanischen Mythos und dem
aktuellen pythischen Sieg des Telesikrates im Waffenlauf.
92 Vgl. z.B. H. Frankel, Dichtung und Philosophie, 543 Anm. 12, David
C. Young, Three Odes, 58 ff. ('first-person indefinite')



I IO ADOLF KÖHNKEN

(xe^eiov än' £t>%<? xi ETiaÖEv 6aX,öv). In seinem Namen konvergieren

die zentralen Themen des Liedes: Wie das Telos des

Kampfes der Sieg (teA.o<; und Kpctxoc;), so ist das Telos der
Liebe die Vermählung (xeä,cx; und yäpog): der Wettkampf-
sieg erscheint wie die Liebesvereinigung als sehnlich
erstrebte Erfüllung eines Wunsches. Wie Pindar in P. III
aus der Kotonis-Ehoie ein Bild für unerfüllbare Wünsche
gemacht hat, so formt er in P. IX die Kytene-Ehoie zu
einem Paradeigma für erfülltes Verlangen um.

F. Mezger hat P. IX «das Hohelied vom Kairos»
genannt (und Gildersleeve und Kirkwood sind ihm gefolgt)93.
Wenn man aber einer Pindarode überhaupt ein vereinfachendes

Etikett geben darf, dann ist diese Ode wohl eher
die Ode vom 'Telos des Telesikrates' 94.

93 F. Mezger, Ptndars Siegeslieder, 251, B. L. Gildersleeve, Komm. 337 f.;
G. Kirkwood, Selections from Pindar, 216 (ohne Hinweis auf Mezger), ausgehend
vom Gebrauch des Begriffs Kaipo; in der Überleitungspartie V. 76-79 (78-79 6 8e

Kaipö; 6po(co<; TtaVTÖ; £xsl KOpUlpÖV). Die Ansicht, Kaipöi; sei der Schlusselbegriff

der Ode, beruht ]edoch auf zwei heute uberholten Voraussetzungen- (1)
einer temporalen Auffassung von Kttlpö; ('die rechte Zeit', wahrend das Wort bei
Pindar wohl immer die Bedeutung 'das rechte Mass' hat, vgl. die Belege bei W. J.
Slater, Lexicon to Pindar, s.v. und W. S. Barrett (ed.), Euripides: Hippolytos
(Oxford 1964), Komm. 231 zu V. 386-7) und (2) der Beziehung des Pronomens
VIV (V. 80) auf Kaipö; (s. dagegen die Feststellungen von O. Schroeder, Ptndars

Pythien, 8; zu V. 76-103; H Frankel, Dichtung und Philosophie, 509 f ; R. W B.

Burton, Pythian Odes, 48 ff., vgl. oben Anm. 3; vgl. auch E. L. Bundy, Studia
Pmdarica, 18 mit Anm. 44; und David C. Young, in ClAnt 2 (1983), 156 ff., deren

eigenwilliges Verständnis von 6poi<a<; und navxö; E'/El KOputpav jedoch schwer

mit den Parallelen vereinbar ist). Mit der korrekten Beziehung des Pronomens auf
den Sieger Telesikrates wird die Aussage über Iolaos (V. 79 ff.) aus einem
Exempel fur Kaipö; zur ersten Eintragung im Katalog früherer Siege des

Adressaten. Damit aber verschiebt sich auch die Funktion der Partie im ganzen
und das Gewicht des Begriffs Kaipö; in ihr: Er bezieht sich auf das 'rechte Mass',
das der Dichter bei der Würdigung der Erfolge seines Adressaten einhalten
muss.
94 Vgl. auch den Gebrauch des Telosbegnffs fur 'Liebeserfullung' und 'Sieg' Hes.
fr. 195 M.-W. Scut. 36 (teA-sctev 8' äp' £eA,8cop, sc. Zeüc;) und 38 (ekte^ectoi;
psya Epyov, sc. 'ApipixpÜCOV). — Nicht ohne Grund wünschen sich P. IX 97 ff.
die Madchen den vielfachen Sieger Telesikrates zum Gatten oder zum Sohn

(V. 100 Apostrophe an 'Telesikrates', dessen Name nur hier und in der Sieges-



NEUNTE PYTHISCHE ODE PINDARS I I I

Proklamation V. 3 erscheint): auch hier wieder sind die Leitthemen des Liedes

vertreten, 'Vermählungswunsch' und 'Siegeserfullung', 'Gattenwahl' (TtÖGtv) und
'Nachkommenschaft' (uiov) und schliesslich die unmittelbare Verknüpfung mit
dem signifikanten Namen 'Telesikrates' (vgl. auch V. 99 TtCtpOeviKCU mit V. 6

7tap9evov Kyrene und V. 113 7tap9svoicn Danaiden, V. 122 rcapSsvov Libyerin

die ungewöhnliche Form der 'Madchenwunsche', Jtap&EviKdi (as) 7töcnv fj
uiöv eßxoVG & TeXEaiKpaxe?, sppev, erklart sich aus der Thematik des Liedes;
eine Verallgemeinerung wie «all the women love him, young and old», L. L.
Nash, oben Anm. 91, 88, mit der Mehrheit der Interpreten, ist deshalb unzulässig,

vgl. auch P. X 59). — Namensetymologien sind auch sonst nicht selten bei
Pindar: vgl. z.B. Iamos ~'fa O. VI 55-57, Alas ~aiETO<; I. VI 49-54, Hyperboreer

~JtvotaTg öiu&ev Bopsa yoxpoß O.III 31-32, Pherenikos ~KpdtEi
itpoaspsi^E Sscntoxav O. I 22.



I I 2 DISCUSSION

DISCUSSION

Mme Lefkowit% • Professor Kohnken's paper provides an excellent

illustration of how close comparison with epic models and attention to
thematic repetition with an ode can reveal the ode's special emphasis and

meaning.

Mme Bernardim: Credo che ll Professore Kohnken abbia dimostrato

come l'attualitä agonistica possa incidere in modo determinante sulla

struttura di un'intera ode. Nella P. IX essa acquista una particolare
rilevanza non solo in rapporto al mito centrale in cui Apollo (dio del

luogo nel quale e stata conseguita la vittona) e Cirene (mnfa/citta patria
del vincitore) rappresentano due componenti della vittona di Telesicrate,

ma anche nella sezione del mito tebano e in quella finale d'Alessidamo.
Se le nozze libiche sono la premessa per una sene di circostanze fortunate
di cui l'ultimo esempio e dato dal successo pitico di Telesicrate, anche la

vicenda di Anfitnone e le sue nozze con Alcmena sono in rapporto con
la vittoria alle Iolaeia o Herakleia e panmenti l'impresa di Alessidamo

diventa quasi un'anticipazione della gara vinta dal suo discendente. II
tema dell'amore e del resto presente nella parte pm propnamente spor-
tiva (cfr. ll desideno delle giovani donne al v. 97 sgg.).

Quanto ai cambiamenti apportati da Pindaro nspetto ad Esiodo, non
v'e dubbio che, sia per l'insistenza sull'ardire e la forza di Cirene plü che

sulla sua bellezza, sia per 1'innovazione dello sfondo cirenaico delle

nozze, essi obbediscano a un fine eulogistico (per altn mutamenti ri-

spetto alia tradizione, dettati da una analoga esigenza cfr. G. Huxley,
Pindar's Vision of the Past [Belfast 1975] e ll mio Mito e attuahta,

87 sgg.).

Vorrei chiedere al Professore Kohnken se non crede che le differenze

nella nartazione dell'amore di Apollo e Coronide in P. III e dell'amore di

Apollo e Cirene in P. IX e soprattutto la diversa configurazione del dio

siano da ncondurre alia diversa occasione e alia diversa destinazione del

due carmi: ll pnmo per augurare la guangione a Ierone ammalato, ll



NEUNTE PYTHISCHE ODE PINDARS 1 1 3

secondo per festeggiare la vittona dl un giovane giunto alle soglie del

matrimomo.

M. Kohnken: Die thematischen Ubereinstimmungen der zentralen

thebamschen Partie (V. 76-89) mit den übrigen Teilen des Liedes sind

auffällig und aufschlussreich, wie ich zu zeigen versucht habe. In den

Wünschen der |ungen Madchen beim Anblick des siegreichen Telesi-

krates (97 ff.) spiegeln sich die zentralen Themen des Liedes (Liebes- und

Siegeserfullung; tüchtige Nachkommenschaft) Im Kontrast mit Hesiod

einerseits und P. III andererseits treten die konstitutiven Eigenheiten

von P. IX deutlich hervor (Libyen als Ort der Vereinigung Apolls und

Kyrenes und die Rolle der Nachkommen). Dass Pmdar mit der andersartigen

Konzeption der Apoll-Koronis-Erzahlung m P. III andere Ziele

verfolgt als mit der Apoll-Kyrene-Erzahlung in P. IX ist nicht zu
bestreiten.

M. Pdrtulas: Votre rapprochement entre le mythe de la P. IX avec la

A165 <5ucdxr| est extremement suggestif. II me confirme dans l'idee que ce

passage homerique a fascine un grand nombre de poetes archaiques qui
s'en sont inspires. N'a-t-on pas soutenu qu'Archiloque lui-meme s'en est

souvenu dans YEpode de Cologne? 1 Chez Archiloque comme chez Pinda-

re, ll s'agit pour la jeune fülle de sa premiere experience amoureuse (cf.

v. 41 &8eia<; xuxsTv xö npöftov evväq), ce qui imphque que l'homme doit

prendre des precautions particulieres, qui different d'un poete ä Lautre,
en revanche, une certaine imagerie florale leur est commune (cf. v. 37

f)pa Kai 4k X,exscov Ketpai peAxaSea tcoiav). Les Grecs, comme la majorite
des peuples mediterraneens, attnbuent une importance particuhere au

moment et au lieu oü est cueilhe pour la premiere fois la fleur de la

|eunesse desirable.

M. Kohnken: Sie haben Recht: die erste Vereinigung und der Ort, an

dem sie stattfindet, ist von entscheidender Bedeutung Deshalb Pmdars

1 Cf. J. Van Sickle, "The New Erotic Fragment of Archilochus", mQUCC 20

(i975), 123-156



ii4 DISCUSSION

Insistieren auf Libyen als Ort des Vollzugs der Vermahlung von Apoll
und Kyrene.

M. Lloyd-Jones: I cannot see that the Cologne Epode is relevant to this

Pindaric passage!

M. Hurst: A la lumiere du rapprochement que vous faites avec

VIhade, j'aimerais signaler ici un courant d'etudes qui postule une tradition

separee de la poesie lynque, mdependante de l'epopee (courant
illustre en particulier par le commentaire d'Alcman de Claude Calame,

actuellement sous presse). Comment evaluez-vous cette possibilite et

quel sens donnez-vous ä votre expression «Einfluss der Ilias»?

Autre remarque: je suis frappe par une difference entre la scene du

XIVe chant de 1 'Iliade et celle de la IXe Pythtque que vous rapprochez:
l'absence d'un spectateur mclus dans la scene homerique, la ou la

presence de Chiron chez Pmdare met devant nous un spectateur reel.

M. Kohnken: Im Hinblick auf Ihre erste Frage scheint mir, dass

Pindar sich hier, wie auch sonst nicht selten (vgl. z.B. N. VII 20 ff.;
/.IV 39 ff.), direkt vom homerischen Epos hat inspirieren lassen und

zugleich mit einer intimen Kenntnis Homers bei seinem Publikum
rechnet

Zu Ihrer zweiten Bemerkung: zwar gibt es bei Homer keinen
'Zuschauer' wie Chiron, dafür jedoch die 'potentiellen Zuschauer' m Heras

Rede. Im übrigen stimmen die Utas und Pindar im Resultat uberem: bei

der Liebesvereinigung selbst darf es keine 'Zuschauer' geben.

M. Lloyd-Jones: By this comparison with the Aiög &7täxT| in Iliad
XIV, Herr Kohnken brought out the central point that, just as in the

Iliad Hera's demand for privacy causes Zeus to conceal their love-

making by means of the cloud, which then serves Hera's purpose of
preventing Zeus from noticing what is happening in the battle-field near

Troy, so in P. IX Apollo teasingly asks Chiron, who like himself knows
the future as well as the present and the past, whether he can take Cyrene



NEUNTE PYTHISCHE ODE PINDARS "5

now, and Chiron replies that privacy is needed, so suggesting that

Apollo must take Cyrene privately; this leads up to the move to Libya,
something of central importance for Pindar. Chiron's role m the

marriage of Peleus and Thetis indicates why he was a suitable person for

Apollo to confer with.
I doubt if £Ü6A.evo<; (17) signified strength rather than beauty; the

connection between kAotciv xspa oi TtpOCTEVEyKeiv (36) and Stpaircopeva

Xspi Koutpiy (11) does not seem to me significant; nor can I believe that

the word &pi<xti)£<; (107) was meant to make us think of Anstaios.

For the pun on the name of Telesikrates, cf. that on the name of
Sogenes at N. VII 1 f. (see JHS 93 [1973], 129)-

M. Kohnken: Ich behaupte nicht, Kyrene könne nicht auch schon

gewesen sein. Auffällig scheint mir aber, dass Pmdar diese Schönheit nur
impliziert, sie aber nirgendwo unzweideutig erwähnt (denn EumX,£vo<;

kann ebenso gut «starkarmig» wie «schonarmig» heissen), wahrend er

umgekehrt Starke und Mut des Mädchens mit bemerkenswertem Nachdruck

herausstellt.

Bei den drei «Beruhrungen mit der Hand» (V. 11; 36, 122) scheint

mir die sprachliche, sachliche und (in den beiden ersten Fallen) metrische

Ubereinstimmung doch markant genug, um sie zueinander m Beziehung

zu setzen.

Mme Lefkowit^: In ;, 40 ff., Bacchylides may be making a pun on
Pherenikos' name (cf. also Hieron i)a9scov igpcöv iiKbvugs, in Pindar's

fr. 105 a). Several passages in that ode also are best understood m

comparison with specific incidents m epic poetry (details in HSCP 73

[1969], 45-96).

In P. IX 89 the ty(b surely isn't completely 'indefinite', but rather

represents the poet speaking as a professional.

M. Kohnken: In Pindars 'Ich' scheint mir nicht selten der Standpunkt
des Adressaten mit eingeschlossen zu sein (so wie ein Advokat fur seinen

Klienten spricht).



DISCUSSION

M. Hurst: On pourrait dire, au terme de cette seance, que l'analyse
de M. Kohnken nous offre un excellent modele de ce que l'analyse

minutieuse de la structure d'une ode peut offrir: un moyen efficace de

reevaluer ['interpretation de passages qui, vus chacun en particulier, ne

prennent pas tout leur sens, mais qui s'eclairent par des rapprochements

opportuns. Cet eclairage s'avere tres fructueux lorsqu'il est, comme ici,
mis en combinaison avec des paralleles pertinents et les indices qu'offre
l'etude de la destination du poeme


	'Meilichos Orga' : Liebesthematik und aktueller Sieg in der neunten pythischen Ode Pindars

