
Zeitschrift: Entretiens sur l'Antiquité classique

Herausgeber: Fondation Hardt pour l'étude de l'Antiquité classique

Band: 30 (1984)

Artikel: Von der antiken Fabel zum lateinischen Tierepos des Mittelalters

Autor: Knapp, Fritz Peter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-660981

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-660981
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


VIII

Fritz Peter Knapp

VON DER ANTIKEN FABEL
ZUM LATEINISCHEN TIEREPOS

DES MITTELALTERS

i. Die Stofftradition

Klaus Grubmüller hat vor wenigen Jahren in seiner
germanistischen Habilitationsschrift 1 den «Weg der äsopischen

Fabel ins Mittelalter» — so der Titel des Kapitels II
— beschrieben und damit meines Wissens zum ersten Mal
einen knappen, aber ausreichenden Überblick über die Vielfalt

und Dependenzen der lateinischen und volkssprachlichen

Textkorpora, der sowohl die älteren als auch die

1 K. Grubmuller, Meister Esopus Untersuchungen %u Geschichte und Funktion der

Fabel im Mittelalter, Munchener Texte und Untersuchungen zur deutschen
Literatur des Mittelalters, 56 (Zurich/Munchen 1977). Das grundlegende Werk ist mir
erst nach Abschluss des Manuskriptes meines Buches Das lateinische Tierepos,

Erträge der Forschung, 121 (Darmstadt 1979), zur Kenntnis gelangt. — Aus
diesem kritischen Forschungsbericht sind etliche Passagen m unveränderter oder
überarbeiteter Form in die vorliegende Studie übernommen worden, weitere aus

meiner Rezension des Buches von Grubmuller (.MLatJb 17 (1982), 280-284), aus

meinen Aufsätzen «Das mittelalterliche Tierepos. Zur Genese und Definition
einer grossepischen Literaturgattung», in Sprachkunst 10 (1979), 53-68, «Uber

einige Formen der Komik im hochmittelalterlichen Tierepos», in Wolfram-Studien,
hrsg. von W. Schroder, VII (Berlin 1982), 34-54, und meinem Artikel «Tier-
epik», in dem Handbuch Epische Stoffe des Mittelalters, hrsg von
U. Muller/V. Mertens (Stuttgart 1984) Alle diese Passagen sind nicht eigens
ausgewiesen.



254 FRITZ PETER KNAPP

neueren Forschungsergebnisse berücksichtigt, gegeben.
Für die antike Fabel konnte Grubmüller sich auf eine reiche
Sekundärliteratur stützen, in erster Linie auf das zweibändige

Werk von Morten Npjgaard2. Für die lateinische
Fabel des Mittelalters war er hingegen durchwegs auf ältere
Ausgaben und Literatur angewiesen. Inzwischen liegt
zumindest eine neue Auswahlausgabe von Harry C. Schnur
vor 3, die durch die beigegebene Übersetzung und vereinzelte

Besserungsvorschläge einiges für das Textverständnis
leistet, mit ihrer literarhistorischen Einführung jedoch weit
hinter Grubmüllers kritischer Sicht zurückbleibt.

Aus dessen Darstellung werden die Überlieferungsproportionen

zum ersten Mal so recht erkennbar 4:

Für sich allein stehen die Phaedri soluti des Ademar von
Chabannes (Chabanais), der den heute in der Universitätsbibliothek

Leiden befindlichen Codex Vossianus lat. 8°,
Nr. 15, um 1025 im Kloster St. Martial in Limoges schrieb,
und der sogenannten Weissenburger Rezension im Wolfen-
büttler Codex 148. Gud. lat. 40 vom Ende des 9. Jhdts.
Schmal oder singulär überliefert sind aber auch die Romu-
lus-Abbreviaturen des Oxforder Codex, Corpus Christi
College, ms. 86, die Fabeln des Berner Codex 141 oder die

sog. Fabulae extravagantes im Codex lat. Monacensis 5337
('Romulus Monacensis'), im Codex 679 der Berner
Burgerbibliothek ('Romulus Bernensis', überliefert auch im Cod.
Tours 468), im Breslauer Codex I Fol. 180 und im 'Esopus'
Heinrich Steinhöwels (erster Druck Ulm um 1476). Von
der 'Recensio vetus' des Romuluskorpus kennen wir nur
drei Hss. (die älteste der Cod. Burneianus 59 Brit. Mus.),
von der 'Recensio gallicana' ('Romulus vulgaris') immerhin

2 M. NtßjGAARD, La fable antique, 2 Bände (K0benhavn 1964-1967).
3 Lateinische Labein des Mittelalters. Lateinisch-deutsch. Herausgegeben und ubersetzt

von Harry C. Schnur (München 1978). Es ist dies die Forsetzung des

Bandes Fabeln der Antike aus demselben Jahr.
4 Vgl. K. Grubmuller, Meister Esopus, 67-85.



DIE LATEINISCHE FABEL DES MITTELALTERS 255

acht. Wirklich verbreitet wurde der Romulustext aber erst
durch die Aufnahme von 29 Fabeln m das 'Speculum
histonale' (lib. IV, cap. 2-8) und das 'Speculum doctnnale'
(lib. IV, cap. 114-123) durch Vinzenz von Beauvais um
1250.

Die Vermittlung an die Volkssprachen leitet der in vier
Hss. uberlieferte sogenannte 'Romulus Nilantinus' aus dem

Ii. Jhdt. ein, eine Auswahl von fünfzig Fabeln aus dem
alten Romulus-Corpus, von denen zu Anfang des 12. Jhdts.
vierzig ms Englische ubersetzt worden sein durften. Diese
einem 'Konig' Alfred zugeschriebene Sammlung ist verloren,

jedoch von Marie de France am Ende des Jahrhunderts
als Grundstock ihres Esope verwendet worden. Gewiss auf
Maries anglonormannische Version (die dreiundsechzig
weitere Stucke aus verschiedensten Quellen enthalt) geht
der lateinische 'Romulus Robertl' (zwei Pariser Flss.)
zurück, vielleicht auch der sog. 'Romulus LBG'. Er ist
benannt nach den Haupthandschriften m London, Brüssel
und Gottingen, was die Tatsache verschleiert, dass diese
lateinische Sammlung vor allem m Deutschland verbreitet
war (sechs von acht Hss.) und dementsprechend im Spat-
mittelalter auch ins Deutsche ubertragen wurde (1370 von
Gerhard von Minden).

Keinen nennenswerten Erfolg hatten die Versfabeln des

Alexander Neckam (+1217), sieht man davon ab, dass sie
zweimal ms Franzosische ubertragen wurden. Die zweite,
vermutlich ebenfalls von einem Englander (Waltherus
Anglicus?) im 12. Jhdt. verfasste Fabelsammlung m
lateinischen Distichen, der sog. 'Anonymus Neveleti', wurde
jedoch, wohl vor allem dank ihres rhetorischen Aufwandes,
zum mittelalterlichen 'Aesopus' schlechthin. Davon zeugen
weit über hundert Hss., Ubersetzungen ms Franzosische,
Italienische, Spanische, Deutsche, Holländische, Englische,
Tschechische und schliesslich die Aufnahme m den Kanon
der Schulbucher (zusammen mit den Distichen Avians).



256 FRITZ PETER KNAPP

Während dieser versifizierte 'Aesopus' im Unterricht
Furore machte, hielten sich die Prediger naturgemäss an die
prosaische Form5. Odo von Cheriton (+1247) hat nicht
nur etliche Fabeln in seine Sermones super evangelia dominicalia

aufgenommen, sondern auch in seinem Hauptwerk, dem
Liber parabolarum, die Gattung m reichem Masse verwendet,

wobei er äsopisches Gut wie solches aus der Tierepik
gleichermassen geistlicher Allegorese unterwirft (dazu siehe

unten). Jakob von Vitry, der zweiundsechzig Stücke aus
Romulus, Avian und der Tierepik in seine (zwischen 1227
und 1240 aufgezeichneten) Predigten als Exempel integriert
hat, stellt zwar auch stets den Bezug zum christlichen
System der Tugenden und Laster her, hält sich aber mit
allegoretischen Auslegungen viel stärker zurück. Für die
Zwecke der Predigt hat schliesslich auch der bereits

genannte Dominikaner am Hofe Ludwigs IX., Vinzenz
von Beauvais, die Fabeln in seiner Enzyklopädie bestimmt.
Sowohl diese wie Odos Parabolae wurden ins Französische
übertragen, letztere zwischen 1320 und 1350 von Nicolas
Bozon, einem anglonormannischen Minoriten 6. Etwa zur
gleichen Zeit stellte ein Landsmann Bozons, Johannes von
Sheppey, dreiundsiebzig lateinische Fabeln nach Odo und
älteren äsopischen Corpora zusammen 7. Doch dies ist für
diese späte Zeit bereits eine Ausnahme. Im allgemeinen
haben bereits die Volkssprachen die Tradierung der äsopischen

Fabeln übernommen.

5 Vgl. tbtd.y 97-11 I

6 Ausg. von T. Smith/P. Meyer, Les Contes Moralises de Nicole Bo^on Frere
Mweur, Societe des anciens textes frangais (Paris 1889), kurze Erwähnung bei
H. C. Schnur, Lat. Fabeln d. MAs, Vorwort, 14; von Grubmüller nicht behandelt.

7 Ausg. bei Leopold Hervieux, Les fabuhstes latins depuis le siede d' Auguste jusqu'ä
la fm du moyen äge IV (Paris 1896; Nachdruck Hildesheim 1970), 417-450; kurze
Erwähnung bei H. C. Schnur, Lat. Fabeln d. MAs, Vorwort, 14; von Grub-
muller nicht genannt.



DIE LATEINISCHE FABEL DES MITTELALTERS 257

Allerdings tauchen im Spätmittelalter daneben neue,
ganz oder grösstenteils aus anderen Quellen gespeiste
lateinische Sammlungen auf. Da ist einmal das Speculum sapien-
tiae Quadripartitus apologeticus) eines rätselhaften Bischofs
Cyrillus, der Asop nicht erwähnt, auch fast nie auf äsopisches

Gut, sondern vor allem auf antike naturkundliche
Berichte (Plinius, 'Physiologus' etc.) zur eigenständigen
Gestaltung seiner «handlungsarmen, statischen und
anspruchsvoll stilisierten Disputationsszenen» zurückgreift8,
zum andern der Dialogus creaturarum eines ebenfalls
unbekannten Nicolaus Pergamenus (Mitte 14. Jhdt.?), der «oft
eine Tierbeschreibung dem 'Physiologus' oder Isidorus
entnimmt, mehrere Romulus-Fabeln in einem Dialog verbindet,

und zudem noch historische Beispiele, Bibel-, Dichter-,
Philosophen- oder Kirchenväterzitate anhängt»9. Sind
bereits hier zusätzlich «orientalische Berührungen» {ibid.)
zu erwägen, so bestehen zwei andere Sammlungen zur
Gänze aus morgenländischem Material10: der Liber Kalilae
et Dimnae (auch Directorium vitae humanae) des J ohannes von
Capua (verfasst zwischen 1263 und 1278) und der Liber de

Dina et Kaiila des Raimond de Beziers (Raimundus de

Biterris, Anfang des 14. Jhdts.). Am Anfang dieser
Stofftradition steht ein alter indischer Fürstenspiegel von ca.

8 K. Grubmuller, Meister Bsopus, 425. Ausg des Speculum and des Dialogus
creaturarum des Nicolaus Pergamenus von J. G. Th. Grasse, Die beiden ältesten

lateinischen Fabelbucher des Mittelalters, Bibliothek des literarischen Vereins zu

Stuttgart, 148 (Tubingen 1880). Die Identifikation des Cyrillus (oder m manchen
Hss. Gwidnnus) ist bisher nicht gelungen Grasse setzt das Werk ins 13. Jhdt.,
Rolf Muller dagegen ms spatere 14. Jhdt. (R. Muller, Die cyrillischen Fabeln und

ihre Verbreitung in der deutschen Literatur [Diss, masch Mainz 1955]). Zu den

äsopischen Motiven bei 'Cyrillus' vgl. ibid., 160 ff, zu den Entsprechungen im
Tierepos 163 f. (Wallfahrt der Fuchsin, Fuchsin als — falsche — Nonne), in
Katila wa-Dimna (Paficatantra) 161 f. (Hahn und Fuchs).
9 H. C. Schnur, Lat. Fabeln d. MAs, Vorwort, 15.
10 Das Folgende nach dem Sammelartikel «Kahla wa-Dimna», in Kindlers
Literaturlexikon VI, Sonderausgabe Darmstadt 1972, 5122-5130 (Autoren sind Alfred
Heil, Julius Assfalg, Sophia Grotzfeld u.a.).



258 FRITZ PETER KNAPP

200-300 n. Chr., dessen bekannteste Sanskritbearbeitung im
sog. Pancatantra vorliegt. Diese Fünf Bücher Erzählungen
wurden im 6. Jhdt. ins Mittelpersische und von dort ins
Arabische übertragen. Die arabische Fassung von
'Abdallah Ibn al-Muqaffa' aus der Mitte des 8. Jhdts. mit
dem Titel Kal'ila wa-Dimna (nach den Sanskrit-Namen der
beiden Schakale Karataka und Damanaka) liegt zahllosen
Übersetzungen in morgen- und abendländische Sprachen
zugrunde, darunter einer altspanischen von 1251 (oder
etwas früher) und einer hebräischen (verfasst vielleicht zu
Beginn des 12. Jhdts. von einem Rabbi Joel, möglicherweise

aber auch später von einem Unbekannten), die ihrerseits

der lateinischen Version des Johannes von Capua als

Vorlage gedient hat. Das Buch des getauften Juden Johannes,

das dem Kardinal Matthaeus Rubens Ursinus (der 1278

Erzpriester von St. Peter wurde) gewidmet ist, ist reich
überliefert und «wurde ins Deutsche, Spanische, Italienische

und Tschechische... und aus den ersten drei in weitere
europäische Sprachen übersetzt, so dass es sich über ganz
Westeuropa verbreitete»11.

Kaum Verbreitung fand dagegen die zweite lateinische
Übersetzung des Raimond de Beziers, der von der spanischen

Version ausgeht, aber aus mangelnden Sprachkenntnissen

vielfach zum Directorium seines Vorgängers Zuflucht
nimmt, so dass das Werk über weite Strecken nichts als

eine Kopie der älteren lateinischen Version ist12.

Es wäre nicht erforderlich, in diesem Rahmen auf so

späte Texte näher einzugehen, könnte man nicht immer
wieder der Ansicht begegnen, die dahinterstehende
orientalische Stofftradition habe schon weit früher auf die okzi-
dentale Fabelüberlieferung und die Tierepik gewirkt.
Kaum zu leugnen dürfte ein solcher Entlehnvorgang im

n Ibid., 5128.
12 Ausgabe beider Texte bei L. Hervieux, Les fabuhstes latins V (Paris 1899).



DIE LATEINISCHE FABEL DES MITTELALTERS

Falle der Schlussfabel (von den dankbaren Tieren und dem
undankbaren Menschen) des 1179/80 von Nigellus von
Longchamp verfassten Speculum stultorum 13 sein, doch lassen

die inhaltlichen Differenzen zu dem entsprechenden
Stück in Kallla wa-Dimna14 an mündliche Vermittlung
denken. Schwerlich ohne schriftliche lateinische Zwischenstufe

vorstellbar sind hingegen die Versbearbeitungen von
nicht weniger als dreiundzwanzig Fabeln, die mit
entsprechenden Stücken in Kallla wa-Dimna korrespondieren,
durch einem gewissen Baldo. Johannes von Capua scheidet
jedoch als Vermittler aus. Dazu sind die Unterschiede zu
gross. Zudem dürfte Baidos Werk, der Novus Aesopus, um
einiges älter sein, um wieviel ist allerdings umstritten. Man
hat metrische Gründe für eine Datierung ins 12. Jhdt., ja

sogar ins 11. Jhdt., vorgebracht15. Ob sie ausreichen, wage
ich nicht zu entscheiden. Aus grundsätzlichen Erwägungen

13 Nigel de Longchamps, Speculum stultorum, hrsg. von J. H. Moz-
ley/R R Raymo (Berkeley (etc), i960), deutsche Übers, von K Langosch,
Leipzig 1982; der Appendix von Bernardus und Dryanus {Vom undankbaren
Reichen und den dankbaren Tieren) umfasst die Verse 3559-3876.
14 Fabel 81 im Directorium des Johannes von Capua (Kap XIV, Ausg. von
L. Hervieux, V, 317-319; vgl. Ibn al-Muqaffa', Le hvre de Kahla wa-Dimna ou

Fables de Bidpai, traduit de l'arabe par Andre Miquel, Etudes arabes et lslamiques,
1 (Paris 1957), 261 ff. — Ich habe die Fabel aus dem Speculum stultorum kurz
erwähnt und resümiert {Tat. Tierepos, 123 bzw. 126). Francisco R. Adrados hat
sie in seiner freundlichen Rezension meines Buches {Emerita 49 (1981), 421-424,
hier 423) mit der berühmten Parabel vom menschlichen Leben verwechselt,
die sich ebenfalls unter den arabischen Fabeln des Bidpai findet (A. Miquel,
47 ff.: «L'Homme, le Dragon, les Serpents et les deux Rats»; Johannes, ed.

L Hervieux, V. 108 ff. Kap. I, fab. 12).
15 Vgl. Alfons FIilka, Beitrage %ur lateinischen Er^ablungshteratur des Mittelalters I,

Abhandlungen der Gesellschaft der Wissenschaften zu Gottingen, Philosophisch-
historische Klasse/N.F. 21, 3 (Berlin 1928) (Textausgabe des 'Novus Aesopus',
21-58), Jakob Werner, «Zum Novus Aesopus des Baldo», in Studien yur
lateinischen Dichtung des Mittelalters. Ehrengabe fur Karl Strecker, hrsg. von W Stach /
FI. Walther (Dresden 1931), 199-207 (Datierung ins 11. Jhdt., 203); Max Mani-
tius, Geschichte der lateinischen Literatur des Mittelalters III (München 1931), 776 f.

(fur 12. Jhdt.); Elisabeth Heyse, «Baldo», in Lexikon des Mittelalters I (Mun-
chen/Zunch 1980), Sp. 1365 («noch im 12 Jhdt.»).



260 FRITZ PETER KNAPP

scheue ich mich vor einem zu frühen Ansatz der Dich-
tung'

Von Seiten der Orientalistik hat man drei Perioden des

östlichen Einflusses auf die Literatur des Abendlandes
unterschieden. «Die erste Periode erstreckt sich bis ins
zwölfte Jahrhundert. Von den möglichen Kontakten, die
sich für diese Zeitspanne erschliessen lassen, kann vermutet
werden, dass sie mündlich, gleichsam im Untergrund,
erfolgten. Vom zwölften Jahrhundert an, mit den Anfängen

der umfassenden Übersetzungsliteratur aus den arabischen

in die europäischen Sprachen können wir damit
rechnen, literarische Einflüsse vorzufinden, die sich aus der

Verbreitung des schriftlichen Materials ergaben» 16. In die
erste Periode fallen die vieldiskutierten Parallelen der pro-
venzalischen und arabischen Liebesdichtung 17. Die literarische

Tradition (im engeren Sinn) orientalischer Erzählstoffe

im Abendland setzt ein mit den Werken des getauften

spanischen Juden Petrus Alfonsi zu Anfang des 12.

Jhdts. Der grosse Schub kam aber erst weit später. Literarische

Übernahme in grossem Stil «fand ihre wichtigste
Pflegestätte in der Regierungszeit und am Hofe von Alfons
dem Weisen (1252-1284), dessen edle, glänzende Leistung
für die kulturelle Akklimatisierung eines so grossen Teiles
des orientalischen Erbes im Westen entscheidend war» 18.

Ebenderselbe war es auch, der bereits als Infant die spanische

Übertragung von Ibn al-Muqaffa's Fabelsammlung in
Auftrag gegeben hatte. Aus all dem geht hervor, dass man
bis ins 13. Jhdt. hinein ausserhalb Spaniens (und Siziliens)
nur ganz vereinzelte Spuren morgenländischen Gutes

16 Franz Rosenthal (Übersetzung von W. Hirth), «Literatur», in Das
Vermächtnis des Islam II (Zurich/Munchen 1980), 85-117, hier 107.
17 Vgl. ibid., 108 f. und im selben Sammelwerk, Bd. I, den Artikel über den

Islam in der Mittelmeerwelt von Francesco Gabrieli (übers, von L. Richter
Bernburg), 83-131, hier 120-123.
18 Ibid., 119.



DIE LATEINISCHE FABEL DES MITTELALTERS 261

erwarten darf. Für die Kenntnis schriftlicher arabischer
Quellen müssten jedesmal handfeste Beweise vorgelegt
werden. Auch die vielfach zu beobachtende Mittlerschaft
des Hebräischen 19 sollte vor der Postulierung allzu intensiver

arabisch-lateinischer Kontakte warnen. Das gilt natürlich

nicht für den Bereich der Philosophie und
Naturwissenschaften, wo Übersetzerschulen in Salerno, Toledo und
andernorts dem Abendland ab dem Ende des 11. Jhdts.
griechisch-arabisches Bildungsgut in grossem Umfang
zugänglich machte20. Doch dies steht auf einem anderen
Blatt.

Das Studium des Griechischen ging im lateinischen
Westen oft mit dem des Arabischen Hand in Hand, hatte
aber natürlich eine viel weiter zurückreichende Tradition,
die in der Zweisprachigkeit des Imperium Romanum wurzelte

und auch durch die germanische Völkerwanderung
nicht ganz abgeschnitten wurde. Über das Fortleben dieser
Tradition sind wir nun dank der Studie von Walter
Berschin 21 gut informiert. Uns interessiert vor allem, ob
die Autoren des karolingischen Gedichtes vom Aeger leo,

der Ecbasis captivi und des Ysengrimus Zugang zu griechischen

Texten, sei es im Original, sei es in lateinischer
Übertragung, gehabt haben könnten.

Vor dem 15. Jhdt. finden sich griechische Büchersammlungen

im lateinischen Mittelalter nur in Rom, Unteritalien
und in bescheidenen Ansätzen ab dem 13. Jhdt. in
19 Hier waren neben Petrus Alfonsi und jener hebräischen Kahla wa-Dimna-

Version auch noch die Mischte Sindabar zu nennen, die wahrscheinlich dem

Abendland das persische Sindbadbuch vermittelt haben Der hebräische Übersetzer

(dem eine arabische Version vorlag) konnte unter Umstanden jener oben

erwähnte Rabbi Joel aus dem frühen 12. Jhdt. sein (vgl. Leo Prijs, in Kindlers

Literaturlexikon X, Sonderausgabe Darmstadt 1973, 8741 [11. Jhdt. ist Druckfeh-
ler]).
20 Vgl. dazu z.B. G. Baader, «Arabismus», m Lexikon des Mittelalters I (Mun-
chen/Zurich 1980), Sp. 853 f.
21 W. Berschin, Griechisch-lateinisches Mittelalter. Von Hieronymus %u Nikolaus von

Kues (Bern/Munchen 1980).



zGz FRITZ PETER KNAPP

England. «In der klassischen Kloster- und Dombibliothek
des Mittelalters gab es aber höchstens vereinzelt griechische
Handschriften»22. Dabei handelt es sich nahezu ausschliesslich

um geistliche Texte. Besonders beliebt sind Bilinguen.
Im allgemeinen behilft man sich aber mit den Übersetzungen

allein. Dabei lassen sich mehrere Wellen der Übertragung

erkennen, an denen man jeweils ein gesteigertes
Interesse am Griechischen ablesen kann: «Was am Ende
der gotischen Epoche Italiens in lateinischer Übersetzung
vorlag, bildete für lange Zeit den Vorrat der griechischen
Literatur im lateinischen Westen; erst im IX. Jahrhundert
kamen wesentliche neue Übersetzungen hinzu; in grossem
Stil wurde erst wieder im XII. und im XIII. Jahrhundert
übersetzt. Bis zum Humanismus blieben die spätantiken
Übersetzungen der massgebliche Grundstock griechischer
Literatur im lateinischen Westen» (S. 106).

Im Verlaufe der karolingischen Epoche lässt sich ein
Ansteigen der griechischen Studien im Rahmen der
Hofkultur von den ersten Übertragungen einzelner Liturgica
zu Anfang des 9. Jhdts. über Hilduins Dionysius-Übersetzung

um 831-835 bis zu den grossen Leistungen des Johannes

Scottus (Eriugena) am Hofe Karls des Kahlen (840-877)
erkennen. Damit geht die Entwicklung in den Klöstern
parallel. In der frühen Karolingerzeit zeigen sich Ansätze:
«man fand sich im Griechischen einigermassen zurecht,
wenn es sich um einzelne Wörter oder um einen einfachen
Satz handelte, oder wo der entsprechende Wortlaut
bekannt war, wie bei liturgischen Texten. Weiterreichende
Studien zu treiben, fehlte wohl der Impuls: Man war mit
dem verbesserten und erneuerten Latein genug beschäftigt»

(S. 161). Seit der Mitte des Jahrhunderts beginnt sich
die Szene etwas zu wandeln, wozu nicht allein, aber doch

ganz wesentlich irische Exulanten beitragen. Der berühm-

22 Ibid., 48.



DIE LATEINISCHE FABEL DES MITTELALTERS 263

teste von ihnen ist eben Johannes Scottus. Des weiteren
wirken in Laon zusammen mit einer Gruppe von Landsleuten

der Ire Martinus, in Auxerre Remigius (+908) und
sein Lehrer Heiric, der bei dem Iren Elias (862 Bischof von
Angouleme) gelernt hat (S. 170), in Lüttich Sedulius Scottus,

in St. Gallen die Iren Marcus und Marcellus-Moengal,
dann Moengals Schüler Notker Balbulus und schliesslich
dessen Schüler Bischof Salomo III. Dem Irenbischof Marcus

verdankt St. Gallen drei griechisch-lateinische
Bibelhandschriften. «Notker Balbulus... soll die sieben katholischen

Briefe um 880 griechisch geschrieben haben: Dies
wäre als eine Ergänzung der Bilinguensammlung des Marcus

zu verstehen. Man schrieb in St. Gallen die Grammatik
des Dositheus ab, die, ursprünglich als eine lateinische
Grammatik für Griechen geschrieben, für das Griechischstudium

noch interessanter war als Priscians Institutiones,
von denen St. Gallen ein hervorragendes irisches Exemplar
besitzt. Trotz mancher weiterer Spuren von Beschäftigung
mit dem Griechischen in sanktgallischen Handschriften
scheint es, als hätten die St. Galler Mönche weder intensive
grammatische Studien, noch Übersetzungen im Sinn
gehabt» (S. 176).

Obwohl es der Ottonenzeit nicht an vorzüglichen
Kennern des Griechischen wie Liudprand von Cremona
fehlte und obwohl im Gefolge der Eheschliessung Kaiser
Ottos II. mit Theophanu das Griechentum kurzzeitig grossen

Einfluss im Westen gewann, erreichten die Griechischstudien

im lateinischen Abendland das Niveau des 9. Jhdts.
erst wieder im 12. Jhdt. Doch die Länder nördlich der

Alpen trugen dazu kaum bei. «An den Domschulen des

hohen Mittelalters, aus denen dann die Universitäten
herauswuchsen, spielte das Griechische eine aufallig geringe
Rolle. Die neuen Übersetzungen des hohen Mittelalters aus
dem Griechischen waren zwar von grosser und oft sogar
entscheidender Bedeutung für die abendländische Geistes-



264 FRITZ PETER KNAPP

geschichte; nicht nur die Logica nova des Aristoteles,
sondern auch De fide orthodoxa von Johannes von Damaskus
haben sich unerhört rasch und weit verbreitet. Aber man
bezog diesen Wissensstoff fertig von den zumeist italienischen

Ubersetzern; er weckte kein Interesse am griechischen

Original. Allein Dionysius Areopagites lockte nördlich

der Alpen noch zum Studium des griechischen Textes»
(S. 249). Johannes Sarracenus, der Neuübersetzer des

Dionysius, hatte Beziehungen zur Abtei St. Denis. Diese «ist
auch der einzige Ort des hochmittelalterlichen Frankreich,
an dem sich lebendige Beziehungen zur Literatur des
griechischen Ostens mit Sicherheit feststellen lassen»

(S. 278 f.).
Soweit einige Auszüge aus der Studie Walter Berschins.

Mehr als vage Anhaltspunkte sind daraus für unsere
Fragestellung nicht zu gewinnen. Von einer Rezeption griechischer

weltlicher Belletristik ist bei Berschin kaum je die
Rede. Der Name Äsops findet sich im ganzen Buch
überhaupt kein einziges Mal. Damit ist das Gesamtpanorama
gewiss richtig getroffen. Dennoch ist hier eine kleine
Ergänzung angebracht. Bernice M. Kaczynski und Flaijo
Jan Westra 23 weisen darauf hin, dass in zwei St. Galler
Manuskripten der Grammatik des Dositheus (eines davon,
jetzt St. Gallen, Stiftsbibliothek 902, erwähnt auch
Berschin, S. 176 bzw. 191) am Rand auch die (danach sog.)
Hermeneumata Pseudo-Dositheana, Teile eines bilinguen
Schulbuches, eingetragen sind 24, die u. a. Fragmente
äsopischer Fabeln enthalten. Ursprünglich bildeten die Fabulae

Aesopicae das vierte der zwölf Bücher der vollständigen
Hermeneumata. Leider haben sich nur achtzehn Fabeln

23 B. M. Kaczynski/H. J. Westra, «Aesop in the Middle Ages: The
Transmission of the Sick Lion Fable and the Authorship of the St. Gall Version», in

MLatJb 17 (1982), 31-38.
24 Ausg. bei Georg Goetz, Corpus glossartorum latinorum III (Leipzig 1892,
Nachdruck Amsterdam 1965), 1-72; 384-387.



DIE LATEINISCHE FABEL DES MITTELALTERS 265

davon erhalten, und die «vom kranken Löwen» ist nicht
darunter. Nichts steht aber der Annahme im Wege, diese

und weitere Fabeln könnten in diesem oder einem anderen
zweisprachigen Schulbuch enthalten gewesen sein, das den

Schriftkundigen in St. Gallen und anderen karolingischen
Klöstern noch vorlag bzw. von ihnen noch abgeschrieben
wurde. Es wäre ja beileibe nicht das einzige, das die
folgenden Jahrhunderte nicht überlebt hat. Wo in diesen

Jahrhunderten nördlich der Alpen Reflexe äsopischen
Gutes auftauchen, das wir nur aus griechischen Quellen
kennen, werden wir aufgrund der bei Berschin geschilderten

Gesamtsituation weit eher an Ausläufer und Nachwirkungen

der genannten Schulbuchtradition zu denken haben
als an selbständige Beschäftigung mit griechischen
Fabeln.

Nach diesen allgemeinen Vorüberlegungen können wir
uns der Stoffgeschichte im einzelnen zuwenden. Wir beginnen

mit den Erzählinhalten der Ecbasis cuiusdam captivi per
tropologiam (Ecb.), jenes seltsamen, vielumrätselten Werkes
in 1229 zumeist gereimten Hexametern, das wohl in der
Mitte des n.Jhdts. (vor 1039?) im St. Aper-Kloster in
Toul geschrieben wurde.

Den Kern der Binnenerzählung bildet die Fabel «vom
kranken Löwen». Sie findet mit allen entscheidenden
Bestimmungsstücken eine Entsprechung in einer der erhaltenen

griechischen dem Äsop zugeschriebenen Prosafabeln
(H. 269 P. 258). Die Fabel lautet in Übersetzung (von
Ludwig Mader):

Ein alter Löwe lag krank in seiner Höhle. Alle anderen
Tiere kamen, um ihren König zu besuchen — nur der
Fuchs nicht. Da ergriff der Wolf die gute Gelegenheit und
beschuldigte ihn bei dem Löwen, dass er sich nichts aus
ihm mache, der doch ihrer aller Herrscher sei, und ihn
deswegen nicht einmal besuche. In diesem Augenblick kam
auch der Fuchs und hörte noch die letzten Worte des



266 FRITZ PETER KNAPP

Wolfes. Als der Löwe ihn anbrüllte, bat er um die
Möglichkeit, etwas zu seiner Verteidigung vorbringen zu dürfen.

«Wer hat denn,» begann er, «von allen, die hier
zusammenkamen, soviel für dich getan wie ich? Überall bin
ich herumgelaufen, um bei einem Arzt ein Mittel für dich
zu suchen, und ich habe auch eins ausfindig gemacht!» Da
nun der Löwe das Mittel gleich wissen wollte, sagte der
Fuchs: «Du musst einem lebendigen Wolf das Fell abziehen

und es noch warm umlegen!» Als der Wolf gleich
danach tot dalag, sagte der Fuchs lachend: «Herrscher soll
man nicht zur Böswilligkeit aufhetzen, sondern sich an ihre
Güte wenden.» — Die Fabel lehrt: Wer anderen eine
Grube gräbt, fällt selbst hinein.

Der griechische Text ist nur in einer byzantinischen
Rezension des Äsop-Corpus aus dem 9. oder 10. Jhdt.
überliefert, der Accursiana (so nach der Ausgabe von Bonus
Accursius, Mailand 1479/80) 25. Damit wäre diese Version
etwa gleich alt mit jener St. Galler Hs. 889, die uns die
älteste lateinische Fassung der Fabel überliefert 26. Man hat
die vierunddreissig elegischen Distichen des Aeger leo

sowohl Paulus Diaconus wie auch Notker Balbulus
zuschreiben wollen. Dieter Schaller hat sich gegen eine Abfassung

nach der Zeit Karls des Grossen und gleichzeitig
gegen jegliche Abhängigkeit des frühkarolingischen
Gedichtes von der genannten griechischen Fabel ausgesprochen

27. Vielmehr neigt er August Hausraths Auffassung 28

25 Ben Edwin Perry, Studies in the Text History of the Life and Fables of Aesop,
Philological Monographs, 7 (Haverford/Penns. 1936), 204 ff., glaubte den
byzantinischen Gelehrten Maximos Planudes (um 1255—1305) als Autor der Recensio

Accursiana erschlossen zu können, drang damit aber nicht durch.
26 Ausg. u.a. bei H. C. Schnur, Lat. Fabeln d. MAs, 26-31 (mit Übers.)
27 D. Schaller, «Lateinische Tierdichtung in fruhkarolingischer Zeit», in Das
Tier in der Dichtung, hrsg. und eingeleitet von Ute Schwab (Heidelberg 1970),

91-113.
28 A. Hausrath, «Germanische Marchenmotive in griechischen Tierfabeln», in
Neue fahrbucher fur deutsche Wissenschaft 13 (1937), 139-150.



DIE LATEINISCHE FABEL DES MITTELALTERS 267

zu, der byzantinische Rhetor habe in dieser Fabel ein
germanisches 'Tiermärchen' bearbeitet. Gleichwohl muss er
die Existenz typisch äsopischer Fabelmotive in der
byzantinischen Erzählung (Löwe als König; kranker Löwe;
schlauer Fuchs und gewalttätiger Löwe) zugeben, sodass
als germanischer Bestand nur das Hoftags—, Ladungs- und
Häutungsmotiv verbliebe. Schaller denkt dabei nicht an

Vermittlung der Goten (so Hausrath), sondern «an spätere
Einflüsse des Westens auf Byzanz» (S. 94). B. M. Kac-
zynski und H. J. Westra kommen aufgrund ihrer oben
referierten Ansicht über die Kenntnis griechischer Texte in
St. Gallen im späteren 9. Jhdt. zum gegenteiligen Schluss.
Der Codex Sangallensis 889, der ausser dem Aeger leo noch
die Versfabeln von «Kalb und Storch» und von «Floh und
Gicht» enthält, weist geringe griechische Einschläge auf,
einige Überschriften (p. 57), ein kurzes bilingues Glossar
(p. 84), einzelne Glossenwörter im lateinischen Text wie
platocervus im Aeger leo, V. 9 29. Das weist auf dieselbe

Atmosphäre, in der zweisprachige Schulbücher wie die
Hermeneumata Pseudo-Dositheana tradiert und studiert wurden.

Aus einem solchen Buch mag der lateinische Dichter
die Fabel «vom kranken Löwen» entnommen haben.
«Both the Ascov vogcöv and the Fabula de aegro leone are

polished renderings of material that is considerably older.
There is no relationship between them of the sort that
might be implied if one were a direct translation of the
other. Instead, both Greek and Latin authors reached for
texts conveniently at hand. The texts were probably fables
collected in schoolbooks—part of the cultural deposit of
Late Antiquity common to East and West»30. Auf die

29 Nach H.C.Schnur, Lat. Fabeln d. MAs, 31 hat nX,ax6K8pto<; «nichts mit
cervus, Hirsch, zu tun, sondern bezeichnet breites Gehörn (wie bei FJch,
Damhirsch oder Rentier)». B. M. Kaczynski/H. J. Westra (S. 34) weisen das Wort
aber in den Hermeneumata Vaticana nach: Tt/.axiKUpO^, gammus (G. Goetz, CGL
III 431, 37).
30 B. M. Kaczynski/H. J. Westra, art. at., 34.



z68 FRITZ PETER KNAPP

Beweisführung der beiden kanadischen Forscher zugunsten
der Autorschaft des Notker Balbulus brauchen wir hier
nicht näher einzugehen. Wichtig mag dagegen ihr Hinweis
auf die Gründungsgeschichte von St. Gallen sein, in der ein
Bär vom Hl. Gallus gezähmt und in Dienst genommen
wird. Vielleicht geht auf diese Legende vom Sieg des

Hl. Geistes über die unvernünftige Natur der Ersatz des

Wolfes durch den Bären im Aeger leo zurück. Der
ursprünglichen Rollenverteilung begegenen wir dagegen
ausser in der Ecb. und im Ysengrimus (Ys.) des 'Magister
Nivardus' dann auch im Esope der Marie de France31

(verfasst vermutlich zwischen 1170 und 1190) und in dessen

lateinischen Derivaten wieder. Der spätkarolingische Aeger
leo hat mit der altfranzösischen Version gegenüber der
griechischen Fassung die Verhöhnung des abgehäuteten
Wolfes als geistlicher oder weltlicher Würdenträger
gemein 32. Dieses Motiv hat der Ecbasis-Dichter — im Gegensatz

zum Ys. (3, 951-1164) — ignoriert, hingegen hat er an

unpassender Stelle den Reflex eines anderen Motivs
bewahrt, das wir dann im Esope wiederfinden: Der Wolf
der Aussenfabel träumt, Insekten hätten ihn umschwärmt
und gestochen (V. 231 ff.). In der Deutung des Fischotters
werden diese Insekten dann als die Feinde des Wolfes, die
ihn töten werden, dechiffriert, doch hatten sie in der Fabel,
die in die Binnenerzählung der Ecb. eingegangen ist, wohl
denselben Stellenwert in der Handlung wie bei Marie de

France: Als der enthäutete Wolf ins Freie läuft, kommen
Fliegen und Bremsen und zerstechen ihn böse (V. 47 ff.: A
l'eissir fors de la maisun / la vindrent muscbes e taün, / sil
depuinstrent mult malement). Maurice Heiin, der auf diese

31 Ausg. von H. U. Gumbrecht, Klassische Texte des romanischen Mittelalters,
12 (München 1973), Fabel Nr. LXVIII De leone mfirmo.
32 Vgl. V. 65 f. Quis ciedit, urse pater, capite hanc gestare tyaram, / Et mamcas vestris

quis dedit has mamhus — V. 5 3 'Tes guan%', fet il, 'vet depeae^'.



DIE LATEINISCHE FABEL DES MITTELALTERS 269

Parallele hingewiesen hat33, glaubt, aus dem sehr freien
beiläufigen Einsatz des Motivs in der Ecb. auf eine
zugrundeliegende mündliche Quelle schliessen zu dürfen.

Insgesamt lässt sich beobachten, wie das 'äsopische'
Fabelgerüst im Mittelalter immer mehr Versatzstücke der
natürlichen und sozialen Umwelt des damals lebenden
Menschen in sich aufnimmt. Wieweit daran gelehrte,
geistliche Kreise Anteil haben, wieweit das illiterate 'Volk',
lässt sich im einzelnen schwer bestimmen. «Aus den klös-
tern wanderten die tierschwänke oft unter das volk, um in
verjüngter form wieder von den klöstern aufgenommen zu
werden»34. Die entscheidende Neuerung, die sich sowohl
im Gedicht des 9. Jhdts. wie in der Ecb. erkennen lässt,
besteht in der Auffüllung des Topos von der königlichen
Stellung des Löwen mit Realgehalt: Das Volk — das

bereits differenziert wird — eilt an den Königshof35, wo
der Löwe regiert und sein Richteramt ausübt, hier indem er
den verklagten Fuchs zum Tode verurteilt 36. In der Ecb.

ergeht bereits ausdrücklich der Befehl an alle Waldtiere, zur
Höhle Hof) des Löwen zu kommen (V. 396). Damit ist
vollends der Mischtypus 'Kranker und hofhaltender Löwe'
erreicht, der auf halbem Wege zwischen der 'äsopischen'
Fabel und der Hoftagsfabel des Roman de Renart liegt 37.

Lucien Foulet, der ja jeden Schritt in der Entwicklung des

Tierepos jeweils nur als Werk eines einzelnen gebildeten
Dichters ansehen wollte, schrieb der Ecb. einen hohen
Stellenwert bei der Ausbildung der Feudalhierarchie im

33 M. Helin, «Notices sur l'Ecbasis», in hatomus 26 (1967), 787-799, hier

793 f-

34 Adolf Graf, Die Grundlagen des Reineke Fuchs. Eine vergleichende Studie, FFC 38

(Helsinki 1920), 21.
35 Aeger leo, 38; Ecbasis (hrsg. von Karl Strecker [Hannover 1935]), 470, 63;,
566, 781, 727.
36 Aeger leo, 32; heb. 408, 440.
37 Vgl. A. Graf, Grundlagen, 13-24.



FRITZ PETER KNAPP

Tierreich zu, dergemäss der Wolf nun ein Hofamt erhält
{camerarius, V. 395) und der Untertan sein Recht auf
Behandlung nach den Gesetzen (dreimalige Ladung des

Beschuldigten: V. 5 24 ff.) geltend machen kann38. Schon
Hans Robert Jauss ist es aber aufgefallen, «dass die
Analogie zwischen dem Reich der Tiere und der feudalen
Hierarchie gleichsam im ersten Ansatz steckengeblieben
ist» 39. Da liegt es doch nahe, auch diesen Ansatz in erster
Linie der Quelle zuzuschreiben, die dann der Ecbasis-Dichter

seinem Klosterscherz dienstbar gemacht hat. Tatsächlich

«überlagert die klösterliche Lebensform die traditionellen

Charaktere der Tiere und ihre epische Rolle,» wie
Jauss {ibid.) feststellte. So wird man unserem Dichter auch
nicht die Erfindung anderer Erzählmotive zutrauen, die für
sein Anliegen gleichgültig, im epischen Rahmen späterer
Erzählungen aber funktionell wichtig sind: der Wolf lässt
für den in absentia Verurteilten einen Galgen errichten {crux
V. 408, 471, 743); ein Freund (hier der Parder, in späteren
Zeugnissen der Dachs) benachrichtigt den abwesenden
Fuchs (V. 409 ff.); Fuchs und Wolf sind Neffe und Onkel
{neptis V. 1091 —patrinus V. 496 / patruus V. 1142). Fraglich

bleibt, ob der Wolf in der Quelle wie in der Ecb. an der
Enthäutung gestorben ist. In der 'äsopischen' Fabel
verspottet der Fuchs den toten Wolf. Dasselbe könnte man für
die Fassung des 9. Jhdts. annehmen, doch wird der Tod
des Wolfes nicht erwähnt, und die Worte des Fuchses
wären als Anrede an einen (noch) Lebenden pointierter. Bei

'Magister Nivard' und Marie de France kommt der Wolf —
ohne dass die Frage der medizinischen Wahrscheinlichkeit
erwogen würde — mit dem Leben davon. In der Ecb.
verhöhnen die Waldtiere den geschundenen, aber noch

38 L. Foulet, Le Roman de Renard, Bibl de l'Ecole des Hautes Etudes, IV 211

(Paris 1914; Nachdruck 1968), 371-373.
39 H. R. Jauss, Untersuchungen %itr mittelalterlichen Tierdichtmg, Beihefte zur
Zeitschrift fur romanische Philologie 100 (Tubingen 1959), 85.



DIE LATEINISCHE FABEL DES MITTELALTERS 271

lebenden Wolf (V. 1046 ff.), nach drei Tagen aber setzt der
Fuchs dem inzwischen Verstorbenen eine Grabschrift —
ein Zug, der auf die beliebte Gattung des poetischen
Epitaphs und deren Parodie (wie bei Seduhus Scottus, Mitte
des 9. Jhdts.) 40 in der Tradition geistlicher Literatur
verweist und in der Ecb. sogar verdoppelt erscheint (Aussenfabel,

V. 1166 ff.).
Als Quelle müsste noch das sog. Metrum Leonis, das

dem Bischof Leo von Vercelli (ca. 965-1026) zugeschrieben
wird41, in Erwägung gezogen werden, nachdem Werner
Ross auf einige Gemeinsamkeiten mit der Ecb. hingewiesen
hat 42. Ross legt dabei nur Wert auf die Verwandtschaft des

Genus, was man gerne konzidieren wird. Damit soll das

Gedicht (das nach Ross jünger als die Ecb. wäre) aber

zugleich zum Beweis dafür dienen, dass Werke wie die Ecb.
sich sozusagen von selbst aus dem geistigen Klima der

karolingischen und ottonischen Epoche ergeben hätten:
«Die Tiermaskerade ist geradezu ein Charakteristikum des

Hofkreises um Karl des Gr.» (S. 275). Bei Froumund von
Tegernsee (960-1008?) findet man dasselbe als Schulvergnügen

im Kloster wieder. Aus keinem anderen Milieu
könne die Ecb. stammen. Die noch «übermütigere
Stimmung und der schärfer sich abzeichnende politische
Hintergrund» im Metrum Leonis ergebe sich bloss aus «dem
Unterschied des Milieus zwischen dem Kloster und dem
Bischofshof» (S. 277). In Anbetracht der jeweils vorgegebenen

komischen oder satirischen Intention glaubt Ross,
mit wenigen gelehrten Quellen auszukommen: «antike

40 Sedulli Scotti Versus de quodam verbece a cane dtscerpto, hrsg. von L. Traube,
Monumenta Germaniae histonca, Poetae III (1896), 204 ft.
41 Ausg. und Untersuchung von Hermann Bloch, «Beitrage zur Geschichte des

Bischofs Leo von Vercelli», m Neues Arcbtv d. Ges. f. alt. dt. Geschichtskunde 22

(1897), 13-136.
42 Werner Ross, «Die 'Ecbasis captivi' und die Anfänge der mittelalterlichen
Tierdichtung», in GRM N.F. 4 (1954), 266-282, hier 276.



Z~]2 FRITZ PETER KNAPP

Metaphorik, Tiersymbolik der Bibel, etymologischer
Namenwitz, Physiologus und äsopische Fabel liefern das

Material» (S. 276).
Gerade motivliche Konkordanzen des Metrum Leonis

mit der Ecb. und/oder mit jüngeren Tierdichtungen weisen
aber auf eine dahinterstehende, lebendige Stofftradition, die
über die genannten Quellen beträchtlich hinausgeht. Dabei
dürfte, wie die Uberlieferung zeigt 43, Leos Gedicht nicht
über den italienischen Entstehungsort hinaus bekannt
geworden sein, also noch weniger als die ebenfalls weithin
wirkungslose Ecb. als Quelle für spätere Dichtungen in
Frage kommen. Die Kombination von Avians fünfter
Fabel vom «Esel in der Löwenhaut» mit dem «Hoftag der
Tiere» begegnet so auch ausschliesslich hier im Metrum
Leonis. Aber Einzelheiten des zweiten Teils finden sich
auch anderwärts wieder: die Ladung zum Reichstag
(4,25 ff.), der alle Tiere Folge leisten (4,38 ff.), die Anklage,
die den Delinquenten als cruce dignus bezeichnet (4,18), und
— besonders auffallend — der königliche scriba camelus

(4,30), in dem wir unschwer das Kamel als Rechtsgelehrten
am Königshof bei Pierre de St. Cloud wiedererkennen 44.

Möglicherweise enthält 6,54 f. auch den ältesten erhaltenen
Hinweis auf den monachatus lupi45, dem wir vor dem Ys.

ausser in der Aussenfabel der Ecb. im 11. Jhdt, noch bei

Egbert von Lüttich 46 und um 1100 in dem (aus der
Loiregegend stammenden) Gedicht De lupo 47 begegnen. Weitere

Gemeinsamkeiten von Leos Gedicht mit der Ecb.
beruhen dagegen wohl auf Zufall.
43 Vgl. H. Bloch, «Leo von Vercelli», 122

44 Roman de Renard Va, V. 444 ff.
45 V. 6, 54 Nee sibi prodest Sumpta cuculla. Vgl. H. Bloch, art. at., 132 Anm. 2.

St.

46 Fecunda ratis, hsrg. von Ernst Voigt (Halle a. S. 1889), 1, 1554-67 [Prora-Fabel
XVIII).
47 Hrsg. von Ernst Voigt, Kleinere lateinische Denkmaler der Thiersage aus dem XII.
bis XIV Jh. (Strassburg 1878), 58-62, vgl. dazu Friedrich W. Lenz, «Bemer-



DIE LATEINISCHE FABEL DES MITTELALTERS 273

Damit sind Ross' Quellenhinweise — die z.T. bereits
Ernst Voigt gegeben hatte — natürlich ebensowenig
hinfällig wie seine 'Milieutheorie'. Natürlich musste jeder
gelehrte Mönch in dem edlen pardus, dem sangesgewaltigen
Mitkönig des Löwen, den Panther des 'Physiologus'
wiedererkennen, wo er wie der Löwe ein Abbild Christi
darstellt und sich durch Sanftmut und eine wunderbare
Stimme auszeichnet. In ähnlicher Weise haben dann Bibel,
Isidor und 'Physiologus' für die meisten Tiergestalten
gewisse Züge geliefert, ja manche dieser Gestalten, wie das

Blässhuhn (im 'Physiologus' das Symbol des Rechtgläubigen),

gewiss überhaupt erst der Phantasie des Dichters
aufgedrängt. Dabei kann sich die Haltung gegenüber der
Quelle durchaus bis zur komischen Sinnverkehrung
steigern — nicht anders als bei den sprachlichen Zitaten: «da
wird der Hirsch, der in den Psalmen nach der frischen
Wasserquelle dürstet, Weinschenk, das Kamel, seit dem
biblischen Gleichnis mit dem Nadelöhr verbunden, bringt
die 'suta' (das Genähte Vorhänge, Decken). Das ist
Bibelwitz wie der Jagdhund des Esau (332), wie der
Psalmensänger Asaph als Musiklehrer des Schwans (945), wie
der Walfisch des Jonas als Braten auf dem Tisch des

Königs (547)» 48. Mit Recht erinnert Ross hier an die Cena

Cypriani49, jenes eigenartige Repetitorium biblischer
Gestalten, die in unübersehbarer Menge in ihren jeweiligen
Funktionen, mit ihren jeweiligen Attributen und Eigenheiten

an einem Gastmahl zu Kana teilnehmen.

kungen zu dem pseudo-ovidischen Gedicht 'De lupo'», in Orpheus 10 (1963),

21-32. Das Gedicht wird bisweilen Marbod von Rennes zugeschrieben und ist bei

Migne (PL 171) unter dessen Carmina varta (II, Nr. 40) herausgegeben. K. Grub-
muller, Meister Esopus, 86 f., hat sich davon irrefuhren lassen und verbucht das

Gedicht doppelt.
48 W. Ross, «Ecbasis», 270.
49 Hrsg. von Karl Strecker, Monumenta Germamae historica, Poetae IV 2-3

(Berlin 1923), 870-900.



274 FRITZ PETER KNAPP

Besonders vielschichtig ist die Gestalt des Igels. Einmal
hat er selbstverständlich seinen Platz in dieser seltsamen
tierischen Klostergemeinschaft der Ecb. Zum anderen hat
man mehrfach konkrete politische, wie auch allgemeine
sozialkritische Anspielungen darin erblickt. Zum dritten
hat Ross in ihm den Typ des miles gloriosus entdeckt und ihn
gleichzeitig in die Tradition des mittelalterlichen Klosterhumors

eingeordnet50. Und schliesslich haben Voigt und
(ohne Bezug auf diesen) Jauss51 einmal mehr auf den

'Physiologus' verwiesen, wo der Obst und Weintrauben
stehlende Igel als Bild des Teufels erscheint.

Doch nun zur Aussenfabel: Hier wird erzählt, wie ein
Kalb — offenbar ein Bild des Autors in seiner Jugend —
aus dem heimatlichen Stall flieht, vom Wolf in eine Höhle
gelockt wird und diesem am folgenden Tag als Paschamahl
dienen soll. Am Ostersonntag führt jedoch der Fuchs die
Rinderherde zur Befreiung des Kalbes heran. Der Wolf
begründet seine Angst vor dem listenreichen Fuchs mit der
eingeschobenen Binnenerzählung von der Heilung des

Löwen, worin Vorfahren des Wolfes und des Fuchses der
Aussenfabel die Hauptrollen spielen. Dort wie hier wird
der Wolf überlistet und kommt ums Leben. Das befreite
Kalb kehrt heim. Jacob Grimm galt diese ganze Geschichte
«nur von dem mönch, zur figürlichen darstellung seiner

eigenen gefangenschaft und flucht, schlecht genug
erfunden»52, Voigt (Ausg. der Ecb., S. 56) sah darin «die in
Poesie und Prosa müdegehetzte Parabel von dem Lamm
(hier merkwürdigerweise: Kalb), das vom guten Hirten
dem Wolfe, der in Schafskleidern einhergeht, allegorisch
also Scheinmönch ist, entrissen wird,» hielt aber gleich-

50 W Ross, «Ecbasis», 271.
51 H. R. Jauss, Tierdichtung, 92; E.Voigt, Ausg. der Ecb. (Strassburg 1875),
61.

52 J. Grimm/A. Schmeller, Lateinische Gedichte des X. und XI. Jhdts. (Göttingen
1838), 312.



DIE LATEINISCHE FABEL DES MITTELALTERS 275

wohl an der autobiographischen Deutung fest und
rekonstruierte danach das Leben des Dichters (S. 14-26). Wie das

Zitat zeigt, hatte er gerade für den Einsatz der Tiergestalt
des Kalbes keine Erklärung. Man fand sie in einer
Schulsentenz Infelix vitulus sudibus fuit ligatus 53, die im 10. und

Ii. Jhdt. in Süddeutschland als Federprobe im Umlauf war
und die in der Ecb. in V. 248 (.Infelix vitulus...) und 66

vitulo sudibus... ligato) wörtlich anklingt. Hat man dahinter

eine verlorene Fabel zu vermuten? Ross hat es mit
Recht als «höchst merkwürdig» bezeichnet, «dass keine der
zahlreichen mittelalterlichen Fabelsammlungen uns eine

einzige Spur davon hinterlassen haben sollte» (S. 280). Das
Kalb kommt überhaupt in der Fabel ganz selten vor. Die
mit dem Aeger leo zusammen überlieferte Fabula de vitulo et
ciconia (Monumenta Germaniae historica, Poetae I 64) steht

ganz allein. Ross sieht dagegen in der Federprobe vom
vitulus den Ausdruck des ständig unterdrückten Willens der

Klosterschüler, sich frei zu entfalten, dies namentlich in
literarischer Hinsicht. So fasst einmal der irische Mönch
Dicuil im 9. Jhdt. den auch sonst belegten Topos von der

engen Fessel des Metrums in das Bild Ut vitulus vincuhs

obligatus (MG, Poetae IV 659 f.). Das vergleicht Ross

(S. 279) mit Ecb. V. 20-24, wiU aber die Befreiung von
dieser Fessel gleichzeitig inhaltlich fassen, um die freie
Wahl des unernsten Themas als «literarischen Abstecher»,
als ecbasis im Sinne des Servius erklären zu können. Die
Aussenfabel ergibt sich dann so: «Die Lehrer sorgten
natürlich dafür, dass sich mit der Vorstellung vom
ausgelassenen Kalb die andere vom lauernden und drohenden
Wolf verband, wobei die tägliche Erfahrung [s. Voigt,
Ausg. S. 25] ebenso Pate stand wie die biblische Parabel

von Wolf und Lamm» (S. 280). Obwohl Ross hier, wie

53 Die Schulsentenz in ihrer variierenden Gestalt — der Schluss fuit ligatus findet
sich so nur m einer Hs. — bei Bernhard Bischoff, Mittelalterliche Studien I
(Stuttgart 1966), 79.



276 FRITZ PETER KNAPP

zumeist, etwas sprunghaft und simplifizierend argumentiert,

wird man seine These in Ermangelung anderer
konkreter Zeugnisse nicht von der Hand weisen können, mit
der Einschränkung freilich, dass dem Autor der Ecb.
höchstwahrscheinlich das Motiv vom Wolfsmönch bekannt
war. Egbert von Lüttich erzählt, der Wolf habe sich der
verlockenden Fischmahlzeiten wegen als Mönch
ausgegeben, kurz darauf sich jedoch wiederum zum weltlichen
Stand bekannt, um dem Fleischgenuss frönen zu können
(s. Anm. 46). Verhält sich der Wolf in der Aussenfabel der
Ecb. anders?

Dass der Autor noch weitere, bisher nicht genannte
Quellen benützt hat, versteht sich von selbst. Es ist nicht
nötig, hier weiter darauf einzugehen, da sich darunter
schwerlich fabulöses Gut befunden haben dürfte. Für
Reminiszenzen aus Kallla wa-Dimna, wie sie Francisco R.
Adrados annehmen möchte 54, scheint mir jeder Anhaltspunkt

zu fehlen. Man muss hier sowohl die innere Dynamik

der Stoffentwicklung wie die konkrete Intention des

Autors der Ecb. in Rechnung stellen. Hinter den Gestalten
des Gedichtes stehen ja, wie Ludwig Gompf gezeigt hat55,
reale Vorbilder, Abt und Mitbrüder des Autors. Aus
mangelnder Kenntnis dieser Personen entgehen uns freilich
viele Bezüge. Aber weder die (gefiederten) Sänger 56 —
von Vögeln als Boten ist entgegen Adrados' Meinung nicht

54 F. R. Adrados, Rez. meines Buches über das lat Tierepos, in Emerita 49
(1981), 421-424, hier 423
55 L Gompf, «Die 'Ecbasis cuiusdam captivT und ihr Publikum», in MLatJb 8

(1973), 30-42.
56 Von den vier Vögeln der Ecb., Amsel, Schwan, Nachtigall und Sittich bzw.
Papagei, kommen, soweit ich sehe, zwar die beiden letzten Vogelarten auch in
Kahla wa-Dimna vor (Miquel [s Anm. 14], S. 166 ff. bzw. 129 ff. — vgl. Johannes

von Capua, Directorium, ed. L. Hervieux, V, 226 ff [hier bloss socius corvi de

avtbus genannt'] bzw. 191 ff.), irgendwelche inhaltliche Parallelen bestehen jedoch
nicht.



DIE LATEINISCHE FABEL DES MITTELALTERS 277

die Rede — noch der Fuchs als 'politischer' Ratgeber, ja
Stellvertreter des Königs (d.h. des Abtes) bedürfen vor
diesem Hintergrund einer Herleitung von aussen, was nicht
ausschliesst, dass der Ecbasis-Autor diese Rolle des Fuchses
doch schon anderswo ausgeprägt vorfand, ergab sie sich
doch aus der allgemeinen Anreicherung der Fabel vom
kranken und hofhaltenden Löwen mit sozialem und
politischem Gehalt gleichsam von selbst. Es hiesse doch dem
mittelalterlichen Menschen jede eigenständige Fähigkeit
zur Gesellschaftssatire absprechen, wollte man, wie Adra-
dos es tut, die Entfaltung der Idee vom Hof des Löwen aus
bescheidenen griechisch-römischen Ansätzen dem Einfluss
orientalischer Fabeln zuschreiben, da dort diese Idee ebenfalls

weiter ausgestaltet ist als in der klassischen Antike.
Gewiss klassischen Vorbildern verpflichtet ist die
Rahmungstechnik in der Ecb. (wie im Er.). Mit der extremen
Schachtelungsmethodik des Kafila wa-Dimna hat sie wenig
gemein. Hier begnügt man sich ja nicht mit der einfachen
Rahmung, sondern schiebt mehrfach eine Binnenerzählung
in die nächste, bis der Leser oft genug den Faden verliert.
Zwar ist es richtig, dass dabei die jeweils eingeschobenen
Erzählungen zur Beweisführung eingesetzt werden, ähnlich
wie in der Ecb. In dieser geht es aber nicht bloss um die

Exemplifikation eines allgemeinen Satzes, sondern um eine
konkrete Erfahrung füchsischer Hinterlist, die nun in der

Gegenwart dem wölfischen Erzähler wieder droht. Hier
besteht doch eine, wenn auch noch so schwache epische
Beziehung zwischen Rahmen- und Binnenerzählung. Alles
in allem sehe ich also bisher keinen zwingenden Grund zur
Annahme, dass bei der Entstehung der Ecb. noch jemand
ausserhalb der klassisch-antiken und der monastisch-früh-
mittelalterlichen Bildungswelt geistige Vaterschaft anmelden

dürfte.
Wenden wir uns dem etwa ein Jahrhundert jüngeren

Ysengrimus (beendet etwa 1148/49) zu.



278 FRITZ PETER KNAPP

Hier bildet der monachatus lupi zusammen mit der
Hoftagsfabel zweifellos den stofflichen Kern. Dabei gilt es zu
vermerken, dass die letztgenannte im wesentlichen auf dem
Stande der Ecb. verbleibt: Der schwer erkrankte Löwe
Rufanus lässt als König der Tiere die Reichsbarone zu Hofe
laden, die ihm Arzneien verschaffen und, falls diese nicht
wirken, Zeugen der Nachfolgeregelung im Reich sein sollen.

Reinhard, obschon ebenfalls geladen, lässt sich
ausdrücklich nochmals auffordern zu erscheinen, da er sich
nicht zu den Vornehmen und Vermögenden des Reiches
zählt. Inzwischen hat der Wolf den Fuchs dem König
gegenüber der überheblichen Befehlsverweigerung
beschuldigt, dann jedoch als Arzt dem Löwen Bock und
Widder als heilende Kost verschrieben. Die übrigen Barone
ergreifen die Partei der gefährdeten Tiere, Isengrim zieht
den Kürzern, Reinhard wird vom Hasen neuerlich geladen.
Mit zerrissenen Schuhen (wie im Aeger leo) und Heilkräutern,

die er behauptet, aus Salerno geholt zu haben, langt er
an. Das Rezept und seine Ausführung entsprechen dann in
etwa wiederum der Ecb. Die Szene der Enthäutung wird
breit eingeleitet und mit ausgiebigen Spottreden abgerundet.

Isengrims Anschuldigungen gegen Reinhard sind hier
also eher eine Randerscheinung. Der Zug erscheint gegenüber

den älteren Zeugnissen deutlich abgeschwächt.
Gerade in ihm liegt jedoch der Keim für die Hoftagsfabel des

Roman de Renart (RdR) (Br. Va und I): «Mit der einfüh-
rung des gerichtstages, mit der ersetzung der politischen
anklage durch die privatklage der tiere über den fuchs fällt
die krankheit des löwen als anlass zu der Versammlung des

tierreiches weg» 57. Dementsprechend tritt dieses Motiv der
Krankheit erst in Branche X, die nicht zum ältesten
Bestand der RdR gehört, auf. Es fehlt bemerkenswerterweise

auch bereits im Metrum Leonis, das einen Gerichtstag

57 A. Graf, Die Grundlagen des Reineke Fuchs, 17.



DIE LATEINISCHE FABEL DES MITTELALTERS 279

des Löwen kennt, wie wir gesehen haben. Der Ys. lenkt
demgegenüber wiederum stärker in die Bahn der 'äsopischen'

Tradition ein und lässt die kompositorische
Verbindungslinie zur vorausgehenden Feldmesserfabel hervortreten;

er «steht» damit «abseits von der franz. branchendich-
tung,» wie Graf (S. 16) feststellt.

Auch die Vorstellung vom Wolfsmönch ist im
Frühmittelalter reichlich belegt. Wir haben bereits darauf
hingewiesen, dass sie nicht nur in der Ecb., sondern auch bei

Egbert von Lüttich, in dem Gedicht De lupo und (vermutlich)

im Metrum Leonis begegnet. Den Vielfrass, der einer
Fisch- oder Fleischmahlzeit zuliebe jeweils den Stand wechselt,

hat Egberts Prora-Fabel XVIII (V. 1554-1567), soweit
wir sehen, zum ersten Mal vorgestellt. In De lupo gibt der
Wolf, nachdem er in die Falle geraten ist, vor, sich zum
geistlichen Leben bekehrt zu haben, und empfängt Tonsur
und Kutte. Als ihn jedoch der Hirte angesichts seiner

kurzzeitigen Askese begnadigt und freilässt, nimmt er seine

frühere Lebensweise wieder auf. Auf den Vorwurf, dass

einem gesunden Mönch nach der Regel kein Fleisch gestattet

sei, antwortet er: non est simplex ordo bonorum, / Et
modo sum monachus, canonicus modo sum (V. 105 f.). Ein Spruch
Spervogels bringt als Gleichnis für die unstaete ungefähr
dieselbe Geschichte in Kurzform. Voigt58, der auf alle
diese Parallelen hingewiesen hat, bemerkt zu dem eben

genannten Motiv überdies: «Des Wolfs Debüt als Schafhirt
V 548 ff. und dessen Rechtfertigung V 573-580 ist offenbar
nach Evang.Joh. X 1-5 gearbeitet: er ist diesmal nicht, wie
sonst, als fur et latro, aliunde, sondern per ostium in ouile ouium

eingetreten, um nun, getreu der biblischen Vorschrift, als

pastor bonus ouium mit dem heimischen und anheimelnden
Ruf'kum!' seine Lämmer zutraulich zu begrüssen, ins Freie

zu locken und auf der Weide, wohin er immer will, nach

58 E. Voigt, Ausg. des Ysengrimus (Halle a. S. 1884; Nachdruck Hildesheim
1974), S. LXXXI.



28o FRITZ PETER KNAPP

sich zu ziehen.» Wie hier der Text der Bibel, so ist es

anderwärts und gerade in dieser Episode mehrfach die
Benediktinerregel, die parodistisch verwendet wird. Dass
die Vorstellung vom Wolfsmönch letztlich überhaupt auf
dem Herrenwort Attendite a falsis prophetis, qui veniunt ad vos

in vestimentis ovium, intrinsecus autem sunt lupi rapaces {Evang.
Matth. 7,15) beruht, wie Voigt annimmt (S. xci), wird man
gerne glauben.

Das Motiv vom Wolf als Novizen in der Klosterschule
wird im Kr. nicht thematisiert, jedoch mehrfach vorausgesetzt

(III 693 ff.; V 547 ff.). Voigt hat hier ein älteres Zeugnis

aus dem Jahre 1096 beigebracht. In einer Bulle für das

Kloster Montierneuf de Poitiers zitiert Papst Urban II. ein
Proverb de lupo ad discendas litteras posito, cui cum magister
diceret A, ipse agnellum, et cum magister B, ipse dicebat porcel-
lum 59. Damit wird die Existenz der Vorstellung für die Zeit
vor dem Ys. ebenso bewiesen wie durch eine bildliche
Darstellung auf einem Fries des Freiburger Münsters aus
der 1. Hälfte des 12. Jhdts. In späterer Zeit kehrt das Motiv
in Literatur und Kunst immer wieder, so bei Marie de
France (Esope LXXXI) und Odo von Cheriton (Fabel 22).
— Ein weiterer der Tradition entnommener Zug ist Isen-
grims «Antrag auf Rohgenuss des Fleisches und Abschaffung

der Köche», den der Ys. (V 665-686) mit der 'Fecunda
ratis' (Prora-Fabel 1561-67) gemeinsam hat (E. Voigt,
Ausg. des Ys., S. lxxxii). — Schliesslich meint Voigt
{ibid.), den Schwank vom Wolf im Weinkeller {Ys.
V 903 ff. — RdR VI u. XIV) als Hintergrund der Anekdote

annehmen zu dürfen, die Guibert von Nogent in De
vita sua III 8 berichtet. Es handelt sich dabei um die
Geschichte der Ermordung des Bischofs Waldricus von
Laon im Jahre 1112. Der Anführer der Erhebung gegen
den Oberhirten entdeckt diesen im Keller seines Palais in

59 E. Voigt, Kl. lat. Denkmaler, 21.



DIE LATEINISCHE FABEL DES MITTELALTERS 28 I

einem Weinfass und verspottet ihn, ehe er ihn aus seinem
Versteck hervorzieht und tötet, mit demselben Spitznamen,
den der Bischof seinem späteren Mörder selbst beigelegt
hatte: Isengrinus. Auch der Grund für diese Benennung
wird angegeben: propter lupinam speciem ; sie enim aliqui solent

appellare lupos. Der Eigenname des Wolfes ist hier zum
ersten Mal bezeugt, was zu weitreichenden Spekulationen
Anlass gegeben hat 60. Der Ort der Handlung ist jedenfalls
kein sicheres Indiz für die Identifizierung des dahinterstehenden

Tierschwanks. Graf, der diese Identifizierung
bedenkenlos vornimmt, weist die Fabel vom singenden
Wolf im Weinkeller einer älteren volkstümlichen Schicht
zu 61 und nimmt sekundäre Verknüpfung mit dem Mönchsthema

an 62.

Sehr ausführlich hat sich Graf auch mit der Fuchs-
Hahn-Fabel beschäftigt (S. 25-47), die er für letztlich
orientalisch hält. Tatsächlich findet sich Vergleichbares in Kaiila
wa-Dimna (4. Kap., Parabola XLV im Directorium Johanns
von Capua): Ein hungriger Fuchs lockt in einer kalten
Winternacht den krähenden Hahn vom Baum herab, indem
er ihm als weisen Propheten schmeichelt und seine Krone
küssen zu wollen vorgibt, und verschlingt ihn. Im Ys.

überredet der Fuchs Reinhard schmeichelnd den Hahn
Sprotin, mit geschlossenen Augen zu singen, fasst ihn mit
den Zähnen, lässt ihn aber unfreiwillig wieder entkommen,
als er, vom Hahn bei seiner Ehre gepackt, zu einer Vertei-
60 Vgl. L. Foulet, Roman de Renard, 75 ff.
61 Entspricht Nr. 100 in: The Types of the Folktale. A Classification and Bibliography.

Antti Aarne's Verzeichnis der Marchentypen translated and enlarged by
Stith Thompson, FFC 184 (Helsinki 2i973)- — Mir stand dieses Verzeichnis bei der

Abfassung meines Ertrage-der-Forschung-Bandes leider nicht zur Verfugung,
ebensowenig der Index von F.C. Tubach (s.u. Anm.71). Wichtige Ergänzungen
daraus bringt nun H.-J. Uther in seiner Rezension in MLatJb 18 (1983), 342 f.

Ich hatte nie den Anspruch erhoben, einen Beitrag zur modernen Erzahlforschung

zu leisten. Keiner der anderen Rezensenten - dreizehn Besprechungen
sind mir bekannt - hat das moniert.
62 A. Grae, Die Grundlagen des Remeke Fuchs, 90 ff.



282 FRITZ PETER KNAPP

digungsrede gegen die ihn verfolgenden Bauern ansetzt.
Während so die orientalische Fabel zur Demonstration
unüberwindbarer natürlicher Feindschaft dient, entfaltet
die abendländische Version den Typus des betrogenen
Betrügers. Ihm werden im Laufe der langen Tradition
verschiedene Akteure angepasst. In einem vermutlich von
Alcuin (+804) stammenden Gedicht (Carmen 49: De gallo et

lupo) 63 ist bereits der Hahn das Opfer. Er versteht, den Tag
zu verkünden, und wird dabei vom Wolf gefasst. Vor dem
Tod will er aber noch des Wolfes angeblich so schöne
Stimme hören. Könnte Alcuin diese List aus der äsopischen
Fabel «vom musizierenden Wolf» bezogen haben? 64 Im
Phaedrus solutus des Ademar von Chabannes (Fabel 30)

bringt der Fuchs das Rebhuhn dazu, sich schlafend zu
stellen, um noch schöner auszusehen. Er schnappt es

sofort, lässt sich aber seinerseits bewegen, den Namen des

gefangenen Tieres auszusprechen, um seine artium virtutes

zu beweisen. Das Rebhuhn entkommt aus dem geöffneten
Maul 65. Ademar oder seine Quelle dürfte die Fabel wohl
nicht dem verlorenen Teil des Phaedrus, aber doch einem
antiken Corpus, der Vorlage des Romulus, entnommen
haben66. Im 11. Jhdt. begegnet dann schon jene Fassung,
wie wir sie mit geringen Variationen aus dem Ys., aus
Maries Esope, aus dessen lateinischer Bearbeitung und aus
Steinhöwels Äsop kennen67, und zwar in dem Gedicht

63 Ausg. von E. Dummler, Monumenta Germaniae historica, Poetae I (1881),
262.

64 Ausg. bei L. Hervieux, Les fabuhstes latins II2 (1894), 142; bei B. E. Perry,
Aesopica, I: Greek and Latin Texts (Urbana, III. 1952), Nr. 562.
65 H. 99 P. 97; vgl. A. Aarne/S. Thompson (s. Anm. 6t), Typ 122 c.
66 So M. N<?jgaard, La fable antique I 429.
67 Marie de France, Esope, Nr. LX; 'Romulus LBG', Nr. L (Hervieux, II, 598 f.);
'Romulus Monacensis', Nr. XXVIII (Hervieux, II, 274 f.); 'Romulus Bernensis',
Nr. XXI (Hervieux, II, 308); Steinhöwels Extravagante Nr. 3 (hrsg. von
H. Österley (Tubingen 1873), 196 f.).



DIE LATEINISCHE FABEL DES MITTELALTERS 283

Gallus et vulpes 68. Diese Gestalt der Fabel ist offenbar so
kanonisch geworden, dass auch Baldo sie statt der orientalischen

Version seiner Bearbeitung zugrundegelegt hat69.
Umso weniger sind wir veranlasst, für den Yj. eine Quelle
ausserhalb der okzidentalen Tradition anzusetzen. Auch
deren antiker Ursprung aus der Fabel vom Fuchs, der dem
Raben einen Käse ablistet, liegt ziemlich klar zutage 70. Die
Fortsetzung der Episode bei 'Magister Nivardus' im Ys.

dürfte allerdings nicht äsopisch sein (s.u.).
Ein ähnliches Problem wie bei der Fabel «vom kranken

Löwen» stellt sich bei der Fabel «vom Löwenanteil». Die
zahlreichen mittelalterlichen lateinischen und volkssprachlichen

Bearbeitungen dieses Sujets gehen ganz überwiegend
auf die Phaedrus-Romulus-Fassung zurück, in der der
Löwe gegenüber seinen Jagdgefährten Kuh, Ziege und
Schaf einfach seinen Anspruch auf alle vier Beuteteile
feststellt71. Im Ys. wird aber eine ganz andere Geschichte
erzählt: Löwe, Wolf und Fuchs erbeuten eine Jungkuh.
Isengrim teilt sie in drei gleiche Teile für jeden der drei
Jäger, wofür ihm der Löwe das Fell über die Ohren zieht.
Der Fuchs hingegen bildet vier Beuteteile von unterschiedlicher

Grösse und Qualität, spricht das beste Stück dem
Löwen selbst, das zweite der Löwin, das dritte den Löwenjungen

zu und reserviert für sich nur einen Fuss. Auf die

Frage, wer ihn so zu teilen gelehrt habe, antwortet Rein-

68 Ausg. von L. Herrmann, in Scrtptortum 1(1946/47), 260-266.

69 Fabel Nr. XXIII in der Ausg. von L. Hervieux, Les fabultstes latins V
371 f.
70 Vgl. M. NpjGAARD, La fable antique I 429. Die Fabel des Phaedrus I 13 (hrsg.
von B. E. Perry, Babnus and Phaedrus [Cambridge, Mass./London 1965])
entspricht der griechischen Version H. 126 P. 124. Vgl. A. Aarne/S. Thompson,
Typ 57-
71 Phaedr. I 5 — Romulus VIII (Ausg. von G. Thiele, Der lateinische Asop des

Romulus und die Prosa-Fassungen des Phadrus [Heidelberg 1910]) — B. E. Perry,
Aesopica, Nr. 339. Mittelalterliche Fassungen verzeichnet bei K. Grubmuller,
Meister Esopus, 184 f. Anm. 176, 281 Anm. 8. — Vgl. Frederic C. Tubach, Index

exemplorumy FFC 204 (Helsinki 1969), Nr. 3068.



284 FRITZ PETER KNAPP

hard: «Mein Onkel!» (Ys. VI 133 ff.). Bei Odo von Che-
riton fängt der Fuchs eine Gans, der Wolf einen Widder,
der Löwe einen Ochsen. Für den Vorschlag, jeder solle
seine Beute behalten, wird dem Wolf vom Löwen die

Kopfhaut abgerissen. Der Fuchs dagegen erklärt, dem
Löwen stehe von allem so viel zu, als er wolle, dies habe
ihn das rote Barett seines Gefährten gelehrt72. Zu diesen
beiden Fassungen stellt sich nun überraschenderweise eine

griechische Fabel aus der alten 'Recensio Augustana'
(H. 154 P. 149): Hier sind Löwe, Fuchs und Esel die

ungleichen Jagdgefährten. Der Esel begeht denselben
Fehler bei der Beuteteilung wie der Wolf im Ys. und wird
dafür verschlungen. Der Fuchs legt alles auf einen Haufen
und behält nur ein kleines Stück zurück. Vom Löwen
gefragt, wer ihn so zu teilen gelehrt habe, bekennt er: «Das
Schicksal des Esels!» Sollte hier wirklich kein genetischer
Zusammenhang bestehen? Das scheint kaum glaublich,
obwohl wir den konkreten Transmissionsweg nicht
auszumachen vermögen 73.

Die Antike kennt noch eine weitere Variante des Themas

(P. 339 Babr. 67). Ebenso hat man es im Mittelalter
weiter abgewandelt. Egbert von Lüttich erzählt vom Wolf,
der — anstelle des Löwen — seinen (älteren) Kameraden
Fuchs und Lerche das Recht streitig macht, einen gefundenen

Schinken zu teilen, und alles als der Mächtigste an sich
reisst74. Diese Geschichte hat offenbar 'Magister Nivardus'
in seiner Schinkenteilungsfabel (Ys. I 1 ff.) aufgegriffen, in

72 Odoms Parabola XX (Hervieux, IV, 193 f.).
73 Ausser im Ys. und bei Odo findet sich diese Version vom gelehrigen Fuchs
noch bei Jakob von Vitry (Exempla, hrsg. von Th. F. Crane [London 1890],
Nr. 158) und im Kodex Karlsruhe 408 als Nr. 48 (vgl. K. Grubmuller, Meister
Esopus, 393). Vgl. auch A. Aarne/S. Thompson, Typ 51, F. C. Tubach, Index

exemplorum, Nr. 3069; K. Gorski, Die Fabel vom Löwenanteil in ihrer geschichtlichen

Entwicklung (Diss. Berlin 1888).
74 Fecunda ratis, Prora-Fabel 1311-27.



DIE LATEINISCHE FABEL DES MITTELALTERS 285

den Zusammenhang des Epos eingepasst und noch mit
zusätzlichen alten Motiven ausgestattet.

Zumindest im Kern äsopisch könnte die Fabel «von
Hengst und Wolf» im Kr. (V 1167 ff.) sein; Isengrim will
Corvigar in den Wald locken, um ihn zu fressen, und
beschuldigt ihn, Kirchentürringe als Hufeisen entwendet zu
haben. Corvigar lädt den Wolf ein, sie ihm abzunehmen,
und schlägt dabei kräftig aus. Bei Babrius (Nr. 122) und in
der 'Recensio Augustana' (H. 198 P. 187) bittet der Esel
den Wolf, ihm einen Dorn aus dem Huf zu ziehen, tritt ihn
nach erfolgter Heilung ins Gesicht und flieht. Die Romu-
lus-Fabel LH III 2) erzählt etwa dasselbe vom Löwen
und Pferd 75. Im 'Romulus Monacensis' und 'Romulus Ber-
nensis' gibt das Maultier auf die Frage des Fuchses an, es

wisse seinen Namen nicht, dieser sei aber auf seinen Huf
geschrieben. Das erfährt der Wolf vom Fuchs, will die
Schrift lesen und wird zu Tode getroffen 76. Ausgangspunkt

der Fabel ist hier die unedle Abstammung des Maultieres

von einem Esel, welche dieses nicht zugeben will.
Das ist zweifelsohne aus dem 4. Exempel De mulo et vulpe
der Disciplina clericalis des Petrus Alfonsi 77 übernommen
und dann vermutlich mit der äsopischen Dornausziehfabel
kombiniert worden 78. Der Autor des Ys. dürfte ähnlich
frei mit dieser Fabel verfahren sein.

Die übrigen Teilfabeln des Epos haben keine einiger-
massen gesicherten Entsprechungen in der alten äsopischen
75 Hier habe ich in meinem Buch Das lat. Tierspos, 73, die griechische und
lateinische Version zu stark zur Deckung gebracht.
76 L. Hervieux, Desfabulistes latins II 272 f. ('Rom. Mon.' XXVI); II 304 ('Rom.
Bern.' VIII).
77 Ausg. von A. Hilka/W. Söderhjelm, Sammlung mittellateimscher Texte, 1

(Heidelberg 1911), 9.
78 Bei A. Aarne/S. Thompson und F. C. Tubach sind die Varianten allerdings
völlig getrennt unter Typ 47 b (The Horse Kicks the Wolf m the Teeth) und

122 J (Ass begs Wolf to Pull Thorn out of Foot before Eating him: kicks wolf in
mouth) bzw. Exemplum Nr. 2605 (Horse and Dr. Lion) und 3432 (Mule and Fox
— hier auch der Hinweis auf die Disc.cler.) verzeichnet



286 FRITZ PETER KNAPP

Tradition, wohl aber in der Regel im Roman de Renart, in
den Sammlungen von Predigtexempeln und in den Fabulae

extravagantes, die bereitwillig Motive aus der Tierepik
aufgenommen haben. Das wenigste davon wird 'Magister
Nivard' erfunden haben. Wir dürfen vielmehr in ihnen zum
allergrössten Teil weltweit verbreitetes, volksläufiges
Erzählgut sehen, wie ein Blick in Aarnes und Thompsons
Verzeichnis der Volkserzählungstypen lehrt. Besonderer
Beliebtheit erfreuten sich das Motiv von der Wanderschaft
(hier Wallfahrt) der Tiere (Typ 130 und 210), vom Wolf,
der vor dem Wolfskopf flieht (Typ 125), vom Fuchs, der,
um den Hahn zu überlisten, diesem etwas von einem
allgemeinen Landfrieden unter den Tieren vorlügt
(Typ 62) 79, und vom Fischfang (Typ 2). Der Wolf, dessen
Schwanz auf Anraten des Fuchses zum Fischfang dienen
soll, in dem winterlichen See festfriert und von einem
herbeigeeilten Dorfbewohner abgehauen wird, ist gewiss
sekundär an die Stelle des Bären getreten, dessen Kurz-
schwänzigkeit mit dieser aitiologischen Erzählung erklärt
werden soll. Desgleichen dürfte die Vergewaltigung, die im
Ys. die in einem Fuchsloch eingeklemmte Wölfin vom
Fuchs erdulden muss, in der wohl zugrundeliegenden
primitiven sexuellen Tiergeschichte der Bärin widerfahren sein

(Typ 36; vgl. Marie de France, Esope, Nr. 69). In der
Rubrik Folklore sind auch die Fabeln von der Feldmessung
(Aarne/Thompson, Typ 126 C), vom Sprung des Widders
in den Rachen des Wolfes (Type 122 M*) und von Isen-
grims Schwur auf das Wolfseisen (Typ 44) 80 zu verbuchen.
79 Die bei Aarne/Thompson und auch in meinem Ertrage-der-Forschung-Band,
7z, verzeichnete Variante des Themas in der äsopischen Fabel «vom Hund, Hahn
und Fuchs» (H. 268 P. 252) liegt ziemlich weit ab.

80 Das Su|et wird auch m der deutschen Spruchdichtung vom Marner (Spruch
XV 7) verwendet. Nach K. Grubmuller, Meister Esopus, 415, «operiert» der
Marner hier «mit den Namen Isengrin und Remhart, kombiniert aber semen

Handlungsablauf ganz neu». Das stimmt nur mit Hinblick auf das deutsche (und
franzosische) Tierepos, wahrend sich mit dem Ys. deutliche Beruhrungen ergeben.

Ob der Marner den lateinischen Text kannte, ist fraglich.



DIE LATEINISCHE FABEL DES MITTELALTERS 287

Dazu stimmt der Umstand, dass sich unser Dichter im
Laufe des gesamten Epos immer wieder auf die mündliche
Tradition beruft. Man wird deshalb die Benutzung schriftlicher

Fabelsammlungen und älterer Tiergedichte nicht aus-
schliessen können und umgekehrt das volkstümliche
Erzählgut, das der Ys. aufgenommen hat, nicht in solch
überwiegendem Masse, wie Voigt es tut, aus «in den
Klöstern im humoristisch-satirischen Sinne erfassten und
durchgearbeiteten Tierschwänke(n)»81 herleiten, auch

wenn diese die Kristallisationspunkte der gesamten
Überlieferung gebildet haben dürften. Diese und andere 'rein'
volkstümliche Tierschwänke (die dann in grossem Stil erst
in den Branchen des französischen Roman de Renart litera-
risiert werden) pflanzen sich im allgemeinen auf eigener
Bahn neben der äsopischen Tradition durchs Mittelalter
fort, «auf den Kern der Fabeldichtung nehmen sie bis ins

15. Jahrhundert hinein wenig Einfluss», wie Grubmüller
für Deutschland festgestellt hat82. In umgekehrter Richtung

war die Zulieferung gewiss seit jeher intensiver, ohne
dass wir von einer Einbahnstrasse sprechen dürften. Der
breite subliterarische Strom nahm jederzeit bereitwillig
Abwässer der Hochkultur auf. Es wäre dann auch verwunderlich,

wenn nicht auch orientalisches Gut mitgeführt
worden wäre. Direkte Anhaltspunkte dafür, dass der Autor
des Ys. solches daraus entlehnt hätte, habe ich jedoch nicht
gefunden. Für die Kompositionsweise des Epos ist gewiss
das Vorbild der Aeneis verantwortlich. Dass die tierischen
Protagonisten nun Eigennamen tragen, ergibt sich für mich
wie für H. R. Jauss aus der Gattungskonstitution des

Tierschwankes und bedarf daher — entgegen der Ansicht von
F. R. Adrados 83 — ebenfalls keines Anstosses durch eine

morgenländische Fabelsammlung.
81 E. Voigt, Ausg. des Ys., S. xi.i.
82 K. Grubmüller, Meister Esopus, 415.
83 An der oben Anm. 54 zitierten Stelle.



288 FRITZ PETER KNAPP

2. Tierfabel — Tierschwank — Tierepos

Zur Begründung dieser und einiger zuvor geäusserter
Behauptungen ist es erforderlich, die gattungstheoretischen
Bemerkungen, die ich an anderer Stelle bereits veröffentlicht

habe, in modifizierter Form kurz zu wiederholen.
Ausgehen kann ich nunmehr von Grubmüllers «terminologischen

Vorschlägen zur Abgrenzung der Typen» (Titel
seines Kapitels II). Sein und mein gewählter Standpunkt
der Betrachtung ist dabei ein rein (hoch-)mittelalterlicher,
von dem aus fürs erste einmal ein synchronischer Entwurf
unter Benutzung einer ahistorischen Terminologie vorgelegt

werden kann; ahistorisch in dem Sinne, dass die jeweils
benutzten historisch belasteten Begriffe einer (meist) neuen,
möglichst eindeutigen Definition unterworfen werden.
Nicht ein Streit um Worte ist also beabsichtigt, sondern es

geht um inhaltlich umschriebene Begriffe, die notgedrungen
auch Namen haben müssen. Ich beschränke mich dabei

der Einfachheit halber auf Stücke mit tierischem Personal.
Der gewählte Oberbegriff — wir wollen ihn mit dem
mittelhochdeutschen Wort bispel benennen — schliesst freilich

auch Texttypen ein, in denen andere nichtmenschliche
und auch menschliche Akteure auftreten. Das bispel ist
charakterisiert durch seine Zweiteiligkeit. Es besteht
prinzipiell aus Bild- und Auslegungsteil. Unter diesen
Oberbegriff subsumiert Grubmüller u.a. sechs uns hier
interessierende Typen: Tierallegorese, Tiergleichnis, allegorisie-
rendes Tiergleichnis, Tierallegorie, Tierfabel und Fabel-
allegorese.

Grubmüllers Grundthese lautet «dass die Fabel als

Fabel allein an ihrem Bildteil erkennbar sein muss» (S. 21).
Auf der einen Seite des Gesamtspektrums stünden dann
Tierallegorese und Tiergleichnis, die beide in ihrem Bildteil ein
(angebliches) naturwissenschaftliches Faktum, also ein
berichtetes Stück Wirklichkeit enthalten, sich im Auslegungs-



DIE LATEINISCHE FABEL DES MITTELALTERS 289

teil aber dadurch unterscheiden, dass im ersten Typus dem
Vergleichsobjekt ein geistlicher Sinn unterstellt, im zweiten
jenes nur mit dem Menschen in vergleichende Beziehung
gesetzt wird, um so eine Bewertung menschlichen Verhaltens

durch Analogie evident zu machen. Als Übergangsform

wäre das allegorisierende Tiergleichnis zu verstehen, wo
das tertium comparationis zwar an sich nur in einem
innerweltlichen Verhalten besteht, das jedoch in einem dritten
Schritt allegoretisch 84 gedeutet wird. Auf der anderen Seite
stünden Tierallegorie und Tierfabel und als Übergangsform
zwischen beiden die Fabelallegorese. Hier wird dem Bildteil
— im Gegensatz zu den Vertretern der ersten Gruppe —
Fiktivität zugestanden. Bei der Allegorie setzt sich der
Bildteil aus nach den Bedürfnissen der Auslegung montierten

Wirklichkeitsmomenten zusammen, die dann Punkt für
Punkt durch Querverweis allegoretisch gedeutet werden.
Bei der Fabel ist der Bildteil hingegen autark, in sich voll
motiviert und soll als ganzer einen Sachverhalt exemplifizieren.

Allerdings kann die allegoretische Auslegungsart
stufenweise auf die Fabel übertragen werden, durch Ersatz
des pauschalen Resümees durch identifizierende, auf
Einzelteile zielende Vokabeln, dann indem «zunächst noch die

Anwendungssituation mit ihrer Begründung ganz
fabelgerecht zusammengefasst und erst in einem zweiten Schritt
eine losgelöste Allegorese des Protagonisten angeschlossen
ist, die den Motivzusammenhang der Fabel nicht mehr
trifft" (S. 38), und schliesslich indem «die in durchgängig
punktueller Identifizierung konstruierte Anwendungssituation

auf ihren geistlichen, das heisst heilsgeschichtlichen
oder anagogisch-moralischen Sinn befragt» wird {ibid.).

Diese Systematik ist im Ansatz durchaus praktikabel,
leidet jedoch an der zu engen Definition des Begriffes

84 Ich unterscheide — entgegen dem landläufigen Sprachgebrauch — terminologisch

nicht nur zwischen Allegorie und Allegorese, sondern dementsprechend
auch zwischen den Adjektiven allegorisch und allegoretisch.



290 FRITZ PETER KNAPP

'geistlich' und an der Kombination der inhaltlichen Antithese

geistlich-weltlich mit der formalen: allegoretisch
identifizierend versus sentenzartig resümierend. Treffend
ist gewiss die Wahl des Oberbegriffes und die Abhebung
der zwei Hauptgruppen. In der hochscholastischen Theorie
würde ihnen in etwa historia und parabola entsprechen,
wobei historia im weiteren Sinne nicht nur die res gestae
sondern auch die res naturales umfassen müsste. Nur diese

(beiden) res enthalten einen sensus spiritualise mit der parabola
verbleiben wir hingegen im Bereich des sensus lateralis, der
in diesem Falle freilich ein sensus parabolicus ist 85. Dieser ist
keineswegs auf den innerweltlichen Bereich beschränkt, wie
die biblischen Gleichnisse beweisen, wohl aber auf das

moralische Verhalten und das jenseitige Schicksal des

Menschen.
Innerhalb des Begriffes parabola bzw. fabula eine weltliche

und eine geistliche significatio zu unterscheiden, ist,
soweit ich sehe, dem Mittelalter in der Theorie nicht
eingefallen, da es keine rein innerweltliche Moral, die für das

Seelenheil irrelevant wäre, kennt. Dagegen spricht schwerlich,

dass dies in der Praxis dann bei der Rezeption äsopischer

Fabeln nicht immer ausdrücklich vermerkt wird.
Gewiss hat man auch damals den Gegensatz zu den stets
auf Jenseitiges zielenden Gleichnissen Jesu gespürt, ihn
jedoch nur als graduell empfunden 86 und ihn dementsprechend

in der Fabeldichtung immer wieder zu vermindern
gesucht.

85 Vgl. dazu F. P. Knapp, «Historische Wahrheit und poetische Luge. Die
Gattungen weltlicher Epik und ihre theoretische Rechtfertigung im Hochmittelalter»,
in Deutsche Vierteljahresschriftfur Literaturwissenschaft und Geistesgeschichte 54 (1980),
581-635, hier 613 ff Hartmut Freytag, Die Theorie der allegorischen Schriftdeutung
und die Allegorie in deutschen Texten besonders des n. und 12. Jahrhunderts, Bibhotheca
Germanica, 24 (Bern/Munchen 1982), 27 und Anm. 68 (S. 172 f.).
86 Vgl. Konrad von Hirsau, Dialogus super auctores, hrsg. von R. B. C. Huygens
(Leiden 1970), 442 ff.



DIE LATEINISCHE FABEL DES MITTELALTERS 291

Ja, die mittelalterliche Rezeption dieser Gleichnisse
Jesu zeigt auch die Problematik der säuberlichen Trennung
von Fabel (bzw. Parabel) und Allegorie, die Grubmüller
von Adolf Jülicher 87 übernommen hat. Es ist nicht erweisbar,

dass man damals zwischen Gleichnissen, die Jesus
selbst allegoretisch deutet (z.B. Evang. Matth. 13, 3-9; 18-

23), und solchen, wo er dies nicht tut, einen Unterschied
gemacht hat. Am Bildteil liess sich der Unterschied jedenfalls

nicht ablesen. Dass die allegoretische Deutung historisch

vermutlich sekundär ist, besagt für mittelalterliches
Verständnis gar nichts. Der Aufbau des Bildteiles eines

Bispels von der Deutung her kann durchaus einen in sich
sinnvoll motivierten Zusammenhang erzeugen, muss dies
freilich nicht. Wo er allein überliefert ist, wird die
Identifikation mit Parabel (bzw. Fabel) oder Allegorie selten

gelingen. Das gilt natürlich nur für mittelalterliche
Neuschöpfungen, deren Erfassung eine synchrone Systematik
aber wohl leisten müsste. Diese kann, wie ich meine, ohne
Berücksichtigung beider Bispelteile keinesfalls auskommen.
(Tier-)Allegorese wie (Tier-) Allegorie sind durch die
allegoretische Auslegung bestimmt. Nicht wo diese bloss
historisch sekundär ist, sondern nur wo sie neben der
anderen Auslegungsart im s e 1 b e n Text steht, liegt eine
Zwitterform vor.

Nicht um die Beseitigung des Begriffsgegensatzes von
Parabel (bzw. Fabel) und Allegorie geht es mir also,
sondern um die Feststellung, dass (1.) beide Bispelteile zusammen

erst die Gattung determinieren — wobei eine Parabel

(bzw. Fabel) eben auch durch eine auf Null reduzierte

Auslegung charakterisiert sein kann, während ohne eine
solche eine Allegorie notwendig defekt ist — und dass (2.)
der Bildteil in seinem Verhältnis zum Auslegungsteil im
Prinzip offen, d.h. bivalent ist. So könnte man das Ausle-
87 A. Julicher, Die Gleichmsreden Jesu, 2 Bde (Leipzig/Tubingen 21899), h'er ^ 80

(Allegorie), 106 (Parabel).



2C)2 FRITZ PETER KNAPP

gungsverfahren des Strickers, eines deutschen Dichters aus
dem i3.Jhdt., in seinen (von Grubmüller so genannten)
Gleichnisfabeln durchaus allegoretisch nennen, auch wo
nur Innerweltliches angesprochen ist. Umgekehrt machen
Gott und Teufel im Auslegungsteil diesen nicht zu einer
Allegorese, wie auch Grubmüller richtig feststellt (S. 39).

Alle innerweltliche Moral ist für den mittelalterlichen
Christen latent auf Jenseitiges ausgerichtet. Dem entspricht
die Praxis der Bibelexegese; «aus der Tropologie können
anagogische Sinngehalte entwickelt werden»88, denn «die
Anagogie verhält sich zur Tropologie wie die vita activa zur
vita contemplativa» (ibid.). Insofern allerdings als in der
Anagogie heilsgeschichtliche Tatsachen angesprochen werden,
bildet sie eine Einheit mit der Allegorie (im engeren Sinne

Typologie) und dient wie diese «der scientia und cognitio
veritatis, während die tropologia die doctrina moralis und die
aedificatio morum vermittelt»89. Der wesentliche Unterschied

von sensus tropologicus und sensus parabolicus besteht
darin, dass jener wie die übrigen sensus spirituales in den res

factae und naturales, den realen Zeichen Gottes in der Welt,
verborgen ist, der parabolische Sinn hingegen nur in blossen

menschlichen Worten liegt. Nach den strengen Grundsätzen

scholastischer Theologie dürften also parabolische
Erzählungen wie die Tierfabel niemals zur Aussage
heilsgeschichtlicher Fakten verwendet werden. Dass es hin und
wieder doch geschieht, muss als 'Entgleisung' betrachtet
werden, und kann wohl an der prinzipiellen Gültigkeit der
Grundregel nichts ändern. Die Eignung der Fabel zur
unterhaltsamen correctio morum ist es dagegen, die ihr in den

Augen der Theologen überhaupt die Existenzberechtigung
verleiht.

88 H. Freytag, Theorie, 36.

89 Ibid., 3;.



DIE LATEINISCHE FABEL DES MITTELALTERS 293

Dass das Christentum sich hier eine neue Sehweise der
Dinge zurechtgelegt hat, liegt auf der Hand. Dementsprechend

gewaltsam aufgesetzt wirken daher vielfach die Teile
des fabula docet, wo sich das übernommene antike Fabelgut
gegen jede christliche Deutung als sperrig erwies. Eine
Wesensbestimmung der Fabel, die von diesem 'christlichen
Zwischenspiel' absieht und sich an der klassisch-antiken
wie der neueren Epoche orientiert, sieht notgedrungen
etwas anders aus.

So lesen wir etwa bei Klaus Doderer 90: « Der Bühnenoder

Weltausschnitt, den das Fabelgeschichtchen freigibt,
zeigt die Akteure in ihrer gesellschaftlichen, nicht aber
ihrer privaten Sphäre als Typen im Berufsleben, in
Versammlungen (Ratssitzungen, Gerichtssitzungen usw.)
und im oftmals lebensgefährlichen Zusammenstoss mit
ihren Feinden» (S. 85), also «gleichsam in der öffentlichen
Welt, in einer äusseren Daseinsschicht» (S. 87). Die Fabel
wäre somit politisch im weitesten Sinn, wobei sie «im
Grunde keine Morallehre, sondern Anweisungen zum
Überleben in einer amoralischen Welt gäbe» (S. 113). «Dies
alles aber sind Projektionen auf dem Hintergrund des

Denkschemas, dass das Leben ein Kampf der Starken mit
den Schwachen, der Mächtigen mit den kleinen Leuten ist»
(S. 112). Diese Erkenntnis dient jedoch keineswegs zum
Anlass für eine elegische Klage. Die Fabel «ist gänzlich
unsentimental. Sie will aufklären. Und für sie gelten kaum
Demut, Mitgefühl, Gläubigkeit oder Frommsein als

erstrebenswerte Lebensinhalte, viel eher Schläue, Listigkeit,
Klugheit und Einsichtigkeit. Das Leben verlangt gewiss
Anpassung und Widerstand, aber auch Wendigkeit und
eine adäquate Einschätzung der gegebenen Machtverhältnisse.

Gott hat in der Fabel wenig zu suchen» (S. 115).

Damit ist aber zugleich auch gesagt, dass es neben dem

90 K Doderer, Fabeln. Formen, Figuren, Lebren (Zurich 1970; Taschenbuchausgabe

München 1977, danach zitiert).



FRITZ PETER KNAPP

«Aufstand der Fabel»91 zugunsten der Unterprivilegierten
auch die durchaus entgegengesetzte Tendenz gibt, mittels
derselben Erzählgattung «die Position des Etablishments
zu sanktionieren»92.

Die Fabel dient also ursprünglich nicht zur Illustration
der seelischen Befindlichkeit des einzelnen Menschen,
sondern allein seiner sozialen Welt. Daher die «intellektuelle
Einseitigkeit der Fabelfiguren» (S. 80): Sie erscheinen alle
wie die Figuren des — im übrigen ganz anders konstruierten

— Märchens auf eine einzige Ebene projiziert. In einem
kulissenartigen 'Bühnenraum' agieren die Fabelfiguren als

«aussengesteuerte Konturwesen» (S. 60), «nicht Personen,
sondern Schemen, erfundene, künstliche Wesen, Puppen
vergleichbar» (S. 61). Sie werden durchaus «mechanistisch,
zerleg-, verschieb- und reparierbar aufgefasst» {ibid.). Das

entspricht Dolf Steinbergers dezidierter Feststellung: «Die
Fabel duldet kein Mitleid»93. Den Fabelwesen fehlt die
Psyche, die Innerlichkeit94, sie sind «keine individuellen
Geschöpfe... vielmehr allenfalls Typen» (S. 76), «die
bestimmte Eigenschaften verkörpern» (S. 77). Diese
Eigenschaften können traditionell festgelegt oder ad hoc erfunden,

real erfahrbar oder willkürlich zugesprochen sein. Am
häufigsten ist selbstverständlich der Rückgriff auf bekannte
Figuren wie Wolf, Esel, Lamm, da der Autor in diesem Fall
mit einem entsprechenden Vorverständnis beim Publikum
rechnen kann.

Das Mittelalter hat diese Figuren und ihre eigentümliche
Konstitution getreulich übernommen, gleichzeitig aber

versucht, jeder zu auffalligen Amoralität die Spitze zu neh-

91 Dies der Titel des berühmten Aufsatzes von Th. Spoerri, in Trivium i
(1942/43), 3I"63-
92 K. Doderer, Fabeln, 116.

93 D. Sternberger, Figuren der Fabel. Essays (Berlin/Frankfurt a.M. 1950), 24.
94 K. Doderfr, Fabeln, 80 f.



DIE LATEINISCHE FABEL DES MITTELALTERS 295

men, und sei es mit Hilfe der Allegorese. Diese musste
allerdings angesichts des ganz unallegorischen Charakters
der Fabel die Ausnahme bleiben. Von den beiden sozialpolitischen

Tendenzen der Fabel wählte man durchgehend die
herrschaftsbewahrende, galt doch die natürliche Ordnung
aller Geschöpfe Gottes gerade als Vor- bzw. Abbild der
gesellschaftlichen Ordnung unter den Menschen95. So

konnte die für den anglonormannischen Hof dichtende
Marie de France in ihrem Esope das alte Romulus-Corpus
zu einer feudalaristokratischen Standesdichtung umfunktionieren

96. Dabei kommt es allerdings immer wieder zu
einem «Widerspruch zwischen den typischen Charakteren
der Tierfiguren und ihrer exemplarischen Bedeutung für
jenes System der Werte, das Marie in ihren Moralitäten
geltend machen will»97.

Gerade diesen Widerspruch macht sich dagegen der
Tierschwank des 12. Jhdts., wie wir ihn als mündliche
Vorstufe des Tierepos (die dann auch vereinzelt selbständig
weiterleben konnte) erschliessen müssen, zunutze. Aus der

Spannung zwischen dem natürlichen animalischen Wesen
des Protagonisten und seiner prätendierten sozialen Rolle
aus der Menschenwelt 98 schlägt diese neue Gattung zusätzliches

komisches Kapital. Komik und Satire — diese dient
zudem ihrerseits als Rechtfertigung für jene im Sinne der

theologischen Poetik 99 — sind nun entscheidende
Elemente der Darstellung. Damit ist keineswegs gesagt, dass

die (antike) Fabel ein grundsätzlich unkomisches Genre
oder dass dem Tierschwank alles Belehrende fremd sei.

Wenn Grubmüller generell die «Komik des Tierschwanks

95 Vgl. K. Grubmuller, Meister Esopus, 199 ff.
96 Vgl. dazu H R. Jauss, Tierdichtung, 24-55.
97 Ibid., 205.
98 Vgl. ibid., 210 f.
99 Vgl. F. P. Knapp, Eat. Tierepos, 117 ff.



296 FRITZ PETER KNAPP

vom Ernst der Fabel» abhebt 10°, so müssen wir das,
nunmehr belehrt durch Joachim Suchomski über das

Zusammenspiel von delectatio und utilitas in der komischen
Literatur des Mittelalters 101, dahingehend korrigieren, dass wir
statt einem Entweder-Oder ein unterschiedliches Mischverhältnis

von lehrhaftem Ernst und unterhaltsamem Scherz
als Gattungskriterium ansetzen. Der Primat der delectatio
hat jedoch auch konkrete Auswirkungen auf die Struktur.
Die bereits von Lessing für die Fabel geforderte Einepiso-
digkeit und somit Kürze stehen nicht nur der Neigung des

Tierschwanks zur Kettenbildung102, sondern überhaupt
einer grösseren Fabulierfreude gegenüber, die — für eine

etwaige Lehre gleichgültige — illustrative Züge mehr oder
minder zahlreich in das poetische Gewebe einschiessen
lässt. Die Handlung erscheint zunehmend als kontingentes
Geschehen. Vor allem aber gewinnen dessen Akteure
Plastizität und Fülle, die den marionettenhaften Figuren der
Fabel fehlt. Ebenso belebt sich der zuvor kulissenartig
ausgestattete, unwirkliche und unbestimmte Raum des

Geschehens. Eine reale Landschaft ersteht vor uns und in
ihr bewegen sich — neben menschlichen Randfiguren —
Tiere, die zugleich tierischer und menschlicher wirken als

die Tiere der Fabel. Zumeist erhalten die wichtigsten Tiere

sogar individuelle Namen gleich den Helden der Sage,

Legende, später des Romans. Aus diesen Gattungen werden

Gestalten, Themen, Handlungselemente und sogar
Redeteile bezogen und ins Tiermilieu transponiert. (Im Ys.

treten dann Bibel, Liturgie und Benediktinerregel hinzu

100 K Grubmuller, «Deutsche Tierschwanke des 13. Jahrhunderts. Ansätze zu
einer Typenbildung in der Tradition des «Reinhart Fuchs», in Werk — Typ —
Situation. Studien %u poetologischen Bedingungen in der alteren deutschen Literatur, Hugo
Kuhn %um 60. Geb. (Stuttgart 1969), 99-117, hier 106

101 J Suchomski, 'Delectatio' und 'utilitas'. Em Beitrag %um Verständnis mittelalterlicher

komischer Literatur, Bibliotheca Germanica, iB (Bern 1975).
102 Vgl. Grubmuller, «Tierschwanke», 114.



DIE LATEINISCHE FABEL DES MITTELALTERS 297

bzw. an die Stelle anderer 'Vorbilder' Dieser Bezug wirkt
als «persiflierende Inversion», wie ich das Phänomen unter
Vermeidung des zu stark vorbelasteten Begriffes Parodie zu
benennen vorgeschlagen habe 103. Dies ist nicht die einzige,
aber eine ganz wesentliche Quelle, aus der sich die Komik
des Tierschwanks speist

Mit der Verschriftlichung tritt das Genre vollends m
direkte Konkurrenz mit anderen epischen Gattungen.
Namentlich die grossepische Form lockt. Um eine gewisse
Lange zu erreichen, werden nun statt einiger weniger
Episoden eine ganze Reihe aneinandergefügt und mehr oder
minder geschickt verknüpft. Wirklich grossepisches Format

erreicht jedoch das Tierepos weder im Franzosischen
noch im Deutschen, wohl hingegen im lateinischen Kr. und
im niederländischen Van den Vos Reynaerde. Hier ist trotz
des beträchtlichen Umfanges ein relativ hoher Grad an
epischer Kohärenz erreicht.

Im Ysengrimus gelingt dies einerseits durch Anlehnung
an antike Vorbilder wie Vergil, Ovid, Lucan oder Statius,
andererseits durch konsequente Durchfuhrung einer satirischen

Grundidee. Das eine bedingt den Emsatz des ordo

artificialis und die 'tragische' Abrundung des Gesamtgeschehens

mit dem Tod des Wolfes, das andere das Hervortreten

der Lehre, auch wenn sie sich vornehmlich in
Angriff, Kritik und Negation äussert, und damit die
Annäherung an das eigentliche Genus der Satire. Beides geht
letztlich auf Kosten der Charakteristika des Tierschwanks.
So hat denn 'Magister Nivardus' auch dort, wo er nicht auf
eine Tierfabel zurückgegriffen hat, den zugrundeliegenden
Tierschwank teilweise wieder auf die Fabelstruktur reduziert.

Am deutlichsten wird dies bei den Akteuren, die
recht gut den von Klaus Doderer beschriebenen Figuren
der Fabel entsprechen.

i°3 p p Knapp, «Komik», 39 u o



298 FRITZ PETER KNAPP

In der Nähe zur Satire und in der Verwendung des

antiken epischen Darstellungsverfahrens des ordo artificialis
liegt auch eine Gemeinsamkeit des Ys. mit der Ecbasis

captivi. Zur Zeit von deren Entstehung existierte die
Gattung des Tierschwanks aber bestenfalls in rudimentären,
vereinzelten Ansätzen. Jedenfalls wusste der lateinische
Autor offenbar nicht davon. Doch auch die beiden benutzten

Fabeln geben hier nur das eher magere Skelett für ein
weit inhaltsreicheres, keineswegs episch kohärentes Werk
ab. Nach Ludwig Gompfs überzeugender Deutung (s.o.)
wurde die Ecb. für den Kreis der Mitbrüder des Autors im
Konvent des St. Aper-Klosters in Toul zur gemeinsamen
rezitativischen Unterhaltung an einem der Ostertage
geschrieben. Das schliesst eine belehrende Nebenabsicht
keineswegs aus. Die vielfach gebrauchte Bezeichnung dieses

pseudodramatischen ludus als «ältestes Tierepos des Mittelalters»

ist aber jedenfalls irreführend.
Als dieses hat vielmehr trotz der genannten Einschränkungen

der Ysengrimus zu gelten. Die gradlinige Entwicklung

von der Tierfabel über den Tierschwank zum Tierepos

lässt sich allerdings nur in der volkssprachlichen
Literatur des Mittelalters durchgehend verfolgen, während der
Ys. nur als gelehrter Seitentrieb dieser allgemeinen
Entwicklung gelten kann.

Im Bereich geistlicher lateinischer Gelehrsamkeit
beobachten wir dann auch die Aufnahme von Tierschwänken,
isolierten wie solchen, die als Episoden in die Tierepik
integriert wurden, in Fabelsammlungen des 13. bis

15. Jhdts. 104, ja sogar den 'Missbrauch' dieser Schwänke
zur Allegorese.
104 Es sind die oben erwähnten sog. Fabulae extravagantes. K. Grubmuller,
Meister Esopus, 68 Anm. 125 merkt dazu an: «Für die Vermittlung der äsopischen
Fabeln sind diese Sammlungen wegen ihrer beschrankten Verbreitung sehr viel

weniger wichtig als fur den Nachweis eines allmählichen Bekanntwerdens einzelner

Motive der Tierepik. Die Uberlieferungsrelationen weisen den Ablegern der

Tierepik in diesem Zusammenhang eine eher periphere Rolle zu.»



DIE LATEINISCHE FABEL DES MITTELALTERS 299

Zwei solche Beispiele wollen wir uns zum Abschluss
noch kurz ansehen. Odo von Cheriton erzählt z.B. die
Geschichte vom Wolf und Fuchs im Brunnen höchstwahrscheinlich

der Branche IV des Roman de Renart nach 105,

obschon er sie zu Predigtzwecken auf Fabelkürze
verknappt 106. Daran hängt Odo folgende Auslegung an:

1'/ulpecula significat Diabolum qui dicit homini: Descende ad

me in puteum peccati et inuenies delicias et multa bona. Stultus
adquiescit et descendit in puteum culpe, et ibi nullam inuenit
refeccionem. Tandem ueniunt inimici et extrahunt impium, percu-
ciunt et perimunt. Diabolus multa bona A.de promisit; sed multa
mala persoluit.

Hier finden wir nicht nur die typische allegoretische
Identifikation wie Fuchs Teufel, Brunnen Sünde,
Wolf törichter Mensch, Bauern Widersacher, sondern
im letzten Satz kommt auch schon heilsgeschichtliches ins

Spiel. Noch deutlicher geschieht dies in der Allegorese der
vermutlich ebenfalls der Tierepik entlehnten Erzählung
«vom Löwenanteil» (s.o.) 107. Hier wird der von der
Pranke des Löwen getroffene Wolf gleichgesetzt mit Satan,
Adam und Christus, dem zweiten Adam, die alle von Gott,
jeder in seiner Weise, gegeisselt wurden. In diesen Fällen

usurpiert Odo den fiktiven Vorgang der Fabel bzw. des

Schwankes einfach als Naturtatsache, so als stünden diese

Erzählungen auf derselben Ebene wie die 'naturwissenschaftlichen

Fakten', die der 'Physiologus' berichtet.
Dementsprechend mischt Odo auch solche Schilderungen des

'Physiologus' wie die vom Adler (X) oder die vom Fuchs,
der sich totstellt (XLIX) 108, unter seine parabolae.

105 Vgl. H. R Jauss, Tierdichtung, 167 Anm 2.

106 L. Hervieux hat Odos Liher parabolarum unter dem Titel Odonis de Ceritona
Tabulae herausgegeben in seinen Lesfabuhstes latms IV 171-25 5. Dieses Stuck tragt
die Nr. XIX (S. 192 f.).
107 Ausg. ibid., 193 f.
108 Ausg. ibid., 185 bzw. 220.



300 FRITZ PETER KNAPP

Odos Parabelbuch markiert freilich nur ein Extrem
mittelalterlicher Fabeladaptation. Deren Variationsbreite
erhellt aber daraus ebenso wie der Zwang bestimmter
Denkmuster, die sich schliesslich auch ungeeigneter Objekte
bemächtigten.

Während der Ys., der in die völlig konträre geistige
Richtung weist, dem breiteren mittelalterlichen Publikum
als ganzer gewiss unbekannt blieb, fanden Odos Parabeln
in der Predigt Verbreitung und traten so wohl auch in
Wettstreit mit den alten und neuen äsopischen Fabeln, den
Tierschwänken und Episoden der Tierepik, die alle von
fahrenden Berufsdichtern vorgetragen wurden. Die
Säkularisierung der Neuzeit hat diese Konkurrenzsituation
aufgehoben. Aber auch Reineke Fuchs, ein Liebling des Mittelalters,

hat sich nur dank Goethes Epos bis ins allgemeine
Bewusstsein der Gegenwart retten können. Sieger auf der

ganzen Linie ist der alte Äsop.



DIE LATEINISCHE FABEL DES MITTELALTERS 301

DISCUSSION

M. Adrados: Vous m'avez appns, M. Knapp, une quantite de choses

qui m'ont vraiment Interesse. Je me felicite d'avoir propose que nous

englobions dans le programme de nos Entretiens un expose sur la fable

latine medievale.

Sur un point, toutefois, j'ai peine ä vous suivre. J'estime que la fable

«du Lion, du Loup et du Renard», dans 1'Ecbasis, et la fable de «La part
du Lion», dans 1 'Ysengrtmus (et d'autres fables aussi) demontrent qu'il y

eut en Europe occidentale une influence de la fable grecque, lndepen-
dante de celle de la fable latine recueillie par 1' Ysengrtmus, par l'Arcipreste
de Hita, etc. On decele aussi une influence de la fable indienne, qui n'a

guere pu penetrer en Europe que par le truchement de Byzance.

C'est ainsi que Ton trouve dans VEcbasis une 'Rahmenerzahlung',

comme dans le Pancatantra (le Loup raconte l'histoire d'un autre loup,
etc.). II y a en outre des fables indiennes comme les bim crabrones, les deux

Bellers (233-234); enfin, les animaux portent des noms propres (Ysen-

grimus, Renardus) comme dans le Pancatantra.

Ces faits ne sont pas isoles. D'autres fables onentales figurent dans

les collections medievales: Lupus litteras discens (Ahlkar), Leo, astnus et

vulpus (Pancatantra), Mus matrimonium quaerens (Pancatantra), Tres opta-

tiones (Syntipas), etc. Le Syntipas et le Pancatantra ont ete traduits en grec
des le XIe siecle.

A cela s'ajoute que dans l'Arcipreste on trouve:

a) des fables grecques qu'ignore la tradition latine (par exemple

«l'Aigle et la fleche» dans l'Appendice de 1'Accurstana) et des fables

contenant des traits qu'ignore la tradition latine antique et qui derivent

de la tradition grecque (par exemple «la part du Lion», «le Cheval et

l'Ane»).

b) des fables indiennes («le Lion, l'Ane et le Renard»; «le Chat, le

Lievre et la Belette», etc.), dans des versions qui different de la traduc-



302 DISCUSSION

tion castillane du XIIIe siecle. Elles ont des traits medievaux latins; elles

ont done passe de l'Inde ä Byzance, puis en Europe (d'oü les traits

latins), enfin en Espagne.

M. Knapp: Es lag und liegt nicht in meiner Absicht, den griechischen

oder indischen Emfluss auf die abendlandische Fabel zu leugnen.
Ich huldige allerdings dem folgenden methodischen Prinzip: Zuerst gilt
es, alle Möglichkeiten auszuschöpfen, ein neues Motiv oder die

Veränderung eines Motivs aus dem jeweiligen Werk, welches es enthalt, aus

dessen Entstehungsbedingungen, seinem literarischen und sozialen

Hintergrund selbst zu erklaren. Erst wenn dieser Weg nicht m plausibler
Weise zum Ziel führt, suche ich nach einer Quelle. Selbstverständlich

funktioniert die Erklärung 'aus sich selbst' bei grosseren Werken, wie
den Tierepen, eher als bei isolierten Fabeln, die nur aus einem oder zwei
Motiven bestehen. Ob sie funktioniert, muss allerdings jeder Leser

meines Referates selbst beurteilen.

Hinsichtlich des Transmissionsweges der indischen Fabeln scheint

mir grundsätzlich die Vermittlung durch die Araber mehr Bedeutung zu

haben als die durch Byzanz. Auch die griechische Ubersetzung des

Pahcatantra stammt übrigens aus dem Arabischen Wenn man mit
verlorenen mittellateinischen Fassungen einzelner Fabeln rechnet, warum
dann nicht auch mit arabischen, die dann etwa der Arcipreste de Hita

statt der uns erhaltenen spanischen oder lateinischen Version des Kaßla

wa-Dimna benutzt haben konnte? Zudem ware hier noch bei jedem

Einzelfall zu prüfen ob Juan Ruiz nicht doch dieser Quelle gefolgt ist,

sie aber umgestaltet hat Beim Motivwandel ist wie beim Sprachwandel

immer auch mit der zufälligen Koinzidenz der Ergebnisse ganz
unabhängiger Prozesse zu rechnen.

Natürlich hat es einen Kulturaustausch zwischen Byzanz und dem

Westen gegeben. Aber zumindest, was Deutschland und Frankreich

anbetrifft, beschrankte sich dieser Austausch, soweit wir wissen, auf

sprachunabhangige Kulturguter, da im Hochmittelalter (11./12. Jhdt)
kaum jemand des Griechischen machtig war. Ausnahmen gab es gewiss,
aber dies alles ist eine 'Wahrscheinlichkeitsrechnung'.



DIE LATEINISCHE FABEL DES MITTELALTERS 303

Was den Fall des Aeger leo betrifft, so kann ich natürlich eine

Übernahme von Byzanz nicht ausschliessen. Da wir aber von einem

direkten Kontakt des Klosters St. Gallen mit dem ostromischen Reich

bzw. dem Griechentum jener Zeit nichts wissen, halte ich die Theorie

von Kaczynski/Westra fur die wahrscheinlichere. Es ist auch festzuhalten,

dass sich der Aeger leo aufgrund der Uberlieferung sicher auf um 900
datieren lasst, die Accursiana aber nur durch sehr spate Handschriften

bezeugt ist

M. Adrados: Certes, ll est vam de chercher des influences exteneures

si elles ne s'imposent pas. Si elles s'imposent, ll le faut En l'occurrence,

ces fables d'ongine grecque ou indienne existent. Des lors, ll convient de

se demander par quels chemmements elles ont passe.

L'Espagne n'entre pas en ligne de compte: ä Cordoue, sous les

Omeyades, on ignorait le grec. A Byzance, en revanche, on traduisait ä

force du et vers le grec, l'arabe et le synaque On y a ainsi traduit des

fables. On en peut deduire que, selon toute vraisemblance, la fable

Orientale a penetre en Occident par Bagdad et Byzance, la fable grecque,
directement, par Byzance 1'Accursiana n'a jamais ete traduite en ara-

be.

Pourquoi se refuser ä admettre qu'll y eut communication entre

Byzance et l'Empire germanique? L'histoire de l'art le confirme. On

utilisait en Occident des manuels scolaires contenant des enseignements

grecs, transmis peut-etre par les momes grecs. Et les fables grecques et

indiennes que nous avons mentionnees sont bei et bien connues en

Occident; elles n'ont pu venir d'ailleurs que de Byzance; et elles y sont

venues avec d'autres fables, non plus grecques (antiques) ou indiennes,

mais proprement byzantmes.

M. Reverdtn: Je m'etonne qu'on veuille absolument dresser des

barneres quasiment mfranchissables entre Byzance et l'Occident. Aux

XIe, XIIe, XIIIe siecles, Byzance etait presente en Italie et en Sicile.

L'empereur Frederic II parlait, lisait, peut-etre meme ecnvait le grec. Les

pelenns qui se rendaient en Terre sainte rencontraient les premiers
moines basiliens en Apulie. Genes et Venise avaient pignon sur rue ä

Constantinople. Bref, permeabilite ll y avait!



DISCUSSION

M Lasserre: La discussion montre au moms ceci: ll y a trop de

'missing links' pour que se degagent des certitudes. Mais je voudrais

a) outer que certames hypotheses peuvent etre enoncees ä l'interieur de

limites plus precises que d'autres. Les travaux de G. Cavallo ont claire-

ment montre depuis quelques annees ä quelles epoques et dans quelles

conditions copistes et traducteurs ont ete actifs en Sicile et dans l'ltalie
du Sud. La liste des manuscnts grecs issus de cette region est aujourd'hui

impressionnante. II y aura done lieu de verifier si la fable figure dans

cette liste, puis de tirer des consequences de cette donnee, ce que nous

sommes, en ce moment, dans l'mcapacite de faire. II en va de meme, mais

sans moyens de verification (et encore!), au sujet de l'hypothese trop
negligee d'une transmission de la fable grecque.

M. Knapp: Der Kulturaustausch via Sizilien und Untentalien ist

gewiss von entscheidender Bedeutung, reicht jedoch meines Erachtens

schwerlich aus, um einen byzantinischen Einfluss auf Werke, die im
Fruhmittelalter nördlich der Alpen (St Gallen bzw. Toul) entstanden

sind, wahrscheinlich zu machen. Selbst fur das Flandern des 12. Jhdts.

{Ysengrimus) bin ich skeptisch. Ich kann nur nochmals auf das von
Berschin gesammelte Material verweisen.

Die Annahme verlorener lateinischer, spatantiker Fassungen griechischer

Fabeln bestärkt mich dann, den direkten Einfluss der byzantinischen

Literatur des Mittelalters auf den lateinischen Westen eher gering
einzuschätzen, ohne ihn auszuschliessen.

Ich wiederhole: ich leugne den Kontakt zwischen der byzantinischen
und der westlichen Literatur auch fur das Fruhmittelalter nicht. Solange

es aber an positiven Belegen dafür fehlt, ziehe ich im Zweifelsfalle eine

andere Losung der Quellenfrage vor.
Was die indischen Fabeln im abendländischen Mittelalter betrifft, so

sehe ich in der breiten Rezeption gerade dieser Fabeln in dem so weit
westlich gelegenen Spanien im 13. und 14. Jhdt. einen Beweis fur meine

Annahme der dominierenden Vermittlerrolle der Araber — nicht der

Byzantiner. (Auch Baldo durfte übrigens seme indischen Fabeln eher aus

dem Arabischen als dem Griechischen haben. Hier gilt es weiterzufor-

schen.)



DIE LATEINISCHE FABEL DES MITTELALTERS 305

M. Vaio: Of great interest to me is the 9th century Latin version of a

Greek fable found only m the Accursiana (fab. H. 269). The great mystery
of that collection is how a group of closely related sub-recensions that

came into being m the 9th-ioth centuries is documented by numerous

manuscripts none older than the 14th century. The occurrence of the

Latin version in a tradition deriving from Latin school books dated five

centuries earlier than the earliest relevant Greek manuscript throws some

light on the latter tradition, which is otherwise shrouded m darkness. As

Professor Adrados said, the Greek fable shows traces of dodecasyllabic

composition which would suggest an origin no later than the seventh or

eighth century. But this can only be guessed at.

M. West: Ist es irgend möglich, dass die Zigeuner eine Rolle gespielt
haben als Vermittler indischen Fabelgutes nach Europa im Mittelalter

M. Knapp. Dieser Gedanke ist äusserst interessant Ich weiss aber

leider nichts über die Einwanderung der Zigeuner in Europa.

Hingegen mochte ich Herrn Vaio fragen, was er über die Beziehung

zwischen dem Ascov vocrcov der Accursiana und dem Aeger leo des Sangal-

lensis denkt. Halten Sie die Hypothese von Kaczynski/Westra fur akzeptabel?

M. Vaio: I don't think we can say anything more definite about the

relationship between the Latin and Greek versions of the "Sick Lion"
The view of the Canadian scholars, which you cite, is reasonable:

contemporary and parallel traditions in East and West of school books

containing collections of fables.

M. Ntpgaard: Qu'on me permette deux petites remarques dans une

matiere qui m'est peu familiere.

L'hypothese de M. Adrados, selon laquelle la version latme de Aeger

leo viendrait d'une collection byzantine, me paralt presque certaine. Du

moment qu'on a une version classique qui, de toute evidence, n'a nen ä

faire avec la version du manuscnt de Samt-Gall, et qu'on trouve dans



306 DISCUSSION

1'Accursiana une autre version qui, eile, en est tres proche, ll serait

absurde de penser ä une generation spontanee. L'mspiration byzantine

me parait d'autant plus vraisemblable que la fable latine est transcrite sur

un manuscrit 'didactique' oü apparalt du grec! Rien que ce fait mterdirait
de penser ä une tradition orale non attestee.

Ensuite j'aimerais expnmer mon appul ä la these de M. Knapp selon

laquelle les noms propres representent une creation du moyen äge feodal.

II est certain que l'epopee animale a ete creee dans le but de parodier les

chansons de geste et, plus tard, les romans courtois. Des lors, l'usage des

noms propres s'imposait. Penser ä un emprunt au Pancatantra est d'autant

moins vraisemblable que l'adaptation epique, ä des fins parodiques,
de la matiere esopique est une creation profondement originale.


	Von der antiken Fabel zum lateinischen Tierepos des Mittelalters

