Zeitschrift: Entretiens sur I'Antiquité classique
Herausgeber: Fondation Hardt pour I'étude de I'Antiquité classique
Band: 30 (1984)

Artikel: Von der antiken Fabel zum lateinischen Tierepos des Mittelalters
Autor: Knapp, Fritz Peter
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-660981

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-660981
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

VIII
Fritz PETER KNAPP

VON DER ANTIKEN FABEL
ZUM LATEINISCHEN TIEREPOS
DES MITTELALTERS

1. Die Stofftradition

Klaus Grubmiiller hat vor wenigen Jahren in seinetr
germanistischen Habilitationsschrift ! den « Weg der dsopi-
schen Fabel ins Mittelalter» — so der Titel des Kapitels 11
— beschrieben und damit meines Wissens zum ersten Mal
einen knappen, aber ausreichenden Uberblick iiber die Viel-
falt und Dependenzen der lateinischen und volkssprach-
lichen Textkorpora, der sowohl die ilteren als auch die

! K. GRUBMULLER, Meister Esopus. Untersuchungen zu Geschichte und Funktion der
Fabel im Mittelalter, Minchener Texte und Untersuchungen zur deutschen Lite-
ratur des Mittelalters, 56 (Zirich/Minchen 1977). Das grundlegende Werk ist mir
erst nach Abschluss des Manuskriptes meines Buches Das lateinische Tierepos,
Ertrige der Forschung, 121 (Darmstadt 1979), zur Kenntnis gelangt. — Aus
diesem kritischen Forschungsbericht sind etliche Passagen in unverinderter oder
uberarbeiteter Form in die vorliegende Studie iibernommen worden, weitere aus
meiner Rezension des Buches von Grubmiller (MZLat/b 17 (1982), 280-284), aus
meinen Aufsitzen «Das mittelalterliche Tierepos. Zur Genese und Definition
ciner grossepischen Literaturgattung», in Sprachkunst 10 (1979), 53-68, « Uber
einige Formen der Komik im hochmittelalterlichen Tierepos», in Wolfram-Studien,
hrsg. von W. Scuroper, VII (Berlin 1982), 34-54, und meinem Artikel «Tier-
epik», in dem Handbuch Epische Stoffe des Mittelalters, hrsg. von
U. MULLER/V. MERTENS (Stuttgart 1984). Alle diese Passagen sind nicht eigens
ausgewiesen.



254 FRITZ PETER KNAPP

neueren Forschungsergebnisse bertlicksichtigt, gegeben.
Fir die antike Fabel konnte Grubmdiller sich auf eine reiche
Sekundairliteratur stitzen, in erster Linie auf das zweibin-
dige Werk von Morten Ne¢jgaard 2. Fir die lateinische
Fabel des Mittelalters war er hingegen durchwegs auf iltere
Ausgaben und Literatur angewiesen. Inzwischen liegt
zumindest eine neue Auswahlausgabe von Harry C. Schnur
vor 3, die durch die beigegebene Ubersetzung und verein-
zelte Besserungsvorschlige einiges fir das Textverstindnis
leistet, mit ihrer literarhistorischen Einfithrung jedoch weit
hinter Grubmullers kritischer Sicht zurtckbleibt.

Aus dessen Darstellung werden die Uberlieferungspro-
portionen zum ersten Mal so recht erkennbar 4:

Fir sich allein stehen die Phaedri soluti des Adémar von
Chabannes (Chabanais), der den heute in der Universitits-
bibliothek I.eiden befindlichen Codex Vossianus lat. 8°,
Nr. 15, um 1025 im Kloster St. Martial in Limoges schrieb,
und der sogenannten Weissenburger Rezension im Wolfen-
buttler Codex 148. Gud. lat. 42 vom Ende des 9. Jhdts.
Schmal oder singulir tberliefert sind aber auch die Romu-
lus-Abbreviaturen des Oxforder Codex, Corpus Christi
College, ms. 86, die Fabeln des Berner Codex 141 oder die
sog. Fabulae extravagantes im Codex lat. Monacensis §337
(‘Romulus Monacensis’), im Codex 679 der Berner Burger-
bibliothek (‘Romulus Bernensis’, tberliefert auch im Cod.
Tours 468), im Breslauer Codex I Fol. 180 und im ‘Esopus’
Heinrich Steinhowels (erster Druck Ulm um 1476). Von
der ‘Recensio vetus’ des Romuluskorpus kennen wir nur
drei Hss. (die ilteste der Cod. Burneianus 59 Brit. Mus.),
von der ‘Recensio gallicana’ (‘Romulus vulgaris’) immerhin

2 M. NQJGAARD, La fable antigue, 2 Binde (K¢benhavn 1964-1967).

3 Lateinische Fabeln des Mittelalters. Lateinisch-deutsch. Herausgegeben und tiber-
setzt von Harry C. ScaNur (Miunchen 1978). Es ist dies die Forsetzung des
Bandes Fuabeln der Antike aus demselben Jahr.

* Vgl. K. GRuBMULLER, Meister Esopus, 67-85.



DIE LATEINISCHE FABEL DES MITTELALTERS 255§

acht. Wirklich verbreitet wurde der Romulustext aber erst
durch die Aufnahme von 29 Fabeln in das ‘Speculum
historiale’ (lib. IV, cap. 2-8) und das ‘Speculum doctrinale’
(lib. IV, cap. 114-123) durch Vinzenz von Beauvais um
1250.

Die Vermittlung an die Volkssprachen leitet der in vier
Hss. uberlieferte sogenannte ‘Romulus Nilantinus’ aus dem
11. Jhdt. ein, eine Auswahl von fiinfzig Fabeln aus dem
alten Romulus-Corpus, von denen zu Anfang des 12. Jhdts.
vierzig ins Englische ubersetzt worden sein dirften. Diese
einem ‘Konig’ Alfred zugeschriebene Sammlung ist verlo-
ren, jedoch von Marie de France am Ende des Jahrhunderts
als Grundstock thres Esope verwendet worden. Gewiss auf
Maries anglonormannische Version (die dreiundsechzig
weitere Stiicke aus verschiedensten Quellen enthilt) geht
der lateinische ‘Romulus Roberti’ (zwei Pariser Hss.)
zuriick, vielleicht auch der sog. ‘Romulus LBG’. Er ist
benannt nach den Haupthandschriften in London, Briissel
und Gottingen, was die Tatsache verschleiert, dass diese
lateinische Sammlung vor allem in Deutschland verbreitet
war (sechs von acht Hss.) und dementsprechend im Spit-
mittelalter auch ins Deutsche Ubertragen wurde (1370 von
Gerhard von Minden).

Keinen nennenswerten Erfolg hatten die Versfabeln des
Alexander Neckam (4 1217), sieht man davon ab, dass sie
zweimal ins Franzosische tbertragen wurden. Die zweite,
vermutlich ebenfalls von einem Englinder (Waltherus
Anglicus?) im 12. Jhdt. verfasste Fabelsammlung in latei-
nischen Distichen, der sog. ‘Anonymus Neveleti’, wurde
jedoch, wohl vor allem dank ihres rhetorischen Aufwandes,
zum mittelalterlichen ‘Aesopus’ schlechthin. Davon zeugen
weit tiber hundert Hss., Ubersetzungen ins Franzosische,
Italienische, Spanische, Deutsche, Hollandische, Englische,
Tschechische und schliesslich die Aufnahme in den Kanon
der Schulblcher (zusammen mit den Distichen Avians).



256 FRITZ PETER KNAPP

Wihrend dieser versifizierte ‘Aesopus’ im Unterricht Fu-
rore machte, hielten sich die Prediger naturgemiss an die
prosaische Form 5. Odo von Cheriton (4 1247) hat nicht
nur etliche Fabeln in seine Sermones super evangelia dominicalia
aufgenommen, sondern auch in seinem Hauptwerk, dem
Liber parabolarum, die Gattung in reichem Masse verwen-
det, wobei er dsopisches Gut wie solches aus der Tierepik
gleichermassen geistlicher Allegorese unterwirft (dazu siche
unten). Jakob von Vitry, der zweiundsechzig Stiicke aus
Romulus, Avian und der Tierepik in seine (zwischen 1227
und 1240 aufgezeichneten) Predigten als Exempel integriert
hat, stellt zwar auch stets den Bezug zum christlichen
System der Tugenden und Laster her, halt sich aber mit
allegoretischen Auslegungen viel stirker zuriick. Fir die
Zwecke der Predigt hat schliesslich auch der bereits
genannte Dominikaner am Hofe Ludwigs 1X., Vinzenz
von Beauvais, die Fabeln in seiner Enzyklopidie bestimmt.
Sowohl diese wie Odos Parabolae wurden ins Franzosische
Ubertragen, letztere zwischen 1320 und 1350 von Nicolas
Bozon, einem anglonormannischen Minoriten 6. Etwa zur
gleichen Zeit stellte ein Landsmann Bozons, Johannes von
Sheppey, dreiundsiebzig lateinische Fabeln nach Odo und
alteren asopischen Corpora zusammen 7. Doch dies ist fir
diese spate Zeit bereits eine Ausnahme. Im allgemeinen
haben bereits die Volkssprachen die Tradierung der dsopi-
schen Fabeln tubernommen.

5 Vgl. ibid., 97-111.

¢ Ausg. von T. Smitu/P. MEYER, Les Contes Moralisés de Nicole Bogon Freére
Minenr, Société des anciens textes francais (Paris 188¢9); kurze Erwihnung bei
H. C. Scu~Nur, Lat. Fabeln d. M As, Vorwort, 14; von Grubmiuller nicht behan-
delt.

7 Ausg. bei Léopold HERVIEUX, Les fabulistes latins dépuis le siécle d’ Anguste jusqu’a
la fin dn moyen dge IV (Paris 1896; Nachdruck Hildesheim 1970), 417-450; kurze
Erwihnung bei H. C. ScuNur, Lat. Fabeln d. M.As, Vorwort, 14; von Grub-
miiller nicht genannt.



DIE LATEINISCHE FABEL DES MITTELALTERS 257

Allerdings tauchen im Spatmittelalter daneben neue,
ganz oder grosstenteils aus anderen Quellen gespeiste latei-
nische Sammlungen auf. Da ist einmal das Speculum sapien-
tiae (= Quadripartitus apologeticus) eines ratselhaften Bischofs
Cyrillus, der Asop nicht erwihnt, auch fast nie auf dsopi-
sches Gut, sondern vor allem auf antike naturkundliche
Berichte (Plinius, ‘Physiologus’ etc.) zur eigenstindigen
Gestaltung seiner «handlungsarmen, statischen und an-
spruchsvoll stilisierten Disputationsszenen» zuruckgreift 8,
zum andern der Dialogus creaturarum eines ebentfalls unbe-
kannten Nicolaus Pergamenus (Mitte 14. Jhdt.?), der «oft
eine Tierbeschreibung dem ‘Physiologus’ oder Isidorus ent-
nimmt, mehrere Romulus-Fabeln in einem Dialog verbin-
det, und zudem noch historische Beispiele, Bibel-, Dichter-,
Philosophen- oder Kirchenviterzitate anhangt»®. Sind
bereits hier zusitzlich «orientalische Bertthrungen» (7bid.)
zu erwigen, so bestehen zwei andere Sammlungen zur
Ginze aus morgenlindischem Material 19: der Liber Kalilae
et Dimnae (auch Directorinm vitae humanae) des Johannes von
Capua (verfasst zwischen 1263 und 1278) und der Liber de
Dina et Kalila des Raimond de Béziers (Raimundus de
Biterris, Anfang des 14. Jhdts.). Am Anfang dieser Stoff-
tradition steht ein alter indischer Firstenspiegel von ca.

8 K. GRUBMULLER, Meister Esopus, 425. Ausg. des Speculum and des Dialogus
creaturarum des Nicolaus Pergamenus von J. G. Th. GrRAsSE, Die beiden dltesten
lateinischen Fabelbiicher des Mittelalters, Bibliothek des literarischen Vereins zu
Stuttgart, 148 (Tiibingen 1880). Die Identifikation des Cyrillus (oder in manchen
Hss. Gwidrinus) ist bisher nicht gelungen. Grisse setzt das Werk ins 13. Jhdt.,
Rolf Miiller dagegen ins spitere 14. Jhdt. (R. MULLER, Die cyrillischen Fabeln und
ihre Verbreitung in der deutschen Literatur [Diss. masch. Mainz 1955]). Zu den
asopischen Motiven bei ‘Cyrillus’ vgl. bid., 160 ff., zu den Entsprechungen im
Tierepos 163 f. (Wallfahrt der Fiichsin, Fichsin als — falsche — Nonne), in
Kalila wa-Dimna (Paficatantra) 161 f. (Hahn und Fuchs).

9 H. C. ScunNur, Lat. Fabeln d. M.As, Vorwort, 15.

10 Das Folgende nach dem Sammelartikel « Kalila wa-Dimnay», in Kindlers Lite-
raturlexikon V1, Sonderausgabe Darmstadt 1972, 5122-5130 (Autoren sind Alfred
Heir, Julius Assrarg, Sophia GROTZFELD u.a.).



258 FRITZ PETER KNAPP

200-300 n. Chr., dessen bekannteste Sanskritbearbeitung im
sog. Paricatantra vorliegt. Diese Fiinf Biicher Ergdblungen
wurden im 6. Jhdt. ins Mittelpersische und von dort ins
Arabische Ubertragen. Die arabische Fassung von
‘Abdallah Ibn al-Mugqaffa‘ aus der Mitte des 8. Jhdts. mit
dem Titel Kalila wa-Dimna (nach den Sanskrit-Namen der
beiden Schakale Karataka und Damanaka) liegt zahllosen
Ubersetzungen in morgen- und abendlindische Sprachen
zugrunde, darunter einer altspanischen von 1251 (oder
etwas frither) und einer hebrdischen (verfasst vielleicht zu
Beginn des 12. Jhdts. von einem Rabbi Joel, moglicher-
weise aber auch spiter von einem Unbekannten), die ihrer-
seits der lateinischen Version des Johannes von Capua als
Vorlage gedient hat. Das Buch des getauften Juden Johan-
nes, das dem Kardinal Matthaeus Rubens Ursinus (der 1278
Erzpriester von St. Peter wurde) gewidmet ist, ist reich
tberliefert und «wurde ins Deutsche, Spanische, Italieni-
sche und Tschechische... und aus den ersten drei in weitere
europdische Sprachen tbersetzt, so dass es sich tber ganz
Westeuropa verbreitete» 11.

Kaum Verbreitung fand dagegen die zweite lateinische
Ubersetzung des Raimond de Béziers, der von der spani-
schen Version ausgeht, aber aus mangelnden Sprachkennt-
nissen vielfach zum Directorium seines Vorgingers Zuflucht
nimmt, so dass das Werk Uber weite Strecken nichts als
eine Kopie der ilteren lateinischen Version ist!2.

Es wire nicht etforderlich, in diesem Rahmen auf so
spiate Texte ndher einzugehen, konnte man nicht immer
wieder der Ansicht begegnen, die dahinterstehende orien-
talische Stofftradition habe schon weit frither auf die okzi-
dentale Fabeluberlieferung und die Tierepik gewirkt.
Kaum zu leugnen dirfte ein solcher Entlehnvorgang im

W Tbid., 5128.
12 Ausgabe beider Texte bei L. HERVIEUX, Les fabulistes latins V (Paris 1899).



DIE LATEINISCHE FABEL DES MITTELALTERS 259

Falle der Schlussfabel (von den dankbaren Tieren und dem
undankbaren Menschen) des 1179/80 von Nigellus von
Longchamp verfassten Speculum stultorum 13 sein, doch las-
sen die inhaltlichen Differenzen zu dem entsprechenden
Stick in Kalila wa-Dimna* an mindliche Vermittlung
denken. Schwerlich ohne schriftliche lateinische Zwischen-
stufe vorstellbar sind hingegen die Versbearbeitungen von
nicht weniger als dreiundzwanzig Fabeln, die mit entspre-
chenden Sticken in Kalila wa-Dimna korrespondieren,
durch einem gewissen Baldo. Johannes von Capua scheidet
jedoch als Vermittler aus. Dazu sind die Unterschiede zu
gross. Zudem dirfte Baldos Werk, der Novus Aesopus, um
einiges dlter sein, um wieviel ist allerdings umstritten. Man
hat metrische Grinde fir eine Datierung ins 12. Jhdt., ja
sogar ins 11. Jhdt., vorgebracht 5. Ob sie ausreichen, wage
ich nicht zu entscheiden. Aus grundsitzlichen Erwigungen

13 Nigel de Longchamps, Speculum  stultorum, hrsg. von J. H. Moz-
LEY/R. R. Raymo (Berkeley (etc). 1960); deutsche Ubers. von K. Lancosch,
Leipzig 1982; der Appendix von Bernardus und Dryanus (Vow undankbaren
Reichen und den dankbaren Tieren) umfasst die Verse 3559-3876.

4 Fabel 81 im Directorium des Johannes von Capua (Kap. XIV, Ausg. von
L. HErviEUuX, V, 317-319; vgl. IBN AL-MUQAF¥FA®, Le livre de Kalila wa-Dimna ou
Fables de Bidpai, traduit de 'arabe par André MiQueL, Etudes arabes et islamiques,
1 (Paris 1957), 261 ff. — Ich habe die Fabel aus dem Speculum stultorum kurz
erwihnt und restimiert (Laz. Tierepos, 123 bzw. 126). Francisco R. AbraDOs hat
sie in seiner freundlichen Rezension meines Buches (Emerita 49 (1981), 421-424,
hier 423) mit der berithmten Parabel vom menschlichen Leben verwechselt,
die sich ebenfalls unter den arabischen Fabeln des Bidpai findet (A. MIQUEL,
47 ff.: « L’Homme, le Dragon, les Serpents et les deux Rats»; Johannes, ed.
L. Hervieux, V. 108 ff. = Kap. I, fab. 12).

5 Vel. Alfons Hiuka, Beitrdge gur lateinischen Ergdblungsliteratur des Mittelalters 1,
Abhandlungen der Gesellschaft der Wissenschaften zu Gottingen, Philosophisch-
historische Klasse, N.F. 21, 3 (Berlin 1928) (Textausgabe des ‘Novus Aesopus’,
21-58); Jakob WERNER, « Zum Novus Aesopus des Baldow», in Studien zur latei-
nischen Dichtung des Mittelalters. Ebrengabe fiir Karl Strecker, hrsg. von W. StacH |
H. Warruer (Dresden 1931), 199-207 (Datierung ins 11. Jhdt., 203); Max Mani-
11US, Geschichte der lateinischen Literatur des Mittelalters 111 (Munchen 1931), 776 £.
(fur 12. Jhdt.); Elisabeth Heyse, «Baldo», in Lexikon des Mittelalters 1 (Miin-
chen/Ziirich 1980), Sp. 1365 («noch im 12. Jhdt.»).



260 FRITZ PETER KNAPP

scheue ich mich vor einem zu frihen Ansatz der Dich-
tung.

Von seiten der Orientalistik hat man drei Perioden des
ostlichen Einflusses auf die Literatur des Abendlandes
unterschieden. «Die erste Periode erstreckt sich bis ins
zwoOlfte Jahrhundert. Von den moglichen Kontakten, die
sich fiir diese Zeitspanne erschliessen lassen, kann vermutet
werden, dass sie mundlich, gleichsam im Untergrund,
erfolgten. Vom zwolften Jahrhundert an, mit den Anfan-
gen der umfassenden Ubersetzungsliteratur aus den arabi-
schen in die europidischen Sprachen konnen wir damit
rechnen, literarische Einfliisse vorzufinden, die sich aus der
Verbreitung des schriftlichen Materials ergaben» 16, In die
erste Periode fallen die vieldiskutierten Parallelen der pro-
venzalischen und arabischen Liebesdichtung 17. Die literari-
sche Tradition (im engeren Sinn) orientalischer Erzahl-
stoffe im Abendland setzt ein mit den Werken des getauf-
ten spanischen Juden Petrus Alfonsi zu Anfang des 12.
Jhdts. Der grosse Schub kam aber erst weit spater. Litera-
rische Ubernahme in grossem Stil «fand ihre wichtigste
Pflegestitte in der Regierungszeit und am Hofe von Alfons
dem Weisen (1252-1284), dessen edle, glinzende Leistung
fur die kulturelle Akklimatisierung eines so grossen Teiles
des orientalischen Erbes im Westen entscheidend war» 13,
Ebenderselbe war es auch, der bereits als Infant die spani-
sche Ubertragung von Ibn al-Muqaffa‘s Fabelsammlung in
Auftrag gegeben hatte. Aus all dem geht hervor, dass man
bis ins 13. Jhdt. hinein ausserhalb Spaniens (und Siziliens)
nur ganz vereinzelte Spuren morgenlindischen Gutes

16 Franz ROSENTHAL (Ubersetzung von W. HirtH), «Literatur», in Das Ver-
méchtnis des Islam 11 (Zurich/Minchen 1980), 85-117, hier 107.

17 Vgl. ibid., 108 f. und im selben Sammelwerk, Bd. I, den Artikel iiber den
Islam in der Mittelmeerwelt von Francesco GasrieLi (Ubers. von L. RicHTER
BERNBURG), 83-131, hier 120-123.

18 Ibid., 119.



DIE LATEINISCHE FABEL DES MITTELALTERS 261

erwarten darf. Fur die Kenntnis schriftlicher arabischer
Quellen missten jedesmal handfeste Beweise vorgelegt
werden. Auch die vielfach zu beobachtende Mittlerschaft
des Hebraischen 19 sollte vor der Postulierung allzu inten-
siver arabisch-lateinischer Kontakte warnen. Das gilt nattir-
lich nicht fir den Bereich der Philosophie und Naturwis-
senschaften, wo Ubersetzerschulen in Salerno, Toledo und
andernorts dem Abendland ab dem Ende des 11. Jhdts.
griechisch-arabisches Bildungsgut in grossem Umfang zu-
gianglich machte 0. Doch dies steht auf einem anderen
Blatt.

Das Studium des Griechischen ging im lateinischen
Westen oft mit dem des Arabischen Hand in Hand, hatte
aber natutlich eine viel weiter zuruckreichende Tradition,
die in der Zweisprachigkeit des Imperium Romanum wur-
zelte und auch durch die germanische Volkerwanderung
nicht ganz abgeschnitten wurde. Uber das Fortleben dieser
Tradition sind wir nun dank der Studie von Walter
Berschin 2! gut informiert. Uns interessiert vor allem, ob
die Autoren des karolingischen Gedichtes vom _Aeger /eo,
der Ecbasis captivi und des Ysengrimus Zugang zu griechi-
schen Texten, sei es im Original, sei es in lateinischer
Ubertragung, gehabt haben koénnten.

Vor dem 15. Jhdt. finden sich griechische Biichersamm-
lungen im lateinischen Mittelalter nur in Rom, Unteritalien
und in bescheidenen Ansitzen ab dem 13. Jhdt. in

19 Hier wiren neben Petrus Alfonsi und jener hebriischen Kalila wa-Dimna-
Version auch noch die Mischle Sindabar zu nennen, die wahtscheinlich dem
Abendland das persische Sindbadbuch vermittelt haben. Der hebriische Ubersetzer
(dem eine arabische Version vorlag) konnte unter Umstinden jener oben
erwihnte Rabbi Joel aus dem frithen 12. Jhdt. sein (vgl. Leo Prijs, in Kindlers
Literaturlexikon X, Sonderausgabe Darmstadt 1973, 8741 [11. Jhdt. ist Druckfeh-

ler]).

20 Vgl. dazu z.B. G. BAADER, « Arabismus», in Lexikon des Mittelalters 1 (Min-
chen/Ziirich 1980), Sp. 853 f.

2t . BerscHIN, Griechisch-lateinisches Mittelalter. Von Hieronymus 3u Nikolaus von
Kues (Bern/Miunchen 1980).



262 FRITZ PETER KNAPP

England. «In der klassischen Kloster- und Dombibliothek
des Mittelalters gab es aber hochstens vereinzelt griechische
Handschriften»?2. Dabei handelt es sich nahezu ausschliess-
lich um geistliche Texte. Besonders beliebt sind Bilinguen.
Im allgemeinen behilft man sich aber mit den Ubersetzun-
gen allein. Dabei lassen sich mehrere Wellen der Ubertra-
gung erkennen, an denen man jeweils ein gesteigertes
Interesse am Griechischen ablesen kann: « Was am Ende
der gotischen Epoche Italiens in lateinischer Ubersetzung
vorlag, bildete fir lange Zeit den Vorrat der griechischen
Literatur im lateinischen Westen; erst im IX. Jahrhundert
kamen wesentliche neue Ubersetzungen hinzu; in grossem
Stil wurde erst wieder im XII. und im XIII. Jahrhundert
tibersetzt. Bis zum Humanismus blieben die spitantiken
Ubersetzungen der massgebliche Grundstock griechischer
Literatur im lateinischen Westen» (S. 100).

Im Verlaufe der karolingischen Epoche lisst sich ein
Ansteigen der griechischen Studien im Rahmen der Hof-
kultur von den ersten Ubertragungen einzelner Liturgica
zu Anfang des 9. Jhdts. iiber Hilduins Dionysius-Uberset-
zung um 831-835 bis zu den grossen Leistungen des Johan-
nes Scottus (Eriugena) am Hofe Karls des Kahlen (840-877)
erkennen. Damit geht die Entwicklung in den Klostern
parallel. In der frihen Karolingerzeit zeigen sich Ansatze:
«man fand sich im Griechischen einigermassen zurecht,
wenn es sich um einzelne Worter oder um einen einfachen
Satz handelte, oder wo der entsprechende Wortlaut be-
kannt war, wie bei liturgischen Texten. Weiterreichende
Studien zu treiben, fehlte wohl der Impuls: Man war mit
dem verbesserten und erneuerten Latein genug beschif-
tigt» (S. 161). Seit der Mitte des Jahrhunderts beginnt sich
die Szene etwas zu wandeln, wozu nicht allein, aber doch
ganz wesentlich irische Exulanten beitragen. Der berihm-

2 Thid., 48.



DIE LATEINISCHE FABEL DES MITTELALTERS 263

teste von thnen ist eben Johannes Scottus. Des weiteren
wirken in Laon zusammen mit einer Gruppe von Lands-
leuten der Ire Martinus, in Auxerre Remigius (4 9o8) und
sein Lehrer Heiric, der bei dem Iren Elias (862 Bischof von
Angouléme) gelernt hat (S. 170), in Liittich Sedulius Scot-
tus, in St. Gallen die Iren Marcus und Marcellus-Moengal,
dann Moengals Schiiler Notker Balbulus und schliesslich
dessen Schiiler Bischof Salomo III. Dem Irenbischof Mar-
cus verdankt St. Gallen drei griechisch-lateinische Bibel-
handschriften. « Notker Balbulus... soll die sieben katholi-
schen Briefe um 880 griechisch geschrieben haben: Dies
wire als eine Erginzung der Bilinguensammlung des Mar-
cus zu verstehen. Man schrieb in St. Gallen die Grammatik
des Dositheus ab, die, urspriinglich als eine lateinische
Grammatik fir Griechen geschrieben, fiir das Griechisch-
studium noch interessanter war als Priscians /lustitutiones,
von denen St. Gallen ein hervorragendes irisches Exemplar
besitzt. Trotz mancher weiterer Spuren von Beschiftigung
mit dem Griechischen in sanktgallischen Handschriften
scheint es, als hitten die St. Galler Monche weder intensive
grammatische Studien, noch Ubersetzungen im Sinn
gehabt» (S. 176).

Obwohl es der Ottonenzeit nicht an vorzuglichen
Kennern des Griechischen wie Liudprand von Cremona
tehlte und obwohl im Getolge der Eheschliessung Kaiser
Ottos II. mit Theophanu das Griechentum kurzzeitig gros-
sen Einfluss im Westen gewann, erreichten die Griechisch-
studien im lateinischen Abendland das Niveau des 9. Jhdts.
erst wieder im 12. Jhdt. Doch die Linder nérdlich der
Alpen trugen dazu kaum bei. « An den Domschulen des
hohen Mittelalters, aus denen dann die Universititen her-
auswuchsen, spielte das Griechische eine aufallig geringe
Rolle. Die neuen Ubersetzungen des hohen Mittelalters aus
dem Griechischen waren zwar von grosser und oft sogar
entscheidender Bedeutung fiir die abendlindische Geistes-



2064 FRITZ PETER KNAPP

geschichte; nicht nur die Logica nova des Aristoteles, son-
dern auch De fide orthodoxa von Johannes von Damaskus
haben sich unerhért rasch und weit verbreitet. Aber man
bezog diesen Wissensstoff fertig von den zumeist italieni-
schen Ubersetzern; er weckte kein Interesse am griechi-
schen Original. Allein Dionysius Areopagites lockte nord-
lich der Alpen noch zum Studium des griechischen Textes»
(S. 249). Johannes Sarracenus, der Neutibersetzer des Dio-
nysius, hatte Beziehungen zur Abtei St. Denis. Diese «ist
auch der einzige Ort des hochmittelalterlichen Frankreich,
an dem sich lebendige Beziehungen zur Literatur des grie-
chischen Ostens mit Sicherheit feststellen lassen»
(S. 278 £.).

Soweit einige Ausziige aus der Studie Walter Berschins.
Mehr als vage Anhaltspunkte sind daraus fiir unsere Fra-
gestellung nicht zu gewinnen. Von einer Rezeption griechi-
scher weltlicher Belletristik ist bei Berschin kaum je die
Rede. Der Name Asops findet sich im ganzen Buch iibet-
haupt kein einziges Mal. Damit ist das Gesamtpanorama
gewiss richtig getroffen. Dennoch ist hier eine kleine
Erginzung angebracht. Bernice M. Kaczynski und Haijo
Jan Westra 23 weisen darauf hin, dass in zwei St. Galler
Manuskripten der Grammatik des Dositheus (eines davon,
jetzt St. Gallen, Stiftsbibliothek 9oz, erwihnt auch Ber-
schin, S. 176 bzw. 191) am Rand auch die (danach sog.)
Hermenenmata Psendo- Dositheana, Teile eines bilinguen
Schulbuches, eingetragen sind 24, die u. a. Fragmente dso-
pischer Fabeln enthalten. Urspriinglich bildeten die Fabulae
Aesopicae das vierte der zwolf Bicher der vollstindigen
Hermenenmata. lLeider haben sich nur achtzehn Fabeln

2 B. M. Kaczynski/H. J. WesTtrA, « Aesop in the Middle Ages: The Trans-
mission of the Sick Lion Fable and the Authorship of the St. Gall Version», in
MLat]b 17 (1982), 31-38. '

24 Ausg. bei Georg Gogrz, Corpus glossariorum latinorum 111 (Leipzig 1892;
Nachdruck Amsterdam 1965), 1-72; 384-387.



DIE LATEINISCHE FABEL DES MITTELALTERS ?_65

davon erhalten, und die «vom kranken Lowen» ist nicht
darunter. Nichts steht aber der Annahme im Wege, diese
und weitere Fabeln konnten in diesem oder einem anderen
zweisprachigen Schulbuch enthalten gewesen sein, das den
Schriftkundigen in St. Gallen und anderen karolingischen
Klostern noch vorlag bzw. von ihnen noch abgeschrieben
wurde. Es wire ja beileibe nicht das einzige, das die fol-
genden Jahrhunderte nicht tberlebt hat. Wo in diesen
Jahrhunderten no6rdlich der Alpen Reflexe #dsopischen
Gutes auftauchen, das wir nur aus griechischen Quellen
kennen, werden wir aufgrund der bei Berschin geschilder-
ten Gesamtsituation weit eher an Auslidufer und Nachwir-
kungen der genannten Schulbuchtradition zu denken haben
als an selbstandige Beschaftigung mit griechischen Fa-
beln.

Nach diesen allgemeinen Voriberlegungen konnen wir
uns der Stoffgeschichte im einzelnen zuwenden. Wir begin-
nen mit den Erzahlinhalten der Ecbasis cuiusdam captivi per
tropologiam (Ecb.), jenes seltsamen, vielumritselten Werkes
in 1229 zumeist gereimten Hexametern, das wohl in der
Mitte des 11. Jhdts. (vor 1039?) im St. Aper-Kloster in
Toul geschrieben wurde.

Den Kern der Binnenerzihlung bildet die Fabel « vom
kranken Lowen». Sie findet mit allen entscheidenden
Bestimmungsstiicken eine Entsprechung in einer der erhal-
tenen griechischen dem Asop zugeschriebenen Prosafabeln
(H. 269 = P. 258). Die Fabel lautet in Ubersetzung (von
Ludwig Mader):

Ein alter Lowe lag krank in seiner Hohle. Alle anderen
Tiere kamen, um ihren Konig zu besuchen — nur der
Fuchs nicht. Da ergriff der Wolf die gute Gelegenheit und
beschuldigte ihn bei dem Lowen, dass er sich nichts aus
ihm mache, der doch ihrer aller Herrscher sei, und ihn
deswegen nicht einmal besuche. In diesem Augenblick kam
auch der Fuchs und horte noch die letzten Worte des



266 FRITZ PETER KNAPP

Wolfes. Als der Lowe ihn anbriillte, bat er um die Mog-
lichkeit, etwas zu seiner Verteidigung vorbringen zu dut-
fen. «Wer hat denn,» begann er, «von allen, die hier
zusammenkamen, soviel fiir dich getan wie ich? Uberall bin
ich herumgelaufen, um bet einem Arzt ein Mittel fir dich
zu suchen, und ich habe auch eins ausfindig gemacht!» Da
nun der Lowe das Mittel gleich wissen wollte, sagte der
Fuchs: « Du musst einem lebendigen Wolf das Fell abzie-
hen und es noch warm umlegen!» Als der Wolf gleich
danach tot dalag, sagte der Fuchs lachend: « Herrscher soll
man nicht zur Boswilligkeit aufhetzen, sondern sich an ihre
Giite wenden.» — Die Fabel lehrt: Wer anderen eine
Grube gribt, fillt selbst hinein.

Der griechische Text ist nur in einer byzantinischen
Rezension des Asop-Corpus aus dem 9. oder 1o. Jhdt.
Uberliefert, der Accursiana (so nach der Ausgabe von Bonus
Accursius, Mailand 1479/80) 25. Damit wire diese Version
etwa gleich alt mit jener St. Galler Hs. 889, die uns die
alteste lateinische Fassung der Fabel Gberliefert 26. Man hat
die vierunddreissig elegischen Distichen des _Aeger /leo
sowohl Paulus Diaconus wie auch Notker Balbulus zu-
schreiben wollen. Dieter Schaller hat sich gegen eine Abfas-
sung nach der Zeit Karls des Grossen und gleichzeitig
gegen jegliche Abhingigkeit des frithkarolingischen Ge-
dichtes von der genannten griechischen Fabel ausgespro-
chen 27. Vielmehr neigt er August Hausraths Auffassung 28

25 Ben Edwin PERRY, Studies in the Text History of the Life and Fables of Aesop,
Philological Monographs, 7 (Haverford/Penns. 1936), 204 ff., glaubte den byzan-
tinischen Gelehrten Maximos Planudes (um 1255—1305) als Autor der Recensio
Accursiana erschliessen zu konnen, drang damit aber nicht durch.

26 Ausg. u.a. bei H. C. ScuNuR, Lat. Fabeln d. M.As, 26-31 (mit Ubers.).

27 D. ScHALLER, «Lateinische Tierdichtung in friihkarolingischer Zeit», in Das
Tier in der Dichtung, hrsg. und eingeleitet von Ute Scuwas (Heidelberg 1970),
9I-113.

28 A. HausraTH, « Germanische Mirchenmotive in griechischen Tierfabeln», in
Neue [ahrbiicher fiir dentsche Wissenschaft 13 (1937), 139-150.



DIE LATEINISCHE FABEL DES MITTELALTERS 267

zu, der byzantinische Rhetor habe in dieser Fabel ein get-
manisches ‘Tiermirchen’ bearbeitet. Gleichwohl muss er
die Existenz typisch dsopischer Fabelmotive in der byzan-
tinischen Erzihlung (Lowe als Konig; kranker Lowe;
schlauer Fuchs und gewalttitiger Lowe) zugeben, sodass
als germanischer Bestand nur das Hoftags—, Ladungs- und
Hiutungsmotiv verbliebe. Schaller denkt dabei nicht an
Vermittlung der Goten (so Hausrath), sondern «an spitere
Einflisse des Westens auf Byzanz» (S. 94). B. M. Kac-
zynski und H. J. Westra kommen aufgrund ihrer oben refe-
rierten Ansicht iber die Kenntnis griechischer Texte in
St. Gallen im spiteren 9. Jhdt. zum gegenteiligen Schluss.
Der Codex Sangallensis 889, der ausser dem Aeger leo noch
die Versfabeln von «Kalb und Storch» und von «Floh und
Gicht» enthilt, weist geringe griechische Einschlige auf,
einige Uberschriften (p. 57), ein kurzes bilingues Glossar
(p. 84), einzelne Glossenworter im lateinischen Text wie
platocervus im  Aeger leo, V.9 2. Das weist auf dieselbe
Atmosphire, in der zweisprachige Schulblicher wie die
Hermeneumata Psendo- Dositheana tradiert und studiert wur-
den. Aus einem solchen Buch mag der lateinische Dichter
die Fabel «vom kranken Lowen» enthommen haben.
«Both the Aéov voodv and the Fabula de aegro leone are
polished renderings of material that is considerably older.
There is no relationship between them of the sort that
might be implied if one were a direct translation of the
other. Instead, both Greek and Latin authors reached for
texts conveniently at hand. The texts were probably fables
collected in schoolbooks—part of the cultural deposit of
Late Antiquity common to East and West» 30, Auf die

29 Nach H. C. Scunur, Lat. Fabeln d. M.As, 31 hat TAQTUKEP®G «nichts mit
cervus, Hirsch, zu tun, sondern bezeichnet breites Gehorn (wie bei Elch, Dam-
hirsch oder Rentier)». B. M. Kaczynski/H. J. WesTRA (S. 34) weisen das Wort
aber in den Hermeneumata V aticana nach: mtAatikepog, gammus (G. Gorrz, CGL
I 431, 37).

30 B. M. Kaczynski/H. J. WESTRA, art. cit., 34.



268 FRITZ PETER KNAPP

Beweistihrung der beiden kanadischen Forscher zugunsten
der Autorschaft des Notker Balbulus brauchen wir hier
nicht nidher einzugehen. Wichtig mag dagegen ihr Hinweis
auf die Grundungsgeschichte von St. Gallen sein, in der ein
Bir vom HI. Gallus gezihmt und in Dienst genommen
wird. Vielleicht geht auf diese Legende vom Sieg des
HI. Geistes tber die unverniinftige Natur der Ersatz des
Wolfes durch den Biren im _Aeger Jleo zuriick. Der
urspringlichen Rollenverteilung begegenen wir dagegen
ausser in der Eeb. und im Ysengrimus (Ys.) des ‘Magister
Nivardus’ dann auch im Esope der Marie de France 3!
(verfasst vermutlich zwischen 1170 und 1190) und in dessen
lateinischen Derivaten wieder. Der spatkarolingische Aeger
leo hat mit der altfranzosischen Version gegentber der
griechischen Fassung die Verhohnung des abgehiuteten
Wolfes als geistlicher oder weltlicher Wirdentrager ge-
mein 32. Dieses Motiv hat der Erbasis-Dichter — 1im Gegen-
satz zum Y. (3, 951-1164) — ignoriert, hingegen hat er an
unpassender Stelle den Reflex eines anderen Motivs
bewahrt, das wir dann im Esope wiederfinden: Der Wolf
der Aussenfabel trdumt, Insekten hatten ihn umschwarmt
und gestochen (V. 231 ff.). In der Deutung des Fischotters
werden diese Insekten dann als die Feinde des Wolfes, die
ihn toten werden, dechifftiert, doch hatten sie in der Fabel,
die in die Binnenerzahlung der £r¢b. eingegangen ist, wohl
denselben Stellenwert in der Handlung wie bet Marie de
France: Als der enthdutete Wolf ins Freie liuft, kommen
Fliegen und Bremsen und zerstechen ihn bése (V. 47 ff.: A4
Peissir fors de la maisun | la vindrent musches e taiin, | sil
depuinstrent mult malement). Maurice Hélin, der auf diese

31 Ausg. von H. U. GumsrecHT, Klassische Texte des romanischen Mittelalters,
12 (Miinchen 1973), Fabel Nt. LXVIIL De leone infirmo.

32 Vgl. V. 65 f. Quis dedit, urse pater, capite hanc gestare tyaram, | Et manicas vestris
quis dedit has manibus? — V. 53 ‘Tes guang’, fet il, ‘vei depecie’.



DIE LATEINISCHE FABEL DES MITTELALTERS 269

Parallele hingewiesen hat 33, glaubt, aus dem sehr freien
beildufigen Einsatz des Motivs in der Ecb. auf eine zugrun-
deliegende miindliche Quelle schliessen zu duitfen.
Insgesamt ldsst sich beobachten, wie das ‘dsopische’
Fabelgeriist im Mittelalter immer mehr Versatzstiicke der
natiirlichen und sozialen Umwelt des damals lebenden
Menschen in sich aufnimmt. Wieweit daran gelehrte, geis-
tliche Kreise Anteil haben, wieweit das illiterate ‘Volk’,
lisst sich im einzelnen schwer bestimmen. « Aus den klos-
tern wanderten die tierschwinke oft unter das volk, um in
verjingter form wieder von den klostern aufgenommen zu
werden» 3. Die entscheidende Neuerung, die sich sowohl
im Gedicht des 9. Jhdts. wie in der Ecb. erkennen lisst, be-
steht in der Auffillung des Topos von der koniglichen
Stellung des Lowen mit Realgehalt: Das Volk — das
bereits differenziert wird — eilt an den Konigshof %, wo
der Lowe regiert und sein Richteramt austbt, hier indem er
den verklagten Fuchs zum Tode verurteilt 36, In der E¢b.
ergeht bereits ausdriicklich der Befehl an alle Waldtiere, zur
Hohle (= Hof) des Lowen zu kommen (V. 396). Damit ist
vollends der Mischtypus ‘Kranker und hofhaltender Lowe’
erreicht, der auf halbem Wege zwischen der ‘dsopischen’
Fabel und der Hoftagsfabel des Roman de Renart liegt 7.
Lucien Foulet, der ja jeden Schritt in der Entwicklung des
Tierepos jeweils nur als Werk eines einzelnen gebildeten
Dichters ansehen wollte, schrieb der FEcb. einen hohen
Stellenwert bei der Ausbildung der Feudalhierarchie im

3 M. HErLiN, «Notices sur PFEcbasis», in Latomus 26 (1967), 787-799, hier
793 £

3 Adolf Grar, Die Grundlagen des Reineke Fuchs. Fine vergleichende Studie, FFC 38
(Helsinki 1920), 21.

35 _Aeger leo, 38; Ecbasis (hrsg. von Karl STREcker [Hannover 1935]), 470, 635,
566, 781, 727.

36 Aeger leo, 32; Ech. 408, 440.

37 Vel. A. Grar, Grundlagen, 13-24.



270 FRITZ PETER KNAPP

Tierreich zu, dergemass der Wolf nun ein Hofamt erhilt
(camerarius, V. 395) und der Untertan sein Recht auf Be-
handlung nach den Gesetzen (dreimalige Ladung des Be-
schuldigten: V. 524 ff.) geltend machen kann38. Schon
Hans Robert Jauss ist es aber aufgefallen, «dass die Ana-
logie zwischen dem Reich der Tiere und der feudalen
Hierarchie gleichsam im ersten Ansatz steckengeblieben
1st» 3%, Da liegt es doch nahe, auch diesen Ansatz in erster
Linie der Quelle zuzuschreiben, die dann der Erbasis-Dich-
ter seinem Klosterscherz dienstbar gemacht hat. Tatsi-
chlich «iiberlagert die klosterliche Lebensform die traditio-
nellen Charaktere der Tiere und ihre epische Rolle,» wie
Jauss (zb:d.) feststellte. So wird man unserem Dichter auch
nicht die Erfindung anderer Erzihlmotive zutrauen, die fir
sein Anliegen gleichgiiltig, im epischen Rahmen spiterer
Erzahlungen aber funktionell wichtig sind: der Wolf lasst
flr den iz absentia Verurteilten einen Galgen errichten (crux
V. 408, 471, 743); ein Freund (hier der Parder, in spiteren
Zeugnissen der Dachs) benachrichtigt den abwesenden
Fuchs (V. 409 ft.); Fuchs und Wolf sind Neffe und Onkel
(meptis V. 1091 — patrinus V. 496 | patruus V. 1142). Frag-
lich bleibt, ob der Wolf in der Quelle wie in der Ecb. an der
Enthautung gestorben ist. In der ‘“dsopischen’ Fabel ver-
spottet der Fuchs den toten Wolf. Dasselbe konnte man fur
die Fassung des 9. Jhdts. annehmen, doch wird der Tod
des Wolfes nicht erwihnt, und die Worte des Fuchses
wiren als Anrede an einen (noch) Lebenden pointierter. Bei
‘Magister Nivard’ und Marie de France kommt der Wolf —
ohne dass die Frage der medizinischen Wahrscheinlichkeit
erwogen wirde — mit dem Leben davon. In der ZEcb.
verhohnen die Waldtiere den geschundenen, aber noch

38 L. Fourer, Le Roman de Renard, Bibl. de I’Ecole des Hautes Etudes, IV 211
(Paris 1914; Nachdruck 1968), 371-373.

¥ H. R. Jauss, Untersuchungen zur mittelalterlichen Tierdichtung, Beihefte zur Zeit-
schrift fiir romanische Philologie 100 (Tubingen 1959), 85.



DIE LATEINISCHE FABEL DES MITTELALTERS 271

lebenden Wolf (V. 1046 ft.), nach drei Tagen aber setzt der
Fuchs dem inzwischen Verstorbenen eine Grabschrift —
ein Zug, der auf die beliebte Gattung des poetischen Epi-
taphs und deren Parodie (wie bei Sedulius Scottus, Mitte
des 9. Jhdts.) 40 in der Tradition geistlicher Literatur ver-
weist und in der Ecb. sogar verdoppelt erscheint (Aussen-
fabel, V. 1166 ff.).

Als Quelle musste noch das sog. Metrum Leonis, das
dem Bischof Leo von Vercelli (ca. 965-1026) zugeschrieben
wird 41, in Erwigung gezogen werden, nachdem Werner
Ross auf einige Gemeinsamkeiten mit der Zcb. hingewiesen
hat 42. Ross legt dabei nur Wert auf die Verwandtschaft des
Genus, was man gerne konzidieren wird. Damit soll das
Gedicht (das nach Ross jinger als die Ecb. wire) aber
zugleich zum Beweis dafiir dienen, dass Werke wie die Ecb.
sich sozusagen von selbst aus dem geistigen Klima der
karolingischen und ottonischen Epoche ergeben hitten:
«Die Tiermaskerade ist geradezu ein Charakteristikum des
Hofkreises um Karl des Gr.» (S. 275). Bei Froumund von
Tegernsee (96o-1008?) findet man dasselbe als Schulver-
gnigen im Kloster wieder. Aus keinem anderen Milieu
kénne die Erb. stammen. Die noch «ibermiitigere Stim-
mung und der schirfer sich abzeichnende politische Hin-
tergrund» im Metrum Leonis ergebe sich bloss aus «dem
Unterschied des Milieus zwischen dem Kloster und dem
Bischofshof» (S. 277). In Anbetracht der jeweils vorgege-
benen komischen oder satirischen Intention glaubt Ross,
mit wenigen gelehrten Quellen auszukommen: «antike

40 Sedulii Scotti Versus de quodam verbece a cane discerpto, hrsg. von L. TRAUBE,
Monumenta Germaniae historica, Poetae 111 (1896), 204 ff.

4 Ausg. und Untersuchung von Hermann BrocH, «Beitrige zur Geschichte des
Bischofs Leo von Vercellin, in Neues Archiv d. Ges. f. dlt. dt. Geschichtskunde 22
(1897), 13-1306.

42 Werner Ross, «Die ‘Ecbasis captivi’ und die Anfinge der mittelalterlichen
Tierdichtung», in GRM N.F. 4 (1954), 266-282, hier 276.



272 FRITZ PETER KNAPP

Metaphorik, Tiersymbolik der Bibel, etymologischer
Namenwitz, Physiologus und dsopische Fabel liefern das
Material» (S. 276).

Gerade motivliche Konkordanzen des Metrum Leonis
mit der £¢b. und/oder mit jingeren Tierdichtungen weisen
aber auf eine dahinterstehende, lebendige Stofftradition, die
tber die genannten Quellen betrichtlich hinausgeht. Dabei
diirfte, wie die Uberlieferung zeigt 43, Leos Gedicht nicht
tiber den italienischen Entstehungsort hinaus bekannt
geworden sein, also noch weniger als die ebenfalls weithin
wirkungslose Zcb. als Quelle fiir spiatere Dichtungen in
Frage kommen. Die Kombination von Avians funfter
Fabel vom «Hsel in der Lowenhaut» mit dem «Hoftag der
Tiere» begegnet so auch ausschliesslich hier im Metrum
Leonis. Aber FEinzelheiten des zweiten Teils finden sich
auch anderwirts wieder: die Ladung zum Reichstag
(4,25 ff.), der alle Tiere Folge leisten (4,38 ff.), die Anklage,
die den Delinquenten als ¢ruce dignus bezeichnet (4,18), und
— besonders auffallend — der konigliche seriba camelus
(4,30), in dem wir unschwer das Kamel als Rechtsgelehrten
am Konigshof bei Pierre de St. Cloud wiedererkennen 44,
Moglicherweise enthilt 6,54 f. auch den altesten erhaltenen
Hinweis auf den monachatus lupi 45, dem wir vor dem Y.
ausser in der Aussenfabel der E¢b. im 11. Jhdt, noch bei
Egbert von Liittich 4 und um 1100 in dem (aus der Loi-
regegend stammenden) Gedicht De /upo 47 begegnen. Wei-
tere Gemeinsamkeiten von Leos Gedicht mit der Ecb.
beruhen dagegen wohl auf Zufall.
$ Vgl H. BrocH, «Leo von Vercelli», 122.

4 Roman de Renard Va, V. 444 ff.

5 V. 6, 54 Nec sibi prodest Sumpta cuculla. Vgl. H. BLocn, art. cit., 132 Anm. z.
St. '

46 Fecunda ratis, hstg. von Etnst VoigT (Halle a. S. 1889), 1, 1554-67 (Prora- Fabel
XVIII).

47 Hrsg. von Ernst Voicr, Kleinere lateinische Denkmaler der Thiersage ans dem X11.
bis X1V, Jh. (Strassburg 1878), 58-62, vgl. dazu Friedrich W. LEnz, « Bemer-



DIE LATEINISCHE FABEL DES MITTELALTERS 27%

Damit sind Ross’ Quellenhinweise — die z.T. bereits
Ernst Voigt gegeben hatte — natiirlich ebensowenig hin-
fallig wie seine ‘Milieutheorie’. Natirlich musste jeder
gelehrte Monch in dem edlen pardus, dem sangesgewaltigen
Mitkonig des Lowen, den Panther des ‘Physiologus’ wie-
dererkennen, wo et wie der Lowe ein Abbild Christi dar-
stellt und sich durch Sanftmut und eine wunderbare
Stimme auszeichnet. In dhnlicher Weise haben dann Bibel,
Isidor und ‘Physiologus’ fir die meisten Tiergestalten
gewisse Zige geliefert, ja manche dieser Gestalten, wie das
Blisshuhn (im ‘Physiologus” das Symbol des Rechtgldubi-
gen), gewiss Uberhaupt erst der Phantasie des Dichters
aufgedringt. Dabei kann sich die Haltung gegeniiber der
Quelle durchaus bis zur komischen Sinnverkehrung stei-
gern — nicht anders als bei den sprachlichen Zitaten: «da
wird der Hirsch, der in den Psalmen nach der frischen
Wasserquelle dirstet, Weinschenk, das Kamel, seit dem
biblischen Gleichnis mit dem Nadelohr verbunden, bringt
die ‘suta’ (das Genahte = Vorhinge, Decken). Das ist
Bibelwitz wie der Jagdhund des Esau (332), wie der Psal-
mensanger Asaph als Musiklehrer des Schwans (945), wie
der Walfisch des Jonas als Braten auf dem Tisch des
Konigs (547)» 48. Mit Recht erinnert Ross hier an die Cena
Cypriani ¥, jenes eigenartige Repetitorium biblischer Ge-
stalten, die in untbersehbarer Menge in ihren jeweiligen
Funktionen, mit ihren jeweiligen Attributen und Eigenhei-
ten an einem Gastmahl zu Kana teilnehmen.

kungen zu dem pseudo-ovidischen Gedicht ‘De lupo’», in Orphens 10 (1963),
21-32. Das Gedicht wird bisweilen Marbod von Rennes zugeschrieben und ist bei
Migne (PL 171) unter dessen Carmina varia (11, Nt. 40) herausgegeben. K. Grus-
MULLER, Meister Esopus, 86 f., hat sich davon irrefihren lassen und verbucht das
Gedicht doppelt.

4 \W. Ross, «Ecbasis», 270.

% Hrsg. von Karl StRECkER, Monumenta Germaniae historica, Poetae IV 2-3
(Berlin 1923), 870-900.



274 FRITZ PETER KNAPP

Besonders vielschichtig ist die Gestalt des Igels. Einmal
hat er selbstverstindlich seinen Platz in dieser seltsamen
tierischen Klostergemeinschaft der £Zcb. Zum anderen hat
man mehrfach konkrete politische, wie auch allgemeine
sozialkritische Anspielungen darin erblickt. Zum dritten
hat Ross in ithm den Typ des mzles gloriosus entdeckt und ihn
gleichzeitig in die Tradition des mittelalterlichen Kloster-
humors eingeordnet °. Und schliesslich haben Voigt und
(ohne Bezug auf diesen) Jauss>' einmal mehr auf den
‘Physiologus’ verwiesen, wo der Obst und Weintrauben
stehlende Igel als Bild des Teufels erscheint.

Doch nun zur Aussenfabel: Hier wird erzihlt, wie ein
Kalb — offenbar ein Bild des Autors in seiner Jugend —
aus dem heimatlichen Stall flieht, vom Wolf in eine Hohle
gelockt wird und diesem am folgenden Tag als Paschamahl
dienen soll. Am Ostersonntag fihrt jedoch der Fuchs die
Rinderherde zur Befreiung des Kalbes heran. Der Wolf
begriindet seine Angst vor dem listenreichen Fuchs mit der
eingeschobenen Binnenerzihlung von der Heilung des
Lowen, worin Vorfahren des Wolfes und des Fuchses der
Aussentabel die Hauptrollen spielen. Dort wie hier wird
der Wolf uberlistet und kommt ums Leben. Das befreite
Kalb kehrt heim. Jacob Grimm galt diese ganze Geschichte
«nur von dem monch, zur figiirlichen darstellung seiner
eigenen gefangenschaft und flucht, schlecht genug erfun-
den» 32, Voigt (Ausg. der Ecbh., S. 56) sah darin «die in
Poesie und Prosa miidegehetzte Parabel von dem Lamm
(hier merkwiirdigerweise: Kalb), das vom guten Hirten
dem Wolfe, der in Schafskleidern einhergeht, allegorisch
also Scheinménch ist, entrissen wird,» hielt aber gleich-

50 W. Ross, «Ecbasis», 271.

1 H. R. Jauss, Tierdichtung, 92; E. Voicr, Ausg. der Fcb. (Strassburg 1875),
Gr.

52 J. GrRiMM/A. SCHMELLER, Lateinische Gedichte des X. und X1. Jhdts. (Gottingen
1838), 312.



DIE LATEINISCHE FABEL DES MITTELALTERS 275

wohl an der autobiographischen Deutung fest und rekon-
struierte danach das Leben des Dichters (S. 14-26). Wie das
Zitat zeigt, hatte er gerade flir den Finsatz der Tiergestalt
des Kalbes keine Erklirung. Man fand sie in einer Schul-
sentenz [nfelix vitulus sudibus fuit ligatus 53, die im 10. und
11. Jhdt. in Stiddeutschland als Federprobe im Umlauf war
und die in der Evch. in V. 248 (Infelix vitulus...) und 66
(... vitulo sudibus... ligato) wortlich anklingt. Hat man dahin-
ter eine verlorene Fabel zu vermuten? Ross hat es mit
Recht als «hochst merkwiirdig» bezeichnet, «dass keine der
zahlreichen mittelalterlichen Fabelsammlungen uns eine
einzige Spur davon hinterlassen haben sollte» (S. 280). Das
Kalb kommt tberhaupt in der Fabel ganz selten vor. Die
mit dem Aeger leo zusammen uberlieferte Fabula de vitulo et
ciconia (Monumenta Germaniae historica, Poetae 1 64) steht
ganz allein. Ross sieht dagegen in der Federprobe vom
vitulus den Ausdruck des stindig unterdriickten Willens der
Klosterschuler, sich frei zu entfalten, dies namentlich in
literarischer Hinsicht. So fasst einmal der irische Monch
Dicuil im 9. Jhdt. den auch sonst belegten Topos von der
engen Fessel des Metrums in das Bild U? vitulus vinculis
obligatus (MG, Poetae IV 659 f.). Das vergleicht Ross
(S. 279) mit Erb. V. 20-24, will aber die Befreiung von
dieser Fessel gleichzeitig inhaltlich fassen, um die freie
Wahl des unernsten Themas als «literarischen Abstecher»,
als ecbasis im Sinne des Servius erkliren zu konnen. Die
Aussenfabel ergibt sich dann so: «Die Lehrer sorgten
natlrlich dafir, dass sich mit der Vorstellung vom ausge-
lassenen Kalb die andere vom lauernden und drohenden
Wolf verband, wobei die tigliche Erfahrung [s. Voigt,
Ausg. S. 25] ebenso Pate stand wie die biblische Parabel
von Wolf und Lamm» (S. 280). Obwohl Ross hier, wie

53 Die Schulsentenz in ihrer variierenden Gestalt — der Schluss fuit ligatus findet
sich so nur in einer Hs. — bei Bernhard Biscuorr, Mittelalterliche Studien 1
(Stuttgart 1966), 79.



276 FRITZ PETER KNAPP

zumeist, etwas sprunghaft und simplifizierend argumen-
tiert, wird man seine These in Ermangelung anderer kon-
kreter Zeugnisse nicht von der Hand weisen konnen, mit
der Einschrinkung freilich, dass dem Autor der FErb.
héchstwahrscheinlich das Motiv vom Wolfsmonch bekannt
war. Egbert von Littich erzdhlt, der Wolf habe sich der
verlockenden Fischmahlzeiten wegen als Monch ausge-
geben, kurz darauf sich jedoch wiederum zum weltlichen
Stand bekannt, um dem Fleischgenuss fronen zu koénnen
(s. Anm. 46). Verhalt sich der Wolf in der Aussenfabel der
Ecbh. anders? ‘

Dass der Autor noch weitere, bisher nicht genannte
Quellen benttzt hat, versteht sich von selbst. Es ist nicht
notig, hier weiter darauf einzugehen, da sich darunter
schwerlich fabuloses Gut befunden haben dirfte. Fur
Reminiszenzen aus Kalila wa-Dimna, wie sie Francisco R.
Adrados annehmen mochte 54, scheint mir jeder Anhalts-
punkt zu fehlen. Man muss hier sowohl die innere Dyna-
mik der Stoffentwicklung wie die konkrete Intention des
Autors der Ecb. in Rechnung stellen. Hinter den Gestalten
des Gedichtes stehen ja, wie Ludwig Gompf gezeigt hat >,
reale Vorbilder, Abt und Mitbriuder des Autors. Aus man-
gelnder Kenntnis dieser Personen entgehen uns freilich
viele Beziige. Aber weder die (gefiederten) Singer 3¢ —
von Vogeln als Boten ist entgegen Adrados” Meinung nicht

5 F.R. ApraDpOs, Rez. meines Buches iiber das lat. Tierepos, in Ewmerita 49
(1981), 421-424, hier 423.

5 L. GowmrF, «Die ‘Ecbasis cuiusdam captivi’ und ihr Publikum», in MZLat/b 8
(1973), 30-42.

5 Von den vier Vogeln der Ecb., Amsel, Schwan, Nachtigall und Sittich bzw.
Papagei, kommen, soweit ich seche, zwar die beiden letzten Vogelarten auch in
Kalila wa-Dimna vor (M1QUEL [s. Anm. 14], S. 166 ff. bzw. 129 ff. — vgl. Johan-
nes von Capua, Directorium, ed. L. HERVIEUX, V, 226 ff. [hier bloss socius corvi de
avibus genannt!] bzw. 191 ff.), irgendwelche inhaltliche Parallelen bestehen jedoch
nicht.



DIE LATEINISCHE FABEL DES MITTELALTERS 277

die Rede — noch der Fuchs als ‘politischer’ Ratgeber, ja
Stellvertreter des Konigs (d.h. des Abtes) bedurfen vor
diesem Hintergrund einer Herleitung von aussen, was nicht
ausschliesst, dass der Ecbasis-Autor diese Rolle des Fuchses
doch schon anderswo ausgeprigt vorfand, ergab sie sich
doch aus der allgemeinen Anreicherung der Fabel vom
kranken und hothaltenden Lowen mit sozialem und politi-
schem Gehalt gleichsam von selbst. Es hiesse doch dem
mittelalterlichen Menschen jede eigenstindige Fihigkeit
zur Gesellschaftssatire absprechen, wollte man, wie Adra-
dos es tut, die Entfaltung der Idee vom Hof des Lowen aus
bescheidenen griechisch-romischen Ansitzen dem Einfluss
orientalischer Fabeln zuschreiben, da dort diese Idee eben-
talls weiter ausgestaltet ist als in der klassischen Antike.
Gewiss klassischen Vorbildern verpflichtet ist die Rah-
mungstechnik in der Z¢b. (wie im Ys.). Mit der extremen
Schachtelungsmethodik des Kalila wa-Dimna hat sie wenig
gemein. Hier begniligt man sich ja nicht mit der einfachen
Rahmung, sondern schiebt mehrfach eine Binnenerzahlung
in die nichste, bis der Leser oft genug den Faden verliert.
Zwar ist es richtig, dass dabei die jeweils eingeschobenen
Erzihlungen zur Beweisfihrung eingesetzt werden, dhnlich
wie in der Ech. In dieser geht es aber nicht bloss um die
Exemplifikation eines allgemeinen Satzes, sondern um eine
konkrete Erfahrung fiichsischer Hinterlist, die nun in der
Gegenwart dem wolfischen Erzihler wieder droht. Hier
besteht doch eine, wenn auch noch so schwache epische
Beziehung zwischen Rahmen- und Binnenerzihlung. Alles
in allem sehe ich also bisher keinen zwingenden Grund zur
Annahme, dass bei det Entstehung der Zrb. noch jemand
ausserhalb der klassisch-antiken und der monastisch-frih-
mittelalterlichen Bildungswelt geistige Vaterschaft anmel-
den durfte.

Wenden wir uns dem etwa ein Jahrhundert jingeren
Ysengrimus (beendet etwa 1148/49) zu.



278 FRITZ PETER KNAPP

Hier bildet der monachatus Inpi zusammen mit der Hof-
tagsfabel zweifellos den stofflichen Kern. Dabei gilt es zu
vermerken, dass die letztgenannte im wesentlichen auf dem
Stande der FEc¢b. verbleibt: Der schwer erkrankte Lowe
Rufanus lisst als Konig der Tiere die Reichsbarone zu Hofe
laden, die ihm Arzneien verschaffen und, falls diese nicht
wirken, Zeugen der Nachfolgeregelung im Reich sein sol-
len. Reinhard, obschon ebenfalls geladen, ldsst sich aus-
dricklich nochmals auffordern zu etrscheinen, da er sich
nicht zu den Vornehmen und Vermoégenden des Reiches
zahlt. Inzwischen hat der Wolf den Fuchs dem Konig
gegeniiber der uberheblichen Befehlsverweigerung be-
schuldigt, dann jedoch als Arzt dem Loéwen Bock und
Widder als heilende Kost verschrieben. Die iibrigen Barone
ergreifen die Partei der gefahrdeten Tiere, Isengrim zieht
den Kiirzern, Reinhard wird vom Hasen neuerlich geladen.
Mit zerrissenen Schuhen (wie im .Aeger /eo) und Heilkriu-
tern, die er behauptet, aus Salerno geholt zu haben, langt er
an. Das Rezept und seine Ausfihrung entsprechen dann in
etwa wiederum der Erb. Die Szene der Enthdutung wird
breit eingeleitet und mit ausgiebigen Spottreden abgerun-
det. Isengrims Anschuldigungen gegen Reinhard sind hier
also eher eine Randerscheinung. Der Zug erscheint gegen-
uber den ilteren Zeugnissen deutlich abgeschwicht. Ge-
rade in ihm liegt jedoch der Keim fiir die Hoftagsfabel des
Roman de Renart (RdR) (Br. Va und I): «Mit der einfih-
rung des gerichtstages, mit der ersetzung der politischen
anklage durch die privatklage der tiere iiber den fuchs fillt
die krankheit des 16wen als anlass zu der versammlung des
tierreiches weg» 7. Dementsprechend tritt dieses Motiv der
Krankheit erst in Branche X, die nicht zum ailtesten
Bestand der RJR gehort, auf. Es fehlt bemerkenswerter-
weise auch bereits im Metrum Leonis, das einen Gerichtstag

7 A. GraA¥, Die Grundlagen des Reineke Fuchs, 17.



DIE LATEINISCHE FABEL DES MITTELALTERS 279

des Lowen kennt, wie wir gesechen haben. Der Y. lenkt
demgegeniiber wiederum stirker in die Bahn der ‘dsopi-
schen’ Tradition ein und lisst die kompositorische Verbin-
dungslinie zur vorausgehenden Feldmesserfabel hervortre-
ten; er «steht» damit «abseits von der franz. branchendich-
tung,» wie Graf (S. 16) feststellt.

Auch die Vorstellung vom Wolfsmonch ist im Frih-
mittelalter reichlich belegt. Wir haben bereits darauf hinge-
wiesen, dass sie nicht nur in der Ecb., sondern auch bei
Egbert von Littich, in dem Gedicht De /upo und (vermut-
lich) 1m Metrum Leonis begegnet. Den Vielfrass, der einer
Fisch- oder Fleischmahlzeit zuliebe jeweils den Stand wech-
selt, hat Egberts Prora- Fabel XVIII (V. 1554-1567), soweit
wir sehen, zum ersten Mal vorgestellt. In De /upo gibt der
Wolf, nachdem er in die Falle geraten ist, vor, sich zum
geistlichen Leben bekehrt zu haben, und empfingt Tonsur
und Kutte. Als ihn jedoch der Hirte angesichts seiner
kurzzeitigen Askese begnadigt und freilasst, nimmt er seine
fruhere Lebensweise wieder auf. Auf den Vorwurf, dass
einem gesunden Monch nach der Regel kein Fleisch gestat-
tet sei, antwortet er: non est simplex ... ordo bonorum, | Et
modo sum monachus, canonicus modo sum (V. 105 f.). Ein Spruch
Spervogels bringt als Gleichnis fir die #nstaete ungefahr
dieselbe Geschichte in Kurzform. Voigt 38, der auf alle
diese Parallelen hingewiesen hat, bemerkt zu dem eben
genannten Motiv Gberdies: « Des Wolfs Debiit als Schathirt
V 548 tf. und dessen Rechtfertigung V 573-580 ist offenbar
nach Ewvang. Joh. X 1-5 gearbeitet: er ist diesmal nicht, wie
sonst, als fur et latro, aliunde, sondern per ostium in ouile ounium
eingetreten, um nun, getreu der biblischen Vorschrift, als
pastor bonus owinm mit dem heimischen und anheimelnden
Ruf “kum I’ seine Limmer zutraulich zu begriissen, ins Freie
zu locken und auf der Weide, wohin er immer will, nach

58 E. Voicr, Ausg. des Ysengrimus (Halle a. S. 1884; Nachdruck Hildesheim
1974), S. LXXXL



280 FRITZ PETER KNAPP

sich zu ziehen.» Wie hier der Text der Bibel, so ist es
anderwiarts und gerade in dieser Episode mehrfach die
Benediktinerregel, die parodistisch verwendet wird. Dass
die Vorstellung vom Wolfsmonch letztlich tberhaupt auf
dem Herrenwort Attendite a falsis prophetis, qui veniunt ad vos
in vestimentis ovium, intrinsecus auntem sunt lupi rapaces (Evang.
Matth. 7,15) beruht, wie Voigt annimmt (S. xcr), wird man
gerne glauben.

Das Motiv vom Wolf als Novizen in der Klosterschule
wird im Y. nicht thematisiert, jedoch mehrfach vorausge-
setzt (III 693 ff.; V 547 tf.). Voigt hat hier ein alteres Zeug-
nis aus dem Jahre 1096 beigebracht. In einer Bulle fiir das
Kloster Montierneuf de Poitiers zitiert Papst Urban II. ein
Proverb de lupo ad discendas litteras posito, cui cum magister
diceret A, ipse agnellum, et cum magister B, ipse dicebat porcel-
lum 0. Damit wird die Existenz der Vorstellung fir die Zeit
vor dem Ys. ebenso bewiesen wie durch eine bildliche
Darstellung auf einem Fries des Freiburger Munsters aus
der 1. Hilfte des 12. Jhdts. In spiterer Zeit kehrt das Motiv
in Literatur und Kunst immer wieder, so bei Marie de
France (Esope LXXXI) und Odo von Cheriton (Fabel 22).
— Ein weiterer der Tradition entnommener Zug ist Isen-
grims « Antrag auf Rohgenuss des Fleisches und Abschaf-
fung der Koche», den der Y. (V 665-686) mit der ‘Fecunda
ratis’ (Prora-Fabel 1561-67) gemeinsam hat (E. Voigt,
Ausg. des Y, S Lxxanry — Schliesshich: meint Voigt
(ibid.), den Schwank vom Wolf im Weinkeller (Y7.
V go3 ff. — R4R VI u. XIV) als Hintergrund der Anek-
dote annehmen zu dirfen, die Guibert von Nogent in De
vita swa 111 8 berichtet. Es handelt sich dabei um die
Geschichte der Ermordung des Bischofs Waldricus von
Laon im Jahre 1112. Der Anfihrer der Erhebung gegen
den Oberhirten entdeckt diesen im Keller seines Palais in

59 E. Voicr, K/ lat. Denkmiler, 21.



DIE LATEINISCHE FABEL DES MITTELALTERS 281

einem Weinfass und verspottet ihn, ehe er ihn aus seinem
Versteck hervorzieht und tétet, mit demselben Spitznamen,
den der Bischof seinem spiteren Morder selbst beigelegt
hatte: Isengrinus. Auch der Grund fur diese Benennung
wird angegeben: propter lupinam speciem; sic enim aliqui solent
appellare lupos. Der Eigenname des Wolfes ist hier zum
ersten Mal bezeugt, was zu weitreichenden Spekulationen
Anlass gegeben hat . Der Ort der Handlung ist jedenfalls
kein sicheres Indiz fir die Identifizierung des dahinterste-
henden Tierschwanks. Graf, der diese Identifizierung
bedenkenlos vornimmt, weist die Fabel vom singenden
Wolf im Weinkeller einer dlteren volksttiimlichen Schicht
zu ©' und nimmt sekundire Verkniipfung mit dem Monchs-
thema an 2.

Sehr ausfihrlich hat sich Graf auch mit der Fuchs-
Hahn-Fabel beschaftigt (S. 25-47), die er fir letztlich orien-
talisch hilt. Tatsdchlich findet sich Vergleichbares in Ka/ila
wa-Dimna (4. Kap., Parabola XLV im Directorium Johanns
von Capua): Ein hungriger Fuchs lockt in einer kalten
Winternacht den krihenden Hahn vom Baum herab, indem
er thm als weisen Propheten schmeichelt und seine Krone
kissen zu wollen vorgibt, und verschlingt ihn. Im- Y7.
tberredet der Fuchs Reinhard schmeichelnd den Hahn
Sprotin, mit geschlossenen Augen zu singen, fasst thn mit
den Zihnen, lisst ihn aber unfreiwillig wieder entkommen,
als er, vom Hahn bei seiner Ehre gepackt, zu einer Vertei-

60 Vel. L. FouLer, Roman de Renard, 75 ft.

61 Entspricht Nt. 100 in: 7he Types of the Folktale. A Classification and Bibliogra-
phy. Antti AARNE’s Verzeichnis der Mirchentypen translated and enlarged by
Stith TrompsonN, FFC 184 (Helsinki 21973). — Mir stand dieses Verzeichnis bei der
Abfassung meines Ertrige-detr-Forschung-Bandes leider nicht zur Verfiigung,
ebensowenig der Index von F.C. TusacH (s.u. Anm.71). Wichtige Erginzungen
daraus bringt nun H.-]. UrHER in seiner Rezension in MZLat/b 18 (1983), 342 f.
Ich hatte nie den Anspruch erhoben, einen Beitrag zur modernen Erzihlfor-
schung zu leisten. Keiner der anderen Rezensenten — dreizehn Besprechungen
sind mir bekannt — hat das moniert.

%2 A. Grav, Die Grundlagen des Reineke Fuchs, 9o ft.



282 FRITZ PETER KNAPP

digungsrede gegen die ihn verfolgenden Bauern ansetzt.
Wihrend so die orientalische Fabel zur Demonstration
unuberwindbarer natirlicher Feindschaft dient, entfaltet
die abendlindische Version den Typus des betrogenen
Betrtigers. IThm werden im Laufe der langen Tradition
verschiedene Akteure angepasst. In einem vermutlich von
Alcuin (4 8o04) stammenden Gedicht (Carmen 49: De gallo et
lupo) 03 ist bereits der Hahn das Opfer. Er versteht, den Tag
zu verkiinden, und wird dabei vom Wolf gefasst. Vor dem
Tod will er aber noch des Wolfes angeblich so schone
Stimme horen. Konnte Alcuin diese List aus der dsopischen
Fabel «vom musizierenden Wolf» bezogen haben? ¢4 Im
Phaedrus solutus des Adémar von Chabannes (Fabel 30)
bringt der Fuchs das Rebhuhn dazu, sich schlafend zu
stellen, um noch schoner auszusehen. Er schnappt es
sofort, lisst sich aber seinerseits bewegen, den Namen des
gefangenen Tieres auszusprechen, um seine artium virtutes
zu beweisen. Das Rebhuhn entkommt aus dem geoffneten
Maul 65, Adémar oder seine Quelle durfte die Fabel wohl
nicht dem vetlorenen Teil des Phaedrus, aber doch einem
antiken Corpus, der Vorlage des Romulus, entnommen
haben %, Im 11. Jhdt. begegnet dann schon jene Fassung,
wie wir sie mit geringen Variationen aus dem Y., aus
Maries Ejsope, aus dessen lateinischer Bearbeitung und aus
Steinhowels Asop kennen 67, und zwar in dem Gedicht

63 Ausg. von E.DUMMLER, Monumenta Germaniae historica, Poetae I (1881),
262.

64 Ausg. bei L. HERVIEUX, Les fabulistes latins 112 (1894), 142; bei B. E. PERRY,
Aesopica, 1: Greek and Latin Texts (Urbana, Ill. 1952), Nr. 562.

65 H. 99 = P. 97; vgl. A. AARNE/S. THOMPSON (5. Anm. 61), Typ 122 C.

66 So M. NoJGAARD, La fable antigue 1 429.

67 Marie de France, Esope, Nt. LX; ‘Romulus LBG’, Nr. L (Hervieux, II, 598 f.);
‘Romulus Monacensis’, Nr. XXVIII (Hervieux, 11, 274 £.); ‘Romulus Bernensis’,

Nr. XXI (Hervieux, II, 308); Steinhowels Extravagante Nr. 3 (hrsg. von
H. OsterLEY (Tiibingen 1873), 196 f.).



DIE LATEINISCHE FABEL DES MITTELALTERS 283

Gallus et vulpes 8. Diese Gestalt der Fabel ist offenbar so
kanonisch geworden, dass auch Baldo sie statt der orienta-
lischen Version seiner Bearbeitung zugrundegelegt hat .
Umso weniger sind wir veranlasst, fiir den Y. eine Quelle
ausserhalb der okzidentalen Tradition anzusetzen. Auch
deren antiker Ursprung aus der Fabel vom Fuchs, der dem
Raben einen Kise ablistet, liegt ziemlich klar zutage 70. Die
Fortsetzung der Episode bei ‘Magister Nivardus’ im Y7.
dirfte allerdings nicht dsopisch sein (s.u.).

Ein dhnliches Problem wie bei der Fabel « vom kranken
Lowen» stellt sich bei der Fabel « vom Lowenanteil». Die
zahlreichen mittelalterlichen lateinischen und volkssprachli-
chen Bearbeitungen dieses Sujets gehen ganz tberwiegend
auf die Phaedrus-Romulus-Fassung zurtick, in der der
Lowe gegeniiber seinen Jagdgefahrten Kuh, Ziege und
Schaf einfach seinen Anspruch auf alle vier Beuteteile fest-
stellt /1. Im Ys. wird aber eine ganz andere Geschichte
erzihlt: Lowe, Wolf und Fuchs erbeuten eine Jungkuh.
Isengrim teilt sie in drei gleiche Teile fiir jeden der drei
Jager, wofiir ihm der Lowe das Fell tiber die Ohren zieht.
Der Fuchs hingegen bildet vier Beuteteile von unterschied-
licher Grosse und Qualitit, spricht das beste Stiick dem
[.owen selbst, das zweite der Lowin, das dritte den Lowen-
jungen zu und reserviert fir sich nur einen Fuss. Auf die
Frage, wer ihn so zu teilen gelehrt habe, antwortet Rein-

%8 Ausg. von L. HERRMANN, in Scriptorium 1(1946/47), 260-266.

6 Fabel Nr. XXIII in der Ausg. von L. HERrvVIEUX, Les fabulistes latins V
STk

0 Vegl. M. NQJGAARD, La fable antigue 1 429. Die Fabel des Phaedrus 1 13 (hrsg.
von B. E. PERRY, Babrius and Phaedrus [Cambridge, Mass./London 1965]) ent-
spricht der griechischen Version H. 126 = P. 124. Vgl. A. AARNE[S. THOMPSON,
Typ 57. :

"t Phaedr. I 5 — Romulus VIII (Ausg. von G. THIELE, Der lateinische Asop des
Romulus und die Prosa- Fassungen des Phéidrus [Heidelberg 1910]) — B. E. PERRY,
Aesopica, Nr. 339. Mittelalterliche Fassungen verzeichnet bei K. GRUBMULLER,
Meister Esopus, 184 f. Anm. 176; 281 Anm. 8. — Vgl. Frederic C. TuBACH, /ndex
exemplorum, FFC 204 (Helsinki 1969), Nr. 30068.



284 FRITZ PETER KNAPP

hard: « Mein Onkel!l» (Ys. VI 133 ff.). Bei Odo von Che-
riton fiangt der Fuchs eine Gans, der Wolf einen Widder,
der Lowe einen Ochsen. Fir den Vorschlag, jeder solle
seine Beute behalten, wird dem Wolf vom Lowen die
Kopthaut abgerissen. Der Fuchs dagegen erklirt, dem
Lowen stehe von allem so viel zu, als er wolle, dies habe
thn das rote Barett seines Gefihrten gelehrt 72. Zu diesen
beiden Fassungen stellt sich nun iiberraschenderweise eine
griechische Fabel aus der alten ‘Recensio Augustana’
(H. 154 = P. 149): Hier sind Lowe, Fuchs und Esel die
ungleichen Jagdgefahrten. Der Esel begeht denselben
Fehler bei der Beuteteilung wie der Wolf im Y. und wird
dafiir verschlungen. Der Fuchs legt alles auf einen Haufen
und behilt nur ein kleines Stick zuriick. Vom Lowen
gefragt, wer thn so zu teilen gelehrt habe, bekennt er: «Das
Schicksal des Esels!» Sollte hier wirklich kein genetischer
Zusammenhang bestehen? Das scheint kaum glaublich,
obwohl wir den konkreten Transmissionsweg nicht auszu-
machen vermogen 73,

Die Antike kennt noch eine weitere Variante des The-
mas (P. 339 = Babr. 67). Ebenso hat man es im Mittelalter
weiter abgewandelt. Egbert von Littich erzahlt vom Wolf,
der — anstelle des Lowen — seinen (dlteren) Kameraden
Fuchs und Lerche das Recht streitig macht, einen gefunde-
nen Schinken zu teilen, und alles als der Machtigste an sich
reisst 74. Diese Geschichte hat offenbar ‘Magister Nivardus’
in seiner Schinkenteilungsfabel (Y. I 1 ff.) aufgegriffen, in

2 Odonis Parabola XX (Hervieux, IV, 193 f.).

73 Ausser im Ys. und bei Odo findet sich diese Version vom gelehrigen Fuchs
noch bei Jakob von Vitry (Exempla, hrsg. von Th. F. CRANE [London 1890],
Nr. 158) und im Kodex Karlsruhe 408 als Nr. 48 (vgl. K. GRUBMULLER, Meister
Esopus, 393). Vgl. auch A. AArRNE[S. THoMpsoN, Typ s1; F. C. TuBAcH, [ndex
excemplorum, Nt. 3069; K. GOrsk1, Die Fabel vom Liwenanteil in ihrer geschichtlichen
Entwicklung (Diss. Berlin 1888).

™ Fecunda ratis, Prora-Fabel 1311-27.



DIE LATEINISCHE FABEL DES MITTELALTERS 285

den Zusammenhang des Epos eingepasst und noch mit
zusitzlichen alten Motiven ausgestattet.

Zumindest im Kern dsopisch konnte die Fabel «von
Hengst und Wolf» im Ys. (V 1167 ff.) sein; Isengrim will
Corvigar in den Wald locken, um ihn zu fressen, und
beschuldigt ithn, Kirchentiirringe als Hufeisen entwendet zu
haben. Corvigar lidt den Wolf ein, sie ihm abzunehmen,
und schlagt dabei kriftig aus. Bei Babrius (Nr. 122) und in
der ‘Recensio Augustana’ (H. 198 = P. 187) bittet der Esel
den Wolf, ihm einen Dorn aus dem Huf zu ziehen, tritt ihn
nach erfolgter Heilung ins Gesicht und flieht. Die Romu-
lus-Fabel LII (= III 2) erzdhlt etwa dasselbe vom Lowen
und Pferd 7. Im ‘Romulus Monacensis’ und ‘Romulus Ber-
nensis’ gibt das Maultier auf die Frage des Fuchses an, es
wisse seinen Namen nicht, dieser sei aber auf seinen Huf
geschrieben. Das erfihrt der Wolf vom Fuchs, will die
Schrift lesen und wird zu Tode getroffen 7. Ausgangs-
punkt der Fabel ist hier die unedle Abstammung des Maul-
tieres von einem Esel, welche dieses nicht zugeben will.
Das ist zweifelsohne aus dem 4. Exempel De mulo et vulpe
der Disciplina clericalis des Petrus Alfonsi 77 iibernommen
und dann vermutlich mit der dsopischen Dornausziehfabel
kombiniert worden 8. Der Autor des Ys. durfte dhnlich
frei mit dieser Fabel verfahren sein.

Die Gbrigen Teilfabeln des Epos haben keine einiger-
massen gesicherten Entsprechungen in der alten dsopischen

5 Hier habe ich in meinem Buch Das laz. Tierepos, 73, die griechische und
lateinische Version zu stark zur Deckung gebracht.

76 L. HErRvVIEUX, Les fabulistes latins 11 272 £. (‘Rom. Mon.” XXVI); II 304 (‘Rom.
Bern.” VIII).

77 Ausg. von A. HiLka/W. SOpERHJELM, Sammlung mittellateinischer Texte, 1
(Heidelberg 1911), 9.

8 Bei A. AARNE[S. TrompsoN und F. C. TusacH sind die Varianten allerdings
vollig getrennt unter Typ 47 b (The Horse Kicks the Wolf in the Teeth) und
122 | (Ass begs Wolf to Pull Thotn out of Foot before Eating him: kicks wolf in
mouth) bzw. Exemplum Nr. 2605 (Horse and Dr. Lion) und 3432 (Mule and Fox
— hier auch der Hinweis auf die Disc.cler.) verzeichnet.



286 FRITZ PETER KNAPP

Tradition, wohl aber in der Regel im Roman de Renart, in
den Sammlungen von Predigtexempeln und in den Fabulae
extravagantes, die bereitwillig Motive aus der Tierepik auf-
genommen haben. Das wenigste davon wird ‘Magister
Nivard’ erfunden haben. Wir diirfen vielmehr in thnen zum
allergrossten Teil weltweit verbreitetes, volksldufiges Er-
zahlgut sehen, wie ein Blick in Aarnes und Thompsons
Verzeichnis der Volkserzahlungstypen lehrt. Besonderer
Beliebtheit erfreuten sich das Motiv von der Wanderschaft
(hier Wallfahrt) der Tiere (Typ 130 und 210), vom Wolf,
der vor dem Wolfskopf flieht (Typ 125), vom Fuchs, der,
um den Hahn 2zu uberlisten, diesem etwas von einem
allgemeinen Landfrieden wunter den Tieren vorligt
(Typ 62) 7, und vom Fischfang (Typ 2). Der Wolf, dessen
Schwanz auf Anraten des Fuchses zum Fischfang dienen
soll, in dem winterlichen See festfriert und von einem
herbeigeeilten Dorfbewohner abgehauen wird, ist gewiss
sekundar an die Stelle des Biren getreten, dessen Kurz-
schwinzigkeit mit dieser aitiologischen Hrzihlung erklirt
werden soll. Desgleichen durfte die Vergewaltigung, die im
Ys. die in einem Fuchsloch eingeklemmte Wolfin vom
Fuchs erdulden muss, in der wohl zugrundeliegenden pri-
mitiven sexuellen Tiergeschichte der Barin widerfahren sein
(Typ 36; vgl. Marie de France, Esope, Nr. 69). In der Ru-
brik Folklore sind auch die Fabeln von der Feldmessung
(Aarne/Thompson, Typ 126 C), vom Sprung des Widders
in den Rachen des Wolfes (Type 122 M*) und von Isen-
grims Schwur auf das Wolfseisen (Typ 44) 8 zu verbuchen.

7 Die bei Aarne/Thompson und auch in meinem Ertrige-der-Forschung-Band,
72, verzeichnete Variante des Themas in der dsopischen Fabel « vom Hund, Hahn
und Fuchs» (H. 268 = P. 252) liegt ziemlich weit ab.

80 Das Sujet wird auch in der deutschen Spruchdichtung vom Marner (Spruch
XV 7) verwendet. Nach K. GRUBMULLER, Meister Esopus, 415, «operiert» der
Marner hier «mit den Namen Isengrin und Reinhart, kombiniert aber seinen
Handlungsablauf ganz neu». Das stimmt nur mit Hinblick auf das deutsche (und
franzosische) Tierepos, wihrend sich mit dem Y. deutliche Berithrungen erge-
ben. Ob der Marner den lateinischen Text kannte, ist fraglich.



DIE LATEINISCHE FABEL DES MITTELALTERS ?_87

Dazu stimmt der Umstand, dass sich unser Dichter im
Laufe des gesamten Epos immer wieder auf die mindliche
Tradition beruft. Man wird deshalb die Benutzung schrift-
licher Fabelsammlungen und élterer Tiergedichte nicht aus-
schliessen konnen und umgekehrt das volkstimliche Et-
zahlgut, das der Ys. aufgenommen hat, nicht in solch
Uberwiegendem Masse, wie Voigt es tut, aus «in den Klo-
stern im humoristisch-satirischen Sinne erfassten und
durchgearbeiteten Tierschwanke(n)» 8  herleiten, auch
wenn diese die Kristallisationspunkte der gesamten Ubet-
lieferung gebildet haben durften. Diese und andere ‘rein’
volkstimliche Tierschwinke (die dann in grossem Stil erst
in den Branchen des franzosischen Roman de Renart litera-
risiert werden) pflanzen sich im allgemeinen auf eigener
Bahn neben der dsopischen Tradition durchs Mittelalter
fort, «auf den Kern der Fabeldichtung nehmen sie bis ins
15. Jahrhundert hinein wenig Einfluss», wie Grubmiiller
fur Deutschland festgestellt hat 82. In umgekehrter Rich-
tung war die Zulieferung gewiss seit jeher intensiver, ohne
dass wir von einer Einbahnstrasse sprechen durften. Der
breite subliterarische Strom nahm jederzeit bereitwillig
Abwisser der Hochkultur auf. Es ware dann auch verwun-
derlich, wenn nicht auch orientalisches Gut mitgefiihrt
worden wire. Direkte Anhaltspunkte dafiir, dass der Autor
des Y. solches daraus entlehnt hitte, habe ich jedoch nicht
gefunden. Fir die Kompositionsweise des Epos ist gewiss
das Vorbild der Aeneis verantwortlich. Dass die tierischen
Protagonisten nun Eigennamen tragen, ergibt sich fiir mich
wie fir H. R. Jauss aus der Gattungskonstitution des Tiet-
schwankes und bedarf daher — entgegen der Ansicht von
F. R. Adrados 8 — ebenfalls keines Anstosses durch eine
morgenlindische Fabelsammlung.

81 E. Voier, Ausg. des Ys., S. xul.
82 K. GRUBMULLER, Meister Esopus, 415.

83 An der oben Anm. 54 zitierten Stelle.



288 FRITZ PETER KNAPP
2. Tierfabel — Tierschwank — Tierepos

Zur Begriindung dieser und einiger zuvor geausserter
Behauptungen ist es erforderlich, die gattungstheoretischen
Bemerkungen, die ich an anderer Stelle bereits veroffent-
licht habe, in modifizierter Form kutz zu wiederholen.
Ausgehen kann ich nunmehr von Grubmiillers «termino-
logischen Vorschligen zur Abgrenzung der Typen» (Titel
seines Kapitels IT). Sein und mein gewihlter Standpunkt
der Betrachtung ist dabei ein rein (hoch-)mittelalterlicher,
von dem aus firs erste einmal ein synchronischer Entwurf
unter Benutzung einer ahistorischen Terminologie vorge-
legt werden kann; ahistorisch in dem Sinne, dass die jeweils
benutzten historisch belasteten Begriffe einer (meist) neuen,
moglichst eindeutigen Definition unterworfen werden.
Nicht ein Streit um Worte ist also beabsichtigt, sondern es
geht um inhaltlich umschriebene Begriffe, die notgedrun-
gen auch Namen haben missen. Ich beschrinke mich dabei
der Einfachheit halber auf Sticke mit tierischem Personal.
Der gewihlte Oberbegriff — wir wollen ihn mit dem
mittelhochdeutschen Wort bispe/ benennen — schliesst frei-
lich auch Texttypen ein, in denen andere nichtmenschliche
und auch menschliche Akteure auftreten. Das bispe/ ist
charakterisiert durch seine Zweiteiligkeit. Es besteht prin-
zipiell aus Bild- und Auslegungsteil. Unter diesen Obet-
begriff subsumiert Grubmiller u.a. sechs uns hier interes-
sierende Typen: Tierallegorese, Tiergleichnis, allegorisie-
rendes Tiergleichnis, Tierallegorie, Tierfabel und Fabel-
allegorese.

Grubmiillers Grundthese lautet «dass die Fabel als
Fabel allein an threm Bildteil erkennbar sein muss» (S. 21).
Auf der einen Seite des Gesamtspektrums stiinden dann
Tierallegorese und Tiergleichnis, die beide in ihrem Bildteil ein
(angebliches) naturwissenschaftliches Faktum, also ein be-
richtetes Stiick Wirklichkeit enthalten, sich im Auslegungs-



DIE LATEINISCHE FABEL DES MITTELALTERS 289

teil aber dadurch unterscheiden, dass im ersten Typus dem
Vergleichsobjekt ein geistlicher Sinn unterstellt, im zweiten
jenes nur mit dem Menschen in vergleichende Beziehung
gesetzt wird, um so eine Bewertung menschlichen Verhal-
tens durch Analogie evident zu machen. Als Ubergangs-
torm wire das allegorisierende Tiergleichnis zu verstehen, wo
das ftertium comparationis zwar an sich nur in einem innet-
weltlichen Verhalten besteht, das jedoch in einem dritten
Schritt allegoretisch 8 gedeutet wird. Auf der anderen Seite
stinden 77erallegorie und Tierfabe/ und als Ubergangsform
zwischen beiden die Fabelallegorese. Hier wird dem Bildteil
— im Gegensatz zu den Vertretern der ersten Gruppe —
Fiktivitit zugestanden. Bei der Allegorie setzt sich der
Bildteil aus nach den Bediirfnissen der Auslegung montiet-
ten Wirklichkeitsmomenten zusammen, die dann Punkt fir
Punkt durch Querverweis allegoretisch gedeutet werden.
Bei der Fabel ist der Bildteil hingegen autark, in sich voll
motiviert und soll als ganzer einen Sachverhalt exemplifi-
zieren. Allerdings kann die allegoretische Auslegungsart
stufenweise auf die Fabel ubertragen werden, durch Ersatz
des pauschalen Restimees durch identifizierende, auf Ein-
zelteile zielende Vokabeln, dann indem «zunichst noch die
Anwendungssituation mit ihrer ... Begriindung ganz fabel-
gerecht zusammengefasst und erst in einem zweiten Schritt
eine losgeloste Allegorese des Protagonisten angeschlossen
ist, die den Motivzusammenhang der Fabel nicht mehr
trifft” (S. 38), und schliesslich indem «die in durchgangig
punktueller Identifizierung konstruierte Anwendungssitua-
tion auf ihren geistlichen, das heisst heilsgeschichtlichen
oder anagogisch-moralischen Sinn befragt» wird (¢bzd.).
Diese Systematik ist im Ansatz durchaus praktikabel,
leidet jedoch an der zu engen Definition des Begriffes

8¢ Ich unterscheide — entgegen dem landliufigen Sprachgebrauch — terminolo-
gisch nicht nur zwischen Allegorie und Allegorese, sondern dementsprechend
auch zwischen den Adjektiven allegorisch und allegoretisch.



290 FRITZ PETER KNAPP

‘geistlich’ und an der Kombination der inhaltlichen Anti-
these geistlich-weltlich mit der formalen: allegoretisch
identifizierend versus sentenzartig resiimierend. Treffend
ist gewiss die Wahl des Oberbegriffes und die Abhebung
der zwei Hauptgruppen. In der hochscholastischen Theorie
wiurde thnen in etwa hisforia und parabola entsprechen,
wobei historia im weiteren Sinne nicht nur die res gestae
sondern auch die res naturales umfassen musste. Nur diese
(beiden) res enthalten einen sensus spiritualis; mit der parabola
verbleiben wir hingegen im Bereich des sensus litteralis, der
in diesem Falle freilich ein sensus parabolicus ist 85, Dieser ist
keineswegs auf den innerweltlichen Bereich beschrankt, wie
die biblischen Gleichnisse beweisen, wohl aber auf das
moralische Verhalten und das jenseitige Schicksal des
Menschen.

Innerhalb des Begriffes parabola bzw. fabula eine welt-
liche und eine geistliche significatio zu unterscheiden, ist,
soweit ich sehe, dem Mittelalter in der Theorie nicht ein-
gefallen, da es keine rein innerweltliche Moral, die fir das
Seelenheil irrelevant wire, kennt. Dagegen spricht schwer-
lich, dass dies in der Praxis dann bei der Rezeption dsopi-
scher Fabeln nicht immer ausdricklich vermerkt wird.
Gewiss hat man auch damals den Gegensatz zu den stets
auf Jenseitiges zielenden Gleichnissen Jesu gespirt, ihn
jedoch nur als graduell empfunden 8¢ und ihn dementspre-
chend in der Fabeldichtung immer wieder zu vermindern
gesucht.

8 Vegl. dazu F. P. Knarp, « Historische Wahrheit und poetische Lige. Die Gat-
tungen weltlicher Epik und ihre theoretische Rechtfertigung im Hochmittelalter»,
in Dentsche |V ierteljahresschrift fiir Literaturwissenschaft und Geistesgeschichte 54 (1980),
581-635, hier 613 ff.; Hartmut FREYTAG, Die Theorie der allegorischen Schriftdentung
und die Allegorie in dentschen Texten besonders des r1. und 12. Jabrbunderts, Bibliotheca
Germanica, 24 (Bern/Miinchen 1982), 27 und Anm. 68 (S. 172 f.).

8 Vgl. Konrad von Hirsau, Dialogus super auctores, hrsg. von R. B. C. HuyGeNs
(Leiden 1970), 442 ff.



DIE LATEINISCHE FABEL DES MITTELALTERS 291

Ja, die mittelalterliche Rezeption dieser Gleichnisse
Jesu zeigt auch die Problematik der sduberlichen Trennung
von Fabel (bzw. Parabel) und Allegorie, die Grubmiller
von Adolf Jilicher 8 iibernommen hat. Es ist nicht erweis-
bar, dass man damals zwischen Gleichnissen, die Jesus
selbst allegoretisch deutet (z.B. Evang. Matth. 13, 3-9; 18-
23), und solchen, wo er dies nicht tut, einen Unterschied
gemacht hat. Am Bildteil liess sich der Unterschied jeden-
falls nicht ablesen. Dass die allegoretische Deutung histo-
risch vermutlich sekundir ist, besagt fiir mittelalterliches
Verstindnis gar nichts. Der Aufbau des Bildteiles eines
Bispels von der Deutung her kann durchaus einen in sich
sinnvoll motivierten Zusammenhang erzeugen, muss dies
freilich nicht. Wo er allein tuberliefert ist, wird die Identi-
fikation mit Parabel (bzw. Fabel) o d e r Allegorie selten
gelingen. Das gilt natiirlich nur fir mittelalterliche Neu-
schopfungen, deren Erfassung eine synchrone Systematik
aber wohl leisten musste. Diese kann, wie ich meine, ohne
Berticksichtigung beider Bispelteile keinesfalls auskommen.
( 1ier-) Allegorese wie (1ier-).Allegorie sind durch die allego-
retische Auslegung bestimmt. Nicht wo diese bloss hi-
storisch sekundir ist, sondern nur wo sie ne ben der
anderen Auslegungsart im s el b e n Text steht, liegt eine
Zwitterform vor.

Nicht um die Beseitigung des Begriffsgegensatzes von
Parabel (bzw. Fabel) und Allegorie geht es mir also, son-
dern um die Feststellung, dass (1.) beide Bispelteile zusam-
men erst die Gattung determinieren — wobei eine Parabel
(bzw. Fabel) eben auch durch eine auf Null reduzierte
Auslegung charakterisiert sein kann, wihrend ohne eine
solche eine Allegorie notwendig defekt ist — und dass (2.)
der Bildteil in seinem Verhiltnis zum Auslegungsteil im
Prinzip offen, d.h. bivalent ist. So konnte man das Ausle-

87 A. JOLICHER, Die Gleichnisreden Jesu, 2 Bde (Leipzig [Ttibingen 21899), hier I 80
(Allegorie), 106 (Parabel).



292 FRITZ PETER KNAPP

gungsverfahren des Strickers, eines deutschen Dichters aus
dem 13. Jhdt., in seinen (von Grubmiiller so genannten)
Gleichnisfabeln durchaus allegoretisch nennen, auch wo
nur Innerweltliches angesprochen ist. Umgekehrt machen
Gott und Teufel im Auslegungsteil diesen nicht zu einer
Allegorese, wie auch Grubmiiller richtig feststellt (S. 39).

Alle innerweltliche Moral ist fiir den mittelalterlichen
Christen latent auf Jenseitiges ausgerichtet. Dem entspricht
die Praxis der Bibelexegese; «aus der Tropologie konnen
anagogische Sinngehalte entwickelt werden» 8, denn «die
Anagogie verhilt sich zur Tropologie wie die vita activa zur
vita contemplativa» (ibid.). Insofern allerdings als in der Ana-
gogie heilsgeschichtliche Tatsachen angesprochen werden,
bildet sie eine Einheit mit der Allegorie (im engeren Sinne
= Typologie) und dient wie diese «der seientia und cognitio
veritatis, wihrend die fropologia die doctrina moralis und die
aedificatio morum vermittelt» 89, Der wesentliche Unter-
schied von sensus tropologicus und sensus parabolicus besteht
darin, dass jener wie die Ubrigen sensus spirituales in den res
factae und naturales, den realen Zeichen Gottes in der Welt,
verborgen ist, der parabolische Sinn hingegen nur in blos-
sen menschlichen Worten liegt. Nach den strengen Grund-
satzen scholastischer Theologie durften also parabolische
Erzihlungen wie die Tierfabel niemals zur Aussage heils-
geschichtlicher Fakten verwendet werden. Dass es hin und
wieder doch geschieht, muss als ‘Entgleisung’ betrachtet
werden, und kann wohl an der prinzipiellen Gultigkeit der
Grundregel nichts dndern. Die Fignung der Fabel zur
unterhaltsamen correctio morum ist es dagegen, die ihr in den
Augen der Theologen tiberhaupt die Existenzberechtigung
verleiht.

8 H. FrREYTAG, 7heorie, 306.
89 Thid., 35.



DIE LATEINISCHE FABEL DES MITTELALTERS 203

Dass das Christentum sich hier eine neue Sehweise der
Dinge zurechtgelegt hat, liegt auf der Hand. Dementspre-
chend gewaltsam aufgesetzt wirken daher vielfach die Teile
des fabula docet, wo sich das tibernommene antike Fabelgut
gegen jede christliche Deutung als sperrig erwies. Eine
Wesensbestimmung der Fabel, die von diesem ‘christlichen
Zwischenspiel” absieht und sich an der klassisch-antiken
wie der neueren Epoche orientiert, sieht notgedrungen
etwas anders aus.

So lesen wir etwa bei Klaus Doderer : «Der Bithnen-
oder Weltausschnitt, den das Fabelgeschichtchen freigibt,
zeigt die Akteure in ihrer gesellschaftlichen, nicht aber
threr privaten Sphire (...), als Typen im Berufsleben, in
Versammlungen (Ratssitzungen, Gerichtssitzungen usw.)
und im oftmals lebensgefihrlichen Zusammenstoss mit
ihren Feinden» (S. 8y), also «gleichsam in der 6ffentlichen
Welt, in einer dusseren Daseinsschicht» (S. 87). Die Fabel
wire somit politisch im weitesten Sinn, wobei sie «im
Grunde keine Morallehre, sondern Anweisungen zum
Uberleben in einer amoralischen Welt gibe» (S. 113). «Dies
alles aber sind Projektionen auf dem Hintergrund des
Denkschemas, dass das Leben ein Kampf der Starken mit
den Schwachen, der Michtigen mit den kleinen Leuten ist»
(S. 112). Diese Erkenntnis dient jedoch keineswegs zum
Anlass fur eine elegische Klage. Die Fabel «ist ganzlich
unsentimental. Sie will aufkliaren. Und fiir sie gelten kaum
Demut, Mitgefiihl, Glaubigkeit oder Frommsein als erstre-
benswerte Lebensinhalte, viel eher Schliue, Listigkeit,
Klugheit und Einsichtigkeit. Das Leben verlangt gewiss
Anpassung und Widerstand, aber auch Wendigkeit und
eine addquate Einschitzung der gegebenen Machtverhalt-
nisse. Gott hat in der Fabel wenig zu suchen» (S. 115).
Damit ist aber zugleich auch gesagt, dass es neben dem

% K. DopeRER, Fabeln. Formen, Figuren, Lebren (Zirich 1970; Taschenbuchaus-
gabe Miunchen 1977, danach zitiert).



294 FRITZ PETER KNAPP

«Aufstand der Fabel» 91 zugunsten der Unterprivilegierten
auch die durchaus entgegengesetzte Tendenz gibt, mittels
derselben Erzahlgattung «die Position des Etablishments
zu sanktionieren» %2,

Die Fabel dient also urspriinglich nicht zur Illustration
der seelischen Befindlichkeit des einzelnen Menschen, son-
dern allein seiner sozialen Welt. Daher die «intellektuelle
Einseitigkeit der Fabelfiguren» (S. 80): Sie erscheinen alle
wie die Figuren des — im tbrigen ganz anders konstruier-
ten — Marchens auf eine einzige Ebene projiziert. In einem
kulissenartigen ‘Biihnenraum’ agieren die Fabelfiguren als
«aussengesteuerte Konturwesen» (S. 60), «nicht Personen,
sondern Schemen, erfundene, kinstliche Wesen, Puppen
vergleichbar» (S. 61). Sie werden durchaus «mechanistisch,
zerleg-, verschieb- und reparierbar aufgetfasst» (#bid.). Das
entspricht Dolf Steinbergers dezidierter Feststellung: «Die
Fabel duldet kein Mitleid» 9. Den Fabelwesen fehlt die
Psyche, die Innerlichkeit %4, sie sind «keine individuellen
Geschopfe... vielmehr allenfalls Typen» (S. 76), «die be-
stimmte Higenschaften verkorpern» (S. 77). Diese Eigen-
schaften konnen traditionell festgelegt oder ad hoc erfun-
den, real erfahrbar oder willkiirlich zugesprochen sein. Am
haufigsten ist selbstverstandlich der Rickgriff aut bekannte
Figuren wie Wolf, Esel, Lamm, da der Autor in diesem Fall
mit einem entsprechenden Vorverstindnis beim Publikum
rechnen kann.

Das Mittelalter hat diese Figuren und ihre eigentimli-
che Konstitution getreulich ibernommen, gleichzeitig aber
versucht, jeder zu auffilligen Amoralitit die Spitze zu neh-

91 Dies der Titel des beriihmten Aufsatzes von Th. SPOERRI, in [rivium 1
(1942/43), 31-63.

92 K. DODERER, [abeln, 116.

% D. STERNBERGER, Figuren der Fabel. Essays (Berlin/Frankfurt a.M. 1950), 24.
9% K. DopERER, Fabeln, 80 f.



DIE LATEINISCHE FABEL DES MITTELALTERS 295

men, und sei es mit Hilfe der Allegorese. Diese musste
allerdings angesichts des ganz unallegorischen Charakters
der Fabel die Ausnahme bleiben. Von den beiden sozialpo-
litischen Tendenzen der Fabel wihlte man durchgehend die
herrschaftsbewahrende, galt doch die natiirliche Ordnung
aller Geschopfe Gottes gerade als Vor- bzw. Abbild der
gesellschaftlichen Ordnung unter den Menschen %. So
konnte die fir den anglonormannischen Hof dichtende
Marie de France in ihrem Esope das alte Romulus-Corpus
zu einer feudalaristokratischen Standesdichtung umfunktio-
nieren %, Dabei kommt es allerdings immer wieder zu
einem « Widerspruch zwischen den typischen Charakteren
der Tierfiguren und ihrer exemplarischen Bedeutung fiir
jenes System der Werte, das Marie in ithren Moralititen
geltend machen will» 97,

Gerade diesen Widerspruch macht sich dagegen der
Tierschwank des 12. Jhdts., wie wir thn als mundliche
Vorstufe des Tierepos (die dann auch vereinzelt selbstindig
weiterleben konnte) erschliessen miissen, zunutze. Aus der
Spannung zwischen dem natirlichen animalischen Wesen
des Protagonisten und seiner pritendierten sozialen Rolle
aus der Menschenwelt 8 schligt diese neue Gattung zusitz-
liches komisches Kapital. Komik und Satire — diese dient
zudem ihrerseits als Rechtfertigung fiir jene im Sinne der
theologischen Poetik  — sind nun entscheidende Ele-
mente der Darstellung. Damit ist keineswegs gesagt, dass
die (antike) Fabel ein grundsitzlich unkomisches Genre
oder dass dem Tierschwank alles Belehrende fremd sei.
Wenn Grubmiiller generell die « Komik des Tierschwanks

% Vgl. K. GRuBMULLER, Meister Esopus, 199 ff.
% Vel. dazu H. R. Jauss, 7Tierdichtung, 24-55.

97 [bid., 205.

% Vegl. ibid., 210 f.

9 Vegl. F. P. Knare, Lat. Tierepos, 117 ff.



2906 FRITZ PETER KNAPP

vom Ernst der Fabel» abhebt 190, so missen wir das, nun-
mehr belehrt durch Joachim Suchomski tber das Zusam-
menspiel von delectatio und #tilitas in der komischen Lite-
ratur des Mittelalters 191, dahingehend korrigieren, dass wir
statt einem Entweder-Oder ein unterschiedliches Mischver-
hiltnis von lehrhaftem Frnst und unterhaltsamem Scherz
als Gattungskriterium ansetzen. Der Primat der delectatio
hat jedoch auch konkrete Auswirkungen auf die Struktur.
Die bereits von Lessing flr die Fabel geforderte Einepiso-
digkeit und somit Kirze stehen nicht nur der Neigung des
Tierschwanks zur Kettenbildung 192, sondern tberhaupt
einer grosseren Fabulierfreude gegentber, die — fir eine
etwaige Lehre gleichgiiltige — illustrative Ziige mehr oder
minder zahlreich in das poetische Gewebe einschiessen
lisst. Die Handlung erscheint zunehmend als kontingentes
Geschehen. Vor allem aber gewinnen dessen Akteure Pla-
stizitat und Fille, die den marionettenhaften Figuren der
Fabel fehlt. Ebenso belebt sich der zuvor kulissenartig
ausgestattete, unwirkliche und unbestimmte Raum des
Geschehens. Eine reale Landschaft ersteht vor uns und in
ihr bewegen sich — neben menschlichen Randfiguren —
Tiere, die zugleich tierischer u n d menschlicher wirken als
die Tiere der Fabel. Zumeist erhalten die wichtigsten Tiere
sogar individuelle Namen gleich den Helden der Sage,
Legende, spiter des Romans. Aus diesen Gattungen wer-
den Gestalten, Themen, Handlungselemente und sogar
Redeteile bezogen und ins Tiermilieu transponiert. (Im Y.
treten dann Bibel, Liturgie und Benediktinerregel hinzu

100 K. GRUBMULLER, «Deutsche Tierschwinke des 13. Jahrhunderts. Ansitze zu
einer Typenbildung in der Tradition des «Reinhart Fuchs», in Werk — Typ —
Situation. Studien gu poetologischen Bedingungen in der dlteren deutschen Literatur, Hugo
Kubn zum 6o0. Geb. (Stuttgart 1969), 99-117, hietr 106.

100 ], Sucnowmskl, ‘Delectatio’ und ‘utilitas’. Ein Beitrag sum Verstandnis mittelalter-
licher komischer Literatur, Bibliotheca Germanica, 18 (Bern 1975).

102 Vel. K. GRUBMULLER, «Tierschwinke», 114.



DIE LATEINISCHE FABEL DES MITTELALTERS 297

bzw. an die Stelle anderer “Vorbilder’.) Dieser Bezug wirkt
als «persiflierende Inversion», wie ich das Phinomen unter
Vermeidung des zu stark vorbelasteten Begritfes Parodie zu
benennen vorgeschlagen habe 193. Dies ist nicht die einzige,
aber eine ganz wesentliche Quelle, aus der sich die Komik
des Tierschwanks speist.

Mit der Verschriftlichung tritt das Genre vollends in
direkte Konkurrenz mit anderen epischen Gattungen.
Namentlich die grossepische Form lockt. Um eine gewisse
Linge zu erreichen, werden nun statt einiger weniger Epi-
soden eine ganze Reihe aneinandergefiigt und mehr oder
minder geschickt verkniipft. Wirklich grossepisches Fort-
mat erreicht jedoch das Tierepos weder im Franzosischen
noch im Deutschen, wohl hingegen im lateinischen Y. und
im niederlindischen Van den Vos Reynaerde. Hier ist trotz
des betrachtlichen Umfanges ein relativ hoher Grad an
epischer Kohirenz erreicht.

Im Ysengrimus gelingt dies einerseits durch Anlehnung
an antike Vorbilder wie Vergil, Ovid, Lucan oder Statius,
andererseits durch konsequente Durchfiihrung einer satiri-
schen Grundidee. Das eine bedingt den Einsatz des ordo
artificialis und die ‘tragische’ Abrundung des Gesamtge-
schehens mit dem Tod des Wolfes, das andere das Hervor-
treten der Lehre, auch wenn sie sich vornehmlich in
Angriff, Kritik und Negation dussert, und damit die Anna-
herung an das eigentliche Genus der Satire. Beides geht
letztlich auf Kosten der Charakteristika des Tierschwanks.
So hat denn ‘Magister Nivardus’ auch dort, wo er nicht auf
eine Tierfabel zuriickgegriffen hat, den zugrundeliegenden
Tierschwank teilweise wieder auf die Fabelstruktur redu-
ziert. Am deutlichsten wird dies bei den Akteuren, die
recht gut den von Klaus Doderer beschriebenen Figuren
der Fabel entsprechen.

103 F. P. Knarp, «Komik», 39 u. 6.



2938 FRITZ PETER KNAPP

In der Nihe zur Satire und in der Verwendung des
antiken epischen Darstellungsvertahrens des ordo artificialis
liegt auch eine Gemeinsamkeit des Ys. mit der FEcbasis
captivi. Zur Zeit von deren Entstehung existierte die Gat-
tung des Tierschwanks aber bestenfalls in rudimentiren,
vereinzelten Ansitzen. Jedenfalls wusste der lateinische
Autor offenbar nicht davon. Doch auch die beiden benutz-
ten Fabeln geben hier nur das eher magere Skelett fiir ein
welt inhaltsreicheres, keineswegs episch kohirentes Werk
ab. Nach Ludwig Gompfs tiberzeugender Deutung (s.0.)
wurde die Erb. fir den Kreis der Mitbriider des Autors im
Konvent des St. Aper-Klosters in Toul zur gemeinsamen
rezitativischen Unterhaltung an einem der Ostertage ge-
schrieben. Das schliesst eine belehrende Nebenabsicht kei-
neswegs aus. Die vielfach gebrauchte Bezeichnung dieses
pseudodramatischen /udus als «idltestes Tierepos des Mittel-
alters» ist aber jedenfalls irrefihrend.

Als dieses hat vielmehr trotz der genannten Einschrin-
kungen der Ysengrimus zu gelten. Die gradlinige Entwick-
lung von der Tierfabel iiber den Tierschwank zum Tier-
epos lasst sich allerdings nur in der volkssprachlichen Lite-
ratur des Mittelalters durchgehend verfolgen, wihrend der
Ys. nur als gelehrter Seitentrieb dieser allgemeinen Ent-
wicklung gelten kann.

Im Bereich geistlicher lateinischer Gelehrsamkeit beob-
achten wir dann auch die Aufnahme von Tierschwinken,
isolierten wie solchen, die als Episoden in die Tierepik
integriert wurden, in Fabelsammlungen des 13. bis
15. Jhdts. 104 ja sogar den ‘Missbrauch’ dieser Schwinke
zur Allegorese.

104 Es sind die oben erwihnten sog. Fabulae extravagantes. K. GRUBMULLER,
Meister Esopus, 68 Anm. 125 merkt dazu an: «Fir die Vermittlung der dsopischen
Fabeln sind diese Sammlungen wegen ihrer beschrinkten Verbreitung sehr viel
weniger wichtig als fiir den Nachweis eines allmihlichen Bekanntwerdens einzel-

ner Motive der Tierepik. Die Uberlieferungsrelationen weisen den Ablegern der
Tierepik in diesem Zusammenhang eine eher periphere Rolle zu.»



DIE LATEINISCHE FABEL DES MITTELALTERS 299

Zwei solche Beispiele wollen wir uns zum Abschluss
noch kurz ansehen. Odo von Cheriton erzihlt z.B. die
Geschichte vom Wolf und Fuchs im Brunnen hochstwahr-
scheinlich der Branche IV des Roman de Renart nach 105,
obschon er sie zu Predigtzwecken auf Fabelkitze ver-
knappt 19, Daran hingt Odo folgende Auslegung an:

Vulpecula significat Diabolum qui dicit homini: Descende ad
me in puteum peccati et inuenies delicias et multa bona. Stultus
adquiescit et descendit in puteum culpe, et ibi nullam inuenit
refeccionem. 1andem ueniunt inimici et extrabunt impium, percu-
ciunt et perimunt. Diabolus multa bona Ade promisit; sed multa
mala persoluit.

Hier finden wir nicht nur die typische allegoretische
Identifikation wie Fuchs =  Teufel, Brunnen = S&iinde,
Wolf = torichter Mensch, Bauern = Widersacher, sondern
im letzten Satz kommt auch schon heilsgeschichtliches ins
Spiel. Noch deutlicher geschieht dies in der Allegorese der
vermutlich ebenfalls der Tierepik entlehnten FErzihlung
«vom Lowenanteil» (s.0.)197. Hier wird der von der
Pranke des Lowen getroffene Wolf gleichgesetzt mit Satan,
Adam und Christus, dem zweiten Adam, die alle von Gott,
jeder in seiner Weise, gegeisselt wurden. In diesen Fillen
usurpiert Odo den fiktiven Vorgang der Fabel bzw. des
Schwankes einfach als Naturtatsache, so als stinden diese
Erzihlungen auf derselben Ebene wie die ‘naturwissen-
schaftlichen Fakten’, die der ‘Physiologus’ berichtet. Dem-
entsprechend mischt Odo auch solche Schilderungen des
‘Physiologus’ wie die vom Adler (X) oder die vom Fuchs,
der sich totstellt (XLIX) 108 unter seine parabolae.

105 Vol. H. R. Jauss, Tierdichtung, 167 Anm. 2.

106 .. HErvieux hat Odos Liber parabolarum unter dem Titel Odonis de Ceritona
Fabulae herausgegeben in seinen Les fabulistes latins IV 171-255. Dieses Stiick tragt
die Nr. XIX (S. 192 f.).

107 Ausg. ibid., 193 f.
108 Ausg. ibid., 185 bzw. z220.



300 FRITZ PETER KNAPP

Odos Parabelbuch markiert freilich nur ein Extrem mit-
telalterlicher Fabeladaptation. Deren Variationsbreite er-
hellt aber daraus ebenso wie der Zwang bestimmter Denk-
muster, die sich schliesslich auch ungeeigneter Objekte
bemichtigten.

Wihrend der Ys., der in die vollig kontrire geistige
Richtung weist, dem breiteren mittelalterlichen Publikum
als ganzer gewiss unbekannt blieb, fanden Odos Parabeln
in der Predigt Verbreitung und traten so wohl auch in
Wettstreit mit den alten und neuen dsopischen Fabeln, den
Tierschwinken und Episoden der Tierepik, die alle von
fahrenden Berufsdichtern vorgetragen wurden. Die Sikula-
risierung der Neuzeit hat diese Konkurrenzsituation aufge-
hoben. Aber auch Reineke Fuchs, ein Liebling des Mittelal-
ters, hat sich nur dank Goethes Epos bis ins allgemeine
Bewusstsein der Gegenwart retten konnen. Sieger auf der
ganzen Linie ist der alte Asop.



DIE LATEINISCHE FABEL DES MITTELALTERS 301

DISCUSSION

M. Adrados: Vous m’avez appris, M. Knapp, une quantité de choses
qui m’ont vraiment intéressé. Je me félicite d’avoir proposé que nous
englobions dans le programme de nos Entretiens un exposé sur la fable
latine médiévale.

Sur un point, toutefois, j’ai peine a vous suivre. ]’estime que la fable
«du Lion, du Loup et du Renard», dans I’ Ecbasis, et la fable de « La part
du Lion», dans I"Ysengrimus (et d’autres fables aussi) démontrent qu’il y
eut en Europe occidentale une influence de la fable grecque, indépen-
dante de celle de la fable latine recueillie par I’ Ysengrimus, par I’ Arcipreste
de Hita, etc. On décele aussi une influence de la fable indienne, qui n’a
guere pu pénétrer en Europe que par le truchement de Byzance.

C’est ainsi que l'on trouve dans I’Ecbasis une ‘Rahmenerzihlung’,
comme dans le Pasicatantra (le Loup raconte Ihistoire d’un autre loup,
etc.). Il y a en outre des fables indiennes comme les bini crabrones, les deux
Béliers (233-234); enfin, les animaux portent des noms propres (Ysen-
grimus, Renardus) comme dans le Padcatantra.

Ces faits ne sont pas isolés. D’autres fables orientales figurent dans
les collections médiévales: Lupus litteras discens (Ahikar), Leo, asinus et
vitlpus (Paficatantra), Mus matrimonium quaerens (Paficatantra), Tres opta-
tiones (Syntipas), etc. Le Syntipas et le Pasicatantra ont été traduits en grec
des le XIe siecle.

A cela s’ajoute que dans I’Arcipreste on trouve:

a) des fables grecques qu’ignore la tradition latine (par exemple
«I’Aigle et la fleche» dans I’Appendice de I’ Accursiana) et des fables
contenant des traits qu’ignore la tradition latine antique et qui dérivent
de la tradition grecque (par exemple «la part du Lion», «le Cheval et
I’ Ane»).

b) des fables indiennes («le Lion, I’Ane et le Renard»; «le Chat, le

Liévre et la Beletten, etc.), dans des versions qui different de la traduc-



302 DISCUSSION

tion castillane du XIII® siecle. Elles ont des traits médiévaux latins; elles
ont donc passé de I'Inde a Byzance, puis en Europe (d’ou les traits

latins), enfin en Espagne.

M. Knapp: Es lag und liegt nicht in meiner Absicht, den griechi-
schen oder indischen Einfluss auf die abendlindische Fabel zu leugnen.
Ich huldige allerdings dem folgenden methodischen Prinzip: Zuerst gilt
es, alle Moglichkeiten auszuschopfen, ein neues Motiv oder die Verin-
derung eines Motivs aus dem jeweiligen Werk, welches es enthilt, aus
dessen Entstehungsbedingungen, seinem literarischen und sozialen Hin-
tergrund selbst zu erkliren. Erst wenn dieser Weg nicht in plausibler
Weise zum Ziel fithrt, suche ich nach einer Quelle. Selbstverstindlich
funktioniert die Erklirung ‘aus sich selbst’ bei grosseren Werken, wie
den Tierepen, eher als bei isolierten Fabeln, die nur aus einem oder zwei
Motiven bestehen. Ob sie funktioniert, muss allerdings jeder Leser
meines Referates selbst beurteilen.

Hinsichtlich des Transmissionsweges der indischen Fabeln scheint
mir grundsitzlich die Vermittlung durch die Araber mehr Bedeutung zu
haben als die durch Byzanz. Auch die griechische Ubersetzung des
Paricatantra stammt ubrigens aus dem Arabischen. Wenn man mit ver-
lorenen mittellateinischen Fassungen einzelner Fabeln rechnet, warum
dann nicht auch mit arabischen, die dann etwa der Arcipreste de Hita
statt der uns erhaltenen spanischen oder lateinischen Version des Ka/ila
wa-Dimna benitzt haben konnte? Zudem wire hier noch bei jedem
Einzelfall zu priifen ob Juan Ruiz nicht doch dieser Quelle gefolgt ist,
sie aber umgestaltet hat. Beim Motivwandel ist wie beim Sprachwandel
immer auch mit der zufilligen Koinzidenz der Ergebnisse ganz unab-
hingiger Prozesse zu rechnen.

Natiirlich hat es einen Kulturaustausch zwischen Byzanz und dem
Westen gegeben. Aber zumindest, was Deutschland und Frankreich
anbetrifft, beschrinkte sich dieser Austausch, soweit wir wissen, auf
sprachunabhingige Kulturgiter, da im Hochmittelalter (r1./12. Jhdt.)
kaum jemand des Griechischen michtig war. Ausnahmen gab es gewiss,

aber dies alles ist eine “Wahrscheinlichkeitsrechnung’.



DIE LATEINISCHE FABEL DES MITTELALTERS 303

Was den Fall des .Aeger leo betrifft, so kann ich natirlich eine
Ubernahme von Byzanz nicht ausschliessen. Da wir aber von einem
direkten Kontakt des Klosters St. Gallen mit dem ostrémischen Reich
bzw. dem Griechentum jener Zeit nichts wissen, halte ich die Theorie
von Kaczynski/Westra fir die wahrscheinlichere. Es ist auch festzuhal-
ten, dass sich der Aeger /eo aufgrund der Uberlieferung sicher auf um goo
datieren ldsst, die .Accursiana aber nur durch sehr spite Handschriften

bezeugt ist.

M. Adrados : Certes, il est vain de chercher des influences extérieures
si elles ne s’imposent pas. Si elles s’imposent, il le faut. En "occurrence,
ces fables d’origine grecque ou indienne existent. Deés lors, il convient de
se demander par quels cheminements elles ont passé.

L’Espagne n’entre pas en ligne de compte: a Cordoue, sous les
Omeyades, on ignorait le grec. A Byzance, en revanche, on traduisait a
force du et vers le grec, I'arabe et le syriaque. On y a ainsi traduit des
fables. On en peut déduire que, selon toute vraisemblance, la fable
orientale a pénétré en Occident par Bagdad et Byzance, la fable grecque,
directement, par Byzance: U'.Accursiana n’a jamais été traduite en ara-
be.

Pourquoi se refuser a admettre qu’il y eut communication entre
Byzance et 'Empire germanique? L’histoire de I'art le confirme. On
utilisait en Occident des manuels scolaires contenant des enseignements
grecs, transmis peut-étre par les moines grecs... Et les fables grecques et
indiennes que nous avons mentionnées sont bel et bien connues en
Occident; elles n’ont pu venir d’ailleurs que de Byzance; et elles y sont
venues avec d’autres fables, non plus grecques (antiques) ou indiennes,

mais proprement byzantines.

M. Reverdin: Je m’étonne qu’on veuille absolument dresser des
barriéres quasiment infranchissables entre Byzance et ’Occident. Aux
XIe, XIIe, XIIIe siecles, Byzance était présente en Italie et en Sicile.
L’empereur Frédéric II parlait, lisait, peut-étre méme écrivait le grec. Les
pelerins qui se rendaient en Terre sainte rencontraient les premiets
moines basiliens en Apulie. Génes et Venise avaient pignon sur rue 2

Constantinople. Bref, perméabilité il y avait!



304 DISCUSSION

M. Lasserre: La discussion montre au moins ceci: il y a trop de
‘missing links’ pour que se dégagent des certitudes. Mais je voudrais
ajouter que certaines hypothéses peuvent étre énoncées a l'intérieur de
limites plus précises que d’autres. Les travaux de G. Cavallo ont claire-
ment montré depuis quelques années a quelles époques et dans quelles
conditions copistes et traducteurs ont été actifs en Sicile et dans I’Italie
du Sud. La liste des manuscrits grecs issus de cette région est aujourd’hui
impressionnante. Il y aura donc lieu de vérifier si la fable figure dans
cette liste, puis de tirer des conséquences de cette donnée, ce que nous
sommes, en ce moment, dans I'incapacité de faire. Il en va de méme, mais
sans moyens de vérification (et encore!), au sujet de ’hypothese trop

négligée d’une transmission de la fable grecque.

M. Knapp: Der Kulturaustausch via Sizilien und Unteritalien ist
gewiss von entscheidender Bedeutung, reicht jedoch meines Erachtens
schwerlich aus, um einen byzantinischen Einfluss auf Werke, die im
Frihmittelalter nordlich der Alpen (St. Gallen bzw. Toul) entstanden
sind, wahrscheinlich zu machen. Selbst fiir das Flandern des 12. Jhdts.
(Ysengrimus) bin ich skeptisch. Ich kann nur nochmals auf das von
Berschin gesammelte Material verweisen.

Die Annahme verlorener lateinischer, spatantiker Fassungen griechi-
scher Fabeln bestirkt mich darin, den direkten Einfluss det byzantini-
schen Literatur des Mittelalters auf den lateinischen Westen eher gering
einzuschitzen, ohne ithn auszuschliessen.

Ich wiederhole: ich leugne den Kontakt zwischen der byzantinischen
und der westlichen Literatur auch fir das Frihmittelalter nicht. Solange
es aber an positiven Belegen dafiir fehlt, ziehe ich im Zweifelsfalle eine
andere Losung der Quellenfrage vor.

Was die indischen Fabeln im abendlindischen Mittelalter betrifft, so
sehe ich in der breiten Rezeption gerade dieser Fabeln in dem so weit
westlich gelegenen Spanien im 13. und 14. Jhdt. einen Beweis fiir meine
Annahme der dominierenden Vermittlerrolle der Araber — nicht der
Byzantiner. (Auch Baldo durfte Gbrigens seine indischen Fabeln eher aus
dem Arabischen als dem Griechischen haben. Hier gilt es weiterzufor-

schen.)



DIE LATEINISCHE FABEL DES MITTELALTERS 305

M. Vaio: Of great interest to me is the gth century Latin version of a
Greek fable found only in the Accursiana (fab. H. 269). The great mystery
of that collection is how a group of closely related sub-recensions that
came into being in the gth-1oth centuries is documented by numerous
manuscripts none older than the 14th century. The occurrence of the
Latin version in a tradition deriving from Latin school books dated five
centuries earlier than the earliest relevant Greek manuscript throws some
light on the latter tradition, which is otherwise shrouded in darkness. As
Professor Adrados said, the Greek fable shows traces of dodecasyllabic
composition which would suggest an origin no later than the seventh or

eighth century. But this can only be guessed at.

M. West : Ist es irgend moglich, dass die Zigeuner eine Rolle gespielt
haben als Vermittler indischen Fabelgutes nach Europa im Mittel-
alter?

M. Knapp: Dieser Gedanke ist dusserst interessant. Ich weiss aber
leider nichts Uber die Einwanderung der Zigeuner in Europa.

Hingegen mochte ich Herrn Vaio fragen, was er Uber die Beziehung
zwischen dem Aéwv voo®dv der Accursiana und dem Aeger leo des Sangal-
lensis denkt. Halten Sie die Hypothese von Kaczynski/Westra fir akzep-
tabel ?

M. Vaio: 1 don’t think we can say anything more definite about the
relationship between the Latin and Greek versions of the “Sick Lion”.
The view of the Canadian scholars, which you cite, is reasonable:
contemporary and parallel traditions in Fast and West of school books

containing collections of fables.

M. Nyjgaard: Qu’on me permette deux petites remarques dans une
matiere qui m’est peu familiere.

L’hypothése de M. Adrados, selon laquelle la version latine de Aeger
leo viendrait d’une collection byzantine, me parait presque certaine. Du
moment qu’on a une version classique qui, de toute évidence, n’a rien a

faire avec la version du manuscrit de Saint-Gall, et qu’on trouve dans



3006 DISCUSSION

U Accursiana une autre version qui, elle, en est trés proche, il serait
absurde de penser a une génération spontanée. L’inspiration byzantine
me parait d’autant plus vraisemblable que la fable latine est transcrite sur
un manuscrit ‘didactique’ ou apparait du grec! Rien que ce fait interdirait
de penser a une tradition orale non attestée.

Ensuite j’aimerais exprimer mon appui a la these de M. Knapp selon
laquelle les noms propres représentent une création du moyen age féodal.
I est certain que ’épopée animale a été créée dans le but de parodier les
chansons de geste et, plus tard, les romans courtois. Dés lors, 'usage des
noms propres s’imposait. Penser a un emprunt au Pasicatantra est d’au-
tant moins vraisemblable que I'adaptation épique, a des fins parodiques,

de la matiere ésopique est une création profondément originale.



	Von der antiken Fabel zum lateinischen Tierepos des Mittelalters

