Zeitschrift: Entretiens sur I'Antiquité classique
Herausgeber: Fondation Hardt pour I'étude de I'Antiquité classique
Band: 30 (1984)

Artikel: La moralisation de la fable : d'Esope a Romulus
Autor: Ngjgaard, Morten
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-660925

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-660925
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

VIl
MORTEN N@JGAARD

LA MORALISATION DE LA FABLE:
D’ESOPE A ROMULUS

A travers la longue histoire de la fable antique, on
observe une tension constante entre fable et moralité, entre
histoire et ‘exemplum’, entre création esthétique et finalité
morale. J’essaierai de montrer comment, au prix de trans-
formations incessantes, la matiére de la fable ésopique s’est
plice a Dlexpression d’idéologies moralisantes sans cesse
renouvelées. Une des préoccupations constantes de la fable,
tant antique que médiévale, a été, en effet, de faire coincider
narration et moralité, et on peut concevoir 'histoire de la
fable antique comme une recherche ininterrompue d’une
moralisation intégrée structuralement awu conte animal exem-
Plaire.

Recourant a la formule d’un critique italien (Zoppi), on
peut définir trés brievement la moralisation de la fable
comme «l’armonia dell’onesto coll’utile». L.e monde de la
fable antique ignore les valeurs de la justice et de la vertu;
elle n’admet comme valeurs positives que la force et la ruse.
En ce sens, la fable n’est ni motrale ni immotrale: sa con-
ception de la vie ignore méme cette perspective. Or, de tout
temps, les pédagogues hautement socialisés que sont les
auteurs des recueils ont essayé d’épurer la morale de la
fable; ils ont modifié la présentation narrative de ces petits



226 MORTEN NQJGAARD

contes pour permettre aux lecteurs de voir, dans le jeu des
forces, la confirmation d’une justice immanente. Ils font
ainsi servir la fable a la justification idéologique d’une
société fondée sur 'existence terrestre de valeurs transcen-
dantes: la justice et la vertu. L.a moralisation de la fable,
c’est cela. On pourrait aussi envisager le probleme d’un
autre point de vue: la tiche des auteurs pédagogues a
consisté a inscrire le monde de la fable, ot domine le jeu
sauvage des instincts, dans le monde social, qui n’est viable
que si 'homme apprend a dominer ses instincts.

Il semble d’ailleurs que de¢s la premicre heure, le folk-
lore ait posé ce probléme inquiétant aux moralistes du
monde grec et que ceux-ci alent toujours essayé du méme
remede: la moralisation. Au lieu d’ignorer le genre qui
défiait la société, on s’appliquait a en transformer les élé-
ments dangereux pour les rendre conformes aux idées
recues.

I est certain que les contes d’Hérodote témoignent des
mémes efforts moralisateurs (cf. D’analyse pénétrante de
J.A.K. Thomson). Hérodote part d’un vieux fond amoral
et souvent, indécent, mais il I’idéalise et ’humanise confor-
mément a sa proptre philosophie, s’appliquant partout a
mettre en lumiere la justice intérieure des événements. Le
type de ce travail de moralisation est le conte fameux de la
femme de Candaule (I 8-12), dont le sujet, extrémement
scabreux, est celui d’un fabliau, avec les traits merveilleux
du conte populaire. Mais écartant tous les détails licencieux
et supprimant le merveilleux, Hérodote éléve le conte a un
niveau hautement idéaliste ou il devient la glorification de
’honneur et de la dignité de la femme! Pareillement Platon,
Rep. 359 d sqq., qui reprend le conte d’'un autre point de
vue et qui conserve le miraculeux, se garde bien d’insister
sur I'aspect indécent du sujet.

Dans ces conditions, il est vraisemblable que, dans
notre genre, la premiere moralisation est contemporaine de



LA MORALISATION DE LA FABLE 227

la premicre fable littéraire; cette activité dut commencer du
moment ou la fable fut reconnue comme un genre qu’il
c¢tait légitime d’introduire dans les ceuvres qui aspiraient a
la dignité littéraire. Ainsi la fable devient un des meilleurs
domaines pour ce genre d’études, domaine que je ne pré-
tends pas épuiser ici; j’espere seulement y établir quelques
points de repéres. Pour plus de commodité, j’attribuerai par
la suite les modifications moralisatrices a I’ Augustana; en
réalité, nous ignorons le plus souvent la date précise.

Dans cette perspective, je considérerai trois étapes pri-
vilégi¢es de la transformation idéologique de la matiere
¢sopique: la collection Augustana, qui remonte aux premiers
siecles de notre ére, le recueil de Phédre, du Ier siécle de
notre ere, et la collection attribuée a un certain Romulus,
datant du Ve siecle.

Je vais tout d’abord présenter une analyse structurale de
la fable antique en me servant de diverses versions de la
fable du Loup et de I’ Agnean.

Pour analyser la fable ésopique, nous devons commen-
cer par en considérer le niveau syntagmatique. La chaine
¢vénementielle des fables nous permet de distinguer trois
types, qui se caractérisent par le degré de complexité de la
chaine narrative. On trouve une fable simple (deux person-
nages, trois parties), une fable simplifiée (un personnage,
une ou deux parties manquantes) et une fable composée
(trois personnages, plusieurs situations, etc.).

Le premier élément de la chaine narrative, c’est la
situation de présentation, que jappelle la donnée. La donnée
présente les deux antagonistes et établit un rapport (sou-
vent spatial: rencontre) entre eux.

Le deuxieme élément, c’est V'action de choix. Par la don-
née, les deux personnages sont placés dans une situation qui
les oppose. 11 y a conflit. Or, le conflit de la fable est du
type le plus simple qui soit: il doit étre dénoué par une
seule action, plaque tournante de la fable, que j’appelle



228 MORTEN N(OJGAARD

I’action de choix. Ainsi, le corbeau a le choix entre ouvrir
ou ne pas ouvrir son bec.
Aussitot la décision prise, le rapport définitif entre les

personnages — qui est toujours celui d’'un personnage
faible opposé a un personnage fort — est réalisé, et la
troisicme étape — le moment final — de la fable peut

commencert: Uévaluation. Cest la partie la plus complexe.
Elle correspond a sa fonction allégorique et morale. Une
fois le conflit noué, il s’agit en effet de savoir lequel des
deux personnages aura le dessus. C’est seulement la fin de la
table qui révélera le rapport définitif des forces et permettra
de dire, par exemple, que les grenouilles qui veulent un roi
sont stupides. Nous ne le savons que parce que la situation
finale place celles-ci dans un rapport d’infériorité: elles sont
mangées! C’est ce que j'appelle Uaction finale. Celle-ci peut
se doubler d™une répligue finale, qui, parfois, se substitue 2
Paction: le personnage qui a le dessus ridiculise le person-
nage vaincu ou trompé dans une réplique sarcastique qui
met a nu, sans pitié, la stupidité de son antagoniste. La
réplique finale est d’ailleurs souvent énoncée par un nou-
veau personnage, survenant sur les lieux du drame, que
’appelle le survenant.

Selon le canon des recueils ésopiques, la narration est
suivie d’une sentence finale, la moralizé. Celle-ct n’entre pas
dans le systeme fictif proprement dit. Elle peut revétir des
formes variées. En principe, elle énonce une régle de con-
duite, mais on ne constate pas de rapport entre type de
moralité et type (ou theme) de fable.

Le schéma narratif que je viens d’esquisser admet bon
nombre de variantes dans la pratique des fabulistes. Ainsi,
pour ne prendre que 'exemple de la fin de la fable, le role
du survenant est souvent assumé par un des protagonistes,
normalement le personnage fort. Il est en outre plutdt rare
qu'une méme version utilise a la fois I’action et la réplique
finales: une des deux suffit a assurer I’évaluation. Enfin,



LA MORALISATION DE LA FABLE 229

dans les textes qui utilisent la réplique, nous trouvons une
variante qui parait contredire le systéme structural. En
effet, st la fable est un jeu de forces dont les valeurs sont
illustrées par une supériorité finale, le personnage faible ne
devrait pas pouvoir proférer cette évaluation finale. Néan-
moins cela arrive, quand le faible s’accuse lui-méme. Cette
variante ne fait que confirmer le jeu des forces: I’évaluation
est assurée par 'autocritique impitoyable du personnage
valncu ou trompé!

Une fois reconnus les éléments constitutifs de la chaine
narrative, il s’agit de savoir comment ceux-ci organisent un
univers fictif, donc de passer a I’analyse paradigmatique. Je
pars ici de I’hypothése que, pour que la communication
spécifique de la fiction puisse avoir lieu entre 'auteur et le
lecteur, il faut que les instruments de la communication,
autrement dit les objets représentés, miment en quelque
sorte le mode d’existence des objets accessibles au lecteur
dans son expérience générale (ou commune). Ainsi, la suc-
cession narrative a pour fin de faire surgir un monde
poétique, qui a ceci de particulier qu’il n’existe pleinement
qu’une fois la succession terminée. Dans un genre excessi-
vement simple, comme l’est la fable, nous trouvons les
dimensions élémentaires de 'univers poétique a I’état brut.
Ce que je vais en dire aura donc un caractere peu agréable
de banalité. C’est sans surprise que nous constatons la
présence implicite du personnage de 'autenr; en revanche, je
pense que la critique littéraire, au contraire de ’analyse
folklorique, a quelque peu méconnu Pimportance du per-
sonnage du lectenr, également impliqué dans le texte et res-
ponsable des jugements de valeur que le lecteur réel est
sournoisement amené a rendre sur les objets représentés.
Ces objets — personnages, sentiments, décors, etc. — sont
saisis 4 travers les catégories du femps et de lespace. Le
rapport entre espace et temps présuppose I'existence d’une
autre ‘dimension’ encore: celle qui permet de distinguer les



230 MORTEN NOJGAARD

objets comme des entités spécifiques, C’est le systéme des
forces (ct. les ‘forces de la nature’); il s’agit de savoir quelles
sont les constantes qui mettent en branle les événements
réalisés dans le temps et 'espace. J’ai déja fait allusion a
’existence dans la fable d’un systeme matériel (cf. I'action
finale) et d’un systéme spirituel (cf. la réplique finale); dans
les deux, il y a une seule paire d’agents contrastants: force-
faiblesse; ruse-sottise.

Passons maintenant a I’étude d’une fable ésopique: «Le
Loup et ’Agneau».

Du point de vue historique, il est évident que les trois
versions qu’on en a remontent 2 une méme source; elles se
répartissent en deux familles: Phedre et I’ Augustana, qui ne
dérivent pas 'un de I"autre, d’une part; Babrius, de [autre.
Phedre et U Awugustana placent I’Agneau tout pres de la
source, et le Loup, par rapport a lui, en amont, ce qui
fournit a ’Agneau son premier argument; Babrius ne pré-
cise pas le lieu, mais le vers 8 présuppose 'existence de la
source. Phedre et ' Augustana n’ont que deux arguments,
qui sont identiques, a ceci pres que le pere est attribué au
Loup pat I Augustana, 2 I’ Agneau par Phedre. Ce trait est
inconnu de Babrius, qui a, lui, trois arguments. En revan-
che Phedre et Babrius ont en commun action finale (trans-
posée, chez Phedre, apres la réplique), qui n’est qu'implicite
dans la réplique finale de I Augustana.

Le théeme est intéressant, parce qu’il est plus compliqué
que ce n’est habituellement le cas.

Dans un premier temps, nous en tenant a ’essentiel,
nous pouvons dire que ' Augustana démontre ‘objective-
ment’ une vérité morale sous la forme d’un conflit spirituel:
le Loup doit se déclarer spirituellement vaincu. Phedre



LA MORALISATION DE LA FABLE 231

présente un conflit entre le vice et la vertu, de nature
¢thique (transcendantale); infériorité éthique du Loup est
totale, comme I’est aussi sa supériorité physique, car il a
raison de I’Agneau aussi bien spirituellement que matériel-
lement. La fable phédrienne aboutit donc a une démonstra-
tion non pas objective, mais engagée. Enfin Babrius nous
fait un portrait psychologique de ’homme vicieux et brutal,
combinant les points de vue de ses prédécesseurs. Mais son
ironie subtile évoque une vérité non pas de fait, mais de
droit: le rire que la réplique finale du Loup déclenche chez
le lecteur rappelle, par antiphrase, la conduite a tenir dans
une situation réelle. On peut dire que si Phedre considere
comme moralement égaux les deux genres de forces ésopi-
ques, la distinction a perdu de son importance pout
Babrius, chez qui le conflit est plutot psychologique que
spirituel (ou matériel).

Ces différences apparaissent dans tous les détails de la
structure et jusque dans la présentation initiale de I'intrigue.
Dans I’ Augnstana, ’observateur neutre constate que le Loup
voit ’Agneau qui boit. Insistant sur le mobile légitime de
I’Agneau, Phedre se fait le défenseur de I'innocence: pressé
par la soif, ’Agneau se place bien en aval du Loup. Babrius
suscite notre pitié pour ’Agneau égaré du troupeau: il est
I’observateur sensible d’une situation naturelle.

Cette interprétation fait pourtant surgir des difficultés,
qui ne manquent pas d’intérét, en ce qui regarde la version
de I’ Awugustana. J’ai déja dit qu’un des principes essentiels
du jeu des forces, c’est qu’elles s’équilibrent; en principe,
les deux personnages sont de méme force. On le constate,
par exemple, dans le « Loup et la Grue». Mais c’est ici que
nous rencontrons une des difficultés majeures des fabulis-
tes, a savoir la nécessité de recréer le réel. Dans la réalité, le
Loup est en effet plus fort que la Grue. Le probleme se fait
particulierement aigu quand le conflit, spirituel, donne le
dernier mot au personnage physiquement faible, autrement



234 MORTEN N(JGAARD

dit quand le succes matériel est opposé au succes spirituel.
Si, dans une méme fable, les deux especes de forces peuvent
coexister, on constate qu’ici, elles ne sauraient se trouver
toutes deux chez le méme personnage, car si celui qui est
physiquement le plus fort possédait aussi la supériorité
spirituelle, il serait invincible et pourrait, s’il échoue sur un
plan, porter le conflit sur I"autre: la fable ne connait en effet
que les deux espéces de forces.

C’est donc a un conflit entre la ‘nature’ (si le Loup peut
de toute fagon recourir a sa force matérielle, il serait
absurde qu’il essayat d’abord la force spirituelle, au lieu
d’aller directement au but par le chemin str de la brutalité)
et la ‘fiction’ que nous assistons dans notre fable. Aucun
argument n’a vaincu la résistance de I’Agneau. Par consé-
quent, le Loup donne un autre tour au débat, qui se fait
matériel, avec une réplique finale impliquant 'action: il
dévore I’Agneau. Dans cette interprétation, la vraie mora-
lité sera celle de Phedre: rien ne vaut contre #is et nequitia
(c¢f. Phaedr. IT-6, 1-3).

Comme nous 'avons vu, telle n’est pas la moralité de
I Augnstana, qui vise le Loup, bien qu’il soit plus fort. Cela
implique que I’Agneau est, en réalité, le plus fort, et qu’il
n’est victime que sur le plan matériel. Telle est, précisé-
ment, interprétation que notre auteur a voulu suggérer en
introduisant dans la fable la formule «avec une raison
plausible». Il I’a fait dans I'intention d’éliminer I’ambiguité
du théme en transportant tout le conflit, et non plus seu-
lement celut de la premiere partie, sur le plan spirituel.
L’action de choix serait donc le parti pris du Loup d’user de
la force spirituelle, et c’est pour souligner cette fonction du
parti pris qu’il I’a divisé en deux (c’est-a-dire qu’il a doublé
'argumentation). Cependant nous savons que, selon les
régles du jeu des forces qui veut que I’évaluation soit
donnée a la fin, dans une réplique évaluatrice ou le plus fort
raille le plus faible (2 moins que celui-ci ne s’accuse lui-



LA MORALISATION DE LA FABLE 233

méme), cette interprétation exige une réplique finale de
I’Agneau, que 'auteur n’a pas su introduire (I’Agneau est
mangé!). Sa présentation constitue donc un échec.

On pourrait toutefois interpréter la réplique du Loup
dans ce sens: lauteur de I Awugnustana a voulu dire que le
conflit n’est pas entre le Loup et ’Agneau, mais que celui-ci
sert seulement de fond au conflit réel, qui a lieu a 'intérieur
du Loup et qui est donc spirituel. Le Loup y tente de
dépasser sa nature, mais il s’avoue vaincu quand il lui faut
recourir de nouveau a la force matérielle, car il reconnait
par la que I’Agneau, pour la force spirituelle, 'emporte sur
lui: «Quelle que soit ta facilité a te justifier» (gav o0
amoAloyi®dv evmopfic).

Si le fabuliste ne souligne pas I'innocence absolue de
’Agneau (comme le fait Phedre), mais seulement son apti-
tude a réfuter les accusations du Loup, c’est peut-étre pour
provoquer cette interprétation, selon laquelle la réplique
finale n’est pas celle du plus fort, mais une variante du
type de l'autocritique. La premiere partie de la moralité de
U Augustana y correspond bien: «aupres des gens décidés a
faire le mal» (olc f| mpd9ecic otiv ddikelv), mais la derniere
présente I’Agneau comme un personnage actif, qui a fait
une sottise en se défendant, car (cf. Hésiode) «la plus juste
défense reste sans effet» (maup’ GUroig o0dE Sikaic dmoloyia
ioyver). Des lors, la vraie moralité serait celle-ci: « Est sot
qui veut faire montre d’intelligence, alors qu’il n’est
qu'une brute.» Cette troisieme interprétation est celle de
Lorenzi (Fedro (Firenze 1955), 115): «La ragione rimane
moralmente riconosciuta, anche se cio non serve a nien-
te.»

Si nous acceptons cette interprétation, nous pouvons en
déduire que I’ Augustana adopte la solution la plus simple,
en plagant explicitement et exclusivement le conflit sur le
plan spirituel. Elle souligne que I’intention du Loup est de
manger ’Agneau «sous un prétexte spécieux» (METé TIVOg



234 MORTEN NQJGAARD

gdAoOyov aitiag), et il lui fait avouer sa défaite spirituelle dans
une fin qui prend logiquement forme de réplique auto-
critique.

On le voit: cette fable constitue un cas exemplaire de la
facon dont lauteur de ' Awugustana moralise la fable
ésopique. Il évite de modifier foncierement le vieux schéma
narratif (il y en a pourtant des exemples: cf. ma Fable
antique 1 519); 1l tend en revanche a expliquer les actions des
personnages comme étant la résultante de principes
éthiques constants, et 2 hausser ainsi le sens de la fable. Au
lieu d’une morale utilitaire et casuistique, la fable accede a
la valeur universelle d’une éthique permanente. Particulie-
rement, ’auteur veut introduire dans la collection la notion
de justice. A cette fin, il se sert surtout de la moralité. Il
n’est pas difficile de ‘récupérer’ les fables ou un personnage
faible agit stupidement: le rire se convertit aisément en
sanction de la faiblesse morale. Il est beaucoup plus difficile
de ‘normaliser’ celles, nombreuses, ou un personnage
‘méchant’ triomphe d’un faible ‘vertueux’ qui agit sage-
ment, selon les meilleures régles de la morale — mais avec
un résultat fatal. L’astuce dont se sert alors "auteur est de
négliger le personnage faible ou de le reléguer au second
plan; la moralité se ramene ainst a une attaque violente
contre les hommes irrémédiablement méchants, sourds 2
tout geste vertueux et desquels il faut se garder a tout prix.
C’est ici que la moralité du «Loup et de ’Agneau» est
typique: 'auteur n’y fait aucune mention du triste meurtre
de ’Agneau, mais donne un portrait d’autant plus véhé-
ment du méchant: «Cette fable montre quaupres des gens
décidés a faire le mal la plus juste défense reste sans effet.»
("O Ab6yog dmAoil &t oig 1 mpdIecic EoTiv Adikely, map’ adToic 0VOE
dwkaia amoloyia ioyvet.) Ici I'interprétation peut passer parce
que la narration est peu claire, mais ordinairement les
efforts de I'auteur ont entrainé un décalage marqué entre
la narration et la moralité, voir par exemple H. 161



LA MORALISATION DE LA FABLE 235§

(= Ch. 225), ou le Loup raille dans la réplique finale le
Héron de son insigne sottise; nul doute donc que la fable
concerne moins la ruse du Loup que la naiveté du Héron.
Or la moralité, prenant exactement le contrepied de cette
évaluation, réprouve la méchanceté du Loup: «Cette fable
montre que le plus grand service qu’on puisse attendre de
la reconnaissance des méchants, c’est qu’a 'ingratitude ils
n’ajoutent pas l'injustice.» (‘O Aoyog dniol 1 peyiotn mapd
t0lg movnpoic edepyeciag Gpopn t0 un mpocadikeicSar Om
avtdv.) La moralité qui résulte véritablement d’une telle
intrigue se lit a la suite de Paction analogue de H. 9
(= Ch. 40); elle vise le plus faible, rappelant qu’avant d’en-
treprendre une action, il faut en examiner la fin. Dans
H. 225 (= Ch. 314), le Berger sait tres bien pourquoi il
aurait du abattre les Louveteaux: en grandissant ils échap-
peront a sa domination, mais dans la moralité, pour laquelle
le Berger est naturellement un bienfaiteur, les Louveteaux
deviennent les méchants (todg movnpotg) qui payeront tou-
jours le bien avec le mal. L.a vraie moralité aurait signifié
qu’il ne faut pas aborder ce qui dépasse nos forces.

Le temps me manque pour rappeler les nombreux
autres domaines ou la moralisation se fait sentir dans
U Awugustana. Je me borne a signaler les efforts de I'auteur
pour supprimer tout détail scabreux. On se rappelle peut-
étre Ch. 38: le Singe, élu roi des animaux, se fait prendre
dans un piége sur le conseil rusé et intéressé du Renard.
Celui-ci s’en moque alors vertement — seulement sa répli-
que n’est nullement drole: «O Singe, avec la chance [toynyv]
que tu as, tu veux régner sur les bétes!» Or, un heureux
hasard nous conserve, dans un fragment d’Archiloque, les
termes authentiques, qui donnent a la réplique sa saveur
scabreuse: «avec le cul [rvynv] que tu as ...». Ce souci de la
bienséance, de la part de auteur de I".Augustana, demeure
evidemment lié a ses efforts pour maitriser moralement les
instincts.



230 MORTEN N(OJGAARD

Passons a Phedre, dont on peut dire qu’il revient a la
conception ésopique primitive, telle qu’elle se dégage des
vieilles narrations anonymes. Il redécouvre les forces indi-
viduelles et amorales de Dexistence et s’apergoit que la
vieille fable les incarne parfaitement. Mais en méme temps
il est assez lucide pour rapprocher cette conception des
moralités vertueuses dont il accepte la valeur éthique, tout
en se rendant compte qu’elles s’opposent souvent diamétra-
lement a la signification des narrations. Porté par son génie
artistique, il en tire la conséquence et transforme celles-ci
dans le but d’exprimer dans la structure méme cette anti-
nomie, restée inconsciente jusque-la. Il parvient ainsi a faire
vivre simultanément des contraires qui s’opposent dans son
expérience personnelle, créant un univers fictif qui réalise
une morale humaine dont le probleme essentiel sera formé
par Uexistence précaire de la vertu ou, autrement dit, la diffi-
culté de concilier deux systéemes de valeurs dont 'une est
d’ordre éthique, I'autre d’ordre physique (vertu - force).
Enfin, comme ce probléme se pose dans une société con-
crete, il sera inextricablement lié a organisation des classes,
a la hiérarchie sociale. En d’autres termes, il s’agit de savoir
si celle-ci est en mesure de fournir une solution a I’oppo-
sition des valeurs.

Revenons maintenant a notre fable du «Loup et de
’Agneau». Pour en dégager la valeur morale, Phedre com-
bine la réplique finale (dont se contentait I Augustana) avec
une action finale, nécessaire pour montrer la supériorité
absolue du Loup, présenté ainsi comme un personnage fort
dans tous les sens du mot. Il s’ensuit que la défaite de
I’Agneau ne porte pas en elle la signification de la fable, ce
que font au contraire les valeurs éthiques insérées dans la
narration, a commencer par le mobile du Loup: fauce improba
latro incitatus; il est le type méme de la méchanceté.

Le mobile babrien ressemble a celui de I Awngustana.
Renongant a la force, le Loup cherche une raison spécieuse



LA MORALISATION DE LA FABLE 237

qui justifie I'action préméditée. Mais on voit que par cette
présentation, il se soumet lui-méme a la supériorité morale
de la justice. Si, néanmoins, Babrius peut employer la
réplique finale comme le fait ' Augustana, c’est qu’il y
introduit le nouvel élément de ironie (cf. La fable antigue 11
290). Ce n’est plus le personnage qui se reconnait inférieur
sur le plan spirituel, mais ’auteur qui se moque de ce bandit
lourdaud qui, au fond, est plus risible qu’effrayant. Cette
fin donne ainsi un exemple de la s#avité du fabuliste hellé-
nistique qui est le seul, parmi les grands fabulistes, a faire
un usage étendu de Iironie. A noter que, sur ce point, La
Fontaine est plus prés de Babrius que d’Esope ou de
Phedre.

Jai déja dit que, dans le «Loup et ’Agneauy, Phedre
est le seul 2 donner une moralité ‘correcte’. Ceci n’est pas
un hasard, car, précisément, Pheédre est aussi le seul des
grands fabulistes 2 donner une fonction narrative a la
moralité (ce qui, d’ailleurs, a été interprété par la vieille
critique comme un décalage maladroit entre récit et sen-
tence, ct. La fable antigue 11 107). En effet, Phédre intégre la
moralité a la partie évaluatrice de la fable en vertu du
principe fondamental de la dualité morale. Prenons un
exemple: «Le Beeuf, le Lion et le Bandit» (Phaedr. II 1).
Sans le mot de la fin, nous ne comprendrions pas le sens du
texte. Ce n’est, en effet, que celui-ci qui établit définitive-
ment le systéme des valeurs. Car Phédre oppose systémati-
quement deux mondes: le monde de la réalité physique,
dominé par les principes cruels de la vieille fable, et celui de
la conscience morale, dont les valeurs sont fondées sur le
principe métaphysique de la justice. Ainsi, on comprend
que la moralité est 1a pour affirmer le rapport #ragigue entre
ces deux mondes, puisque 'idéal n’a aucune chance de
transmigrer de la sentence (voix de la conscience morale) au
récit (reproduction du monde réel). Cette saisie double se
fait clairement entendre dans la moralité phédrienne du



238 MORTEN NQJGAARD

«Loup et de ’Agneaux: Haec propter illos scripta est homines
fabula | Qui fictis causis innocentes opprimunt. Et nous retrou-
vons la doctrine dans le promythium de 11 6 («1.’Aigle et la
Corneillew): Contra potentes nemo est munitus satis; | Si uno
accessit consiliator maleficus, | V'is et nequitia quicquid oppugnant,
ruit. Ou encore dans IV 13: Utilius homini nibil est guam recte
logui : | Probanda cunctis est quidem sententia, | Sed ad perniciem
solet agi sinceritas.

Ces dernieres citations placent la pensée phédrienne
dans une perspective vraiment neuve: sociale. Dans «Le
Loup et I’Agneau», Pheédre formulait avec prudence une
regle générale et vague. Dans II 1, il se bornait a constater
abstraitement la corruption du monde. Ici il précise sa
pensée en en dévoilant 'aspect tragique: cette impossible
lutte entre zustitia et uis se fait aux dépens des pauvres, des
petites gens, condamnés a "'oppression. Or — et c’est 1a la
plus grande hardiesse de la pensée phédrienne — la cons-
cience de l'idéal, de la justice vit uniquement chez les
faibles, chez les opprimés, car ils sont opprimés précisément
parce qu’ils n’ont pas su se conformer a la corruption du
monde physique. C’est ainsi qu’Esope esclave (dans App.
XVII) constate avec amertume qu’il est fouetté pour avoir
répugné a mentir: Flagris sum caesus, werum quia dixi
modo.

En résumé, I'art de Phedre reproduit ainsi une vision
tragique de ’existence humaine. Le tragique réside dans la
dualité fondamentale d’un monde régi par la force physi-
que, mais évalué selon des valeurs éthiques. Structurale-
ment la dualité marque tous les éléments de la fable, ce qui
veut dire que la dualité du monde n’est pas un accident,
susceptible d’une moralisation a posteriori, mais constitue
une donnée primordiale de I'existence. Dés lors, on com-
prend aisément que, seul parmi les fabulistes antiques,
Phédre a pu laisser subsister les éléments scabreux de la
vieille fable: ils ne font plus obstacle a la moralisation



LA MORALISATION DE LA FABLE 239

opérée dans la moralité — et hors du monde. C’est en ce
sens, somme toute négatif, qu’il réussit parfaitement a inté-
grer une visée moralisatrice a la narration méme.

>k
* *

Enfin jexaminerai la place particuliere de Romulus
dans la tradition ésopique, en partant de la fable «du Paysan
et du Serpent porte-bonheur». La collection de Romulus
établit les normes a la fois esthétiques et morales de ce que
sera la fable médiévale de I’Occident; elle tient la méme
gageure que celle de Phedre, a savoir la moralisation struc-
turale de la fable, mais elle le fait d’une tout autre maniére.
Bien plus que d’un retour a la fable ésopique des premiers
temps, il faut ici parler d’une alliance entre conte animal et
conte merveilleux populaire. Romulus moralise 'action de la
fable plutot que sa structure. 11 recourt pour cela au procédé
éprouvé de la littérature populaire: la punition des
méchants et la victoire des bons. Dans cette perspective, il
importe de noter que Romulus s’inspire selon toute proba-
bilit¢ d’une tradition non ésopique (peut-étre d’origine
orientale), et qu’il admet nombre de thémes inconnus 2 la
fable ésopique. On peut caractériser cette premicre fable
médiévale par quatre traits originaux: 1) son traitement de
la matiere ésopique est original; 2) elle est imprégnée d’un
certain orientalisme; 3) elle semble inspirée de sources lit-
téraires et combine dans ses narrations plusieurs traditions
jusque-la indépendantes; 4)elle opere une moralisation
structurale de la matiére, attestant une foi inébranlable dans
la valeur morale de la vie quotidienne.

Pour illustrer le traitement original de la matiere ésopi-
que, on peut évoquer la version romuléenne de la «Grue
médecin du Loup» (Romulus I 8). Romulus est seul a faire
du Loup un prince qui fait rechercher un médecin par
mandement public, et, chez lui, la Grue traite par messager



240 MORTEN N(JGAARD

interposé avec le Loup! Ainsi Romulus rend-il la matiere
ésopique beaucoup plus ‘épique’, ce qui 'aide a faire coin-
cider action et visée morale: le caractere solennel et public
du pacte qui lie le Loup et la Grue souligne la portée
dévalorisante d’une infraction gratuite.

Pour saisir cette profonde originalité de la version
romuléenne, considérons la fable du «Serpent porte-bon-
heur». Elle est intéressante, parce qu’elle se retrouve dans
de nombreuses versions antiques (elle manque pourtant
chez Phedre) et dans une version indienne (Pasicatantra
III 6*). Or, j’ai pu montrer ailleurs (ct. La fable antigue 11
406 sqq.) que Romulus se signale ici par son évidente
originalité: il ne se confond ni avec la version indienne, ni
avec la tradition grecque qui donna naissance aux versions
apparentées (mais indépendantes I'une de I'autre) de I".4#-
gustana et de Babrius. On sait que, par son théme méme,
cette fable détonne dans I’ensemble ésopique; elle conserve
en effet un arriere-fond nettement religieux; le Serpent y est .
un animal magique, et la narration met a ’épreuve le
rapport de ’homme avec les forces occultes de I’existence.
On ne saurait des lors s’étonner du fait que la tradition
ésopique ait mis tout en ceuvre pour éliminer cet aspect du
théme: la moralisation qui 'intéresse n’est assurément pas
de nature religieuse, mais de nature sociale: il s’agit de
fonder une société d’ordre sur 'idée d’une justice imma-
nente. Ainsi, I’ Augustana présente le Serpent comme un
animal parmi d’autres et écarte toute idée de cadeaux expia-
toires qu’on lui offrirait pour conjurer son charme maléfi-
que. Or, ce trait, qui transparait évidemment dans la fable
orientale, n’est nullement occulté par Romulus: la vertu
* A noter que le Paficatantra n’a pas osé reproduire cette infraction dans toute son
horreur. Le Serpent constate, en se séparant définitivement du Paysan, qu’a
«partir d’a présent, 'amitié entre toi et moi n’est pas convenable». Il ne lui en
offre pas moins un précieux collier de perles comme cadeau de départ! Mora-

lisation ‘religieuse’ évidente, mais d’un tout autre type que la moralisation
ésopique.



LA MORALISATION DE LA FABLE 241

magique du Serpent ne fait pas de doute. Notons, toutefois,
que Romulus n’est pas tenté de placer toute I'action sur le
plan religieux: le pauvre devenu riche a da offenser le
Serpent en ne lui jetant plus de miettes de pain, non en
raison d’une avarice qui lui ferait commettre (ou ferait
commettre a son fils) un sacrilege, mais par simple insou-
ciance. Aussi sa fin laisse-t-elle entrevoir la possibilité d’ une
réconciliation: il a offensé le Serpent en le blessant, mais le
Serpent accepte de reprendre les relations rompues', alors
qu’il est intraitable dans la version ‘religieuse’ (le paysan a
offensé les tabous magiques et doit s’attendre a une ven-
geance terrible de la part des démons). Il les reprendra
«quand la blessure sera guérie...». Ainsi, Romulus moralise
sa matiere en intégrant I’élément religieux a une durée tout
humaine. Il ne recherche pas la situation tranchée ou le rire
peut fuser, cruel, mais une situation relativement compli-
quée, qui permette aux personnages mémes de retrouver un
sens €élémentaire de la vertu et de la justice.

Ausst Romulus ne permet-il jamais 2 un personnage
fort, mais qui abuse de sa force pour se procurer un
avantage matériel, d’échapper a sa juste punition. Souvent
méme ses machinations perfides échouent misérablement:
le faible y échappe ou arrive méme a se venger. La chose se
voit, par exemple, dans la version romuléenne d’une fable
dont la transmission est, par ailleurs, fort intéressante: « Le
Cerf, le Cheval et "Homme», ne serait-ce que parce que des
recherches récentes ont découvert la source préésopique de
ce théeme dans un fragment sumérien (« The Horse, after he
had thrown off his Rider, (said): «If my burden is always to
be this, I shall become weak!»). Utilisant 'un des plus
vieux motifs de la fable ésopique (le trompeur trompé),
Romulus fait, seul entre les fabulistes antiques, assumer au
Cheval un réle actif, poussant ’'Homme a I’aider a repous-
ser le Cerf de son pré en I’aguichant de I’espoir d’une riche
proie. Ainsi Romulus nous incite-t-il 4 croire que, comme



242 MORTEN N(JGAARD

dans la tradition proprement ésopique, le Cerf sera bel et
bien tué, et c’est le Cheval qui vient exposer au chasseur
comment il devra le tuer! Mais c’est justement ici que
loriginalité créatrice du rédacteur de Romulus se fait indis-
cutablement sentir. La vitesse du Cerf, motif qui servait
dans la tradition a motiver la donnée (le Cheval ne peut pas
Patteindre), est transposée par Romulus a la fin de la
narration, et il peut ainsi introduire une nouvelle scéne ou
le Cheval invite naivement le cavalier a mettre pied a terre,
la chasse se révélant vaine puisqu’il ne parvient pas a
approcher suffisamment du Cerf. Celui-ci s’est donc sauvé
grace a sa vitesse. Le personnage faible n’est donc pas voué
a la destruction.

La fin de Romulus est ainsi marquée par un violent
‘suspense’: quelle réponse I’'Homme donnera-t-il a la
requéte du Cheval essoufflé et couvert de sueur? Avec une
force exemplaire, Romulus dénoue lattente par la réplique
finale du cavalier, qu’il décrit avec cette précision pittores-
que qui lui est particuliere: tout d’'un coup, 'Homme se
change d’allié en maitre dur et cruel, brandissant dans ses
mains non seulement les rénes, mais aussi une cravache.
Ainsi, le Cheval regoit sa juste punition, et la fable se mue
en une apologie de la socialisation nécessaire, sans qu’on ait
besoin de recourir a la moralisation factice de 1" Augustana.
On ne peut que donner raison a Thiele, qui dit, a propos de
cette fable: « Wir stossen hier auf eine ganz andere Sphire
als Phadrus, als Babrios, je als alles, was uns bisher von
antiker Fabelerzahlung bekannt worden ist [...]». La mora-
lisation de Romulus se distingue fondamentalement de celle
des autres collections: elle n’est pas plaquée, mais tient 2a
une transformation profonde de la structure méme des
récits.



LA MORALISATION DE LA FABLE 243

DISCUSSION

M. Reverdin: Dans votre exposé, que j’ai beaucoup apprécié, vous ne
faites aucune allusion au rdle que les écoles philosophiques pourraient

avoir joué¢ dans la moralisation de la fable. Niez-vous ce réle?

M. Nyjgaard: La réponse la plus élégante consisterait a renvoyer au
livrte monumental de M. Adrados, qui étudie fort bien I'influence des
cyniques. Cependant je dois préciser que, pour ce qui me concerne, je
suis enclin 4 un certain scepticisme. Je ne suis pas sur qu’il faille rattacher
telle ou telle collection a un mouvement philosophique ou éthique
déterminé. Je crois que la fable a évolué a I’écart des écoles (ou des
sectes) philosophiques et de leurs théories. Les fabulistes se proposaient
de rédiger des préceptes de morale pratique et ils se sont bien gardés de
faire place dans leurs récits aux querelles d’école. L’histoire des collec-
tions connues ne nous permet d’en rattacher aucune a une école philo-

sophique déterminée.,

M. Adrados: la fable «du Loup et de I’Agneau» montre bien
comment Pheédre et Babrius ont travaillé. La version de I.Augustana
représente un état archaique de cette fable, qui n’est pas le modele dont
se sont inspirés Phédre et Babrius, mais qui en dérive directement.

Phedre a éliminé I'intention manifestée par le Loup de procéder pet’
ebAOYOL aitiag, et il a inséré un nouvel argument: si ce n’est toi, c’est
donc ton pere; il a en outre modifié le premier argument du Loup, en le
réduisant par avance a néant: superior stabat lupus. La fable devient ainsi
plus dramatique. Elle condamne avec vigueur le vice. Cependant la
substance est la méme: les arguments du faible ne sont pas entendus
(comp. H. 4, 16, 124, etc.). Je me demande si les analyses de M.
Nojgaard ne sont pas trop subtiles...

Babrius a innové a sa maniere. Il aime narrer; il ne se plait guére a

faire dialoguer ses personnages.



244 DISCUSSION

M. Nyjgaard: Si j’ai choisi comme exemple la fable «du Loup et de
I’Agneau», c’est précisément parce que les différences entre les versions
sont minimes. On voit donc d’autant mieux comment une toute petite
retouche peut modifier radicalement la signification d’une fable. L’esprit
de la fable babrienne me parait tout a fait étranger a celui de la fable
augustéenne, malgré d’évidentes similarités. La fin différe pourtant.
Babrius dit: @AA’ odk ddeinvov [ . .. | tov AMbxov IMoeig; il ne juge guere,
mais il insiste sur le caractére de cette brute qui ne peut pas ne pas
manger 'agneau!

Les concordances entre la Paraphrase babrienne et I’ Augustana s’ ex-
pliquent par la persistance du langage formulaire. Mgtd tivog eddoyov
aitiag est une de ces expressions. On la trouve dans bien des fables.
Babrius varie, mais la Paraphrase, qui connait naturellement le langage
ésopique, en réintroduit une partie. Clest ainsi qu’on peut expliquer,

aussi, pourquoi la Paraphrase emprunte sa moralité a I’ Augustana.

M. West: The Archilochean fable is of some importance here. The
fox is wronged by the eagle and invokes Zeus, who punishes the
wrongdoer. The notion of justice is absolutely central to this fable. Zeus

is not simply a third, stronger animal. He 1s invoked as the god of justice

(fr. 177 West):

oL & Epy’ &M avipdnwv Opdig
Aewpya kol depiotd, col 6& Inpiov
OBpig te Kal dikm péret.
In Hesiod’s fable of the hawk and the nightingale, justice is not men-

tioned in the story itself, but Hesiod continues

® ITépon, ov & dxkove Aikng, und” LPpLv deelle

(Op. 213). He interprets the fable in terms of Right and Wrong, though
he is able to use it only as a negative example, something which Perses
should oz imitate. Sixty lines later (Op. 277 ff.) he rationalizes the
discrepancy between fable and message by saying “Birds and animals eat
one another because they do not have Aixn among them, but men are

different, Zeus has given us Aikn”—denying the parallelism between the



LA MORALISATION DE LA FABLE 245

animal world and the human world. The hawk’s conduct, nevertheless,
is cleatly understood as an example of @dixia. The fable has a moral
dimension.

So when M. Nojgaard begins by saying “le monde de la fable antique
ignore les valeurs de la justice et de la vertu... la fable n’est ni morale, ni
immorale”, and then traces a gradual process of moralization which
culminates with Romulus who “moralise I’action de la fable”, I fear that

this is too simple a picture.

M. Ngjgaard: L’observation de M. West pose une fois de plus la
question de la fable chez Hésiode et chez Archiloque. Je souscris en tous
points a son analyse; mais comment interpréter ce souci évident de
justice dans ces deux textes? Ce pourrait étre une premiere tentative de
moralisation. ]’hésite, et je préférerais chercher la ‘moralisation’ chez
Hésiode en dehors de la fable; quant au récit d’Archiloque, on peut
Pexpliquer par 'analogie avec un théme mythique antérieur a la fable
ésopique. On note pourtant que cette idée d’‘association malheureuse’
pourrait n’étre qu’une tentative d’affaiblir le caractere religieux du texte
primitif. La communauté a da étre, a 'origine, de nature sacrée: habi-

tation commune dans et au pied d’un arbre sacré.

M. Adrados: Je voudrais préciser ma position en ce qui concerne la
fable «du Faucon et du Rossignol» chez Hésiode. Comme je I’ai signalé,
H. 4 en dérive. La, les arguments du rossignol ne convainquent pas le
faucon. Hésiode, lui, dit a son frere Persés, apres lui avoir narré la fable:
ov & Gxove dixkng. On en peut déduire qu’il arrive aux hommes de ne pas
se conformer davantage aux exigences de la justice que ne le font les
animaux. Ainsi est posé, en termes généraux, le probleme de la relation
entre le fort et le faible, et celui de I'injustice. Apres Hésiode, les fables
de ce type se divisent en deux groupes: ou bien le faible est dévoré
malgré son bon droit; ou bien, par la ruse, il échappe a la mort. Jamais,
en revanche, on ne voit le fort se laisser convaincre par des argu-

ments.



246 DISCUSSION

M. Ngjgaard: ]aimerais poser a M. Thite la question de savoir
comment il interpréte la présence du fils dans la fable du serpent
porte-bonheur. Le fils a-t-il appartenu a la version primitive, au modele
du Pasicatantra, ou bien a-t-il été introduit pour atténuer la gravité du
sacrilege? Comment peut-on expliquer que, dans la version indienne, la
rupture est définitive, mais que, malgré cela, le serpent offre un cadeau 2a
’homme? Je suis donc tenté de supposer que le modele du Paicatantra

est une version trés proche de celle de Romulus.

M. Thite: In Padcatantra 111 s, the story illustrates how it is im-
possible to reconcile even when friendship is broken without any inten-
tional fault. In this story it is the son of the Brahmin who, not aware of
the fact that the serpent was to be honoured as the deity of the field,
tried to kill the serpent in order to get all the gold with it. The serpent is
described here as a deity and the Brahmin as a worshipper. The Son is
introduced in the story to emphasize the wnintentional rupture in the
friendship between the Brahmin and the serpent. Even after definitive
rupture in the friendship, the serpent gives a gift to the Brahmin,
because it knows that the Brahmin is still willing to worship it and that
he himself is innocent. But since the serpent was offended by no less a
person than the son of that Brahmin it did not also want to continue the
friendship.

M. Lasserre: Je suis frappé par le fait que M. Ngjgaard, tout en
montrant de maniére trés instructive et convaincante les mécanismes des
variations subies par la fable «du Paysan et du Serpent» dans sa derniere
partie et dans son interprétation générale, n’a pas fait intervenir la
variation tout aussi importante dans la donnée initiale de la situation.
Dans la version ‘ésopique’ grecque, ainsi que dans la paraphrase de
Babrius, le Paysan désire tuer le Serpent parce que celui-ci lui a tué son
fils: le geste s’explique par la vengeance légitime, et la moralité en tient
totalement compte dans ses diverses formes. Dans la version indienne, le
motif du meurtre de enfant tient également une place prépondérante,
mais avec une différence importante quant a 'auteur du meurtre: le soleil

et non le serpent (cette variante certifie 'ancienneté du motif ‘meurtre et



LA MORALISATION DE LA FABLE 247

vengeance’). En revanche, Romulus ne présente plus ce début, et des lors
son interprétation de la fable différe du tout au tout. Ne devrait-on pas
incorporer aussi cette premiére partie a 'examen auquel vous soumettez

ce groupe de fables?

M. Ngjgaard: Je crois que cette fable a di exister dans deux versions
antiques dont on ne peut pas préciser les dates respectives. Dans une de
ces versions, le Paysan n’a pas eu de fils et la fin a pu étre ‘heureuse’.
Dans 'autre, c’est le Fils qui commet I’attentat contre le Serpent et cela a
provoqué le malheur. Notez d’ailleurs que le début de la version de
U Augnstana témoigne d’une moralisation tres nette. Tout aspect religieux
du rapport homme-serpent a disparu. Le Paysan n’apporte pas de
cadeaux expiatoires au Serpent, bien que ce trait ait da se trouver dans la

source de I’ Augustana, puisqu’il figure dans la paraphrase babrienne.

M. Falkowitz : M. Lasserre’s point on the ambiguity of the written
text is well taken. But it shows that the subject for analysis should be,
ideally, the fable within a performance context, where many ambiguities
are eliminated. Indeed, 1 believe the resolution of a fable can be deter-
mined near the beginning, rather than only at the end. The first character
establishes a power relationship, be it through physical force, wit, etc., in
a certain structure. The second character can accept this structure, in
which case he is lost. Thus the lamb only answers the wolf’s questions
and never challenges the questions themselves. There is no doubt the
wolf will dine well.

On the other hand, if the second character rejects the terms of the
relationship to a different realm, he will outwit or defeat the first. The
fable of “the Lion and the Goat” discussed in my paper is such an
example. Among the Greeks, the fox who lost his young to the eagle,
and did not seek revenge in terms of the structure which makes the

flying eagle unassailable by the earth bound fox, is another example.

M. Nygjgaard : 1. hypothése de M. Falkowitz est séduisante et elle vaut
certainement pour bien des fables. L’établissement d’un contrat, ["accep-
tation des bases mémes de linteraction existent, mais ne sont pas

constitutives de la fable ou, souvent, les personnages ne sont pas libres



248 DISCUSSION

d’accepter ou de refuser I'interaction et les bases de celle-ci. En revanche,
a partir de la donnée, de la situation initiale, tout est possible: la liberté
de choix est fondamentale et on ne peut jamais savoir d’avance quel sera

le choix de I’animal, ni s’il est le bon.

M. Falkowitz : The question of the choice is extremely important in a
judicial system of social control and evaluation. But there are other
systems for teaching and confirming a social order. Certainly the force of
tradition, in which choice does not come into question—one follows the
rules of social order and behaves not because it is morally right, but
because it is the (traditional) mode of behaviour—is extremely important
as a context for fables. Thus, the Sumerian (fable?) fragment about the
butcher who berates the squealing pig by telling him that his father and
grandfather followed the same path he will follow. Note that Sumerian
fables are not appended with morals. I think this provides an important
background for evaluating the moralizing Greek and Latin fable collec-

tions.

M. Nyjgaard: Clest la une précision fort importante. En effet, on
trouve dans les collections des récits dont le sens parait remonter a la
socialisation par la tradition et ou, par conséquent, c’est le choix en
lui-méme qui est stigmatisé. Ainsi la fable d’Hésiode. Mais I'important,
c’est que dans les collections ces thémes ont ét¢ modifiés et adaptés a
'idéologie ésopique selon laquelle la liberté de choix constitue le prin-
cipe méme de toute interaction humaine. Il s’ensuit que, pour la fable
¢sopique, 'homme n’est jamais soutenu par une tradition. Il est seul
maitre de son destin. Sans doute est-ce pour cette raison que les fabu-
listes antiques n’ont jamais éprouvé le besoin de lier les fables entre elles,
et de créer ainsi des structures plus complexes. Clest I'isolement de
chaque fable narrée qui répond le mieux a I'individualisme radical qui en

émane.

M. Knapp: Es scheinen mir Herrn Nojgaards Methode im grossen
und ganzen dusserst praktikabel und die einzelnen Beobachtungen sehr

feinsinnig zu sein. Ich glaube nur, dass es sich bei den einzelnen Fabel-



LA MORALISATION DE LA FABLE 249

sammlungen empfiehlt, nur von Grundtendenzen der Sammlung zu
sprechen und keine absoluten Aussagen zu wagen. Im Romulus herrscht
gewiss die Tendenz, den Bosen einer Bestrafung zuzufithren. Aber es
sind eine Menge Gegenbeispiele aus den Vorlagen stehengeblieben.
Phaedrus stellt tatsdchlich in der Erzihlung zumeist die Realitit dem
Ideal in der Sentenz gegentiber, aber in II 1 wird doch einmal in der
Fabel selbst das Ideal dargestellt und erst in der Sentenz relativiert.
Noch ein nebensichliches Detail: Romulus XXXIX (II 10) enthilt,
soweit ich sehe, keinen Hinweis darauf, dass der Mann es an Sorge fiir
die Nahrung der Schlange fehlen lisst. Vielmehr greift er sie mit dem
Beil an. Viel wichtiger als dieses Detail ist mit aber die Frage, ob sich
hinter den Spuren von Religiositit und der Tendenz, den Boésen zu

bestrafen, ein Einfluss des Christentums verbergen konnte.

M. Nyjgaard: ]Je conviens aisément que Romulus renferme quelques
récits ou un plus fort jouit paisiblement du fruit de ses crimes. Cepen-
dant je prétends, sans avoir de chiffres en main, que dans la plupart des
cas Romulus conduit Iintrigue de telle maniere que nous détestons le
méchant et que nous trouvons le fruit pourri.

En ce qui concerne Phaedr. II 1, ou Phédre, comme seul fabuliste
antique, tient un discours métanarratif, cette fable prouve par antiphrase
que la narration ne peut exprimer la vertu. On peut certes, dit Phedre,
construire une telle narration, mais alors elle ne serait plus ‘vraie’.

Je ne vois pas comment on pourrait prouver ou réfuter une influence
chrétienne sur P'auteur de Romulus. Certes, rien chez lui ne s’oppose
directement a la religion chrétienne, mais rien ne s’y rattache expressé-
ment. Comme pour 'influence éventuelle des philosophes cyniques,
nous constatons ici que linfluence chrétienne — que l'on pourrait
d’ailleurs aussi discuter a partir de Phedre — n’a en tout cas pas laissé de
traces directes. Tout parait indiquer que les collections de fables se
placent sur le terrain de la morale pratique ou les superstructures

éthico-religieuses ont peu de pertinence.

M. Adrades: La fable «du Laboureur et du Serpent» (H. 51) se

trouve aussi dans les fables syriaques. La version de Romulus est proche



250 DISCUSSION

de celle-ci et de celle du Padicatantra. Le Serpent est un bienfaiteur; le
Laboureur commet contre lui un crime; il n’y a pas de réconciliation
possible. A cela s’ajoute, dans le Pasicatantra, le theme de la mort du fils
du Laboureur, que la version des Fables anonymes place en téte du récit.
On en peut déduire que la version transmise par Romulus est archaique,
que toutes les versions sont d’origine grecque, et que c’est celle des
Fables anonymes qui innove le plus.

D’autre part, M. Zander a proposé de faire dériver la version que
donne Romulus de cette fable, ainsi que la fable «du Cheval, du Sanglier
et du Chasseur», de la partie aujourd’hui perdue du recueil de Phedre.
J’estime qu’il a raison.

Romulus est un personnage fictif (Romulus Tiberini filins!). La col-
lection placée sous son nom n’est qu’'un agrégat de fables qu'on a
groupées peu a peu. On y trouve des transcriptions en prose (plus ou
moins fideles) de fables de Phedre, de fables anciennes diverses, voire de
fables médiévales. S’il est légitime de définir les tendances littéraires de
Phedre et de Babrius, poctes qui ont existé en chair et en os, on ne

saurait le faire pour Romulus, personnage fictif!

M. Nyjgaard: Je remercie vivement M. Adrados de ses remarques.
Son analyse des fables syriaques m’a convaincu et j"avoue qu’il me faut
modifier mon interprétation de la transmission de cette fable. Cependant
I’éventualité d’une tradition double avec deux versions paralleles reste, je
crois, permise. Quoi qu’il en soit, la fable permet de constater I'impor-
tance de la moralisation que subit la matiére ésopique dans 1" Axgustana,
et loriginalité de Romulus. Naturellement, je ne sais pas dans quelle
mesure il faut attribuer ces traits particuliers a I'auteur de Romulus
plutot qu’a sa soutce, puisque celle-ci ne nous est pas connue. N’empé-
che que la collection romuléenne a certainement eu un auteur. Clest la
une évidence banale, mais que les savants ont une répugnance étrange a
accepter. Sauf les manuscrits dont le scribe ne fait que copier (et
éventuellement paraphraser) une seule collection, toutes les collections
représentent la création d’une nouvelle anthologie de fables. Naturelle-
ment ‘I’anthologiste’ fait preuve d’une originalité plus ou moins grande

dans sa présentation de la matiere ésopique. Cependant le seul acte de



LA MORALISATION DE LA FABLE 251

constituer une anthologie est un acte créateur. L’auteur d’une anthologie
a toujours eu un but précis. Si on ne peut — ou si on ne veut pas —
déceler cette intention initiale, il nous manque un élément important
pour Uinterprétation des fables de la collection. Les fabulistes anonymes
n’ont pas été les instruments mécaniques d’une tradition: ils ont été les
artisans actifs d’une socialisation morale dans laquelle ils inséraient la

fable ésopique.

M. Adrados: Je m’excuse, mais j’insiste: nous ne nous trouvons pas
devant une anthologie écrite avec un propos défini. Il s’agit d’une
collection qu’on a créée au cours des siécles, en ajoutant a des prosifi-
cations de Pheédre d’autres et d’autres encore, et des matériaux divers,
anciens et modernes. Comment pourrait-on, des lors, patler d’un créa-

teur, d’une volonté de style, d’une tendance idéologique?






	La moralisation de la fable : d'Esope à Romulus

