
Zeitschrift: Entretiens sur l'Antiquité classique

Herausgeber: Fondation Hardt pour l'étude de l'Antiquité classique

Band: 30 (1984)

Artikel: La fable en Grèce dans la poésie archaïque

Autor: Lasserre, François

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-660826

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-660826
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


III

Francois Lasserre

LA FABLE EN GRECE
DANS LA POESIE ARCHAIQUE

Par la force des choses, tout expose sur la fable grecque
ä ses debuts commence par l'inventaire des textes qui en
attestent l'existence et les sujets. Pour rendre d'emblee utile
celui qui va documenter mon etude, je distinguerai d'abord
les deux modes d'attestation qui me serviront ensuite ä

etablir le Statut de la fable dans la poesie archaique, ce qui
est proprement mon objet: la narration d'une fable et
l'allusion ä une fable.

La plus ancienne attestation connue, tous les historiens
de la fable en tombent d'accord, est celle de la fable du
Faucon et du Rossignol (Aesop. H. 4), narree en entier par
Hesiode dans les Travaux et les jours, vv. 202-212: Nßv
5' atvov ßacnXeOa' spsco... De la meme epoque, approximati-
vement, date un temoignage sur la fable du Renard et du
Herisson representee par le vers nokV 0I8' &A.dmr|l;, bXV

1 Contrairement ä l'opinion generalement accreditee Selon laquelle le vers du
Margttes renverrait ä la fable mise par Anstote, Rh. II 20, 1393 b 20-1394 a 1, dans
la bouche d'Esope s'adressant aux Samiens pour les mettre en garde contre un
demagogue plus cupide que celui dont lis cherchaient ä se debarrasser, identification

evoquee encore avec un jortasse par M. L. West ad Archil fr. 201, |e suis

convaincu qu'il provient du prototype de la fable De fraudihus vulpis et catt

reproduite sous ce titre par Eudes de Chenton, Fab. XXXIX, IV p. 212 Her-



FRANCOIS LASSERRE

Sxivoc; sv neya, qu'on lisait, nous dit un citateur 2, dans une
epode d'Archiloque (fr. 201 West) et chez Homere, c'est-
a-dire, comme on l'admet en general, dans le Margites (fr. 5

West), le seul poeme attribue ä Homere qui ait contenu des

vers iambiques, ä notre connaissance. Rapprochons de cette
citation, ä la suite de Hausrath 3, la tradition recueillie par
les rheteurs — Theon, Philostrate, l'empereur Julien — qui
attribue ä Homere l'invention de la fable, alors que ni
1'1liade, ni 1' Odyssee n'en montrent la moindre trace, et qui
nomme apres lui Hesiode et l'atvoq d'Archiloque contre
Lycambes: on deduira raisonnablement de cette combinai-
son que le Margites racontait la fable in extenso et que le

vers qui en est cite en constituait, dans la meilleure hypo-
these, l'incipit. Je ne vois aucune raison, en effet, de douter
du temoignage des rheteurs et de classer ce vers dans la

categorie des allusions, des lors que ceux-ci placent Homere
sur le meme plan qu'Hesiode et qu'Archiloque en tant que
narrateurs de fables et precurseurs d'Esope, du moins si

vieux, d'apres une source inconnue. Dans la fable esopique, le renard victime des

tiques ne permet pas au herisson, qui le lui propose, de les lui enlever, de peur que
de nouvelles tiques, non encore rassasiees, lui soutirent alors davantage de sang*
on ne voit pas en quoi le herisson, qui offre ses services en toute honnetete,
saurait une chose que le renard, malgre toute sa science, ignorerait. En revanche,
la fable d'Eudes commence par un dialogue dans lequel, ä la question Quot fraudes
uel artificia noutstt? le chat repond: Certe nescto ntst unum, et le renard: Scio XVII, et
ad hoc habeo saccum plenum. La ruse du chat, c'est de savoir grimper aux arbres pour
echapper ä qui le poursuit, tandis que le renard connait tous les moyens de

brouiller les pistes. Mais quand chiens et chasseurs se presenteront, c'est le chat

qui leur echappera. De meme, dans la fable romuleenne LXII, p. 608 Hervieux, le

herisson a sur le loup l'avantage de pouvoir se mettre en boule et presenter ses

piquants lorsque les chiens l'attaquent Plutarque, De soll. anim. 16, 971 F, con-
firme irrefutablement cette identification en attestant que le proverbe "KOhX o!8'
dX(07tT|^, ä\X' exivog 8V psya vient «de la defense et de la protection» que
savent s'assurer les herissons. Les demonstrations de F. P. Knapp, au cours des

presents Entretiens, rendent aujourd'hui possible l'hypothese d'une resurgence
antique dans le fablier d'Eudes (infra, p.
2 Zenob. V 68 (Paroem. Gr. I p. 147, 7).
3 REVI 2, s.v «Fabel», 1706, 11-18.



LA FABLE EN GRECE DANS LA POESIE ARCHAIQUE 63

l'on admet la combinaison des deux attestations. Et si on ne
l'admet pas, il reste encore vrai qu'un poeme attribue ä

Homere a du contenir une fable narree, puisque les rheteurs
l'affirment, et il reste probable que la fable du Renard et du
Herisson figurait au complet dans le Margites.

Mais le temoin le plus abondant pour la fable narree et,
par lä, le plus instructif, est assurement Archiloque. Dans
ce qui subsiste de son ceuvre, je retiens au moins six fables

comme certaines: celle de l'Aigle et du Renard (Aesop.
H. 1) dans l'epode contre Lycambes (fr. 174-181 West),
celle du Lion malade (Babr. 95 + 103) dans une epode
relative ä une election (fr. 225 West), celle du Singe dansant
la pyrrhique (Aesop. H. 85; Lucian. Pisc. 36) et celle du
Singe et du Renard disputant de leur noblesse (Aesop.
H. 14+83) dans deux epodes successives egalement relatives

ä une election (p. 71 et fr. 185-187 West), celle des

Grenouilles qui demandent un roi (Aesop. H. 44), encore
sur le meme sujet (fr. 51 Lasserre 4), enfin celle du Devin
(Aesop. H. 170), egalement dans une epode (fr. 182-183
West), mais dont il est difficile de dire si eile contenait une
fable ou si d'anecdote qu'elle etait chez Archiloque eile est
devenue fable dans la collection esopique. J'ajoute comme
probables, ou au moins possibles, deux autres fables narrees
dans des poemes en trimetres iambiques: celle du Loup et
du Chien (Babr. 100), par laquelle Archiloque declinait une
offre de mercenariat (fr. 237 West), et celle des Guepes et
des Perdrix offrant leurs services au Paysan (Aesop.
H. 235), qui a egalement trait ä un probleme de gain.
D'attestation par simple allusion, je n'en vois qu'une cer-

4 XoXf] xfjq ü5paq: suffisamment significatifs de la fable, qui s'acheve par le

geste de colere de Zeus envoyant l'hydre pour chätier les grenouilles, ces mots
font partie de la serie des paraphrases d'Archiloque qui constituent le poeme
lambique de Constantin de Rhodes Contre Theodore (P. Matranga, Anecd II 628 s.).
Iis ne figurent toutefois dans aucune des editions d'Archiloque parues apres la

mienne (1958).



64 FRANCOIS LASSERRE

taine: la citation du vers du Margites nohX ot8' akfonrfc, akX'

k%\voq sv |isya, dans une epode (fr. 201 West). II ne subsiste

aucun indice qu'Archiloque ait narre la fable du Renard et
du Herisson, tandis qu'il pouvait utiliser ce vers ä la
maniere d'un proverbe. Une autre allusion peut etre envi-
sagee: quand Archiloque, refutant une interlocutrice, lui
disait: «Fourmi, je sais aimer qui m'aime, mais aussi ha'ir

mon ennemi et proferer 1'injure» (fr. 23, 14-16 West), il se

referait peut-etre ä la fable de la Fourmi et de la Colombe
(Aesop. H. 176), qui montre la fourmi mordant le pied de

l'oiseleur au moment oü il va capturer par ses gluaux la
colombe a laquelle eile temoigne, en la sauvant ainsi, de sa

reconnaissance pour un secours analogue.
Apres Archiloque, dans l'ordre chronologique, vient

Semonide d'Amorgos, avec au moins deux attestations
possibles de fables narrees: peut-etre la fable de l'Aigle et
de l'Escarbot (Aesop. H. 3), representee par le fr. 13 West,
et certainement une fable du Heron et de la Buse, qui ne
semble pas avoir laisse de traces dans la tradition fabulisti-
que (fr. 9 West): «Un heron ayant surpris une buse qui
devorait une anguille du Meandre la lui enleva.» On peut
toutefois interpreter ces deux vers de trois fagons differen-
tes: ou bien il s'agit du debut de la fable, ou bien ils
resument toute une fable dont les auditeurs du poete sont
supposes connaltre les peripeties et la legon, ou bien encore
le poete recourt au mode allusif en disant ä peu pres:
«Rappelez-vous le heron qui, ayant surpris une buse, etc.»
La particule yap, qui introduit l'enonce, permet les trois
interpretations, dont la premiere, cependant, me parait la

plus probable. Sur la quarantaine de fragments conserves
de l'ceuvre de Semonide, deux fables narrees constituent
une proportion elevee, comparable ä la situation de la fable
chez Archiloque. Et si Ton n'en compte qu'une, le fait est

dejä remarquable. Dans la categorie des allusions, l'oeuf de

l'oie du Meandre cite dans une comparaison (fr. 11 West)



LA FABLE EN GRECE DANS LA POESIE ARCHAtQUE 65

renvoie peut-etre ä la fable de l'Oie aux ceufs d'or (Aesop.
H. 89). D'autres evocations animales retiennent l'attention,
mais aucune ne conduit ä une fable de maniere evidente, si
bien qu'on n'en peut rien tirer.

Le Margites, Hesiode, Archiloque et Semonide occupent
ensemble le troisieme tiers du VIIIe et les deux premiers
tiers du VIIe siecle. Dans toute la periode suivante, qui
s'acheve avec Simonide de Ceos et compte environ un
siecle et demi, on ne rencontre plus que trois attestations
certaines de fables narrees ä l'interieur d'un contexte poe-
tique, et six allusions ä des fables. Si ces chiffres ont un
sens, par rapport aux milliers de vers que nous ont laisses
les poetes actifs pendant ces quelque cent cinquante annees,
c'est celui d'un net recul de ce mode d'expression. Le

progres des allusions en regard de la diminution des
narrations redete la meme tendance. Les trois fables narrees
sont, chez Ibycos, celle de l'Ane et de la Vipere (fr. 61

Page), mais la citation en est ambigue; chez Timocreon,
celle du Pecheur et du Poulpe (fr. 8 Page); et dans le
neuvieme Scolie attique (fr. 9 p. 474 Page), sous une forme
abregee, celle du Serpent et de l'Ecrevisse (Aesop. H. 211).
Dans la categorie des allusions, je retiens comme certaines
les six occurrences suivantes: fable du Lion malade (Babr.
95 + 103) dans une elegie politique de Solon (fr. 15, 5-6

Gentili-Prato), de la Chienne qui lache sa proie pour l'om-
bre (Aesop. H. 136) dans une elegie de Theognis (347-348),
du Voyageur qui rechauffe un serpent dans son sein

(Aesop. H. 186) chez Theognis aussi (601-602), du Pecheur
et du Poulpe dans une epinicie de Simonide (fr. 9 Page),
enfin du Renard ä la queue coupee (Aesop. H. 17) chez
Timocreon (fr. 3 Page). Je ne retiens pas, en revanche, des

formules allusives plus ou moins proverbiales du type ki,

övu%09 xöv A,eovxa — «on reconnait le lion ä ses griffes» —
chez Alcee (fr. 438 Lobel-Page), faute d'un rapport evident
ä une fable precise.



66 FRANCOIS LASSERRE

A cet inventaire s'ajoutent deux fables attributes ä

Stesichore (fr. 103 et 104 Page): celle de l'Aigle et du
Serpent, rapportee par Elien (AA4 XVII 37) d'apres Crates
de Mallos, qui la disait peu connue, et celle du Cheval et du
Cerf (Aesop. H. 238) rapportee par Aristote (Rh. II 20,

1393 b 8-22), qui la cite comme un avertissement donne par
le poete ä ses compatriotes pour les engager ä ne pas
accorder trop de pouvoir au tyran Phalaris elu par eux (au

tyran Gelon selon le mythographe Conon, Narr. 42, ap.
Phot. Bibl. cod. 186, p. 139 b). Ces deux fables ont fait
probleme ä plus d'un titre, et en particulier parce qu'elles
ne cadrent pas avec le type de poesie propre ä Stesichore, la
chorodie epique. M. Adrados et moi-meme nous accordons
sur ce point. Mais nous proposons des explications diffe-
rentes: tandis qu'il attribue ces fables ä des poemes iambi-
ques dont le souvenir se serait perdu, mais dont le rythme
original aurait laisse plusieurs traces dans l'une comme dans

l'autre5, je crois plutot, avec Wilhelm Schmid6, ä des

discours en forme de fables cites comme ceux d'Esope dans

une biographie legendaire archai'que, analogue aux biogra-

5 F R. Adrados, «Neue Jambische Fragmente aus archaischer und klassischer

Zeit: Stesichorus, Semonides Auetor incertus», in Philologus 126 (1982),
164-173 D'une maniere generale, j'avoue ne pas ajouter foi aux reconstitutions
lambiques proposees par F. Adrados dans diverses publications successives, et
cela pour deux raisons. D'une part les vers ou fragments de vers reconstruits ä

partir des fables en prose presentent trop souvent des hiatus et des cesures, ou

plutöt des diereses, aberrantes. D'autre part, la presence de cellules lambiques
dans la prose est un effet fortuit, mais frequent, de la cadence naturelle de la

phrase grecque, dejä releve par Aristote, Po. 4, 1449 a 25-28, qui va jusqu'ä eenre

que «tout le monde, en parlant, fait des trimetres lambiques, plus souvent
qu'aucun autre vers» {Rh. III 8, 1408 b 34-35) En ce qui concerne la fable du
Cheval et du Cerf, la formule d'introduction TÖ/./,ü SldAxyllsic, etltev ablote;
X,6yov d)i;... chez Aristote fournit un bon argument pour l'attribuer ä une
biographie.
6 Geschichte der griechischen Literatur I (München 1929), 469-70 n. 3. Voir aussi,

pour une athetese differente, mais classique, F. Jacoby, Die Fragmente der griechischen

Historiker, Kommentar zu Nr. 297-607 (Leiden 1955), pp. 505-6, ad 556

(Philistos) F 6.



LA FABLE EN GRECF. DANS LA POESIE ARCHAIQUE 67

phies d'Homere, d'Hesiode et d'Archiloque, et postulee par
plusieurs indices. II s'agirait done, dans cette hypothese, de

fables en prose dans une biographie en prose. C'est pour-
quoi je n'en tiens pas compte dans mon expose, qui est

consacre ä la situation de la fable dans la poesie
archai'que.

Pour donner sa pleine signification ä cet inventaire,
apres cette precision, il me faut encore souligner que de

nombreux poetes n'ont jamais fait usage de la fable, du
moins ä notre connaissance. On n'en trouve pas la moindre
reminiscence chez Homere, bien que Ylliade et Y Odyssee

recourent abondamment aux comparaisons animales 7, ni
dans tout ce qui nous est parvenu de la poesie epique, les

Hymnes homeriques compris. II y a, bien evidemment, incom-
patibilite, antinomie, entre le registre heroique et le registre
fabulistique, aussi bien sur le plan moral — la conduite de

l'animal dans la fable n'est jamais heroique, par principe —
que sur le plan social — la societe animale n'est pas une
aristocratie guerriere.

La fable est egalement absente de la monodie lyrique,
celle d'Alcee, de Sappho et d'Anacreon. Les raisons en sont
moins claires que pour la poesie epique. J'avancerai volon-
tiers celle de la brievete du poeme monodique, qui ne laisse

pas de place ä la narration d'une fable. Mais cette raison
n'explique pas l'absence d'allusions ä la fable, alors que les

poemes tout aussi brefs de Theognis en produisent deux
exemples. Aussi suis-je tente d'admettre provisoirement
qu'il existe egalement une incompatibilite entre le style de
la monodie et celui de la fable. Ou mieux: entre le style de
la monodie lyrique et le style du discours iambique qui a

permis ä un Archiloque de faire une aussi large place ä la
fable dans ses Epodes de forme iambique, e'est-a-dire celles
dont le vers non chante est un trimetre iambique. En effet,

7 A. Hausrath, loc. cit. (supra n. 3).



68 FRANCOIS LASSERRE

l'imagerie du chant lyrique n'a rien de commun avec celle
de l'iambe, et leur profonde difference concretise la pro-
fonde difference de nature qui les separe: il suffit de

comparer sous ce rapport la poesie d'Alcee ä celle d'Archiloque,
composees pourtant l'une et l'autre pour des publics sem-
blables et tributaires de circonstances analogues.

II est vrai qu'on devrait alors s'etonner des trois exem-
ples qui attestent l'utilisation de la fable dans la poesie
lyrique chorodique, qui partage ä bien des egards l'ambi-
tion stylistique de la monodie lyrique, et de plus l'accorde,
si je puis dire, ä l'ambition ethique qu'elle tient de l'epopee
hero'ique. Mais ä y regarder de plus pres, le paradoxe se

dissipe comme une illusion. D'abord, on constate qu'il n'y
a pas trace de fable ou de reminiscence fabulistique chez

Alcman, chez Stesichore (une fois eliminees les deux fables

litigieuses que j'ai evoquees), chez Bacchylide et chez Pin-
dare 8, c'est-a-dire chez les poetes les plus representatifs de

l'art choral et sur un total de plusieurs milliers de vers.
Ensuite, il apparait que Timocreon constitue un cas parti-
culier dans la chorodie, du fait qu'il s'est fait connaitre
surtout par ses scolies, chants de table dont l'esprit tient
plus de l'iambe que du chant choral. La Suda l'assimile ä un
poete comique, et une scholie d'Aristide lui attribue des

iambes (ad Or. XLVI, III p. 720 Dindorf). Dans ce

contexte, la narration d'une fable n'a rien qui surprenne.
Quant ä Ibycos, la fable qu'on lui attribue est donnee
comme la consequence derniere du conflit opposant Zeus ä

Promethee: en recompense de leur aide, Zeus avait fait
cadeau d'un remede miraculeux contre la vieillesse aux
hommes qui avaient denonce le vol du feu, ce remede avait
ete charge par eux sur un äne, et l'äne, pour se desalterer

8 A part celui de Stesichore, ce sont aussi les noms qu' Adrados, Htstoria de la

fabula Greco-lattna I (Madrid 1979), 417-420, a exclus de son tableau recapitulatif,
mais il associe Pindare, OL XI 19 ä Aesop. H. 109.



LA FABLE EN GRECE DANS LA POESIE ARCIIAIQUE 69

tandis qu'il le transportait, l'avait donne au serpent gardien
de la source en echange de la permission de boire. Ainsi
rattachee ä la mythologie, la fable ne deparait pas le decor
de l'ode chorale, qui d'ailleurs, Pindare en temoigne, aimait
ä varier les moyens de ses agrements. Au reste, selon la

le^on qu'Ibycos tirait de cette narration, il pouvait aisement
insister sur sa gravite plutot que sur le moment fabu-
listique.

Deux autres silences demandent egalement une explication,

celui, presque total, de la poesie elegiaque, chez

Archiloque, Tyrtee, Callinos, Mimnerme et Solon, et celui
d'Hipponax, le maitre du choliambe. Pour l'elegie, la

reponse semble ne faire aucune difficulte: son style l'appa-
rente plus ä la poesie epique, ä laquelle eile emprunte
l'hexametre dactylique et avec lui nombre de formules
epiques, qu'ä la poesie iambique, bien que le cadre du

banquet leur soit commun. L'exemple d'Archiloque, qui
reserve la fable ä l'iambe et surtout ä l'epode iambique,
alors qu'il a compose des elegies pour le meme public, est ä

cet egard hautement significatif; nous aurons l'occasion de

l'etudier de plus pres tout ä l'heure. Les exceptions notees
chez Solon et chez Theognis ne contredisent pas cette
explication, dans la mesure oü il ne s'agit pas de fables

narrees, mais de fables evoquees par une allusion, ce qui ne
modifie pas le ton generalement grave du genre. Le cas

d'Hipponax, en revanche, ne laisse pas de surprendre, car il
semble ä premiere vue que l'affectation de vulgarisme — je
ne dis pas vulgarite — qui caracterise sa poesie aurait du
l'incliner ä faire large place ä la fable. Mais sa poetique est

plus complexe, plus raffinee qu'on ne l'a longtemps cru, et
certains critiques commencent ä en prendre conscience 9.

9 Non pas «Proletarier-Poesie», mais «raffinato esempio dl Unterhaltungshteratur»,
selon la formule excellente d'E. Degani, «Metafore Ipponattee», dans Studi in
onore dl Vittor10 de Falco (Napoli 1971), 95 E. Degani [ed.], Poeti greet gtambici



7° FRANQOIS LASSERRE

Pour faire bref, il me suffit de dire d'une part que ses

poemes adherent ä l'evenement de maniere si etroite qu'ils
ne laissent aucun espace ä la digression, done ä la narration
d'une fable, par exemple; d'autre part que ses moyens
propres d'expression, le mot frappant, la metaphore, la

comparaison breve et la parodie, excluent les procedes
allusifs, done, par exemple, l'allusion ä la fable, et ä plus
forte raison la fable entiere, parce que contraires ä sa

volonte d'immediatete.

*
* *

En opposant ici la notion d'immediatete ä la fonction
de la fable dans la poesie, j'anticipe sur l'analyse de cette
fonction. Le moment vient done, ou plutot il est dejä venu,
de reunir les elements d'une definition de celle-ci. Je
m'etendrai d'abord sur la fable narree, puis je traiterai, plus
brievement, de la fable evoquee par simple allusion. Dans
une premiere partie, ces deux aspects seront etudies du
point de vue le plus general qui soit, ä savoir celui des

rapports que le poete entretient avec son public, voire avec
la societe. Dans une seconde partie, il sera question plus
specialement du point de vue litteraire, c'est-ä-dire de la

fonction de la poesie comme telle dans la faible mesure ou
cette fonction s'exerce independamment de la pression
sociale et dans le cadre des lois propres ä l'elaboration non
plus d'un message, mais d'un texte.

II est banal de rappeler que tout poeme archai'que, en
dehors de l'epopee, repond ä une circonstance, et que toute

ed elegiaci. Letture critiche [Milano 1977], 100). Voir aussi G Tedeschi, «Lmgue e

culture in contatto- il problema della lingua in Ipponatte», in Incontrt Imgmsttct 4

(1978), 225-233, et «I prestiti linguistici nei frammenti Ipponattei e il problema
dell'interferenza culturale ad Efeso», in Quadernt di I'llologja Glassica 3 (1981),
35-48



LA FABLE EN GRECE DANS LA POESIE ARCHA1QUE 71

fable ä l'interieur de ce poeme assume necessairement le
role d'un exemple, au sens large du mot 7tapä58iy|xa qu'uti-
lise Aristote, Rh. II 20, 1393 a 23 sqq., ou au sens plus large
encore du mot ctlvog employe par Homere pour un «recit
charge de sens» (P. Chantraine, Dictionnaire etymologique) et

par Hesiode et Archiloque, precisement pour la fable. Mais
on n'a pas tout dit en enongant cette formule. Bien des

questions se posent: en quoi la fable-exemple se distingue-
t-elle du mythe-exemple Dans quelle occasion le poete
prefere-t-il s'exprimer par la fable? Comment l'adapte-t-il ä

son propos? Etc. Pour repondre ä de telles questions ä

partir d'un dossier suffisamment etoffe, je m'en tiendrai en
general ä Archiloque, tant ä cause du nombre de fables
identifiables dans son oeuvre qu'en raison de la connais-
sance que nous avons, dans la plupart des cas, de leurs
contextes.

L'inventaire montre que plusieurs des fables d'Archilo-
que ont trait ä un debat politique: quatre sur huit, si l'on ne

compte que les mieux attestees. Ce sont celle des Grenouil-
les qui demandent un roi, celle du Lion malade, et les deux
fables successives, relatives au meme evenement, du Singe
dansant la pyrrhique et du Singe et du Renard disputant de

leur noblesse. Je laisse de cote la premiere des trois, dont
on peut seulement dire que le poete l'a contee, sans plus, si

ce n'est que son sujet renvoie ä une reflexion sur les

deplorables caprices des Pariens ä l'egard des chefs qu'ils
s'etaient donnes. On pourrait la mettre en rapport avec ces

deux vers du fr. 115 West: «Mais aujourd'hui c'est Leophi-
los qui commande. A Leophilos d'etre maitre absolu. Tout
est sous la coupe de Leophilos. Entendez ce que Leophilos...

10» Le moins qu'on en puisse dire, c'est qu'ils appar-

10 Admettant pour le quatrieme terme du polyptote la con|ecture As(b(piA.OV
defendue par West, je suggere de cornger l'impossible OKOUe en äKOÜE<TS> et
de considerer l'accusatif comme la prolepse d'une completive du type CD«; f)X.0e,
bien attestee depuis Od. III 193.



72 FRANCOIS LASSERRE

tiennent ä une comparaison entre deux chefs successifs du
peuple. Mais on va beaucoup plus loin avec les autres
fables, d'une part parce que leurs textes et leurs contextes
nous sont mieux connus, d'autre part parce que la troisieme
et la quatrieme forment, dans deux poemes differents, un
recit continu, singularite interessante ä plus d'un titre.

Dans la fable du Lion malade, la version de Babrios 9 5,

qu'on croirait inspiree directement d'Archiloque tant eile se

distingue des seches versifications derivees du recueil eso-
pique (eile compte 102 vers contre une moyenne de 12 et un
maximum de 32 dans toutes les autres) n, le contexte
politique se deduit du message que le renard pretend apporter
au cerf de la part du lion: le roi des animaux, malade,
l'aurait designe pour lui succeder, apres avoir ecarte dans

ses cogitations «le sanglier, irreflechi, l'ours, paresseux
d'esprit, le leopard, trop prompt ä la colere, le tigre, inso-
ciable et vantard» (vv. 15-20). Les flatteries qu'il ajoute,
toujours de la part du lion, et l'offre de service qu'il lui fait
dans la perspective de son accession ä la souverainete deci-
dent sans peine le cerf. II se rend done dans l'antre du lion,
comme celui-ci 1'esperait depuis que sa faiblesse l'empechait
de chasser. II n'echappera que de justesse ä ses griffes.
Rejoint par le renard au plus profond de la foret, il se

laissera convaincre par de nouvelles flatteries que le lion
n'avait voulu que lui pincer amicalement l'oreille, et il
aeeepte de se rendre derechef au chevet du lion. Cette fois,
celui-ci ne manque pas son coup. II tue et devore sa proie,
sauf le coeur, dont le renard s'est empare subrepticement. Et
quand le lion lui demandera s'il sait ou ce cceur a disparu, il
repondra: «Quel cceur aurait-il bien pu posseder, l'animal
qui est venu deux fois dans la demeure du lion?» (vv. 101-
102). Si la reference politique de la fable ne fait pas de

11 C'est l'opinion defendue par M. N^jgaard, La fable antique I (K^benhavn
1964), 456.



LA FABLE EN GRECE DANS LA POESIE ARCHAIQUE 73

doute, il semble que sa conclusion, assez inattendue,
presuppose un differend personnel, mais pas necessairement

prive, entre le poete, represente par le renard, et le personnage

correspondant au cerf. II executait ainsi sa vengeance,
ou plutot une double vengeance: il l'avait ridiculise en se

moquant d'un echec public et il remportait personnellement
la victoire dans la querelle qui les opposait l'un ä l'autre.
Du moins doit-on l'admettre, si l'on pose que la fable
archiloquienne reflechit une situation reelle.

Avant d'aller plus loin dans ce raisonnement, passons
aux deux autres fables politiques, dont j'ai dit qu'elles
forment ensemble un seul recit, mais reparti dans deux

poemes differents, l'un et l'autre de forme epodique. Dans
l'une des versions esopiques de la premiere, intitulee le

Chameau, l'Elephant et le Singe (H. 246), l'incipit Tmv

äXöycov i^cocov ßoiAogsvcov ßaaiXea f:Xsnl)ai situe d'emblee la

scene dans le cadre d'une competition electorate ou, si l'on
prefere, d'un probleme de succession. Deux candidats se

presentent d'abord, le chameau et l'elephant, comptant l'un
sur sa grande taille, l'autre sur sa force. Mais le singe recuse
le premier «parce qu'il ne peut se mettre en colere contre
ceux qui lui font tort», et le second «parce qu'on doit
craindre qu'il ne fasse regner ä sa place un porcelet, animal
dont il a peur». La suite de la competition nous est rap-
portee par la fable du Singe et du Chameau dans sa version
esopique (H. 85), que complete la fable des Singes dansants

— le pluriel est d'invention recente — reproduite par
Luden, Pisc. 36. Präsentant ä son tour sa candidature au

trone, le singe danse la pyrrhique pour faire valoir ses

qualites guerrieres. Mais un spectateur ruse (sans doute le

renard) lui lance des noisettes, et devoilant alors sa vraie
nature, il se jette sur cette friandise et disparait sous les

quolibets des spectateurs. On le retrouve dans la seconde
des epodes consacrees a cet evenement, laquelle reprend le

recit sans l'introduire, comme s'il allait de soi que sa pre-



74 FRANCOIS LASSERRE

miere partie etait connue des auditeurs du poete: «Je vais

vous dire une certaine fable, o Cerycides, moi, lettre de

malheur. Le singe s'en allait, exclu de la societe des ani-

maux, solitaire, en un lieu desert (fr. 185, 1-4 West).» Vous,
dans le premier vers, s'adresse au public, tandis que
Cerycides, «Fils du Heraut», nom fabrique pour la circonstance,
designe la victime visee par le poeme. La «lettre de
malheur» qui est nommee comme parlant elle-meme — je

garde le nominatif des manuscrits — est appelee scytale,
litteralement «baton ä lettre», sans doute pour donner au
document qu'Archiloque fait ainsi parier la solennite d'un
message officiel, tel, precisement, que ceux dont la lecture
etait confiee aux herauts. Mais ce qui doit retenir l'atten-
tion, vis-ä-vis du sujet qui nous occupe, c'est l'entree en
matiere de la fable: 7u9t|koc; Dei 9r|plcov arcoKpilMt;. Indiquant
un evenement, un acte, l'aoriste cmoicpiSslq ne ferait pas sens
si Ton ne savait qu'il s'inscrit dans la continuation de

l'aventure du singe apres son expulsion de la communaute
des animaux. Archiloque aurait dit cmoxpivogsvot;, ou ä la

rigueur d7toKSKpi|i£vo<;, s'il avait voulu seulement evoquer
un singe en exil, ou sur le chemin de l'exil. D'ailleurs les

deux episodes qui remplissent cette partie du recit feront ä

leur tour reference ä sa premiere deconvenue. En effet,
apres la transition Ibiplcov &7ioKpiÖ£l<;, le recit va montrer le

singe tombant dans les filets du renard, qui l'a aborde et qui
engage la conversation sur l'anciennete de leurs families
respectives, ce qui renvoie deja, implicitement, aux vantar-
dises du candidat ä la royaute. Mais quand celui-ci montre
des pierres tombales et pretend qu'elles recouvrent ses

ancetres, le renard repondra: «Mens tant que tu veux, nul
ne se levera pour te contredire !» (Babr. 81, 3-4; Aesop.
H. 14). Puis, dans le second episode, les deux animaux

ayant avise une trappe en forme de cage renfermant un
appät, le renard pretendra que cette trouvaille est reservee
au roi en vertu d'une antique loi qui lui assure la possession



LA FABLE EN GRECE DANS LA POESIE ARCHAIQUE 75

des objets trouves et invitera le singe, pour cette raison, ä se

l'approprier: c'est la seconde reference, explicite celle-lä, ä

sa candidature. Le singe entre done dans la cage, mais la
fermeture fonctionne et le renard n'a plus qu'ä se moquer
du naif qui croyait pouvoir regner sur les animaux avec un
destin si contraire. Telle est, de ce second episode, la
version esopique (H. 83), dont quelques paralleles chez

Archiloque confirment la fidelite pour l'essentiel. Le mot
de la fin, & tuThks, gü 5s xotaüxr|v tüxt|v s%cov xcöv cAöycov Ccprov

ßctGiLsusK;, ne rend qu'imparfaitement, de propos delibere,
d'ailleurs, la verdeur de l'original: xoir)v5s 5' & 7u9r|K£ xtjv
7tiryf]v e%cov (fr. 187 West). La fesse nue du singe dement sa

pretention, celle du guerrier paradant dans la pyrrhique, ä

passer pour un vaillant 'poilu', conclusion qui rappeile de

tres pres celle de la fable du Lion malade, dejä citee: « Quel
cceur aurait-il bien pu posseder, l'animal qui est venu deux
fois dans la demeure du lion?»

Ce n'est pas par leur conclusion seulement que s'appa-
rentent les deux narrations. L'enchainement des episodes
offre aussi de remarquables similitudes, en particulier celle
du dedoublement de la deconfiture de l'animal pretentieux,
qui subit sa defaite d'abord sur le plan politique et public
(mort du cerf, expulsion du singe), puis sur le plan prive
(vengeance personnelle du renard devorant le cceur du cerf,
ou bernant et insultant le singe). Mais ce point interesse

plutot l'art du recit que la signification socio-culturelle de la

fable, si je puis me permettre, pour sacrifier ä la mode, ce

terme passe-partout.
A quelle societe, en effet, s'adressent ces trois epodes et

les fables qui en constituent la plus grande partie? Bien
qu'elles concernent une 'election', il faut bien voir qu'Ar-
chiloque les a destinees en priorite au cercle probablement
etroit de la classe politique parienne et peut-etre, dans ce

cercle, s'il comprenait plusieurs factions, aux seuls sxaipoi
de celle dont il appuyait 1'influence, une douzaine de com-



76 FRANCOIS LASSERRE

pagnons tout au plus, l'effectif des convives d'un Symposion

12. Ajoutons ä cela que le roi des animaux, dans la

fable, correspond vraisemblablement ä un chef militaire
dans le contexte parien, la parade guerriere du singe le

prouve, et que ce chef peut avoir ete aussi bien celui d'une
expedition occasionnelle dans le cadre d'operations militai-
res ä Thasos ou sur la cote thrace qu'un archonte ä Paros
dans le climat guerrier regnant ä cette epoque dans la

metropole des colonies pariennes. Sur cet horizon, les

caricatures des divers candidats au pouvoir, qu'ils aient ou non
appartenu ä l'hetairie du poete, ne refletent pas des
positions politiques antagonistes, mais, par antithese, les quali-
tes de caractere requises d'un chef aux yeux d'une aristocratic

militaire. On ne saurait meme parier d'une echelle de

valeurs, puisque Archiloque compare les candidats incapa-
bles, implicitement, ä un candidat reel qui ne nous est pas
decrit, du moins dans la fable. On possede, au demeurant,
le portrait de ce candidat dans les quatre vers souvent cites
du fragment 114 West13:

«Je n'aime pas un general haut de corps, bien fendu de jambes,
Vain de ses cheveux frises et rase de tout pres.
II me faut un homme trapu, des jambes cagneuses,
Des pieds solides pour la marche, et son plein de coeur.»

Si les deux premiers vers, de toute evidence, decrivent un
personnage reel, singulierement semblable au cerf de la

fable du Lion malade, les deux suivants ne restituent, ä

proprement parier, ni un portrait authentique, ni un portrait

ideal, mais une sorte de melange des deux, car on ne

peut affirmer que cet homme ait existe, ä la difference de

12 Voir en general, sur le cercle symposiaque d'Archiloque, M. Vetta, «Poesia

simposiale nella Grecia arcaica e classica», in Poesia e simposto nella Grecta antica
Gutda stortca e critica (Roma-Bari 1983), pp. xiv-xvn.
13 Voir notamment le commentaire de G. Pasquali, «Omero, ll brutto e ll
ritratto», in Ters>e pagme stravaganti (Firenze 1942), 164 (paru d'abord dans Critica
d'Arte 5 [1940], 25-35).



LA FABLE EN GRECE DANS LA POESIE ARCHAl'QUE 77

l'autre, sans lequel le portrait ne rimerait ä rien. Tributaire
ä la fois de l'experience humaine d'Archiloque et d'un
archetype social, il ne constitue pas un document brut sur
l'ethique de son milieu, mais un temoignage sur ses propres
choix.

La fable joue-t-elle alors un role specifique dans le

modele, neanmoins historique, qui se degage de ce que
M. Npjgaard appelle le conte animal (loc. cit. [n. n])? Et
reflete-t-elle, pour sa part, une ideologic precise C'est la

question centrale.

Je repondrai d'abord qu'il s'agit d'etablir si Archiloque
a puise dans le tresor des fables qu'on mettra plus tard sous
le nom d'Esope, ou s'il a invente ses fables sur le modele de
Celles qui existaient alors. Dans le cas de la fable du Devin
(fr. 182-183 West), par exemple, on doit se demander s'il a

compose une anecdote sur Batousiades qui est devenue plus
tard une fable, en entrant dans le recueil esopique ä l'aide de

quelques transformations, ou s'il a, ä propos de Batousiades,

pour ridiculiser ses propheties, cite la fable 'esopique'
(en realite pre-esopique) du devin imposteur. J'incline vers
la seconde hypothese pour deux bonnes raisons: parce
qu'elle me parait conforme au Systeme de demonstration
d'Archiloque, qui consiste, dans les epodes iambiques tout
au moins, ä notre connaissance, ä developper un paradigme
plutot qu'ä rapporter plaisamment un evenement; et parce
qu'il s'agissait, en la circonstance, de predire l'effondrement
de l'adversaire, par le paradigme justement, et non pas de

raconter une humiliation dejä subie, dejä connue de tous.
Mais nous n'en tenons pas de preuve indiscutable. Dans le

cas de l'cdvo; de l'Aigle et du Renard dirige contre Lycam-
bes, au contraire, le recours ä une fable existante est
demontre par la formule d'introduction alvöq tu; av&pamcov

ö5e (fr. 174, 1 West), qui certifie ä la fois l'emprunt d'une
fable populaire, ä cause du mot avUprimcov, et l'appellation
populaire de ce type de fable, atvo;, peut-etre differente de



78 FRANCOIS LASSERRE

celle d'une fable ad rem telle que celles qu'Aristote, Rh. II
20, 1393 b 8-1394 a 2, prete respectivement ä Stesichore et ä

Esope sous le nom de Xöyoi. Et il est parfaitement confirme
par le temoignage d'Aristophane, citant cette fable dans les

Oiseaux sous le nom d'AiacoTrou A,oyoq (vv. 651-653), ä une

epoque oü Ton n'imaginerait ni qu'un poete attribue ä

Esope une fable qu'il savait etre d'Archiloque, ni qu'une
tradition esopique se soit approprie une fable dont tout le
monde savait qu'Archiloque etait l'auteur 14. Et comme le

developpement de cette fable, dans l'epode, n'ajoute aucun
element important, malgre sa longueur, ä la narration beau-

coup plus courte transmise par le recueil esopique hellenis-
tique, on peut vraiment admettre que le poete n'a tire que
de la fable la lecjon qu'il desire infliger ä Lycambes 15. Ainsi
seulement la fable gardait-elle toute son autorite d'alvoq
exprimant une verite admise «parmi les hommes».

En allait-il de meme pour les fables politiques? Que les

versions esopiques conservees n'en livrent que des episodes

separes ne signifle pas necessairement qu'elles derivent
d'Archiloque par morcellement de ses recits, meme si des

contaminations entre ceux-ci et la tradition esopique ont pu
se produire, par exemple dans la conclusion que j'ai citee de
la fable du Singe et du Renard 16. Au contraire, pour cette
14 M. N</>jgaard, op. at., I 452 460, va dans le meme sens en admettant d'une part
qu'Archiloque puise ä la tradition populaire, d'autre part qu'Anstophane se sert
d'une «collection esopique». F. Adrados, op. at., 392, conteste de son cote
l'existence de cette collection, mais il estime aussi qu'Archiloque recourt ä une
fable populaire (389) et ne laisse pas entendre, si je vols bien, qu'Anstophane
dependrait d'Archiloque, serait-ce sans le savoir (401).
15 F. Adrados, op. at., 389, signale cependant comme une adjonction 1'interven-
tion de Zeus dans la pumtion de l'aigle. Mais elle figure, en reahte, dans la version
syriaque publiee par Mme Bruno Lefevre, Une verston syriaque des Fables d'Esope
(Paris 1941), 36-37, et je ne vois pas de raison de ne pas la faire remonter ä la

redaction primitive, oü Kait|paxo evoque une imprecation (Aesop. H. 1).

16 Et dans ce cas meme, M. N^jgaard, op. at., I 524, estime que la version
primitive connue d'Archiloque parlait de la fesse du singe, ce qui a passe dans

l'epode, tandis que les versions esopiques ulteneures auraient edulcore plus ou
moins habilement ce passage.



LA FABLE EN GRECE DANS LA POESIE ARCHAIQUE 79

fable precisement, un indice que j'estime süffisant garantit
son otigine populaire: la formule qui l'introduit au debut
de l'epode, alvö<; xi<; (fr. 185, 1 West spsco xiv' tipiv atvov...).
En effet, atvoc; reprend la denomination conventionnelle qui
assurait aux auditeurs du poete l'autonomie, done l'autorite
objective, de la fable, et xi<; particularise une fable donnee
au sein d'un corpus. Et comme cmoKpiJki^, au debut de la

narration, s'appuie sur un episode precedent, il y a de fortes
chances pour que la version populaire ait englobe des

l'origine l'ensemble de l'aventure du singe. J'en veux pour
preuve, avec Npjgaard 17, la version conservee dans Aesop.
H. 83, qui se compose en un seul enonce du premier et du
dernier episode: le singe ayant ete proclame roi par les

animaux pour avoir avec honneur danse devant eux, le

renard, par jalousie (dit la fable), revele la vraie nature de

l'imposteur en lui montrant la trappe et l'appät, en l'assu-
rant que la friandise trouvee appartient de droit au roi, et en
le faisant ainsi tomber pour sa honte dans le panneau. J'en
ai dejä cite la conclusion. Quant ä la fable du Lion malade,
on peut affirmer au moins trois choses sur son modele
disparu: ce modele a existe; il mettait en scene un lion
malade ou vieillissant, un cerf et un renard; et il faisait finir
le cerf sous la dent du lion grace aux artifices de persuasion
imagines par le renard.

Revenant maintenant ä la question du role specifique
des fables dans les poemes d'Archiloque, je crois pouvoir
montrer plus loin ä partir de ce qu'il reste d'elles qu'il a

consiste principalement ä fournir un recit distrayant. Mais
cette fonction, relative seulement au divertissement de ses

auditeurs, ne doit pas faire negliger les fonctions secondai-
res qu'elle entraine avec eile. II n'est pas indifferent, pour
commencer par la plus evidente, qu'Archiloque ait choisi

17 Op. cit.y I 456: «Le poete a conserve une forme plus proche de Torigmal.»
Preuve en serait I'identite probable des conclusions.



8o FRANCOIS LASSERRE

d'appuyer ses interventions dans leur action politique par la
fable plutot que par le mythe heroique, et cela d'autant
moins qu'il lui est egalement arrive de recourir au mythe
dans d'autres occasions, malheureusement difficiles ä appre-
hender. Comparee au mythe, la fable depolitise les antago-
nismes en les ramenant ä une competition de personnes,
tandis que le mythe, en les moralisant, les inscrit dans un
horizon ideologique. Elle n'a pour doctrine que l'expe-
rience humaine et pour arme que le ridicule. Elle ne se

prive pas pour autant d'une ethique, car ayant toujours
pour sujet un aycbv, en general manifeste, parfois sous-
entendu, eile subordonne ses jugements de valeur au concept

de victoire. Davantage, elle adopte, ou tout au moins
elle reflete, une morale aristocratique, dont quelques traits
s'affirment avec une süffisante precision dans les portraits
des vainqueurs et des vaincus. Au doux caractere du cha-

meau s'oppose l'ardeur combative dont fait parade le singe;
ä l'elegance affectee du cerf, son absence de courage; ä sa

stupidite, l'intelligence du renard, comme elle triomphe,
d'autre part, des impostures du singe. Les ruses de l'aA,cb7ir|^

Ksp8aA,er| tcukvöv exouaa voov (fr. 185, 5-6 West) elles-memes
sont moins la force d'un faible qu'un autre moyen de

combat, qu'une autre aptitude ä gagner (c'est le sens ety-
mologique de KspSctAiri), aussi digne que la force, comme
on le voit dans la rivalite d'Ulysse et d'Achille 18, aussi utile
que la puissance, comme on le voit dans l'association du
lion et du renard et dans celle d'Ulysse et
d'Agamemnon.

On ne peut nier, cependant, que la fable donne sur tout
autre moyen l'avantage aux moyens du renard. Et Ton en

18 En VIII 73-82, YOdyssee evoque une contestation entre les deux heros qui
devait porter, selon les commentaires independants Tun de l'autre de G. L. Huxley,

Greek Eptc Poetry from humelos to Panyassis (London 1969), 136-137, et
K Ruter, Odysseeinterpretationen. Untersuchungen %um ersten Buch und %ur Phaiakis

(Gottingen 1969), 249-254, sur la question de savoir lequel des deux etait le

«meilleur».



LA FABLE EN GRECE DANS LA POESIE ARCHAlQUE 8 I

tient paradoxalement la preuve dans celle du Renard et du
Herisson, qui raconte la defaite du renard, puisque cette
defaite tient ä ce que toutes les ruses que celui-ci a dans son
sac s'averent moins efficaces que l'unique ruse du herisson.
II est difficile, des lors, d'esquiver la conclusion formulee

pour la premiere fois par G. Vico 19, selon laquelle la fable

appartient «aux plebes des cites hero'iques», mais on la

rectifiera en rempla^ant les notions, impropres au VIIe siede

avant J.-C., de «plebe» et de «cite hero'ique», la seconde
faite, d'ailleurs, de termes contradictoires, par celles d'aris-
tocratie commer^ante et d'aristocratie de naissance.

La naissance ou la richesse, tel est, en effet, le clivage
qu'opere la fable du Renard et du Singe, quand eile refuse
la royaute au singe parce qu'il n'a pas d'ancetres presenta-
bles. Grace ä la version esopique de l'episode de la fanfa-
ronnade devant les tombes (H. 14), on peut admettre que ce

motif n'a pas ete ajoute par Archiloque ä un recit anterieur
qui ne comportait, comme Aesop. H. 83, que la parade du

singe et sa deconfiture, mats que, lie ä revocation des

tombes, il provient veritablement du modele. Que signifie
alors cet episode, sinon que la fable 'populaire' accordait en

politique ä la noblesse de naissance une precellence qu'elle
deniait au reste de la classe aisee? Paradoxale ä premiere
vue, cette deduction ne le reste que pour ceux qui essaient

d'expliquer la fable par son public presume, ou d'imaginer
ce public ä partir de la fable, comme on l'a fait en general.
En realite, il convient de dissocier l'un de l'autre fable et

public, et d'attacher l'ethique de la fable ä l'echelle des

valeurs ayant droit de cite dans la societe archa'ique des

debuts de la civilisation urbaine 20, toutes classes sociales
19 Princtpi dt scienr^a nuova II 173 (Ban 1942, edition originale, 1744), cite d'apres
M. N^jgaard, op. cit., I 55;.
20 Sur ce que peut recouvrir cette formule en auberge espagnole, voir les

descriptions recentes de Ch. G. Starr, The Economic and Social Growth of Early Greece

Soo-joo B.C. (New York 1977), pnncipalement 97-146, et A. Snodgrass, Archaic
Greece. The Age of Experiment (London 1980), passim



82 FRANCOIS LASSERRE

confondues. C'est pourquoi le public d'Archiloque, qui se

compose, nous le savons, d'une aristocratie d'eupatrides et
de parvenus, se montre aussi friand de fables que devait
l'etre le 5fj|roi; devant lequel avait perore le faux devin
Batousiades (fr. 182 West) et qu'avait du divertir, bientot
apres, le poeme d'Archiloque destine ä le ridiculiser, ä

mesure qu'il se diffusait ä travers Paros.

En recourant ä la fable, done, Archiloque donnait ä sa

le^on l'autorite d'une verite d'evidence, tandis que la

mythologie ne pouvait lui livrer que des verites revelees,
dont l'autorite dependait de celle du revelateur, autrement
dit du poete. Qu'en a-t-il fait? La comparaison avec
Hesiode va nous permettre de mettre en relief les differences,

et par consequent la conception particuliere du poete
de Paros.

Hesiode re^oit la fable du Faucon et du Rossignol dans
des conditions identiques, ou peu s'en faut, ä celles d'une
reception par Archiloque, ä savoir comme l'emanation d'un
consensus social, et il la propose en alvoc;, comme Archiloque

propose ses fables ä un Lycambes ou un Cerycides, ä

des 'rois' absents, mais connus de son public immediat,
c'est-ä-dire de Perses et de ses amis. Mais il ne l'adapte pas,
comme lui, aux circonstances exactes de son discours. II la
cite telle quelle, si ce n'est qu'il procede probablement ä

une abreviation en reduisant la plainte du rossignol aux
deux seuls mots eA,eöv püpero, alors que l'original lui pretait
certainement un discours de supplication (il a subsiste en

style indirect dans Aesop. H. 4). Certes, sa fable constitue la
suite logique du developpement qui la precede. Le mythe
des quatre Ages et revocation finale de Respect et
Conscience, A15cb<; Kai Ns|xscnc;, abandonnant l'humanite ä ses

turpitudes et lui otant ainsi son dernier rempart contre les

injustices {Op. 200-201), appellent l'instauration d'une justice

humaine pour le temps present, et c'est ä cette justice



LA FABLE EN GRECE DANS LA POESIE ARCHAIQUE 83

qu'Hesiode exhorte maintenant — NCv 8s (v. 202) 21 — les

'rois' en leur racontant sa fable. Certes, en faisant defendre
au faucon la doctrine du droit du plus fort, il leur montre ce

dont ils doivent se garder lorsqu'ils auront ä arbitrer des

differends. Certes, en tirant pour Perses la legon de la fable,
qui l'avertit de ne pas preferer la violence dominatrice au
droit, il developpe logiquement l'apologue. Mais sa logique
s'exprime par la juxtaposition de chapitres raccordes l'un ä

l'autre par de simples transitions, et dans ce procede la fable
se presente comme une sorte de piece ä conviction au lieu
d'etre, comme chez Archiloque, l'argument d'un raisonne-
ment bien compose. Ni les juges, par exemple, ni Perses ne

pouvaient s'identifier au faucon de la meme maniere que
Lycambes se reconnaissait dans l'aigle, Glaueos, fils de

Leptines, vraisemblablement, dans le cerf, Cerycides, le

«fils du Heraut», dans le singe, ou encore le peuple de

Paros dans les grenouilles demandant un roi, puisque
Hesiode leur propose le contraire de ce qu'ils pensent etre
et ne les accuse nullement d'exces de pouvoir.

Adapter la fable ä la situation, comme le fait
Archiloque, consistait d'abord ä choisir une fable appro-
priee ä la demonstration qu'il voulait faire. Faute d'en
connaitre une sur le bon juge, sans doute, Hesiode a du se

contenter d'une fable si opposee ä son intention qu'on y
voit le fort, par le truchement du faucon, avertir le faible,
en guise ftepimythion, de ne pas se mesurer stupidement ä

plus fort que lui s'il ne veut pas ajouter ä la honte d'etre
vaineu la douleur d'une violence accrue (vv. 210-211). II lui
fallait done en renverser la signification primitive pour que

21 Sur cette transition banale (NÜV signifie simplement qu'Hesiode passe a un
autre chapitrc), voir B. A. van Groningen, La composition litteraire archaique

grecque. Procedes et realisations (Amsterdam 1958), 295, et M.L.West, Hesiod,

Works and Days. Edited with Prolegomena and Commentary (Oxford 1978), ad 202,

pp. 204 sq.



84 FRANCOIS LASSERRE

le conseil de prudence formule par la sage experience du
fabuliste se transformät en une insulte si revoltante ä la

justice qu'elle put impressionner par antithese les auditeurs
d'Hesiode 22.

Autre point de comparaison, l'auteur du Margites, pour
sa part, devait avoir procede differemment ä l'egard de la
fable du Renard et du Herisson, et d'une maniere plus
semblable ä celle d'Archiloque. En effet, le savoir abondant
du renard a certainement rapport ä ce que [Piaton], Ale. 2

147 c, nous apprend de Margites, «qu'il savait beaueoup de

choses, mais qu'il les savait toutes mal». Mais on ignore
encore aujourd'hui ä quel episode du poeme s'appliquait la

fable, ä qui correspondait le personnage du herisson
(Coroibos, l'autre sot?) et comment le savoir en realite
derisoire de Margites — il ne savait compter que jusqu'ä
cinq (Suda, s.v. Mapyin^) — pouvait entrer en comparaison
avec les ruses du renard. En tout cas, ce savoir se revelait
inefficace, comme celui du renard, en une occasion ou
triomphait, au contraire, celui d'un autre, pour le reste
ignorant. Si cet autre etait Coroibos, ce que je crois
probable 23, la victoire du sot qui ne savait rien, sauf une chose,
sur le sot qui savait tout, mais ne comprenait rien, devait
aj outer un effet de parodie ä la citation de la fable, dans

laquelle le herisson aussi bien que le renard personnifient la

sagacite et non la sottise.

22 Je ne puis suivre, ici, I. Sellschopp, Stilistische Untersuchungen Hesiod (Diss.
Hamburg, 1934), 83-86, qui rapproche cdvoc; d'ai'viypa et suppose qu'Hesiode
propose une sorte d'enigme aux juges pour leur faire decouvrir eux-memes la

vraie justice.
23 J'en veux pour preuve d'une part le fait qu'une discussion sur la qualification
de <70(pÖ^ tenait une place centrale dans le Margites (fr. 2-3 West, cf. H. Langer-
beck, «Margites», in HSCP 63 [1958], 40-45), dont les deux heros sont Margites
et Coroibos, d'autre part que Callimaque, fr. 587 Pfeiffer, s'amuse ä evoquer
Coroibos presque comme un huitieme sage, tout en souhgnant qu'il se retient de
le faire, ce que je crois etre une allusion precise ä sa victoire en sagesse sur
Margites.



LA FABLE EN GRECE DANS LA POESIE ARCHAIQUE 8 5

Autre point de comparaison encore, la fable du Cheval
et du Cerf dans l'anecdote relative ä Stesichore, chez Aris-
tote, Rh. II 20, 1393 b 8-22. L'apologue parait serrer la
situation de tres pres et le commentaire qu'Aristote attribue
au poete lui-meme accentue encore la correspondance en
reproduisant pour le sens 1'epimjthion esopique (H. 238). En
effet, ä Phalaris que les habitants d'Himere s'etaient donne

pour Stratege correspond l'homme ä qui le cheval demande
son aide pour le debarrasser du cerf qui lui vole son herbe.
A la garde armee que reclame Phalaris correspondent le

mors et les armes qu'exige le cavalier en echange de sa

collaboration avec le cheval. Au cerf, on le devine, correspond

l'ennemi dont les sujets avaient voulu se debarrasser
en faisant appel ä Phalaris. Le procede est done absolument
semblable ä celui d'Archiloque. II va meme plus loin dans

l'identification, puisque 'Stesichore', ou plutot l'auteur de
l'anecdote biographique, a mis en scene un cavalier arme au
lieu d'un chasseur, ce qui lui permettait d'ajouter les armes,
symbole de la garde demandee par Phalaris, au mors de la
version originale, et a remplace en consequence le sanglier
par un cerf, gibier correspondant mieux ä l'arme du cavalier,

des javelots, que le sanglier, justiciable plutot d'un
epieu de chasseur. On ne voit pas qu'Archiloque ait pris les

memes libertes ä l'egard de ses personnages principaux,
mais il avait peut-etre introduit de sa propre initiative
quelques animaux secondaires dans les scenes d'elections,
soit pour enrichir le recit, soit plutot pour tenir compte de

tous les candidats dont il desirait denoncer au passage
quelque trait ridicule.

Avant de passer ä l'aspect litteraire des fables dans la

poesie archatque, il reste encore ä etablir jusqu'a quel point
les poetes qui les ont citees entendaient etre pris au serieux
ou au contraire, parce qu'ils usaient de la fable et non du
mythe, amuser plutot qu'exhorter. Pour certains d'entre
eux, aucune hesitation. Hesiode, qui n'a pas choisi une fable



86 FRANCOIS LASSERRE

comique, adresse aux juges et ä son frere une exhortation
tout ä fait serieuse, presque une admonestation. A l'oppose,
l'auteur du Margites, qui ne veut que divertir, et qui ne
destine son poeme ä personne en particulier, illustre un
episode burlesque, la competition de deux sots, par une
fable en elle-meme didactique, certes, mais qui perdait
necessairement toute pedanterie des le moment ou on appli-
quait sa legon ä une facetie. L'anecdote sur Stesichore,

quant ä eile, ressortit incontestablement au genre serieux,
mais la fable n'y joue son role moralisateur qu'au deuxieme
degre si eile est citee dans une biographie, comme je le

pense. Le biographe, en effet, n'a rien ä enseigner aux
habitants d'Himere, mais il peut fortement exprimer sa

propre opinion sur le Systeme tyrannique en pretant ä

Stesichore, dans l'opposition classique entre sage et tyran,
une demonstration par la fable.

La position d'Archiloque est moins claire, ou plus
nuancee, du simple fait qu'il recourt ä la fable dans le cadre
d'invectives plus ou moins violentes, qui melent des res-
sentiments personnels ou des volontes de blesser ä des

critiques objectives, ou tout au moins largement partagees
par d'autres. Dans l'epode contre Lycambes, dont je reserve
l'analyse ä l'etude de son art narratif, il s'agit de rien moins
que du chätiment d'un parjure, et dans l'alvot; de l'Aigle et
du Renard, Zeus lui-meme, requis par le renard que l'aigle
a trahi, vengera l'offense en faisant perir les aiglons. Desir
de vengeance et morale re^oivent done une sanction divine,
et la fable qui en rend compte en tant que moyen d'expres-
sion et de demonstration doit etre prise au serieux meme si

le deroulement de son action a pu interesser l'auditeur
d'Archiloque pour d'autres raisons que la defense de la

justice. Au contraire, dans les epodes politiques, la note
comique est si constante, ä en juger ä celles dont nous
connaissons le mieux les fables, que leur part divertissante
l'emporte sur leur part moralisante, en meme temps que la



LA FABLE EN GRECE DANS LA POESIE ARCHAIQUE 87

simple moquerie s'y substitue ä l'invective et le conte
animal ä l'apologue. Mais on n'oubliera pas qu'ä la fin de la
fable du Lion malade, le renard devore le cceur du cerf,
certainement pour assouvir une vengeance personnelle,
comme il devore les aiglons tombes du nid ä la fin de celle
de l'Aigle et du Renard: la brutalite de la menace contenue
dans cet acte rappeile au moins que le poete veut qu'on
prenne au serieux les quolibets qu'il n'a pas menages au
candidat le mieux place. Au temoignage de Critias, il n'he-
sitait pas ä medire de ses amis autant que de ses ennemis
(fr. 295 West). Si le cerf de la fable represente Glaueos, qui
est ou qui fut son ami, et qui conduisit l'une des colonies
venues s'installer ä Thasos, on pressent que ses moqueries
et la menace qui les suit devaient plutot creer un sentiment
de malaise dans son auditoire que dechainer un rire sans
contrainte24. Toutefois peut-etre, si nous connaissions tou-
tes les circonstances, publiques et privees, de l'election du
'cerf', comprendrions-nous mieux ce curieux amalgame de

plaisanterie et d'hostilite. Enfin dans la fable du Loup et du
Chien, dont le theme moral (et ä la fois politique) est celui
de la liberte par opposition au mercenariat, et l'enjeu reel,
celui de l'independance d'Archiloque dans la pauvrete face
ä l'offre qu'on lui fait de servir quelque capitaine contre
retribution25, il ne semble pas que le sujet poussät ä

l'invective, mais il permettait des reflexions serieuses sans

24 On se sera rendu compte que ce commentaire ecarte implicitement Fhypothese
avancee par M. L. West, Studies m Greek Elegy and Iambus (Berlin/New York
1974), 26-28, et aggravee par O. Tsagarakis, Self-Expression in Early Greek

Lyric: Elegiac and Iambic Poetry (Wiesbaden 1977), 30-47, selon laquelle la part
d'autobiographie pourrait etre nulle dans les Iambes, soit que le poete joue le role
fictif de l'insulteur de personnages fictifs (West), soit que le «je» de ses poemes
represente quelqu'un d'autre (Tsagarakis). Contra-. M. G Bonanno, «Nomi e

soprannomi archilochei», in MH 37 (1980), 65-74.
25 Le terrae de mercenaire, STUKOUpoq, des fr. 15 et 216 West, n'est peut-etre que
la qualification pejorative d'une situation de subordonne qui l'offense et qu'il
rejette avec indignation: «On m'appellera mercenaire, comme un Canen», dit
seulement le fr 216.



88 FRANgOIS LASSERRE

exclure un ton enjoue. De ce panorama de la fable archi-
loquienne, ou semble dominer la variete des effets recher-
ches par le poete, se degage cependant une unique explication:

cette variete tient au developpement de la fable en
conte, en meme temps qu'ä son integration profonde ä la
substance du poeme, totalement investi par eile, et non pas
d'abord aux differences de ton que pouvaient presenter
entre elles, dans leur etat original, les fables elles-memes. A
cet egard, serieux ou non, Archiloque se situe aux
antipodes d'Hesiode.

Qu'en est-il des poetes venus apres lui? On ne sait rien
de Semonide, dont les maigres fragments ne permettent
d'imaginer ni la forme narrative des fables citees par lui, ni
leur adaptation aux sujets qu'il traitait. On se gardera
seulement de recourir ä l'analogie trompeuse de l'iambe sur
les femmes caricaturees en animaux emblematiques (fr. 7

West): il ne doit au plus ä la fable que quelques suggestions.

On ne peut rien dire, non plus, sur Ibycos, fr. 61

Page, non seulement parce que le contexte de la fable de

l'Ane et de la Vipere nous demeure inconnu, mais aussi

parce que l'information relative ä cette fable dans son
ceuvre manque de clarte: apres l'avoir narree, Elien ajoute,
dans le style qu'il affectionne (AA4 VI 51): «Quoi done?

Moi, auteur de cette fable? Mais je n'oserais le pretendre,
puisque avant moi la chantent le poete tragique Sophocle,
Deinolochos le rival d'Epicharme, Ibycos de Rhegion, et
les poetes comiques Aristias et Apollophanes.» Rien ne

prouve, ä partir de ce temoignage, que chacun des auteurs
mentionnes ait vraiment raconte la fable. II en va de meme
de celle du Pecheur et du Poulpe chez Timoereon, fr. 8

Page, la mention Kexptixai 8e tw Xöyq> toutco Kai Ti|roKp£cov ev

ptAem ne certiflant pas formellement la narration de la fable,
et Xöyoq renvoyant plus probablement ä la declaration du
pecheur perplexe, rapportee en style direct par le citateur,
qu'ä la fable entiere, qu'il designe par KapiKoq aivoq et non



LA FABLE EN GRECE DANS LA POESIE ARCHAlQUE 89

par Xöyoc,. Mais le neuvieme Scolie attique et le Scolie de Timo-
creon contre Themistocle, Tun et l'autre ä cheval entre la fable
narree et l'allusion, donnent une bonne idee de la nouvelle
maniere d'utiliser la fable, du moins dans certaines formes
de poesie chorale. Reduites ä leur expression la plus simple
et la plus significative sous la forme de la «replique finale
gnomique», selon la terminologie de M. N^jgaard, op. cit.,
I 458, et assumees totalement par le locuteur qui fait sien le

«je» de cette replique, elles conferent une force considerable

au precepte moral qu'il desire enoncer, comme le mon-
trent les textes conserves:

«Voici ce que disait l'ecrevisse
en saisissant le serpent dans ses pinces:

II faut etre un droit compagnon
Aux pensees qui ne sinuent pas»,

chantaient les convives du Symposion attique. Et Timo-
creon (fr. 3 Page), voyant Themistocle accuse comme lui de

medisme, pense ä la fable du renard qui voudrait que la
mode de la queue coupee se repandit parmi ses congeneres
depuis qu'il a perdu la sienne dans un piege, et s'ecrie:

«Ainsi Timoereon n'est pas seul
ä pactiser avec le Mede,

mais ll y a d'autres felons.
Je ne suis pas le seul renard

ä la queue coupee:
ll y en a d'autres aussi.

La meme question se pose, mais en des termes diffe-
rents, pour les allusions ä des fables dont Solon et Theognis
offrent des exemples. Dans l'elegie 15, 5-6 Gentili-Prato,
reprochant ä ses amis de se laisser seduire par Pisistrate,
Solon les compare au cerf qui suit le renard: les paroles
specieuses du tyran ont flatte leur vanite. Bien que Solon
simplifie la fable du Lion malade en faisant jouer ä Pisistrate

ä la fois le role du renard flatteur et celui du lion



9° FRANCOIS LASSERRE

tyrannique, l'allusion porte sur l'essentiel de sa legon, inde-
pendamment de la conclusion ajoutee par Archiloque
(«Quel cceur...»): se mefier des flatteries. La portee de cet
avertissement n'est en rien modifiee par le fait que la

situation politique athenienne differe de celle qu'avait en

vue le fabuliste, clientelisme d'un cote, elections de l'autre,
du moment que les vers de Solon mettent l'accent lä ou le

mettait aussi la fable, le danger d'ecouter le flatteur. Meme
situation chez Theognis. En 347-348, les mots «je suis le
chien qui, traversant le torrent, a secoue tout son bagage
dans les eaux gonflees», en renvoyant ä la fable du chien

qui a lache sa proie pour son image refletee par le cours
d'eau qu'il traversait, donnent l'explication du reste du

poeme: le poete qui parle ainsi a perdu ses biens dans une
speculation fallacieuse et demande ä Zeus vengeance contre
ceux qui l'ont gruge 26. En 601-602, adressee ä un ami
deloyal, l'apostrophe «toi qui portais dans ton sein un froid
serpent mordore» evoque la fable du voyageur qui
rechauffe dans son sein le serpent qui le mordra ensuite,
mais avec une modification importante. Elle suppose que le

voyageur, au lieu de trouver le serpent sur la route, l'avait
regu des mains du compagnon de voyage qui devait ensuite
trahir leur amitie.

La comparaison de ces deux dernieres series de temoi-
gnages avec celui d'Archiloque fait apparaitre avec une
nettete qui ne laisse rien ä desirer ce que devient la fable
dans la poesie du VIe siecle. Elle n'occupe plus le centre du

poeme, eile cesse d'amuser et ne veut plus qu'instruire,
reduite ä l'essentiel eile tend ä se muer en une formule

26 L'mterpretation du passage par Aesop H. 136, plus souvent rejetee qu'accep-
tee, me parait neanmoins la seule possible, du fait que le seul grief exprime par le

plaignant est celui d'avoir ete depouille brutalement (ßit|) par les hommes qui
maintenant detiennent ses biens (vv. 346-347). L'allusion ä la fable sert ä eclairer le

mode de ce depouillement* lächer la proie pour l'ombre se dit par excellence d'une
speculation malheureuse encouragee par des promesses interessees.



I.A FABLE EN GRF.CE DANS LA POESIE ARCIIAlQUE 91

proverbiale. Pourquoi? Parce que dans le meme temps la

poesie symposiaque, oü eile avait sa place, a passe du long
poeme au court poeme (on peut estimer ä quatre-vingts
vers en moyenne la longueur des poemes d'Archiloque et
de ses successeurs jusqu'ä Solon, ä une vingtaine de vers
celle des elegies de Theognis et des poemes d'Alcee et
d'Anacreon, ä moins de dix les chansons ä boire du type du
scolie attique). Parce que cette poesie a change de contenu ä

mesure que son public demandait moins au poete de dis-
courir sur les evenements de la cite que de varier les

divertissements accompagnant la circulation des coupes.
Parce que la poesie chorale eile aussi, tout en conservant les

longs developpements dans ses prestations les plus solen-
nelles, tendait ä les morceler pour eviter la monotonie,
comme le montre, exemple classique, la IVe Pythique de

Pindare dans le recit de la fondation de Cyrene, et ä rem-
placer l'exhortation morale par la yvcbgri, la Priamel et
d'autres raccourcis stylistiques. Peut-etre aussi, en fin de

compte, — mais j'avance cette explication avec circonspec-
tion — parce que l'emergence de la legende d'Esope ä

l'horizon de la fable isolait celle-ci de la poesie symposiaque
en lui donnant une identite, un lieu d'existence et l'etat civil
d'un genre litteraire, comme on le voit si bien dans le

temoignage d'Aristote, Rh. II 20, 1393 b 22-1394 a 1, sur la
fable du Renard et du Herisson racontee par Esope aux
Samiens.

*
* *

Paradoxalement, il y a beaucoup moins ä dire de l'art du
recit dans la fable narree (je ne parlerai pas de l'art de

l'allusion, sur lequel on a tout dit quand on a dit qu'il
consiste en une allusion), alors que je crois pouvoir mon-
trer qu'il joue un role beaucoup plus important dans son
succes que l'apport paradigmatique de la fable, auquel j'ai



92 FRANCOIS LASSERRE

du consacrer pourtant une etude beaucoup plus longue.
D'une part, en effet, on ne dispose que de deux exemples
suffisamment etendus pour offrir une prise ä l'analyse, et
tous deux du meme poete, Archiloque, ce qui constitue une
base relativement etroite. D'autre part, la simplicite du recit
ne requiert pas un grand commentaire pour etre mise en
evidence. Enfin, les raisons litteraires du succes de la fable
narree decoulent assez naturellement de l'art de raconter: il
n'est guere besoin de les enoncer.

Du point de vue de l'art du recit, l'epode contre
Lycambes et la fable qu'elle contient, celle de l'Aigle et du
Renard, presentent plus d'interet, du fait qu'on sait
comment l'apologue s'articule sur l'invective, que l'epode 'elec-
torale' sur le theme du lion malade, dans laquelle cet
element ne s'est pas conserve. Au debut de l'epode contre
Lycambes, premiere du recueil des Epodes, en une quinzaine
de vers peut-etre, dont subsistent les quatre premiers et
quelques vestiges, Archiloque exposait le sujet de sa que-
relle: Lycambes, qui lui avait fiance sa fille Neoboule,
venait de faire savoir publiquement qu'il renonpait ä ce

mariage, s'exposant ainsi ä la risee de ses concitoyens
(fr. 172 West) et ä la vindicte du poete, qui l'accuse d'avoir
rompu le serment jure «par le sei et par la table» (fr. 173

West). La transition s'opere par un simple «void une fable
qui court parmi les hommes» (fr. 174,1 West), mais dans le

vers epodique du distique, done apres une phrase d'intro-
duction qui ne s'est pas conservee et devait avoir pour
teneur quelque chose comme: «Je vais te dire ce qui
t'attend», ou: «Ecoute ce que j'ai ä te dire». L'incipit de la

fable, 69 dp' dA-rönri^ kcuetö<; ^uvcoviriv epst^av, correspond
vraisemblablement presque mot pour mot, compte tenu des

besoins de la versification, ä celui de sa version populaire,
reproduite ä sa maniere par Aristophane, Av. 651-653, sous
le nom d'Esope «"Opa... tt)v dtaimsx' cb? qAaupcoc; 6K0iv6vr|asv
aisTCÖ Tioxe (cf. Aesopus Syriacus p. 36 Lefevre Un aigle lia



LA FABLE EN GRECE DANS LA POESIE ARCHAIQUE 93

compagnie avec un renard). Suivait aussitot un serment d'ami-
tie (implique par le denouement et par le parallelisme du
serment de Lycambes). Puis l'aigle installait son aire sur
une falaise elevee et le renard, son terrier au pied de celle-ci,
et bientot l'un et l'autre animal y elevaient leurs progeni-
tures (il ne reste rien de cette partie du recit, sans doute tres
courte). Mais un jour, en l'absence du renard, l'aigle s'em-

pare de ses petits et les donne en päture aux aiglons. Au
retour du renard, il explique son mefait dans un discours
dont subsistent, pas trop mutiles, les quatre premiers vers,
et qui commence ainsi (fr. 181, 8-9 West): «Me souvenant
de ces orphelins parce que j'entendais leurs appels...» Le
mot «orphelins», mutile, mais seul possible ä cet endroit,
indique peut-etre qu'il croyait le renard disparu pour tou-
jours, ce qui pouvait excuser son geste. Les derniers mots
conserves, en revanche, «mais ton cceur aspire ä...», reson-
nent plutot comme un defi: malgre son desir de vengeance,
le renard ne pourra l'atteindre. A cette provocation, le

renard repond par une longue priere ä Zeus pour le
supplier, lui qui a «le souci des violations du droit entre
animaux et de leur juste punition» (fr. 177, 4 West), de

chätier le criminel (fr. 176 West). A quelque temps de lä,
l'aigle derobe ä des paysans en train de celebrer un sacrifice
un morceau de viande grillee, sans prendre garde qu'une
braise y est restee attachee (fr. 175 + 180 West). La braise
enflamme le nid, les aiglons tombent ä terre et le renard,
que Zeus a exauce, savoure sa vengeance en les devorant.
Fondee sur le rythme de progression du recit dans les deux

sequences de vers conservees sur papyrus, neuf vers pour le
fr. 175, douze pour le fr. 181, une estimation mesuree conduit

ä attribuer entre soixante-dix et quatre-vingts vers ä la

fable, peut-etre un peu plus, ä raison de quinze ä vingt vers

pour chaque episode ou discours. Apres la fable, probable-
ment (mais ce n'est pas sür), quelques vers de menace
directe contre Lycambes et ses filles — il en avait deux,



94 FRANCOIS LASSERRE

autant que l'aigle d'aiglons — terminaient l'epode. A titre
de comparaison, rappelons que la fable du Lion malade

compte cent deux vers dans l'espece de paraphrase qu'en a

composee Babrios: l'ordre de grandeur est le meme.

A titre de comparaison aussi, on observera que la

redaction esopique conservee (H. i) est environ trois fois
plus courte, ce qui met en evidence le premier procede de la
conversion de la fable en conte animal: I'amplification
litteraire des passages saillants du recit original. Le rapt des

renardeaux, le retour du renard (il faut quatre vers pour
decrire sa douleur et son impuissance ä la vue du desastre

— fr. 181, 4-7 West — contre l'equivalent de deux vers
dans la version esopique), et plus loin l'incendie du nid (les
neuf vers mutiles conserves correspondent ä l'equivalent de

deux vers dans la version esopique) donnent lieu ä d'excel-
lents morceaux narratifs, tandis que les deux discours intro-
duits dans la fable pretent expression aux sentiments des

protagonistes, habilement contrastes. La priere ä Zeus, en

particulier, qui n'a subsiste explicitement que dans la
version syriaque («Comme le renard n'avait rien pu lui faire, il
porta plainte ä Dieu contre lui»; le grec a reo syllpcp

KarripctTo), donne l'occasion ä Archiloque de s'etendre sur
l'immoralite du parjure et de defendre le droit du faible
contre celui du fort, ce qui ressort du commentaire du
philosophe Atticos, fr. 2 des Places — to... Hqplov aveAüsTv

aöuvarov (ce motif etait central dans la version populaire: 0

pövov xoiq douvdroiq Kai aa&svscnv ürtoXslTtsrai ta> ir/Spco

Karri paxo) —. Le poete revenait ainsi implicitement, mais

vigoureusement, ä son requisitoire contre Lycambes, au

point culminant du recit. On doit souligner aussi le soin
mis ä faire reconnaitre la fable par ses premiers mots,
caiques sur la version populaire, et par des repetitions de

termes cles propres au style du conte: SKeivoq i>\|/r|Ä,ö<; 7tdyo<;

en 176, 1, fiep' üi|/r|A,öj ndyco en 175, 4, et 7Tpo69r|Ks... Ssirtvov...

(pepojv en 179, cpepcov... 7ipot)9r|KS pfjva {dub.) en 175, 1 et 6.



LA FABLE EN GRECE DANS LA POESIE ARCHAIQUE 9 5

L'analyse du recit de Babrios 95 ferait ressortir les

memes habiletes et y ajouterait la vivacite des portraits des

animaux rivaux du cerf. Plus remarquable encore, le recit
construit sur la fable du Singe et du Renard, parce qu'il se

repartit sur deux epodes et implique que le poete a tenu son
auditoire en haieine d'un recital ä un autre, en promettant
une suite, ou compose cette suite soit ä la demande de son
auditoire, soit ä cause du succes de la premiere partie. On
ne peut pas ne pas inferer de ce cas unique dans la poesie

grecque, ä ma connaissance, que le souci de divertir par ce

type de production l'emportait largement sur celui de

moraliser, d'exhorter ou d'accuser, reserve peut-etre ä l'ele-
gie et aux poemes en tetrametres trochaiques. Et les preu-
ves n'en manquent pas. D'abord chez Archiloque lui-
meme, quand il repond ä un ami qui lui demande les raisons
d'un long silence (fr. 215 West): «Ni les iambes, ni les

divertissements plaisants (Tep7uoA,al) ne m'importent.» En-
suite dans le jugement souvent cite de l'empereur Julien,
Or. 7, 3, sur la seduction (\|/u%aYcoy(a) des fables chez Archiloque,

un trait qui, dit-il, le distingue d'Hesiode: «Apres
lui, Archiloque — pour apporter une maniere d'assaison-

nement ä sa poesie — employa souvent les fables, en
homme qui voyait probablement que le sujet traite avait
besoin d'une telle seduction pour l'äme, et qui savait mani-
festement que, privee de la fable, la poesie n'est que
versification puisqu'elle est privee, pourrait-on dire, d'elle-
meme: il ne lui reste plus alors de poesie. La Muse de la

Poesie lui permit de cueillir ces assaisonnements, et il les

offrit lui-meme dans l'espoir d'etre tenu non pour un sil-

lographe, mais pour un poete27.» Enfin j'en veux voir la

confirmation dans le fait qu'Archiloque a pratique et per-
fectionne l'art du recit avec autant de succes dans le genre

27 Traduction legerement retouchee de G. Rochefort (ed.), L'empereur Julien,
CEuvres completes, II, ire partie (Paris 1963), 47-48.



96 FRANCOIS LASSERRE

elegiaque, pour lequel nous avons l'exemple fameux de

l'elegie dite du naufrage (fr. 8-13 West), avec le jugement
non moins fameux porte sur eile par l'auteur du traite Du
Sublime, 10, 7, qui 1'egale aux descriptions d'Homere, et
dans les tetrametres trochaiques, dont le premier poeme,
avec un long recit des tribulations des Pariens ä Thasos

(fr. 88-89 West), faisait dire au metricien Heliodore que le

rythme «galopant» du trochee se prete aux «narrations
ardentes», erci tcov Seppc&v dtcoSegscdv dans la version de

1'Anonyme de Studemund, Anecd. var. I 223, festinis narra-
tionibus dans celle de Marius Victorinus, Ars grammatica II
5, VI p. 84 Keil. En realite, la presence d'un long recit
constituant ä peu pres la totalite du poeme entre son
introduction et sa conclusion est attestee sürement dans au
moins cinq poemes autres que ceux qui contiennent des

fables narrees, et de nombreux indices en font soupgonner
davantage. La fable convenait done parfaitement au
Systeme de composition adopte par Archiloque, et cette der-
niere consideration, sur laquelle je conclus, explique sans
doute pour une bonne part qu'elle occupe tant de place
dans son ceuvre et si peu dans les oeuvres de ses successeurs,
composees selon d'autres schemas.



LA FABI E EN GRFCE DANS LA POESIE ARCHAlQUE 97

DISCUSSION

M. Adrados: M. Lasserre a souleve des questions importantes.
Je le suis quand ll parle de l'utilisation de la fable ä des fins

politiques, du moms en partie, mais ll conviendrait de parier de rivalites

entre factions adverses plutot que d"elections'.

Que le style de la fable s'accorde avec la nature des lambes, |'en

conviens; mats ll y a plus: les deux genres ont le meme mobile, les

memes themes, la meme Ideologie.
En ce qui concerne l'art du recit chez Archiloque, je ne puis qu'ap-

prouver sans reserve ce qu'a dit M. Lasserre. J'ajoute qu'il serait

interessant de comparer la version que donne Archiloque de la fable de

l'Aigle et du Renard avec son modele akkadien et avec les versions

hellemstiques.

J'ai peine ä suivre M. Lasserre sur d'autres points. Si j'admets qu'il y

avait dans le Margttes une fable (fRdmr|i; Kai £xtV0?X )e pense, en

revanche, que la fable des Grenouilles qui demandent un Roi (H. 44) est

hellemstique, et que la x0^1) de l'hydre mentionnee par un temoin est ä

mettre, j'en suis convamcu, en rapport avec le mythe d'Heracles et

Nessos (Epod. XII Adrados, Liricos grtegos I p. 53). Je ne vols pas non

plus d'allusion ä la Colombe et la Fourmi. II y avait bei et bien chez

Stesichore la fable du Cheval et du Cerf. Aristote et Conon en sont

temoins, et Theon ecnt qu'on la trouvait chez Philistos, auteur d'une

histoire de la Sicile, qui, sans doute, connaissait le poete d'Himere A

quoi s'ajoute qu'il y a des lambes dans la prose d'Anstote et de Conon.

On ne trouve nulle part mention d'une vie de Stesichore. C'est done

pure hypothese que de supposer qu'elle a existe.

Je noterai enfin que la fable du Pecheur et du Poulpe est la meme
chez Timoereon et chez Simonide son modele. Je suis persuade qu'il
s'agit de Semomde d'Amorgos et non de Simonide: la fable est en

lambes (cf. Phtlologus 126 (1982), 159-179).

M. Lasserre: Je reponds le plus brievement possible sur les points

principaux.



98 DISCUSSION

Le modele akkadien d'abord. Bien qu'll soit aujourd'hui reconnu que
la fable de l'Aigle et du Renard provient en derniere analyse d'une fable

akkadienne, ]e ne pense pas qu'on puisse substituer celle-ci ä la version

grecque qu'a utilisee Archiloque des lors qu'll s'agit de mesurer la part
de son invention, en quelque sorte texte ä texte. Malgre son infidelite

probable, la version 'esopique' qui nous est parvenue, notamment par la

collection syriaque, offre un point de comparaison plus sür, si l'on
considere que plus d'un millenaire separe l'archetype akkadien de l'epode

contre Lycambes.

Ensuite, les fables hellenistiques. Vous dites que les deux fables de la

Fourmi et de la Colombe et des Grenouilles qui demandent un Roi sont

hellenistiques. Je ne vols pas quels cnteres, quelles preuves vous per-
mettent de l'affirmer D'autre part, en ce qui concerne la seconde, vous

ecartez le fragment 'bile de l'Hydre' en suggerant de le rattacher ä ce

qu'Archiloque a dit d'Heracles dans un poeme mal connu: ce serait

l'hydre de Lerne. Mais j'objecte que le seul episode du mythe d'Heracles

atteste pour Archiloque est celui de la traversee de l'Evenos, au cours de

laquelle Heracles tue le centaure qui a tente de violer Dejamre l'episode
de l'hydre de Lerne n'a aucun rapport necessaire avec lui.

Sur l'attnbution d'une fable ä Stesichore, je m'en tiens ä l'hypothese
de W. Schmid, mais j'a|oute que l'existence d'une biographie ancienne

de ce poete me paralt impliquee par l'erection de sa statue ä Himere ä

l'epoque archaique, cet honneur attestant, ä si haute epoque, une

veneration fondee, comme le culte d'Archiloque ä Paros, sur ce qui se disait

de l'mtervention des dieux dans sa vie. La guenson miraculeuse de sa

cecite apres la fameuse palinodie certifie, avec quelques autres temoigna-

ges, la realite de cette tradition biographique.
Reste votre correction de Simomde en Semomde. Je la crois recusee

par le fait que le citateur du fragment (Athen VII 318 f) produit celui-ci

avec la forme donenne JtcbXtmoi;, qui exclut Semomde en tant que poete

lonien. Les attestations complementaires des paremiographes l'attnbuent
d'ailleurs expressement ä une epmicie, ce qui confirme la citation.

M. West: It is a valuable exercise to try to define the conditions m

which fables were felt to be suitable m early poetry. One can start from



I A FABI F EN GRFCE DANS LA POESIE ARCHAIQUE 99

the conventional broad categories into which this poetry is divided:
recited poetry/sung poetry, monody/choral poetry. But one soon finds

that these categories are inadequate, partly because they are too
crude—each of them contains much too wide a range of material—and

partly because their application is often more uncertain than one would
like. One does not always know what was recited and what was sung.
Was elegy sung? I believe so. What about the epodes of Archilochus?
M. Lasserre classifies them with recited poetry, but I would regard them

as sung poetry They are in lyric metres, simple lyric strophes. The

differentiation between monody and choral song may also be difficult
The poems of Timocreon seem to be rather personal and political, I find

it hard to imagine a type of occasion on which they might have been

sung by a chorus. Stesichorus has traditionally been considered a choral

poet, but (despite his name) there is really no evidence for this I am one

of several scholars who find it much easier to understand him as a solo

singer. (I argued for this view m an article in the Classical Quarterly
N.S. 21 [1971], 302-314.)

It is more fruitful to consider the material in regard to the relationship

between the poet and the addressee In poetry composed for an

intimate circle, like that of Sappho and Alcaeus, the relationship is

generally too close for the use of fable. There has to be a certain distance

between poet and addressee—I very much liked M. Lasserre's phrase

"ce cuneux amalgame de plaisantene et d'hostilite" At the same time
the address has to be presented m public or semi-public circumstances

There has to be an audience other than the nominal addressee to savour
the force of the fable.

M. Lasserre: Je tombe volontiers d'accord avec vous sur 1'impor-

tance parfois exageree qu'on a attnbuee ä la difference des genres,

notamment a ce qui distingue la chorodie de la monodie et en ce qui
concerne les rapports du poete avec son public. Mais en ce qui concerne

ses moyens d'expression, le choix d'un style, meme si la dispantion de la

plus grande partie des textes archaiques interdit de proposer une theone

generale, je n'en constate pas moms que chaque genre poetique a son

style propre. Pour Archiloque, par exemple, la fameuse elegie dite du



100 DISCUSSION

naufrage ne pourralt pas etre transposee en lambes, encore moms en

epode lambique. De meme, les fragments papyrologiques et eplgraphi-

ques des tetrametres trochaiques font apparaltre une proportion impres-
sionnante de recits guerners, qui ne se retrouve pas dans les autres livres.

De plus, ayant en chaque occasion la liberte de choisir le genre le plus

adequat, nous voyons qu'Archiloque s'est exprime tantot dans un genre,

tantot dans un autre, et certainement pas par hasard.

Sur un plan plus general, le vocabulaire poetique d'un Alcee, tel que
l'a analyse M. Treu, Von Homer %ur Lyrtk (München 1955), ne ressem-

ble en presque nen ä celui d'Archiloque. II y a done une reelle difference

de style — je ne dis pas de sujets — entre ces deux poetes 'monodiques',

qui pourtant s'adressent ä des auditeurs apparemment assez sembla-

bles

Revenant maintenant au public d'Archiloque, je pense comme vous

qu'un poeme donne d'abord en audience privee peut aussi avoir bene-

ficie d'une audience semi-publique, e'est-a-dire plus nombreuse que le

cercle d'un symposion. J'hesiterais, en revanche, ä parier d'audience

publique, done devant le peuple de Paros, meme lorsqu'll interpelle
celui-ci directement (fr. 109 West). Mais ll salt que le poeme se repandra

rapidement, d'une mamere ou d'une autre.

M. West: Stylistic level is certainly a critical factor. Tragedy lies

outside the scope of your paper, but one might ask why it is that

Aeschylus uses fables while Sophocles and Euripides do not This must
reflect a personal difference of manner between Aeschylus and his

successors, or a difference between the tragedy of the earlier and of the

later fifth century. Aeschylus' language is in some ways more remote
from popular language than that of Sophocles and Euripides, and yet in
some ways (in metre and prosody, for example) he is closer to the

people. His use of fables can be seen as another manifestation of this

quality.

M. Knapp: Was mich als Mediävisten bei diesem Blick in die fruh-

griechische Epoche frappiert, ist die Kraft einzelner Fabeln, sich im
Kern über Jahrhunderte, )a über Jahrtausende, unverändert zu erhalten



LA FABLE EN GRECE DANS LA POESIE ARCHAIQUE 101

und in gänzlich verschiedenen sozialen Umwelten ähnlichen, aber auch

völlig kontraren Zwecken dienen zu können. Die Fabel XXXIX bei

Odo von Cheriton scheint tatsächlich dem Vers des Margttes zu entsprechen.

Em verwandter Sentenztypus, i.e. "Selbst der Klügste findet
einmal semen Meister", wird überraschenderweise auch im Ysengrimus

formuliert und mit der Geschichte vom Fuchs und Flahn exemplifiziert.
Im selben Epos findet sich auch der Antagonismus von Geld- und

Geburtsadel. Was aber das mittelalterliche Tierepos grundsätzlich von
der antiken Welt unterscheidet, ist die persiflierende Darstellung der

Adelsgesellschaft m Tiergestalt. Hier ist ein völliger Funktionswandel zu

verzeichnen.

M. Lasserre: II est en effet etonnant que le promythion et la fable se

soient maintenus pratiquement identiques pendant vmgt siecles, du

Margttes jusqu'ä Eudes de Cheriton. C'est sans doute, en l'occurrence, le

promythion qui a preserve la fable de changer de sens, car ll ne peut avoir

qu'un sens. Dans d'autres cas, la permanence du sens a pu etre maintenue

par la «rephque gnomique finale», pour employer la termmologie de

M. N0|gaard.

M. Nfogaard: Sans doute la contmuite de la fable a-t-elle souvent ete

assuree par la transmission d'une sorte de resume; mais je doute qu'll
faille le chercher dans le promythium, lequel, ä mon avis, represente un fait
secondaire dans la tradition. II se peut, en revanche, que 1'epimythium ait

assume dans certains cas cette fonction. C'est toutefois la finale gnomique

qui a le plus souvent servi de reference ä toute une fable. Cette

replique resume, en effet, toute la narration: vestigia terrent\

L'usage parodique de la fable fait probleme: je crois avec M. Knapp

que l'epopee animale medievale represente parodiquement la societe

feodale, mais c'est la une nouveaute. Cette epopee est ridicule parce que

l'on salt que la fable a une Ideologie contraire ä celle de la 'chevalerie

chretienne'. Le recours ä la fable, dans un tel contexte, imphque une

contradiction dans les termes, done une parodie.
Ceci nous ramene ä la fable antique, car pour comprendre le sens de

ses premieres manifestations ll me parait important de savoir si la fable



I02 DISCUSSION

grecque etait utilisee comme un ysXoXov ou comme un enseignement
moral serieux. Les exemples que nous connaissons ne nous permettent

guere de trancher. Je serais toutefois enclin ä penser qu'll convient

d'interpreter les premieres fables comme des exemples depourvus d'hu-

mour. Hesiode n'a-t-il pas utilise sa fable ä contresens, comme l'a tres

justement remarque M. Lasserre? II met en garde les puissants contre
Tabus de leur pouvoir, alors que le recit blame le faible parce qu'll se

plamt de ce qui est inevitable. Ainsi, Hesiode paralt s'inspirer directe-

ment de livres de sagesse, qui utilisent la fable pour enseigner la morale.

II en va de meme pour la fable de 1'Aigle et du Renard chez Archiloque:
eile met en evidence la justice divme, ä laquelle on ne saurait echapper,

ce qui est en contradiction avec la legon de la fable esopique, mais ce qui
s'accorde bien avec ce qu'a du etre lei la source d'Archiloque, ä savoir un

mythe akkadien (dans une forme tardive, bien entendu).
On serait tente d'en conclure qu'avant la tradition esopique, la 'fable'

n'etait pas pour les Grecs amüsante, mais seneuse. Toutefois, force est

bien d'admettre que les autres fables d'Archiloque et leur contexte ont
sans doute vise ä provoquer le nre. Si on admet que, dans Margttes,

figurait une fable, sa fonction ne pouvait etre que comique. On est ainsi

amene ä penser qu'll y eut une double transmission: d'une part celle,

seneuse, des livres de sagesse, tres proches de leurs modeles babyloniens,
d'autre part celle, plus legere, de la tradition 'populaire' (peut-etre orale),

dont on ignore par ailleurs la nature.

M. Lasserre: Le melange des effets, tantot comtques, tantot serieux,

ne me paralt pas necessairement paradoxal dans un 'livre de sagesse'. Ne

le constate-t-on pas dans le livre des Proverbes de l'Ancien Testament?

Mais l'intervention du poete, dans le traitement d'une fable, peut encore

accentuer, s'll le veut, son aspect comique ou son aspect serieux Le

recueil de fables offre done toute une gamme de possibihtes.

M Adrados: Si le ton de la fable d'Hesiode differe du ton des fables

d'Archiloque, e'est que la premiere fait partie d'un poeme didactique, les

secondes de poemes lambiques. Or la poesie lambique enseigne et



LA FABLE EN GRECE DANS LA POESIE ARCHAIQUE 103

divertit tout ä la fois. II faut attendre Babrius pour trouver des fables

dont la seule fin est de divertir.

M. West A question of detail: in the case of Archilochus' fable of
the fox and the monkey (fr. 185 West), M. Lasserre argues ingeniously
from the aorist participle &7COKpi{)e(<; that this was a kind of continuation
of a story told in a previous poem. I find this difficult to reconcile with
the introductory words epeco Ttv' uptv alvov—just 'a story', no hint of a

relationship with a narrative presented previously.

M. Lasserre: C'est S. Luna qui a montre le premier qu'cwtOKpi&eig

lmplique imperieusement une liaison entre la fable du Singe dansant et

celle du Singe et du Renard (Philologus 85 (1930), 1 sqq.). Mais ll pro-
posait d'intercaler la premiere phrase entre les vers 2 et 3 du fragment

par leqüel commence l'epode, ce que ne permettent pas les temoignages
conserves. Je reconnais que l'mtroduction de la nouvelle fable, ou du

nouvel episode, par alvöc; xig surprend, s'il s'agit de la continuation d'une

fable Peut-etre senons-nous moins surpns si nous savions comment la

premiere partie, dans une precedente epode, avait ete mtroduite. Mais

nous nous trouvons de toute maniere devant une situation speciale,

comme je l'ai Signale, done devant une situation mattendue. II ne me

parait pas deraisonnable de penser qu'Archiloque, recommengant son

conte animal, ait appele alvoc; ce nouvel episode, et cela d'autant moins

que la collection esopique atteste qu'on pouvait ou separer ces episodes

en fables distinctes, ou les reunir en une seule fable.

M. West: Normally every fable is completely self-contained. A
reference to another story outside it would be quite exceptional.



=_

L' =1 n"H£=
a"«

i
4

.1

.1

7r=,'. IS - ;

,>^«i
- i ''iV

IF S®5"

,3rr-
- ^

*
_

• < ' "

" " :
„ -.. - v : '

rib
-. 'f V. V

--Ü.. ' " ' - v .-V-- - - --
•« ~^fc-

•te i

'

I"-: =xT i ~ 'IRb? ft^r. V

'-g^'
,.-u--3^T*

%
- 7
1

5?4

,^

ri.'- -r _- i*
c£\ - SQ-^

Y/^= ^ r* \
- ,'=?V;- ,'JJ*^

x vp^ -*.'"1 =3y?-_ 're-w/"'!-.- ,-,isV b -tj- v £
- "v-^.-. •.

" " -:~v-- " s"*-^...-"^;. -r*7.. "*. *£
.*w-

jr\
tä

- - •«' ffr^r/ ^ 33°' L"-?

li 'V- =t -3jpi~ A>^I 's -J

#S? i sp? sSsf
V-V—-r

"Ä-J4 L.

" _"= ^s'-i-$£^3fs";it. ^
m~ ~S_ \,#b "' «

-jSSg^sCf.

*V. "i '=r Sj£Fj-fc r-j5- ^-L - ^ "': •

"-^aa>r^

>#*%&
'5ri-', 3=

" - -J fN i_ •• 'r^_- *_= "' *3/.£,, s - ,-v-jj n_ i uc^1 j ''

4 iV#JiPf:^^ijET\' *C?Wl2^

fesstBaiw S^^iVA>- \?


	La fable en Grèce dans la poésie archaïque

