Zeitschrift: Entretiens sur I'Antiquité classique
Herausgeber: Fondation Hardt pour I'étude de I'Antiquité classique
Band: 30 (1984)

Artikel: La fable en Gréce dans la poésie archaique
Autor: Lasserre, Francois
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-660826

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-660826
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

I1I
FRANCOIS LLASSERRE

LA FABLE EN GRECE
DANS LA POESIE ARCHAIQUE

Par la force des choses, tout exposé sur la fable grecque
a ses débuts commence par I'inventaire des textes qui en
attestent ’existence et les sujets. Pour rendre d’emblée utile
celui qui va documenter mon étude, je distinguerai d’abord
les deux modes d’attestation qui me serviront ensuite a
établir le statut de la fable dans la poésie archaique, ce qui
est proprement mon objet: la narration d’une fable et
I’allusion a une fable.

La plus ancienne attestation connue, tous les historiens
de la fable en tombent d’accord, est celle de la fable du
Faucon et du Rossignol (Aesop. H. 4), narrée en entier par
Hésiode dans les Travaux et les jours, vv. 202-212: NOv
8’ alvov BaciAebo’ Epéw... De la méme époque, approximati-
vement, date un témoignage sur la fable du Renard et du
Hérisson 1, représentée par le vers mOAL™ old’ arhdnng, aAl’

! Contrairement a l'opinion généralement accréditée selon laquelle le vers du
Margités renverrait a la fable mise par Aristote, RA. II 20, 1393 b 20-1394 a2 1, dans
la bouche d’Esope s’adressant aux Samiens pour les mettre en garde contre un
démagogue plus cupide que celui dont ils cherchaient a se débarrasser, identifi-
cation évoquée encore avec un forfasse par M. L. WEsT ad Archil. fr. 201, je suis
convaincu qu’il provient du prototype de la fable De fraudibus vulpis et cati
reproduite sous ce titre par Eudes de Chériton, Fab. XXXIX, IV p. 212 Her-



62 FRANGOIS LASSERRE

&xivog &v péya, qu’on lisait, nous dit un citateur 2, dans une
épode d’Archiloque (fr. 201 West) et chez Homere, c’est-
a-dire, comme on ’admet en général, dans le Margites (fr. s
West), le seul poéme attribué 2 Homeére qui ait contenu des
vers lambiques, 2 notre connaissance. Rapprochons de cette
citation, a la suite de Hausrath 3, la tradition recueillie par
les rhéteurs — Théon, Philostrate, ’empereur Julien — qui
attribue a Homere linvention de la fable, alors que ni
’lliade, ni I’Odyssée n’en montrent la moindre trace, et qui
nomme apres lui Hésiode et 'aivog d’Archiloque contre
Lycambes: on déduira raisonnablement de cette combinai-
son que le Margites racontait la fable in extenso et que le
vers qui en est cité en constituait, dans la meilleure hypo-
these, 'incipit. Je ne vois aucune raison, en effet, de douter
du témoignage des rhéteurs et de classer ce vers dans la
catégorie des allusions, dés lors que ceux-ci placent Homere
sur le méme plan qu’Hésiode et qu’Archiloque en tant que
narrateurs de fables et précurseurs d’Esope, du moins si

vieux, d’aprés une source inconnue. Dans la fable ésopique, le renard victime des
tiques ne permet pas au hérisson, qui le lui propose, de les lui enlever, de peur que
de nouvelles tiques, non encore rassasiées, lui soutirent alors davantage de sang:
on ne voit pas en quoi le hérisson, qui offre ses services en toute honnéteté,
saurait une chose que le renard, malgré toute sa science, ignorerait. En revanche,
la fable d’Eudes commence par un dialogue dans lequel, a la question Qwot fraudes
uel artificia nouisti? le chat répond: Certe nescio nisi unum, et le renard: Scio X111, et
ad hoc habeo saccum plenum. La ruse du chat, c’est de savoir grimper aux arbres pour
échapper a qui le poursuit, tandis que le renard connait tous les moyens de
brouiller les pistes. Mais quand chiens et chasseurs se présenteront, c’est le chat
qui leur échappera. De méme, dans la fable romuléenne LXII, p. 608 Hervieux, le
hérisson a sur le loup 'avantage de pouvoir se mettre en boule et présenter ses
piquants lorsque les chiens I'attaquent. Plutarque, De soll. anim. 16, 971 F, con-
firme irréfutablement cette identification en attestant que le proverbe TOAN’ 018’
GAonng, @Al &xivog Ev péya vient «de la défense et de la protection» que
savent s’assurer les hérissons. Les démonstrations de F. P. Knapp, au cours des
présents Entretiens, rendent aujourd’hui possible I'hypothése d’une résurgence
antique dans le fablier d’Eudes (i#fra, p. )

2 Zenob. V 68 (Paroem. Gr. 1 p. 147, 7).
3 RE VI 2, s.v. «Fabel», 1706, 11-18.



LA FABLE EN GRECE DANS LA POESIE ARCHAIQUE 03

’on admet la combinaison des deux attestations. Et si on ne
I’admet pas, il reste encore vrai qu'un poeme attribué a
Homere a da contenir une fable narrée, puisque les rhéteurs
Iaffirment, et il reste probable que la fable du Renard et du
Hérisson figurait au complet dans le Margites.

Mais le témoin le plus abondant pour la fable narrée et,
par la, le plus instructif, est assurément Archiloque. Dans
ce qui subsiste de son ceuvre, je retiens au moins six fables
comme certaines: celle de I’Aigle et du Renard (Aesop.
H. 1) dans I’épode contre Lycambes (fr. 174-181 West),
celle du Lion malade (Babr. 95+ 103) dans une épode
relative a une élection (fr. 225 West), celle du Singe dansant
la pyrrhique (Aesop. H. 85; Lucian. Pisc. 36) et celle du
Singe et du Renard disputant de leur noblesse (Aesop.
H. 14+ 83) dans deux épodes successives également relati-
ves 2 une élection (p. 71 et fr. 185-187 West), celle des
Grenouilles qui demandent un roi (Aesop. H. 44), encore
sur le méme sujet (fr. s1 Lasserre 4), enfin celle du Devin
(Aesop. H. 170), également dans une épode (fr. 182-183
West), mais dont il est difficile de dire si elle contenait une
fable ou si d’anecdote qu’elle était chez Archiloque elle est
devenue fable dans la collection ésopique. J’ajoute comme
probables, ou au moins possibles, deux autres fables narrées
dans des poemes en trimetres iambiques: celle du Loup et
du Chien (Babr. 100), par laquelle Archiloque déclinait une
offre de mercenariat (fr. 237 West), et celle des Guépes et
des Perdrix offrant leurs services au Paysan (Aesop.
H. 235), qui a également trait 2 un probleme de gain.
D’attestation par simple allusion, je n’en vois qu'une cer-

4 XoAn tfig Udpag: suffisamment significatifs de la fable, qui s’achéve par le
geste de colére de Zeus envoyant ’hydre pour chatier les grenouilles, ces mots
font partie de la série des paraphrases d’Archiloque qui constituent le poéme
iambique de Constantin de Rhodes Contre Théodore (P. Matranga, Anecd. 11 628 s.).
Ils ne figurent toutefois dans aucune des éditions d’Archiloque parues apres la
mienne (1958).



64 FRANCOIS LASSERRE

taine: la citation du vers du Margités nOAN old” GAdrnE, GAA’
gxivog &v péya, dans une épode (fr. 201 West). Il ne subsiste
aucun indice qu’Archiloque ait narré la fable du Renard et
du Hérisson, tandis qu’il pouvait utiliser ce vers a la
maniere d’un proverbe. Une autre allusion peut étre envi-
sagée: quand Archiloque, réfutant une interlocutrice, lui
disait: « Fourmi, je sais aimer qui m’aime, mais aussi hair
mon ennemi et proférer I'injure» (fr. 23, 14-16 West), il se
référait peut-étre a la fable de la Fourmi et de la Colombe
(Aesop. H. 176), qui montre la fourmi mordant le pied de
Poiseleur au moment ou il va capturer par ses gluaux la
colombe a laquelle elle témoigne, en la sauvant ainsi, de sa
reconnaissance pour un secours analogue.

Apres Archiloque, dans 'ordre chronologique, vient
Sémonide d’Amorgos, avec au moins deux attestations
possibles de fables narrées: peut-étre la fable de I’Aigle et
de I’Escarbot (Aesop. H. 3), représentée par le fr. 13 West,
et certainement une fable du Héron et de la Buse, qui ne
semble pas avoir laissé de traces dans la tradition fabulisti-
que (fr. 9 West): «Un héron ayant surpris une buse qui
dévorait une anguille du Méandre la lui enleva.» On peut
toutefois interpréter ces deux vers de trois fagons différen-
tes: ou bien il s’agit du début de la fable, ou bien ils
résument toute une fable dont les auditeurs du poete sont
supposés connaitre les péripéties et la legon, ou bien encore
le poete recourt au mode allusif en disant 2 peu prés:
«Rappelez-vous le héron qui, ayant surpris une buse, etc.»
La particule yap, qui introduit I’énoncé, permet les trois
interprétations, dont la premiere, cependant, me parait la
plus probable. Sur la quarantaine de fragments conservés
de 'ccuvre de Sémonide, deux fables narrées constituent
une proportion élevée, comparable a la situation de la fable
chez Archiloque. Et si 'on n’en compte qu’une, le fait est
déja remarquable. Dans la catégorie des allusions, I’ceuf de
loie du Méandre cité dans une comparaison (fr. 11 West)



LA FABLE EN GRECE DANS LA POESIE ARCHAIQUE 65

renvoie peut-étre a la fable de I’Oie aux ceufs d’or (Aesop.
H. 89). D’autres évocations animales retiennent ’attention,
mais aucune ne conduit 2 une fable de maniére évidente, si
bien qu’on n’en peut rien tirer.

Le Margités, Hésiode, Archiloque et Sémonide occupent
ensemble le troisieme tiers du VIIIe et les deux premiers
tiers du VII® siecle. Dans toute la période suivante, qui
s’acheve avec Simonide de Céos et compte environ un
siecle et demi, on ne rencontre plus que trois attestations
certaines de fables narrées a 'intérieur d’un contexte poé-
tique, et six allusions a des fables. Si ces chiffres ont un
sens, par rapport aux milliers de vers que nous ont laissés
les poétes actifs pendant ces quelque cent cinquante années,
c’est celui d’un net recul de ce mode d’expression. Le
progrés des allusions en regard de la diminution des nat-
rations reflete la méme tendance. Les trois fables narrées
sont, chez Ibycos, celle de I’Ane et de la Vipére (fr. 61
Page), mais la citation en est ambigué; chez Timocréon,
celle du Pécheur et du Poulpe (fr. 8 Page); et dans le
neuvieme Scolie attigue (fr. 9 p. 474 Page), sous une forme
abrégée, celle du Serpent et de ’Ecrevisse (Aesop. H. 211).
Dans la catégorie des allusions, je retiens comme certaines
les six occurrences suivantes: fable du Lion malade (Babr.
95+ 103) dans une élégie politique de Solon (fr. 15, 5-6
Gentili-Prato), de la Chienne qui lache sa proie pour 'om-
bre (Aesop. H. 136) dans une élégie de Théognis (347-348),
du Voyageur qui réchauffe un serpent dans son sein
(Aesop. H. 186) chez Théognis aussi (6o1-602), du Pécheur
et du Poulpe dans une épinicie de Simonide (fr. 9 Page),
enfin du Renard a la queue coupée (Aesop. H. 17) chez
Timocréon (fr. 3 Page). Je ne retiens pas, en revanche, des
formules allusives plus ou moins proverbiales du type &
dvuyog tov Aéovta — «on reconnait le lion a ses griffes» —
chez Alcée (fr. 438 Lobel-Page), faute d’un rapport évident
a une fable précise.



66 FRANCOIS LASSERRE

A cet inventaire s’ajoutent deux fables attribuées a
Stésichore (fr. 103 et 1o4 ‘Page): celle de I’Aigle et du
Serpent, rapportée par Elien (VA XVII 37) d’aprés Crates
de Mallos, qui la disait peu connue, et celle du Cheval et du
Cerf (Aesop. H. 238) rapportée par Aristote (Rh. II 20,
1393 b 8-22), qui la cite comme un avertissement donné par
le poéte a ses compatriotes pour les engager a ne pas
accorder trop de pouvoir au tyran Phalaris élu par eux (au
tyran Gélon selon le mythographe Conon, Narr. 42, ap.
Phot. Bibl. cod. 186, p. 139 b). Ces deux fables ont fait
probléme a plus d’un titre, et en particulier parce qu’elles
ne cadrent pas avec le type de poésie propre a Stésichore, la
chorodie épique. M. Adrados et moi-méme nous accordons
sutr ce point. Mais nous proposons des explications diffé-
rentes: tandis qu’il attribue ces fables a des poe¢mes iambi-
ques dont le souvenir se serait perdu, mais dont le rythme
original aurait laissé plusieurs traces dans I'une comme dans
Pautre 3, je crois plutdt, avec Wilhelm Schmid 6, a des
discours en forme de fables cités comme ceux d’Esope dans
une biographie légendaire archaique, analogue aux biogra-

5 F. R. Aprapos, «Neue Jambische Fragmente aus archaischer und klassischer
Zeit: Stesichorus, Semonides (?), Auctor incertus», in Philologus 126 (1982),
164-173. D’une maniere générale, j’avoue ne pas ajouter foi aux reconstitutions
iambiques proposées par F. Adrados dans diverses publications successives, et
cela pour deux raisons. D’une part les vers ou fragments de vers reconstruits a
partir des fables en prose présentent trop souvent des hiatus et des césures, ou
plutot des diéréses, aberrantes. D’autre part, la présence de cellules iambiques
dans la prose est un effet fortuit, mais fréquent, de la cadence naturelle de la
phrase grecque, déja relevé par Aristote, Po. 4, 1449 a 25-28, qui va jusqu’a écrire
que «tout le monde, en parlant, fait des trimétres iambiques, plus souvent
qu’aucun autre vers» (Rh. 111 8, 1408 b 34-35). En ce qui concerne la fable du
Cheval et du Cerf, la formule d’introduction TdAAa Sradexdeig elnev avtoig
AOYoV ®¢... chez Aristote fournit un bon argument pour lattribuer a une
biographie.

6 Geschichte der griechischen Literatyr 1 (Miinchen 1929), 469-70 n. 3. Voir aussi,
pour une athétése différente, mais classique, F. Jacosy, Die Fragmente der griechi-
schen Historiker, Kommentar zu Nt. 297-607 (Leiden 1955), pp. 505-6, @d 556
(Philistos) F 6.



LA FABLE EN GRECE DANS LA POESIE ARCHAIQUE 67

phies d’Homere, d’Hésiode et d’Archiloque, et postulée par
plusieurs indices. Il s’agirait donc, dans cette hypothese, de
fables en prose dans une biographie en prose. C’est pout-
quoi je n’en tiens pas compte dans mon exposé, qui est
consacré a la situation de la fable dans la poésie
archaique.

Pour donner sa pleine signification a cet inventaire,
apres cette précision, il me faut encore souligner que de
nombreux poetes n’ont jamais fait usage de la fable, du
moins a notre connaissance. On n’en trouve pas la moindre
réminiscence chez Homere, bien que '//iade et I’Odyssée
recourent abondamment aux comparaisons animales 7, ni
dans tout ce qui nous est parvenu de la poésie épique, les
Hymnes homérigues compris. 1l y a, bien évidemment, incom-
patibilité, antinomie, entre le registre héroique et le registre
tabulistique, aussi bien sur le plan moral — la conduite de
I’animal dans la fable n’est jamais héroique, par principe —
que sur le plan social — la société animale n’est pas une
aristocratie guerriere.

La fable est également absente de la monodie lyrique,
celle d’Alcée, de Sappho et d’Anacréon. Les raisons en sont
moins claires que pour la poésie épique. J’avancerai volon-
tiers celle de la brieveté du poeme monodique, qui ne laisse
pas de place a la narration d’une fable. Mais cette raison
n’explique pas ’absence d’allusions a la fable, alors que les
poemes tout aussi brefs de Théognis en produisent deux
exemples. Aussi suis-je tenté d’admettre provisoirement
qu’il existe également une incompatibilité entre le style de
la monodie et celui de la fable. Ou mieux: entre le style de
la monodie lyrique et le style du discours iambique qui a
permis a2 un Archiloque de faire une aussi large place a la
fable dans ses Epodes de forme iambique, c’est-a-dire celles
dont le vers non chanté est un trimétre iambique. En effet,

7 A. HAUSRATH, loc. cit. (supra n. 3).



68 FRANGOIS LASSERRE

I’'imagerie du chant lyrique n’a rien de commun avec celle
de l'iambe, et leur profonde différence concrétise la pro-
fonde différence de nature qui les sépare: il suffit de com-
parer sous ce rapport la poésie d’Alcée a celle d’ Archiloque,
composées pourtant 'une et I'autre pour des publics sem-
blables et tributaires de circonstances analogues.

Il est vrai qu’on devrait alors s’étonner des trois exem-
ples qui attestent I'utilisation de la fable dans la poésie
lyrique chorodique, qui partage a bien des égards I"ambi-
tion stylistique de la monodie lyrique, et de plus I’accorde,
si je puis dire, a 'ambition éthique qu’elle tient de I’épopée
héroique. Mais a y regarder de plus pres, le paradoxe se
dissipe comme une illusion. D’abord, on constate qu’il n’y
a pas trace de fable ou de réminiscence fabulistique chez
Alcman, chez Stésichore (une fois éliminées les deux fables
litigieuses que j’ai évoquées), chez Bacchylide et chez Pin-
dare 8, c’est-a-dire chez les poctes les plus représentatifs de
Part choral et sur un total de plusieurs milliers de vers.
Ensuite, il apparait que Timocréon constitue un cas parti-
culier dans la chorodie, du fait qu’il s’est fait connaitre
surtout par ses scolies, chants de table dont I'esprit tient
plus de 'itambe que du chant choral. La Suda 1’assimile a un
poete comique, et une scholie d’Aristide lui attribue des
iambes (ad Or. XLVI, III p. 720 Dindorf). Dans ce
contexte, la narration d’une fable n’a rien qui surprenne.
Quant a Ibycos, la fable qu’on lui attribue est donnée
comme la conséquence derniere du conflit opposant Zeus 2
Prométhée: en récompense de leur aide, Zeus avait fait
cadeau d’'un remede miraculeux contre la vieillesse aux
hommes qui avaient dénoncé le vol du feu, ce remede avait
été chargé par eux sur un ane, et ’ane, pour se désaltérer

8 A part celui de Stésichore, ce sont aussi les noms qu’ ADRADOS, Historia de la
Jfabula Greco-latina 1 (Madrid 1979), 417-420, a exclus de son tableau récapitulatif,
mais il associe Pindare, O/ XI 19 a2 Aesop. H. 109.



A FABLE EN GRECE DANS LA POESIE ARCHAIQUE 69

tandis qu’il le transportait, ’avait donné au serpent gardien
de la source en échange de la permission de boire. Ainsi
rattachée a la mythologie, la fable ne déparait pas le décor
de 'ode chorale, qui d’ailleurs, Pindare en témoigne, aimait
a varier les moyens de ses agréments. Au reste, selon la
legon qu’lbycos tirait de cette narration, 1l pouvait aisément
insister sur sa gravité plutét que sur le moment fabu-
listique.

Deux autres silences demandent également une explica-
tion, celui, presque total, de la poésie élégiaque, chez
Archiloque, Tyrtée, Callinos, Mimnerme et Solon, et celui
d’Hipponax, le maitre du choliambe. Pour I’élégie, la
réponse semble ne faire aucune difficulté: son style I"appa-
rente plus a la poésie épique, a laquelle elle emprunte
I’hexametre dactylique et avec lui nombre de formules
épiques, qu’a la poésie iambique, bien que le cadre du
banquet leur soit commun. I’exemple d’Archiloque, qui
réserve la fable 4 'iambe et surtout a ’épode 1ambique,
alors qu’il a composé des élégies pour le méme public, est 2
cet égard hautement significatif; nous aurons I"occasion de
’étudier de plus pres tout a ’heure. Les exceptions notées
chez Solon et chez Théognis ne contredisent pas cette
explication, dans la mesure ou il ne s’agit pas de fables
narrées, mais de fables évoquées par une allusion, ce qui ne
modifie pas le ton généralement grave du genre. Le cas
d’Hipponax, en revanche, ne laisse pas de surprendre, car il
semble a2 premiere vue que laffectation de vulgarisme — je
ne dis pas vulgarité — qui caractérise sa poésie aurait da
Iincliner a faire large place a la fable. Mais sa poétique est
plus complexe, plus raffinée qu’on ne I’a longtemps cru, et
certains critiques commencent a en prendre conscience °,

® Non pas «Proletarier-Poesie », mais «raffinato esempio di Unterhaltungsliteratur»,
selon la formule excellente d’E. DEGANI, « Metafore Ipponattee», dans Studi in
onore di VVittorio de Falco (Napoli 1971), 95 (= E. DEGANI [ed.]|, Poeti greci giambici



70 FRANCOIS LASSERRE

Pour faire bref, il me suffit de dire d’une part que ses
poemes adherent a I’événement de maniere si étroite qu’ils
ne laissent aucun espace a la digression, donc a la narration
d’une fable, par exemple; d’autre part que ses moyens
propres d’expression, le mot frappant, la métaphore, la
comparaison bréve et la parodie, excluent les procédés
allusifs, donc, par exemple, I'allusion a la fable, et a plus
forte raison la fable entiere, parce que contraires a sa
volonté d’immeédiateté.

* *

En opposant ici la notion d’itmmédiateté a la fonction
de la fable dans la poésie, j’anticipe sur ’analyse de cette
fonction. Le moment vient donc, ou plutot il est déja venu,
de réunir les éléments d’une définition de celle-ci. Je
m’étendrai d’abord sur la fable narrée, puis je traiterai, plus
brievement, de la fable évoquée par simple allusion. Dans
une premicre partie, ces deux aspects seront étudiés du
point de vue le plus général qui soit, a savoir celui des
rapports que le poéte entretient avec son public, voire avec
la société. Dans une seconde partie, il sera question plus
spécialement du point de vue littéraire, c’est-a-dire de la
fonction de la poésie comme telle dans la faible mesure ou
cette fonction s’exerce indépendamment de la pression
sociale et dans le cadre des lois propres a I’élaboration non
plus d’un message, mais d’un texte.

Il est banal de rappeler que tout poeme archaique, en
dehors de I’épopée, répond a une circonstance, et que toute

ed elegiaci. Letture critiche [Milano 1977], 100). Voir aussi G. TEDESCHI, « Lingue e
culture in contatto: il problema della lingua in Ipponatte», in /ncontri linguistici 4
(1978), 225-233, et «I prestiti linguistici nei frammenti Ipponattei e il problema
dell’interferenza culturale ad Efeso», in Quaderni di Filologia Classica 3 (1981),

35-48.



LA FABLE EN GRECE DANS LA POESIE ARCHAIQUE 71

fable a l'intérieur de ce poeme assume nécessairement le
role d’un exemple, au sens large du mot napdaderypa qu’uti-
lise Aristote, Rh. Il 20, 1393 a 23 sqq., ou au sens plus large
encore du mot alvog employé par Homere pour un «récit
chargé de sens» (P. Chantraine, Dictionnaire étymologique) et
par Hésiode et Archiloque, précisément pour la fable. Mais
on n’a pas tout dit en énongant cette formule. Bien des
questions se posent: en quot la fable-exemple se distingue-
t-elle du mythe-exemple? Dans quelle occasion le poete
préfere-t-il s’exprimer par la fable? Comment I’adapte-t-il a
son propos? Etc. Pour répondre a de telles questions 2
partir d’un dossier suffisamment étoffé, je m’en tiendrai en
général a Archiloque, tant 2 cause du nombre de fables
identifiables dans son ceuvre qu’en raison de la connais-
sance que nous avons, dans la plupart des cas, de leurs
contextes.

L’inventaire montre que plusieurs des fables d’Archilo-
que ont trait a2 un débat politique: quatre sur huit, si ’on ne
compte que les mieux attestées. Ce sont celle des Grenouil-
les qui demandent un roi, celle du Lion malade, et les deux
fables successives, relatives au méme événement, du Singe
dansant la pyrrhique et du Singe et du Renard disputant de
leur noblesse. Je laisse de coté la premicre des trois, dont
on peut seulement dire que le pocte I’a contée, sans plus, si
ce n’est que son sujet renvoie a une réflexion sur les
déplorables caprices des Pariens a I’égard des chefs qu’ils
s’étaient donnés. On pourrait la mettre en rapport avec ces
deux vers du fr. 115 West: « Mais aujourd’hui c’est Léophi-
los qui commande. A Léophilos d’étre maitre absolu. Tout
est sous la coupe de Léophilos. Entendez ce que Léophi-
los... 19 Le moins qu’on en puisse dire, c’est qu’ils appar-

10 Admettant pour le quatriéme terme du polyptote la conjecture A&DQIAOV
défendue par West, je suggére de corriger 'impossible dxove en dxove <1E> et
de considérer 'accusatif comme la prolepse d’une complétive du type ®g Ade,
bien attestée depuis Od. 1II 193.



T2 FRANCOIS LASSERRE

tiennent 4 une comparaison entre deux chefs successifs du
peuple. Mais on va beaucoup plus loin avec les autres
fables, d’une part parce que leurs textes et leurs contextes
nous sont mieux connus, d’autre part parce que la troisicme
et la quatrieme forment, dans deux poémes différents, un
récit continu, singularité intéressante a plus d’un titre.
Dans la fable du Lion malade, la version de Babrios 9y,
qu’on croirait inspirée directement d’Archiloque tant elle se
distingue des seches versifications dérivées du recueil éso-
pique (elle compte 102 vers contre une moyenne de 12 et un
maximum de 32 dans toutes les autres) !1, le contexte poli-
tique se déduit du message que le renard prétend apporter
au cerf de la part du lion: le roi des animaux, malade,
Paurait désigné pour lui succéder, aprés avoir écarté dans
ses cogitations «le sanglier, irréfléchi, I'ours, paresseux
d’esprit, le 1éopard, trop prompt a la colere, le tigre, inso-
ciable et vantard» (vv. 15-20). Les flatteries qu’il ajoute,
toujours de la part du lion, et 'offre de service qu’il lui fait
dans la perspective de son accession a la souveraineté déci-
dent sans peine le cerf. Il se rend donc dans I'antre du lion,
comme celui-ci 'espérait depuis que sa faiblesse I’empéchait
de chasser. Il n’échappera que de justesse a ses griffes.
Rejoint par le renard au plus profond de la foret, il se
laissera convaincre par de nouvelles flatteries que le lion
n’avait voulu que lui pincer amicalement loreille, et il
accepte de se rendre derechef au chevet du lion. Cette fois,
celui-ci ne manque pas son coup. Il tue et dévore sa proie,
sauf le cceur, dont le renard s’est emparé subrepticement. Et
quand le lion lui demandera s’il sait ou ce cceur a disparu, il
répondra: «Quel cceur aurait-il bien pu posséder, ’animal
qui est venu deux fois dans la demeure du lion?» (vv. 101-
102). Si la référence politique de la fable ne fait pas de

11 C’est I'opinion défendue par M. N@JGAARD, La fable antigue 1 (K¢benhavn
1964), 456.



LA FABLE EN GRECE DANS LA POESIE ARCHAIQUE 73

doute, il semble que sa conclusion, assez inattendue, pré-
suppose un différend personnel, mais pas nécessairement
privé, entre le pocte, représenté par le renard, et le person-
nage correspondant au cerf. Il exécutait ainsi sa vengeance,
ou plutét une double vengeance: il I’avait ridiculisé en se
moquant d’un échec public et il remportait personnellement
la victoire dans la querelle qui les opposait 'un a I'autre.
Du moins doit-on 'admettre, si on pose que la fable
archiloquienne réfléchit une situation réelle.

Avant d’aller plus loin dans ce raisonnement, passons
aux deux autres fables politiques, dont j’ai dit qu’elles
forment ensemble un seul récit, mais réparti dans deux
poemes différents, 'un et 'autre de forme épodique. Dans
I'une des versions ésopiques de la premiére, intitulée le
Chameau, I’Eléphant et le Singe (H. 246), lincipit Tév
aroyov (v Boviopévov PBaciréa Elécdar situe d’emblée la
scene dans le cadre d’une compétition électorale ou, si ’on
préfere, d’un probleme de succession. Deux candidats se
présentent d’abord, le chameau et ’éléphant, comptant 'un
sur sa grande taille, ’autre sur sa force. Mais le singe récuse
le premier «parce qu’il ne peut se mettre en colere contre
ceux qui lui font tort», et le second «parce qu'on doit
craindre qu’il ne fasse régner a sa place un porcelet, animal
dont il a peur». La suite de la compétition nous est rap-
portée par la fable du Singe et du Chameau dans sa version
¢sopique (H. 85), que complete la fable des Singes dansants
— le pluriel est d’invention récente — reproduite par
Lucien, Pisc. 36. Présentant a son tour sa candidature au
trone, le singe danse la pyrrhique pour faire valoir ses
qualités guerriéres. Mais un spectateur rusé (sans doute le
renard) lui lance des noisettes, et dévoilant alors sa vraie
nature, il se jette sur cette friandise et disparait sous les
quolibets des spectateurs. On le retrouve dans la seconde
des épodes consacrées a cet événement, laquelle reprend le
récit sans l'introduire, comme s’il allait de soi que sa pre-



74 FRANGOIS LASSERRE

miere partie était connue des auditeurs du pocte: « Je vais
vous dire une certaine fable, 6 Cérycides, moi, lettre de
malheur. Le singe s’en allait, exclu de la société des ani-
maux, solitaire, en un lieu désert (fr. 185, 1-4 West).» ous,
dans le premier vers, s’adresse au public, tandis que Céry-
cides, «Fils du Héraut», nom fabriqué pour la circonstance,
désigne la victime visée par le poéme. La «lettre de mal-
heur» qui est nommée comme parlant elle-méme — je
garde le nominatif des manuscrits — est appelée scytale,
littéralement «baton a lettre», sans doute pour donner au
document qu’Archiloque fait ainsi parler la solennité d’un
message officiel, tel, précisément, que ceux dont la lecture
était confiée aux hérauts. Mais ce qui doit retenir ’atten-
tion, vis-a-vis du sujet qui nous occupe, c’est entrée en
matiere de la fable: nidnkog fier Inpiov dnokpideic. Indiquant
un événement, un acte, ’aoriste anokpideig ne ferait pas sens
si 'on ne savait qu’il s’inscrit dans la continuation de
’aventure du singe apres son expulsion de la communauté
des animaux. Archiloque aurait dit droxpivouevog, ou a la
rigueur dmokekpipévog, s’il avait voulu seulement évoquer
un singe en exil, ou sur le chemin de I'exil. D’ailleurs les
deux épisodes qui remplissent cette partie du récit feront a
leur tour référence a sa premiere déconvenue. En effet,
apres la transition 9npiov droxpideig, le récit va montrer le
singe tombant dans les filets du renard, qui I’a abordé et qui
engage la conversation sur I’ancienneté de leurs familles
respectives, ce qui renvoie déja, implicitement, aux vantat-
dises du candidat a la royauté. Mais quand celui-ci montre
des pierres tombales et prétend qu’elles recouvrent ses
ancétres, le renard répondra: «Mens tant que tu veux, nul
ne se lévera pour te contredire !» (Babr. 81, 3-4; Aesop.
H. 14). Puis, dans le second épisode, les deux animaux
ayant avisé une trappe en forme de cage renfermant un
appat, le renard prétendra que cette trouvaille est réservée
au roi en vertu d’une antique loi qui lui assure la possession



LA FABLE EN GRECE DANS LA POESIE ARCHAIQUE 75

des objets trouvés et invitera le singe, pour cette raison, a se
Iapproprier: c’est la seconde référence, explicite celle-1a, a
sa candidature. Le singe entre donc dans la cage, mais la
termeture fonctionne et le renard n’a plus qu’a se moquer
du naif qui croyait pouvoir régner sur les animaux avec un
destin si contraire. Telle est, de ce second épisode, la
version ésopique (H. 83), dont quelques paralleles chez
Archiloque confirment la fidélité pour l'essentiel. Le mot
de la fin, & widnke, o 8¢ TowadTnV TOYNV ExwV TAV GAOYOV DoV
BaciAebelg, ne rend qu’imparfaitement, de propos délibére,
d’ailleurs, la verdeur de l'original: towqvde & & miSnke thv
roynv Exov (fr. 187 West). La fesse nue du singe dément sa
prétention, celle du guerrier paradant dans la pyrrhique, a
passer pour un vaillant ‘poilu’, conclusion qui rappelle de
tres pres celle de la fable du Lion malade, déja citée: « Quel
cceur aurait-il bien pu posséder, 'animal qui est venu deux
fois dans la demeure du lion?»

Ce n’est pas par leur conclusion seulement que s’appa-
rentent les deux narrations. L’enchainement des épisodes
offre aussi de remarquables similitudes, en particulier celle
du dédoublement de la déconfiture de 'animal prétentieux,
qui subit sa défaite d’abord sur le plan politique et public
(mort du cerf, expulsion du singe), puis sur le plan privé
(vengeance personnelle du renard dévorant le cceur du cerf,
ou bernant et insultant le singe). Mais ce point intéresse
plutot Part du récit que la signification socio-culturelle de la
fable, si je puis me permettre, pour sacrifier a la mode, ce
terme passe-partout.

A quelle société, en effet, s’adressent ces trois épodes et
les fables qui en constituent la plus grande partie? Bien
qu’elles concernent une ‘élection’, il faut bien voir qu’Ar-
chiloque les a destinées en priorité au cercle probablement
étroit de la classe politique parienne et peut-étre, dans ce
cercle, s’il comprenait plusieurs factions, aux seuls &raipot
de celle dont il appuyait I'influence, une douzaine de com-



76 FRANCOIS LASSERRE

pagnons tout au plus, Peffectif des convives d’'un sympo-
sion 12, Ajoutons a cela que le roi des animaux, dans la
table, correspond vraisemblablement 2 un chef militaire
dans le contexte parien, la parade guerriere du singe le
prouve, et que ce chef peut avoir été aussi bien celui d’une
expédition occasionnelle dans le cadre d’opérations militai-
res 2 Thasos ou sur la cOte thrace qu’un archonte a Paros
dans le climat guerrier régnant a cette époque dans la
métropole des colonies pariennes. Sur cet horizon, les cari-
catures des divers candidats au pouvoir, qu’ils aient ou non
appartenu a I’hétairie du pocte, ne reflétent pas des posi-
tions politiques antagonistes, mais, par antithése, les quali-
tés de caractere requises d’un chef aux yeux d’une aristo-
cratie militaire. On ne saurait méme patler d’une échelle de
valeurs, puisque Archiloque compare les candidats incapa-
bles, implicitement, a un candidat réel qui ne nous est pas
décrit, du moins dans la fable. On possede, au demeurant,
le portrait de ce candidat dans les quatre vers souvent cités
du fragment 114 West 13:

« Je n’aime pas un général haut de corps, bien fendu de jambes,
Vain de ses cheveux frisés et rasé de tout pres.

Il me faut un homme trapu, des jambes cagneuses,

Des pieds solides pour la marche, et son plein de cceur.»

Si les deux premiers vers, de toute évidence, décrivent un
personnage téel, singulierement semblable au cerf de la
fable du Lion malade, les deux suivants ne restituent, a
proprement parler, ni un portrait authentique, ni un pot-
trait idéal, mais une sorte de mélange des deux, car on ne
peut affirmer que cet homme ait existé, a la différence de

12 Voir en général, sur le cercle symposiaque d’Archiloque, M. VETTA, «Poesia
simposiale nella Grecia arcaica e classicay, in Poesia ¢ simposio nella Grecia antica.
Guida storica e critica (Roma-Bari 1983), pp. X1v-xvir.

13 Voir notamment le commentaire de G. PasqQuari, «Omero, il brutto e il
ritratton, in Terge pagine stravaganti (Firenze 1942), 164 (paru d’abord dans Crifica
d Arte 5 [1940], 25-35).



LA FABLE EN GRECE DANS LA POESIE ARCHAIQUE T

I’autre, sans lequel le portrait ne rimerait a rien. Tributaire
a la fois de l'expérience humaine d’Archiloque et d’un
archétype social, il ne constitue pas un document brut sur
I’éthique de son milieu, mais un témoignage sur ses propres
choix.

La fable joue-t-elle alors un réle spécifique dans le
modele, néanmoins historique, qui se dégage de ce que
M. Nojgaard appelle le conte animal (loc. ¢it. [n. 11])? Et
reflete-t-elle, pour sa part, une idéologie précise ? Clest la
question centrale.

Je répondrai d’abord qu’il s’agit d’établir si Archiloque
a puisé dans le trésor des fables qu’on mettra plus tard sous
le nom d’Esope, ou s’il a inventé ses fables sur le modele de
celles qui existaient alors. Dans le cas de la fable du Devin
(fr. 182-183 West), par exemple, on doit se demander s’il a
composé une anecdote sur Batousiades qui est devenue plus
tard une fable, en entrant dans le recueil ésopique a I’aide de
quelques transformations, ou s’il a, a propos de Batousia-
des, pour ridiculiser ses prophéties, cité la fable ‘ésopique’
(en réalité pré-ésopique) du devin imposteur. J’incline vers
la seconde hypothese pour deux bonnes raisons: parce
qu’elle me parait conforme au systeme de démonstration
d’Archiloque, qui consiste, dans les épodes iambiques tout
au moins, 4 notre connaissance, a développer un paradigme
plutot qu’a rapporter plaisamment un événement; et parce
qu’il s’agissait, en la circonstance, de prédire I'effondrement
de I’adversaire, par le paradigme justement, et non pas de
raconter une humiliation déja subie, déja connue de tous.
Mais nous n’en tenons pas de preuve indiscutable. Dans le
cas de I’alvog de I’Aigle et du Renard dirigé contre Lycam-
bes, au contraire, le recours: 4 une fable existante ‘est
démontré par la formule d’introduction alvég tig dv3pdrmv
6de (fr. 174, 1 West), qui certifie a la fois Pemprunt d’une
fable populaire, a cause du mot dviponwv, et 'appellation
populaire de ce type de fable, aivog, peut-étre différente de



78 FRANCOIS LASSERRE

celle d’une fable ad rem telle que celles qu’Aristote, RA. 11
20, 1393 b 8-1394 a 2, préte respectivement a Stésichore et a
Esope sous le nom de Aoyou. Et il est parfaitement confirmé
par le témoignage d’Aristophane, citant cette fable dans les
Oiseanx sous le nom d’Aicdnov Aoyog (vv. 651-653), 2 une
époque ou l'on n’imaginerait ni qu’un pocte attribue 2
Esope une fable qu’il savait étre d’Archiloque, ni qu’une
tradition ésopique se soit approprié¢ une fable dont tout le
monde savait qu’Archiloque était ’auteur 4. Et comme le
développement de cette fable, dans I’épode, n’ajoute aucun
¢lément important, malgré sa longueur, a la narration beau-
coup plus courte transmise par le recueil ésopique hellénis-
tique, on peut vraiment admettre que le poete n’a tiré que
de la fable la lecon qu’il désire infliger a Lycambes 5. Ainsi
seulement la fable gardait-elle toute son autorité d’aivog
exprimant une vérité admise «parmi les hommes».

En allait-il de méme pour les fables politiques? Que les
versions ésopiques conservées n’en livrent que des épisodes
séparés ne signifie pas nécessairement qu’elles dérivent
d’Archiloque par morcellement de ses récits, méme si des
contaminations entre ceux-ci et la tradition ésopique ont pu
se produire, par exemple dans la conclusion que j’ai citée de
la fable du Singe et du Renard 6. Au contraire, pour cette
14 M. N¢JGAARD, 0p. cit., I 452-460, va dans le méme sens en admettant d’une part
qu’Archiloque puise a la tradition populaire, d’autre part qu’Aristophane se sert
d’une «collection ésopique». F. ADRADOS, op. ¢if., 392, conteste de son cOté
’existence de cette collection, mais il estime aussi qu’Archiloque recourt a une

fable populaire (389) et ne laisse pas entendre, si je vois bien, qu’Aristophane
dépendrait d’Archiloque, serait-ce sans le savoir (go1).

15 F. ADRADOS, 0p. ¢it., 389, signale cependant comme une adjonction Iinterven-
tion de Zeus dans la punition de I'aigle. Mais elle figure, en réalité, dans la version
syriaque publiée par M™e Bruno Lefevre, Une version syriague des Fables d’' Esope
(Paris 1941), 36-37, et je ne vois pas de raison de ne pas la faire remonter a la
rédaction primitive, ou KATNpato évoque une imprécation (Aesop. H. 1).

16 Et dans ce cas méme, M. N@JGAARD, op. cit., 1 524, estime que la version
primitive connue d’Archiloque parlait de la fesse du singe, ce qui a passé dans
’épode, tandis que les versions ésopiques ultérieures auraient édulcoré plus ou
moins habilement ce passage.



LA FABLE EN GRECE DANS LA POESIE ARCHAIQUE 79

fable précisément, un indice que j’estime suffisant garantit
son origine populaire: la formule qui I'introduit au début
de I’épode, aivog tig (fr. 185, 1 West épéo v’ duiv alvov...).
En effet, alvog reprend la dénomination conventionnelle qui
assurait aux auditeurs du poete ’autonomie, donc 'autorité
objective, de la fable, et tig particularise une fable donnée
au sein d’un corpus. Bt comme drokpideic, au début de la
narration, s’appuie sur un épisode précédent, il y a de fortes
chances pour que la version populaire ait englobé des
l'origine ’ensemble de ’aventure du singe. J’en veux pour
preuve, avec Nojgaard 17, la version conservée dans Aesop.
H. 83, qui se compose en un seul énoncé du premier et du
dernier épisode: le singe ayant été proclamé roi par les
animaux pour avoir avec honneur dansé devant eux, le
renard, par jalousie (dit la fable), révele la vraie nature de
'imposteur en lui montrant la trappe et 'appat, en 1’assu-
rant que la friandise trouvée appartient de droit au roi, et en
le faisant ainsi tomber pour sa honte dans le panneau. J’en
al déja cité la conclusion. Quant a la fable du Lion malade,
on peut affirmer au moins trois choses sur son modele
disparu: ce modele a existé; il mettait en scéne un lion
malade ou vieillissant, un cerf et un renard; et il faisait finir
le cerf sous la dent du lion grace aux artifices de persuasion
imaginés par le renard.

Revenant maintenant a la question du role spécifique
des fables dans les poémes d’Archiloque, je crois pouvoir
montrer plus loin a partir de ce qu’il reste d’elles qu’il a
consisté principalement a fournir un récit distrayant. Mais
cette fonction, relative seulement au divertissement de ses
auditeurs, ne doit pas faire négliger les fonctions secondai-
res qu’elle entraine avec elle. Il n’est pas indifférent, pour
commencer par la plus évidente, qu’Archiloque ait choisi

17.0p. cit., 1 456: «Le poete a conservé une forme plus proche de Ioriginal.»
Preuve en serait I’identité probable des conclusions.



8o FRANCOIS LASSERRE

d’appuyer ses interventions dans leur action politique par la
fable plutot que par le mythe héroique, et cela d’autant
moins qu’il lui est également arrivé de recourir au mythe
dans d’autres occasions, malheureusement difficiles a appré-
hender. Comparée au mythe, la fable dépolitise les antago-
nismes en les ramenant a une compétition de personnes,
tandis que le mythe, en les moralisant, les inscrit dans un
horizon idéologique. Elle n’a pour doctrine que lexpé-
rience humaine et pour arme que le ridicule. Elle ne se
prive pas pour autant d’une éthique, car ayant toujouts
pour sujet un dydv, en général manifesté, parfois sous-
entendu, elle subordonne ses jugements de valeur au con-
cept de victoire. Davantage, elle adopte, ou tout au moins
elle reflete, une morale aristocratique, dont quelques traits
s’affirment avec une suffisante précision dans les portraits
des vainqueurs et des vaincus. Au doux caractere du cha-
meau s’oppose I'ardeur combative dont fait parade le singe;
a I’élégance affectée du cerf, son absence de courage; a sa
stupidité, 'intelligence du renard, comme elle triomphe,
d’autre part, des impostures du singe. Les ruses de I’éhdnn§
kepdadén nokvov Exovoa voov (fr. 185, 5-6 West) elles-mémes
sont moins la force d’un faible qu’un autre moyen de
combat, qu'une autre aptitude a gagner (c’est le sens éty-
mologique de xepdalén), aussi digne que la force, comme
on le voit dans la rivalité d’Ulysse et d’Achille 18, aussi utile
que la puissance, comme on le voit dans I’association du
lion et du renard et dans celle d’Ulysse et
d’Agamemnon.

On ne peut nier, cependant, que la fable donne sur tout
autre moyen I'avantage aux moyens du renard. Et on en

18 En VIII 73-82, ’Odyssée évoque une contestation entre les deux héros qui
devait porter, selon les commentaires indépendants I'un de I'autre de G. L. Hux-
LEY, Greek Epic Poetry from Eumelos to Panyassis (London 1969), 136-137, et
K. RUTER, Odysseeinterpretationen. Untersuchungen gum ersten Buch und gur Phaiakis
(Gottingen 1969), 249-254, sur la question de savoir lequel des deux était le
«meilleur».



LA FABLE EN GRECE DANS LA POESIE ARCHAIQUE 81

tient paradoxalement la preuve dans celle du Renard et du
Hérisson, qui raconte la défaite du renard, puisque cette
défaite tient a ce que toutes les ruses que celui-ci a dans son
sac s’averent moins efficaces que 'unique ruse du hérisson.
Il est difficile, dés lors, d’esquiver la conclusion formulée
pour la premiere fois par G. Vico 1%, selon laquelle la fable
appartient «aux plebes des cités héroiques», mais on la
rectifiera en remplagant les notions, impropres au VII€ sie-
cle avant J.-C., de «plebe» et de «cité héroique», la seconde
faite, d’ailleurs, de termes contradictoires, par celles d’aris-
tocratie commercante et d’aristocratie de naissance.

La naissance ou la richesse, tel est, en effet, le clivage
qu’opere la fable du Renard et du Singe, quand elle refuse
la royauté au singe parce qu’il n’a pas d’ancétres présenta-
bles. Grice a la version ésopique de I’épisode de la fanfa-
ronnade devant les tombes (H. 14), on peut admettre que ce
motif n’a pas été ajouté par Archiloque a un récit antérieur
qui ne comportait, comme Aesop. H. 83, que la parade du
singe et sa déconfiture, mais que, lié a I’évocation des
tombes, il provient véritablement du modele. Que signifie
alors cet épisode, sinon que la fable ‘populaire’ accordait en
politique a la noblesse de naissance une précellence qu’elle
déniait au reste de la classe aisée? Paradoxale a premicre
vue, cette déduction ne le reste que pour ceux qui essaient
d’expliquer la fable par son public présumé, ou d’imaginer
ce public a partir de la fable, comme on l’a fait en général.
En réalité, il convient de dissocier I'un de 'autre fable et
public, et d’attacher I’éthique de la fable a I’échelle des
valeurs ayant droit de cité dans la société archaique des
débuts de la civilisation urbaine 20, toutes classes sociales
19 Principi di scienza nuwova 11 173 (Bari 1942, édition originale, 1744), cité d’aprés
M. N@jGAARD, o0p. ¢it., 1 555.

20 Sur ce que pewt recouvrir cette formule en auberge espagnole, voir les des-
criptions récentes de Ch. G. STARR, The Economic and Social Growth of Early Greece
§00-500 B.C. (New York 1977), principalement 97-146, et A. SNODGRASS, Archaic
Greece. The Age of Experiment (Llondon 1980), passim.



82 FRANCOIS LASSERRE

confondues. C’est pourquot le public d’Archiloque, qui se
compose, nous le savons, d’une aristocratie d’eupatrides et
de parvenus, se montre aussi friand de fables que devait
Iétre le &fjpog devant lequel avait péroré le faux devin
Batousiades (fr. 182 West) et qu’avait da divertir, bientot
apres, le poeme d’Archiloque destiné a le ridiculiser, a
mesure qu’il se diffusait a travers Paros.

En recourant a la fable, donc, Archiloque donnait a sa
legon lautorité d’une vérité d’évidence, tandis que la
mythologie ne pouvait lui livrer que des vérités révélées,
dont l'autorité dépendait de celle du révélateur, autrement
dit du poete. Qu’en a-t-il fait? La comparaison avec
Hésiode va nous permettre de mettre en relief les différen-
ces, et par conséquent la conception particuliére du pocte
de Paros.

Hésiode regoit la fable du Faucon et du Rossignol dans
des conditions identiques, ou peu s’en faut, a celles d’une
réception par Archiloque, a savoir comme I’émanation d’un
consensus social, et il la propose en aivog, comme Archi-
loque propose ses fables 2 un Lycambes ou un Cérycides, a
des ‘rois’ absents, mais connus de son public immédiat,
c’est-a-dire de Perses et de ses amis. Mais il ne I’adapte pas,
comme lui, aux circonstances exactes de son discours. 1l la
cite telle quelle, si ce n’est qu’il procede probablement a
une abréviation en réduisant la plainte du rossignol aux
deux seuls mots ékeov popeto, alors que original lui prétait
certainement un discours de supplication (il a subsisté en
style indirect dans Aesop. H. 4). Certes, sa fable constitue la
suite logique du développement qui la précede. Le mythe
des quatre Ages et I’évocation finale de Respect et Cons-
cience, Aidwg xui Népeoig, abandonnant I'humanité a ses
turpitudes et lui Otant ainsi son dernier rempart contre les
injustices (Op. 200-201), appellent instauration d’une jus-
tice humaine pour le temps présent, et c’est 2 cette justice



LA FABLE EN GRECE DANS LA POESIE ARCHAIQUE 83

qu’Hésiode exhorte maintenant — Ndv 8¢ (v. 202) 21 — les
‘tois’ en leur racontant sa fable. Certes, en faisant défendre
au faucon la doctrine du droit du plus fort, il leur montre ce
dont ils doivent se garder lorsqu’ils auront a arbitrer des
diftérends. Certes, en tirant pour Perses la legon de la fable,
qui Pavertit de ne pas préférer la violence dominatrice au
droit, il développe logiquement I"apologue. Mais sa logique
s’exprime par la juxtaposition de chapitres raccordés 'un a
I’autre par de simples transitions, et dans ce procédé la fable
se présente comme une sorte de piece a conviction au lieu
d’étre, comme chez Archiloque, 'argument d’un raisonne-
ment bien composé. Ni les juges, par exemple, ni Perses ne
pouvaient s’identifier au faucon de la méme maniere que
Lycambes se reconnaissait dans l'aigle, Glaucos, fils de
Leptines, vraisemblablement, dans le cerf, Cérycides, le
«fils du Héraut», dans le singe, ou encore le peuple de
Paros dans les grenouilles demandant un roi, puisque
Hésiode leur propose le contraire de ce qu’ils pensent étre
et ne les accuse nullement d’exces de pouvoir.

Adapter la fable a la situation, comme le fait
Archiloque, consistait d’abord a choisit une fable appro-
priée a la démonstration qu’il voulait faire. Faute d’en
connaitre une sur le bon juge, sans doute, Hésiode a du se
contenter d’une fable si opposée a son intention qu’on y
voit le fort, par le truchement du faucon, avertir le faible,
en guise d’épimythion, de ne pas se mesurer stupidement a
plus fort que lui s’il ne veut pas ajouter a la honte d’étre
vaincu la douleur d’une violence accrue (vv. 210-211). Il lui
fallait donc en renverser la signification primitive pour que

21 Sur cette transition banale (NDv signifie simplement qu’Hésiode passe a un
autre chapitre), voir B. A. van GRONINGEN, La composition littéraire archaique
grecque. Procédés et réalisations (Amsterdam 1958), 295, et M. L. WEsT, Hesiod,
Works and Days. Edited with Prolegomena and Commentary (Oxford 1978), ad 202,

pPp- 204 sq.



84 FRANGOIS LASSERRE

le conseil de prudence formulé par la sage expérience du
fabuliste se transformat en une insulte si révoltante a la
justice qu’elle pat impressionner par antithese les auditeurs
d’Hésiode 22.

Autre point de comparaison, 'auteur du Margités, pour
sa part, devait avoir procédé différemment a I’égard de la
fable du Renard et du Hérisson, et d’une maniére plus
semblable a celle d’Archiloque. En effet, le savoir abondant
du renard a certainement rapport a ce que [Platon], A/. 2
147 ¢, nous apprend de Margites, «qu’il savait beaucoup de
choses, mais qu’il les savait toutes mal». Mais on ignore
encore aujourd’hui a quel épisode du poéme s’appliquait la
fable, 2 qui correspondait le personnage du hérisson
(Coroibos, l'autre sot?) et comment le savoir en réalité
dérisoire de Margites — 1l ne savait compter que jusqu’a
cinq (Suda, s.v. Mapyitng) — pouvait entrer en comparaison
avec les ruses du renard. En tout cas, ce savoir se révélait
inefficace, comme celui du renard, en une occasion ou
triomphait, au contraire, celui d’un autre, pour le reste
ignorant. Si cet autre était Coroibos, ce que je crois pro-
bable 23, 1a victoire du sot qui ne savait rien, sauf une chose,
sur le sot qui savait tout, mais ne comprenait rien, devait
ajouter un effet de parodie a la citation de la fable, dans
laquelle le hérisson aussi bien que le renard personnifient la
sagacité et non la sottise.

22 Je ne puis suivre, ici, . SELLscHOPP, Stilistische Untersuchungen gu Hesiod (Diss.
Hamburg, 1934), 83-86, qui rapproche alvog d’aiviypa et suppose qu’Hésiode
propose une sorte d’énigme aux juges pour leur faire découvrir eux-mémes la
vraie justice.

2 J’en veux pour preuve d’une part le fait qu’une discussion sur la qualification
de 60QOG tenait une place centrale dans le Margités (fr. 2-3 West, cf. H. LANGER-
BECK, « Margites», in FISCP 63 [1958], 40-45), dont les deux héros sont Margites
et Coroibos, d’autre part que Callimaque, fr. 587 Pfeiffer, s’amuse a évoquer
Coroibos presque comme un huitieme sage, tout en soulignant qu’il se retient de
le faire, ce que je crois étre une allusion précise a sa victoire en sagesse sufr
Margites.



LA FABLE EN GRECE DANS LA POESIE ARCHAIQUE 85

Autre point de comparaison encore, la fable du Cheval
et du Cerf dans ’anecdote relative a Stésichore, chez Aris-
tote, Rh. Il 20, 1393 b 8-22. L’apologue parait serrer la
situation de tres pres et le commentaire qu’ Aristote attribue
au pocte lui-méme accentue encore la correspondance en
reproduisant pour le sens 1’épimythion ésopique (H. 238). En
effet, a Phalaris que les habitants d’Himere s’étaient donné
pour stratege correspond ’homme 2 qui le cheval demande
son aide pour le débarrasser du cerf qui lui vole son herbe.
A la garde armée que réclame Phalaris correspondent le
mors et les armes qu’exige le cavalier en échange de sa
collaboration avec le cheval. Au cerf, on le devine, corres-
pond I’ennemi dont les sujets avaient voulu se débarrasser
en faisant appel 2 Phalaris. Le procédé est donc absolument
semblable a celur d’Archiloque. Il va méme plus loin dans
I'identification, puisque ‘Stésichore’, ou plutot lauteur de
’anecdote biographique, a mis en sceéne un cavalier armé au
lieu d’un chasseur, ce qui lui permettait d’ajouter les armes,
symbole de la garde demandée par Phalaris, au mors de la
version originale, et a remplacé en conséquence le sanglier
par un cerf, gibier correspondant mieux a 'arme du cava-
lier, des javelots, que le sanglier, justiciable plutot d’un
épieu de chasseur. On ne voit pas qu’Archiloque ait pris les
mémes libertés a I’égard de ses personnages principaux,
mais il avait peut-étre introduit de sa propre initiative
quelques animaux secondaires dans les sceénes d’élections,
soit pour enrichir le récit, soit plutot pour tenir compte de
tous les candidats dont il désirait dénoncer au passage
quelque trait ridicule.

Avant de passer a ’aspect littéraire des fables dans la
poésie archaique, il reste encore a établir jusqu’a quel point
les poétes qui les ont citées entendaient étre pris au sérieux
ou au contraire, parce qu’ils usaient de la fable et non du
mythe, amuser plutot qu’exhorter. Pour certains d’entre
eux, aucune hésitation. Hésiode, qui n’a pas choisi une fable



86 FRANCOIS LASSERRE

comique, adresse aux juges et a son frére une exhortation
tout a fait sérieuse, presque une admonestation. A 'opposé,
Pauteur du Margités, qui ne veut que divertir, et qui ne
destine son poe¢me a personne en particulier, illustre un
épisode burlesque, la compétition de deux sots, par une
fable en elle-méme didactique, certes, mais qui perdait
nécessairement toute pédanterie deés le moment ou on appli-
quait sa lecon a une facétie. L’anecdote sur Stésichore,
quant a elle, ressortit incontestablement au genre sérieux,
mais la fable n’y joue son role moralisateur qu’au deuxieme
degré si elle est citée dans une biographie, comme je le
pense. Le biographe, en effet, n’a rien a enseigner aux
habitants d’Himere, mais il peut fortement exprimer sa
propre opinion sur le systeme tyrannique en prétant a
Stésichore, dans I'opposition classique entre sage et tyran,
une démonstration par la fable.

La position d’Archiloque est moins claire, ou plus
nuancée, du simple fait qu’il recourt a la fable dans le cadre
d’invectives plus ou moins violentes, qui mélent des res-
sentiments personnels ou des volontés de blesser a des
critiques objectives, ou tout au moins largement partagées
par d’autres. Dans I’épode contre Lycambes, dont je réserve
I’analyse a I’étude de son art narratif, il s’agit de rien moins
que du chatiment d’un parjure, et dans 'aivog de I’Aigle et
du Renard, Zeus lui-méme, requis par le renard que l'aigle
a trahi, vengera I'offense en faisant périr les aiglons. Désir
de vengeance et morale regoivent donc une sanction divine,
et la fable qui en rend compte en tant que moyen d’expres-
sion et de démonstration doit étre prise au sérieux méme si
le déroulement de son action a pu intéresser 'auditeur
d’Archiloque pour d’autres raisons que la défense de la
justice. Au contraire, dans les épodes politiques, la note
comique est si constante, a en juger a celles dont nous
connaissons le mieux les fables, que leur part divertissante
emporte sur leur part moralisante, en méme temps que la



LA FABLE EN GRECE DANS LA POESIE ARCHAIQUE 87

simple moquerie s’y substitue a l'invective et le conte
animal 2 'apologue. Mais on n’oubliera pas qu’a la fin de la
fable du Lion malade, le renard dévore le cceur du cetf,
certainement pour assouvir une vengeance personnelle,
comme il dévore les aiglons tombés du nid a la fin de celle
de I’Aigle et du Renard: la brutalité de la menace contenue
dans cet acte rappelle au moins que le pocte veut qu’on
prenne au sérieux les quolibets qu’il n’a pas ménagés au
candidat le mieux placé. Au témoignage de Critias, il n’hé-
sitait pas a médire de ses amis autant que de ses ennemis
(fr. 295 West). Si le cerf de la fable représente Glaucos, qui
est ou qui fut son ami, et qui conduisit 'une des colonies
venues s’installer a Thasos, on pressent que ses moqueries
et la menace qui les suit devaient plutot créer un sentiment
de malaise dans son auditoire que déchainer un rire sans
contrainte 24, Toutefois peut-étre, si nous connaissions tou-
tes les circonstances, publiques et privées, de I’élection du
‘cerf’, comprendrions-nous mieux ce curieux amalgame de
plaisanterie et d’hostilité. Enfin dans la fable du Loup et du
Chien, dont le theme moral (et a 1a fois politique) est celui
de la liberté par opposition au mercenariat, et ’enjeu réel,
celui de I'indépendance d’Archiloque dans la pauvreté face
a l'offre qu’on lui fait de servir quelque capitaine contre
rétribution 2, il ne semble pas que le sujet poussat 2
I'invective, mais il permettait des réflexions sérieuses sans

24 On se sera rendu compte que ce commentaire écarte implicitement ’hypothese
avancée par M. L. West, Studies in Greek Elegy and lambus (Berlin/New York
1974), 26-28, et aggravée par O. TSAGARAKIS, Self-Expression in Early Greek
Lyric: Elegiac and lambic Poetry (Wiesbaden 1977), 30-47, selon laquelle la part
d’autobiographie pourrait étre nulle dans les Zambes, soit que le poete joue le role
fictif de I'insulteur de personnages fictifs (West), soit que le «je» de ses poémes
représente quelqu’un d’autre (Tsagarakis). Contra: M. G. Bonanno, «Nomi e
soprannomi archilochei», in MH 37 (1980), 65-74.

%5 Le terme de mercenaire, Enikovpog, des fr. 15 et 216 West, n’est peut-étre que
la qualification péjorative d’une situation de subordonné qui l'offense et qu’il
rejette avec indignation: «On m’appellera mercenaire, comme un Carien», dit
seulement le fr. 216.



838 FRANCOIS LASSERRE

exclure un ton enjoué. De ce panorama de la fable archi-
loquienne, ou semble dominer la variété des effets rechet-
chés par le pocte, se dégage cependant une unique explica-
tion: cette variété tient au développement de la fable en
conte, en méme temps qu’a son intégration profonde a la
substance du poé¢me, totalement investi par elle, et non pas
d’abord aux différences de ton que pouvaient présenter
entre elles, dans leur état original, les fables elles-mémes. A
cet égard, sérieux ou non, Archiloque se situe aux anti-
podes d’Hésiode.

Qu’en est-il des poétes venus apres lui? On ne sait rien
de Sémonide, dont les maigres fragments ne permettent
d’imaginer ni la forme narrative des fables citées par lui, ni
leur adaptation aux sujets qu’il traitait. On se gardera
seulement de recourir a I’analogie trompeuse de 'iambe sur
les femmes caricaturées en animaux emblématiques (fr. 7
West): il ne doit au plus a la fable que quelques sugges-
tions. On ne peut rien dire, non plus, sur Ibycos, fr. 61
Page, non seulement parce que le contexte de la fable de
I’Ane et de la Vipére nous demeure inconnu, mais aussi
patce que linformation relative a cette fable dans son
ceuvre manque de clarté: aprés ’avoir narrée, Elien ajoute,
dans le style qu’il affectionne (VA VI 51): «Quoi donc?
Moi, auteur de cette fable? Mais je n’oserais le prétendre,
puisque avant moi la chantent le poéte tragique Sophocle,
Déinolochos le rival d’Epicharme, Ibycos de Rhégion, et
les poetes comiques Aristias et Apollophanés.» Rien ne
prouve, a partir de ce témoignage, que chacun des auteurs
mentionnés ait vraiment raconté la fable. Il en va de méme
de celle du Pécheur et du Poulpe chez Timocréon, fr. 8
Page, la mention kéypntot 8¢ 1@ Aoy Tovte Kail Tipokpéwv &v
péreot ne certifiant pas formellement la narration de la fable,
et Aoyog renvoyant plus probablement a la déclaration du
pécheur perplexe, rapportée en style direct par le citateur,
qu’a la fable entiere, qu’il désigne par Kapikog aivog et non



LA FABLE EN GRECE DANS LA POESIE ARCHATQUE 89

par Aoyog. Mais le nemvieme Scolie attigue et le Scolie de Timo-
créon contre Thémistocle, ’'un et ’autre a cheval entre la fable
narrée et ’allusion, donnent une bonne idée de la nouvelle
maniere d’utiliser la fable, du moins dans certaines formes
de poésie chorale. Réduites a leur expression la plus simple
et la plus significative sous la forme de la «réplique finale
gnomiquey, selon la terminologie de M. N¢jgaard, op. cit.,
I 458, et assumées totalement par le locuteur qui fait sien le
«je» de cette réplique, elles conférent une force considéra-
ble au précepte moral qu’il désire énoncer, comme le mon-
trent les textes conservés:
«Voici ce que disait écrevisse
en saisissant le serpent dans ses pinces:

Il faut étre un droit compagnon
Aux pensées qui ne sinuent pasy,

chantaient les convives du symposion attique. Et Timo-
créon (fr. 3 Page), voyant Thémistocle accusé comme lui de
médisme, pense a la fable du renard qui voudrait que la
mode de la queue coupée se répandit parmi ses congéneres
depuis qu’il a perdu la sienne dans un piege, et s’écrie:
«Ainsi Timocréon n’est pas seul
a pactiser avec le Meéde,
mais il y a d’autres félons.
Je ne suis pas le seul renard
a la queue coupée:
il y en a d’autres aussi.

La méme question se pose, mais en des termes diffé-
rents, pour les allusions a des fables dont Solon et Théognis
offrent des exemples. Dans I’élégie 15, 5-6 Gentili-Prato,
reprochant a ses amis de se laisser séduire par Pisistrate,
Solon les compare au cerf qui suit le renard: les paroles
spécieuses du tyran ont flatté leur vanité. Bien que Solon
simplifie la fable du Lion malade en faisant jouer a Pisis-
trate 2 la fois le role du renard flatteur et celui du lion



90 FRANCOIS LASSERRE

tyrannique, I'allusion porte sur 'essentiel de sa lecon, indé-
pendamment de la conclusion ajoutée par Archiloque
(«Quel cceur...»): se méfier des flatteries. La portée de cet
avertissement n’est en rien modifiée par le fait que la
situation politique athénienne differe de celle qu’avait en
vue le fabuliste, clientélisme d’un co6té, élections de 1’autre,
du moment que les vers de Solon mettent I’accent la ou le
mettait aussi la fable, le danger d’écouter le flatteur. Méme
situation chez Théognis. En 347-348, les mots «je suis le
chien qui, traversant le torrent, a secoué tout son bagage
dans les eaux gonflées», en renvoyant a la fable du chien
qui a laché sa proie pour son image reflétée par le cours
d’eau qu’il traversait, donnent l'explication du reste du
poeme: le poéte qui parle ainsi a perdu ses biens dans une
spéculation fallacieuse et demande a2 Zeus vengeance contre
ceux qui l'ont grugé?¢. En 6o1-6oz, adressée 2 un ami
déloyal, "apostrophe «toi qui portais dans ton sein un froid
serpent mordoré» évoque la fable du voyageur qui
réchauffe dans son sein le serpent qui le mordra ensuite,
mais avec une modification importante. Elle suppose que le
voyageut, au lieu de trouver le serpent sur la route, I"avait
requ des mains du compagnon de voyage qui devait ensuite
trahir leur amitié.

I.a comparaison de ces deux derniéres séries de témoi-
gnages avec celui d’Archiloque fait apparaitre avec une
netteté qui ne laisse rien a désirer ce que devient la fable
dans la poésie du VIe siecle. Elle n’occupe plus le centre du
pocme, elle cesse d’amuser et ne veut plus qu’instruire,
réduite a Pessentiel elle tend 2 se muer en une formule

26 interprétation du passage par Aesop. H. 136, plus souvent rejetée qu’accep-
tée, me parait néanmoins la seule possible, du fait que le seul grief exprimé par le
plaignant est celui d’avoir été dépouillé brutalement (Bin) par les hommes qui
maintenant détiennent ses biens (vv. 346-347). L’allusion a la fable sert a éclairer le
mode de ce dépouillement: lacher la proie pour 'ombre se dit par excellence d’une
spéculation malheureuse encouragée par des promesses intéressées.



LA FABLE EN GRECE DANS LA POESIE ARCHAIQUE 0T

proverbiale. Pourquoi? Parce que dans le méme temps la
poésie symposiaque, ou elle avait sa place, a passé du long
poeéme au court poeme (on peut estimer 4 quatre-vingts
vers en moyenne la longueur des poemes d’Archiloque et
de ses successeurs jusqu’a Solon, a une vingtaine de vers
celle des élégies de Théognis et des poemes d’Alcée et
d’Anacréon, 2 moins de dix les chansons a boire du type du
scolie attique). Parce que cette poésie a changé de contenu a
mesure que son public demandait moins au pocte de dis-
courir sur les événements de la cité que de varier les
divertissements accompagnant la circulation des coupes.
Parce que la poésie chorale elle aussi, tout en conservant les
longs développements dans ses prestations les plus solen-
nelles, tendait a les morceler pour éviter la monotonie,
comme le montre, exemple classique, la /17€ Pythigue de
Pindare dans le récit de la fondation de Cyrene, et 2 rem-
placer Iexhortation morale par la yvopn, la Priamel et
d’autres raccourcis stylistiques. Peut-étre aussi, en fin de
compte, — mais j’avance cette explication avec circonspec-
tion — parce que I’émergence de la légende d’Esope a
’horizon de la fable isolait celle-ci de la poésie symposiaque
en lui donnant une identité, un lieu d’existence et I’état civil
d’un genre littéraire, comme on le voit si bien dans le
témoignage d’Aristote, Rh. II 20, 1393 b 22-1394 2 1, sur la
fable du Renard et du Hérisson racontée par Esope aux
Samiens.

* *

Paradoxalement, il y a beaucoup moins a dire de I’art du
récit dans la fable narrée (je ne parlerai pas de l'art de
Iallusion, sur lequel on a tout dit quand on a dit qu’il
consiste en une allusion), alors que je crois pouvoir mon-
trer qu’il joue un réle beaucoup plus important dans son
succes que Iapport paradigmatique de la fable, auquel j’ai



92 FRANGCOIS LASSERRE

dG consacrer pourtant une étude beaucoup plus longue.
D’une part, en effet, on ne dispose que de deux exemples
suffisamment étendus pour offrir une prise a I’analyse, et
tous deux du méme poete, Archiloque, ce qui constitue une
base relativement étroite. D’autre part, la simplicité du récit
ne requiert pas un grand commentaire pour étre mise en
évidence. Enfin, les raisons littéraires du succes de la fable
narrée découlent assez naturellement de I’art de raconter: il
n’est guere besoin de les énoncer.

Du point de vue de l'art du récit, ’épode contre
Lycambes et la fable qu’elle contient, celle de 1’Aigle et du
Renard, présentent plus d’intérét, du fait qu’on sait com-
ment I'apologue s’articule sur I'invective, que I’épode ‘élec-
torale’ sur le théme du lion malade, dans laquelle cet
¢lément ne s’est pas conservé. Au début de I’épode contre
Lycambes, premiere du recueil des Epodes, en une quinzaine
de vers peut-étre, dont subsistent les quatre premiers et
quelques vestiges, Archiloque exposait le sujet de sa que-
relle: Lycambés, qui lui avait fiancé sa fille Néoboulé,
venait de faire savoir publiquement qu’il renongait a ce
mariage, s’exposant ainsi a la risée de ses concitoyens
(fr. 172 West) et a la vindicte du poete, qui ’accuse d’avoir
rompu le serment juré «par le sel et par la table» (fr. 173
West). La transition s’opére par un simple «voici une fable
qui court parmi les hommes» (fr. 174,1 West), mais dans le
vers épodique du distique, donc apres une phrase d’intro-
duction qui ne s’est pas conservée et devait avoir pour
teneur quelque chose comme: «Je vais te dire ce qui
t’attend», ou: « Ecoute ce que j’ai a te dire». L’incipit de la
fable, &g ap’ GAdmng xaietog Euvevinv Epeiav, correspond
vraisemblablement presque mot pour mot, compte tenu des
besoins de la versification, a celui de sa version populaire,
reproduite 2 sa maniere par Aristophane, .4». 651-653, sous
le nom d’Esope «"Opa... v dGAdney’ dc phadpwg Ekowvdvnoey
aiet® note (cf. Aesopus Syriacus p. 36 Letevre Un aigle lia



LA FABLE EN GRECE DANS LA POESIE ARCHAIQUE 93

compagnie avec un renard ). Suivait aussitot un serment d’ami-
tié (impliqué par le dénouement et par le parallélisme du
serment de Lycambes). Puis 'aigle installait son aire sur
une falaise élevée et le renard, son terrier au pied de celle-ci,
et bientot I'un et 'autre animal y élevaient leurs progéni-
tures (il ne reste rien de cette partie du récit, sans doute tres
courte). Mais un jour, en 'absence du renard, I"aigle s’em-
pare de ses petits et les donne en pature aux aiglons. Au
retour du renard, il explique son méfait dans un discours
dont subsistent, pas trop mutilés, les quatre premiers vers,
et qui commence ainsi (fr. 181, 8-9 West): « Me souvenant
de ces orphelins parce que j’entendais leurs appels...» Le
mot «orphelins», mutilé, mais seul possible a cet endroit,
indique peut-étre qu’il croyait le renard disparu pour tou-
jours, ce qui pouvait excuser son geste. Les derniers mots
conserves, en revanche, «mais ton cceur aspire a...», réson-
nent plutot comme un défi: malgré son désir de vengeance,
le renard ne pourra l’atteindre. A cette provocation, le
renard répond par une longue priere a Zeus pour le sup-
plier, lui qui a «le souci des violations du droit entre
animaux et de leur juste punition» (fr. 177, 4 West), de
chatier le criminel (fr. 176 West). A quelque temps de la,
laigle dérobe a des paysans en train de célébrer un sacrifice
un morceau de viande grillée, sans prendre garde qu’une
braise y est restée attachée (fr. 175+ 180 West). La braise
enflamme le nid, les aiglons tombent a terre et le renard,
que Zeus a exaucé, savoure sa vengeance en les dévorant.
Fondée sur le rythme de progression du récit dans les deux
séquences de vers conservées sur papyrus, neuf vers pour le
tr. 175, douze pour le fr. 181, une estimation mesurée con-
duit a attribuer entre soixante-dix et quatre-vingts vers a la
table, peut-étre un peu plus, a raison de quinze a vingt vers
pour chaque épisode ou discours. Apres la fable, probable-
ment (mais ce n’est pas sur), quelques vers de menace
directe contre Lycambes et ses filles — il en avait deux,



94 FRANGOIS LASSERRE

autant que l'aigle d’aiglons — terminaient I’épode. A titre
de comparaison, rappelons que la fable du Lion malade
compte cent deux vers dans I'espéce de paraphrase qu’en a
composée Babrios: 'ordre de grandeur est le méme.

A titre de comparaison aussi, on observera que la
rédaction ésopique conservée (H. 1) est environ trois fois
plus courte, ce qui met en évidence le premier procédé de la
conversion de la fable en conte animal: P'amplification
littéraire des passages saillants du récit original. Le rapt des
renardeaux, le retour du renard (il faut quatre vers pour
décrire sa douleur et son impuissance a la vue du désastre
— fr. 181, 4-7 West — contre ’équivalent de deux vers
dans la version ésopique), et plus loin I'incendie du nid (les
neuf vers mutilés conservés correspondent a I’équivalent de
deux vers dans la version ésopique) donnent lieu a d’excel-
lents morceaux narratifs, tandis que les deux discours intro-
duits dans la fable prétent expression aux sentiments des
protagonistes, habilement contrastés. La pricre a Zeus, en
particulier, qui n’a subsisté explicitement que dans la ver-
sion syriaque (« Comme le renard n’avait rien pu lui faire, il
porta plainte a Dieu contre lui»; le grec a w® &x9pd
katnpdto), donne 'occasion a Archiloque de s’étendre sur
I'immoralité du parjure et de défendre le droit du faible
contre celui du fort, ce qui ressort du commentaire du
philosophe Atticos, fr. 2 des Places — 10... 9npiov dverdelv
advvarov (ce motif était central dans la version populaire: 8
poévov toic advvdatoilg koi dodevéoly Lmoleimetor T® ExIpd
katnpdto) —. Le poete revenait ainsi implicitement, mais
vigoureusement, a son réquisitoire contre Lycambes, au
point culminant du récit. On doit souligner aussi le soin
mis a faire reconnaitre la fable par ses premiers mots,
calqués sur la version populaire, et par des répétitions de
termes clés propres au style du conte: &xeivog byniog ndyog
en 176, 1, £&@’ DYNAY nay® en 175, 4, et TpodINkKe... deinvov...
Pépwv en 179, GEpwV... mpoddnke pfiva (dub.) en 175, 1 et 6.



LA FABLE EN GRECE DANS LA POESIE ARCHAIQUE 95

L’analyse du récit de Babrios 95 ferait ressortir les
meémes habiletés et y ajouterait la vivacité des portraits des
animaux rivaux du cerf. Plus remarquable encore, le récit
construit sur la fable du Singe et du Renard, parce qu’il se
répartit sur deux épodes et implique que le pocte a tenu son
auditoire en haleine d’un récital a un autre, en promettant
une suite, ou composé cette suite soit a la demande de son
auditoire, soit a cause du succes de la premiere partie. On
ne peut pas ne pas inférer de ce cas unique dans la poésie
grecque, 4 ma connaissance, que le souci de divertir par ce
type de production Pemportait largement sur celui de
moraliser, d’exhorter ou d’accuser, réservé peut-étre a I’élé-
gie et aux poemes en tétrametres trochaiques. Et les preu-
ves n’en manquent pas. D’abord chez Archiloque lui-
méme, quand il répond a un ami qui lui demande les raisons
d’un long silence (fr. 215 West): «Ni les iambes, ni les
divertissements plaisants (tepnwiai) ne m’importent.» En-
suite dans le jugement souvent cité de 'empereur Julien,
Or. 7, 3, sur la séduction (yvyoyoyie) des fables chez Archi-
loque, un trait qui, dit-il, le distingue d’Hésiode: « Apres
lui, Archiloque — pour apporter une maniere d’assaison-
nement a sa poésie — employa souvent les fables, en
homme qui voyait probablement que le sujet traité avait
besoin d’une telle séduction pour 'ame, et qui savait mani-
festement que, privée de la fable, la poésie n’est que versi-
fication puisqu’elle est privée, pourrait-on dire, d’elle-
méme: il ne lui reste plus alors de poésie. La Muse de la
Poésie lui permit de cueillir ces assaisonnements, et il les
offrit lui-méme dans D’espoir d’étre tenu non pour un sil-
lographe, mais pour un pocte 27.» Enfin j’en veux voir la
confirmation dans le fait qu’Archiloque a pratiqué et per-
fectionné I’art du récit avec autant de succes dans le genre

27 Traduction légérement retouchée de G. RocuEerort (€d.), L'emperenr [ulien,
Envres completes, 11, 17e partie (Paris 1963), 47-48.



96 FRANGOIS LASSERRE

élégiaque, pour lequel nous avons Pexemple fameux de
Iélégie dite du naufrage (fr. 8-13 West), avec le jugement
non moins fameux porté sur elle par 'auteur du traité Du
Sublime, 10, 7, qui I'égale aux descriptions d’Homere, et
dans les tétrametres trochaiques, dont le premier poeme,
avec un long récit des tribulations des Pariens a Thasos
(fr. 88-89 West), faisait dire au métricien Héliodore que le
rythme «galopant» du trochée se préte aux «narrations
ardentes», &ni tdv epudv Onodécewv dans la version de
I’Anonyme de Studemund, Awecd. var. 1 223, festinis narra-
tionibus dans celle de Marius Victorinus, Ars grammatica 11
s, VI p. 84 Keil. En réalité, la présence d’un long récit
constituant a peu pres la totalité du poeme entre son
introduction et sa conclusion est attestée sirement dans au
moins cing poemes autres que ceux qui contiennent des
fables narrées, et de nombreux indices en font soupgonner
davantage. La fable convenait donc parfaitement au sys-
teme de composition adopté par Archiloque, et cette der-
niere considération, sur laquelle je conclus, explique sans
doute pour une bonne part qu’elle occupe tant de place
dans son ceuvre et si peu dans les ceuvres de ses successeurs,
composées selon d’autres schémas.



LA FABLE EN GRECE DANS LA POESIE ARCHAIQUE 97

DISCUSSION

M. Adrados: M. Lasserre a soulevé des questions importantes.

Je le suis quand il parle de lutilisation de la fable a des fins
politiques, du moins en partie; mais il conviendrait de parler de rivalités
entre factions adverses plutot que d’“élections’.

Que le style de la fable s’accorde avec la nature des iambes, j’en
conviens; mais il y a plus: les deux genres ont le méme mobile, les
meémes thémes, la méme idéologie.

En ce qui concerne I'art du récit chez Archiloque, je ne puis qu’ap-
prouver sans réserve ce qu’a dit M. Lasserre. J’ajoute qu’il serait inté-
ressant de comparer la version que donne Atchiloque de la fable de
I’Aigle et du Renard avec son modele akkadien et avec les versions
hellénistiques.

J’ai peine a suivre M. Lasserre sur d’autres points. Si j"admets qu’il y
avait dans le Margités une fable (dAonng xai &xivog), je pense, en
revanche, que la fable des Grenouilles qui demandent un Roi (H. 44) est
hellénistique, et que la xoAM de I’hydre mentionnée par un témoin est a
mettre, j’en suis convaincu, en rapport avec le mythe d’Héracles et
Nessos (Epod. X11 Adrados, Liricos griegos 1 p. 53). Je ne vois pas non
plus d’allusion a la Colombe et la Fourmi. Il y avait bel et bien chez
Stésichore la fable du Cheval et du Cerf. Aristote et Conon en sont
témoins, et Théon écrit qu’on la trouvait chez Philistos, auteur d’une
histoire de la Sicile, qui, sans doute, connaissait le poete d’Himere. A
quoi s’ajoute qu’il y a des iambes dans la prose d’Aristote et de Conon.
On ne trouve nulle part mention d’une vie de Stésichore. C’est donc
putre hypothése que de supposer qu’elle a existé.

Je noterai enfin que la fable du Pécheur et du Poulpe est la méme
chez Timocréon et chez Simonide son modéle. Je suis persuadé qu’il
s’agit de Sémonide d’Amorgos et non de Simonide: la fable est en
iambes (cf. Philologus 126 (1982), 159-179).

M. Lasserre: Je réponds le plus brievement possible sur les points

principaux.



98 DISCUSSION

Le modele akkadien d’abord. Bien qu’il soit aujourd’hui reconnu que
la fable de 1’Aigle et du Renard provient en derniére analyse d’une fable
akkadienne, je ne pense pas qu’on puisse substituer celle-ci a la version
grecque qu’a utilisée Archiloque dés lors qu’il s’agit de mesurer la part
de son invention, en quelque sorte texte a texte. Malgré son infidélité
probable, la version ‘ésopique’ qui nous est parvenue, notamment par la
collection syriaque, offre un point de comparaison plus sur, si I'on
considére que plus d’un millénaire sépare ’archétype akkadien de I’épode
contre Lycambes.

Ensuite, les fables hellénistiques. Vous dites que les deux fables de la
Fourmi et de la Colombe et des Grenouilles qui demandent un Roi sont
hellénistiques. Je ne vois pas quels critéres, quelles preuves vous per-
mettent de 'affirmer. D’autre part, en ce qui concerne la seconde, vous
écartez le fragment ‘bile de 'Hydre’ en suggérant de le rattacher a ce
qu’Archiloque a dit d’Héraclés dans un poéme mal connu: ce serait
’hydre de Lerne. Mais j’objecte que le seul épisode du mythe d’Héracles
attesté pour Archiloque est celui de la traversée de 'Evénos, au cours de
laquelle Héracles tue le centaure qui a tenté de violer Déjanire: ’épisode
de I’hydre de Lerne n’a aucun rapport nécessaire avec lui.

Sur Pattribution d’une fable a Stésichore, je m’en tiens a4 I’hypothése
de W. Schmid; mais j’ajoute que I'existence d’une biographie ancienne
de ce poete me parait impliquée par I’érection de sa statue a Himere a
I’époque archaique, cet honneur attestant, a si haute époque, une véne-
ration fondée, comme le culte d’Archiloque a Paros, sur ce qui se disait
de l'intervention des dieux dans sa vie. La guérison miraculeuse de sa
cécité apres la fameuse palinodie certifie, avec quelques autres témoigna-
ges, la réalité de cette tradition biographique.

Reste votre correction de Simonide en Sémonide. Je la crois récusée
par le fait que le citateur du fragment (Athen. VII 318 f) produit celui-ci
avec la forme dorienne mdAvnog, qui exclut Sémonide en tant que pocete
ionien. Les attestations complémentaires des parémiographes 'attribuent

d’ailleurs expressément a une épinicie, ce qui confirme la citation.

M. West: It is a valuable exercise to try to define the conditions in

which fables were felt to be suitable in early poetry. One can start from



LA FABLE EN GRECE DANS LA POESIE ARCHAIQUE 99

the conventional broad categories into which this poetry is divided:
recited poetry/sung poetry, monody/choral poetry. But one soon finds
that these categories are inadequate, partly because they are too
crude—each of them contains much too wide a range of material-—and
partly because their application is often more uncertain than one would
like. One does not always know what was recited and what was sung.
Was elegy sung? I believe so. What about the epodes of Archilochus?
M. Lasserre classifies them with recited poetry, but I would regard them
as sung poetry. They are in lyric metres, simple lyric strophes. The
differentiation between monody and choral song may also be difficult.
The poems of Timocreon seem to be rather personal and political; I find
it hard to imagine a type of occasion on which they might have been
sung by a chorus. Stesichorus has traditionally been considered a choral
poet, but (despite his name) there is really no evidence for this. I am one
of several scholars who find it much easier to understand him as a solo
singetr. (I argued for this view in an article in the Classical Quarterly
N.S. 21 [1971], 302-314.)

It is more fruitful to consider the material in regard to the relation-
ship between the poet and the addressee. In poetry composed for an
intimate circle, like that of Sappho and Alcaeus, the relationship is
generally too close for the use of fable. There has to be a certain distance
between poet and addressee—I very much liked M. Lasserre’s phrase
“ce curieux amalgame de plaisanterie et d’hostilité”. At the same time
the address has to be presented in public or semi-public circumstances.
There has to be an audience other than the nominal addressee to savour
the force of the fable.

M. Lasserre: Je tombe volontiers d’accord avec vous sur 'impor-
tance parfois exagérée qu'on a attribuée a la différence des genres,
notamment a ce qui distingue la chorodie de la monodie et en ce qui
concerne les rapports du poéte avec son public. Mais en ce qui concerne
ses moyens d’expression, le choix d’un style, méme si la disparition de la
plus grande partie des textes archaiques interdit de proposer une théorie
générale, je n’en constate pas moins que chaque genre poétique a son

style propre. Pour Archiloque, par exemple, la fameuse élégie dite du



100 DISCUSSION

naufrage ne pourrait pas étre transposée en iambes, encore moins en
épode iambique. De méme, les fragments papyrologiques et épigraphi-
ques des tétrametres trochaiques font apparaitre une proportion impres-
sionnante de récits guerriers, qui ne se retrouve pas dans les autres livres.
De plus, ayant en chaque occasion la liberté de choisir le genre le plus
adéquat, nous voyons qu’Archiloque s’est exprimé tantot dans un genre,
tantot dans un autre, et certainement pas par hasard.

Sur un plan plus général, le vocabulaire poétique d’un Alcée, tel que
I’a analysé M. Treu, Von Homer zur Lyrik (Minchen 1955), ne ressem-
ble en presque rien 4 celui d’Archiloque. Il y a donc une réelle différence
de style — je ne dis pas de sujets — entre ces deux poctes ‘monodiques’,
qui pourtant s’adressent a des auditeurs apparemment assez sembla-
bles.

Revenant maintenant au public d’Archiloque, je pense comme vous
qu'un poeme donné d’abord en audience privée peut aussi avoir béné-
ficié d’une audience semi-publique, c’est-i-dire plus nombreuse que le
cercle d’'un symposion. J’hésiterais, en revanche, a parler d’audience
publique, donc devant le peuple de Paros, méme lorsqu’il interpelle
celui-ci directement (fr. 109 West). Mais il sait que le poéme se répandra

rapidement, d’une maniere ou d’une autre.

M. West: Stylistic level is certainly a critical factor. Tragedy lies
outside the scope of your paper, but one might ask why it is that
Aeschylus uses fables while Sophocles and Euripides do not. This must
reflect a personal difference of manner between Aeschylus and his
successors, or a difference between the tragedy of the earlier and of the
later fifth century. Aeschylus’ language is in some ways more remote
from popular language than that of Sophocles and Euripides, and yet in
some ways (in metre and prosody, for example) he is closer to the
people. His use of fables can be seen as another manifestation of this
quality.

M. Knapp: Was mich als Mediivisten bei diesem Blick in die frih-
griechische Epoche frappiert, ist die Kraft einzelner Fabeln, sich im

Kern Gber Jahrhunderte, ja tiber Jahrtausende, unverindert zu erhalten



LA FABLE EN GRECE DANS LA POESIE ARCHAIQUE I01I

und in ginzlich verschiedenen sozialen Umwelten dhnlichen, aber auch
vollig kontriren Zwecken dienen zu koénnen. Die Fabel XXXIX bei
Odo von Chetiton scheint tatsichlich dem Vers des Margites zu entspre-
chen. Ein verwandter Sentenztypus, z.e. “Selbst der Kligste findet
einmal seinen Meister”, wird uiberraschenderweise auch im Ysengrimus
formuliert und mit der Geschichte vom Fuchs und Hahn exemplifiziert.
Im selben Epos findet sich auch der Antagonismus von Geld- und
Geburtsadel. Was aber das mittelalterliche Tierepos grundsitzlich von
der antiken Welt unterscheidet, ist die persiflierende Darstellung der
Adelsgesellschaft in Tiergestalt. Hier ist ein volliger Funktionswandel zu

verzeichnen.

M. Lasserre: 1l est en effet étonnant que le promythion et la fable se
soient maintenus pratiquement identiques pendant vingt siecles, du
Margites jusqu’a Eudes de Chériton. C’est sans doute, en ’occurrence, le
promythion qui a préservé la fable de changer de sens, car il ne peut avoir
qu’un sens. Dans d’autres cas, la permanence du sens a pu étre maintenue
par la «réplique gnomique finale», pour employer la terminologie de
M. N¢jgaard.

M. Ngjgaard: Sans doute la continuité de la fable a-t-elle souvent été
assurée par la transmission d’une sorte de résumé; mais je doute qu’il
faille le chercher dans le promythium, lequel, a mon avis, représente un fait
secondaire dans la tradition. Il se peut, en revanche, que Uépimythium ait
assumé dans certains cas cette fonction. C’est toutefois la finale gnomi-
que qui a le plus souvent servi de référence a toute une fable. Cette
réplique résume, en effet, toute la narration: vestigia terrent!

L’usage parodique de la fable fait probleme: je crois avec M. Knapp
que I’épopée animale médiévale représente parodiquement la société
féodale, mais c’est la une nouveauté. Cette épopée est ridicule parce que
’on sait que la fable a une idéologie contraire a celle de la ‘chevalerie
chrétienne’. Le recours a la fable, dans un tel contexte, implique une
contradiction dans les termes, donc une parodie.

Ceci nous rameéne a la fable antique, car pour comprendre le sens de

ses premiéres manifestations il me parait important de savoir si la fable



102 DISCUSSION

grecque était utilisée comme un yeAolov ou comme un enseignement
moral sérieux. Les exemples que nous connaissons ne nous permettent
guere de trancher. Je serais toutefois enclin a penser qu’il convient
d’interpréter les premiéres fables comme des exemples dépourvus d’hu-
moutr. Hésiode n’a-t-il pas utilisé sa fable a contresens, comme I’a tres
justement remarqué M. Lasserre? Il met en garde les puissants contre
’abus de leur pouvoir, alors que le récit blame le faible parce qu’il se
plaint de ce qui est inévitable. Ainsi, Hésiode parait s’inspirer directe-
ment de livres de sagesse, qui utilisent la fable pour enseigner la morale.
Il en va de méme pour la fable de I’Aigle et du Renard chez Archiloque:
elle met en évidence la justice divine, a laquelle on ne saurait échapper,
ce qui est en contradiction avec la leon de la fable ésopique, mais ce qui
s’accorde bien avec ce qu’a du étre ici la source d’Archiloque, a savoir un
mythe akkadien (dans une forme tardive, bien entendu).

On serait tenté d’en conclure qu’avant la tradition ésopique, la ‘fable’
n’était pas pour les Grecs amusante, mais sérieuse. Toutefois, force est
bien d’admettre que les autres fables d’Archiloque et leur contexte ont
sans doute visé a provoquer le rire. Si on admet que, dans Margites,
figurait une fable, sa fonction ne pouvait étre que comique. On est ainsi
amené a penser qu’il y eut une double transmission: d’une part celle,
sérieuse, des livres de sagesse, trés proches de leurs modeles babyloniens;
d’autre part celle, plus légere, de la tradition ‘populaire’ (peut-étre orale),

dont on ignore par ailleurs la nature.

M. Lasserre: Le mélange des effets, tantot comiques, tantot sérieux,
ne me parait pas nécessairement paradoxal dans un ‘livre de sagesse’. Ne
le constate-t-on pas dans le livre des Proverbes de I’Ancien Testament?
Mais Iintervention du poete, dans le traitement d’une fable, peut encore
accentuer, s’il le veut, son aspect comique ou son aspect sérieux. Le

recueil de fables offre donc toute une gamme de possibilités.

M. Adrados : Si le ton de la fable d’Hésiode différe du ton des fables
d’Archiloque, c’est que la premiére fait partie d’'un poéme didactique, les

secondes de poemes iambiques. Or la poésie iambique enseigne et



LA FABLE EN GRECE DANS LA POESIE ARCHAIQUE 103

divertit tout a la fois. Il faut attendre Babrius pour trouver des fables

dont la seule fin est de divertit.

M. West: A question of detail: in the case of Archilochus’ fable of
the fox and the monkey (fr. 185 West), M. Lasserre argues ingeniously
from the aorist participle @noxpi9eig that this was a kind of continuation
of a story told in a previous poem. I find this difficult to reconcile with
the introductory words épéw v’ Hpiv alvov—just ‘a story’, no hint of a
relationship with a narrative presented previously.

M. Lasserre: Cest S. Luria qui a montré le premier qu’dnokpideig
implique impérieusement une liaison entre la fable du Singe dansant et
celle du Singe et du Renard (Philologus 85 (1930), 1 5qq.). Mais il pro-
posait d’intercaler la premiére phrase entre les vers 2 et 3 du fragment
pat lequel commence I’épode, ce que ne permettent pas les témoignages
conservés. Je reconnais que l'introduction de la nouvelle fable, ou du
nouvel épisode, par alvog Tig surprend, s’il s’agit de la continuation d’une
fable. Peut-étre serions-nous moins surpris si nous savions comment la
premiére partie, dans une précédente épode, avait été introduite. Mais
nous nous trouvons de toute maniere devant une situation spéciale,
comme je I’ai signalé, donc devant une situation inattendue. Il ne me
parait pas déraisonnable de penser qu’Archiloque, recommengant son
conte animal, ait appelé aivog ce nouvel épisode, et cela d’autant moins
que la collection ésopique atteste qu’on pouvait ou séparer ces épisodes

en fables distinctes, ou les réunir en une seule fable.

M. West: Normally every fable is completely self-contained. A

reference to another story outside it would be quite exceptional.






	La fable en Grèce dans la poésie archaïque

