
Zeitschrift: Entretiens sur l'Antiquité classique

Herausgeber: Fondation Hardt pour l'étude de l'Antiquité classique

Band: 29 (1983)

Artikel: Sophokles in seinen Fragmenten

Autor: Radt, Stefan

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-660856

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-660856
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


VI

Stefan Radt

SOPHOKLES IN SEINEN FRAGMENTEN

Was die Fragmente zu unserem Sophoklesbild beitragen
kann selber auch nur fragmentarisch sein. Zu den grossen
Fragen der Sophoklesinterpretation — Aufbau und
Handlungsführung der Dramen, Gestaltung der Personen, Funktion

des Chors u. dgl. — haben die Fragmente nichts zu
bieten. Aber gewisse Teilaspekte von Sophokles' Kunst
kennen wir nur aus den Fragmenten, und auf diese Aspekte
möchte ich mich vor allem konzentrieren: an erster Stelle die

Stoffe, die Sophokles für seine Stücke gewählt hat (I-II);
ferner Sophokles als Satyrspieldichter (III); und schliesslich
eine ganze Reihe kleinerer Nova, die wir in den Fragmenten
finden (IV). Ausserdem möchte ich kurz aufeinige Parallelen
zu bereits aus den erhaltenen Stücken bekannten Elementen
hinweisen (V), und zum Abschluss auf ein paar besonders
schöne und bemerkenswerte Fragmente eingehen (VI).

I

Um festzustellen welche Stoffe Sophokles für seine

Dramen gewählt hat, brauchen wir natürlich erst einmal eine

möglichst vollständige Liste der Titel seiner Stücke.



186 STEFAN RADT

Nun besitzen wir fur die Zahl der sophokleischen
Dramen zwei verschiedene Angaben. Nach der Vita (T i,
76 f.) die sich auf Aristophanes von Byzanz beruft, gab es

von Sophokles 13o Dramen (sxst Se Spapaxa pX'), von denen

17 fur unecht erklart wurden; die Suda dagegen (T 2, 9)

behauptet, Sophokles habe 123 Stucke aufgeführt (s5t5ai;s),

fugt aber hinzu, dass Manche eine viel höhere Zahl angeben.
August Bockh und Theodor Bergk wollten beide Zeugnisse
miteinander m Einklang bringen: Bockh, indem er die 123
der Suda m 113 änderte (was nach der Vita die Zahl der
echten Stucke gewesen ware), Bergk, indem er in der Vita
die 17 — die Zahl der unechten Stucke — durch 7 ersetzte.
Naturlich ist es keineswegs ausgeschlossen, dass solche

Änderungen das Richtige treffen (die von Bergk konjizierte 7

hat sich inzwischen sogar m einer Handschrift gefunden —
allerdings, nach dem Zeugnis Rudolf Schoells, als Korrektur
einer ursprunglich geschriebenen 17: sie ist also auch dort
vielleicht nur Konjektur...). Aber das Korrigieren von
Zahlen bleibt ja, wenn man über keine weiteren Daten
verfugt, eine reine Spielerei. Und vielleicht ist überhaupt gar
kein Fehler unserer Uberlieferung im Spiel: der Widerspruch
könnte sich auch daraus erklaren, dass die Vita alle bekannten

Stucke zahlt (s/ei), die Suda dagegen nur die zur
Auffuhrung gekommenen (s8i§a^s), d.h. die m den Didaska-
lien genannten. Wie dem auch sei: auf Grund dieser beiden
Zeugnisse können wir nicht genau sagen, wieviel Stucke
Sophokles geschrieben hat.

Bei diesem Stand der Dinge liegt es nahe, einfach die uns
uberlieferten Titel sophokleischer Dramen zu zahlen. Aber
so einfach ist das nicht! Erstens werden manche überlieferten
Titel mit mehr oder weniger Recht bezweifelt; ausserdem
wird des öfteren vermutet, dass zwei (manchmal sogar drei)
verschiedene Titel Bezeichnungen fur ein und dasselbe Stuck
1 Alle Zitate (und einige Abkürzungen) nach meiner Ausgabe Tragicorum Graecorum

l ragmenta (IrGI) Vol IV (Gottingen 1977)



SOPHOKLES IN SEINEN FRAGMENTEN 187

gewesen seien; und schliesslich hat man aus unseren Quellen
auch noch Titel sophokleischer Stücke erschlossen.
Diese drei Faktoren haben dazu gefuhrt, dass wir über die
Zahl der Titel sophokleischer Dramen die verschiedensten
Angaben finden: bei Pearson (I pp. xviii ff.) z.B. sind es 132
bzw. (nach Abzug aller zweifelhaften) 112, bei W. Schmid
(Geschichte der griechischen Literatur \ 2 [München 1934], 325)

114 (mit der unverständlichen Anmerkung [325 6] «Identifizieren

können wir noch 112 Stücke»), bei A. v. Blumenthal
(in RE III A 1, s.v. Sophokles, 1079, 45 ff.) 130 2.

Will man hier etwas mehr Exaktheit und Klarheit
schaffen, dann muss man an erster Stelle natürlich alle Titel
weglassen die auf Konjektur beruhen. Damit scheiden nicht
nur "ASpr^cx;, Ai'yiCTÖog, "AA.kt)cttk;, Bcikxcu, 'Ißfjpsq, "Ivco, 'Io-
KctcjTT|, NcuciSsg, Nsavicncoi, NsohtcA£|io<;, Oiveüq, OivdwT], 11x0)-

Xsla und 'QpsDuia aus 3, sondern auch EupfmiAcx;, ein von
Aristoteles erwähnter Titel, dessen Zuweisung an Sophokles
nicht mehr ist als eine Konjektur, die durch POxj.
117 5 + 2081 (b) zwar wahrscheinlich, aber keineswegs
sicher geworden ist, was oft vergessen wird (vgl. TrGF IV
p. 195).

Zweitens müssen von den überlieferten Titeln all
diejenigen ausser Betracht bleiben, die mehr oder weniger
verdächtig sind. Das sind auf jeden Fall 'AA.£ixr|<;, 'Idpßr),
rl7ntoSd|T£ia, Kaadvdpa 4, Kpfjtsc;, Kcöpcx;, Mfi5sia, Eoavrppopoi,

2 Dass die Zahl genau zu der Angabe der Vita stimmt, ist sicher kein Zufall!
3 Nicht dagegen OiKÄ,fj<; Dieser Titel ist zwar eine Konjektur — uberliefert ist

aber dieser 'IoKÄ,fj<; ist zweimal ausdrücklich fur Sophokles bezeugt
(F 468-469) und lasst sich nicht als Korruption eines sonst bekannten sophoklei-
schen Titels interpretieren, um so weniger als die Verschreibung ToKXfjq fur
OiKÄ.fjs auch sonst begegnet (z.B. Aeschyl. Sept. 609, Eur. Supp. 925).
4 F 897, wo — wie die von mir seinerzeit leider übersehene Ausgabe von L. Di
Gregorio (Scholia Vetera m Hesiodi Theogomam, Milano 1975) zeigt — alle
Handschriften £v Kaa&vSpQt bieten. Da unmittelbar nach Sophokles Lykophrons
Vers Alex. 6 zitiert wird, m dem es von Kassandra heisst 8a(pvr|(pdycov (polßa^sv
&K X,ai|iG)V Ö7ta, liegt der Verdacht nahe, dass hier in unserer Uberlieferung etwas
schief gegangen ist.



188 STEFAN RADT

OiA.sü<;, ndv8apo<;, IIsAic«;, npo|ir|9eu<; und TäA,co<;. Dass man
übrigens nicht zu schnell an überlieferten Titeln zweifeln
soll, haben neuere Funde gezeigt: Moücrai (bezweifelt von
Casaubonus und Brunck) wird bestätigt durch CAT B i, 25

(TrGF I p. 57), 'I^icov und ripiapoq (beide bezweifelt von
Welcker) durch DID A 4 b 6 ff. (TrGF I p. 31) bzw. Phot.
Lex. (cod. Zavord.) s.v. acpf)A.iKei;, TuvSdpeccx; (bezweifelt von
Welcker und Anderen) und <t>puy£<; (bezweifelt von Bergk
und Wecklein) durch Phot. Lex. (cod. Berol.) 89, 20 bzw.
151, 7. Es ist also methodisch falsch, ganz selten zitierte Titel
einzig auf Grund dieser Seltenheit zu verdächtigen, wie dies
z.B. noch Schmid (GGL I 2, 451) bei dem Theseus tut.

Drittens muss man sich davor hüten, überlieferte Titel
allzu schnell miteinander gleich zu setzen. Natürlich kommt
es nachweislich vor, dass griechische Dramen statt nach
ihrem Titel nach einer darin auftretenden Person zitiert
werden (siehe Pearson, I p. xix), und so ist es z.B. höchst
wahrscheinlich, dass, wenn Erotian aus Sophokles' Pelias die
Worte A-suköv airnjv <S8' s7tat8suo,ev ycAa zitiert (F 648), die
offenbar auf Tyro zu beziehen sind, er die erste oder zweite
Tyro meint, und dass die von Stobaios aus Sophokles'
Hippodameia zitierten Verse (F 472) aus seinem Oinomaos

stammen (in welchem Stück, wie wir durch F 474 wissen,
Flippodameia eine der dramatispersonae war). Aber ausser der

Einmaligkeit des Zitats gibt es keinen einzigen Grund, den

von einem späten Rhetor zitierten Kerberos mit dem Herakles
zu identifizieren (was Pearson [I p. xix] als eine objektive
Tatsache präsentiert), und es ist auch keineswegs « difficult to
avoid the conclusion that Ion was an alternative title for the
Creusa..., and Clytaemnestra either for the Iphigenia or the
Aegisthus» 5. Ebenso willkürlich ist z.B. die seit Welcker

5 A. C. Pearson (ed.), The Fragments of Sophocles I (Cambridge 1917), p. xix (wo
«alternative title» übrigens ein irreführender Ausdruck ist: es handelt sich hier ja
nicht um einen 'offiziellen' zweiten Titel, wie bei 'Axpeu^ f\ Mi)KT]vaTat u. dgl.



SOPHOKLES IN SEINEN FRAGMENTEN 189

allgemeine Identifizierung der Eriphyle mit den Epigonoi (die
Nauck zwar nicht mitgemacht hat aber doch wahrscheinlich
fand) sowie die von Toup vorgeschlagene und ebenfalls
allgemein übernommene Gleichsetzung des Herakles mit den
'Etu Tatväpcp cräiupoi (eine Gleichsetzung, die Nauck dazu
verführt hat, sogar einen neuen Titel cHpaKX,h<; £71! Tatväpcp

aarupiKoq zu konjizieren, den Pearson [I 167 f.] mit Recht
abgelehnt hat, aber Schmid z.B. als etwas fest Gegebenes
hantiert \GGL I 2, 83; 325 8; 451; 464 12]). Ja, gegen die

Gleichung Eriphyle Epigonoi spricht sogar eine Tatsache,
über die die Verteidiger dieser Gleichung sich, wie mir
scheint, oft zu leichtfertig hinwegsetzen (vgl. Pearson I
132 ü Schmid, GGL I 2, 437 7), die Tatsache nämlich, dass

für den römischen Dichter Accius ausser einer Tragödie
Epigoni — die, wie man aus Cic. De opt. gen. or. 18 schliessen

darf, eine Nachbildung des gleichnamigen sophokleischen
Stückes war (siehe TrGF IV p. 184) — auch eine Eriphyla
bezeugt ist: wenn die sophokleische Eriphyle mit seinen

Epigonoi identisch wäre, müsste man dieselbe Identität auch
bei Accius annehmen 6.

Dieselbe Zurückhaltung sollte man auch bei der
Annahme von Doppeltiteln beobachten. Überliefert sind uns
für Sophokles nur vier Doppeltitel: 'Arpsfn; f] MuKT|vaiai,
Mävieic; f) IIoÄ,üi5oq, Nauancäa t) nXüvxpiai, üavScbpa f] Scpupo-

Köitoi. Nur für diese vier Dramen ist also ein Doppeltitel

[siehe weiter unten], sondern, wie Pearson auch selber ausdrücklich sagt, um «the
results of lapse of memory, carelessness of citation, or confusion by a copyist»).
Wenn Pearson dann fortfahrt: «but hesitation is pardonable before we accept
the identification of the Theseus with the Phaedra» etc (Sperrung St. R.), so illustriert
das aufs schönste den grundlegenden Unterschied seiner Haltung mit der hier

empfohlenen fur Pearson ist «hesitation» offenbar etwas was man in diesen Fragen
möglichst vermeiden soll, fur mich dagegen eine unentbehrliche Vorbedingung fur
eine reinliche Trennung von Überlieferung und Konjektur.
6 Was O. Ribbeck, Die romische Tragödie im Zeitalter der Republik (Leipzig 1875),

487 ff., der Welckers Gleichsetzung ubernahm, denn auch konsequent getan
hat.



190 STEFAN RADT

gesichert: die von Toup vermutete Identität des 'Axcucöv

aüXX,oyo<; mit den 2üv5sinvoi — mag sie auch noch so
wahrscheinlich sein (siehe TrGF IV pp. 163 und 425) —
muss aus dem Spiele bleiben, ganz zu schweigen von Bruncks
Annahme eines Dramas Nlntpa ii 'OSuaasix; aKavfk>7iLf|i; (siehe
TrGF IV p. 373); und auch die drei überlieferten Helena-
Titel — cE>.evTi9 &7icuxT|Gi9, 'Ekevrii; apnayfi, 'Eksvrig yctpoi; —
wird man, wenn man feststellen will, was uns überliefert
ist, wohl oder übel als drei verschiedene Stücke zählen
müssen.

Wenn man nach diesen Prinzipien verfahrt, ergibt sich
dass uns die Titel von 115 verlorenen Stücken sicher
überliefert sind (siehe Anhang I). Zusammen mit den 7

erhaltenen Tragödien macht das 122 — also eine Zahl die
kaum von der der Suda abweicht. Leider können wir
trotzdem nicht sicher sein, dass wir damit fast alle Titel von
Sophokles' Stücken kennen, denn es ist natürlich gut
möglich, dass diese Liste von 122 Titeln noch Alternativ-
Titel oder Personennamen statt Titel enthält. Aber dass wir
in dieser Liste den weitaus grössten Teil der sophokleischen
Titel vor uns haben, darf man doch wohl mit einer gewissen
Zuversicht annehmen.

Wenn dem aber so ist, fällt es auf, dass in unseren Quellen
nur 13 Stücke ausdrücklich als Satyrspiele bezeichnet werden

1, während wir doch mindestens etwa die doppelte Zahl

7 "ApuKoi;, 'Apipiapecoi;, Aiovootctkoi;, 'Eni Taiväpco, 'HpaKLstcTKOi;, 'Hpa-
K^f)i;,'IxvEOTai, Kr|Oa)amv Kpiai^ Kcoipot Mtöpo^ Xa/yicoveix;, "Yßpu;.
Auch hier hat die Vermengung von Überliefertem mit Kon|ekturalem zu den
verschiedensten Angaben gefuhrt: Pearson (I p. xxi) nennt als «universally
admitted or strictly proved to be satync» 16 Stucke (in seiner Liste fehlen 'Eni
Tcuvcipcp und 'HpaK^E'iCTKOi;, und sind 'A/iXXsax; Spaaxai, 'EXsvtii; yctpoi;,
"Epu;, riav5(Bpa und TfAg(po<; hinzugefügt) und Schmid (GGL I 2, 325)

behauptet «Titel von Satyrspielen können wir mit Sicherheit noch 1; nachweisen»
(es folgt Pearsons Liste ohne Tf|XEtpoi; und mit dem Zusatz £ni Tatvctpcp zu
'HpaKX.fii; [Naucks Konjektur, siehe oben]); v. Blumenthal (Rh, s.v. Sophokles,
1079, 55 ff.)zahlt 16 sichere Satyrspiele (er lasst'HpaKXfji; weg und fugt"A5pr|TO<;,



SOPHOKLES IN SEINEN FRAGMENTEN 191

erwarten. Pearson (I p. xvi; vgl. p. xxii) wollte das mit der
Annahme erklären, dass schon die alexandrinische Bibliothek

nicht mehr alle sophokleischen Satyrspiele besessen

habe, und berief sich dafür auf eine Bemerkung Elmsleys in
seinem Medea-Ylomme.nt2.r. Elmsley hat dort8 anlässlich der

Mitteilung in der Hypothesis zur Medea, das zugehörige
Satyrspiel Theristai sei nicht erhalten, darauf hingewiesen,
dass die Vita des Euripides (Ed. Schwartz (ed.), Scholia in
Euripidem I [Berlin 1887]), p. 4, 8 ff.) angibt, von den

92 euripideischen Dramen seien 70 Tragödien und 8 Satyrspiele

erhalten, und daraus mit Recht geschlossen, dass die
bereits für die Alexandriner verlorenen euripideischen
Stücke hauptsächlich Satyrspiele waren. So far so good. Aber
etwas Entsprechendes nahm Elmsley nun auch für Aischylos
an, wofür er sich stützte auf die Mitteilung in dessen Vita
(§13; Aeschjli Tragoediae, ed. U. de Wilamowitz-Moellen-
dorff [Berlin 1914], p. 5, 8 ff. Aeschjli Septem quae supersunt

tragoedias ed. D. Page [Oxford 1972], p. 333, 2 ff.) sßicoÖ££TT|
iyy', £v otq E7icuT|a£ Spctpaxa o' Kai £7ii xoüxok; aaxopiKa apipi xa e'.

'A/iÄAeux; fepaaxai, 'EA,svt|<; und Tr|>.e(po<; hinzu), sogar P. Guggisberg
{Das Satyrspiel [Diss. Zurich 1947), 99), der bestrebt ist, Bezeugtes von Mutmasslichem

zu trennen, behauptet «Als Satyrspiele sind urkundlich direkt zwölf.
gesichert» (er setzt 'HpaicXfjc; gleich mit 'Eni Taivapcp), D. F. Sutton, in seiner
«Handlist of Satyr Plays» gibt unter der Überschrift 'Demonstrably Satync' eine
Liste von 20 Titeln, in der 'Erci Taivapcp fehlt und 8 konjekturale Satyrspiele —
"AÖpriiot;, 'AxiMicoq £pa0tai, AaiÖaXoi;, cEAivr|<; yapot;, 'Iapßr), Tva^oi;,
IlavScöpa, Euvöeutvoi — erscheinen {HSCP 78, 1974, 140), in The Greek Satyr
Play desselben Verfassers (Beitr. zur Klass. Philol. 90, Meisenheim am Glan 1980)
Finden wir (S. 36) als "known Sophoclean satyr plays" 15 Stucke aufgezahlt (denen
man noch den versehentlich ausgefallenen Salmoneus [vgl. S. 56] hinzufugen muss):
die äusserst hypothetischen Falle "A8pr|TO<;, AaiSaXot;, Tapßr| und ZuvÖElTtVOl

bilden hier, zusammen mit F 730 a-g, eine besondere Gruppe, die "with a reasonable

degree of certainty" als satyrisch betrachtet werden könne, V Steffen schliesslich
hat in seine Satyrographorum Graecorum reliquiae (Poznan 1935) nicht weniger als 28

sophokleische Titel aufgenommen, und in seinen Satyrographorum Graecorum

fragmenta (1952) sind es immer noch 24
8 Euripidis Medea (Oxonu 1818), 71 2Lipsiae 1822, 56)



192 STEFAN RADT

Das ist aber ein äusserst verdächtiger Text: mit Recht haben
hier Viele Anstoss genommen an der globalen Angabe a(icpi

xä (wofür übrigens einige Handschriften die Variante üpqn-

ßoA.a bieten, in der sich möglicherweise ein Element des

ursprünglichen Wortlauts erhalten hat). Andere halten die
Zahl 5 für korrupt (so z.B. Page), und Wilamowitz stellt
resigniert fest «corruptela insanabilis». Auf einen solchen
Text kann man nicht bauen, und Elmsleys Annahme, dass

von Aischylos in der alexandrinischen Bibliothek nur noch 5

Satyrspiele vorhanden waren, verliert damit ihre Grundlage.
Dieser Annahme widerspricht übrigens auch die Tatsache,
dass der KaxäA,oyoc; xcov AlaxiAoo Spagaxcov (p. 7 f. Wik
3 3 5 Page) — der doch ohne Zweifel auf alexandrinische
Gelehrsamkeit, wahrscheinlich auf die Pinakes des Kallima-
chos, zurückgeht — mindestens 10 Satyrspiele enthält 9. Und
noch ein weiterer Einwand kommt hinzu: dass Stücke
verloren gegangen seien, wird uns nur für Euripides
berichtet — in unseren Testimonien über Aischylos und
Sophokles hören wir nichts dergleichen. Dann ist es aber
methodisch geboten erst einmal davon auszugehen, dass die
alexandrinischen Gelehrten sämtliche aischyleischen und
sophokleischen Dramen besassen, und nicht, wie Elmsley
bei Aischylos und Pearson bei Sophokles, von vornherein
mit einem voralexandrinischen Verlust von Stücken zu
rechnen.

Die Diskrepanz zwischen der Gesamtzahl der uns
überlieferten sophokleischen Titel und der Zahl der ausdrücklich
als Satyrspiel bezeichneten Stücke lässt sich auch ganz
einfach und natürlich ohne eine solche Hypothese erklären,
nämlich mit der Annahme, dass bei vielen uns überlieferten
Titeln die Bezeichnung 'Satyrspiel' weggeblieben ist, genau
wie bei den Diktjulkoi und Isthmiastai des Aischylos, die in

9 'A|xu|xcüvt|, AiktuoiAkch ©ecopoi fj 'IaSpiacrtai, Kspicucbv, KipKrj aaxu-
piKf), Kfiputcst;, Aecov, Auicoöpycx;, npaneöi;, Xcpiyi;.



SOPHOKLES IN SEINEN FRAGMENTEN 193

unseren Quellen niemals als Satyrspiele bezeichnet werden
und deren Satyrspielcharakter erst die Papyri erwiesen
haben. Und auch sonst wird der Zusatz aaxupiKÖi; (-f|) oder
adxupoi m unseren Quellen sehr oft weggelassen, am
auffallendsten m dem aischyleischen KaxaA.oyo<;, wo von den 10

sicheren Satyrspielen (siehe die letzte Fussnote) nur eines —
Kirke — als solches bezeichnet ist; dass die Amymone des

Aischylos ein Satyrspiel war, wissen wir nur durch die
berühmte Didaskalie POxy. 2256 fr. 3 DID C 6), 3 (die
eine alte Vermutung von Aloys Hirt bestätigt hat): die

übrigen Zeugen (Aeschyl. Fr. 13-15 N 2) nennen das Stuck
nur 'A|ru|i6vr| tout court; von den 5 Zeugen, die wir fur den

sophokleischen Momos besitzen, fugt nur einer (F 424) zu
dem Titel das Wort aaxupiKÖc; hinzu, bei dem Kedalion tut das

nur einer (F 326) von 6 Zeugen, usw. usw.
Wenn man dies alles bedenkt, kann meiner Ansicht nach

kein Zweifel daran sein, dass man die fehlenden Satyrspiele
des Sophokles (und des Aischylos) m erster Linie unter den

uns überlieferten Titeln suchen muss. Dass hat man natürlich
auch schon langst getan, aber immer nur gleichsam instinktiv.

Es schien mir nicht überflüssig, die Berechtigung dieser
Praxis einmal prinzipiell zu begründen, zumal sich daraus

eine wichtige methodische Konsequenz ergibt: wenn nämlich

eine begründete Vermutung besteht, dass ein überlieferter

sophokleischer (oder aischyleischer) Titel ein Satyrspiel
war, dann wird diese Vermutung durch die hier vorgelegten
allgemeinen Erwägungen erheblich verstärkt (jedenfalls
mehr als wenn man mit Pearson [bzw. Elmsley] annimmt,
dass eine ganze Reihe von Satyrspielen gar nicht unter den
uberlieferten Titeln vorkomme). Auf diese Art wird es fast

sicher, dass 'AxiATsco? £pacrxal und IlavScbpa Satyrspiele waren,
und fur den Inachos m hohem Grade wahrscheinlich 10.

10 Vgl O Tapi in, The Stagecraft of Aeschylus (Oxford 1977), 4313, B Seidtn
sucktr, in G A Seeck (Hrsg), Das griechische Drama (Darmstadt 1979), 218



194 STEFAN RADT

Weitere nicht unwahrscheinliche Kandidaten, die man aus
dem Titel, den Angaben über den Inhalt, oder dem Ton
einzelner Fragmente erschlossen hat, sind TÄivriq ydpo<;,

KaptKoi, Kepßspoc;, IToipevsc;, Etaucpoc;, Löv8eitcvoi, 'Yöpcxpöpoi,
Otvsöq. Aber auch hinter anderen, uns eventuell ganz tragisch
anmutenden, Titeln können Satyrspiele stecken! Wer wäre
z.B. ohne das ausdrückliche Zeugnis unserer Quellen je auf
den Gedanken gekommen, in dem Amphiareos und dem
Herakles des Sophokles oder in dem aischyleischen Lykurgos
Satyrspiele zu vermuten?

II
Mit der Feststellung, welche sophokleischen Titel als

sicher überliefert zu betrachten sind, und der Widerlegung
der Hypothese, dass ein beträchtlicher Teil der sophokleischen

Satyrspiele den alexandrinischen Philologen
unbekannt gewesen sei, haben wir eine einigermassen feste

Grundlage gewonnen, um uns ein Bild davon zu machen,
welche Stoffe Sophokles für seine Dramen benutzt hat.

Die 122 sicher überlieferten Titel lassen sich in folgende
Gruppen einteilen:

i. Trojanischer Sagenkreis: sicher Mac,, A'iaq AoKpöq, Ai/pa-
taoTi8e<;, 'A/vS^avSpoc;, 'Avtt| vopiSai, 'Ayaicöv oü/Aoyoq, 'Ayi/Asco^
epaaxai, 'EAivriq aTcatxr|Gi9, 'E^sviy; ap7tayf|, 'EÄ,evr|c; yapoq,
'Hlsicxpa, 'Icpiysvsia, Kp(m<;, Adicaivai, AaoKocov, Mepvcov, Naü-
7tX.ioi; nupKastx;, Nauaucaa, Ninxpa, 'OSuacsuq dKav9o7iA.fi 'OSucj-

ctsüc; paivöpsvot;, IIaA,apf|8r|<;, notpsvsi;, noAn^Evri, Ilplapo^,
Ltvcov, SuvSsutvot, TpcbiA.oq, OaiaKsq, <HA,okxt|xti<;, <J>iA,OKxf]XTi9 ö sv

Tpota, Opüyeq (32 Stücke); vermutlich AiSümsi;, 'AvSpopd/ri,
"Eptq, 'EppiövTi, EdpuaXog, EdpuaäKr|<;, KAuxatpficrcpa, Mcopo<;,

NafmA-ioq KaxaTtArcov n, rir]A.£Üi;, EKÖptoi, TsÖKpoc;, Xpua-qq

(13 Stücke) 12.

11 Dieses Stuck konnte eventuell auch zu den 7V/?/>^0j-Dramen (Gruppe 9) gehört
haben: siehe TrGF IV p. 354.
12 Uber den Telephos siehe die übernächste Fussnote.



SOPHOKLES IN SEINEN FRAGMENTEN J95

2. Thebanischer Sagenkreis: 'AA,Kpscov, 'Apcpiäpscoc;, 'Avxiyövr|,
'Emyovot, 'EpupiAr|, Oi8i7couq Tüpavvoc; (6).

3. Argonauten: sicher "ApuKoq, KoA,xi8e<;, Aripviai a'ß', 'Pi^o-
xöpoi, ZkOSoi, Oiveüq a'ß' (8); vermutlich 'Aödpaq a'ß' 13, Opi^ot;
(3).

4. Herakles: sicher 'HpaKAeicnccx;, 'HpaicA/nq, Tpaxiviat (3);
vermutlich 'Apcpixpücov, 'Eni Tatväpcp, 'ItpiKAf^g, Kspßspoq (4).

5. Tantalos, Pelops etc. (sofern nicht zu Gruppe 1

gehörend): 'Axpeix;, ©uecrrric; a'ß'y', Nioßr|, Oivopaoq, TävxaA,o<; (7).
6. Attische Sagen: sicher Aiyeuq, @t|geüc;, "Icov, OiStTtou^ sni
KoVövcp, npoKpiq, Tripeuq, Tpurxo^Epoq, ®ai8pa (8); vielleicht
A6Xons<;, Kpeouaa (2).

7. Sagen um Minos: AatöaArx;, Kapucoi, Mavxsu;, Mivcoq (4).
8. Perseus: sicher 'Aicpicnoc;, 'AvöpopsSa, Aavdr| (3); vermutlich

Aapiaatoi (1).

9. Telephos: sicher AAsäSai, Tf|^£(po<;14 (2); vermutlich
Muaoi (1) 15.

10. Verschiedenes: Aiovugigkoc;, Eüpr|A,o<;, 'Hpiyövr|, ©apüpac;,

"Ivaxoq, 'I^lcov, 'Ioßaxrn;, 'Innovou^, 'Ixvsuxai, Kr|8aHcov, MsXs-

aypoq, OiKA.fj<;, IIav8cbpa, LaA,pcovsu<;, StGUcpcx;, TuvSapsax;, Tupcb

a'ß', <J>oivii; (19).

11. Unklar: Kaxpoi, MoCaai, Tupnaviaxat, "Yßpa;, "Y8po<pöpoi,
<t9ubxi8£<; (6).

13 Einer der beiden 'A&apavTe^ kann auch ein Dionysos-Drama gewesen sein:
siehe weiter unten.
14 Obwohl es möglich bleibt, dass dies Stuck, ebenso wie die gleichnamigen
Tragödien des Aischylos und des Euripides, von der Verwundung und Heilung des

Telephos durch Achill handelte (und also zu Gruppe i gehörte), ist dies weniger
wahrscheinlich geworden durch die Entdeckung, dass Sophokles eine ganze
Telepheta geschrieben hat. Denn da zu dieser Tnlogie so gut wie sicher ausser dem

Telephos auch die Aleaden gehört haben, liegt es nahe anzunehmen, dass, ebenso wie
die Aleaden, die ganze Tnlogie der Vorgeschichte des Telephos gewidmet war, die ja
Stoff genug zu mehreren Dramen bietet.
15 Siehe auch oben S



196 STEFAN RADT

Da springt sofort der uberragende Anteil des trojanischen

Sagenkreises — fast 28% bzw. 37% der sicher
überlieferten Titel — in die Augen. Er ist auch erheblich
grösser als bei Aischylos und Euripides: von den 80 sicher
überlieferten aischyleischen Titeln können wir mit Sicherheit
18 und vielleicht 21, d.h. 22% bzw. 26%, dem trojanischen
Sagenkreis zuweisen 16; für Euripides (78 sicher überlieferte
Titel) lauten diese Zahlen 15 und 17 (19% bzw. 22%) n.

Andere auffallende Unterschiede mit den beiden anderen

Tragikern oder mit einem der beiden sind:

a) die geringe Rolle der Dionysos-Sage. Diesem Sagenkreis
lässt sich mit Sicherheit nur ein Stück, der Dionysiskos,
zuweisen, wozu vielleicht noch eines der beiden Athamas-
Dramen kommt (vgl. TrGF IV p. 100) 18: Aischylos dagegen

hatte den Stoff für mindestens 8, vielleicht sogar für 10

seiner Dramen der Dionysos-Sage entnommen 19 (bei Euripides

ist der Anteil der Dionysos-Sage ebenso gering wie bei

Sophokles: ausser den Bakchen kommt bei ihm nur noch die
Ino in Frage).

b) der erhebliche Anteil attischer Stoffe (Gruppe 6: 6,6%
bzw. 8,2%), die bei Aischylos nur eine untergeordnete Rolle
spielten (sicher nur 'Eksuchvioi, nspaat, 'QpsOuia; vielleicht

16 Sicher 'Ayapspvcov, ©pfjaaat, EupsviSei;, 'Icpiyevsia, Kipiai, Mspvcov,
Muppi86vs<;,"07tA.cov Kpicni;, 'OazoXöyoi, riaA.apfiST|<;, nr|vsX.67tr|, npwxsix;,
Tf]>.£(po<;, ®iÄ,oKTf|rr|(;, <J>pi>ye<;, Xorppopoi, ^Buxctycoyoi, "Buxoaxacna,
höchstwahrscheinlich Kctpsi;, vielleicht Nt|pet5s<; und EaAvpivicu.
17 Sicher 'AX.s^av8po<;, 'AvSpopaxT 'EKäßri, 'EA.evt|, 'HÄ.SKxpa, Ttpiysveva r|
£v AuÄ.181, Tcptysvsia r| £v Taupou;, K6k>.co\|/, 'Opscnr^, naX.apf]8r|(;,
npcoTEoRaoi;, ZKÜpioi, Tfi^etpot;, Tpq)d8s<;, <t>iX.0Kxf)xr|i;; vielleicht "Eitstcx;
und
18 Welckers Annahme, dass die sophokleischen 'YSpotpöpoi dasselbe Thema
hatten wie die aischyleischen, beruht einzig und allein auf der Gleichheit des Titels;
dass Dionysos in dem Stuck genannt wurde (F 674), beweist natürlich nichts.
19 Sicher Bäxxat, Baaaapai, 'HScovoi, Autcoüpyoi;, NfiavtaKoi, IIevSeui;,
ZspE>.T| ß 'Y8po(pöpot, Tpoipot, vielleicht 'AMpcu; und Havxpiai



SOPHOKLES IN SEINEN FRAGMENTEN *97

noch KspKixbv; daneben hatte Aischylos Attisches in die
Eumeniden und vielleicht auch in den Prometheus Pjrphoros
eingearbeitet). Die Tendenz setzt sich fort: bei Euripides ist
der Anteil attischer Stoffe noch bedeutend grösser als bei
Sophokles (sicher 10, vielleicht sogar 11 Stücke 20, d.h. 13%
bzw. 14%).

Ein weiterer und, wie mir scheint, oft nicht genug
beachteter Unterschied gegen Aischylos zeigt sich bei
näherer Betrachtung von Sophokles' 'trojanischen' Stücken.
Hier sehen wir nämlich, dass Sophokles seine Stoffe nur
verhältnismässig selten aus Homer geschöpft hat. Sichere

Dramatisierungen homerischer Episoden sind nur NauaiKäa
(nach dem tj der Odyssee) und Ninxpa (nach dem t der Odjssee),
und dazu kommen vermutlich noch die Ocüaicec;: das sind also
höchstens (bei 32 Stücken) 9% und im Mindestfall (bei
45 Stücken) 6,7% seiner 'trojanischen' Dramen und 2,4%
der sicher überlieferten Titel — für seine übrigen 'trojanischen'

Stücke (24% bzw. 34% der sicher überlieferten Titel)
hat Sophokles den Stoff dem epischen Kyklos entnommen.
Da bietet Aischylos ein ganz anderes Bild: von seinen 18

sicher 'trojanischen' Dramen (oben S. 196) lassen sich 7

(d.h. 39%, und 8,75% der sicher überlieferten Titel) unmittelbar

auf homerische Episoden zurückführen 21 (und drei
weitere Dramen — Kapsq, NtipsiSei; und Elarxpcx; TisxpoKu-

A,iaxf|q — sind vermutlich von Homer angeregt); nur 11

seiner 'trojanischen' Dramen (14% der sicher überlieferten
Titel) stammen aus dem Kyklos. Bei Euripides dagegen

20 Sicher Atysu^, 'EpExSeuq, 'HpciKLEiöcu, 0T|oeü^, 'IketiSe^, 'I7I7i6X,uto<; a'ß',
"Icov, ÜEipiSoui;, Xidpcov, vielleicht 'AA.6rcr|.
21 KipKT| (Odyssee K), Ml)ppt56vE<; (Ilms 11-11), 'Oaxo^oyoi. (entweder Odysseus
als Bettler oder, wahrscheinlicher, die Bestattung der getöteten Freier), ITT) VELOUR

(genauer Ihnalt unbekannt, aber Penelope ist eine ausgesprochen homerische
Gestalt, und Aeschyl. Fr. 187 N2 jedenfalls eine deutliche Reminiszenz an Horn. 1;

199; T 172 ff), ripcOTEOi; (5 551 ff.), <$p6Y£<; (Ilms ß), ^uxaycoyoi (Odyssee X).



198 STEFAN RADT

spielt Homer als Lieferant dramatischer Stoffe eine ebenso

geringe Rolle wie bei Sophokles: nur eines seiner Stücke —
der Kyklops — geht sicher und ein anderes — der Phoinix —
vielleicht auf Homer zurück (d.h. 1,3% bzw. 2,6% der sicher
überlieferten Titel).

Was wir so an Hand der überlieferten Titel feststellen
können, wirft auch ein Licht auf zwei antike Testimonien.
Bei Athenaios (VII 277 e T 136, 8 f.) sagt der Deipnoso-
phist Zoilos, Sophokles habe soviel Freude an dem epischen
Kyklos gehabt, dass er ganze Dramen in der Nachfolge des

Kyklos gedichtet habe 22 (eine Bemerkung, der wir die erste,
von Casaubonus unternommene, Sammlung der Sophoklesfragmente

verdanken: siehe TrGF IV p. 9). Sieht man ab

von der falschen — und wohl auch kaum beabsichtigten —
Suggestion als hätten die anderen Tragiker keine Dramen aus
dem Kyklos gemacht, dann steht hinter dieser Bemerkung
offenbar die richtige Beobachtung einer besonderen Vorliebe

des Sophokles für kyklische Stoffe (d.h. für solche aus
dem trojanischen Kyklos; der thebanische spielt bei Sophokles

gerade eine geringere Rolle als bei Aischylos und
Euripides 23): denn auch Euripides hat seine Stoffe zwar
häufiger dem trojanischen Kyklos entnommen als Aischylos,
aber doch bedeutend weniger oft als Sophokles 24.

22 Pearsons handgreiflich falsche Wiedergabe (I p. xxin) «to such an extent that
throughout the whole of a play he would follow closely the epic narrative» ist
offenbar von dem Wunsch diktiert, dies Zeugnis m Einklang zu bringen mit T i,
80 f.: vgl. unten S. 202, Anm. 32
23 Bei Sophokles lassen sich 6 Stucke (;% der sicher überlieferten Titel) auf den
thebanischen Kyklos zurückfuhren (oben Gruppe 2); bei Aischylos ebenfalls 6

(7,;%)- 'Apyeioi, 'Ejuyovoi, 'Erc-ta £711 0f|ßa?, Actio?, OiSitcou?, Eipvyl;; bei

Euripides 7 oder 8 (9% bzw. 10%): auf |eden Fall die beiden 'AX,K|lE(DVS?,

'AvTiyövr), OiSlTtou?, 'Yl|/l7t6Ll, Xpocnjuio?, <So(victual, vielleicht auch

KäSpo?.
24 Sicher fur 14, vielleicht fur 1; Stucke (nämlich die oben S. 196 aufgezahlten Titel
ohne die 'homerischen' Stücke Kl)K/.Cü\[l und OoTviQ, d.h. 18% bzw. 19% der
sicher überlieferten Titel.



SOPHOKLES IN SEINEN FRAGMENTEN 199

Das zweite Testimonium ist der Paragraph der Vita des

Sophokles, der von seiner Homernachfolge handelt (§20
T 1, 80 ff.). Er fängt an mit dem seltsamen Satz (Pearson, I
p. xxiii2, nennt ihn «unintelligible») to näv gsv oöv 'OpripiKcöc;

covöpai(£, in dem möglicherweise eine Korruptel steckt (statt
cbv6pai(£ hat Bergk oiKovopEt, Michaelis ö)KovöpT|CT£ vorgeschlagen,

und Lechner wollte cOpr|piKÖ<; cbvopcä(£xo lesen). Dieser
Satz wird dann begründet mit den Worten xotx; te yäp püSoug
(pepei kcit' ixvo^ xoü tcoitixoö Kai xf)v 'OSüaasiav 8e ev tcoäLoü;
8papacnv cmoypätpExat. Angesichts der soeben festgestellten
Tatsache, dass nicht mehr als 2 oder 3 sophokleische Stücke

von der Odyssee inspiriert waren, kann der zweite Teil dieses
Satzes nicht bedeuten, dass Sophokles zu vielen seiner
Dramen den Stoff aus der Odyssee genommen habe 25. Es
müssen vielmehr die vielen Anklänge an einzelne Züge,
Motive, Wendungen u. dgl. der Odyssee gemeint sein, von
denen der Verfasser der Vita auch gleich in dem nächsten
Satz ein Beispiel gibt: 7tapsxt>pcAoy8T 8s Ka9'"Opr|pov (T 4°6 ff-)
Kai xoüvopa xoß 'OSuaaeax; (F 965).

öpMi^ 8' '08ixkt£W<; Eip' £7tcbvupo<; KaKt&v

TtoAAoi yap cbSüaavxo Suapsvett; epoi.

Darauf deutet auch die Fortsetzung f|So7ioist xs Kai rcoiKiALsi

Kai xoü; enivofipam xexvikox; XPÜTCa cOpr|piKf|v EKpaxxöpsvoq

Xapiv. ö9ev si7t£iv t 'Icovikov xiva t pövov EocpoKÄia xuyxävsiv
'Opripou pa9r|xfiv. Kai aAAoi psv ttol^oi pEpiprivxai xiva xc&v 7tpö

aöxcov i) xc&v kü9' aüxotx;, pövo<; 8s EocpoKlfjt; cap' EKäaxoo xo

Wp7tpöv a7tav9ii(Ei - KaO' 8 Kai ptAixxa zkkyzxo: für den

25 Was Pearsons Übersetzung «and in several of his plays he produces an exact

copy of the Odyssey» (I p. xxm) zumindest suggeriert (vgl. auch den Ersatz von
7toX.X.oi<; durch «several», der, wie es scheint, den bei dieser Deutung entstehenden

Widerspruch mit den Tatsachen abschwachen soll); und wenn Welcker zu diesem

Satz der Vita bemerkt {Diegriechischen Tragödien 87) «Aus der Odyssee finden wir
drey Tragödien genommen», so hat er ihn offenbar ebenso verstanden, und den

Widerspruch zwischen TtoXAoic; und 'drei' auf sich beruhen lassen...



200 STEFAN RADT

unbekannten Kritiker, dem die Vita hier folgt, bestand die

Homernachfolge des Sophokles offenbar in der Entlehnung
von einzelnen Elementen und Kunstmitteln, durch die er
seinen Stücken eine homerische x^pi? verliehen hat 26. Etwas
ähnliches muss auch der Akademiker Polemon mit seinem

Ausspruch gemeint haben (T 115), Homer sei ein epischer
Sophokles und Sophokles ein tragischer Homer. Und wenn
Eustathios, wie er das so oft tut, Sophokles (piA,ögr|po<; oder
xoß cOpf)Pou Cntajorriq nennt oder sonst von seiner Homernachfolge

spricht, so bezieht sich das auch immer auf Einzelelemente,

die er bei Sophokles nachgeahmt findet (siehe
Anhang II). Eustathios ist damit ein Vorläufer der modernen
Untersuchungen zur Homernachfolge des Sophokles —
angefangen mit Henri Estiennes De Sophoclea imitatione
Homert, seu de Sopboclis locis imitationem Homert habentibus,
dissertatio 27, — die gezeigt haben, dass die Entlehnung
einzelner Elemente aus Homer bei ihm auf Schritt und Tritt
begegnet 28 — ein faszinierendes Thema, dessen Bearbeitung
noch kaum über Stellensammlungen hinausgekommen ist:

26 Mit der Erklärung von Sophokles' Beinamen 'Biene' aus diesem fotav&l^eiv
steht der Anonymus ganz allein: normal wird er aus Sophokles' 'Süsse' erklart
(T 2, 5; 109; 111; 112, in T 110 ist die Erklärung unverstandlich).
27 Henrici Stephanl Annotationes in Sophockm <& Euripidem. (1568), 86-95.
28 Besonders bekannte Falle in den Fragmenten sind F 965 ~ T 406 ff. (vgl. oben,
Sophokles lasst Odysseus selber die Etymologisierung seines Namens geben, die
Homer dem namengebenden Grossvater in den Mund legt) und F 453-454 ~ X

119 ff. (die Ereignisse, die bei Homer Teiresias prophezeit, sind dramatische

Handlung geworden, Aischylos dagegen hatte in seinen T'oxcrycoyoi den
prophezeienden Teiresias auf die Buhne gebracht, also die homerische Handlung selber

dramatisiert), in die SuvSeiTtVOt, deren Thema aus den Kyprien stammt, hat

Sophokles, wie es scheint, die Episode & 75 ff. eingearbeitet (siehe P. Von der
Muhll, Ausgewählte kleine Schriften [Schweizer. Beitr zur Altertumswiss. 12] (Basel
1976), i5of), meistens können wir in den Fragmenten natürlich nur blosse
wortliche Anklänge feststellen, z.B die Formel äva^ ävÖpcöv F 221, 22, den

Ausdruck vu^ 3f|Ä,£ia F 1053 (der vermutlich auf dem homerischen öfjÄ.U£ ££p(TT|

[e 467] beruht siehe Pearson), den Vers (F 155) yA-cbaarn; p£Ä,ia<xn TCO KaT£ppUT|-
KOTi (der stark A 249 toö Kai ärcö yA,coaaT](; p£Xiio<; yXuKicov f»££V aö8f| erinnert
[und also vielleicht ebenfalls auf Nestor bezogen war5]) u. dgl



SOPHOKLES IN SEINEN FRAGMENTEN 20I

«De Sophocle Homen discipulo e ll lavoro che vorrei fare,
ma una vita non basterebbe» war ein Stossseufzer des alten
Eduard Fraenkel! 29

Doch wir müssen noch einmal zu dem Satz-der Vita
zurückkehren, von dem wir ausgegangen sind. Was die
Worte Kai xtjv 'OSßoasiav 5e tv noXXolc, öpapacnv omoYpcKpsxai

bedeuten, ist inzwischen klar geworden. Aber was ist mit
dem ersten Teil jenes Satzes — xoüq xs yüp pü9ou<; cpspsi Kax'

'i%voq xoß noiTjxoß — gemeint? Da o Tconjxri? bei einem
nacharistotelischen Autor doch nur noch den Dichter der
Ibas und der Odyssee und nicht den ganzen epischen Kyklos
bezeichnen kann, bedeuten auch diese Worte offenbar nicht,
was sie auf den ersten Blick zu bedeuten scheinen, nämlich
dass Sophokles den Stoff seiner Dramen aus Homer
geschöpft habe und dabei seiner Quelle genau gefolgt sei.
Vielmehr werden wir mit Welcker {Diegriechischen Tragödien,

87) annehmen müssen, dass der Urheber dieser Bemerkung
die in Ilias und Odyssee verstreuten Hinweise und Anspielungen

auf andere Episoden des trojanischen Sagenkreises und
auf andere Sagen überhaupt meinte 30. Nach der Ansicht
dieses Kritikers hatte Sophokles also uberall, wo er bei
Homer auf eine solche Anspielung stiess, den Hinweis sofort
aufgenommen und die angedeutete Episode zum Gegenstand

eines Dramas gemacht (nur so kann ich mir den
Ausdruck Kax'i%vo<; xoß noiTjxoß erklaren) 31. Nun gibt es

bei Homer tatsächlich eine ganze Reihe Anspielungen dieser
Art. Welcker erinnerte z.B. an die Themen des Meleagros, des

29 Due seminari romam di bduard braenkel Sussidi eruditi 28 (Roma 1977), 15 (zu

Aj 512), vgl auch ibid, 26 (zu Aj 758 ff)
30 Zu einer solchen Auffassung der Homernachfolge bei den Tragikern vgl Procl
In Plat Remp Ip 171, 18 ff Kroll oux 01 TpaycpSiOTroioi povov noXka xcov

fOpr|pcü ßpaxeictq pvripri^ fi^icopsva aKTjvac; Kai bnoSeozic, §7ioif)aavTO
xe^siac;
31 Was man sich bei Prarsons Interpretation — «His plots follow in the tracks of
Homer» (1 p win) denken soll, ist mir nicht klar



202 STEFAN RADT

Iobates und des Thamyras, die respektive in I 543 ff., Z 15 5 ff.
und B 594 ff. berührt werden; ebenso könnte man etwa die
Kplan; auf 12 28-30, den 'OSucrasix; dKav9o7rA.fi2, auf A 134-6 und
die Elektra auf a 29 ff. zurückführen. Aber schon diese

Beispiele zeigen wie gezwungen die Hypothesen sind, zu
denen diese Methode führt. Ihrem Urheber lag offenbar
daran, Sophokles' Abhängigkeit von Homer so gross wie
möglich erscheinen zu lassen: wollte er etwa die von
Anderen — mit Recht, wie wir sahen — betonte stoffliche
Abhängigkeit vom epischen Kyklos nicht wahr haben? 32

Bemerkenswert ist schliesslich noch, dass Sophokles den
Stoff für seine wenigen 'homerischen' Stücke aus der Odyssee

und nicht aus der Ilias geschöpft hat. Bei den 'homerischen'
Dramen des Aischylos stammen die Stoffe zwar überwiegend
ebenfalls aus der Odyssee, aber mindestens zwei Stücke,
Myrmidonen und Phryger, hatten Episoden der Ilias zum
Inhalt, und zwar ganz wesentliche Episoden dieses Epos; in
den Phrygern hat Aischylos das letzte Buch der Ilias dramatisiert,

und in den Myrmidonen überhaupt das Kernstück der
Ilias, die Aussendung des Patroklos und seinen Tod. Auch in
solcher Wahl des Stoffes zeigt sich die viel stärkere Direktheit

der Homernachfolge des Aischylos 33, der in dieser
Hinsicht viel eher die Bezeichnung 'tragischer Homer'
verdienen würde. Die Tatsache, dass man nicht ihm sondern
Sophokles diesen Namen beilegte und das Homerische
gerade an Sophokles hervorhob, zeigt eben, dass man dabei
nicht so sehr an die Stoffe als vielmehr an den Ton, die Farbe,
die xhpi? der sophokleischen Dramen dachte.

32 Es ergibt sich also, dass die beiden Testimonien T 136, 8 f. und T i, 80 ff. nicht
nur nicht auf dasselbe hinauslaufen, wie Pearson meint (I p. xxiii; vgl. oben
S. 198), sondern vielleicht sogar die Gegenpole in einer Diskussion über Sophokles'
Quellen repräsentieren.
33 Vgl. den Unterschied in der Bearbeitung von Teiresias Prophezeiung X 100 ff.
(oben S. 200, Anm. 28).



SOPHOKLES IN SEINEN FRAGMENTEN 203

III

Ferner verdanken wir den Fragmenten natürlich unsere
Kenntnis des sophokleischen Satyrspiels. Bis zu der
Veröffentlichung der Ichneutai (1912) wussten wir davon
allerdings so gut wie nichts — nur das 1892 von Hugo Rabe
aus dem Lexicon Messanense publizierte Fragment des

Dionysiskos (F 171) liess etwas von Sophokles' Charme in
dieser Gattung ahnen. Dann kam der Fund eines grossen
Teiles der Ichneutai, der uns nicht nur Sophokles als

Satyrspieldichter zeigte, sondern auch endlich Vergleichsmaterial

zu dem euripideischen Kyklops bot, der bis dahin das

Bild, das man sich vom Satyrspiel machte, bestimmt hatte.
Die Erwartungen waren hochgespannt, vor allem natürlich
bei denen, die den Kyklops nicht sonderlich schätzten 34,

wurden aber, nach den ersten Reaktionen auf den neuen
Fund zu urteilen, enttäuscht: Bemängler des Kyklops wie
Wilamowitz enthielten sich eines Werturteils, während
diejenigen die den Kyklops schätzten ganz offen aussprachen,
dass sie Euripides' Stück besser fanden35.

34 Z B. U. v. Wilamowitz-Moellendorff, in Diegriechische und lateinische Literatur
und Sprache, Die Kultur der Gegenwart I 8 (Leipzig/Berlin 3i9i2), 85: «Das

Satyrspiel hat gewiss den Dichtern, die neben der Begabung fur die Tragik auch

goldenen Humor und naive Lustigkeit besassen, Gelegenheit zu höchst reizvollen
Werken gegeben. Unglücklicherweise haben wir nur den Kyklopen des Euripides,
dem jene Eigenschaften abgingen»; vgl auch Griechische Tragödien III6 (Berlin 1922),

13 ff.
35 Am krassesten Pearson (I 229): «However interesting the discovery of the new
fragments may be, they will scarcely enhance the reputation of the poet. The
dramatic value of the play is insignificant, and the comic relief not greatly
exhilarating. It is fair to admit that the more amusing scenes probably occurred m
the latter part of the play.. But the part which is preserved is less lively and

entertaining than the Cyclops.. Yet, although it is impossible to rate highly the

importance of the play as we know it, we must beware of pronouncing a final
judgment on what is actually a torso, more particularly as the recovered fragment
has merits of its own which may be pleaded in mitigation of an adverse verdict».
Aber auch der erste Herausgeber, A. S. Hunt, hatte offenbar Muhe, nicht zu

ungunstig über die Ichneutai zu urteilen (The Oxyrhynchus Papyri IX [London 1912],



204 STEFAN RADT

Inzwischen hat sich das Urteil eher zugunsten der Ichneutai

gewandelt 36.

Aber lassen wir Werturteile beiseite, die ja letzten Endes
weniger über das Beurteilte als über die Urteilenden aussagen.

Die grosse Neuigkeit, die die Ichneutai brachten, war die

Entdeckung des vollkommen unproblematischen,
unbeschwert-heiteren, ganz naturnahen Satyrspiels, wie es
vermutlich vor Euripides die Regel gewesen ist. Euripides hat
ebenso wie in seinen Tragödien auch im Kyklops Fragen und
Zweifel, die ihn und seine Zeit beschäftigten, laut werden
lassen — vgl. vor allem Polyphems Lob des Materialismus
(316 ff.) und Odysseus' Kritik an den Göttern (354 f.; 606 f.)
— und damit das Urwüchsig-Naturhafte des alten Satyrspiels
durchbrochen; und denselben Effekt hat das von Rudolf
Kassel (RhM 98, 1955, 283 ff.) aufgezeigte ironische Spiel,
das Euripides in diesem Stück mit der tragischen Würde des

Odysseus und mit Reminiszenzen an seine homerische
Vorlage treibt. Nichts von all solcher 'sophistication' bei

33 f.): « So far as the papyrus extends there is nothing so amusing as the scene in the

Cyclops where Silenus acts as cup-bearer to Polyphemus. The imitation by the Satyrs
of dogs upon the scent no doubt lent itself to fun of a rather boisterous kind, though
there is throughout much less coarseness than in the drama of Euripides... Small

comic touches are also noticeable here and there... But < 1 > there is a general air
of hght-heartedness and good humour which in the complete piece must have been

very attractive».
36 Vgl. etwa W. Schmid, GGL I 3, 1, 538 f.; A. Lesky, Die tragische Dichtung der

Hellenen (Gottingen 21972), 503 («Seit wir die Ichneutai des Sophokles zum grossten
Teil haben und uns eine Vorstellung von den Diktyulkoi und Isthmiastai des

Aischylos machen können, haben wir ein Bild des attischen Satyrspiels gewonnen,
hinter dem der Kyklops etwas zurückbleibt»); G. A. Seeck, in E. Vogt, Griechische

Literatur, Neues Handbuch der Literaturwiss. 2 (Wiesbaden 1981), 1855 («der
'Kyklops' des Euripides wirkt neben den Resten, die wir von Satyrspielen des

Aischylos («Netzzieher») und Sophokles («Spurhunde») besitzen, etwas blass»).
Damit hat sich Th. Bergks Prophezeiung erfüllt (Griech. Literaturgeschichte III
[Berlin 1884], 565): «Freilich wenn uns ein Satyrdrama des Aeschylus oder eines
anderen alteren Tragikers erhalten ware, dann durfte neben dem kecken, grossartigen

Humor jener Dichter der Kyklops des Euripides ziemlich matt und farblos
erscheinen »



SOPHOKLES IN SEINEN FRAGMENTEN 205

Sophokles! Die Atmosphäre, in die er uns in den Ichneutai

versetzt, ist der eigenen Zeit und Kultur ganz und gar
entrückt: es ist die reine ungebrochene Natur, voll frischer
Heiterkeit und mit einem Anflug von Märchenhaftem, in der
die Zuhörer sich nach den vorangegangenen Tragödien
erfrischen und entspannen können. Dieselbe Atmosphäre
atmen auch die seitdem gefundenen Fragmente der aischy-
leischen Satyrspiele Diktyulkoi und Isthmiastai, so dass die

Vermutung nahe liegt, dass dies die ursprüngliche Stimmung
des Satyrspiels gewesen ist und dass Euripides, ebenso wie er
die Tragödie entmythisiert, das Satyrspiel gleichsam
'denaturiert' hat (wobei, was Pohlenz implizite suggeriert, Ein-
fluss der Komödie eine Rolle gespielt haben kann 37). Damit
soll übrigens kein Werturteil ausgesprochen sein. Dass dem

euripideischen Satyrspiel die unbekümmerte Heiterkeit der
Ichneutai fehlt und sein Humor mehr 'sophisticated' ist,
bedeutet noch nicht, dass der Kyklops ein schlechteres Drama
ist. Dass er auf jeden Fall viel mehr komische Effekte enthält
als die Ichneutai, lässt sich nicht leugnen. In dem uns
erhaltenen Teil der Ichneutai kommt eigentlich nur ein

einziger Lacheffekt vor: Silens Flucht beim Erklingen der
Leiertons (F 314, 205 ff.), nachdem er kurz vorher (145 ff.)
die Satyrn wegen ihrer Angst vor Geräuschen abgekanzelt
und seinen eigenen Mut herausgestrichen hat. Der etwa
doppelt so lange Kyklops dagegen bietet eine ganze Reihe

grösserer Lacheffekte — Silen hat sich mit Spuren einer

Schlägerei versehen um das unschuldige Opfer spielen zu
können (226 ff.); Silen beschwört die Wahrheit seiner

Lügengeschichte beim Leben seiner Söhne, was die Söhne

37 M, Pohlenz, Die griechische Tragödie (Gottingen 21954), 236 f. Auf Einfluss der
Komodie liesse sich auch das obszone Element im Kyklops (169 ff.; 179 ff.)
zurückfuhren, das keineswegs notwendig zu dem Erotischen — einem typischen
Satyrspiel-Motiv (vgl. z.B. Aischylos' Amymone und Diktyulkoi, vermutlich auch

Sophokles' *AxiÄ,Ä,sco<; spaaiai, und die von B Seidensticker [oben S. 193,
Anm. 10] 245 aufgezeigte Parodie dieses Motivs im Kyklops [582 ff.]) — gehören
muss.



2o6 STEFAN RADT

mit einem Gegen-Schwur beim Leben ihres Vaters erwidern
(268 ff.); Silen sorgt dafür, dass er beim Betrunkenmachen
des Kyklopen selber nicht zu kurz kommt (542 ff.); Poly-
phem schleppt Silen als Ganymed in seine Höhle (582 ff.); die
Satyrn, die selber gebeten hatten bei der Blendung des

Kyklopen mithelfen zu dürfen (469 ff.; vgl. 483 ff.), und
eben noch von ihrem felsenfesten Mut geredet haben (596),
entschuldigen sich im entscheidenden Augenblick mit
lächerlichen Ausflüchten (635 ff.) 38 — und dazu noch eine
Anzahl kleinerer (z.B. 186 f.; 220 f.; 266 f. [Anrede des

Riesen mit Deminutiva!]; 313 ff.). Es ist klar, dass, wenn
man nach der Zahl der komischen Effekte urteilt, der Kyklops
viel besser abschneidet; lässt man dagegen die frische Natur-
und Märchenstimmung mit ihrer 'befreienden Fröhlichkeit'

39 schwerer wiegen, dann wird man die Ichneutai

bevorzugen: so erklärt sich letzten Endes, wie mir scheint,
die verschiedene Wertung dieser beiden Stücke.

Em wichtiger Unterschied mit dem Kyklops, den
N. C. Chourmouziades (SatupiKÜ, 'A9f|va 1974, 72 ff.) mit
Recht betont, zeigt sich auch in der Funktion des Chors:
während die Satyrn im Kyklops nur den Hintergrund für die

Handlung abgeben, in die sie selber nicht eingreifen (das

einzige Mal wo sie in die Handlung miteinbezogen werden
sollen, scheitert das an ihrer Feigheit), sind sie in den Ichneutai

ganz wesentlich an der Handlung beteiligt — ja, in dem uns
erhaltenen Teil des Stückes spielen sie geradezu die Hauptrolle.

Da auch in den Isthmiastai des Aischylos die Satyrn als

38 Weggelassen habe ich das etwas billige Fehldirigieren des blinden Kyklopen
durch die Satyrn (680 ff.) O. Zwierlein (in Gnomon 39, 1967, 453 f.) sieht noch
einen grossen Lacheffekt am Ende des Stuckes, wo das Wort dptpiTpflTOq (707)
plötzlich zeigt, dass Polyphems Hohle noch einen zweiten Ausgang hatte und damit
die ganze Voraussetzung der vorhergehenden Handlung aufhebt, angesichts der
nicht geringen Ironie, die wir ohnehin im Kyklops feststellen können, scheint mir
das, im Gegensatz zu A. Lesky (vorletzte Fussnote), 503372, keineswegs
ausgeschlossen.

39 W Kranz, Geschichte der griech. Literatur (Leipzig 1939), 167.



SOPHOKLES IN SEINEN FRAGMENTEN 207

Träger der Handlung fungieren, dürfen wir auch hierin das

Ursprünglichere erblicken, um so mehr als ja auch in den
beiden anderen dramatischen Gattungen die Funktion des

Chors immer mehr reduziert worden ist. Diese aktive
Teilnahme des Chors an der Handlung hat wohl mit zu der
grösseren Naturnähe des frühen Satyrspiels beigetragen.

Berührungspunkte mit Aischylos finden wir auch sonst
in den Resten der sophokleischen Satyrdramen. Apollons
Aufruf an alle Umwohnenden am Anfang der Ichneutai

(39 ff.) entspricht dem Hilferuf in Aischylos' Diktyulkoi
(Fr. 464, 18 ff. Mette); die Heiterkeit, die Silens Glatze bei
dem kleinen Dionysos erregt (F 171), finden wir in demselben

aischyleischen Stück zurück bei dem kleinen Perseus

(Fr. 474, 786 ff. Mette); und die Konfrontierung der Satyrn
mit einer neuen Erfindung — in den Ichneutai die Leier, im
Dionysiskos der Wein (F 172) — hat eine Parallele im dem mit
grosser Wahrscheinlichkeit dem aischyleischen Satyrspiel
Prometheus zugewiesenen Fragment (207 N2), wo ein Satyr
das ihm unbekannte Feuer küssen will. So liegt es nahe zu
vermuten, dass das sophokleische Satyrspiel viel mit dem
aischyleischen gemein hatte.

Uber mehr als Vermutungen kommen wir hier nirgends
hinaus. Ja, man kann sich fragen, ob es überhaupt erlaubt ist,
auf Grund von so wenig Material Vermutungen allgemeiner
Art aufzustellen. Schliesslich besitzen wir nicht mehr als

höchstens die Hälfte eines der etwa 30 Satyrspiele, die

Sophokles geschrieben haben muss, und die Reste, die wir
von den Satyrspielen des Aischylos haben, sind zwar sehr
eindrucksvoll aber an Umfang noch viel geringer. Man kann

nur hoffen, dass die Papyri uns hier noch weiteres Material
schenken werden. Wie gerne wüssten wir z.B. mehr von der
Krisis des Sophokles, einer Dramatisierung des Parisurteils,
in der Aphrodite sich parfümierend und im Spiegel betrachtend,

Athene dagegen sich mit Öl einreibend und trainierend
auftrat (F 361)!



2o8 STEFAN RADT

IV

Aber auch manch anderen Aspekt von Sophokles' Kunst
lernen wir ausschliesslich aus den Fragmenten kennen.

An erster Stelle ist da die m einer Inschrift des 4
Jahrhunderts v. Chr. aufgetauchte Mitteilung, dass Sophokles

eine Tr|A,£(peia geschrieben hat (DID B 5, 8). Wenn hier
der grosse Sophokles gemeint ist — und nicht, wie Snell

{TrGFIp. 17) vermutet hat, sein Enkel {TrGF 62 [I p. 208])

—, dann besitzen wir damit ein ausdrückliches Zeugnis fur
eine sophokleische Inhaltstrilogie (bzw. -tetralogie), an
deren Existenz man früher zweifeln konnte.

Dass auch Sophokles ebenso wie Euripides eine
rankeschmiedende Frauengestalt schaffen konnte, zeigt die auf uns
gekommene und, wie es scheint, glaubwürdige Zusammenfassung

seines Euryalos. In diesem Stuck kam Euryalos, ein
unehelicher Sohn des Odysseus, der m Epirus gezeugt und
aufgewachsen war, mit einem Brief seiner Mutter nach
Ithaka. Hier wird er in Odysseus' Abwesenheit von Penelope
empfangen, die schon früher von dem Verhältnis, dessen

Frucht Euryalos ist, gehört hat. Als Odysseus eintrifft,
uberredet Penelope ihn, den Fremden sofort umzubringen,
da er es auf sein Leben abgesehen habe. Und so tötet
Odysseus, ehe er weiss wen er vor sich hat, seinen eigenen
Sohn {TrGF IV p. 194)

Auch hat Sophokles, ebenso wie Aischylos und Euripides,

den Geist eines Verstorbenen auf die Buhne gebracht: in
seiner Polyxena trat der Schatten des Achilleus auf (F 523).

Neu ist ferner die Unterbrechung einer Botenrede durch
eine lyrische Partie im Eurypylos (F 210, 30 ff. — vorausgesetzt

dass dies Fragment wirklich Sophokles gehört) 40.

40 Vgl U v Wilamowitz Moellendorff, Kleine Schriften! 352, O Taplin (oben
S 193, Anm io), %z4



SOPHOKLES IN SEINEN FRAGMENTEN 209

hm in den erhaltenen Tragödien unbekanntes Element
ist auch die offenbar ziemlich ausführliche Routebeschreibung,

die Demeter im Triptolemos dem Titelhelden gab (vgl.
TrGF IV p. 446) und die an Aischyleisches erinnert (abgesehen

von dem bekannten Abschnitt im Gefesselten Prometheus

[705 ff.], in dem Prometheus der Io ihren künftigen Irrweg
schildert, kam so etwas auch im Befreiten Prometheus vor [Fr.
19 5 -199 N2L wo Prometheus dem Herakles die Stationen auf
dem Weg zu den Hesperiden beschrieb). Ausser seinem

grossen Vorgänger mag auch sein Freund Herodot Sophokles

zu diesem geographischen Exkurs angeregt haben.
Auf stilistischem Gebiet bringen die Fragmente uns

mehrere Spezimina des in homerischer Weise breit
ausgeführten Gleichnisses, das, soweit ich sehe, in den erhaltenen
Stücken so nicht vorkommt41. Zwei besonders schöne

Beispiele sind F 149, wo Sophokles die Liebe mit einem
Stück Eis vergleicht, das Kinder gierig in die Hände nehmen
und dann, wenn die Kälte ihnen weh tut, wieder fallen lassen

möchten, aber doch weiter festhalten, und das grossartige
F 659 — von Henri Weil (REG 3, 1890, 339) als 'la perle du
recueil' bezeichnet —, in dem Tyro sich in ihrer Trauer um
ihr von der Stiefmutter abgeschorenes Haar mit einer jungen
Stute vergleicht, der man die Mähne abgeschnitten hat und
die von wildem Schmerz ergriffen wird als sie beim Trinken
im Fluss ihr Spiegelbild erblickt. Ebenso episch breit
vergleicht in F 871 Menelaos den dauernden Wechsel seines

Schicksals mit dem ständigen Zu- und Abnehmen des

Mondes; und in F 23 haben wir offenbar den Anfang solch
eines 'homerischen' Gleichnisses vor uns.

Auch sophokleische Wortspiele lernen wir, soweit ich
sehe, erst durch die Fragmente kennen. Ausser den auffal-

41 In Frage käme nur Ant. 5 86-92, ein Gleichnis das jedoch in einem Chorlied steht
und dadurch viel weniger homerisch wirkt als die oben zitierten Fragmente, die
sämtlich aus gesprochenen Partien stammen.



2 IO STEFAN RADT

lenden Katachresen iaxc«; für 'Anker' (F 761), 'Ava^iSröpa für
Demeter (F 1010) 42 und 'ApysKpovxric; für Apollon (F 1024)

gehört hierzu vor allem der witzige Gebrauch von Eigennamen

als Epitheta in F 887 Zsvx; vöaxov äyoi xöv viKopayov/ Kai

Ttawaavtav Kai äxpe(8av 43. Schon Aischylos (Fr. 406 N2) hatte
den Hades dyrialXaoq genannt, Simonides (Poetae Melici
Graeci, ed. D. L. Page [Oxford 1962], Fr. 614 p. 311) und
Bakchylides (13, 58) hatten Zeus das Epitheton apiaxapycx;
gegeben, und auch bei Aristophanes finden wir Parallelen
(.Eq. 5 70 ö Oupöt; sü&üg fjv ctpuvla«;; Nub. 1162 jtaTq... Xuaaviag...
KaKcöv). Aber Sophokles geht einen Schritt weiter, indem er
solche Epitheta nicht Personen (oder, wie Ar. Eq. 5 70, dem
9up6g, der die Person repräsentiert), sondern dem ganz
unpersönlichen v6cjxo<; beilegt (den er vielleicht auf diese Art
personifizierte?): die nächste Parallele hierzu ist Adespota
F 97 A,aßcbv apiCTXovtKov sv pciXTl Kpaxoq (TrGF II p. 44) 44.

Auch sonst bieten die Fragmente gelegentlich humorvolle

Formulierungen, wie wir sie aus den erhaltenen
Stücken nicht kennen, z.B. das sonst nur bei Komikern und

42 Sophokles fuhrt 'Ava^i- also auf dvdycö zurück (vgl. 'AvpaiStbpa F 826),
wahrend der Zuschauer zuerst an die "AvaKeq denken musste ('Ava^löcopcx; war
sogar der Name eines Atheners aus Sophokles' Zeit!): siehe Fr. Bechtel, Die hist.
Personennamen des Griechischen... (Halle 1917), 44.
43 Naucks Erklärung (dxpelSav 'von Furcht befreit'), die sich auf Euphonons
Ciipea SfjgOV (siehe die nachte Fussnote) stutzt, scheint mir völlig befriedigend,
den in meinem Apparat verzeichneten Konjekturen ist jetzt noch H. Lloyd-Jones'
Kai' 'AipetSav (in CR N S. 31, 1981, 177 f.) hinzuzufügen.
44 Die aischyleischen Beispiele $Döi,(XV OD SeiOTjVOpa (Ag. 15 3) und dvxfivopot;
cntoÖOU (Ag. 443) sind insofern anders als es sich dort nicht um normale,
zeitgenossische Namen handelt, dasselbe gilt fur Euphorions dxpsa öfjjiOV
'A&T|VG)V und Xe?P' forcoSageiav (Fr. 125/126 Powell 127 v. Groningen
161/161 B de Cuenca) sowie fur das zweimal bezeugte eipT]VT| 7toX,t)ßoia (Etym.
Gen. s.v. dva 5pU|ia [= Euphor. Fr. 177 P 195 v. Gr.]; PSI 1390 C II 4

[ Euphor. Fr. 24 c 48 v. Gr. 38 C 46 de C.]) (unsicher ist POxy. 2526 B fr. 2

[ Euphor. Fr. 193 e v. Gr.], 8 TtJo^uvEUceoc;). Sophokles hat als letztes Epitheton
zwar auch einen solchen Namen gebraucht, aber dessen Interpretation durch die

zwei vorangehenden normalen Namen vorbereitet.



SOPHOKLES IN SEINEN FRAGMENTEN 21 I

dem kaiserzeitlichen Kyniker Oinomaos belegte Wort f]|h-
kcckcn; (F 105 i), den schönen Vers ßÄicpapa kskA/htch 8'

KaTrrjXsiou 9üpa (F 711) — was offenbar bedeutet 'er hält die

Augen unentwegt offen'! — und das vor kurzem entdeckte
F 144 a (päA.av9ov Nscrcopoc; Käpa, wo das Komische nicht nur
in dem Kontrast zwischen der hochpoetischen Umschreibung

der Person mit Käpa c. gen. und dem
prosaischalltäglichen Adjektiv liegt, sondern auch darin, dass das in
solchen Umschreibungen völlig verblasste Wort Käpa hier

ganz buchstäblich genommen ist. Für die zwei erstgenannten
Fragmente hat man auf Grund ihres humoristischen Tones
Flerkunft aus Satyrspielen vermutet; daran könnte man auch
bei dem letzteren denken, was bedeuten würde, dass der
'A/aicov uvkXoyoc, ein Satyrspiel — und dann wohl auch sicher
mit den SüvSsuivoi identisch (vgl. TrGF IV p. 425 f.) —
war.

Ein metrisches Novum für Sophokles sind schliesslich
die akatalektischen iambischen Tetrameter in den Ichneutai

(F 314, 298-328).

V

Im übrigen finden wir in den Fragmenten natürlich viel
bereits Bekanntes. Ich hebe nur einiges hervor was mir
bemerkenswert scheint.

1. Dramatisch- und Bühnen-Technisches.

Eine unerwartete Wendung am Ende, wie sie der
Philoktetes bietet, hatte auf jeden Fall auch der Athamas, in
dem der Titelheld im letzten Augenblick von Herakles (auch
hier als deus ex machinal') gerettet wurde {TrGFYW
p. 99 f.).

Eine avayvropicnc; durch aripsia, wie wir sie aus der FUektra

kennen, kam in mindestens einem der beiden Tyro-Dramen
vor, wo Tyro und ihre Söhne sich an dem Trog wiederer-



212 STEFAN RADT

kannten, in dem Tyro sie ausgesetzt hatte (TrGF IV
p. 463) 45.

Einen Wechsel der Szene, wie im Aias (815 ff.) und in
Aischylos' Eumeniden und Aitnaiai, gab es offenbar auch —
vielleicht sogar mehrmals — in den *A%iA,Ä,eoo<; spacjxal

{TrGF IV p. 165 f.).
Tötung von Menschen hat Sophokles wie im Aias auch

in der Niobe auf die Bühne gebracht, wo man — vorausgesetzt
dass F 441 a und 442 mit Recht diesem Stück zugewiesen

werden — Apollon und Artemis vom Dach des Palastes

auf die Niobiden schiessen sah und deren Schreie und
flehentliche Bitten hörte (den Tod der Opfer selber sah man
offenbar ebensowenig wie im Aias): siehe W. S. Barrett,
bei R. Carden (ed.), The Papyrus Fragments of Sophocles

(Berlin/New York 1974), 184 h
Dass eine Gottheit ausser als deus ex machina redend

auftritt — was wir in den erhaltenen Stücken nur im Aias
finden 46 — kam auch in den Ichneutai (F 314, 1 ff.; 451 ff.:
Apollon) und im Inachos vor (F 272: Hermes); und wenn
man F 10 c und 441 a mit Recht Sophokles zugeschrieben
hat, kommen noch zwei weitere Fälle hinzu: Athene im Aias
Lokros und Apollon (vielleicht auch Artemis) in der
Niobe.

45 Wenn Menander Epitr. $25 ff Sandbach die sophokleische Tyro vor Augen hatte

— was doch höchst wahrscheinlich ist —, dann kommt das 7ET|plölOV yvcopiö--
paxcov, von dem er redet, auf seine eigene Rechnung: Aristoteles unterscheidet das

yvcopiapa in der Tyro ja gerade ausdrucklich von kleineren Erkennungszeichen wie
TtepiSepcna. — Dass Sophokles hier von Euripides abhangig sein müsse

(A Hahnle, rvcoplapaxa [Diss. Tubingen 1929], 23, 52 ff.; übernommen von
W. Schmid, GGL I 2, 428), ist eine jener Behauptungen, die nur dadurch möglich
werden, dass man sich den Umfang dessen was von der griechischen Literatur
verloren gegangen ist, nicht vergegenwärtigt.
46 Vgl. W. Schmid, GGL I 2, 330°. Schmid hat die Beispiele aus den Ichneutai und
dem Inachos nicht berücksichtigt, und kommt so zu der Behauptung {ibid., 460):
« Das Auftreten von Gottern ist bei ihm seltener und dezenter geworden: Athena im
Aias redet unsichtbar»...



SOPHOKLES IN SEINEN FRAGMENTEN 213

2. Stilistisches.

Bemerkenswerte Epitheta: ßupacxpcbvriq von Salmoneus,
der Zeus' Donner imitierte, indem er mit getrockneten
Häuten (ßupaai) bespannte 47 Kessel hinter seinem Wagen
her über den Boden scheppern Hess (F 10 c; Zuweisung an
Sophokles allerdings nicht ganz sicher), ^su^lXscoq von einem

König (F 133, 6), Koap6ßoA.o<; von einem — anachronistisch,
wie bereits die antiken Grammatiker bemerkten — durchs
Bohnenlos gewählten Richter (F 288) und (jicr|TCxpoßä|i©v

vom Adler des Zeus (F 884).
Dass Sophokles den tragischen öyKoq auch zu weit

treiben konnte (vgl. z.B. El. 54 xunrapa xctA-KÖiAeupov, OT
193-194 TtaAicauTov Späpr||ia vroxiaai Ttdxpai; cütoupov),
illustriert der schon von Theophrast als Beispiel des
Abgeschmackten zitierte Vers cmuvSctKCOxcx; oü xpane^ouxai küA.i£,

(F 611) und die fast paratragodisch klingende Frage i'7i7toiaiv

f) Küpßaim vauaxoXsTc; x^öva; (F 127) 48; vgl. auch die sehr

preziösen Ausdrücke Spuoitayfj orcAov (F 702) für einen

Holzpflock und äaTcaOTixov xlaivav (F 877) für ein als Bekleidung

dienendes Fell.
Doch das sind Ausnahmen. Viel öfter können wir uns

auch in den Fragmenten freuen über treffende Formulierungen

— etwa F 479, 4 xspicvöv apyiac; aicoc; von dem von
Palamedes erfundenen Brettspiel, oder F 595 Kepidöoc; (pcovf|

von dem Gewebe durch das die ihrer Zunge beraubte
Philomela ihrer Schwester berichtet, was mit ihr geschehen
ist — und gut gefundene Vergleiche wie F 3 5 cccndi; psv f)pfi

47 Das muss doch, wie Haslam mit Recht annimmt, die Funktion der Flaute

gewesen sein, nach der Apollodor uns mit seinen Worten ßi)pcya<; £l;r|pappsva<;
£1; appaxoi; pexä ixßflTCöV xa^-KCÖv aupcov (Btbl. I 9, 7 I 89 Wagner) raten lasst.

Zu ßupao(pü)VT|<; vgl. Eur. Ba. 513 ßupCTT)g KXÜTtOi; vom Klang der Tympana.
48 Die wohl A. E. Housman vorgeschwebt hat bei V. 10 seines köstlichen Fragment

ofa Greek Tragedy (jetzt leicht zugänglich bei K Bartels, Klassische Parodien [Zurich
1968], 16 ff): «Sailing on horseback, or with feet for oars'»



214 STEFAN RADT

My5o<; <»<; TtuKvoppaxEi 49, F 800 Au8ia ÄiSo<; aiöripov xr^öSsv
npoCTTiydyou 50, F 685 aXX' siai pr|xpi 7tat5ec; ayKupai ßiou, F 393

avoT^ai xf)v kekA.t|J2Svt|v teiAt|v, F 568, wo es von der
Macht des Gesanges heisst, dass sie « die schmale Landenge
des Lebens instandhält» 51, oder F 947, wo Sophokles das

von der xüxtj regierte menschliche Leben mit dem Brettspiel
vergleicht, bei dem man den Fall der Würfel hinzunehmen
und sein Spiel danach zu richten hat:

axspysiv 5s xdKTtscrövxa Kai Oscr&ai Ttpsitsi
CTOCpÖV Kl)ßsUXTjV, äXXct JJ.fl CTXEVEIV XÜXT|V.

Das 'tricolon crescendo' (vgl. z.B. Aj. 896; El. 13 ; 1291)
finden wir in F 210,73 T°v ttaT8a Kai yspovxa Kai vsavlav; F 774,
1 puco xs Kai SsSopKa KCt^aviaxapai; F 941, 6 cntoi)8aiov,

fjauxaiov, £9 ßiav äyov; 12 £v STjpaiv, £v ßpoxoiaiv, £v &S019 avco;
F 949, 2 voß<; (ppoCSoq, spy' äxP£Ia> cppovxiSE«; Ksvai.

Ein prächtiges Beispiel einer praeteritio (vgl. Tr. 499 ff.)
bietet F 799, wo Odysseus sich dieser Figur bedient, um dem
Diomedes alle Schande aus seiner und seines Vaters Vergangenheit

aufzuzählen.

49 Ein durchlöcherter Schild wird mit einer Bronzegussform verglichen- siehe
D Muller, Handwerk und Sprache, Beitr. zur Klass. Philol. 51 (Meisenheim am
Glan 1974), 166 f.

50 Zu dem «Vergleich ohne wie» siehe R. Kassel, in RhM 116 (1973), no ff.
53 XäSa Fhepicnv axtryspa / K&vripaxot; ß) Sövaaii; / övaxoTc; Eimoxpoxäxa
psXicov, / avexouaa ßlou ßpaxuv ia$pov. Zu dem letzten Vers bemerkt
A C. Pearson (II pp 207-8) «This remarkable figure, which will not bear logical
analysis, has no exact parallel in Greek literature». Aber sehr hilfreich fur die
logische Analyse des Bildes ist Mark Aurel IV 3, 7 Ö.XXÖ. XÖ 8o£,dplOV ae
7tspi(j7t&asi; &7u5<öv sie; xö xa%oc; xfjc; Ttavxcöv Kai xo %äo<; xou £(p'

feKCtxepa dtTTEipoi) aicövot; (sc. pfj TtEpiaTtCö). Hier wird die Vergessenheit der der
Mensch bald anheimfallt, und damit die Nichtigkeit des Ruhmes, aus der
Unendlichkeit erklart, die zu beiden Seiten seines Lebens, d.h. vor seiner Geburt
und nach seinem Tode, gähnt Eine ähnliche Vorstellung liegt offenbar der
Sophoklesstelle zu Grunde. Das Leben ist eine schmale Landenge, die von beiden
Seiten durch die Flut der Ä,f)£kr| bedroht und nur durch die Macht des Gesanges vor
solcher Überflutung bewahrt wird Der Gesang wird ja von Generation zu
Generation weitergegeben und schützt so die Menschen, die er besingt, vor der
Vergessenheit — sie leben im Gesang weiter- so halt die Macht des Gesanges «den
schmalen Isthmos des Lebens instand».



SOPHOKLES IN SEINEN FRAGMENTEN 215

VI

Zum Schluss möchte ich noch kurz auf ein paar inhaltlich
besonders schöne oder bemerkenswerte Fragmente hinweisen

(wobei ich mir die Freiheit nehme ganz meinem
persönlichen Geschmack zu folgen). Es ist bezeichnend, dass

die meisten dieser Fragmente aus Stobaios stammen: seine

Anthologie enthält ja die nach inhaltlichen Gesichtspunkten
ausgesuchten 'Rosinen' der griechischen Literatur (und hat
uns fast ein Drittel der aus verlorenen sophokleischen
Dramen zitierten Verse erhalten 52).

Ein paar solcher besonders schönen Fragmente habe ich
bereits erwähnt: die 'homerischen' Gleichnisse F 149 und
F 659, das Fragment über die Macht des Gesanges (F 568)
und die Mahnung, sich der xux1! gegenüber wie ein guter
Brettspieler zu benehmen (F 947).

Ich nenne ferner die Rhesis aus dem Tereus (F 5 83), in der
eine Frau — offenbar die durch ihre Heirat mit Tereus nach
Thrakien verschlagene athenische Königstochter Prokne —
das Los der Frauen beklagt, die, sobald die sorglose Kindheit
vorüber ist, aus dem Hause gestossen und an Wildfremde
verhandelt werden, denen sie dann für den Rest ihres Lebens

Loyalität schuldig sind. Herr Knox hat auf die Verwandtschaft

dieses Fragments mit der bekannten Klage der
euripideischen Medea (230 ff.) aufmerksam gemacht53 und
daraus mit Recht geschlossen, dass das Los der Frau eine im
späten 5. Jahrhundert vieldiskutierte Frage gewesen sein

muss.
Ebenfalls aus einer längeren Rede stammt das grosse

Fragment 941 über die Macht der Kypris, dessen grossartiger
32 Indirekt überliefert sind uns im Augenblick 988 ganze oder so gut wie ganze
Verse und 213 Teile von Versen (ausserdem noch 346 Einwortfragmente); davon

stammen, wenn man die Teilverse als halbe Verse rechnet, 334, 5 aus Stobaios (und
94 weitere aus anderen Flonlegien). Die Papyri haben uns bisher 260 ganze oder so

gut wie ganze Verse und 2106 oft winzige Teile von Versen beschert.
53 YCIS 25 (1977), 220 f. Word and Action (Baltimore/London 1979), 312 f.



2l6 STEFAN RADT

Schwung trotz aller textkritischen Probleme noch
unverkennbar ist und das sich dem herrlichen Lied aus der Antigone
("Epcoq dvucare paxav 781 ff.) ebenbürtig an die Seite stellt.
Besonders eindrucksvoll sind die entgegengesetzten Prädikate,

die hier der Liebe beigelegt werden (V. 3-7):
SCTiiv |isv "AiSriq, scm 8' äcpöixoq ßloq,

Ecrav 86 Xvaaa pawdi;, ecjxi 8' ip£po<;

aKpaxoq, sax' oipcoypoi;. £v keivt] xö 7tav

CTJtou8aTov, fiauxaTov, 69 ßlav ciyov.

Nebenbei: die Viacra in V. 4 erinnert an das berühmte Wort
des alten und, wenn wir unseren Testimonien (T 74-80)
glauben dürfen, in der Liebe sehr erfahrenen Sophokles, der
auf die Frage, ob er noch imstande sei einer Frau beizuwohnen,

geantwortet haben soll: « Still! Ich bin glücklich, dass

ich dem wie einem besessenen und wüsten Herren (A.uxxd)vxd
xiva Kai aypvov Secttvöxtiv) entronnen bin» (T 80).

Sehr lieb ist mir F 636:
(p£ß cpsß, xv xouxou xäpPa pEii^ov av A,aßoi<;,

xoO yfj<; fiTtivj/aücjavxa k<5T t>nö <1x6713

ituKvfjq dKoöaai \|/aKd8o<; Eu8oi)OT| cppEvi;

(Verse, an die ich immer denken muss, wenn ich im Bett
liegend den Regen aufs Dach tropfen höre): hier hat der
Lebensgeniesser Sophokles ein charakteristisches Wohlgefühl

des Menschen schön beobachtet und treffend beschrieben.

Ganz modern mutet der Ausspruch an, dass seelische

Missgestimmtheit zu körperlicher Krankheit führen kann
(F 663 : xiKxoum yap xov Kai vöcsovc, 8ua9upiav), ebenso wie
F 910, wo Sophokles die Tatsache, dass der Mensch auch vor
Freude weinen kann, daraus erklärt, dass Schmerz und
Freude auf dieselbe Stelle der menschlichen (ppsvsq wirken

54.

54 Diesen Sinn fordert der Zusammenhang: das uberlieferte (pU8l ist offenbar
korrupt (H. Lloyd-Jones, in CR N.S. 31 (1981), 178 vermutet (pepei).



SOPHOKLES IN SEINEN FRAGMENTEN 2 If
Ich schliesse mit einem Fragment, das für mich in

kürzester und schönster Form die ganze Weisheit, Frömmigkeit
und Harmonie dieses Dichters zusammenfasst

(F 843):
tü |isv 5i8<xktü pavMvco, xä 8' eüpsxä
i^r|TC& xä 8' eÖKxä napä 9swv f|xr|0äpr|v.55

Anhang I: Verzeichnis der sicher überlieferten Titel
verlorener sophokleischer Dramen

'A9dpa<; a' Aavär| ©UE0XT|<; ß"

'A9dpa<; ß' AiovuataKOi; aaxupiKOi; ©ueaxrii; y'
Ai'a<; AoKpöi; A6>.ons<; "Iva/oq
Aiysix; 'EVvt|i; djta(xr|cn<; 'I^icov

AiOiorcsi; 'EXevtii; dpnayf] 'Ioßdxrp;

AixpaVotiSei; 'EXsvrii; ydpoi; Trraövoui;

'AKpicno<; 'Eniyovoi 'Icpiysvsia
'AX.sd5ai 'Eni Taiväpcp aaxupoi 'IcpiKÄjji;

'A>.Ei;av8po<; "Epi? 'Ixvsuxai aaxupoi
'AA,K|isa>v 'Epicpu^n "Icov

"ApuKoi; craxupiKÖ«; 'Eppiövr| KapiKoi
'Ap(piapscoc; aaxupiKOi; Eß|iT|V)<; KfipßEpot;

'Apcpixpucov EüpüaX-oi; KT|5aA,icov aaxupi
'AvSpopctxri EöpuadKTn; KA.uxaipf)CTXpa

'Av8pops8a 'HpaK^staiccx; aaxopiKoq KcAxi5s<;

'Avxx|vopi5ai 'HpaxAfji; aaxupiKÖi; Kpeouaa
'Axpsixg f) MuKT|vaiai 'Hpiyovri Kpiau; aaxupiKf]

'Axaiwv ovXXoyoc, ©apupac; Kcocpoi aaxupoi
'A%iXXe(oq Jpaaxai 0T|CTEÜ<; Aaicaivai
Aai8aX.o<; 0uectxt|<; a' AaoKÖcov

55 Est ist wohl kein Zufall, dass dies, bei allen offenkundigen Unterschieden,
anklingt an das Wort eines dem Sophokles in Vielem kongenialen Dichters und
Weisen: «Das schönste Gluck des denkenden Menschen ist, das Erforschliche
erforscht zu haben und das Unerforschliche ruhig zu verehren »(J. W. von Goethe,
Sophienausgabe II 11, 159, 7 ff. Maximen und Reflexionen 1207 Hecker [Schriften
der Goethe-Gesellschaft 21, Weimar 1907, 250]).



2 I 8 STEFAN RADT

Aapiacrtoi IIa>.a|i454<; Tpcöi'A.o<;

At||iv(ai a IlavSdbpa 4 EcpupoKOTtoi TupTtaviaxai

Aripviai ß' F^süi; Tov8äpsco<;

Mcivxeu; 4 rioMn8oq rioipEVEi; Tupcb a'

MeXsa-ypcx; Il0^U^EV4 Tupcb ß'

Mspvcov llpiapoi; "Yßpn; aaxupiKf)

Mivon; IlpöKpii; 'Y8po<popoi

MoCaai 'Pi^oxöpoi ®aiaKE<;

Muaoi SaA.pcov6u<; craxupucoc; 4>ai8pa

Mcöpcx; aaxupiKoi; Sivcov C>9id>xi8e<;

NaÜ7tX.io<; KazanXecav Siaucpoi; 4>iX.OKxf]X45 6 £v TpoiQi

NauTtA.101; 7tupKasv><; SküScu 4>iveöi; a

Nauaucäa 4 IIMivxpiai EKUplOl Oiveui; ß'

Niöß4 EuvSsinvoi «FoTvic,

Nütxpa Tävxatax; «tpi^oi;

'OSuaasüc; &Kav{kmVf]i; TeOkpoi; Opuyei;

'OSuaasix; paivöpEvog Tfi^scpcx; Xpua4<;

OiKA.45 T4psu<;

Oivopacx; TpuixöVpcx;

Anhang II: Die von Eustathios als

Homernachahmungen bezeichneten Sophoklesstellen

Das Verzeichnis der in TrGF IV unter T 116 aufgeführten
Stellen beruhte auf H. W. Millers Einleitung seines

Artikels «'O (piA,6|ir|po<; EocpoKkfji; and Eustathius» (CPh 41,
1946, 99-102) und handschriftlichen Angaben Valckenaers.
Eine Durchsicht sämtlicher von Miller gesammelten
Sophokleszitate bei Eustathios ergibt nicht weniger als 37
weitere Stellen, an denen Eustathios ausdrücklich von
homerischen Entlehnungen oder Nachahmungen bei

Sophokles spricht. Übrigens ist Millers Sammlung keineswegs

vollständig: von den Stellen die ich für T 116 dem

Manuskript Valckenaers entnommen hatte, fehlt bei ihm
1293, 31; vier weitere Stellen in der folgenden Liste (676,



SOPHOKLES IN SEINEN FRAGMENTEN 219

64 ff.; 694, 26 f.; 699, 39 f.; 1602, 6 f.), die ebenfalls bei
Miller fehlen, verdanke ich — in dieser Reihenfolge —
M. vanderValk (dessen Sammlung von Sophokleszitaten
bei Eustathios ich zur Kontrolle einsehen durfte), T. Hedberg

(Eustathios als Atti^ist [Diss. Uppsala 1935], 129),
Gottfried Hermann (Sophoclis Oedipus Rex... [Lipsiae 31833],
178) und H. Stephanus' Abhandlung De Sophoclea imitatione
Homeri (a.a.O. [oben S. 200], 88); fast sämtliche Parallelen,
die er in dieser Abhandlung zieht, stammen aus Eustathios)

56; eine vollständige Liste wird erst möglich sein, wenn
wir einen Index fontium zu Eustathios besitzen (den uns
hoffentlich van der Valks eiserner Fleiss schenken wird). Die
Homernachahmungen bzw. -entlehnungen, die Eustathios
an den bisher aufgetriebenen Stellen signalisiert, sind:

A 412 ~ Aj. 423 ff. (126, 39 ff.; 7iapa(ppäi(cov); vgl. 2 105

B 182 ~ Aj. 15 f. (198, 2 ff.; Kävxeßftev 6 cpAö(rr|po<; ^aßräv

ä(poppr|v)
B 215 ~ Ph. 443 f. (205, 26 ff.; TtapcKppä^cov)

B 811 ~ El. 894 (351, 9; äKoA,ot>M>v)

T 59 - OT 58 (383, 21; plpripa); vgl. Z 333

A 22 ~ El. 159 (440, 37 f.; ttapa xw tpAopripcp 2.)
E 4 f. ~ Ant. 1146 f. (514, 45 f.; ö i(r]A,coxT|(; Dpripou 2.)
E 296 ~ Ant. 1268; 1314 (548, 42 ff.; sE, 'Opripou Xaßövxsi; 01

ücrxspov, d>9 8t|XoT Kai 2.)
E 367 ~ Aj. 845 (5 57, 9 f.; Ttapacppa^cov [sie cod. teste v.d. Valk:

nspi- ed. pr.])
E 378 ~ Ph. 434 (558, 34 f.; evxaßöa Xaßcov)

E 5 5 3 ~ OC 15 51 (581, 26 f.; öftev Ä.aßd>v)

E 800 ~ Aj. 90 (610, 8 f.; ävxeßöev A.aßcbv)

3 253, 63 ~ El. 781 (632, 32 f.; pexaTtoiTiUev)

Z 205 ~ Aj. 847 (637, 19; £vxeß9sv Zaßcbv)

56 Einige weitere Ergänzungen zu Millers Sammlung gibt M. van der Valk (ed.),
Eustathu Gommentaru ad Homert lltadem pertinentes... I (Lugduni Bat. 1971),

p. lxxxvii (§ 91) mit Anm. 2.



220 STEFAN RADT

Z 333 ~ OT 58 ; El. 929; 1078 ff. (645, 16 f.; 7tapa xcö cpiZopfipcp

Z.); vgl. T 59

Z 419 ~ Ant. 81 (652, 29 f.; 7iapacppdaa<;)

Z 464 ~ Ant. 246 f. (666, 57; 7ipö<; |iipr|aiv)
H 96 ~ Aj. 1182 (668, 38 f.; TtapacppdCfüv); vgl. © 163

H 182 ~ Aj. 1287 (675, 34 f.; napscppaasv)
H 212 ~ Tr. 938 (676, 64 ff.; eoiKe apxqv svteö&ev A.aßsTv 6

xö cTtöga 7tZr|9v)va<; 'OpqpiKCp

H 479 ~ OC 1463 (692, 53; ek xoß A,aßcbv)

© 8 ~ El. 1059; 54 (694, 26 f.; 'OgripiKW ^fi^co)
© 68 ~ Ant. 415 f. (698, 27 f.; 7tapacppdl(a>v)

© 72 ~ OT 961 (699, 39 f.; sk xoß A.aßoßaa f) tpaycp5(a eq>r|);

vgl. X 209

@163 ~ Aj. 1182 (705, 7; eE, aoxoß avxtaxpocpax; xcö 'Opr|-

piKCp), vgl. H 96

0 307,524 ~ OT 159 (714, 63; Ttapd xcö'Opr|piKüj ((qZcoxfj Z
1 327 ~ Aj. 1311 f. (754, 21 f; evxsöösv gsSo8su9s{<;)

I 342 ~ OT 338 (755, 13 ff.; SeScoke xcp Z. gs9o5ov)
I 363 ~ Ph. 354; 480 (756, 18 ff.; ö cpiZopripoq Z.)
I 378 ~ Aj. 665 (757, 14 f.; xfö Z. ysY0V£V cicpopgfi)

I 453 ~ Ph. 683 (763, 1 f.; 'Ogr|piKÖv Ttapd Z.)
I 575 ~ OT 17 f. (775, 21; ölkv Zaßcbv)

I 607 ff. ~ OT passim (777, 51; |ii|rr|Gdg£VO<;)

K 173 Aj. 786 (796, 56 f.; Ttapacppd^cov)

K 279 f. Aj. 34 f. (805, 26 f.; sE, <jüv Zaßcov ö napa xcö Z.

'OSoocteöi; A-sysi TtapacppaaxiKflx;)

K 394 ~ Tr. 94 (814, 22 f.; ö cpiZogripoi; Z. gExaZaßcov)

A 6 ff. ~ Aj. 4 (826, 51 f.; xr|v 'OpqpiKf)v xcöv vqcöv oxaaiv
SqXot Kai Z)

A 385 ~ Aj. 1120(851, 59;'OpqpiKM ^r)A,cp)

A 386 ~ Aj. 1122(851, 58 ; Ttapacppa^cov o (piZögqpoi; Z.)
M 21 ~ Aj. 420 (890, 21 f.; 6 (piA,6|j.T|po<; Z.)
M 37 ~ ^4/. Titel (891, 26 f.; gfi7toxE 6 xoß'Opfipou 21-

svxsß&sv £7t£Ypav|y£); vgl. N 812



SOPHOKLES IN SEINEN FRAGMENTEN 221

M 237 ff. ~ OT 707 ff. (902, 2 ff.; ö cpiA,ö|j.Tipoq 2.); vgl. ß

181 f.

N 588 ~ F 1084 (948, 20; aKoA-ouOröv 5r|^a8f) xcö Ttovnxfj)

N 812 ~ Aj. Titel (961, 24 f.; ö9ev i'acoq Kai 2. Ä-aßcbv

S7t£ypa\|/s); vgl. M 37

3 164 ~ Ph. 827 (974, 2$; svxsOSev Xaßcbv)

3 253 ~ El. 781 (632, 32 f.; siehe oben)
O 101 ~ OT 914 (1007, 51 f.; £vxe09ev A,aßcov)

O 657 f. ~ Aj. 1079 (1036, 12 f.; £vxsö9ev laßcbv)

II 492 ~ El. 302 (1072, 41 f.; £K xoO laßröv)
II 722 ~ El. 1090 ff. (1083, 17 f.; Ttapa xcö 'OpripiKcp ^r|X-coxfj

2.)
P 105 ~ OT 1396; 1035 (1097, 23 f.; evxsö&ev 7tapai;6aac;)

P 154 ~ Aj. 245 f. (1100, 26 f.; itapä xcö cpi^opfipcp 2.)
2 105 ~ Aj. 423 ff. (1133, 50 f.; 8)(p£A,r|CT£ xaüxaxövcpiA,6pr|pov

2.); vgl. A 412.

2 318, 323 al. ~ Aj. 319 ff. (1140, 26; 6 cpiA.6pr| po<; 2.)
2 264 OT 205 (1142, 21 f.; evxsOöev Ä,aßcbv)

X 209 ~ OT 961; OC 1508 (1266, 39 f.; ek xcov Xaßcbv); vgl.
© 72

*P 63 ~ El. 781 (632, 32 f.: siehe oben)
T 152 f. ~ Aj. 1173 f. (1293, 31 f.; ö cptA.öpr|poq 2.)

¥ 590 ~ OT 617 (1317, 52 f.; Kaxct xöv (pilöpiipov 2.)
Q 551 ~ El. 137 ff. (1364, 48; pipoö(j.£vo<;)

ß 181 f. ~ OT 707ff. (1440, 39f.; "OptipiKö Cn^-cp); vgJ-

M 237 ff.

y 152 ~ Aj. 363 (1461, 64; laßcbv svxsüöev ö £r|Ä,c»xri<; aöxoß [sc.

'Opripou] 2.)

y 371 ff. ~ Aj. 14 (1473, 20 ff.; evxeö&sv |ii|ir|aiv A,aßcbv)

£ 478 h ~ OC 676h (1547, 11 f.; Kaxä xiva pipr|aiv 'Opri-

piKT) V)

9 378 ~ Ph. 392 (1602, 6 f.; 6ppr|9£i<; evxeC9sv)

X 128 ~ F 454 (167$, 52; 7tapacppä^cov)

X 386 ~ Ant. 1284 (1691, 47 f.; 2aßcbv evx£C9ev)



222 STEFAN RADT

Die Parallele zu I 575 (die auf einem verderbten Text beruht:
vgl. TrGF IV p. 345) und die zu X 128 (siehe zu F 454) hat
Eustathios aus den Homerscholien, die zu Z 464, K 394 und s 478 f.

aus den Sophoklesscholien (die er kannte: siehe M. v.d. Valk [letzte
Fussnote], p. lxxxvii5). Die übrigen stammen wohl grösstenteils
von ihm selber (zu A 22 beruft er sich auf xtve<; ['fontem nescio' v.d.

Valk]). Sie sind manchmal sehr weit hergeholt (z.B. M 37 und N
812; die richtige Erklärung des Titels Aia<; pacmyoipopot;, die

Eustathios offenbar vergessen hatte, steht sowohl in der Hypothesis

als in dem Scholion zu V. 110) oder recht äusserlich (z.B. E

800; © 307); aber beachtenswert ist z.B. die Parallele die er zweimal

(M 237 ff.; ß 181 f.) mit Iokastes Verhöhnung der Orakel (OT
707 ff.) zieht und der Vergleich von I 607 ff. mit der tragischen
Ironie im König Odipus.

Im übrigen sei mit Nachdruck darauf hingewiesen, dass die

obige Liste nur solche Fälle enthält, in denen Eustathios ausdrücklich

sagt, dass Sophokles etwas aus Homer entlehnt oder
nachgeahmt hat (die Wendungen, mit denen er das tut, sind jedesmal
dazu angegeben). Daher fehlt in dieser Liste z.B. seine schöne

Beobachtung, dass, während Hektor bei Homer (Z 479) betet, sein

Sohn möge es seinem Vater nicht nur gleich tun, sondern ihn sogar
weit übertreffen, der hochmütige sophokleische Aias in seinem

Segenswunsch (Aj. 550 f.) das Ubertreffen des Vaters weglasst: ö

psv xoß EocpoKLsouq Ai'ctt; fmspippcov 7tÄ,axxöp.svo<; 'ysvoio taxpi
öpoioc;' ibtsbxsxai xa> uicö, xfjv 5s xoß dpsivovoq aü^rjaiv sittsTv ökvsT,

gx; pfj £yxrapoßv ysvscrSai oöxco 5iä xö peyaLsiov xoß Ttaxpöc;, "Eicxcop

5e xöv üauxoß uiöv Kai dpsivova ysveaöat auxoß 69sA.si, Kai o£>%

ankdpsivova äXXa Kai Kaxä tcoLu (656, 45 ff.); auf die Gleichartigkeit

der beiden Segenswünsche hatten bereits die Sophoklesscholien

hingewiesen, aber erst H. Stephanus (ibid., 93) hat, mit
vollstem Recht, Aj. 5 50 f. ausdrücklich für eine Nachahmung von
Z 476 ff. erklärt.



SOPHOKLES IN SEINEN FRAGMENTEN 223

DISCUSSION

M. Seidensticker: Es wurde mich interessieren zu wissen:

1) ob sich die statistischen Angaben zu Beginn Ihres Vortrages
erweitern lassen um eine Feststellung, fur wieviele der nicht erhaltenen

Stucke des Sophokles sich a) der Stoff und b) die Handlungsstruktur
(wenigstens in groben Zügen) bestimmen lassen,

2) ob es sich, auf Grund von Hinweisen m den erhaltenen Tragödien
oder den Fragmenten, m Einzelfällen feststellen (oder doch begründet

vermuten) lasst, dass einzelne Stucke zusammen aufgeführt worden sind-1

Ausgangspunkt meiner Überlegung ist die aeschyleische Orestie, wo man

seit langen darauf hingewiesen hat, dass die überraschende Ausführlichkeit,

mit der im Agamemnon von Menelaos Schicksal die Rede ist (Ag.
617 ff.) sich u.a., als Vorbereitung auf das zur Orestie gehörende Satyrspiel
Proteus verstehen lasst. Konnte man vielleicht Kar' &vaA.oylav in der

Ausführlichkeit, mit der Teukros im Aias von dem Schicksal spricht, das

ihn nach der Heimkehr erwartet, eine Vorbereitung auf den Teukros sehen,

d.h. vermuten, dass Aias und Teukros zusammen aufgeführt worden
sind-*

M. Radt: Was Ihre erste Frage betrifft: a) Der Stoff lasst sich fur
20 Stucke (einen 'ASapac;, 'AvSpogeSa, Aiovucriaicoi;, 'Eppiövr), EüpuaA.o<;,

"Ivaxoq, Tyvsuxai, KapiKol, Ko^xiSe«;, K picric;, ActKatvcu, Appvlai, Mävxek;,

NafmAuo«; 7tupKasv><;, Nauaucöia, 'OSuacrefx; &Kav9oit^r|^, 'OSuaasüi; paivö-

pevoi;, Oivopaoi;, Tr|peu<;, eine Tupco) sicher, und fur 10 weitere ("ApuKoc;,

©agupac;, Aookocov, MeXsaypoc;, Niößx|, üa^aptiSTp;, rio>.ui;svT|, Tsüicpoc;,

«FalSpa, <Fü.OKXT|xr|i; 6 6v Tpolp) mit grosser Wahrscheinlichkeit angeben:
das sind zusammen also ein gutes Viertel der 115 sicher uberlieferten Titel.
Fur alle übrigen können wir nur Vermutungen aufstellen; sogar über den

Stoff von Stucken mit so sprechenden Titeln wie 'EX,evt|<; &jtaixr|CTt<;,

'EA.evt|<; äpTtayf] und 'EXevt|<; yapoc; sind ganz verschiedene Hypothesen

möglich, b) die Handlungsstruktur dagegen lasst sich bei keinem einzigen



DISCUSSION

der verlorenen Dramen bestimmen (abgesehen natürlich von den Ichneu-

tai); dazu ist einfach nicht genug erhalten, und es ist schon viel wenn wir,
wie beim Inachos, eine Reihe von Personen angeben können, die in dem

Stuck auftraten.

Zu Ihrer zweiten Frage: sichere Hinweise darauf, dass zwei Stucke

zusammen aufgeführt worden sind, gibt es, soweit ich sehe, nicht. Aber die

Zusammengehörigkeit von Aias und Teukros, die Sie auf Grund von

Aj 1008 ff. vermuten, scheint mir keineswegs ausgeschlossen. So konnte

man auch aus Ph. 1423 ff. schliessen, dass der Philoktet in Troja zusammen

mit dem Philoktet aufgeführt worden ist

M Knox: Does the inscription which mentions the Telepheia give any
indication that it was a trilogy, as seems to be generally assumed? It seems

to me a most unlikely hypothesis. If it is indeed a play by our Sophocles

(and not by a fourth-century poet of the same name) it is more likely to be a

single play: the inscriptions of the fourth-century which contain lists

including an dpxotla give the title of one play only

M Radt: Die Inschrift sagt EotpoKAfji; eSiSacncE TriX-scpsiav — es

handelt sich also nicht um die Wiederaufführung eines alten Stuckes (oder

man musste annehmen, dass der junge Sophokles ein Stuck seines

Grossvaters inszeniert hat). Und die Endung -eia kann doch auch nicht fur
ein einzelnes Stuck gebraucht werden.

M. Knox: The objection that the ending -eta would be unsuitable for a

single play can be discussed: In the Frogs we have itptaxov 8s pot xdv si;

'Opeaxelai; Xeye and the response is to recite the beginning of the

Choephoroe'

M. Radt: Ich bin sicher, dass 'Opeaxeta an der Aristophanesstelle kein

Emzelstuck bezeichnet. Das Suffix -eia ist doch charakteristisch fur ein

grosses, sich aus mehreren Teilen zusammensetzendes, literarisches

Ganzes, und ich glaube daher eher, dass Aristophanes die beiden

Orestes-Dramen Choephoroi und Eumemden meint. Aber selbst wenn er nur
die Choephoroi meinen sollte, ware es noch bedenklich, den Titel Tr|>.E(peia



SOPHOKLES IN SEINEN FRAGMENTEN 225

auf ein einziges Drama zu beziehen, da Sophokles )a sicher einen Telephos

geschrieben hat, und die doppelte Bezeichnung Telephos und Telepheia fur
ein und dasselbe Stuck doch äusserst unwahrscheinlich ware.

M. Taphn: The inscription was set up to honour choregoi and so I think
Snell's suggestion that it refers to the younger Sophocles (who was

successful in 3S7 and 375 B.C.) should not be ruled out (but see

A. Pickard-Cambridge, The Dramatic Festivals of Athens, 2nd ed. [Oxford
!969]> 5 5)-

M. Radt: Die Möglichkeit, dass es sich um den jüngeren Sophokles

handelt, lasst sich in der Tat nicht ausschliessen. Die Siege sind m dieser

Inschrift offenbar chronologisch geordnet. Als Regisseure werden
nacheinander genannt: Ekphantides, Kratinos, Timotheos, Sophokles. Alles

hangt hier davon ab, wann der uns völlig unbekannte Timotheos gelebt
hat. Wenn er ins 4. Jh. gehört, muss es sich um den jüngeren Sophokles
handeln. Wenn aber z.B., wie Luppe vermutet hat, Timotheos gar kein

Tragodiendichter war, sondern nur jemand der als Regisseur fur Achaios

auftrat, ist der altere Sophokles ohne weiteres möglich.

M. Irtgotn: A en juger par l'mventaire critique que M. Radt nous a

donne des titres des pieces de Sophocle, ll semble que les drames satynques
aient particulierement souffert des vicissitudes de la tradition. Leur

dispantion s'est-elle produite avant les travaux des grammairiens alexan-

dnns ou plus tard? Dans la premiere hypothese, peut-on estimer que le

drame satynque est un genre litteraire qui a vieilli plus vite (ou moins bien)

que la tragedle?

M. Radt: Voralexandnnischer Verlust von Satyrspielen ist uns nur fur

Euripides bezeugt, und ich habe versucht zu zeigen, dass es nicht notig ist,
ihn auch fur Aischylos und Sophokles anzunehmen. Aber die Tatsache,

dass von Euripides' Satyrspielen schon früh so viel verloren gegangen ist,
lasst m der Tat, wie mir scheint, auf ein geringeres Interesse wenigstens fur

seine Satyrspiele (im Gegensatz zu semen Tragödien) schliessen.

M. Taplin: It is notable that when we have so many more papyrus

fragments of Euripides than of the other two they include relatively little

satyr drama.



22Ö DISCUSSION

M Radt: Ja, das ist eine schone Bestätigung fur den von Elmsley
erschlossenen voralexandnnischen Verlust eunpideischer Satyrspiele.

M. Taplm: The change of scene in Achtlleos erastai, alleged by the

hypothesis to Aitnaiai, is not really comparable with Eumemdes and Ajax,
since it was a satyr play. While we do not know of any other place in satyr
drama where the chorus left the stage or where there was a change of scene

this would not be surprising in this less disciplined genre.

M. Radt: Sie haben vollkommen recht. Immerhin werden die Achilleos

erastai in diesem Testimonium in einem Atem mit den Eumeniden und den

Aitnaiai genannt, daraus konnte man schliessen, dass ein solcher
Szenenwechsel auch im Satyrspiel nicht häufig war.

M"'e de Romilly • Dans les fragments cites par M. Radt, certains

proviennent de citations, d'autres de trouvailles en partie fortuites.

J'imagine que la plupart des beaux effets de style et des pensees frappantes

appartiennent ä la premiere categorie Et je pense qu'll serait tres

interessant de savoir en vue de quoi etait faite la citation, ce qui permettrait
de se faire une idee des diverses cunosites et de l'etat des connaissances

selon les epoques et les genres.

M. Radt. Ja, die besonders schonen und treffenden Beispiele, die ich

zitiert habe, stammen alle aus der indirekten Überlieferung, der weitaus

grosste Teil aus Stobaios. Solche nach moralischen Gesichtspunkten

ausgewählten Stellen, die wir neben Stobaios auch kleineren Florilegien,
Plutarch und anderen Moralisten verdanken, bilden, inhaltlich gesehen,

bei weitem den wichtigsten Teil der uns indirekt überlieferten Fragmente.
Den anderen Teil bieten uns Grammatiker, Etymologika u. dgl., die etwas

aus Sophokles zitieren (oft ist es nur ein einziges Wort!), um eine

sprachliche oder stilistische Eigentümlichkeit oder ein seltenes Wort zu

belegen. Das gilt übrigens alles nicht nur fur Sophokles sondern fur
poetische Fragmente überhaupt.

M. Irigoin: II faudrait aussi distinguer, parmi les citations, Celles qui
sont faites de premiere main et Celles qui sont tirees de recueils specialises,

dont les papyrus nous ont fourni des exemples nombreux: anthologies,

florileges, etc. Un recueil de ce genre (in R. Pack, The Greek and Latin



SOPHOKLES IN SEINEN FRAGMENTEN 227

Eiterary Textsfrom Greco-Roman Egypt {Ann Arbor 21965], n° i57i)donne
des fragments de tragedies connues par la tradition medievale. M. Radt

a-t-il rencontre, en preparant son edition, des fragments de tragedies

perdues conserves dans de tels recueils?

M. Radt: Nein, bisher ist, soviel ich weiss, in Florilegien auf Papyrus
kein Sophoklesfragment aufgetaucht. Das einzige was sie bisher bieten ist

eine Parallele zu F 201 a.

M. Taplin: I would suppose that F 887 Radt comes from a satyr play.
The punning on names which would be common among the citizens in the

audience seems inconceivable in tragedy

M. Radt: Eine sehr plausibele Vermutung, der ich mich gern
anschliesse!

M. Taplm: The simile in F 871 R is rather different from most epic
similes in that the phases of the moon are being compared to something
abstract rather than concrete

But I am more interested in the metaphor m the first lines £v itUKVtp

Seou/rpoxcp...). The most usual metaphor for changes of Fortune in
Sophocles is the scales {Aj. 131; Ant. 11; 8-9 etc.), but m theparodos of Tr.

(122-31) we have the circular motion of the stars round the pole The image
of the wheel of Fortune, so ubiquitous and powerful in the Middle Ages and

Renaissance (and derived, I believe, from Boethius) occurs only in this

fragment, so far as I know. Am I right m thinking that this is the earliest

known occurrence of the image and that it is possible that Sophocles might
have invented it?

M. Radt: Zu Ihrer ersten Bemerkung: mir ging es nur um das Formale,

um die homerische Breite des Gleichnisses. Dass diese sophokleischen
Gleichnisse auch im übrigen den homerischen entsprechen, wollte ich

nicht behaupten, und ich glaube, dass Sie da auf einen wichtigen
Unterschied hingewiesen haben: die Übernahme homerischer Kunstmittel
zu neuen Zwecken ist ja gerade ganz charakteristisch fur Sophokles.

Was das Bild betrifft: es konnte gut sein, dass dies die älteste Stelle ist,

an der wir das Bild des Glucksrades finden. Aber wir können das Fragment
nicht datieren, und bei Herodot haben wir auf jeden Fall etwas Ahnliches •



228 DISCUSSION

KükA.o<; tcöv &v9pco7ir|icov sari TtpriypciTcov, TtspupspogEvoi; S£ oük iq. aisi xoug

aÜToix; eütuxbeiv (I 207, 2); sehr ähnlich ist auch Adespota F 700, 28 f.

Soph. Fr. 575, 9 f. Pearson) JayäpTpoxoC 8(kt|v [ ]. tii;kukA.6T

tuxIp, ein Fragment das man nicht nur Sophokles, sondern auch Aischylos

zugeschrieben hat! So lasst sich auch nicht sagen, ob Sophokles der

Erfinder dieses Bildes ist (falsch ist auf jeden Fall G. Norwoods

Behauptung, Pmdar habe das Bild erfunden [Pindar, Berkeley/Los Angeles

194;, p. 253 n. 47], eine Behauptung die darauf beruht, dass er — dem

Symbol des Rades zuliebe, unter das er die zweite Olympie stellen will — in
Ol. II 35-7 eine Anspielung auf das Glucksrad sieht).

Mme de Romilly: II semble que la roue de la Fortune soit attestee sur des

monuments figures au IVe Steele (voir D. M. Robmson, Excavations at

Olynthus XII, pp. 236; 254; 337; etc...). Au debut, il y a eu, apparemment,
flottement entre Tyche et Nemesis. Mais dans les textes litteraires, bien que
Ton ait de nombreux passages sur les cycles, et les alternances, presidant ä la

prosperite humaine, ce n'est pas vraiment la roue de la Fortune, et celle-ci

n'est pas normalement divinisee (pour ces 'cycles', on trouvera des

references dans mon article des Hommages ä Claire Preaux). C'est un theme

essentiel chez Sophocle.

M. Taplin: We have vase-paintings inspired by Aeschylus and

Euripides which can be dated to not many years after the first performance
of the play in question. A notable addition to these is the painting of
Aeschylus' Sphinx published by Erika Simon (Sitzungsb. Heidelb.

Akad. d. Wiss., Philos -hist. Kl., 1981, 5). Do you believe that we have any
fifth century artistic representations inspired by Sophocles? *

* Additional note. Professor Reverdin has told me that he is sceptical about the

connection of this painting with Aeschylus. I still think that the costumes and the
mask-like features of the satyrs are evidence of an 'illustration' more than usually
closely related to a drama in performance. Professor Simon has now set the painting
in a larger context of satyr plays on vases in The Eye of Greece, ed. by D Kurtz and
B Sparkes (Cambridge 1982), 123 ff., esp 141-2.



SOPHOKLES IN SEINEN FRAGMENTEN 229

M Radt: Die langjährige Beschäftigung mit den zahllosen Hypothesen

und Spekulationen über den Inhalt verlorener Dramen hat mich
vielleicht zu skeptisch gemacht, aber ich glaube nicht, dass es auch nur

eine bildliche Darstellung gibt, die sich mit Sicherheit auf ein sopho-
kleisches Stuck beziehen lasst. Der völlig uberzeugende Fall des von Erika
Simon veröffentlichten Vasenbildes zu Aischylos' Sphinx ist eine ganz

grosse Ausnahme

M Seidensticker Gibt es nicht eine Reihe von Vasenbildern, die man

mit dem Satyrspiel Pandora in Verbindung gebracht hat?

M Radt: Ja, es gibt eine Reihe von Vasen, auf denen man Gestalten

mit grossen Hammern auf einen grossen aus der Erde auftauchenden

Frauenkopf schlagen sieht Das hat man seit Welcker und Hermann oft auf

Sophokles' Pandora bezogen, die |a als zweiten Titel ScpupOKÖTtoi hatte und

in der es sich dann um die Herstellung der Pandora durch Knechte des

Hephaistos gehandelt hatte. Aber Nilsson hat dem widersprochen und

diese Bilder auf die avoSoi; der Persephone bezogen. Wenn die Beziehung
auf Sophokles' Pandora sicher ware, hatten wir hier tatsachlich ein sicheres

Beispiel einer von Sophokles inspirierten bildlichen Darstellung

M. lrigom M Radt pourrait-il nous mdiquer, meme approximative-
ment, la proportion des passages lynques dans son edition des fragments
de Sophocle' En d'autres termes, le choix des citateurs s'est-il ou non porte
plus volontiers sur les parties chantees des tragedles?

A propos du F 941, dont ll a cite quatre vers dans son expose, M. Radt

fait allusion aux problemes de critique verbale poses par ce passage relatif ä

la puissance de Kypns. Serait-il possible d'examiner maintenant quelques-

unes de ces difficultes?

M Radt: Zu Ihrer ersten Frage: die Zitate sind nur ganz ausnahmsweise

gesungenen Partien entnommen. Die längsten lyrischen Fragmente

stammen aus dem Tereus (F 591-593), wo man sogar einmal mit Sicherheit

Responsion feststellen kann (F 592,1-3 ~ 4-6; die Versuche, noch mehr

Responsionen zwischen diesen Fragmenten und mit F 879 a herzustellen,

haben mich nicht uberzeugen können), aber das ist eine grosse
Ausnahme.



2JO DISCUSSION

Was F 941 betrifft: es lautet in meiner Ausgabe

& itaT5s<;, rj toi Kuitpti; oü Küitpu; pövov,
äXX" üctxi no\X&v övopäxtov sittbvupoi;.

eaxtv psv "At8r|<;, Ecm 5' atpStxoi; ßto<;,

4 Ecmv 8e Xüaaa pavicn;, Eaxt 8' tpspo<;

cncpaxog, eax' oipcoypöt;, fev keivti xö 7tctv

aitouSatov, Tjat)xai°v. £? ßtav &yov

üvxf|KExat yäp 7tX,Eupovcov öaou; evv

8 vux1! ' ii? TtjaSs xfjc; Seoö nöpoc;;

slaspxExai pev ixOücov itXcoxrö yüvEt,

Evsaxt 8' kv xepciou xsxpaaKsXsT yovfj,

vtopp 8' sv oicovotai xoükeivt|i; nxspov

* * *

12 ev Sripolv, kv ßpoxoTatv, &v 9eoT<• ävta

xiv' oü tiaXaioua' kq xpiq ÜKßaAAst Secöv ;

ei pot Ssptg — Ssptc; 8e xdXr|9fj Xiysiv —,
Atö<; xupavvsT ttXEupövcov, avsu 8op6<;,

16 ävEU atSfjpou icävxa xot auvxspvExat

KÜ7tpiq xa 9vr|xö>v Kai Semv ßouXsüpaxa

Ich habe mich soviel wie möglich an die Überlieferung gehalten: die

einzigen Kon|ekturen sind V. 3 ßto<; (ßia codd.); V. 8 7t6po<; (ßopöi; codd.),
und die Annahme einer Lücke zwischen V. 11 und 12. Aber damit sind

noch nicht alle Schwierigkeiten gelöst: das Fragment bietet noch

syntaktische (V. 7/8; 11) und lexikalische (V. 13 ÜKßäXXEt) Anstösse,

denen man oft mit Änderungen des Textes hat abhelfen wollen. Eine

eingehende Erörterung dieser Probleme scheint mir im Augenblick leider

nicht möglich: dazu mussten wir ja alle den Text mit Apparat vor uns

haben.

Mme de Romilly: J'ai ete tres mteressee par les temoignages sur le

caractere 'homerique' de Sophocle. Ce caractere est tres frappant, en effet.

Comment expliquer que Sophocle soit plus pres d'Homere qu'Eschyle?



SOPHOKLES IN SEINEN FRAGMENTEN 2JI

M. Radt Ich wurde nicht sagen, dass Sophokles Homer naher steht als

Aischylos Die Homernachfolge des Aischylos war in seinen verlorenen

Stucken sehr stark (er hat |a auch selber seine Dramen 'Portionen von den

grossen Mahlzeiten Homers' genannt). In den Phrygern z.B die schon an

sich eine Dramatisierung der homerischen Aörpa waren, hat Aischylos
Hektors Leichnam auf einer grossen Waage mit Gold aufwiegen lassen:

das geht zurück auf die Stelle bei Homer, wo Achill zu Hektor sagt, dass er

sein Leben nicht sparen wurde, oü6' si' kev u avxöv %pvGÖ> Jpüaaa&ai

ctvcbyoi/Aap5avt8r|<; Flplapog (X 351 f). Solche direkte Umsetzung von
Homerischem in dramatische Handlung ist fur Sophokles nicht bezeugt

(allerdings wissen wir zu wenig von seiner Naustkaa und seinen Niptrd):
seine Homernachfolge besteht in der fortwahrenden Übernahme und

Adaptierung einzelner homerischer Elemente. Zusammen mit seiner

gegenüber Aischylos weniger barocken Ausdrucksweise hat das offenbar

dazu gefuhrt, dass die antike Kritik ihn, and nicht Aischylos, als besonders

homerisch empfunden hat.




	Sophokles in seinen Fragmenten

