
Zeitschrift: Entretiens sur l'Antiquité classique

Herausgeber: Fondation Hardt pour l'étude de l'Antiquité classique

Band: 29 (1983)

Artikel: Die Wahl des Todes bei Sophokles

Autor: Seidensticker, Bernd

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-660770

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-660770
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


IV

Bernd Seidensticker

DIE WAHL DES TODES
BEI SOPHOKLES

To be, or not to be: that is the question:
Whether 'tis nobler m the mind to suffer
The slings and arrows of outrageous fortune,
Or to take arms against a sea of troubles,
And by opposing end them.

Hamlet III, i

i

«Irgendwann im Laufe der Evolution muss der Mensch
entdeckt haben, dass er nicht nur Tiere und Mitmenschen,
sondern auch sich selbst töten kann. Die Annahme ist
erlaubt, dass von da an das Leben für ihn nie wieder so wie
vorher war1.» Soweit wir zurückblicken können in die

* Die in Anm. 4 (zum Selbstmord), 6 (zum Selbstmord in der Antike) und 11 (zu
Sophokles) genannten Arbeiten werden im folgenden nur mit Namen und Seite

(bzw. Namen, Kurztitel und Seite) zitiert.
1 E. Stengel, Selbstmord und Selbstmordversuch (Frankfurt 1969), 2. Im deutschen

Sprachraum wird seit geraumer Zeit mit sprachlichen, logischen und ideologischen
Argumenten eine lebhafte Diskussion darüber gefuhrt, ob der Begriff Selbstmord
nicht durch einen anderen ersetzt werden könne oder gar müsse (vgl. dazu

H. Aigner, Der Selbstmord im Mythos (s. nächste Anm.), 6-8). Die wichtigsten
Vorschläge lauten: Selbsttotung, Selbstzerstorung, Selbstvernichtung, Freitod
sowie Suizid. Trotz der durchaus berechtigten Einwände, die sich gegen 'Selbstmord'

erheben lassen, ist es m.E. nicht sinnvoll, den im allgemeinen Sprachgeb-



io6 BERND SEIDENSTICKER

Geschichte des menschlichen Geistes, finden wir bildliche
und schriftliche Zeugnisse für den Selbstmord 2. Die
homerischen Epen kennen bereits verschiedene Selbstmordformen

und -Ursachen 3, und sowohl Achilleus als auch Odysseus

sind in Augenblicken tiefster Verzweiflung — im
Schmerz über den Tod des Patroklos bzw. in dem Gefühl,
Ithaka niemals mehr wiederzusehen — dem Selbstmord
nahe. Beide töten sich nicht. Den impulsiven Achilleus hält
ein Freund zurück; den vielduldenden Odysseus bewahrt
sein kühler Verstand. Dennoch dokumentiert sich in der
Tatsache, dass sowohl Ilias als auch Odyssee ihren Helden in
der Krise mit der Hamletfrage konfrontieren, bereits am
Anfang der abendländischen Literatur, eindringlich die
fundamentale Bedeutung des Selbstmords für das menschliche

Leben.
Die Faszination und Beunruhigung, die jeder Selbstmord

bei denen, die ihn sehen oder von ihm hören, auslöst, hat seit
Homer Dichter und Philosophen, Gesetzgeber und Theologen

immer wieder zur Auseinandersetzung mit dem Problem
der Selbsttötung veranlasst, bis sich im 19. Jahrhundert
sogar eine eigene Wissenschaft entwickelte. Nach der
bahnbrechenden Studie von Emile Dürkheim (1897) ist die

rauch fest verwurzelten Begriff durch ein 'richtigeres' Kunstwort zu ersetzen. Ich
spreche daher im folgenden weiter von Selbstmord, habe jedoch durch die

Formulierung des Themas als 'Wahl des Todes' auf den entscheidenden moralisch-
heroischen Aspekt der Selbsttotung bei Sophokles schon im Titel meines Beitrages
hinweisen wollen.
2 H. Aigner, Der S elbstmord im Mythos. Betrachtungen über die Einstellung der Griechen

%um Phänomen S ut^id von der Homerischen Zeit bis in das ausgehende j. Jahrhundert v. Chr.

(Graz 1980, unpubl. Habil-Schrift, die mir H. Aigner freundlicherweise zur
Verfugung stellte), 14 ff.; 27 ff.
3 Od. XI 277 ff. (Epikaste); X 49 ff. (Odysseus), XI 197 ff.; XV 356 ff. (Antikleia,
allerdings unsicher, ob bereits bei Homer Selbstmord gemeint ist; cf. Hygin. Fab.

243, 1, Eustath. ad Horn. Od. XI 202), IL XVIII 33 f. (Achilleus), III 173 (Helena).
Todeswunsche auch Od. I 59, X 497 f. (Odysseus), XX 61 ff. (Penelope); XV 3 5 3 f.

(Laertes).



DIE WAHL DES TODES 107

Suizidologie zu einem überaus fruchtbaren Arbeitsfeld für
Soziologen und Politologen, Mediziner, Psychologen und
Psychotherapeuten geworden, deren Ergebnisse auch für
den Philologen interessant und hilfreich sein können 4. Auf
der anderen Seite beweist die lange Reihe moderner Theorien
zu Ursachen und Intentionen, die auf der Basis eines fast
unübersehbaren statistischen Materials entworfen worden
sind, wie weit wir trotz der enormen Erweiterung unserer
Kenntnisse davon entfernt sind, den Selbstmord letztlich zu
verstehen, und lässt Alvarez' Feststellung verständlich
erscheinen: «Je zahlreicher die wissenschaftlichen Untersuchungen

waren, die ich las, desto stärker festigte sich in mir
die Uberzeugung, ich könne nichts Besseres tun, als den
Selbstmord aus der Perspektive der Literatur zu betrachten...

5» Das soll im Folgenden geschehen 6.

4 Die Literatur ist inzwischen so umfangreich, dass sie fur den Nichtfachmann
unübersehbar ist, zur Einführung: A. Bayet, Le suicide et la morale (Paris 1922),
G. R. Fedden, Suicide (London/Toronto 1938), Ch Zwingmann (ed Selbstvernichtung

(Frankfurt 1965), E. Stengel, Selbstmord und Selbstmordversuch (Frankfurt
1969), G Siegmund, Sein oder Nichtsein (Trier 2i97o), S Perlin (ed.), A Handbook

for the Study of Suicide (Oxford 1975), E. Ringel, Das Leben wegwerfen? Reflexionen
über den Selbstmord (Wien 1978), am meisten profitiert habe ich von J. Baechler, Les
suicides (Paris 197$); interessant fur die Untersuchung des Selbstmords m der
Literatur: A. Alvarez Dergrausame Gott. Eine Studie über den Selbstmord (Hamburg
1974)-
5 Alvarez, 11.

6 Literatur zum Selbstmord in der Antike bzw. bei Sophokles: K. A. Geiger, Der
Selbstmord im klassischen Altertum (Augsburg 1888), R Hirzel, Der Selbstmord,

Libelli 189 (Darmstadt 1966, repr. aus ARW 11 (1908), 75-104, 243-84, 417-76),
W B Stanford, Sophocles. Ajax (London 1963), Appendix E, 289-290, C. James,
«Whether 'tis nobler. Some Thoughts on the Fate of Sophocles' Ajax and Euripides'
Heracles, with Special Reference to the Question of Suicide», in Pegasus 12 (1969),

10-20, A. G Katsouris, To poxißo xfjq auTOKTOvia<; cruö dpxctio Spapa, in
Dodone 4 (1975), 203-34, und (engl. Fssg.) «The Suicide Motif in Ancient Drama», in
Diomso 47 (1976), 5-36 (vorwiegend deskriptiv), J.deRoMiLLY, «Le refus du
suicide dans l'Heracles d'Euripide», in Archaiognosia i (1980), 1-9, H. Aigner, Der
Selbstmord im Mythos (s.o. S. 106 Anm. 2), dazu kommt noch die schone Studie von
Jean Starobinski, «L'epee d'Ajax», in Trois Fureurs (Paris 1974), 11-71, auf die
mich Herr Steiner wahrend der Entretiens aufmerksam machte.



io8 BERND SEIDENSTICKER

Meine Überlegungen gliedern sich dabei m einen ersten
systematisch-topologischen Teil, in dem versucht wird,
typische Elemente der Gestaltung des Selbstmords in der

sophokleischen Tragödie zusammenzustellen, und einen
zweiten Teil, m dessen Mittelpunkt die detaillierte Interpretation

eines besonders interessanten Falles steht: des Aias.

II

Während sich m den erhaltenen Tragödien des Aischy-
los7 zwar wiederholt Selbstmordwünsche und -ängste,
-drohungen und -versuche finden, aber kein einziger Selbstmord,

töten sich gleich sechs Gestalten des Sophokles selbst:
Aias, Deianeira, Antigone, Haimon und Eurydike sowie
lokaste8. Nimmt man Elektras Todeswunsch, Philoktets
Selbstmordwünsche und -drohungen und die Todessehnsucht

des greisen Oidipus im Hain von Kolonos hinzu, so ist
keine der sophokleischen Tragödien ohne Beziehung zum
Thema Selbstmord 9.

Dieser Unterschied zwischen den beiden Tragikern muss
natürlich nicht bedeuten, dass Aischylos sich für den
Selbstmord nicht interessiert hatte — seine Gestaltung des

M/ar-Stoffes ist uns leider nicht erhalten —, wohl aber, dass

7 Aischylos Ag 874-876, {Cho 916), hum 746, Stipp 455 ff., 788 ff.; Prom.

(582 ff), 747 ff., Fr. 289 Mette, 296 M. (Aias) ; 399 M (Pbiloktet) 474 M.,
V. 778-81 (Dikt.) 679 M.
8 Die Verbrennung des Herakles auf dem Oeta rechne ich im Gegensatz zu Stanford
und Aigner nicht zu den Selbstmorden. Der Tod des Herakles — als tragischer,
nicht als physischer Akt — ist vielmehr Mord (bzw fahrlässige Tötung), nicht
Selbstmord.
9 EL 378 ff.; 1165 ff (auvÖavsTv ); Ph. 747 ff.; 797 ff ; 999 ff ; 1203 ff., 1348 f.,
OC 101 ff., vgl. weiter den Todeswunsch Kreons (Ant. 1329 ff dazu F 95 3 Radt),
sowie F*i78, F698, F952 Radt; dazu kommen aus den verlorenen Stucken:
wahrscheinlich Phaidra W. S. Barrett (ed.), Euripides. Hippolytos (Oxford 1964),
12) und vielleicht Pelopia (S. Radt (ed.), TrGF IV, S. 239 f.)



DIE WAHL DES TODES

Sophokles in besonderem Masse fasziniert war von dem
Problem und seinen dramatischen und poetischen Möglichkeiten.

Diese These würde noch erheblich gestärkt, wenn
sich beweisen liesse, dass einige seiner Selbstmorde erst von
ihm selbst in die mythische Tradition eingeführt worden
sind. In nicht weniger als vier der sechs Fälle liegt die

Vermutung Zumindestens nahe 10.

Die statistischen Möglichkeiten, wie sie die Suizidologie
so liebt, sind bei Sophokles schnell erschöpft: Vier seiner
Selbstmörder sind Frauen: eine davon jung (Antigone), drei
in den mittleren Jahren; zwei sind Männer, einer davon jung
(Haimon), einer in den besten Mannesjahren; zwei Männer
und zwei Frauen töten sich mit dem Schwert, zwei Frauen
erhängen sich. Zu lernen ist daraus ebensoviel wie aus den
meisten Selbstmordstatistiken, nämlich nichts.

Wichtig ist dagegen, da es sich um poetische Selbstmorde
handelt, die Untersuchung der künstlerischen Gestaltung
und der dramatischen und thematischen Bedeutung des

Ereignisses im Rahmen des jeweiligen Textes n. Die Analyse
der sophokleischen Selbstmorde offenbart eine Reihe
interessanter Gemeinsamkeiten.

i. Fünf der sechs Selbstmorde werden, wie erwartet, von
einem Boten berichtet12, der über das hinterszenische
Geschehen informiert. Nur im Aias hat Sophokles sich aus

naheliegenden Gründen über die Theaterkonvention hin-

10 Deianeira, Antigone, Haimon, Eurydike.
11 Aus dem standig wachsenden Strom der Sophokles-Literatur seien die folgenden
Arbeiten herausgehoben, die meine eigenen Überlegungen zum Thema bzw. zu
Sophokles am stärksten beeinflusst und gefordert haben: G. M. Kirkwood, A
Study of Sophoclean Drama (Ithaca 1958), H. D. F. Kitto, Greek Tragedy (London
3i961); id., Form and Meaning in Drama (London 1956; paperback i960),
B M W. Knox, The Heroic Temper (Berkeley/Los Angeles 1964); id., «The Ajax of
Sophocles», in HSCP 65 (1961), 1-37; K. Reinhardt, Sophokles (Frankfurt ^947);
R. P. Winnington-Ingram, Sophocles. An Interpretation (Cambridge 1980).
12 Tr. 871 ff. (Deianeira); Ant. 115 5 ff. (Antigone und Haimon), 1278 ff. (Eurydike);

OT 1223 ff. (Iokaste).



I 10 BERND SEIDENSTICKER

weggesetzt und die Tat selbst, die im Aias des Aischylos
noch berichtet worden war, auf die Bühne gebracht13.

Die Boten sind, wie üblich, Angehörige des Hausgesindes

(Diener, bzw. in den Trachinierinnen die Amme der

Heldin), die sich, wie ebenfalls üblich, als Augenzeugen
ausweisen.

2. Die Ausführlichkeit, mit der die eigentliche Tat berichtet
wird, reicht von den drei Versen, in denen Antigones
Selbstmord konstatiert wird (i 220-22), über die komprimierten,

aber eindrücklichen Beschreibungen der Selbstmorde
Haimons (1231-39), Eurydikes (1301-5) und Iokastes (OT
1241-50; 1263-67) bis zu dem langen Bericht der Amme vom
Tode Deianeiras (TV. 899-946). Dass die Ausführlichkeit des

Berichts eine Funktion des dramatischen Stellenwerts des

Ereignisses ist, liegt auf der Hand:
Antigones Selbstmord ist vor allem bedeutungsvoll als

Auslöser für Haimons Selbstmord, dessen Tod wiederum
Eurydikes Selbstmord zur Folge hat. Alle drei Selbstmorde
des Stücks gewinnen ihre Bedeutung aus ihrer Funktion für
die Tragödie des Kreon, aus dessen Perspektive (Antigone,
Haimon) bzw. für den (Eurydike) sie berichtet werden. Sie

sind Folgen seiner Entscheidungen, für die er nun bezahlen

muss. Antigones Tod bedeutet Kreon nichts. Seine detaillierte

Beschreibung würde also nur vom Wesentlichen
ablenken. Anders Eurydike und Haimon: Frau und Sohn.
Haimons Tod ist dabei der schwerste Schlag. Sein Selbstmord

ist deshalb von Sophokles am ausführlichsten und
wirkungsvollsten gezeichnet; seinen Selbstmord muss
Kreon sogar selbst mitansehen.

Katastrophe und Exodos des Oidipus Tjrannos werden
beherrscht von der Blendung des Oidipus und nicht etwa

13 Cf. J C. Kamerbeek, The Plays of Sophocles. Commentaries. Part I: The Ajax
(Leiden 2i963), ad loc.\ O. Taplin, Greek Tragedy in Action (London 1974), 86;
Aigner, 72-74.



DIE WAHL DES TODES I I I

vom Selbstmord Iokastes, der, sobald Oidipus in den Palast

stürzt, ganz auf ihn und sein Schicksal bezogen ist (i 251 ff.).
Er vertieft die tragische Schuld des Oidipus und steigert
zugleich die Furchtbarkeit seiner Situation, indem er einen

Ausweg zeigt, der Oidipus nicht offensteht14.
In den Trachinierinnen gewinnt der Selbstmord der Heldin

ein erheblich grösseres Eigengewicht als im Oidipus Tjrannos
oder gar in der Antigone, doch auch hier reicht seine Wirkung
kaum über den Bericht der Amme hinaus. Die erste Hälfte
des Stücks thematisiert nicht den Selbstmord Deianeiras,
sondern die Tragödie einer alternden Frau, die in ihrer
verzehrenden Liebe aus Angst zerstört, was sie sich bewahren

will. Der Selbstmord ist Höhepunkt und Abschluss der
Deianeira-Tragödie — deswegen wird er ausführlich berichtet

—; doch dann beherrscht nur noch Herakles die
Bühne.

Im Aias schliesslich bestimmt der Selbstmord des Helden
von Tekmessas angsterfüllter Prophezeiung: Kai 8rjA.öq sanv

Ti 5paaslcov kokov (326) bis zu Aias' Sprung in sein Schwert
(865) das dramatische Geschehen, ohne etwa auf diesen
zentralen Teil des Dramas beschränkt zu sein. Denn auch
nach dem Selbstmord beherrscht der Leichnam des gewaltigen

Toten das Stück noch über die Szenen, in denen er
gefunden und beklagt wird, hinaus bis zum Ende; und
bereits Prolog und Parodos sind überschattet von der
Ahnung, dass der grosse Aias die Schande seiner Wahnsinnstat

und die Demütigung durch Athene nicht wird ertragen
können, sobald er aus der Umnachtung erwacht15.

3. In mindestens drei der fünf berichteten Selbstmorde
haben die Boten die eigentliche Tat nicht gesehen16.

» Cf. OT 1367 ff.
15 Zu Aias als der das ganze Stuck dominierenden Gestalt cf. Knox, «The
Ajax...», i f.

16 Ant. IZ20-I222 (Antigone); Tr. 929 ff. (Deianeira); OT 1251 (lokaste).



I I 2 BERND SEIDENSTICKER

Sophokles lässt seine Helden einsam sterben. Das ist natürlich.

Selbstmord ist einsam. Zugleich aber ist es auch
bedeutsam für die sophokleische Tragik. Die vielbeschworene

existentielle Einsamkeit des sophokleischen Helden,
seine äussere und innere Isolation, findet in der Einsamkeit
des Todes ihren letzten symbolischen Ausdruck 17. Antigo-
nes' Grab liegt einsam, fern der Stadt (773 f.); sie, die nach

eigenem Gesetz lebt, wie der Chor sagt, stirbt allein und
einsam (821 f.; 887), ohne Freunde (919). Iokaste stürzt ins
Schlafgemach und verriegelt die Tür hinter sich (1244; 1261

f.) 18; Deianeira verbirgt sich, wo niemand sie sehen kann
(903) und ist später allein im Schlafgemach 19; Aias schliesslich

stirbt einsam am Meer; hier erzwingt die ungewöhnliche
dramatische Technik, den Selbstmord des Helden zu zeigen,
nicht zu berichten, einen weiteren Bruch der Konvention:
den Auszug des Chores aus der Orchestra vor dem Ende des

Stücks.
Nur bei Haimon und Eurydike hat Sophokles aus guten

Gründen auf die Einsamkeit (im Augenblick des Todes)
verzichtet. Im Falle Haimons war ihm der direkte Angriff des

Sohnes auf den Vater als symbolischer Ausdruck dafür, wie
Kreons Taten auf ihn zurückschlagen, offenbar wichtiger;
im Falle Eurydikes betont der Text zwar nicht, legt es aber
nahe, dass sie im Augenblick ihres Todes nicht allein ist. Da
ihr Selbstmord wie der Haimons auch Elemente der Rache

enthält, ist hier die Anwesenheit von Zeugen, die ihre
Verfluchung Kreons hören, durchaus sinnvoll.

4. Der Schauplatz^ des Selbstmords, in der Realität meist nicht
mehr als der Ort der Tat, gewinnt bei Sophokles symbolische

17 Reinhardi, Sophokles, 10; Knox, Heroic Temper, 32 ff.
18 Cf. Kamerbeek, ad 1244, 5 und 1261, 2.

19 Sie wird zwar von der Amme beobachtet, aber sie weiss es nicht (914 f.); und als

die Amme sieht, was ihre Herrin vorhat, eilt sie davon, um Haimon zu holen. Bei
ihrer Ruckkehr ist Deianeira bereits tot



DIE WAHL DES TODES 113

Bedeutung: lokaste erhangt sich im Schlafgemach, wo sie
dem Laios den Morder und sich selbst den Gatten gebar;
Deianeira ersticht sich auf dem Bett des Herakles, dem

Mittelpunkt ihres Lebens, Eurydike tötet sich am Altar 20,

dem Zentrum des Hauses und der Familie, die Kreon mit
dem Tode des zweiten Sohnes endgültig vernichtet hat; Aias,
der Mann von der Insel Salamis, verlasst das Lager und geht
ans Meer, um sich m der Einsamkeit zu reinigen, die Symbol
fur seine innere Isolation ist. Haimon und Antigone sterben

im Felsengrab. Die Frage, warum Kreon seine Entscheidung,

Antigone steinigen zu lassen, ändert und sie lebendig
begraben lasst, hat viele Antworten 21. Sicher ist, dass kein
Ort fur den Tod Antigones, die 'fur em Grab' stirbt,
'passender' sein konnte, als ein Grab, und dass erst diese
Form der Bestrafung die perverse Verkehrung der sittlichen
Ordnung durch Kreon vollständig macht, der den Gottern
der Unterwelt einen Toten verweigert und einen Lebenden
aufdrangt (1068 ff.).
5. Erweist sich der Schauplatz m allen Fallen als symbolisch
bedeutungsvoll, so erscheint die Selbstmordmethode auf den

ersten Blick eher konventionell. Bezeugt sind fur die

griechische Tragodie fast ausschliesslich Schwert und Strick;
daneben m Einzelfallen auch Gift und Sprung ins Meer, ms
Feuer oder von einem Felsen 22. Fur Manner ist das Schwert
üblich23, bei Frauen uberwiegt der Strick. Die Verfügbarkeit

der Mittel spielt eben zu allen Zeiten eine wichtige Rolle.

20 Soviel ist trotz der Textverderbnis in 1301 deutlich, cf schol ad loc und

Kamerbeek, ad loc

21 Kitto, Form and Meaning, 166, Knox, Heroic Temper, 72 f
22 Gift Stheneboia (Eur), Meer Ino (Eur), Feuer Io (Aeschyl Prom 582),
Euadne (Eur Supp 980 ff), Laodameia (Eur Protesilaus), Felsen Io (Aeschyl
Prom 748 ff), Philoktet (Soph Ph 999 ff), Hunger drohung) Orestes (Eur IT
973 ff), Iphis (Fur Supp 1104 ff)
21 Cf abet die \usnahmen Aeseh\i Lum 746 (Orestes Strick), Neophron F 3

I rG / 1 Snell (Jason Strick)



ii4 BERND SEIDENSTICKER

Dass allerdings in Griechenland, wie gelegentlich behauptet
wird, der Strick die selbstverständliche 'anständige'
Selbstmordmethode für Frauen gewesen ist, erscheint mir auf der
Basis unseres doch recht kärglichen Materials nicht so sicher,
dass sich hieraus die in jüngster Zeit erstaunlich intensiv
diskutierte Frage 24, warum Deianeira (wie übrigens auch

Eurydike) zum Schwert und nicht zum Strick greift,
zwangsläufig jedem Betrachter aufdrängen musste. Es gibt
auch Anhaltspunkte dafür, dass bereits die Griechen, wie
Goethe, das Erhängen als 'unedle Todesart' (und zwar auch
für Frauen) empfanden 25, und Hirzel könnte recht haben,
wenn er feststellt: «Wo der edle Dichter freie Hand hatte [sc.

Deianeira und Eurydike], hat auch Sophokles der Würde
seiner Personen den Tod durchs Schwert entsprechender
gefunden 26.» Antigone hat im Felsengrab kein Schwert zur
Verfügung; lokaste kann wohl nur den homerischen Strick
nehmen. Im Falle Deianeiras mag der Grund für das Schwert
allerdings tiefer liegen, wenn auch kaum dort, wo ihn
G. Devereux vermutet 27. Die beiden Helden der Doppeltragödie

stürzen sich gegenseitig ins Verderben, und sie töten
sich mit den für sie und ihre Welt charakteristischen Waffen:
Gewand und Schwert, die zudem symbolische Bedeutung
gewinnen. Herakles verbrennt in der Liebe Deianeiras,
Deianeira stirbt an der brutalen Männlichkeit des Herakles.
Da Deianeira den Selbstmord auch als Selbstbestrafung
versteht, ist der Tod durch das Schwert für sie zudem
gleichsam der Vollzug der Strafe durch Herakles selbst.

Winnington-Ingrams Hinweis darauf, dass die Form des

24 D. Wender, «The Will of the Beast. Sexual Imagery in the Trachintae», in Ramus

3 (1974), 1-17; G. Devereux, Tragedie et poesie grecques (Paris 197;; trad, franc;.),
ch. 5, Winnington-Ingram, Sophocles, 81 Anm. 28.

25 Cf. das Material bei Hirzel, 44 Anm. 4.
26 Hirzel, ibid.
27 G. Devereux {Tragedie et poesie grecques, ch. 5) sieht den Grund m der latenten
Homosexualität des Sophokles.



DIE WAHL DES TODES 115

Selbstmords «sexually suggestive» sei, ist nach Freud
evident; ob sie von Sophokles so gemeint war, muss offen
bleiben.

Symbolische Bedeutung gewinnt das Werkzeug der Tat
schliesslich auch im A.ias. Hier ist das von der Wahnsinnstat
blutige Schwert Symbol der befleckten Ehre des Helden; der
Sprung in das Schwert soll Schwert und Ehre reinigen 28.

6. Ausser beim Selbstmord der Antigone betont Sophokles,
dass die Tat in starker emotionaler Erregung geschieht. Iokaste
stürzt «in wildem Schmerz» (1073 f.) von der Bühne, eilt in
ausserster Erregung (1241) durch die Halle zum Schlafgemach

und reisst die Tür hinter sich zu (1244); Eurydike ist
nach dem Bericht plötzlich verschwunden (1244 f.), aber der
Bote fürchtet zu Recht, dass sich hinter ihrem schweigenden
Abgang tiefe Erregung verbirgt (1253 ff.); und sie stirbt mit
einem Fluch auf den Lippen (1305). Haimon stürmt in
heftiger Erregung (766) davon, und das nächste, was wir von
ihm hören, sind seine schrillen Schreie, die aus dem Grabe
dringen (1206) und der Jammer an der Leiche Antigones
(1224); dann stürzt er sich mit «wilden Augen» auf den
Vater, spuckt ihm ins Gesicht und tötet, als sein Schwert ihn
verfehlt, sich in rasendem Zorn (%oA,co9e{c;) selbst (1231 ff.).
Deianeiras Erschütterung äussert sich weniger expressiv.
Das passt durchaus zu dem Bild, das wir seit dem Prolog von
ihr gewonnen haben 29. Wie Eurydike geht sie nach dem
vernichtenden Bericht und der Verfluchung durch den Sohn

28 Zur symbolischen Bedeutung des Schwerts Kirkwood, 222 f., Kitto, Form and

Meaning, 193 ff., sowie zuletzt ausfuhrlich D. Cohen, «The Imagery of Sophocles:
A Study ofAjax's Suicide», in G<& R 25 (1978), 24-36, der das Schwert vor allem als

Symbol fur «the dark side of Ajax's nature» betrachtet (dort auch weitere
Literatur).
29 Zu Deianeira vgl. besonders. R R. Schwinge, Die Stellung der Trachimerinnen im
Werk des Sophokles, Hypomnemata 1 (Gottingen 1962), 56 ff., M. McCall, «The
Trachimae: Structure, Focus, and Heracles», in AJPh 93 (1972), 142-63 ; Ch. Segal,
«Sophocles' Trachimae- Myth, Poetry, and Heroic Values», in YCIS 25 (1977),
99-158 (bes. 119-30); Winnington-Ingram, Sophocles, 75-81.



BERND SEIDENSTICKER

schweigend ab (813 f.). Ihre Bewegungen im Haus sind nicht
wild und entschlossen, sie verkriecht sich (903), fallt
jammernd am Altar nieder (904), nimmt einzelne Gegenstande

in die Hand (905 f.), irrt ziellos umher (907) und klagt
dem Gesinde ihr Leid (908 f.), erst dann, plötzlich, eilt sie in
das Schlafgemach und beginnt mit den Vorbereitungen fur
den Selbstmord (913 ff.). Aias schliesslich macht sich scheinbar

ruhig auf zum Strand und bewahrt auch im Augenblick
des Selbstmords die unheimliche Ruhe des zum Tode
Entschlossenen, und doch spuren wir auch im Todesmonolog,

ja sogar m der Trugrede unter der ruhigen Oberflache
die wilde Kraft seines Hasses, den er sich bis m den Tod
bewahrt 30.

Es ist wichtig festzuhalten, dass, auch wenn m allen
Fallen die emotionale Erregung des Taters betont wird,
allenfalls der Selbstmord Haimons als Affekttat bezeichnet
werden kann. Das passt übrigens durchaus zu modernen
Forschungsergebnissen. Kurzschluss-Selbstmorde sind vor
allem bei Kindern und Heranwachsenden festzustellen.

7 Letzte Worte des Abschieds, der Klage, aber auch der

Anklage finden sich in fünf von sechs Fallen. Antigone stirbt
ohne jeden Zeugen, Haimons Erregung äussert sich zwar im
Augenblick seines Selbstmords nicht m Worten, sondern m
einer ausdrucksvollen Geste: er spuckt dem Vater schweigend

ms Gesicht und greift ihn mit dem Schwert an; doch

zuvor, an der Leiche Antigones, beklagt er Antigone, die Tat
des Vaters und sich selbst (1224 f.). Deianeiras Abschiedsworte

gelten dem Bett des Herakles (920-22); Eurydike
beklagt den Verlust der Sohne und verflucht Kreon, der sie
ihr genommen hat (1302-$); lokaste beschwort die
verhängnisvolle Ehe mit Laios und das Bett, das sie mit ihm und
Oidipus geteilt hat (1245-50); Aias, dessen langer Monolog
eine Sonderstellung unter den Abschiedsworten einnimmt,

10 Knox, «The Ajax », 13 18, Winnington Ingram, Sophocles, 48 ff



DIE WAHL DES TODES ll7

ruft Götter und Erinyen um Hilfe an, verflucht seine Feinde,
gedenkt seiner Eltern und verabschiedet sich vom Licht und
von der Welt (815-865).

Diese Zusammenstellung zeigt auf den ersten Blick, dass

Abschiedsworte für den Tragödieninterpreten das sind, was
für den Suizidologen Abschiedsbriefe und letzte Tagebuchnotizen

sein können: sie geben direkte und indirekte
Hinweise auf die Tatmotive. Im Leben mögen letzte Worte
vielfach Irrelevantes, ja Irreführendes enthalten; in der
Tragödie, zumal in der sophokleischen Tragödie mit ihrer
rigorosen Beschränkung auf das Bedeutsame 31 gewiss nicht.
Das bedeutet andererseits aber nicht, dass letzte Worte die
Selbstmorde vollständig erklären. Wie für den Selbstmordforscher

gilt auch für den Tragödieninterpreten, dass neben
den im Augenblick des Selbstmords (oder vorher) vom Täter
ausgesprochenen Motive weitere (angedeutete,
unausgesprochene, unbewusste) Ursachen eine wichtige Rolle spielen

können 32.

Lassen sich die bisher zusammengestellten Elemente der

Gestaltung des Selbstmords in den Tragödien des Sophokles
bei allen Unterschieden im Detail doch zu Topoi zusammenordnen,

so zählt bei der Analyse der Motive und Ursachen

eigentlich nur der individuelle Fall und seine unverwechselbare

komplexe Kausalität, die den Interpreten vor erheblich
schwierigere Aufgaben stellt. Baechler konstatiert zurecht:
«II est extraordinairement difficile, pour ne pas dire impossible,

de rendre compte d'un seul cas de suicide de maniere
exhaustive. II faudrait pouvoir retracer minutieusement les

moindres details de devolution d'un homme et montrer
comment elle l'a conduit ä percevoir un probleme existentiel
de telle sorte que la reponse devait etre la mort33.»

31 Kirkwood, 63 ff.; Kitto, Form and Meaning, 199 ff.
32 Zur Differenzierung von Motiv und Ursache, cf. Zwingmann (ed.), p. xiv.
33 Baechler, 87.



118 BERND SEIDENSTICKER

Glücklicherweise stellt sich das Problem bei der Untersuchung

poetischer Selbstmorde nicht oder doch nicht in
gleicher Schärfe. Hier lautet die Frage ja nicht: «Warum
bringt Brutus sich um?», sondern: «Warum bringt sich
Brutus bei Shakespeare um?». Anders als im unüberschaubar
komplexen Leben, wo wir nie alles über die Hintergründe
der Tat wissen können, haben wir es hier mit einem zwar
komplexen aber überschaubaren Text zu tun, der die Frage
nach den Gründen vollständig beantworten kann, jedenfalls,
wenn der Fragesteller allen Hinweisen nachgeht, seien sie

direkt oder indirekt. Das kann in diesem Rahmen natürlich
nicht für alle Selbstmorde bei Sophokles geschehen. Ich
beschränke mich auf den Aias; möchte aber vorher versuchen,

auch für den Aspekt der Motive und Ursachen die
Gemeinsamkeiten aller Fälle und ihrer künstlerischen Gestaltung

zusammenzustellen.

8. Äussere Ursache, d.h. der Anlass, der die Tat auslöst, ist in
fünf der sechs Fälle ein Erlebnis, dessen elementare Wucht so
evident ist, dass der Selbstmordentschluss des Helden dem
Betrachter, wenn nicht zwangsläufig, so doch gewiss natürlich

erscheinen muss: Inzest (lokaste), Tod eines geliebten
Wesens, und zwar des Mannes (Deianeira), des Sohnes

(Eurydike), der Verlobten (Haimon), bzw. Bestattung bei

lebendigem Leibe (Antigone). Lediglich im Aias handelt es

sich um ein Ereignis, das die tragische Qualität des
Unabänderlichen erst durch den Charakter des Helden gewinnt.

9. Sophokles beschränkt sich aber keineswegs darauf, den
Anlass und seine Wirkung nur zu berichten. Er zeigt
vielmehr, auch in den Fällen, in denen der Selbstmord nicht
im Zentrum steht, wie der Held die Wahrheit begreift (z.B.
Iokaste), die ihn vernichtende Nachricht erfahrt (z.B. Eurydike)

oder doch seine Reaktion darauf (z.B. Antigone). In
jedem Stück gibt es eine Szene, die u.a. diese Funktion der
emotionalen Vorbereitung des Selbstmords hat.



DIE WAHL DES TODES H9

So muss Eurydike den quälenden Bericht vom Tode des

Sohnes ertragen (ii8off.); so muss Deianeira die lange
Beschreibung vom Untergang des Herakles, mit all ihren
grausigen Details, über sich ergehen lassen (734 ff.); so muss
lokaste, selber bereits (seit 1016) vernichtet, auch noch
mitanhören, wie Oidipus sich bei der Befragung des Boten
aus Korinth Schritt für Schritt der todlichen Wahrheit nähert
(ioiyff.)34. Alle drei Szenen wirken wie eine psychische
Folter, die das Opfer zwangsläufig unmittelbar in den
Selbstmord treibt: Eurydike und Deianeira gehen schweigend

ab in den Tod; lokaste macht noch einen verzweifelten
Versuch, wenigstens Oidipus zu retten, dann stürzt sie

davon.
Auch in den übrigen drei Fällen gibt es Szenen, die bei

allen äusseren Unterschieden funktional durchaus vergleichbar
sind. Im Fall Haimons ist es die erbitterte Auseinandersetzung

mit dem mächtigen Vater (632 ff.), die die emotionalen

Voraussetzungen für die Affekttat im Grabe schafft
und verständlich macht; im Falle Antigones konfrontiert
Sophokles zwar die Heldin nicht vor unseren Augen mit der
vernichtenden Nachricht, zeigt aber bei ihrem Abgang in den
Tod die seelischen Qualen, die die unerwartete Änderung des

Urteils ausgelöst hat (806 ff.); und im Aias schliesslich lässt
der Dichter Tekmessa zunächst die Wirkung der Wahrheit,
die Aias, aus dem Wahnsinn erwachend, allmählich begreift,
ausführlich beschreiben (201 f.; 271 ff.) und führt sie uns
anschliessend noch einmal direkt vor Augen (346 ff.).

In mehreren Fällen hat Sophokles die genannten Szenen,
in denen die emotionale Basis für den Selbstmord entwickelt
wird, mit einem letzten Höhepunkt versehen. So muss
lokaste bei ihrem verzweifelten Versuch, wenigstens Oidi-

M Kithairon (1026), die Fusse (1031-36), ein Hirt (1040), ein Hirt des Laios
(1042-44).



I 20 BERND SEIDENSTICKER

pus gegen die vernichtende Wahrheit zu schützen (1056 ff.),
erleben, wie er sie spöttisch abfertigt (1062 f.) und schliesslich

ganz ignoriert (1068 f.). «Here is a sense of her being
driven off to her death by him», stellt Cameron zu Recht
fest 35. Das gilt in noch stärkerem Masse für Deianeira, die im
Anschluss an den furchtbaren Botenbericht auch noch von
der hemmungslosen Verfluchung ihres Sohnes getroffen
wird (807 ff.), und für Haimon, dem Kreon am Ende des

Streits in seiner Wut damit droht, Antigone auf der Stelle vor
seinen Augen hinrichten zu lassen, und damit gleichsam 'den
letzten Tritt' versetzt (760 ff.).

In den anderen Fällen hat Sophokles von dieser
wirkungsvollen dramatischen Technik keinen Gebrauch
gemacht. Wenigstens einen Ansatz dazu kann man aber in
der Prologszene des Aias erkennen. Das grausame Spiel, das

Athene mit dem Helden spielt, dient nicht nur der
Dokumentation seines Wahnsinns, sondern ist, wie sich später
zeigt, zugleich 'the last turn of the screw' für Aias'
Entscheidung zum Selbstmord.

10. Bevor ich zur Interpretation des Aias übergehe, seien
abschliessend die Motive der anderen fünf Selbstmörder des

Sophokles, die in der vorangegangenen topologisch
orientierten Analyse des Materials bereits mehrfach angeklungen
sind, kurz zusammengestellt und, soweit das möglich ist,
kategorisiert36.

35 A Cameron, The Identity oj Oedipus the King Five Essays on the Oedipus Tyrannus

(New York 1968).
36 Baechler, dessen Kategonsierung ich weitgehend folge, unterscheidet vier
Typen von Intentionen (129 ff): 1. escapiste (sous-types: fuite, deuil, chätiment),
2 agressif (sous-types: vengeance, crime, chantage, appel); 3. oblatif (sous-types:
sacrifice, passage); 4. ludique (sous-types: ordahe, jeu).

Die beliebte Unterscheidung in Kurzschluss- und Bilanz-Suizid ist zu grob; bei

Sophokles sind die Selbstmorde von Aias und Deianeira eindeutige Bilanz-
Selbstmorde, im Falle Haimons kann man von Kurzschluss-Selbstmord sprechen,
die anderen stehen dazwischen



DIE WAHL DES TODES 121

Baechler hat im Anschluss an A. Schütz37 darauf
aufmerksam gemacht, dass die Frage nach dem «warum»
einer Handlung auf zweierlei Weise beantwortet werden
kann: nämlich entweder mit «weil» (d.h. mit Kausalsätzen)
oder mit «um zu» (d.h. mit Finalsätzen): 38

X tötet sich, weil er unheilbar krank ist, bzw.
X tötet sich, um sich selbst oder seiner Familie die Leiden
der unheilbaren Krankheit zu ersparen.
In dem einen Fall richtet sich der Blick auf die Ursache, im
anderen auf die Ziele, die das Individuum mit dem Selbstmord

verfolgt. Die hieraus abgeleitete Unterscheidung
zwischen Ätiologie (etiologie) und Bedeutung (sens) von
Selbstmorden erscheint mir auch für die Untersuchung
poetischer Selbstmorde, wo Ursachen und Intentionen
allerdings weit vollständiger und direkter miteinander verbunden

sind als in der Realität, als sinnvoll.
Im Falle Iokastes sind Motiv und Intention eindeutig.

Der Inzest zerstört die Vergangenheit und erlaubt keine
Zukunft. Hier handelt es sich eindeutig um einen
'Fluchtselbstmord' 39. Eurydike tötet sich, weil sie den Verlust
Haimons, so kurz nach dem Verlust des anderen Sohnes
nicht ertragen kann 40. Aus der Verfluchung Kreons (i 304-5)
kann man ausserdem schliessen, dass die Tatsache, dass der
eigene Mann und Vater den Selbstmord Haimons verursacht
hat, zusätzlich schwer auf ihr lastet; ein Weiterleben ohne
den Sohn, aber mit dem 'Mörder' ist unmöglich. Durch ihren

37 A. Schutz, Der sinnhafte Aufhau der sozialen Welt, Suhrkamp, stw 92 (1974).
38 Baechler, 118-21.
39 Anders nur C. M. Bowra, Sophoclean Tragedy (Oxford 1944), 209, der 1245-1250
als «confession before death» und den Selbstmord als «her attempt to make peace
with her real husband and with the gods» missversteht.
40 1301-1305 (993-995); in 1303 ist, wenn der uberlieferte Text überhaupt geändert
werden muss (cf. Kamerbeek, ad Zoe.), kevöv (Seyffert) ^£X0(^ dem kA-givöv \a%oq
(Bothe, Dawe) m.E. vorzuziehen (cf. G. Muller, Sophokles. Antigone (Heidelberg
1967), 270)



I 22 BERND SEIDENSTICKER

Fluch wird Kreon ihren Erinyen überantwortet41. Hier
verbinden sich also 'Flucht-' 42 und 'Racheselbstmord' 43.

Die drei anderen Fälle sind noch komplexer. Deianeira
ersticht sich, weil sie ohne Herakles nicht leben kann, aber
auch, weil sie sich schuldig fühlt an seinem Tod 44, und
schliesslich auch, weil sie durch ihre Tat nicht nur den Mann
und ihre Ehre 45, sondern auch noch den Sohn verloren zu
haben glaubt; erst damit wird der Sinnverlust total 46. Dieser
Selbstmord gehört folglich unter die beiden Kategorien,
'Flucht' und 'Selbstbestrafung'. Haimon tötet sich aus
Schmerz über den Verlust der geliebten47 Antigone;
zugleich aber auch im Sturm der Gefühle nach dem wilden
Angriff auf seinen Vater. In der Wendung atkcp xoA,co$et<;

(1235), mit der der Bote die Tat erklärt, sind der Hass auf
Kreon, der ihm die Verlobte getötet (und zugleich wohl auch
sein Vaterbild, ja sein ganzes Weltbild zerstört hat 48), sowie
die Wut darüber, ihn nicht getroffen zu haben 49, unlöslich
verbunden mit der Reue über den versuchten Vatermord 50.

41 1305 (cf. OT 1275).
42 Fur Baechler fiele Eurydikes Selbstmord in die Kategorie «deuil»; zur
Unterscheidung von Flucht- und Schmerz-Selbstmorden, die beide der Gruppe der
«suicides escapistes» zugehoren, cf. Baechler, 129, 132/150, 153.
43 S.u. S. 139-140 zum Aias.
44 663 ff.; 706 ff. Zur Frage von Deianeiras Schuld zuletzt Winningion-Ingram,
Sophocles, 78 f.

45 719-722-
46 Zu Deianeiras totaler Fixierung auf Haus und Familie cf. E. R. Schwinge, op. cit.

(oben S. 115 Anm. 29), 5 6 ff.
47 K. v. Fritz, «Haimons Liebe zu Antigone», m Antike und moderne Tragödie

(Berlin 1962), 227-40 (repr. aus Philologus 89, 1934, 19-34), vertritt die Auffassung,
dass «aus den Motiven Haimons... eine personliche Leidenschaft von Anfang bis zu
Ende fernzuhalten» sei; dagegen zurecht Winnington-Ingram, Sophocles, 92 ff. (cf.
unten S. 123-4 Anm. 54).
48 1177, 1225; G. Ronnet, Sophocle, poete tragique (Paris 1969), 84 (153).
49 So Winnington-Ingram, Sophocles, 94 Anm. 12.
50 R. C. Jebb (ed.), Sophocles. The Plays and Fragments. Part All: The Ajax
(Cambridge 1896), adloc., G. H. Gellte, Sophocles A Reading (Melbourne 1972), 51,



DIE WAHL DES TODES I23

Für Freudianer ist der Selbstmord Haimons natürlich ein
instruktives Beispiel; sah doch Freud die entscheidende
Kraft hinter dem Selbstmord in der «Einschränkung der

Aggression nach aussen und der dadurch verursachten
Aggression der Uber-Ich gegen das Ich» 51. Haimons Selbstmord

ist also als 'Flucht-' und zugleich 'Nachfolge-Selbstmord'

zu verstehen (die Griechen sprechen von s7ta7io9a-

veiv) 52, daneben aber auch als Selbstbestrafung; und
vielleicht enthält er sogar ein Element der Rache 53. Im Falle der

Antigone schliesslich fehlt im Text jeder explizite Hinweis
auf die Motive des Selbstmords. Der elementare Schrecken,
den die Vorstellung der unerhörten Strafe (849) auslöst, ist
bei ihrem Abschied nicht zu überhören (806 ff.). Doch
Antigone tötet sich gewiss nicht nur, weil sie den Gedanken
nicht ertragen kann, lebendig begraben zu sein: die Antigone
des Sophokles, die stolze Tochter des Oidipus, wie wir sie

seit dem Prolog kennen, kann sich von Kreon nicht
vorschreiben lassen, wann und wie sie sterben muss. Ihr
Freitod ist auch ein entschlossener Akt der Selbstbehauptung
und der Würde, und schliesslich mag die Entscheidung auch

von dem seit dem Prolog immer wieder lautwerdenden
Gedanken, ja dem Wunsch bestimmt sein, den geliebten
Bruder und die Eltern im Hades wiederzusehen54. Für

K. J. Dover, Greek Popular Morality in the Time ofPlato and Aristotle (Oxford 1974),

273 f.; nach Lysias, Or. XXXI (Kct"C& <I>lXcDV0(; SoKipacnac;) 20-23 verdient
Angriff auf die Eltern Hinrichtung; zu Haimons Selbstmord vgl. weiter
I. M. Linforth, Antigone and Creony Univ. of Calif. Publ. m Class, Phil. 15 (1961),
183-259, 219 n., H. Lloyd-Jones, in Gnomon 34 (1962), 739 f.

51 Cf. W. de Boor, «Arbeiten über Selbstmord und Selbstbeschadigung — 1949»,
in Ch. Zwingmann (ed.), op. cit. (oben S. 107 Anm. 4), 13-22, 20.

52 1224 h; 1236 ff. ('); cf. weiter 751 (Kamerbeek, ad loc.); zum £7ta7toBavsiv vgl.
das Material bei Hirzel, 5 Anm. 1.

53 Cf. die wohlbekannten Selbstmordphantasien von Kindern: der Tod als einzige
Möglichkeit, den Vater zu bestrafen.
54

73 ff.; (5 24 f.), 897 ff., dieser Punkt ist jetzt von Winnington-Ingram, Sophocles,

128-49, stark betont worden, fur ihn hat Antigone den Tod gewählt (555), d.h den



I 24 BERND SEIDENSTICKER

Antigones Selbstmord findet sich bei Baechler keine handliche

Kategorie 55. Sie erweist sich auch in dieser Hinsicht
noch als aüxövo^oc; (821).

11. Am Ende des systematisch-topologischen Teils sei eine
letzte Beobachtung ausgewertet, auch wenn die Gefahr
besteht, dass dabei die Grenze zum Spekulativen überschritten

wird.
Die Suizidologie legt bei der Analyse der Selbstmordursachen

grosses Gewicht auf die «Persönlichkeitsdisposition» 56

und auf die lange, vorbereitende « Entwicklung zum
Selbstmord» 57, ohne die das die Tat auslösende Ereignis nicht die
vernichtende Wucht erreichen könne. Es scheint, dass

Sophokles intuitiv etwas davon geahnt hat, wenn er in der

Vergangenheit seiner Selbstmörder frühere traumatische
Erlebnisse und allgemein bedrückende Lebensumstände
betont oder doch andeutet: bei Antigone der bereits in den
ersten Versen des Stücks evozierte furchtbare Tod erst der
Eltern, dann der Brüder und das Gefühl, unter dem Fluch des

Hauses zu stehen58; bei Deianeira das frühe Trauma der

Werbung des Acheloos 59 und die langen Jahre der Ängste

Bruder bestattet, um durch eine Liebestat die verfluchte Familie im Hades zu
versöhnen. Kreon verweigert ihr die ersehnte Vereinigung mit der Familie. «She is

confronted with a continuance of life in a tomb, cut off alike from the living and the
dead, utterly alone. For the moment she can see no further» (Winnington-Ingram,
Sophocles, 140).
55 In Frage kommt eine Kombination von « fuite » (la fuite est le fait d'echapper, par
l'attentat ä sa vie, ä une situation ressentie comme insupportable par le sujet) und

«passage» (le fait d'attenter ä sa vie pour acceder ä un etat considere par le sujet
comme infiniment plus delectable) Baechler, 129).
56 Zwingmann (ed.), p. xix.
57 K. Leonhard, «Psychologische Entwicklung zum Selbstmord», in Zwingmann,

133-43.
58 858 ff. (941), cf. G. F. Else, The Madness of Antigone, Abh. der Heidelberger
Akad der Wiss., Phil.-hist. Klasse, 1976, 1, 26 ff.
59 Ausfuhrlich von ihr selbst berichtet (9 ff.), dann noch einmal vom Chor (497 ff.),
dazu kommt das Erlebnis mit Nessos (555 ff.), Deianeira war wiederholt Objekt
mannlicher sexueller Aggression.



DIE WAHL DES TODES 125

und Sorgen um Herakles, die sie selbst gleich zu Beginn
eindringlich beschwört60; bei lokaste die Verstümmelung
und Aussetzung ihres ersten Kindes 61; bei Eurydike der
nicht weit zurückliegende Tod des ersten Sohnes und bei
Haimon schliesslich — wie auch bei Aias — der lastende
Schatten eines übermächtigen Vaters 62.

III

Das früheste der erhaltenen sophokleischen Stücke ist
zwar keine dramatische Studie de suicidio, sondern die

Tragödie des Aias, eine tiefgreifende Analyse der unauflöslichen

tragisch-dialektischen Verbindung von bewundernswerter

heroischer Grösse und erschreckender, selbstzerstörerischer

Megalomanie. Katalysator dieser Analyse und
dramatisches Zentrum des Stücks ist jedoch die Entscheidung

des Helden, sich selbst zu töten. Nirgends bei

Sophokles, nirgends in der (erhaltenen) griechischen Tragödie,

ja, kaum einmal, soweit ich sehe, in der langen
abendländischen Geschichte der Gattung, steht der Selbstmord

des Helden so im Mittelpunkt eines Dramas.
Sophokles präsentiert in Prolog und Parodos zunächst

den äusseren Anlass, die Ursache des Selbstmords, entwickelt
m der Parodos und im ersten Teil des ersten Epeisodions die
psychische Disposition, in der und aus der der Selbstmordgedanke

erwächst, entfaltet dann im ersten Monolog des

60 Zum Leitmotiv Furcht cf. E. R. Schwinge, op. cit. (oben S. 115 Anm. 29), 56 ff.,
R M Torrance, «Sophocles: Some Bearings», in HSCP 69 (1965), 269-327, 302;
Winnington-Ingram, Sophocles, 75 ff., Aigner, 82, spricht von einer «Art
Vorbestimmtheit zum Freitod».
61 718 f. spricht sie selbst davon, 1031-1036 muss sie es anhören.
62 Die Auseinandersetzung mit dem unbedingten Gehorsam, )a Unterwerfung
fordernden Kreon (626 ff.) lasst etwas ahnen von dem autoritären Druck, unter dem

Haimon aufgewachsen ist, zum Aias s u. S. 138-139.



BERND SEIDENSTICKER

Helden und in der sogenannten Trugrede die äusseren und

inneren Motive, engeren und weiteren Zwänge, die zum Entschluss
führen, leuchtet vor der Tat mit der Rede des Sehers Kalchas
noch einmal weit zurück in die Vergangenheit des Helden
und legt so die alten Wurzeln des Unheils bloss, und zeigt
schliesslich die Tat selbst.

Die äussere Ursache des Selbstmords, d.h. die Ereignisse, die
die tragische Entwicklung ausgelöst haben und vorantreiben,

gehören der Vorgeschichte des Stücks an und werden in
den exponierenden Eingangsszenen berichtet und gezeigt.
Aias hat die Niederlage beim Streit um die Waffen Achills
nicht verwinden können und sich entschlossen, seine
verletzte Ehre durch einen Racheakt wiederherzustellen. Der
Versuch ist jedoch von Athene vereitelt worden, die ihn mit
Wahnsinn geschlagen und in die Beuteherden des Heeres

getrieben hat. Als die Verblendung weicht, sieht sich der
«tapfere Aias, der furchtlose Kämpfer in brennenden
Schlachten» als Sieger über harmlose Rinder, Schafe und
Ziegen (364 ff.), schutzlos dem Hohngelächter seiner Feinde
preisgegeben. Der Anblick, den Tekmessa dem Chor (und
dem Zuschauer) enthüllt, als sie die Zelttür zurückschlägt
(346), ist eine grausig-groteske Karikatur des heroischen
Lebensideals, das Aias alles bedeutet, und lässt keinen
Zweifel daran, dass sein verzweifelter Todeswunsch in
Erfüllung gehen wird (356 ff.). Aias' Schicksal ist in diesem
Moment bereits entschieden. Der Makel, den das Bühnenbild
so eindrucksvoll symbolisiert, ist nur mit seinem Tod zu
tilgen.

Neben der Exposition der äusseren Umstände, aus denen
der Selbstmord erwächst, dienen die ersten Szenen des

Stücks zugleich der Entfaltung der psychischen Disposition des

Aias. Als der Sturm des Wahnsinns sich legt (257 f.) und Aias
langsam und schwer zur Besinnung kommt (306), stürzt ihn
die Erkenntnis seiner nächtlichen Tat in wilde seelische

Qualen: Wut] ira<; fiXfilaxai KaKfj (275). Sophokles bringt



DIE WAHL DES TODES I27

diesen Zustand geistig-seelischer Störung vor allem durch
mehrfach jähe Verhaltens- und Stimmungswechsel zum
Ausdruck. So beschreibt Tekmessa, wie er sich beim Anblick
der hingeschlachteten Tiere gegen den Kopf schlägt und laut
aufschreit (308) und dann lange Zeit stumm, die Hände in die
Haare gekrallt, inmitten der Kadaver hockt (308-11). Als sie

ihm auf seine Beschimpfungen und Drohungen hin berichtet,

was geschehen ist, bricht er erneut in schrilles Jammergeschrei

aus, wie sie es nie zuvor von ihm gehört hat (316 f.),
und verfällt dann wieder in stummes Brüten. Lange Zeit liegt
er zusammengebrochen, ohne zu essen und zu trinken
inmitten der blutigen Kadaver (323 ff.); dann erschallt
plötzlich sein Klagegeschrei irö |io( |roi aus dem Zelt.

Diesem jähen Wechsel von schriller Klage und dumpfen
Schweigen, von hektischer Aktivität und starrer Passivität
entspricht das ständige Hin- und Herschwanken zwischen
Selbstmitleid und Hasstiraden, zwischen stumpfer Resignation

und heftiger Aggression 63.

Stanford ist der einzige Interpret, der sich mit dieser

Frage eingehender beschäftigt hat. Er stellt zu Recht fest:
« Sophocles portrays the psychological symptoms of impending

suicide much as modern observers have described
them64». Stanfords Beobachtungen typischer psychischer
Symptome können allerdings erheblich erweitert und
vertieft werden. Die moderne Selbstmordforschung hat der

Frage der 'suizidalen Persönlichkeit' seit dem denkwürdigen
Symposion der Wiener Psychoanalytischen Gesellschaft im
Jahre 1910 schon deshalb immer stärkere Aufmerksamkeit

63 Es handelt sich übrigens um die klassischen Symptome der Depression; cf.

A. T Beck, Depression. Causes and Treatment (Philadelphia 1967). Er nennt:
1. alterations in temperament: sadness, apathy, solitude: 2. negative ego-perception:

blame and reproach directed against oneself, 3. regressive desires: to flee, to
hide, to die, 4. anorexia, insomnia, loss of desire; 5. changes in one's level of
activity: abatement and agitation.
64 Stanford, 290



128 BERND SEIDENSTICKER

geschenkt, weil Selbstmordprophylaxe und -therapie ohne
Kenntnis typischer Persönlichkeitsmerkmale potentieller
Selbstmörder kaum möglich sind; und Erwin Ringel, einer
der bedeutendsten Suizidologen unserer Tage, hat auf Grund
der von ihm (und anderen) beobachteten Ubereinstimmungen

in der seelischen Verfassung von Selbstmördern und
potentiellen Selbstmördern ein 'präsuizidales Syndrom'
konstatiert, das vor allem durch drei Elemente bestimmt ist:
i) Einengung, 2) gehemmte und so gegen die eigene Person

gerichtete Aggression und 3) Selbstmordphantasien 65. Eine
Anwendung dieses vielfach bestätigten und inzwischen
weithin anerkannten Modells auf den sophokleischen Aias
erweist sich m.E. als durchaus fruchtbar 66.

Ringel unterscheidet mehrere einander ergänzende
Aspekte der Einengung. Da ist zunächst einmal die situative

Einengung (1), die nach seinen Worten gekennzeichnet ist
«durch einen Verlust der Balance zwischen Lebensumständen

und dem Gefühl der eigenen Möglichkeiten»; so
«herrscht der Eindruck von allen Seiten behindert und
umzingelt zu sein. Das Gefühl, nichts ändern zu können,
wird zum Eindruck der Ausweglosigkeit, aus dem Pluralismus

der Möglichkeiten wird die Einseitigkeit des Zwanges.

» 67

Das ist eine Beschreibung, die zweifellos auch auf den
Zustand des sophokleischen Aias zutrifft, der infolge der in
seinen Augen betrügerischen Entscheidung über die Waffen
Achills das ohnehin labile psychische Gleichgewicht 68 ver-

65 Ringel, 45 ff.
66 Cf. auch Aigner, 66.

67 Ringel, 45 f.

68 1087 f.; Winnington-Ingram, Sophocles, 41; zur Frage des Betrugs bei der
ÖTtXcov KpiGK;: Aias 98, (100), 445 f., und Teukros, 1135-1137, behaupten Betrug
der Atriden (cf. z.B. J. C. Opstelten, Sophocles and Greek Pessimism (Amsterdam
1952), 51; G. Grossmann, «Das Lachen des Aias», in MH 25 (1968), 65-85, 85;
Kamerbeek, 6); Menelaos, 1136, und Agamemnon, 1238 ff., verweisen auf die



DIE WAHL DES TODES 129

liert und seiner ohnmächtigen Wut in einem heimtückischen
Racheakt Luft macht, dessen klägliches Scheitern ihn
endgültig entehrt und ihm keinen anderen Ausweg mehr lässt als

den Tod. Aias selber formuliert das Gefühl der situativen
Einengung zunächst in den Versen 403 f.:

7101 in; oöv cpüyn;

7101 (loXcbv |T£VCO;

und begründet die Ausweglosigkeit gleich darauf ausführlich:

der Heimweg nach Salamis (460 ff.) ist ihm ebenso
verschlossen wie ein einsamer Heldentod vor den Mauern
Trojas (466 ff.). Zu Hause kann er ohne die Symbole seiner
Ehre dem Vater nicht unter die Augen treten; vor Troja
kann er die verlorene Ehre nicht zurückerkämpfen, ohne
zugleich den verhassten Atriden zu nutzen; d.h. er kann
nicht gehen, und er kann auch nicht bleiben (403 f.).
Reduziert auf die Enge seines Zeltes, umringt von
hohnlachenden Feinden, gleichsam eingekreist von den blutigen
Zeugen seiner Wahnsinnstat, fühlt er sich eingeschlossen
von einer gewaltigen Woge, die hochaufgetürmt von einer
mörderischen Sturmbö im Kreise um ihn herumrast:

ISecSs 4' olov apxi kö-

pa cpoivlac; Ö71Ö C,äX.r\q

d|i(pl8po|i.ov kukAsitcu.

(351-53) 09

Ein suggestives Bild für die Ausweglosigkeit der Situation
und zugleich für die ungeheure Dynamik der äusseren und
inneren Zwänge (Ringel spricht in diesem Zusammenhang
von «dynamischer Einengung»70), die zum Selbstmord-

Entscheidung eines Richtcrkollcgiums, richtig (d.h. es bleibt offen) Kirkwood,
72, K. v. Fritz, «Haimons Liebe zu Antigone» (s.o. S. 122 Anm. 47), 248;
Winnington-Ingram, Sophocles, 41. Odysseus' Worte (1340 f.), wenn nicht
überhaupt nur aus der Situation heraus zu verstehen, beweisen nur, dass es ein
Fehlurteil war, nicht, dass es sich um Betrug handelte.
69 Zu dieser Auffassung des Textes cf Kamerbeek, ad loc.

70 Ringel, 48-53, bes. 52-53.



130 BERND SEIDENSTICKER

wünsch führen, der in der Tat gleich darauf zum ersten Mal
aus Aias herausbricht:

aXXä pe guvScü^ov. (361)
Besonders erhellend für das Verständnis des sophoklei-

schen Aias ist zweitens der Aspekt derpräsui^idalen Einengung,
die Ringel als «Einengung der zwischenmenschlichen
Beziehungen» bezeichnet. «Man kann sie sich», so Ringel, «als
totale Isolierung aber auch als Entwertung vorhandener
Beziehungen vorstellen71». Soziale Isoliertheit gilt der
modernen Forschung als der «am weitesten verbreitete
Einzelfaktor unter den Ursachen von Selbstmordhandlungen»

72.

Aias' äussere und innere Isolation ist vollständig. Schon
nach der önXav Kp(ai<; hat er sich aus der Gemeinschaft der
Kämpfenden zurückgezogen und nach den Worten des

Chores lange Zeit wie erstarrt im Zelt gehockt (193 ff.) 73.

Das groteske Gemetzel unter den Herden hat Aias zum
Gespött des ganzen Heeres gemacht, und da er sich an dem

gemeinsamen Beutebesitz vergangen hat, hat er auch die
letzten Sympathien eingebüsst74. MigsT 5s p' 'EATf|vcov Gxpctxöq

lautet sein eigenes Urteil (45 8), das im Verlaufe des Stücks
mehrfach bestätigt wird 75, und im Kreise der Grossen zeigt
allein Kalchas Mitgefühl mit Teukros und Sorge um Aias
(749 ff0-

Aias ist zwar umgeben von treuen Freunden und von
Tekmessa. «But it becomes clear», stellt Winnington-Ingram

71 Ringel, 53 f.
72 E. Stengel, «Forschungsergebnisse über das Selbstmordproblem», in Zwingmann,

123-130, 125.
73 Die Entscheidung hegt einige Zeit zurück (193 ff.; 925 ff.); wie lange, bleibt
unklar.
74 E. Schlesinger, «Erhaltung im Untergang. Sophokles' Aias als 'pathetische'
Tragödie», in Poettca 3 (1970), 359-87, 372.
75 148 ff., 196 ff., 719 ff.



DIE WAHL DES TODES I3I

zu Recht fest, «that Ajax has hardly more contact with his
immediate than with his remoter environment» 76. Szene für
Szene offenbart sich immer deutlicher, dass er, gefangen in
dem brennenden Gefühl der Schande und in seinem
selbstzerstörerischen Hass, unfähig ist zur Kommunikation. Das
ist im Anschluss an Reinhardt77 so oft konstatiert und so

sorgfältig analysiert worden, dass ich mich kurz fassen kann.
Aias, dem es, wie Sophokles andeutet78, schon immer
schwergefallen ist, auf andere zu hören, hat diese Fähigkeit
nun gänzlich eingebüsst 79. Aias' eigenen Äusserungen, seien
sie Ausdruck seiner seelischen Qualen, Begründung seiner

Entscheidung zum Selbstmord oder Abschied von der Welt,
sind auch dort, wo er nicht allein ist, ja selbst da, wo sie

scheinbar dialogisch sind, immer zutiefst monologisch,
ich-bezogen 80.

Es ist wiederholt betont worden, dass die existentielle
Vereinsamung des Aias auf dem evozierten Hintergrund der
Homilie besonders deutlich in Erscheinung tritt81. Bei
Homer finden Hektor und Andromache im Augenblick des

vom Tode überschatteten Abschieds am Skäischen Tor für
einen kostbaren Moment in der gemeinsamen Liebe zu
Astyanax zueinander 82; bei Sophokles schafft auch das Kind

76 Winnington-Ingram, Sophocles, 24.
77 Reinhardt, Sophokles, 10; 21 ff.
78 Cf. Menelaos' Worte 1069 f.; 1087 f.
79 Knox, Heroic Temper, 18, «The Ajax...», 13 mit Anm. 78.
80 Sophokles hat dafür die schone Wendung: cppevö^ otoßcüxa^ (615 f.) geprägt;
vgl. P. Valery (21t. nach Ringel, 55): «Für den Selbstmorder bedeutet jeder andere

nur Abwesenheit».
81 Reinhardt, Sophokles, 29 f., W. Schadewaldt, «Hektor und Andromache», in
Die Antike 11 (1935)» )etzt ln Von Homers Welt und Werk (Stuttgart 3i959), 207-33,

229-32; G. Perrotta, Sofocle (Messina 193 5)» 144-47; E. Schlesinger, in Poetica 3

(1970), 374; Winnington-Ingram, Sophocles, 16.

82 W. Schadewaldt, tbid.> B. Seidensticker, Pahntonos Harmonia. Studien %u

komischen Elementen in dergrieschischen Tragödie, Hypomnemata 72 (Gottingen 1982),

345 50-5 3-



BERND SEIDENSTICKER

keine emotionale Verbindung mehr zwischen Aias und
Tekmessa 83.

Die «Einengung der zwischenmenschlichen Beziehungen»
ist in der Tat total, und auch im Göttlichen kann (und will)
Aias, der göttliche Hilfe in der Vergangenheit im Vertrauen
auf die eigene Kraft hybride ignoriert hat (762 ff.) und sich

von Athene grausam in die Irre geführt und verhöhnt sieht
(89 ff.; 401-403; 450-453), im Augenblick der suizidalen
Krise keinen Halt finden 84.

Der megalomanische Einzelgänger, sozial isoliert,
zutiefst beziehungslos und einsam, auch im Kreise derer, die
ihn lieben, und von den Göttern verlassen: ist das wirklich
nicht mehr als die typische existentielle Einsamkeit und
soziale Isolation, die seit Reinhardt als das entscheidende
Signum des sophokleischen Helden gilt? 85 Ich möchte diese

Frage, die kürzlich auch von Winnington-Ingram gestellt
worden ist86, mit einem klaren Nein beantworten. Bei aller
Ähnlichkeit ist Aias doch anders als Oidipus und Elektra,
Antigone und Deianeira. Ein Blick auf einen letzten Aspekt
«präsuizidaler Einengung», den ich in Erweiterung des

Ringeischen Modells als Einengung der Gefühlswelt und des

Wertsystems bezeichnen möchte, kann das verdeutlichen.
Ringel spricht lediglich von der «Einengung der Wertwelt»

87 und versteht darunter in erster Linie die Verringerung

des Selbstwertgefühls (a) und eine «mangelnde Beziehung

zu Werten» (b).
Reduzierung oder Verlust des Selbstwertgefühls (a), das

der modernen Selbstmordforschung ganz allgemein als

83 Nur ein Ansatz dazu in V. 559.
84 398-400; 589 f.; cf. Winnington-Ingram, Sophocles, 18.

85 Reinhardt, Sophokles, 10.

86 Winnington-Ingram, Sophocles, 15 ff.
87 Ringel, 56 ff. (Einengung der Gefühle erscheint bei ihm unter «situativer
Einengung»).



DIE WAHL DES TODES 133

zentraler Faktor des suizidalen Syndroms gilt, ist im Aias nur
in Ansätzen zu beobachten, z.B. in Aias' Überzeugung, dem
berühmten Vater nicht mehr unter die Augen treten zu
können (434 ff.; 462 ff.), oder wenn er gegen Ende des

Kommos ausruft, dass er nicht mehr wert (ä^ioq) sei, Hilfe bei
den Göttern oder bei den Menschen zu suchen (398-400). Es
ist bezeichnend, dass beide Äusserungen als Begründung des

Todeswunsches dienen88. Insgesamt jedoch ist Aias eher
durch ein extrem hohes Selbstwertgefühl gekennzeichnet,
und gewiss begeht er, wie wir noch sehen werden, nicht
Selbstmord, weil er es verloren hat, sondern weil er es nur
durch den Tod uneingeschränkt bewahren zu können
glaubt.

Als «mangelnde Beziehung zu Werten» (b) lässt sich die

von Winnington-Ingram beobachtete Tatsache auffassen,
dass er in der Fixierung auf sein persönliches Prestige taub ist
für Tekmessas mahnende Beschwörung von Werten, die

eigentlich zu dem von ihm erstrebten Heldenideal gehören;
Winnington-Ingram nennt: «respect for aged parents, pity
for the weak, and above all the claims ofgratitude for services
done 89.»

Wichtiger jedoch als Aias' «mangelnde Beziehung zu
Werten» scheint mir die ihr zugrundeliegende «Einengung
seiner Gefühlswelt» zu sein. Aias fühlt sich vom Hass der

ganzen Welt verfolgt.
Kai vuv rl XPÜ 8pav; öany sptpavcBg üsoic;

£%9aipopai, ptaei 8s p' 'EATijvcov mpaxöq,
e%üsi 8s Tpoia rtäaa Kai TtsSia tdSs.

(457-59)
Doch dieses Gefühl ist nicht zuletzt geboren aus seinem

eigenen verzehrenden Hass, der an Verfolgungswahn erin-

88 Vgl. auch 361 und 364 ff.
89 Winnington-Ingram, Sophocles, 19 (29); vgl. bereits Kirkwood, 105 f.



134 BERND SEIDENSTICKER

nernde Züge trägt. Dieser manische Hass trifft nicht nur die

eigentlichen Gegner, Odysseus und die Atriden, sondern
schliesst am Ende das ganze Heer ein (843 f.), er trifft
'Schuldige' und 'Unschuldige' in gleicher Weise, und er
richtet sich sogar gegen Hektor und sein Schwert 90. Hass
beherrscht Aias von seinen ersten Klagen bis zum Selbstmord;

wo er nicht offen zu Tage tritt (z.B. in der Trugrede),
ist seine zerstörerische Kraft unter der ruhigen Oberfläche
spürbar 91. Hass macht ihn hart gegen die Gefühle anderer
und lässt ihm selbst nur wenig Raum für andere Gefühle.

Diese Einengung der Gefühls- und Wertwelt ist es vor
allem, durch die sich Aias von anderen sophokleischen
Helden unterscheidet.

Das Grossartige an der sophokleischen Gestaltung dieser

Einengung ist, dass es ihm gelingt, nicht nur das Gefühl der
Ausweglosigkeit, sondern auch das Gefühl zu vermitteln,
dass es sich um einen wirklichen Prozess der Einengung
handelt, d.h. um einen Verlust von Möglichkeiten unter dem
Druck mächtiger äusserer und innerer Zwänge: Aias kann
sich Tekmessa nicht mehr wirklich zuwenden, aber Sophokles

deutet doch an, dass es einmal anders war92; Aias
bewahrt sich seinen wilden Hass auch im Augenblick der
Selbstvernichtung, aber er fühlt doch auch, wie sehr sein Tod
die Mutter treffen wird 93; er scheidet aus einer dunklen und
verhassten Welt, aber seine Abschiedsworte an das Licht, an
Salamis und Athen, an Quellen, Flüsse und die weite Ebene

vor Troja offenbaren, wie tief er in dieser Welt verwurzelt
ist 94.

90 661 ff.; 817 f.; (1024 ff.); Winnington-Ingram, Sophocles, 19; 44.
91 Zu der Literatur, s.o. S. 116 Anm. 30; vgl. weiter Kirkwood, 161; K. v. Fritz,
«Haimons Liebe zu Antigone» (s.o. S. 122 Anm. 47), 245 f.
92 211 f. (491, 493), 559 (Reaktion auf 520-24); 808, cf. Kirkwood, 104 f.;
Winnington-Ingram, Sophocles, 30 f.

93 567 ff.; 84; ff.
94 412 ff., 854 ff. (vgl. auch Ant. 806 ff.); Reinhardt, Sophokles, 36 f.



DIE WAHL DES TODES 135

Es ist keine Frage, dass Sophokles durch diese Gestaltung

seinem problematischsten Helden den Grad emotionaler

Anteilnahme sichert, ohne den er nur als erschreckend
und nicht auch als gross erscheinen würde.

Auf die beiden anderen Elemente des präsuizidalen
Syndroms, die Ringel anführt, brauche ich nur
hinzuweisen.

«Gehemmte und so gegen die eigene Person gerichtete
Aggression» ist im Falle des Aias so evident, dass sich eine
detaillierte Analyse erübrigt 95; « Selbstmordphantasien»,
d.h. Selbstmordgedanken und -wünsche, -beschwörungen
und -ankündigungen finden sich bei Sophokles von Aias'
Anruf der Todesfinsternis als dem strahlenden Licht (394 f.)
bis zu den verschlüsselten Ankündigungen der Tat in der

Trugrede 96.

Bei der folgenden Untersuchung der Motive des Aias
kann ich mich etwas kürzer fassen, da manches bereits in der
ausführlichen Analyse des präsuizidalen Syndroms
angesprochen oder doch angedeutet worden ist. Über den
entscheidenden Grund für den Selbstmord sind sich alle

Interpreten einig. Der grosse Aias, der grösste Held nach
Achilleus, betrogen, wie er meint, um den ihm zustehenden

Ehrenpreis und dem Gelächter des ganzen Heeres wehrlos
preisgegeben, geht, so Goethe, zugrunde «an dem Dämon
verletzten Ehrgefühls» 97. Aias selbst bringt am Ende des

ersten Monologs, in dem er seinen Entschluss ausführlich
begründet, das zentrale Motiv auf die knappe heroische
Formel: akX' rj Ka/üöq tjjv rj Kctk&q xeüvr|K£vai / xöv süysvfj %pf|

(479-480). «Military virtue is everything to him, this gone he
is at an end 98.»

95 Cf u. S. 137-138 ff.
96 Cf. bereits 361; 387 ff.; 654 ff.; zur Doppeldeutigkeit der Trugrede besonders
M. Sicherl, «Die Tragik des Aias», m Hermes 98 (1970), 14-37, 22-28.
97 E. Grumach, Goethe und die Antike (Berlin 1949), 263.
98 Kirkwood, 47.



136 BERND SEIDENSTICKER

In der sogenannten Trugrede (646 ff.) wird der Sinnverlust

noch radikaler erfahren. In dieser Hinsicht ist das

Zentrum der Tragödie 99 — Trug oder nicht, Monolog oder
nicht100 — vor allem eine zweite tiefere Begründung für den
Selbstmord. Selbstmordforscher weisen darauf hin, dass es

in jedem Selbstmörder zu einem letzten Kampf zwischen
selbsterhaltenden und selbstzerstörenden Kräften
kommt 101. Hierin hegt die tiefe psychologische Wahrheit der

Trugrede. Sophokles deutet diese emotionale Disposition,
aus der die Trugrede erwächst, in den ersten Worten an
(646-53). Tekmessas leidenschaftlicher Appell, die Erinnerung

an Vater und Mutter und der Anblick des kleinen
Sohnes, den er beim Abschied in den Armen gehalten hat,
haben den scheinbar völlig unzugänglichen Aias doch
erreicht. Sie haben nicht zu einer inneren Wandlung
geführt102, aber die Welt hat noch einmal Anspruch auf ihn
erhoben und Aias zu einer letzten Auseinandersetzung
gezwungen. So radikalisiert sich im Augenblick des Abgangs
in den Tod die Frage nach der Möglichkeit weiterzuleben.

99 Die Trugrede steht seit F. G. Welcker, «Uber den Aias des Sophokles», in
RbM 3 (1829), 43-92, 229-264 (Kleine Schriften II, Bonn, 1845, 264-340), 229 ff., im
Mittelpunkt der Aias-Interpretation, zu der umfangreichen Literatur vgl. H. Friis
Johansen, «Sophocles 1939-1959», in Lustrum 7 (1962), 177 f I. Errandonea,
«Les quatre monologues d'Ajax et leur signification dramatique», in LEC 26

(1958), 21-40, jetzt in Sophokles, hrsg. von H Diller, WdF 95 (Darmstadt 1967),

268-94, M. Sicherl, art. cit. (s.o. S. 135 Anm. 96), 16 ff D. A. Hester, «The
Heroic Distemper. A Study in the Ajax of Sophocles», in Prometheus 5 (1979), 241-5 5

(bes. 247-52).
100 Knox, «The Ajax...», 12-14, dagegen Winnington-Ingram, Sophocles, 47 f.

101 Z.B. Ringel, 14; durchaus typisch ist übrigens auch, dass der Selbstmordent-
schluss mehr oder minder deutlich angekündigt wird und dass die Umwelt diese

Ankündigungen nicht versteht oder missversteht (cf Chor- 693 ff 911 ff.,
Tekmessa. 807 f.).
102 So z.B. Jebb, pp. xxxn ff., Stanford, pp xxvi, xxxiv f., Appendix D,
C M. Bowra, Sophoclean Tragedy, 39 ff.; weitere Literatur und treffende Kritik bei
M. Sicherl, art. cit. (s.o. S. 135 Anm. 96), 17 ff.; vgl. aber jetzt wieder
E. Schlesinger, art. cit. (s.o. S 130 Anm 74), 375; und O. Taplin, op. cit. (s.o.
S. 110 Anm 13), 129 f



DIE WAHL DES TODES 137

Jetzt genügt eine Begründung allein aus der gegenwartigen
unerträglichen Situation nicht mehr. Jetzt lautet die Frage
nicht mehr: «Wie halte ich dies ausH>, sondern «Halte ich es

denn überhaupt aus?». Die Antwort lautet auch jetzt: nein.
Aias beschwort noch einmal die Welt, doch nur, das hat
Reinhardt gezeigt, «um m ihr das Fremde, Gegenteilige zu
sehen, woran er nur teilhaben konnte, wenn er nicht mehr
Aias wäre» 103. Aias wird nicht wie Deianeira und lokaste,
Haimon und Eurydike durch ein von aussen hereinbrechendes

Verhängnis vernichtet, er wird nicht von Athene
zugrunde gerichtet, die ja m der nächtlichen Wahnsinnsszene

nur steigert, was m ihm angelegt ist104; und er tötet sich
schliesslich auch nicht, weil es die einzige Möglichkeit ist,
dem schimpflichen Tod durch Steinigung zu entgehen 105.

Aias stirbt an sich selbst. Aias geht unter, weil er in die Welt,
so wie sie ist bzw. so wie er sie sieht und empfindet, nicht
hinempasst. Sem monomanisches Streben nach Ehre, sein
rasender Stolz, seme Unfähigkeit, Zurücksetzungen zu

ertragen und der daraus erwachsende aggressive Hass treiben
ihn m den Tod. Der Hass auf die Atnden stürzt ihn ms
Verderben. Der Hass auf die Atnden verbietet ihm einen
anderen ehrenvollen Tod als den Selbstmord (466 ff.).

Die menschliche Aggression spielt vor allem in der

psychoanalytischen Selbstmordtheone seit Freud, Adler und
Stekel eine dominierende Rolle. Sie sieht — im Anschluss an
Freud — die Wurzel des Selbstmords m der Einschränkung
der Aggression nach aussen und der dadurch verursachten
Aggression gegen die eigene Person, und Stekel behauptete
gar, niemand nehme sich das Leben, der nicht zuvor einen
anderen habe toten wollen oder zumindest einem anderen

103 Reinhardi, Sophokles, 32 f
104 Kirkwood, 102 f Knox, «The Ajax », 5, Stanford, pp liii f
105 Knox, «The Ajax »,28, verweist auf 254 und 408 f das Motiv tritt aber hinter
Aias' freiem Fntschluss ganz zurück



i38 BERND SEIDENSTICKER

den Tod gewünscht habe 106. Diese psychoanalytischen
Thesen sind in ihrem radikalen Anspruch auf allgemeine
Gültigkeit gewiss längst aufgegeben; der Zusammenhang
zwischen Fremd-Aggression und Selbst-Aggression ist aber
unbestritten und für den sophokleischen Aias durchaus
aufschlussreich. Aias richtet die in langem Brüten aufgestaute

Aggression zunächst nach aussen, und erst, als dieser

Weg endgültig verstellt ist, nach innen und erscheint so (wie
Haimon) geradezu als Musterbeispiel für die psychoanalytische

Theorie; Stekel selbst hätte kein besseres Beispiel für die
oben zitierte Behauptung anführen können als Aias' wilden
Aufschrei:

(b Zsß itpoyövcov 7ip07iäxcop

7tö&g äv töv cuptAcbxaxov

s/Opov cAr|pa, tovc, xs Sicro-

äpxa<; öXeuuaq ßaaiLf)<;,

xe^oc; Mvoipi kciuxcx;;

(387-91)
Noch bei einer weiteren Begründung des Aias für seinen

Selbstmord drängen sich dem heutigen Leser Theorien der
modernen Psychologie auf. Aias kann die Vorstellung nicht
ertragen (ouk... xM|xöv), dem berühmten Vater ins Gesicht zu
sehen (460 ff.). Später entwirft Teukros ein Bild des alten
Telamon, das Aias' tiefes Schamgefühl nachträglich psychologisch

noch verständlicher macht (1008 ff.). Der Schatten
des Trojaveteranen lastet offenbar schwer auf den Söhnen.
Stanford, der, soweit ich sehe, als einziger die Bedeutung der
Telamon-Gestalt angemessen gewürdigt hat, vermutet
gewiss nicht ohne Grund, «that Ajax's supreme sensitivity to
defeat was partly due to the standard set by his father» 107.

106 W. Stekel, zittert nach W. de Boor, art. cit. (s.o. S. 123 Anm. 51), 20.

107 Stanford, pp. lv:i-lix. Sind wir auf diesem Hintergrund vielleicht berechtigt,
m Aias' letztem Auftrag, sein Sohn müsse hart zugeritten werden, damit er so hart
werde wie der Vater (548 f), eine Spiegelung seiner eigenen Erziehung zu
sehen



DIE WAHL DES TODES 139

Man muss kein Psychoanalytiker sein, um die Bedeutung des

Vater-Sohn-Verhaltnisses im Aias (wie in der Antigone) zu
spuren: auch Telamon ist ein Faktor fur den Selbstmord des
Aias.

Die Intentionen der Tat, denen ich mich nun zuwende,
ergeben sich zwangsläufig aus den analysierten Selbstmordursachen.

Aias selbst bestimmt das Ziel seines Selbstmordes
als Bewahrung oder auch Wiedergewinnung seiner Ehre. Er
will dem Vater beweisen, dass er nicht feige ist (470-72), und
er will den Makel auf seiner Ehre tilgen (473 ff.). Dabei ist
wichtig festzuhalten, dass Aias die Wahnsinnstat nicht etwa
als 'Schuld' empfindet, sondern nur als 'Befleckung' 108

Daraus folgt m.E. zwingend, dass der Selbstmord nicht als

Selbstbestrafung oder als Versuch, sich mit Athene zu
versöhnen, missverstanden werden darf109. Der Selbstmord
ist auch kein Akt der crco(ppocn3vT|, die Aias mögliche Art und
Weise, sich m die Welt einzufügen und sich mit ihr zu
versöhnen, wie Sicherl formuliert110. Aias versöhnt sich
nicht mit der Welt, er verlasst sie; er ehrt nicht die Gotter, er
weichtihnen m. In dieser Hinsicht gehört sein Selbstmord m
die Kategorie der Fluchtselbstmorde. Aias will das Hohngelachter

seiner Feinde nicht mehr hören 112, Athenes Zorn
entkommen, die Welt, die er nicht akzeptieren kann, hinter
sich lassen.

Daneben aber tragt der Selbstmord des Aias auch
deutlich die Zuge des zu allen Zeiten und in vielen Kulturen
weitverbreiteten Racheselbstmords, der auch den Griechen

108 Vgl K v Fritz, «Haimons Liebe zu Antigone», 251, Kamerbeek, 10,
Stanford, p xxxi f Knox, «The Ajax », 5 mit Anm 27
109 SoJebb, p xxxiv, p xxxviii (dagegen Kamerbeek, 7) und zuletzt M Sicherl,
art ctt (so S 135 Anm 96), 35 f
110 M Sicherl, ibid (29, 30 und öfter)
111 656 (589 f)
112 367, 382, 454 (955 ff, 961 ff, 988 f 1042 f), dazu G Grossmann, «Das
I achcn des Aias» (so S 128 Anm 68), 81 83



140 BERND SEIDENSTICKER

nicht unbekannt war 113. Moores Formulierung, dass Aias
sich töte, «to embarrass the Atridae» 114 findet zwar keine
Basis im Text; und auch der uns allen aus Kindertagen
vertraute Gedanke: «sollen sie doch sehen, wie sie ohne mich
fertig werden», klingt allenfalls leise an115. Unüberhörbar
dagegen ist Aias' Anrufung der Erinyen unmittelbar vor dem
Selbstmord, die er als Zeugen der Tat (aei öpc&aai), als

Helferinnen (apcoyoi) und als Rächerinnen (raysTcu noivipol xe)

beschwört, seinen Tod an den Atriden, ja, am ganzen Heer zu
rächen (835-44). Angesichts dieser mächtigen Verse ist
Kamerbeeks Kritik an der These Delcourts, es handele sich
im Aias um einen Racheselbstmord, nicht angebracht116.
Aias tötet sich nicht nur, um seine Ehre zu bewahren,
sondern auch, wie Knox treffend feststellt, «to perpetuate his
hatred» 117. Die Erinyen sollen ihn an den Atriden, ja, am

ganzen Heer rächen. Das ist die primitive magische Vorstellung,

dass das vergossene Blut — auch das des Selbstmörders
— die Rachegeister auf die Schuldigen hetzt.

Zugleich jedoch ist die Behauptung des Hasses wie die

Behauptung seiner Ehre auch ein Stück Selbstbehauptung,
und in dieser Selbstbehauptung liegt zweifellos das Geheimnis

der überwältigenden Wirkung des Selbstmörders Aias —
trotz aller seiner Defekte.

Aias' Grösse (und seine Schwäche) liegen in seinem
brennenden Stolz und in der kompromisslosen Megalomanie,

mit der er sich selbst und seine Ideale verwirklichen will.
Daran muss er zugrundegehen, zugleich aber beweist er auf
seinem Weg in den selbstgewählten Tod die Grösse, deren

Verwirklichung ihm das Leben versagt.
1 n M. Delcourt, « Le suicide par vengeance dans la Grece ancienne», in RHR 119

(1939). 154-71-
114 J. Moore, «The dissembling-speech of Ajax», in YCIS 25 (1977), 47-66, 59-

115 466 ff., 961 ff.
116 Kamerbeek, 12- «It is possible that in the original myth this motif [jr. Rache]
was central, but m the tragedy of Sophocles this is certainly not the case.»
117 Knox, «The A]ax...», 28.



DIE WAHL DES TODES 141

In der Einleitung zu dem Sammelband Selbstvernichtung

(pp. xviii f.) nennt Zwingmann als mögliche Selbstmordziele

u.a.: «Die physische Selbstzerstörung dient der
Wiederherstellung eines psychischen oder moralischen Verlustes
(z.B. der Ehre) oder eines vermeintlichen Verlustes. Der
Suicidant möchte vor seinen Mitmenschen oder auch vor
seinem Gott 'sauber' dastehen; seine Handlung ist hier mit
dem Unsterblichkeitsmythos eng verknüpft und enthält
nicht selten ambivalente Komponenten, d.h. grandiose
Selbsteinschätzung einerseits und ein Gefühl der Wertlosigkeit

andererseits. Nicht selten ist der Suicid auch der
Ausdruck eines Doppelmotivs, indem er sozusagen die

'Bezahlung' für vergangene Verfehlungen oder vermeintliche

Verfehlungen und Sünden, gleichzeitig aber ein
'Heimzahlung' (Rache an den Angehörigen, der Menschheit oder
dem Leben selbst) für angetanes Unrecht oder ein Unrecht,
das dem Suicidanten so erscheint, darstellt.»

Es ist erstaunlich, in welchem Masse die hier
zusammengefassten Ergebnisse der modernen Suizidologie
auf den sophokleischen Aias zutreffen 118, und der Interpret
mag sich am Schluss seiner Überlegungen zum Selbstmord
bei Sophokles an die bewundernden Worte erinnern, die
Freud an Arthur Schnitzler schrieb: «Ich habe mich oft
verwundert gefragt, woher Sie diese oder jene geheime
Kenntnis nehmen konnten, die ich mir durch mühselige
Erforschung des Objektes erworben, und endlich kam ich
dazu, den Dichter zu beneiden, den ich sonst bewundert.
...So habe ich den Eindruck gewonnen, dass Sie durch
Intuition — eigentlich aber infolge feiner Selbstwahrnehmung

— all das wissen, was ich in mühseliger Arbeit an
anderen Menschen aufgedeckt habe 119.»
118 Als 'Bezahlung von Vergehen' fasst Aias seinen Selbstmord allerdings nicht
auf.
119 S. Freud, Briefe 1873-1939, ausgew. und hrsg. von E. L. Freud (Frankfurt
i960), die beiden Satze stammen aus zwei verschiedenen Briefen von Freud an
Schnitzler (8 5.1906 und 14.5.1922).



142 BERND SEIDENSTICKER

IV

F 952 Radt lautet:
öcm<; yap sv KctKoicriv Ipstpsi ßlou
f\ 8siA,o<; scmv 4 SocjdA/yTycot; cppsvag.

Bei Sophokles lässt sich — das ist seit Hirzel 120 zu Recht
immer wieder betont worden — weder direkte noch
indirekte moralische 121 Kritik am Selbstmord feststellen.
Die Tat löst Entsetzen aus und Jammer; der Täter gilt als

elend, unglücklich, unselig (äöXioq, redete;) 122. Wird der
Selbstmord bzw. Selbstmordwunsch wie im Aias oder in den
Trachinierinnen einmal als Folge von geistiger Verwirrung 123

oder als Krankheit124 aufgefasst oder als «allzu rasche
Tat»125 bezeichnet, so besteht kein Zweifel, dass diese

Bewertungen der Tat nicht die Ansicht des Dichters aussprechen.

Die genannten Reaktionen sind nicht mehr als die
hilflosen Versuche der Beteiligten, sich die Tat, deren

eigentliche Ursachen sie nicht begreifen, zu erklären. Es sind
die zeitlosen Antworten Aussenstehender auf das verstörende

Ereignis des Selbstmords.
Sophokles' eigenes Urteil lautet ganz anders: Selbstmord

ist nicht Folge von Wahnsinn und Krankheit; er ist auch
keine impulsive Fehlhandlung. Er ist vielmehr, bei allen
äusseren und inneren Zwängen, aus denen er erwächst,

120 Hirzel, 21.
121 Ansätze zu religiösen Bedenken vielleicht Aj. 362, bzw. Tr. 888 ('), vgl James
(s o. S. 107 Anm. 6), 14 f. (die auf Hipp. 814 und HF 1212-1213 verweist).
122 Aj. 902, 923 (xaLct?); 90; (Sixtpopoi;); 1170 (8üaxr|voc;); Tr. 877 (xäX.cttva),

909 (860x4 vcx;); Ant. 1234 (86040 po<;), 1241 (Sgü-aioi;), 1283 (860x4 vo<;), 1300
(ötSHa), OT 1236 (SuaxctXaiva); 1240 (dtüia), 1267 (xLfipcov).
123 Aj 609 ff. (dazu Winnington-Ingram, Sophocles, 33-42; dort auch weitere
Literatur).
124 Tr. 882 {Aj. 609 ff)
125 Aj. 982 f.; vgl. auch Ant. 1250 (Ctpapxdvstv).



DIE WAHL DES TODES 143

letztlich 'Wahl des Todes', ein freier Akt der Selbstbehauptung

und der Selbstachtung. Für alle Selbstmorde bei

Sophokles gilt in hohem Masse, was Baechler 126 als den
tiefen Sinn jedes Selbstmordes und als Wurzel der Faszination

und der Beunruhigung, die er auslöst, bezeichnet: sie

sind bei allen Unterschieden der Umstände, Temperamente
und Ziele immer auch Proklamation des menschlichen
Rechts auf Freiheit, Glück und Würde. Im Falle des Aias und
der Antigone erscheint der Selbstmord zudem als Signum
heroischer Kompromisslosigkeit und Grösse.

Als der euripideische Herakles sich nach seiner
Wahnsinnstat töten will, hält ihn Theseus mit den tadelnden
Worten zurück:

si'pr|Kct? S7Utuxövto<; avüpdmow A-oyoix;. (1248)
Selbstmord als der leichte Ausweg des gewöhnlichen Mannes,

als ein Beweis der Feigheit (1348), wie gleich darauf
Herakles selber konstatiert. Das sieht in der Tat, wie J. de

Romilly kürzlich vermutet hat, wie eine Antwort des

Euripides auf den sophokleischen Aias aus: Selbstmord nicht
als Behauptung und Bestätigung heroischer Grösse, sondern
als Brandmal des Alltäglichen und als Zeichen der Schwäche

Ganz abgesehen von der Frage, ob die Position, die
Theseus und Herakles vertreten, wirklich für den ganzen
Euripides gilt, wie J. de Romilly wohl zu Unrecht meint128,
und unabhängig von der Frage, ob es sich wirklich um eine
radikal neue Position handelt oder ob sich ein Ansatz für
diese Konzeption des Heroischen nicht vielleicht schon in
dem homerischen Odysseus (oder auch in Achilleus)

126 Baechler, 113-117.
127 Ein Vergleich der beiden Stucke (Soph. Aj. und Eur. HF) unter diesem Aspekt
vor J. de Romilly bereits bei C. James (s.o. S. 107 Anm. 6).
128 De Romilly, 8; die uneinheitliche Haltung des Euripides zum Selbstmord muss
einer eigenen Untersuchung vorbehalten bleiben



144 BERND SEIDENSTICKER

zeigt 129: am Ende des 5. Jahrhunderts stehen sich in den
heroischen Gestalten des sophokleischen Aias und des

euripideischen Herakles die beiden Positionen gegenüber,
die die Diskussion um die moralische Berechtigung des

Selbstmords bis auf den heutigen Tag bestimmen.

129 S.o. S. 106.



DIE WAHL DES TODES 145

DISCUSSION

M. Wmmngton-Ingram: In the first part of the Ajax, the emphasis falls

on the restoration of n|tfj, cf. especially 439 h The perspective of the

Trugrede is wider, involving the whole relationship of Ajax, his 'heroic'
ideal to the real world in which he must live, if live at all. As to the first

phase, there have been—and perhaps still are—social codes which

prescribe suicide as a means for the retrieval of honour, it may be the sole

means. [? Harakiri] Was this notion Greek'' In the heroic period? In the

fifth century5 It would be interesting to hear more about contemporary
attitudes towards suicide.

M. Seidensticker: Ich glaube nicht, dass sich die Frage nach der Existenz

eines 'social code', der bei Verlust der Ehre den Selbstmord zwingend
vorschrieb, auf der Basis unseres karglichen Materials mit Sicherheit

beantworten lasst Die wenigen Selbstmordfalle (Epikaste, Aias, vielleicht

Antikleia), bzw. Selbstmordwunsche (Achilleus, Odysseus), von denen

das Epos spricht, lassen davon allerdings ebenso wenig ahnen, wie die

wenigen sicheren historischen Falle aus dem 5. Jhdt. Auch in den Fallen, in
denen man den Selbstmord als Reaktion auf den Verlust der xigf| oder

als Bewahrung der xipij verstehen kann — ich denke z.B. an Paches (Plut.
Nie. 6,1) und an Themistokles (bei Ar. Bq 80 ff.) ist von einem 'code'

durch den der Selbstmorder sich zur Tat verpflichtet oder gezwungen
sieht, nicht die Rede. Auf jeden Fall aber, denke ich, wussten wir davon,

wenn es so etwas wie den japanischen Harakiri-Code gegeben hatte.

Mme de Romilly • Je voudrais ä cet egard dire un mot pour tenter de

justifier ce que j'ai eent sur Eunpide D'abord, ll faut preciser qu'il ne s'agit

pas du seul vers de 1'Heracles qui a ete cite: les rapports avec l'Ajax sont

multiples et se marquent dans toute la scene. D'autre part, la condamnation

du suicide est tres insistante. Eunpide emploie le mot de 'lächete' que

Sophocle, ailleurs, applique au fait de prolonger sa vie. Ceci, evidemment,

ne vaut que pour 1'Heracles. Mais, pour ne citer qu'un exemple, le suicide

d'Evadne dans les Supphantes est, avec celui d'Ajax, le seul suicide presente



146 DISCUSSION

sous les yeux des spectateurs. Or, ll parait un acte deraisonnable, et

Eunpide attire l'attention sur la souffrance qu'il cause (les plaintes du pere

qui n'apparalt que pour cela) On n'a aucune piece oil le suicide soit

presente sous un )our favorable. II est toujours difficile de dire, avec

Eunpide, qu'il n'a pas vane; cela va de sol. Mais la note morale est

cependant, en gros, differente.

M. Seidensticker: Ich stimme Ihnen durchaus darin zu, dass die

Beziehungen zwischen dem Aias des Sophokles und dem Ende des

euripideischen Herakles vielfaltig sind und den von Ihnen m der zitierten
Arbeit gezogenen Schluss rechtfertigen, dass Euripides hier dem Sophokles

'antwortet'. Anderseits scheint es mir — und nur gegen diese Ihre
These richtete sich meine Kritik — dass von einer durchgehenden

Verurteilung des Selbstmords bei Euripides nicht gesprochen werden

kann; in dieser Hinsicht scheint mir der Herakles sogar eher die Ausnahme

zu sein. Was die von Ihnen angeführte Euadne betrifft, so wird ihre Tat

von niemandem kritisiert, sie selbst betrachtet sie als einen Beweis ihrer

&pexf| (Supp. 1063) und als heroischen Akt, der ihr Ruhm bringen soll und

wird (1015, 1059 ff.) Dass sich der Blick nach der Tat auf die Leiden

richtet, die der Selbstmord auslost, gilt auch fur die Selbstmorde in der

Antigone und ganz besonders fur den Aias (Tekmessa, Chor, Teukros) und

kann m.E. nicht als Ausdruck einer Verurteilung der Tat verstanden

werden.

Auch bei Euripides erscheint der Selbstmord

1. immer wieder als der zu erwartende, richtige, ehrenvolle Ausweg
aus einer unerträglichen Situation. So beurteilt, um nur ein Beispiel zu

nennen, Phaidra ihren Wunsch sich zu toten als ehrenvoll (329, 716-18),

und der Chor sagt, dass ihr die Tat ipripa eu5oi;o<; (772 f.) einbringen werde

(vgl. bereits Aphrodite im Prolog, 47).

2. erscheint die Überwindung des Selbstmords z.B. im Orestes,

keineswegs als Starke, sondern eher als Schwache. Wenn sich die

Entschlossenheit Orests und Elektras, sich ehrenvoll selber zu toten, unter
dem Zuspruch des Pylades allzu schnell m die Bereitschaft verwandelt,
notfalls auch schandlich weiterzuleben, so gewinnen wir nicht den

Eindruck heroischer Starke wie bei Herakles.



DIE WAHL DES TODES 147

Eine Untersuchung des Selbstmords bei Euripides, fur die hier nicht
der Platz ist, wurde ein ausserordentlich buntes Bild ergeben.

M. Knox. Do we have very much evidence for the fifth-century
attitude to suicide—apart from tragedy? No one, as far as I know, objects

to suicide per se m the plays: arguments against it are, as far as I can

remember, personal, like Tecmessa's to Ajax I would be interested to hear

some discussion of the way suicide was regarded m non-tragic texts.

M. Seidensticker Das nicht-dramatische Material fur eine Untersu- -

chung der Einstellung zum Selbstmord im ;. Jhdt ist ausserordentlich

gering und stammt zudem zum grossten Teil aus viel spateren Quellen Es

enthalt, soweit ich mich erinnern kann, kaum Wertungen der Tat,

jedenfalls keinerlei Verurteilung. Dasselbe gilt auch fur die wenigen
Stellen, an denen in der anstophaneischen Komodie vom Selbstmord die

Rede ist (Ra. 117 ff ; Eq. 80 ff.; Vesp. 303 ff., 5 22 f.; Nu. 775 ff., 868 ff.,
1448 ff.). In der Tragödie werden kritische Tone gelegentlich laut; einige
Beispiele habe ich am Ende meines Vortrages genannt, dazu kommen bei

Euripides noch zwei Falle von religiösen Bedenken (Hipp. 814 und HF
1212-1213 wird der Selbstmord als dvöaiov bezeichnet). Hier mag es sich

um einen Reflex pythagoreischer und orphischer Vorschriften handeln,

über die Sokrates im Pbaidon spricht (61 c ff.). Uber die Verbreitung und

Bedeutung solcher Kritik können wir allerdings nur spekulieren. Das

Gesprach im Phaidon macht eher den Eindruck, als sei sie recht unbekannt.

Erst bei Piaton also (zum Phaidon kommt noch Lg. 873 c-d) und dann bei

Aristoteles (EN V 15, 1138a 4-28) finden wir explizite und begründete

Verurteilungen des Selbstmords; doch ein Blick auf den platonischen

Katalog der Ursachen, die einen Selbstmord rechtfertigen (Lg. 873 c),

zeigt, dass keiner der sechs sophokleischen Selbstmorde im Staat der

Gesetze kritisiert oder gar bestraft worden ware.

M. Radt: Sie sagten ziemlich am Anfang, dem Oedipus im König

Oedipus stehe der Weg des Selbstmordes nicht offen. Verstehe ich Sie

richtig, wenn ich annehme, dass Sie damit meinten, Sophokles habe hier

einfach nicht von dem ihm vorgegebenen Mythos abweichen können, der



148 DISCUSSION

Oedipus weiterleben liess? In der Situation, in der Oedipus sich nach der

Entdeckung des wahren Sachverhalts befindet, ware es doch das

Nächstliegende gewesen, dass er sich das Leben nimmt. Dass er es nicht tut, ist
offenbar eine Folge des Respekts, den Sophokles vor dem traditionellen

Mythos hatte.

M Seidensticker Was Sie sagen, leuchtet mir durchaus ein Andererseits

schafft em grosser Dichter wie Sophokles dort, wo er sich dem äusseren

Zwang des Stoffs unterworfen sieht, doch auch immer seine eigene innere

Motivation. Ich hatte bei meiner Formulierung die Stelle im Auge, als

Oidipus dem Chor, dessen Kritik an der Blendung übrigens implizit genau
die Frage stellt, warum Oidipus sich nicht getötet hat, antwortet, dass er
die Vorstellung nicht ertragen könne, eines Tages seinen Vater und seine

Mutter anblicken zu müssen (OT 1371-74). Meine Auffassung ist, dass

dieser Gedanke, der sich auf die Zukunft bezieht, auch fur die Vergangenheit

erklart, warum Oidipus der 'leichte Weg' des Selbstmords nicht
offensteht.

Ausserdem, denke ich, stellt sich die Frage dem Betrachter des Stucks

wohl kaum. Zu gut vorbereitet (vor allem durch die Metaphonk des

Stucks), zu überwältigend und zu 'passend' ist diese Form der tragischen

Katastrophe fur den «Rätsellöser mit den strahlenden Augen», wie Andre
Gide ihn genannt hat.

M. Knox: The possibility that Oedipus might commit suicide is

suggested, it seems to me, by the words with which he greets the revelation

of the truth <ö cpcög xs^suTatöv ae 7tpocrß^.e\|/ai|ii vßv (1183), which could just
as easily be a wish for death as a reference to blinding. The messenger tells

us he asked for a sword (1255)—was it so that he could kill himself? If not,
why did he ask for a sword?

M Seidensticker: Ja, ich halte es nicht fur ausgeschlossen, dass

Sophokles die Möglichkeit eines Selbstmords angedeutet hat, vielleicht

um die Wirkung der Blendung zu steigern Der Ruf nach einem Schwert in

125; ist m.E. ambivalent. Oidipus kann an sich selber denken, aber auch

daran, lokaste zu toten — oder sich selbst und lokaste. Muss er sich

darüber in diesem furchtbaren Augenblick überhaupt im Klaren sein?



DIE WAHL DES TODES 149

M. Steiner: One general point: we know so little about Greek views on
the precise condition of different orders of men and women after death,

that it is difficult to arrive at a view of the status of suicide. The very
different Roman emphasis may have behind it the necrologies and

'fascination with the posthumous' of Etruscan culture.

The particular point is this: if, as Reinhardt says, Creon is "the man

who always comes too late", Antigone is the young woman who 'always

come too early'. Her suicide, which Sophocles makes so difficult to

reconstruct, may be the final motif m a structure of impetuous and

impatient haste. She can never wait, even a moment. Comparisons with the

tomb-suicides and Romeo and Juliet are instructive.

M. Seidensticker: Ja, ich denke, auch diese Erklärung fur den schnellen

Selbstmord passt durchaus zu dem Bild, das wir uns seit dem Prolog von
Antigone gemacht haben. Wichtig scheint mir aber, dass ihre Ungeduld
und Heftigkeit, auch wenn sie den Zeitpunkt des Selbstmords erklaren

helfen, die Tat nicht zu einem sogenannten Kurzschluss- oder Affekt-
Selbstmord machen. Er bleibt 'Wahl des Todes', ein Akt der

Selbstbehauptung, der Freiheit und der Wurde.

M. Taplm: But one aspect of death persists throughout tragedy: the

underworld, Hades, which is dark. This is, of course, Homeric (see

J. Griffin, Homer on Life and Death (Oxford 1980), passim, esp. 161-2).

One always comes back to the so-called Trugrede-, what does it add to

our understanding of Ajax's suicide It is not enough to say (as implied by
the quotation of Reinhardt) that it shows the world which A]ax rejects,

since he applies his insights to himself. When he says at the start that Time

changes even TtspiCTKS^ei^ tppevsi; (649), he must be refenng to himself; and

this is confirmed by what follows: K&ytb yap...

M. Seidensticker: Ich teile durchaus ihre Auffassung, dass Aias in den

ersten Versen der Trugrede auch von sich selber spricht. In dieser Hinsicht
sind die Verse 846 ff. kein Trug, auch wenn sie falsch verstanden werden

können, und von Tekmessa und vom Chor falsch verstanden werden. Der

Appell Tekmessas, die Erinnerung an die Eltern und der Anblick des



15° DISCUSSION

kleinen Sohnes haben den scheinbar so unzugänglichen Aias doch erreicht

und ihn zu einer neuen, tieferen Auseinandersetzung mit seiner Entscheidung

zum Selbstmord gezwungen. Aber spätestens wenn Aias £9t|>a>v{>tiv

sagt (651)—dann stimme ich B. Knox schöner Interpretation der Rede

völlig zu—ist klar, dass Aias im Grunde unverändert ist. Es ]ammert ihn,
Tekmessa und das Kind zu verlassen, aber er muss es dennoch tun. Eine

solche Auffassung der ersten Verse der Rede steht nicht im Widerspruch
zu den von mir zitierten Sätzen Reinhardts.

M. Knox: The ambiguity of CTTopa—the edge of the sword or of the

tongue—reinforces the impression that A|ax has not changed: it
strengthes the suggestion of the unacceptability of continuing to live
contained in the word £0t|Ä.uv9t|V. Ajax has been affected to some extent by
Tecmessa's plea: at least he has not killed himself in the tent—as the

audience must have expected after his closing speech in the previous
episodion—he will go elsewhere. He feels pity for Tecmessa—but he has

weakened only verbally axopa—he will soften his tone towards her (as he

does when, finally, he turns and speaks to her at the end of the

monologue—e.g. 684 ff. with 585-595).

Mme de Romilly: Une remarque en passant: tout en reconnaissant la

rage et les maledictions d'Ajax, ll me semble que Kamerbeek n'a pas tort de

nuancer un peu l'interpretation de Mane Delcourt.

M. Seidensttcker: Kamerbeeks Ansicht, die Racheintention sei für den

sophokleischen Aias ohne Bedeutung {ad 83; : «this may have been the

significance of the original myth, it is not Sophocles' meamng») scheint mir
angesichts von Umfang, Inhalt und Intensität der Verse 835-44 unzutreffend.

Gewiss ist Rache keineswegs die einzige oder wichtigste Intention
des Aias. Das aber heisst bei der komplexen Kausalität von Selbstmorden

(auch der sophokleischen) nicht, dass diese Intention unbedeutend ist.

M. Wmmngton-lngram: Ajax does not commit suicide in order that his

enemies may be pursued by the Erinyes but, in doing so, prays that they

will avenge him.



DIE WAHL DES TODES

M. Irigom: En faisant sortir le chceur au v. 814, procede exceptionnel
dans la tragedie grecque et qui se ]ustifierait ici par un changement de lieu,

Sophocle n'a-t-il pas voulu souligner, d'une mamere evidente pour les

spectateurs, la solitude de son heros devant la mort volontaire? A)ax est

seul, absolument seul, quand ll se tue devant le public

M. Taplin: There is a handful of other places where the chorus goes off
during the play (I enumerate them all m The Stagecraft ofAeschylus (Oxford
T977)> 375-6), but in none of the others, I thmk, is it the purpose of the

device to create an isolation like that of A|ax. Contrast Eumentdes where, on
the contrary, the point is that the Erinyes are only just behind Orestes.

M. Seidensticker. Ja, die ungewöhnliche dramatische Technik hat im
Aias zweifellos die Funktion, die totale Isolation und Einsamkeit des

Helden, der nicht in die Welt passt, zu unterstreichen.

M. Knox: There seems to me to be a technical problem in the staging of
813 ff. The chorus goes off in two different directions (this seems to be

dictated by their entry as hemichoria at 865): they go along theparodoi (or
eisodoi, to follow Oliver's preferred terminology). But Ajax must come in
for his last speech and his suicide, along one of the eisodoi at 81;; he cannot

come out of the skene door—that is the tents, which he left to go to the

shore. Which means you have the chorus filing out along the eisodoi, and

only when they have disappeared can Ajax start his walk to stage

center—the stage will be empty for a considerable period

M. Taplin: The problem of staging raised by M. Knox is not easily

solved. It is clear from Tecmessa's words at 805-6 (and from 874-8) that the

chorus splits and that half departs by each eisodos. Is there then a complete
hiatus before Ajax enters from one side, or does he enter from the skene,

even though he must have gone off to one side at 692? Whatever the

answer, he surely planted the sword in the ground himself. The red-figure

lekythos recently published by Karl Schefold (Antike Kunst 15 [1976],

71 ff.), whether or not influenced by Sophocles' play (and I doubt that it
was), confirms the monographic tradition of this scene.

I think that in the second part of the play the skene represents a thicket,
and that Tecmessa comes out of it at 891 ff., but that does not remove the

problem of the entry of Ajax at 815



152 DISCUSSION

M. Seidensticker: Wurde die von Herrn Knox konstatierte notwendige
längere Pause zwischen dem Auszug des Chores und dem Wiederauftritt
des Aias, ein Moment absoluten Schweigens — noch verlängert durch das

schweigende Eingraben des Schwerts — nicht eine wunderbare

Vorbereitung fur die Selbstmordszene sein? Die Frage, wie der Selbstmord

inszeniert wurde (bzw. werden kann) ist nicht einfach zu beantworten.

Gelten muss aber m.E., und zwar auch dann, wenn die Darstellung auf der

neuen Lekythos nicht von Sophokles inspiriert ist, dass Aias mit dem

Schwert auftritt, es einpflanzt und seinen Monolog dicht bei dem Schwert

spricht, sowie ferner, dass Schwert und Selbstmord wenigstens partiell (im

Hintergrund oder an der Seite der Bühne) zu sehen sind.

M. Irigom: Pour l'interpretation des tirades d'Ajax, ne devrait-on pas

tenir compte de rapprochements que paralt suggerer le nombre des vers

qu'elles component?
Aux ; i vers de la premiere tirade (430-480) correpondent les 51 vers de

la tirade finale (815-865); au dernier vers de la premiere: «Je t'ai dit tout ce

que j'avais ä dire» (7tdvr' cttcfiKoai; Xöyov), repond le dernier vers de l'autre:

«Desormais, c'est ä ceux d'en-bas, dans l'Hades, que je parlerai» (ra 8'aAA'

fiv "Ai8ou toic. kütco nu9f|cjopai).
Les 47 vers du fameux monologue (646-692) sont, ä distance, precedes

d'une tirade de 47 vers dite par Teemesse (284-330) et suivis d'une tirade de

47 vers de Teucros (992-1039) [le vers 1002 est reduit ä un cn: oipoi], Ces

trois tirades component, au premier vers, une forme de l'adjectif anaq: 284

anav (initiale du vers), 646 &7tav0' (initiale du vers), 992 änävxmv (premier
hemistiche).

Les indications que Sophocle donne ainsi aux spectateurs ne doivent

pas etre negligees par les commentateurs.

M. Seidensticker: Vielen Dank fur den Hinweis; die numerischen

Parallelen sind in der Tat erneut verbluffend. Ich muss aber gestehen, dass

ich keine Antwort auf die Frage weiss, wie sie interpretatonsch
auszuwerten sind.



DIE WAHL DES TODES 153

Mme de Romilly: Les vers 317 et suivants de 1 'Ajax, evoquant les

gemissements d'Ajax, ont prete ä des erreurs d'interpretation. Qu'il me soit

permis de rappeler le silence avec lequel les heroines de Sophocle se retirent

pour aller mourir: Sophocle ne manque jamais d'attirer l'attention sur ces

silences: c'est ä nouveau la sobriete, l'absence de commentaires, mais aussi,
ä nouveau, le relief dramatique ainsi atteint.

M. Seidensttcker: Die Verse 317 ff. (bzw. 305 ff.) bieten m.E. keine

Parallele zu den so bedeutungschweren schweigenden Abgangen Deianei-

ras und Eurydikes (und Iokastes), die in der Tat den bevorstehenden

Selbstmord dramatisch vorbereiten, ja symbolisch vorwegnehmen. Im
Falle des Aias charakterisiert Sophokles die psychische Disposition, aus

der die Entscheidung zum Selbstmord, der noch fern ist, erwachst, gerade

durch den mehrfachen Wechsel von dumpfem Schweigen und lauten

Jammergeschrei (308-311-317 [früher 321 f.] 325-333).



P1EL " 'X ^~— if J —

?jn -- '-®=J- -

r'-^72&-ttälih^,'

JL'^

'-"./A M
,ij" 1 ^ " - v£>


	Die Wahl des Todes bei Sophokles

