
Zeitschrift: Entretiens sur l'Antiquité classique

Herausgeber: Fondation Hardt pour l'étude de l'Antiquité classique

Band: 28 (1982)

Artikel: Cicero - orator noster

Autor: Rüegg, Walter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-660956

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-660956
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


VII

Walter Rüegg

CICERO - ORATOR NOSTER

i. Renaissance der Rhetorik

Me vero, tametsi iam vergente aetate, nec pudebit nec pigebit,
simnlatque extricaro me ab his quae sunt in manibus, cum meo Cicerone

redire in gratiam, pristinamque familiaritatem, nimium multis annis

intermissam, renouare menses aliquot.

Dieses Bekenntnis des Erasmus von Rotterdam im
Widmungsbrief der Tuskulanen-K\isg2b& von 1523 an Johannes
Vlatten 1 hätte ich unterschreiben können, als ich die ehrenvolle

Aufforderung erhielt, über die Wirkung Ciceros als Orator
und Verfasser rhetorischer Schriften im Humanismus der
Renaissance zu sprechen. Dabei war ich mir wohl bewusst, dass

die Renaissance-Forschung in den zwanzig Jahren seit meinem
Abfall von der Philologie zur Soziologie grosse Fortschritte
vor allem dank den Anstrengungen amerikanischer und italienischer

Gelehrter gemacht hat. Ich vermutete jedoch nicht, dass

das Thema der Rhetorik in der Humanismusforschung eine

derartige Fülle neuerer Literatur hervorgerufen hat.

1 Des. Erasmi Roterodami Opus epistolarum, edd. P. S. et H. M. Allen, V (Oxford
1924), 340 (Ep. 1390, 113 ss.).



276 WALTER RÜEGG

1946 hatte ich in meiner Erstlingsschrift es noch nicht
gewagt, den Begriff Rhetorik in positiver Weise anzuwenden,
sondern hatte die humanistische Rezeption Ciceros als subjek-
tiv-oratorisch bezeichnet1. Mommsens Urteil über « das

unpoetische, rechthaberische, rhetorisierende Naturell der
Römer» 2 war ja nur ein besonders prominentes Beispiel einer
seit der Romantik die deutsche Wissenschaftstradition
beherrschenden Auffassung, wie sie der Schweizer Dichter Carl

Spitteier in seinem Kabinettstück «Professor Glauberecht,
Goethefest, Dünkel von Weisenstein über Weltliteratur»
persifliert hat. «Hohle Rhetorik, phantasielose Nachahmung,
nüchterne Verständigkeit»3: dieses Zerrbild der Römer
bestimmte weitgehend die Bewertung des Renaissance-EIumanis-

mus, der als « italienisch-römischer », durch Imitationsliteratur
und Pflege der Eloquenz charakterisierter alter Humanismus
durch den « deutsch-griechischen», unmittelbar auf die
griechischen Originale zurückgehenden Neuhumanismus überholt
worden sei4. So konnte noch 1967 Walter Jens von einem
«Dornröschenschlaf» der Rhetorik sprechen6. Aber auch in
Frankreich wurde im selben Jahr die Rhetorik als « une discipline

oubliee ou meconnue » 6 bezeichnet, und die monumentale

Pariser These von Marc Fumaroli beginnt mit dem Satz:

« Cet ouvrage se veut une contribution au developpement d'une

1 W. Ruegg, Cicero und der Humanismus. Formale Untersuchungen über Petrarca und

Erasmus (Zurich 1946), p. xxvm.
2 Th. Mommsen, Romische Geschichte II (Berlin 6x875), 619.
3 C. Spitteler, Lachende Wahrheiten, Gesammelte Werke, Bd. 7 (Zurich 1947), 684.
1 F. Paulsen, Geschichte des gelehrten Unterrichts I (Leipzig 3i9i9), z f.
5 W. Jens, Von deutscher Rede (München 1969), 45, zitiert von H. Schanze (Hrsg.),
Rhetorik. Beitrage spt ihrer Geschichte in Deutschland vom 16.-20. Jahrhundert (Frankfurt

1974), 7. E. R. Curtius, Europaische Liteiatur und lateinisches Mittelalter
(Bern ^954), 71: « Die Rhetorik hat in unserer Bildungswelt keine Stelle». B. L.
Ullman, «Leonardo Bruni and Humanistic Historiography» (1946), in Studies

in Italian Renaissance (Roma 195 5), 326, erwähnt "oui modern, especially American
distrust of rhetoric".
6 H. Schanze, ibid.



CICERO ORATOR NOSTER 277

discipline qui demeure en France peu assuree de sa legitimite
et de sa possibility meme: l'histoire de la rhetorique dans

l'Europe moderne » 1.

Es hat sich somit « eine neue Situation herausgebildet, die

man als Renaissance der Rhetorik bezeichnen kann » 2. Ihr
Anliegen lässt sich nicht besser beschreiben als mit dem Satz,
der das Verdammungsur teil Ciceros durch Mommsen ab-
schliesst: «Wenn hier etwas wunderbar ist, so sind es wahrlich

nicht die Reden, sondern die Bewunderung, die dieselben
fanden. Mit Cicero wird jeder Unbefangene bald im reinen
sein; der Ciceronianismus ist ein Problem, das in der That
nicht eigentlich aufgelöst, sondern nur aufgehoben werden kann
in dem grösseren Geheimnis der Menschennatur: der Sprache
und der Wirkung der Sprache auf das Gemüth » 3.

Freilich ist es nicht nur die Wirkung der Sprache auf das

Gemüt, welche die Rhetorik in der neueren Literaturwissenschaft

und Rezeptionsforschung, in der Philosophie und Soziologie,

im französischen Strukturalismus wie in der angelsächsischen

Kommunikationswissenschaft und Semiotik, last but not

least in der Humanismusforschung zu neuen Ehren kommen
liess 4: Die Bedeutung der Sprache wird von Anthropologen,
Philosophen und Soziologen der verschiedensten Richtungen
als symbolische Form menschlicher Selbstverständigung und
sozialer Interaktion und damit als die eigentliche Bedingung

1 M. Fumaroli, Edge de /'eloquence. Rhetorique ei 'res literia de la Renaissance an senil

de Pepoque classiqney Hautes Etudes medievales et modernes, 49 (Geneve 1980),

1. Vgl. J. Lindhardt, Rhetor, Poeta, Historicus. Studien über rhetorische Erkenntnisse

und Lebensanschauungen im italienischen Renaissancehumanismus (Leiden 1979),

9 f.; J. W. O'Malley, Praise and Blame in Renaissance Rome. Rhetoric, Doctrine and

Reform in the Sacred Orators of the Papal Court, c. i4J0-ig2i (Durham, N. C. 1979).
2 H. Schanze, ibid.
3 Th. Mommsen, Römische Geschichte II 621.
4 Neueste Literaturübersichten bei H. Schanze (S. 276 Anm. 5), M. Fumaroli
(S. oben, Anm. 1), sowie bei Ch. Perelman, Das Reich der Rhetorik. Rhetorik und

Argumentation. Aus dem Französischen Uempire rhetorique. Rhetorique et argumentation

^
Paris 1977 (München 1980), 179 ff.



278 WALTER RÜEGG

sittlicher Urteilskraft und sozialer Verständigung anerkannt4,
wie dies bereits bei Isokrates angelegt ist2 und durch das Werk
Ciceros, aber auch durch sein Vorbild als Redner die humanistische

Bildungsbewegung der Renaissance bestimmt3. Etienne
Gilson bezeichnet deshalb das 15. und 16. Jahrhundert als

aetas Ciceroniana, welche die aetas Aristoteliana des 13. und 14.

Jahrhundert abgelöst habe. Die Philosophie, repräsentiert durch
den Namen des Aristoteles, die in der Scholastik vorherrschte,
habe den humanistischen Schriften und in diesen Cicero, dem
Orator »or/w Platz machen müssen. Das Schwergewicht des Welt-
und Menschenbildes habe sich von der Natur der Dinge auf
diejenige des Menschen verschoben, der als soziales Wesen durch
den Gebrauch der Sprache bestimmt ist. Der typisch cicero-
nianische Aspekt des Humanismus sei die Bestimmung des

Menschen als des Homo loquens. Damit rücke der Orator an die

Spitze der Hierarchie der etres humains und der « connaissances;
au lieu de s'ordonner, comme dans les sciences, selon leur plus
ou moins grande aptitude ä faire connaitre le reel, elles vont
se classer selon leur valeur comme instruments possibles de la

parole, elle-meme lien et regle des societes » 4.

Das Wort als Band und Norm menschlicher Gesellschaften
ist der Schlüssel zum Geheimnis der Wirkung Ciceros, die

Mommsen so unbegreiflich schien, und bestimmt die Wirkung
Ciceros im Humanismus der Renaissance.

1 Vgl. W. Ruegg, Soziologie (Frankfurt 81975), 233 ff. (Bibliographie 294 ff.).
2 Isokrates Or. XV (Antid.) 253 ss.
3 P. O. Kristeller, The Classics and Renaissance Thought, Martin Classical Lectures
15 (Cambridge, Mass. 1955), 11; repr. Renaissance Thought. The Classic, Scholastic
and Humanist Strains (New York 1961); P. O. Kristeller, Studien zur Geschichte

der Rhetorik und zum Begriffdes Menschen in der Renaissance (Gottingen 1981), 15.Vgl.
D. Harth, Sprachpragmatismus und Philosophie bei Erasmus von Rotterdam (München
I97°)> 9 ff- Ch. Trinkaus, « Protagoras in the Renaissance. An Exploration», in
Philosophy and Humanism Renaissance. Essays in Honor of Paul Oskar Kristeller, ed.

by E. P. Mahoney (Leiden 1976), 190 f.
4 E. Gilson, « Le message de l'humanisme», in Culture et politique en France a

Tepoque de THumanisme et de la Renaissance, Etudes reunies et presentees par
F. Simone (Torino 1974), 4. Vgl. M. Fumaroli, op. cit. (S. 277 Anm. 1), 39 ff.



CICERO ORATOR NOSTER 279

2. Mittelalterliche Traditionen der ciceromanischen Rhetorik

Wenn Gilson, der profunde Kenner der Scholastik, die
humanistische Kultur der Renaissance als erfolgreiche antischolastische

Bewegung darstellt, die « sous le nom et patronage de

Ciceron » erfolgt sei, so hebt er sich damit klar von allen
positivistischen Betrachtungsweisen ab, welche eine ungebrochene
Tradition der Ciceronischen Rhetorik in Hochmittelalter und
Humanismus feststellen. Bekanntlich war Cicero im Mittelalter
nicht nur durch seine philosophischen Schriften bekannt,
sondern galt als der eigentliche Vertreter, ja als Verkörperung der
Rhetorik. Von den rhetorischen Schriften ging keine einzige
verloren 1. Neben der bis zur humanistischen Kritik Cicero

zugeschriebenen, seit dem 13. Jahrhundert als Rhetorica nova

bezeichneten Rhetorica ad Herennium war es vor allem die
Rhetorica vetus, Ciceros De inventione, welche von der Karolingerzeit
an immer wieder benutzt wurde 2.

Alkuin entnimmt Ciceros Rhetorik gleichsam einen Fursten-
spiegel fur Karl den Grossen 3. In der Mitte des 9. Jahrhunderts
begründet der zeitweilige Abt von Corvey, Paschavius Radber-

tus, seine von der üblichen Kompilation abweichende Methode
mit dem von Cicero, dem Ipse rex eloquentiae, in De inventione

II 1 ff. verwendeten Hinweis auf Zeuxis, der fur sein

Helenagemälde die fünf schönsten Madchen Krotons als Modelle
verlangte, um aus ihnen ein vollkommenes Bild zu komponieren 4.

Stephan Sonderegger hat kurzlich die an und fur sich schon von

1 Th. Zielinski, Cicero im Wandel der Jahrhunderte (Leipzig 4i929), 131; 321 (1897).
2 K. Brzoska, in RE IV 1 (1900), s. v. Cornificius, 1619. Vgl. R. Mattmann, in
GIF 27 (1975), 282-305.
3 L. Wallach, zitiert von J. J. Murphy, Rhetoric m the Middle Ages. A History
of Rhetorical Theory from Saint Augustm to the Renaissance (Berkeley 1974), 107.
4 F. Brunholzl, Geschichte der lateinischen Literatur des Mittelalters I (München
1975k 371-



28o WALTER RÜEGG

Eduard Norden erwähnte Benutzung von Ciceros Rhetorik
durch Notker den Deutschen in ihrer ganzen Bedeutung für
die Anfänge der deutschen Rhetoriktradition deutlich gemacht1.

Eduard Norden wies auch bereits auf die Verdienste
französischer Klöster bei der Bewahrung der Reden, aber auch der
rhetorischen Schriften Ciceros hin. Vor allem Servatus Lupus
(842-862 Abt von Ferneres), der vom Papst eine vollständige
Handschrift von De oratore erbittet, und Gerbert, der spätere
Papst Sylvester II ("j" 1003), der ein besonderes Interesse für die
Rhetorica und die Reden zeigte, werden von Norden für « die

Erhaltung vieler von den Humanisten speziell in Frankreich
gefundenen Reden Ciceros» verantwortlich gemacht2.

Bolgar hat in seinem klassischen Werk über das Nachleben
der Antike aus den von Manitius gesammelten Plandschriften-
katalogen antiker Autoren in mittelalterlichen Bibliotheken eine

— gewiss nicht ganz repräsentative — Statistik der Verbreitung
von Ciceros rhetorischen Schriften erarbeitet. Daraus geht
hervor, dass nach einem bescheidenen Anfang im 9. Jahrhundert
erst wieder im 11. Jahrhundert das Interesse an Ciceros
Rhetorica einsetzt und sich kontinuierlich bis zur Renaissance
fortsetzt. De inventione steht mit sechs im 9., neun im 11., etwa 30
Handschriften im 12., 13., 14. Jahrhundert an erster Stelle,
gefolgt von den Rhetorica ad Herennium, die eine zweistellige
Zahl kaum erreichen, während der literarisch anspruchsvollere
De oratore mit ein bis drei Handschriften pro Jahrhundert
gegenüber den beiden Lehrbüchern weit zurückfällt3.

1 St. Sonderegger, «Notker der Deutsche und Cicero. Aspekte einer
mittelalterlichen Tradition», in Florilegium Sangallense. Festschriftfür Johannes Duft %um 6j.
Geburtstag (St. Gallen 1980), 243-266.
2 Ed. Norden, Die deutsche Kunstprosa (Leipzig 1898; Darmstadt 5i958), 692; 708.
3 R. R. Bolgar, The Classical Heritage and its Beneficiaries (Cambridge 1954), 396.

800 — 900 — 1000 — 1100 — 1200 — 1300 — 1400
Cicero,
ad Herennium 1 — 6 13 4 5

de Rhetorica 6 2 9 32 35 35
de Oratore 3 — 1332



CICERO ORATOR NOSTER 281

Eine Wirkungsgeschichte Ciceros für das Mittelalter fehlt
zwar immer noch 1. Doch gibt Murphy's nicht ohne Vorsicht
zu benützende Geschichte der Rhetorik im Mittelalter für die

Wirkung der rhetorischen Schriften bei den grossen Lehrern
der Scholastik, in den Universitäten und bei Schriftstellern der
lateinischen wie der Volks-Sprachen genügend Belege, um
Ciceros Ruf als rex oder Zumindestens als magister eloquentiae

zu rechtfertigen 2. Von einem soziologistischen, d.h. soziologische

Kategorien verabsolutierenden Gesichtspunkt aus kann
man die Humanisten in ihrer Berufsrolle der Tradition der
mittelalterlichen dictatores zurechnen, die seit dem 11.
Jahrhundert in Italien auf Grund von Lehr- und Musterbüchern
die sehr wichtige Kunst des Verfassens öffentlicher Dokumente,
Briefe und Reden lehrten und ausübten 3. Der neue Beitrag
der Humanisten bestünde dann darin, statt mittelalterlicher
Vorlagen antike Autoren als Vorbilder und Lehrmeister beim
Erlernen wirkungsvollen Sprechens und Schreibens vermehrt
zu verwenden. Paul Oskar Kristeller, der diesen soziologisch
zweifellos nicht unwichtigen Gesichtspunkt neben der auf
Piaton und die Sophistik zurückgehenden Rivalität zwischen

Philosophie und Rhetorik sowie der Verbindung beider bei
Isokrates, Aristoteles und Cicero betont4, bezieht sich dabei

auf Forschungen von Roberto Weiss, der die Rolle der Humanisten

aus derjenigen der Notare und Juristen herzuleiten ver-

1 Th. Zielinski (Cicero im Wandel..., 321) konnte seine Absicht nicht ausführen.
Ed. Norden (Die deutsche Kunstprosa, 708 ff.) gibt einige wichtige Hinweise.
2 J. J. Murphy, op. cit. (S. 279 Anm. 3), 106-123.
3

1325 ist das Amt des Hauptkanzlers der Florentiner Signorie als dictator et

cancellarius belegt (D. Marzi, I.a Cancelleria della Repubhlica fiorentina (Rocca San

Casciano 1910), 62). Zu Brunetto Latini vgl. S. Heinimann, « Umprägung antiker
Begriffe in Brunetto Latinis Rettorica », in Renatae Litierae, Festschrift für August
Buck (Frankfurt 1973), 13-22.
4 P. O. Kristeller, op. cit. (S. 278 Anm. 3), 14. Vgl. J. E. Seigel, Rhetoric and

Philosophy in Renaissance Humanism (Princeton 1968), 200 ff. R. Witt, « Medieval
'Ars Dictaminis' and the Beginnings of Humanism: A New Construction of the

Problem», in Renaissance Quarterly 35 (1982), 1-35.



282 WALTER RÜEGG

suchte L Die engere Verbindung mit dem römischen Recht
an den italienischen Hoch- und Notariatsschulen, in denen das

Laienelement stärker auf die praktischen Bedürfnisse der
Gesellschaft und die politischen Institutionen gerichtet war als in
den theologisch beherrschten Studia generalia des Nordens,
habe das Interesse an der Rhetorik und an der Pflege der antiken

Literatur erhöht und eine Reform des dictamen durch die
Lektüre antiker Autoren herbeigeführt mit dem Ziel, den

zukünftigen Sekretären, Kanzlern, Diplomaten einen eleganteren
und wirkungsvolleren Stil beizubringen.

Diese Interpretation erhält eine gewisse Stütze durch die
akademische Berufsbezeichnung Humanista, die um 1490 an
der Universität Pisa und um 1522 an den Hochschulen Bologna
und Ferrara, literarisch zum erstenmal 1515 in den
Dunkelmännerbriefen belegt ist und eine Konkurrenzbildung zum
Artista, dem Lehrer der artes, darstellt. Von da aus gesehen
sind die Humanisten nichts anderes als Lehrer und Vertreter
eines Universitätsfaches, das Grammatik, Rhetorik, Poesie,
Geschichte und Moralphilosophie umfasst. In meiner letzten
Rektoratsrede vor dem Ausbruch der deutschen Studentenunruhen
im Juni 1967 habe ich unter dem Titel «Der Plumanist als

Diener Gottes und der Musen» den Versuch gemacht, diese

soziologistische Verbindung der Berufsrolle des Humanisten
mit derjenigen des mittelalterlichen dictator zu widerlegen 2.

Der Humanist als ein besser an Cicero gebildeter Notar deckt

zwar einen begrenzten Rollenausschnitt, erklärt aber weder

Ursprung noch Umfang und Selbstverständnis der gesellschaftlichen

Rolle der Humanisten und damit auch nicht den eigent-

1 R. Weiss, The Dawn of Humanism in Italy (London 1947). Vgl. R. Weiss, II
primo secolo delTumanesimo (Roma 1967).
2 W. Ruegg, Anstosse. Aufsätze und Vortrage spir dialogischen Lebensform (Frankfurt
1973), 152-167. Wegen der Studentenunruhen entgingen C. J. Classens «Cicerostudien

in der Romania im 15. und 16. Jahrhundert», in G. Radke (Hrsg.),
Cicero. Ein Mensch seiner Zeit {Berlin 1968), 198-245, welche das Thema meines
Referats sehr kenntnisreich behandeln, meiner Aufmerksamkeit.



CICERO ORATOR NOSTER 283

lichen Sinn, den diese in der Wirkung von Ciceros rhetorischem
und rednerischem Werk erleben und zum Ausdruck bringen.

Der grosse italienische Humanismusforscher Sabbadini, der
auch für die Entdeckung der griechischen und lateinischen
Handschriften in der Renaissance 1 wie für die Geschichte des

Ciceronianismus 2 Pionierarbeit geleistet hat, wies 1896 in seiner
vorbildlichen Darstellung des humanistischen Lehrprogramms
auf die erste humanistische Behandlung der Rhetorik hin, die
zu Ende des 14. Jahrhunderts die mittelalterlichen dictamina
als antiquiert erscheinen Hess 3. Der Verfasser war auch hier
— wie so oft im Mittelalter und wie bis in die neueste Zeit
hinein — ein hoher Beamter, der ohne Zweifel durch seinen
Beruf zu seinem literarischen Werk angeregt wurde: Antonio
Loschi, der Kanzler der Visconti, kommentierte elf Reden
Ciceros nach den Regeln der römischen Rhetorik. An Stelle
eines systematischen Lehrbuches trat also ein Kommentar, der
die Leser zwang, sich mit dem Originaltext auseinanderzusetzen
und durch die Analyse von Reden zu einem tieferen Verständnis
und zur Beherrschung der Regeln im Nachvollzug ihrer Anwendung

zu gelangen. Der Kommentar Loschis hatte einen
ungeheuren Erfolg, wie die zahlreichen Manuskripte und Drucke, aber
auch die Rezeption bei den bedeutendsten Humanisten zeigen.

Der Kommilitone und Freund Loschis, der Paduaner
Professor grammaticae, rbetoricae et auctorum Gasparino Barzizza

wurde, wie Sabbadini in seiner Storia del Ciceronianismo schreibt4,

1 R. Sabbadini, Le scoperte dei codici latini egreet nei secoli XIVe XV(Firenze 1905);
Storia e critica di testi latini (Catania 1914).
2 R. Sabbadini, Storia del Ciceronianismo e di altre questioni letterarie nell'etä della

Rinascen^a (Torino 1886).
3 R. Sabbadini, La scuola e gli studi di Guarino Guarini Veronese (Catania 1896), 59.
Von 1403 an erscheint sein Name im Dozentenverzeichnis als Gasparinus de

Pergamo ad lecturam grammaticae rbetoricae et auctorum [Domenico Magni, « G. B.,
Una figura del primo umanesimo », in Bergamum 18 (1937), Estratto 11].
4 R. Sabbadini, op. cit. (Anm. 2), 13. Eine umfassende Darstellung mit Originaltexten

gibt G. W. Pigman III, « Barzizza's Studies of Cicero », in Rinascimento 21

(1981), 123-163.



284 WALTER RÜEGG

der eigentliche Apostel des Ciceronianismus. Gewiss kann man
es von einem soziologistischen Gesichtspunkt aus als blosse

Fortsetzung mittelalterlicher Traditionen bezeichnen, wenn er
einen Briefsteller, eine Sammlung von Exordien und ganzen
Reden anhand Ciceronischer Muster schrieb. Doch weshalb

ergriffen diese und ähnliche Formen der Cicerorezeption über
den Kreis der Notare und Professoren hinaus ein breites
Publikum städtischer Kaufleute, Geistlicher, Staats- und
Kriegsmänner zuerst in Italien, dann über die Alpen hinweg bis nach

England und Polen Gewiss kann man dafür allgemeine
soziologische Überlegungen über die Auswirkung des sozialen Wandels

heranziehen: Wie ich in dem erwähnten Vortrag ausführte,
« entstehen die humanistischen Bewegungen des Abendlandes
in gesellschaftlichen Situationen, in denen die Schriftlichkeit
mündliche Kommunikationsformen überformt und deren
normative Kraft zerstört. Das Wort wird abgelöst von den tradierten

Bildungsmächten, es wird zweckrational ausgerichtet und
damit zum Instrument der jeweiligen partiellen Urteilsbildung
und Interessendurchsetzung. Im Hochmittelalter erfährt dieser
Prozess eine besondere Verschärfung durch die Entstehung
und Ausbreitung des Grosshandels und des Kreditwesens.
Dabei wird das schriftlich fixierte Symbol Träger einer
Kommunikationsstruktur, welche die verschiedenen politischen und
sozialen Teilgruppen eines Gesamtsystems durch zugleich
rationale und personale Institutionen verbindet. Das Wechselgeschäft,

der Giroverkehr, die bankmässige Geldverwertung binden

das rationale Kommunikationsmittel, das geschriebene
Wort, an personale Normen, an Kreditfähigkeit und -Würdigkeit,

Ehrlichkeit, Zuverlässigkeit, Klugheit, Vorsicht,
Entscheidungsfähigkeit, Mut, Initiative, kurz an das, was Petrarca
virtus nennt» x. Diese aber lässt sich in einer mobilen Gesellschaft

nicht durch Bildung an Vorbildern der mündlichen
Familientradition, sondern nur durch Auseinandersetzung mit
literarisch überlieferten Handlungsmustern erreichen.
1 W. Rüegg, Anstösse, 161.



CICERO ORATOR NOSTER 285

Die gesellschaftliche Bedeutung, welche das geformte Wort
in den humanistischen Bewegungen erhält und auf die Gilson
so nachdrücklich hinweist, setzt — soziologisch gesehen —
eine Gesellschaft voraus, welche zu ihrer wirtschaftlichen,
politischen und kulturellen Ordnung auf Schriftlichkeit angewiesen
ist. Die soziologistische Verabsolutierung dieses Aspektes
widerspricht jedoch der soziologischen Grundthese, wonach Normen

und Institutionen zwar den sozialen Bezugsrahmen, nicht
aber die Ursache und die Orientierung menschlichen Handelns
darstellen. Rollenhandeln muss sich gewiss immer der ihm
vorliegenden institutionellen Muster bedienen. Selbst wenn diese

— wie in den sozialen, wirtschaftlichen, geistigen und religiösen

Krisen des Hochmittelalters — in Frage gestellt wurden,
bildeten sich nur langsam neue institutionelle Muster heraus.
Deshalb sind weniger die äusseren Manifestationen als ihr
symbolischer Gehalt, welcher die Sinnorientierung anzeigt,
aufschlussreich für die Tiefenstruktur eines Selbstverständnisses.

Zwar lässt sich die Aetas Ciceroniana auch mit der quantitativen

Zunahme der Schriften Ciceros belegen, aber weder die

Frage, ob Aristoteles oder Cicero mehr verbreitet und verarbeitet

erscheinen, noch die Verwendung oder Ersetzung tradierter

Begriffe, wie etwa der Titel Orator, Poeta, Grammaticus,
sind für das Verständnis der Wirkung Ciceronischer Reden

und Rhetoriken so entscheidend wie die gesellschaftliche
Bedeutung, welche derart symbolisierte Berufsrollen haben, die

individuellen und kollektiven Sinnorientierungen, welche mit
dem Orator Cicero verbunden werden.

So ist der von den Humanisten oft getragene bezeichnende

Doppeltitel poeta et orator nicht an eine bestimmte Berufsausübung

geknüpft, ist nicht Ursache, sondern Folge humanistischer

Beschäftigung mit den poetae und oratores der Antike und
symbolisiert eine neue städtische Elite, die auch vom alten Adel
in commercium, convivium und connubium anerkannt wird 1. Wenn

1 L. Martines, The Social World of the Florentine Humanists (Princeton 1963).



286 WALTER RÜEGG

der Florentiner Notar Lapo Mazzei in einem seiner zahlreichen
an seinen Freund und Gönner, den Pratenser Grosskaufmann
Francesco Datini, gerichteten Briefen den Florentiner
Staatskanzler Coluccio Salutati einen neuen Cicero nennt, der aus
Florenz gleichsam ein neues Rom gemacht habe 1, so symbolisiert

diese Bezeichnung ein ganz anderes Verhältnis zum
antiken Vorbild als der Name Flaccus, mit dem Alkuin das antike
Ideal des Poeta im Hofkreis Karls des Grossen darstellen wollte.

Zwar handelt es sich in beiden Fällen um eine bewusste
Übernahme, ja Wiederbelebung einer antiken Symbolform, in
beiden Fällen auch zur Legitimation eines politischen und
kulturellen Führungsanspruches, in der Karolingerzeit durch die

Vorstellung eines christlichen Augusteerhofes im germanischen
Rom, im Florenz des ausgehenden Trecento durch die Anknüpfung

an das republikanische Rom 2. Doch zeigt das humanistische

Verhältnis zum antiken Vorbild eine grundsätzlich andere
Struktur der Sinndimensionen, wie Gilson an der Stellung des

Orator und der Bedeutung der Sprache als Band und Norm der
Gesellschaften aufzeigte. Diese Strukturänderung in der
Wirkung Ciceros als Orator noster möchte ich im folgenden
darstellen und beginne mit Gilsons allgemeinem Begriff der Aetas
Ciceroniana.

3. Die Aetas Ciceroniana

Die Epochenbezeichnung ist zwar modern, sie entspricht
jedoch dem Selbstverständnis des Humanismus. Dieser hebt

1 Chr. Bec, Fes marchands ecrivains ä Florence i^y4-14)4 (Paris 1967), 367. Der
Ehrentitel alter Cicero wird zum Topos. 1464 lädt die Universität Köln den
Paveser Professor Rasinus—vergeblich—mit der Anrede « non minor Tulio alterque
Cicero » ein (L. Bertalot, Humanistisches Studienheft eines Nürnberger Scholaren aus

Pavia (1460) (Berlin 1910), 91, jetzt in L. Bertalot, Studien %um italienischen und
deutschen Humanismus, hrsg. von P. O. Kristeller, I (Roma 1975), 152.)
2 W. Rüegg, «Das antike Vorbild im Mittelalter und Renaissance» (1953), in
Anstösse, 96.



CICERO ORATOR NOSTER 287

sich gegenüber der später Mittelalter genannten Zeit der sprachlichen

barbaries als eine eigene Epoche ab, in welcher der rhetorische

Stil des Altertums, vor allem derjenige Ciceros wieder
belebt wurde. Das bedeutet nichts anderes, als dass Cicero als

rhetorisches und rednerisches Vorbild in historischer Perspektive

gesehen und als Orator durch sein schriftliches Werk
hindurch wie ein lebendiger Redner gehört wird. Die Wirkung
Ciceros beruht dabei nicht so sehr in der Übernahme bestimmter
zeitloser rhetorischer Regeln als im überzeitlichen, gedanklich
und emotional erfüllten Dialog mit seinem oratorischen Werk
als dem Ausdruck seiner persönlichen Überzeugung und als

einem Versuch, andere mit Hilfe der rhetorisch geformten Rede

zu überzeugen.
Damit soll nicht behauptet werden, dass rhetorische Schriften

und die von ihnen vermittelten Regeln im Humanismus an
Bedeutung verlieren würden. Wenn es erlaubt ist, die Popularität

der Schriften Ciceros zunächst an der Zahl der Inkunabeln,

also der bis 1501 erschienenen Drucke abzuschätzen, so

zeigt sich deutlich, dass das Buch mit dem stärksten
Regelcharakter, die unter dem Namen Ciceros publizierte Rhetorica

ad Herennium mit 30 im Gesamtkatalog der Wiegendrucke
verzeichneten Ausgaben am meisten verbreitet war. Stärker
verbreitet waren als Einzelwerke nur De officiis und die Epistulae
adfamiliäres mit je 60 Ausgaben. Von den Reden sind 15 Drucke
mit Sammlungen und weitere 24 Ausgaben einzelner Reden
oder Redegruppen verzeichnet. Die Rhetorica vetus, De inventione,

erreichte nur halb soviel Ausgaben wie die Rhetorica 'nova', ad

Herennium; etwas mehr als De oratore, der bekanntlich als erster
italienischer Druck in Subiaco herauskam und bis 1501 zwölfmal
gedruckt wurde. Äusserlich gesehen stand somit das bereits im
Mittelalter wichtigste rhetorische Werk, das unter dem Namen
Ciceros ging, auch in der Aetas Ciceroniana im Vordergrund.
Doch sagt die Verwendung bewährter Schulbücher wenig über
den Geist einer Schule, geschweige denn einer ganzen Kultur
aus.



288 WALTER RÜEGG

Zieht man eine ebenso wenig repräsentative, jedoch inhaltlich

aufschlussreichere Dokumentation für die Wirkung der
Ciceronischen Rhetorik im Hochschulunterricht heran, etwa
die Anthologie eines deutschen Scholaren, die Ludwig Bertalot
1908 herausgab, so begegnet man unter den humanistischen
Texten, die der spätere Freisinger Domherr Johannes Heller
aus Pavia um 1450 schwarz auf weiss nach Hause zu tragen für
würdig hielt, zahlreichen Abschriften von bekannten und
unbekannten Humanistenbriefen, darunter auch dem fiktiven
Briefwechsel Petrarcas mit Cicero, von Reden, wohl auch der
einen oder anderen humanistischen Rhetorik, wie derjenigen
von Gasparino Barzizza; von Cicero selbst der Aufzählung
der von Antonio Loschi kommentierten elf Ciceroreden samt

einigen Kommentaren, dazu einem Kommentar zur Rhetorica
ad Herennium sowie Ciceros Paradoxa h Noch ausschliesslicher
auf Plumanistenbriefe, -gedichte und -reden beschränkt sich
das 1460 geschriebene humanistische Studienheft, das der
Nürnberger Lorenz Schaller aus Pavia mitbrachte 2.

Bertalot bezeichnet diese Studienhefte als « die beredtsten

Zeugen des direkten literarischen Imports und zugleich der
inneren Anteilnahme und geistigen Aneignung durch die, die
sie schrieben oder schreiben Hessen. Denn das waren fast
ausnahmslos Juristen, denen die Beschäftigung mit der Philologie

kein Brotstudium, sondern eine freiwillig gesuchte
geistige Erholung war» 3. Das letztere trifft insofern zu, als die

Anthologie des Freisinger Domherrn mit einer Abschrift von
Poggios Fazetien, das Studienheft des Nürnberger Notars mit
der mittelalterlichen Liebesgeschichte des Pamphilus und
anderen mittelalterlichen Gedichten beginnt. Bei den eigentlich
humanistischen Texten überwiegen gegenüber den rein rhe-

1 L. Bertalot, Eine humanistische Anthologie (Berlin 1908), 16 f.; 80; 79; 81. Jetzt
in Bertalot 1975 (S. 286 Anm. 1), 11 f.; 73; 71; 73.
2 L. Bertalot, Humanistisches Studienheft (S. 286 Anm. 1).
3 T„ Bertalot, Humanistisches Studienheft, 2 bzw. 84.



CICERO ORATOR NOSTER 289

torischen Regel- und Mustervorlagen die allgemein
interessierenden Briefe und verraten damit ein Interesse an Ciceronisch
beeinflusstem Brief- und Redestil, das weniger einer geistigen
Erholung als einer geistigen Auseinandersetzung und Formung
zu entsprechen scheint. Selbst in diesen Heften deutscher
Rechtsstudenten finden wir die sancta eruditorum societas strukturell
angelegt, in welcher ein viel bedeutenderer Schüler der
italienischen Humanisten, Erasmus von Rotterdam, diejenigen
vereinigt sieht, die sich in der Gegenwart und im Altertum
durch eloquentia auszeichnen 1.

Der im Jahre 1500 abgefasste Brief des Erasmus zeigt
beispielhaft für die humanistische Auffassung, was die zu Beginn
des Kapitels erwähnte neue historische Perspektive ausmacht:
Bei der von ihm begonnenen Kommentierung der Hieronymus-
Briefe gelte es, zuerst den Text von den in so vielen Jahrhunderten

eingeschlichenen Fehlern zu reinigen, dann alles was

zur geschichtlichen Situation, zur antiquitas, zu den griechischen

Quellen, zu den historiae gehört, herauszuarbeiten und
schliesslich den Stil des Verfassers, seine phrasis und sein arti-
ficium dicendi, darzustellen. Diese Redekunst in den Werken
beredter Männer aufzuzeigen, sei eine sehr schwierige aber

ausserordentlich nützliche Aufgabe. Erasmus gibt hier der

Interpretation und Wirkung des artificium dicendi einen vierfach
dimensionierten Sinn:

Erstens charakterisiert die Kunst der Rede die Person des

Sprechenden oder Schreibenden in der lebendigen Fülle seiner

vielfältigen rationalen Bemühungen und Rechtfertigungen wie
seiner physischen und psychischen Bedingungen, Strebungen
und Ausdrucksformen. Le style c'est l'homme meme. Er
dimensioniert menschliches Selbstverständnis bis in den Kern des

Individuum ineffabile hinein.
Zweitens hat der Stil eines bestimmten Individuums seinen

bestimmten Ort in der Tiefe des historischen Horizontes. Wie

1 Erasmi Roterodami Opus ep'tstolarum I (Oxford 1906), 332 (Ep. 141, 13 ff.).



29° WALTER RÜEGG

Erasmus bemerkt, lässt der Stil des Hieronymus nicht nur
alle Christen, die longo post se intervallo geschrieben haben (wie
Scotus, Albertus et his indoctiores autores), weit hinter sich zurück.
Er scheine auch selbst mit Cicero zu wetteifern, ja ihn zu
übertreffen.

Drittens drückt sich im Stil die Beziehung des Individuums
zur Transzendenz aus. Derjenige des Hieronymus verrät eine
tiefe christliche Religiosität, die, wie Erasmus schreibt, ihn tief
bewegt und deren Wirkung er abhebt von derjenigen der
Scholastiker, die omnibus in scholis perstrepent. Wie auch hier
ersichtlich ist und wie in der Renaissanceforschung seit

langem bekannt ist, lehnen die Humanisten das Mittelalter nicht

wegen dessen vermeintlicher Unkenntnis des Altertums als

dunkel ab, sondern weil die scholastische Gelehrsamkeit nicht
als lebendig religiöse und damit erhellende Kraft erlebt wird.
Im Convivium religiosum wird Erasmus zwanzig Jahre später
Cicero wegen seiner göttlich inspirierten, den Leser zur
Frömmigkeit bewegenden Redekunst auch vom christlichen Standpunkt

aus über die scholastischen Lehrer, ja indirekt den Heiligen

gleich stellen h

Viertens hat die Redekunst ihren Sinn in der gesellschaftlichen

Horizontalen der Gegenwart. Das Werk eines beredten
Autors erhebt seine Stimme nicht weniger als ein unmittelbar
gegenwärtiger Lehrer und Redner. Deshalb soll durch die

Kommentierung ein Autor in einem neuen Licht erscheinen und so
weit wie möglich leuchten, in Schulen, Hörsälen, Kirchen, zu
Hause, in der Öffentlichkeit, privat gelesen und erlernt werden.
Auf diese Weise bildet sich, wie er 1497 an Thomas Grey
schreibt, eine Gesellschaft von viri boni et studiosi, die durch
ständigen geistigen Verkehr untereinander und mit antiken
Autoren, wie Vergil, Lucan, Cicero, Laktanz, Hieronymus,
Sallust, Titus Livius, verbunden sind 2.

1 W. Rüegg, Cicero und der Humanismus, 110 f.
2 Erasmus, Opus epistolarum I 189 (Ep. 63, 189 von 1497).



CICERO ORATOR NOSTER 29I

Die Aetas Ciceroniana erscheint somit, wie Gilson zu Recht

sagt, charakterisiert durch das geformte Wort als Band und
Norm menschlicher Gesellschaft. Allerdings rückt darin der
Orator nicht — wie Gilson zugespitzt bemerkt — an die Spitze
der Hierarchie des Menschengeschlechts und der Erkenntnis.
Zwar stellen die Humanisten in ihren Briefen den fürstlichen
Adressaten in Aussicht, mit Hilfe humanistischer Studien die

übrigen Menschen an Weisheit und Beredsamkeit zu übertreffen.

Eloquentia, allerdings vereinigt mit sapientia, charakterisiert
das humanistische Ideal des vollkommenen Menschen. Doch
ist dieses Ideal nicht anthropozentrisch in der Weise, dass der
Mensch das Mass aller Dinge darstellen und damit der homo

loquens an die Spitze der Erkenntnis gerückt würde. Das Ziel
des Orator liegt nicht auf dem Gipfel der Erkenntnis, sondern
in den Niederungen des gesellschaftlichen Zusammenlebens,
in denen Menschen verschiedener Herkunft, Macht, Interessen
und Überzeugungen die Rede als gemeinsames Instrument und
Mass der Verständigung, der Zusammenarbeit und Konfliktregelung

anerkennen. Woher das Wort eine solche Kraft
gewinnt, dass es nicht nur als gesellschaftliches Band und Mass,
sondern auch als erlösende Erleuchtung in die Tiefe des

menschlichen Gemütes dringt, wird von den Humanisten mit einem
erkenntnistheoretischen Skeptizismus offen gelassen und zum
Teil mit der christlichen Offenbarung, zum Teil mit einer

Dichtungslehre erklärt, die den Poeta als den göttlich inspirierten
Sprachgewaltigen mit dem Orator als dem gesellschaftlich
wirkenden Meister des Wortes in der humanistischen
Doppelbezeichnung poeta et orator zusammenfallen lässt.

Diese Auffassung ist nicht auf den sogenannten christlichen
Humanismus eines Erasmus von Rotterdam beschränkt. Sie

durchzieht als ihr eigentliches Strukturprinzip die humanistischen

Bemühungen, die mit dem Ciceronischen Ausdruck der
Studia humanitatis das Bildungsprogramm der europäischen
Gesellschaft vom 15. bis 19. Jahrhundert kennzeichnen. Eine der

ersten Darstellungen dieses Lehrprogramms, das der Floren-



292 WALTER RÜEGG

tiner Staatskanzler und eigentliche Propagator der humanistischen

Studien, Coluccio Salutati, 1398 in einem Brief an den

Herrn von Imola entwirft und das von den in Ciceros De
oratore aufgeworfenen Fragen der Verbindung von sapientia
und eloquentia über eine recht kritische Stellungnahme zur schul-

mässigen Rhetorik bis zur Diskussion orthographischer
Probleme geht, schliesst mit einer sehr bezeichnenden Charakteristik

der humanistischen Bemühungen. Mit diesen wolle er
Denkanstösse vermitteln, ut aliquid patefacerem et ad rede scri-
bendum quandam iannam aperirem, quo per te possis in alia diviniora

et magis ardua penetrare. longe plura quidem ingenii bonitate percipimus

quam doctrina vel lectionis auxilio capiamus h Salutati beschränkt
hier den Bereich der Studia himianitatis und damit die Beschäftigung

mit Rhetorik und den auctores in doppelter Richtung:
Sie können erstens nur eine Türe aufstossen, die Türe zum
richtigen Schreiben. Dieses bildet nur die Vorhalle zum
Göttlichen. Die religiöse Dimension wird anerkannt, bildet aber
nicht Gegenstand der rhetorischen Bemühungen. Zum
Göttlichen vordringen kann zweitens das Individuum nur durch
sich selbst. Sein ingenium erfasst bei weitem mehr als doctrina

oder als lectio, welche in den Studia humanitatis vermittelt werden.
Diese sind somit im Selbstverständnis auch des frühen
Humanismus ganz klar auf die Dimensionen der gesellschaftlichen
Horizontalen und des geschichtlichen Horizontes eingeschränkt.
Dies bedeutet gleichzeitig, dass die beiden anderen Dimen-

1 Coluccio Salutati, Epistolario, a cura di F. Novati, III (Roma 1896), 631 f. Zur
erkenntniskritischen Haltung Salutatis in diesem Brief vgl. E. Kessler, Das
Problem des frühen Humanismus. Seine philosophische Bedeutung bei Coluccio Salutati
(München 1968), 70 f., der den Begriff Skepsis bei Salutatis "rationalem Zweifel"
ablehnt. Die humanistische Zurückhaltung gegenüber einer wissenschaftlichen
Erkenntnis Gottes und der göttlichen Ordnungen zeigt in einer tiefdringenden
Interpretation von Salutatis De fato et fortuna Jan Lindhardt, Rhetor, Poeta,
Historicus (S. 277 Anm. 1), 66 ff. Zur humanistischen Dichtungslehre S. 107 ff.
Zu Salutatis "diskretem Gebrauch" von Ciceros Academica Ch. B. Schmitt,
« The Recovery and Assimilation of Ancient Scepticism in the Renaissance », in
Rivista Critica di Storia della Filosofia 27 (1972), 370.



CICERO ORATOR NOSTER 293

sionen, die des Individuums und der Transzendenz,
wahrgenommen und ernstgenommen werden.

Die Aetas Ciceroniana bedeutet also nicht eine Verabsolutierung

des homo loquens und des Orator. Rhetorik setzt sich
nicht an die Stelle der Theologie oder der Philosophie. Cicero

verdrängt nicht Augustin oder Aristoteles. Hingegen trägt die

Wirkung der Ciceronischen Redekunst dazu bei, auch Augustin
und Aristoteles nicht nur als Lehrer zeitloser Wahrheiten,
sondern als Partner eines überzeitlichen Gesprächs in geschichtlicher

Perspektive und zugleich in subjektiver Unmittelbarkeit
anzuerkennen.

Strukturell drückt sich dies so aus, dass die in der Gotik
und Scholastik dominierende Vertikale als innerweltliches
Ordnungsprinzip durch die Horizontale ergänzt wird, die im wesentlichen

zweidimensionale Sicht der Phänomene perspektivisch
erweitert und menschliches Handeln nicht figural, um die

Bezeichnung Auerbachs zu übernehmen, als Darstellung eines

Heilsgeschehens, sondern personal, als zwischenmenschlich
sinnhafte, deshalb meist sprachliche Gestaltung von Individuen
interpretiert und neu gestaltet wird.

Die besonderen Auswirkungen von Ciceros rednerischen
Werken bei dieser Strukturänderung möchte ich an einigen
Beispielen erläutern. Ich beschränke mich dabei auf die beiden
unmittelbar auf die Rhetorik bezogenen Dimensionen. Ich
beginne mit dem historischen Horizont.

4. Historia, testis temporum

« Die neuere Historiographie geht wie keine andere Gattung
der modernen Literatur vom Humanismus aus.» Mit diesem
Satz beginnt Eduard Fueter seine 1911 verfasste Geschichte der

neueren Historiographie h Ganz in der antirhetorischen
Tradition der deutschen Geisteswissenschaften des 19. Jahrhunderts

bedauert er, dass der humanistische Stil und die dadurch

1 E. Fueter, Geschiebte der neueren Historiographie (München/Berlin 1911; 3i93Ö), 1.

Vgl. R. Landfester, Historia magistra vitae (Geneve 1972).



WALTER RÜEGG

bedingte Imitation der klassisch römischen Muster, vor allem
des Cicero, die Humanisten an dem hinderten, was « sie aus

eigenen Kräften besser hätten leisten können 1». Eine andere

Beurteilung, welche die Bedeutung der Ciceronischen Rhetorik

für die Entwicklung der quellenkritischen Erforschung
und realistischen Darstellung geschichtlich weit zurückliegender

Ereignisse würdigte, bahnte sich ungefähr gleichzeitig in
Emilio Santinis Studien über Leonardo Bruni an 2, führte aber

erst nach dem Zweiten Weltkrieg zu einer neuen Sicht, welche
die humanistische Historiographie nicht so sehr als
unvollkommene Leistung von der Warte des Historismus des 19.
Jahrhunderts abwertete als vielmehr ihre Pionierleistungen aus der
Situation der Renaissance heraus zu würdigen versuchte. Dabei
zeigte sich vor allem die Bedeutung der Ciceronischen Rhetorik
für die Quellenkritik, die Erforschung und eine im Vergleich
zur mittelalterlichen Geschichtsschreibung realistischere und
materialreichere Darstellung der mehr als einige Generationen
zurückliegenden geschichtlichen Ereignisse. Neben Hans Baron,
der vor allem die Entstehung eines neuen Bürgersinns für die

neue Geschichtssicht verantwortlich machte 3, war es in erster
Linie der grosse Philologe Berthold Ullman, der die
humanistischen Historiker als Vorläufer eines Vico, Niebuhr und
Mommsen anerkennt und darauf hinweist, dass die humanisti-

1 E. Fueter, op. cit., 11.
3 E. Santini, «Leonardo Brum aretino e i suoi Historiarum florentini populi
libri XX», in ASNP 20 (1910); «Prefazione al testo bruniano», in L. A. Muratori,
Kerum Italicarum scriptores, ed. Fiorini, XIX 3 (Cittä di Castello x 914); Firen^e e

1 suoi 'oratori' nelQuattrocento (Milano 1922).
3 FI. Baron, The Crisis of the Early Italian Renaissance. Civic Humanism and Republican

Liberty in an Age of Classicism and Tyranny (Princeton, N. J. 1955; 2i9Ö6),

47 ff. Bezeichnenderweise ist der Abschnitt «Geschichtsauffassung» in Barons
Einleitung zu seiner Ausgabe von Leonardo Brunis humanistisch-philosophischer
Schriften, mit einer Chronologie seiner Werke und Briefe (Leipzig 1928), p. xvii,
unproportional knapp ausgefallen, obwohl der Walter Goetz-Schuler eigentlich
gerade darüber hatte mehr sagen können als dreizehn Zeilen, die im übrigen die

spater ausgeführten Gedanken der Verbindung von politischer Freiheit und
humanistischem Geschichtsbild präludieren.



CICERO ORATOR NOSTER

sehen Bemühungen um einen authentischen Text auch vom
Streben nach historischer Wahrheit getragen sind und dass

Salutati gewiss ein Stück historischer Forschung betrieb, wenn
er zwanzig Manuskripte von Gregors Dialogen überprüfte,
um festzustellen, von welcher Stadt die Rede ist, ob von Tifer-
num, Tibur oder sonst was immer h

Ähnliches kann bereits von Petrarcas Bemühungen um
Quellenkritik gesagt werden, die selbst Fueter als entscheidende

Leistung der Humanisten anerkennt. Wenn er dabei Petrarca
das Bestreben unterschiebt, « das Bild des römischen
Idealstaates von modernem Unräte rein zu halten» und sich

deswegen nur auf antike Autoren zu stützen, so verkennt er, dass

das unbestreitbare Anliegen der Florentiner Humanisten, im
republikanischen Rom äussere und innere Rechtfertigungsmuster

für die eigenen politischen Absichten zu suchen, nur
einen Aspekt der Zuwendung zu den antiken Autoren darstellt.
Die Humanisten begnügen sich nicht mit der Konstruktion
neuer oder der Rekonstruktion alter Mythen, mit der Übertragung

des christlichen Reliquienkultes auf antike Altertümer,
wie etwa der Paduanische Dichter Lovato dei Lovati, der 1283
die Überreste Antenors zu entdecken glaubt und einen eigentlichen

Antikenkult auslöst, in dem die Bevölkerung Paduas ihr
kulturelles und politisches Selbstbewusstsein festigt2. Petrarca
als heimatloser Emigrantensohn in Avignon Hess sich vielleicht
zu seinem Opus magnum, der Africa, vom Gedanken leiten, in
Scipio Africanus und der römischen Republik ein Idealbild
bürgerlicher Tugenden des alten Rom zu schaffen und der

Gegenwart entgegenzuhalten, damit aus der Stimmung der Verbannung

heraus eine neue Ideologie zu schaffen und zugleich seinen

Namen mit demjenigen Roms zu verbinden 3. Doch ist es wohl
1 B. L. Ullman, art. at. (S. 276 Anm. 5), 322. Ullmans Artikel enthalt eine kurze

engagierte Analyse der negativen Beurteilung, welcher der humanistischen
Historiographie wegen ihres rhetorischen Charakters zuteil wurde.
2W. Ruegg, Anstosse, 157.
3 H. W. Eppelsheimer, Petrarca (Bonn 1926), 78. Eppelsheimer gibt hier eine
sehr ausgewogene Darstellung der geschichtlichen Bemühungen Petrarcas, an-



296 WALTER RÜEGG

kein Zufall, dass er dieses Unterfangen, durch das er sich
Unsterblichkeit zu erringen hoffte und für das er den Dichterlorbeer

erhielt, nicht vollendet hat. Sein eigentliches Anliegen,
mit anderen, in historischer Distanz situierten Individuen in
einen Dialog zu treten, sich durch den Stil eines geschichtlich
und gesellschaftlich unterschiedlichen Selbstverständnisses
ansprechen zu lassen und damit zur eigenen Selbstverständigung
zu gelangen, dieses humanistische Formerlebnis Hess sich in
der epischen Struktur weniger verwirklichen als in der sub-

jektiv-oratorischen: «Immer ist es der Mensch, der einzelne
Mensch, der ihn in der Geschichte anzieht», schreibt Georg
Voigt zu Recht*, und zwar der Mensch, wie er sich als Individuum

mit seinem eigenen Stil äussert.
Den Gegensatz zwischen Gegenwart und heidnisch-christlichem

Altertum hatte bereits das 12. Jahrhundert stark
empfunden 2. Doch gelingt es erst den Humanisten, die Distanz
zum kulturell übermächtigen, religiös-feindlichen Vorbild der
klassischen Antike als geschichtlich sinnvolle Dimension zu
verstehen. Dazu trägt die Wirkung von Ciceros Rhetorik indirekt
und direkt entscheidend bei. Direkt, indem die Definition der
Geschichte, wie sie Cicero in De oratore gibt, für die humanistische

Geschichtstheorie von Leonardo Bruni an wegleitend
wird 3. Die Verbindung der testis temporum, lux veritatis, vita
memoriae, magistra vitae, nuntia vetustatis mit der vox oratoris

erkennt den rhetorischen Charakter ohne negativen Klang und hebt deutlich
hervor, dass auf Petrarcas Erforschung und Erzählung des geschichtlichen
Tatbestandes die künstlerisch rhetorische Gestaltung keinen Einfluss gehabt habe.
1 G. Voigt, Die Wiederbelebung des classischen Altertums oder das erste Jahrhundert des

Humanismus (Berlin 1859; 3i893), I 153.
2 E. R. Curtius, Europaische Literatur und lat. Mittelalter, 260.
3 Cic. De orat. II 36. Vgl. B. L. Ullman, art. at. (S. 276 Anm. 5), 329. G. Muller,
Bildung und Erziehung im Humanismus der italienischen Renaissance. Grundlagen —
Motive — Ouellen (Wiesbaden 1969), 3 84 ff. gibt reichhaltiges Quellenmaterial und
eine ausfuhrliche Bibliographie zum Thema. Weiterfuhrend: Paul F. Grendler,
« Sansovino and Italian Popular History», in Studies in the Renaissance 16 (1969),
143 ff.



CICERO ORATOR NOSTER

findet auch in der expliziten Aufnahme der Historiker in den
Cursus der Studio, humanitatis ihren institutionellen Niederschlag

1, wie umgekehrt die ebenfalls De oratore entnommene
lex historiae nequidfalsi dicere audeat2 für die historische Quellenkritik

und Darstellung vom Humanismus an oberste Norm bleibt.
Auch der von Leonardo Bruni bewusst in Anwendung

gebrachte Unterschied zwischen den anspruchslosen knappen
Commentarii zu der mit mehr Details und einem kunstvolleren
Stil ausgeschmückten historia geht auf Cicero zurück, der in
seinem Brutus Caesars Commentarii entsprechend charakterisiert3.

Wichtiger jedoch als diese fast beliebig zu vermehrenden

Beispiele direkter Entlehnungen scheint mir die indirekte
Wirkung von Ciceros Rhetorik auf die Geschichtsauffassung der
Humanisten zu sein. Nancy Struever hat in einer ausgezeichnet
dokumentierten, philologisch und historisch sehr weit bis zurück
zu den Sophisten, philosophisch vielleicht zu weit bis hin zu
Marcuse und Heidegger ausholenden Darstellung das Verhältnis
von Rhetorik und Geschichte in der Renaissance eingehend
behandelt4. Drei Aspekte, die ich selbst in früheren Arbeiten
essayistisch in den Mittelpunkt gestellt habe, erscheinen hier in
vertiefter und besser belegter Form: einmal die sprachphilosophisch

wichtige Komponente der affektiven Aspekte der Sprache,

welche durch die Rhetorik bewusst gemacht und in der

Eloquenz eines Cicero zur Wirkung gebracht werden. Die Analyse
der affektiven Sprachgehalte, welche die Humanisten von
Petrarca an in der Lektüre geschichtlich zurückliegender
Autoren besonders wirksam erleben 5, sei einer der wesent-

1 G. Müller, op. cit., 33.
2 Cic. De orat. II 62 f.
3 Cic. Brut. 262. Vgl. B. L. Ullman, art. cit. (S. 276 Anm. 5), 327.
4 N. S. Struever, The Language of History in the Renaissance

>
Rhetoric and Historical

Consciousness in Florentine Humanism (Princeton 1970). Vgl. E. Kessler (Hrsg.),
Theoretiker humanistischer Geschichtsschreiber. Mit einer Einleitung, analytischer
Inhaltsübersicht, Bibliographie und Indices (München 1971).
5 G. Müller, op. cit. (S. 296 Anm. 3), 378, gibt eine instruktive Quellensammlung.



298 WALTER RÜEGG

lichen Beiträge, welche die Rhetorik und die darauf aufbauende
ästhetische Kritik der Humanisten zur Dimensionierung der
historischen Welt leistete. Indem sie rhetorische Werte wie
harmonia, concinnitas, decorum, convenientia, gravitas, magnitudo als

eine Art Matrix auf die literarische Überlieferung legte, trug sie

dazu bei, das Bewusstsein einer « fixed distance» zur klassischen

und damit auch zur näheren Vergangenheit zu entwickeln.
Gerade diese Sensibilisierung für die irrationalen Aspekte
schriftlicher Überlieferung erlaubten der humanistischen
Rhetorik, dem Geschichtsbewusstsein eine umfassendere
Wirklichkeitsdimension zu geben h

Der zweite Aspekt, der sich auch für Nancy Struever daraus
unmittelbar ergibt, ist derjenige der perspektivischen Gliederung

der Geschichte. Panofskys Interpretation der Perspektive
als symbolischer Form lässt sich, wie er selbst andeutet und wie
Roland Barthes weiterspann, auf die rhetorische Dimensionierung

des geschichtlichen Raumes anwenden. Ausgangspunkt

der geschichtlichen Beobachtung ist die Wirkung eines

sprachlich geformten Werkes auf den Beobachter. Der
Geschichtsraum wird vom Beobachter aus betrachtet und durch
die unterschiedlich auf ihn einwirkenden Werke in der Tiefe
des Horizontes dimensioniert. Dies bedeutet nicht die
Verabsolutierung der menschlichen Perspektive, im Gegenteil: der

eigene Standpunkt wird als begrenzt, als perspektivisch gebunden

aufgefasst. « Damit beginnt», wenn ich einen eigenen Text
von i960 zitieren darf, «die historische Kritik: das Wort der
Autoren wird nicht als absolute, sondern als menschlich
begrenzte, freilich zugleich auf die Wahrheit bezogene Aussage
untersucht, die verschiedenen Aussagen miteinander verglichen
und so eine historische Persönlichkeit, eine Epoche, eine

Gattung in ihrem Eigenwert erfasst. Die humanistische Bildung
nimmt den Sprachgebrauch, die Vorstellungswelt eines Cicero
und eines Vergil nicht nur im Hinblick auf das christliche Heils-

1 N. S. Struever, op. cit. (S. 297 Anm. 4), 67.



CICERO ORATOR NOSTER

geschehen, sondern in ihrer existentiellen Wirklichkeit ernst
und unterscheidet sie vom Sprachgebrauch, von den Vorstellungen

anderer Autoren, anderer Jahrhunderte. Die geschichtliche
Tiefe erschliesst sich als ein von Formen menschlicher Wirklichkeit

gegliederter Raum, und erst jetzt kann auch der räumliche
Hintergrund als menschliche Wirklichkeit perspektivisch
dimensioniert werden » h

Die dritte Verbindung der Ciceronischen Rhetorik mit der
humanistischen Geschichtsbetrachtung sieht Nancy Struever
in der Ausrichtung der Rhetorik auf Einzelphänomene,
partikulare Ereignisse, auf die sich immer wieder verändernden
Gestaltungen der geschichtlichen Wirklichkeit. « Rhetorical and
historical investigation share a constellation of characteristics;
since the individual identity of any single characteristic is
determined by reciprocal relations with other characteristics, there is

no overall architectonic order. A list of rhetorical descriptions
generates not a philosophy of history but a list of insights into
authentic historical experience» 2.

Freilich werden wir dieser zweifellos richtigen Erkenntnis
eine einschränkende Bemerkung beifügen müssen: So wenig
wie die antike Geschichtsschreibung hat die humanistische das

Konkrete, die diesseits des Sprachlichen liegenden Phänomene
der conditio humana als eine eigene Sinndimension wahrgenommen.

Geschichte wird im wesentlichen repräsentiert durch
Werke, durch das was sich an Objektivationen sozialen Plan-
delns niedergeschlagen hat. Geschichte ist als Objekt des

rhetorischen Sprach- und Geschichtsbewusstseins der Humanisten
im wesentlichen testis temporum, Zeuge unterschiedlicher
Zeitepochen und ihrer unterschiedlichen Ausdrucksformen. In
dieser Begrenzung haben die Humanisten mit ihrer im wesentlichen

philologischen Methode die moderne historische Kritik

begründet.

1 W. Rüegg, Anstösse, 129 f.

2N. S. Struever, op. cit., 38.



300 WALTER RÜEGG

5. Rhetorik der Renaissance

Begeben wir uns aus dem historischen Hintergrund auf die
Horizontale gesellschaftlicher Interaktionen, so ist die Wirkung
des rednerischen Werkes Ciceros im Humanismus unübersehbar.

Gewiss kann man auch hier von den rhetorischen
Schriften Ciceros ausgehen und, wie Heinz Otto Burger in
seiner magistralen Darstellung des deutschen Humanismus
belegt, die Neuentdeckung Ciceros gleichsetzen mit dem

Umschlag der Rhetorik von einer ars ornandi, wie sie im wesentlichen

im mittelalterlichen dictamen geübt wurde, in eine ars
movendi, wie sie vor allem durch Ciceros De inventione und die

1421 im Laudensis vollständig zugänglich gewordenen De
oratore, Orator und Brutus repräsentiert wird h Die rhetorischen
Schriften bilden dann auch einen festen Bestand der Vorlesungen

und Kommentierungen im Programm der Studia humani-

tatis. Doch wie bereits früher bemerkt wurde, üben die Reden
Ciceros auf die Humanisten eine grössere Wirkung aus als die
rhetorischen Schriften2. Gerade die bedeutendsten Humanisten

warnen davor, sich auf das Erlernen der rhetorischen
Regeln zu beschränken. Non in docendi arte, sed continua lectione

atque exercitio et declamandi solertia quam querimus eloquentia com-

paratur, schreibt Poggio, und er weist darauf hin, dass Cicero
bereits mit 25 Jahren seine erfolgreiche Rede Pro Roscio A.merino

gehalten habe und erst nachher nach Griechenland gereist sei

und von dort nicht als rhetorisch besser ausgebildeter, sondern
als allgemein breiter gebildeter Redner zurückgekehrt sei.

Oratores, poetas, historicos, philosophos legendo et tractando continuo-

que usu ingenium crescendo scimus fieri posse homines eloquentes 3.

Eloquenz ist somit nicht Ziel einer spezifischen
Berufsausbildung, sondern Inhalt der Studia hwnanitatis schlechthin.

1H. O. Burger, Renaissance. Humanismus. Reformation. Deutsche Literatur im
europäischen Kontext (Bad Homburg v. d. H. 1969), 24.
2 Supra S. 283 ff. Vgl. die immer noch nicht überholte Darstellung von E. San-

tini, Ftrenne e isuoi 'oratori'..., sowie die erwähnte Arbeit Classens (S. 282 Anm. 2).
3 Poggio Bracciolini, Epistulae XIII 3.



CICERO ORATOR NOSTER 301

Zu den am meisten gelesenen und traktierten Autoren gehört
Cicero mit seinen philosophischen Schriften und seinen Reden.
Das tractare, die Kommentierung erfolgt zwar durchaus nach
den rhetorischen Grundkategorien, doch werden dabei ebenso

unter der inventio Sacherklärung wie unter dem ornatus verborum

Fragen der Orthographie behandelt. In beiden Fällen zeigt sich
die früher erwähnte Ausrichtung der rhetorischen Kritik auf
den Einzelfall. Die richtige Orthographie eines Namens hilft
nicht nur, wie Ullman am Beispiel der Gregorbriefe zeigte, zur
richtigen Identifikation. Sie entspricht auch dem decorum, indem
sie einer Person oder einer Sache die ihnen zukommende sprachliche

Gestalt angedeihen lässt. Die eben erwähnte Poggiostelle
zeigt, wie eine Kommentierung von Ciceroreden, welche diese

in die Zeit- und Lebensgeschichte des Autors stellt, zur
Illustrierung und Legitimation eigener Argumente benutzt wird.

Die Kommentierung antiker Schriften bildet einen der

Hauptgegenstände der zahlreichen humanistischen Briefwechsel,

aber auch eigener Abhandlungen, wie ich früher am Beispiel
Loschis zeigte.

Zunächst werden die verschiedenen Kommentare geschlossen

einer nach dem andern, von 1594 an zu jedem Lemma, in
einem Bande zusammengefasst h

Nimmt man einen solchen Sammelband humanistischer
Cicerokommentare in die Hand, wie die Aldine von 1552, so
finden sich unter den Titeln Commentarius, Scholia, Annotatiun-

1 In omnes M. Tulhi Ciceronis Orationes doctissimorum vivortim lucubrationes (Venetus
1552). C. Joachim Classen macht mich freundlicherweise darauf aufmerksam,
dass « schon die Bibhotheca Commentariomm, Enarrationum, Expositionum, Annota-

tionnm, Schohortim, Notarum, et simihum Eucubrationum, quae umquam tn M. T.
Ciceronis orationes a viris fuere ediiae, ...in tres Tomas tributa per M. loan. Beatum

Helium Basihens. (Basel 1594; nur ein Band erschienen), sich nicht darauf
beschrankt, die einzelnen Kommentare geschlossen hintereinander zu drucken wie
die Sammclausgaben von Venedig 1552 — die letzte davon erschien Lyon 1554,

spater nur Teilausgaben wie die der Jesuiten — sondern gibt zu jedem Lemma
einzeln die Bemerkungen der einzelnen Kommentatoren (Sylvius, Melanchthon,
Latomus etc.).»



3 oz WALTER RÜEGG

culae in unterschiedlicher Ausführlichkeit zu den einzelnen
Lemmata rhetorische Analysen, grammatikalische, stilistische
Sacherklärungen von italienischen, deutschen, französischen
und Schweizer Philologen. Es zeigt sich hier im einzelnen, was
die unübersehbare Flut von Programmreden zum Lobe der

Eloquenz und der Stadia humanitatis proklamiert: Die Lektüre
der Autoren dient zum Teil als Illustration zum eigentlichen
Sprach- und Rhetorikunterricht, vor allem aber dem besseren

Verständnis der Autoren selbst, die auf diese Weise zu Partnern
der überzeitlichen Republik der Gelehrten werden.

Ganz im Zeichen und im Dienste der Eloquentia Ciceros im
doppelten Wortsinn eines besseren Verständnisses und der
besseren Anwendung der Ciceronischen Redekunst stehen die

1535 in Pratalbino, dem Landsitz des Grafen Gambara gedruckten

Observationes in M. T. Ciceronem des Marius Nizolius, die

später unter dem Titel Nizolius sive Thesaurus Ciceronianus eine
weite Verbreitung fanden. Dieses Werk, eigentlicher Vorläufer

späterer Wörterbücher, bringt zu den einzelnen Wörtern
sowohl Belegstellen wie auch kurze Sach-, Sprach- und
Grammatikerläuterungen. Wie der ursprüngliche Titel des Nizolius
zeigt, ist nicht so sehr die vollständige Sammlung des

Wortschatzes mit den entsprechenden Belegen, sondern die Kommentierung

der Ausgangspunkt. Sein eigenes Vorwort, aber auch

diejenigen der Herausgeber der späteren Auflagen stellen das

Werk vor allem ad eloquentiam comparandam als nützlich, ja
notwendig vor. Trotzdem kann man es nicht dem eigentlichen
Ciceronianismus zurechnen, den Erasmus 1528 in seinem
Ciceronianus scharf kritisiert. Nizolius scheut sich nicht, in seinem
Vorwort für die res nova des Buchdrucks das verbum novum

imprimere zu verwenden *. Im Verlaufe der heftigen, vor allem
in Frankreich ausgetragenen Ouerelles ciceroniennes wird er von
Henri Etienne 1578 in dessen Ni^oliodidascalus, sive monitor

1 Nizolius sive Thesaurus Ciceronianus (Basel, Hervagen, 15 S3). Widmungsbrief an
F. Gambara.



CICERO ORATOR NOSTER

ciceronianorum Ni^olianorum dialogus als schlechter Ciceronianer
kritisiert1.

Sowohl das Lexikon des Nizolius wie die Verteidigung des

stylus Tullianus durch Bembo, Sadolet, Julius Scaliger und
Henri Etienne, vor allem aber der Tod des « Märtyrers des

Ciceronianismus» 2, des Etienne Dolet auf dem Scheiterhaufen
im Jahre 1546 belegen die epochale Wirkung der Ciceronischen
Beredsamkeit.

In seinem Ciceronianus wirft Erasmus den Ciceronianern vor,
durch ihre Verabsolutierung und Dogmatisierung des

Ciceronischen Sprachgebrauchs den Geist der Ciceronischen Eloquenz
zu verraten. Ahnliche Auseinandersetzungen finden bereits im
italienischen Humanismus statt. 3 Wendet man Ciceros eigene
Auffassung von Rhetorik an, so muss der moderne Autor sich
anders ausdrücken als ein Cicero. Er hat das Recht, ja die
Pflicht zu einem Stil, der der veränderten geschichtlichen
Situation, vor allem aber seinem eigenen Ingenium, seinem Selbst

entspricht. Dieses ingenium wird zwar durch die Studia humani-

tatis geformt, angereichert; es behält aber seine letztlich in
Worten nicht zu fassende Individualität. Dementsprechend
muss sich die Rhetorik bemühen, nicht nur den gesellschaftlichen,

sondern vor allem auch den individuellen Unterschieden
beim movere Rechnung zu tragen.

Dies führt beispielsweise zu einer völlig neuen ars epistolandi

unter dem Einfluss der Ciceronischen Rhetorik. In seinem
Libellus de conscribendis epistolis wendet Erasmus 15 21 statt
fester Kriterien, wie etwa der Länge, oder statt fester Formen,
wie sie die mittelalterlichen dictamina vorschreiben, die unter-

1 M. Fumaroli, L'äge de 1'eloquence, no f.
2 M. Fumaroli, ibid. Vgl. E. V. Telle, LJErasmianus sive Ciceronianus d'Etienne
Dolet (i})s) (Geneve 1974). Den Ciceronianismus aus marxistischer Sicht
beleuchtet H. Entner, Frähhitmanismus und Schultradition im Leben und Werk des

Wanderpoeten Samuel Karolus von Lichtenberg (Berlin 1968), 23 f.
3 Jetzt gut dargestellt von J. E. Seigel, Rhetoric and Philosophy (S. 281 Anm. 4),
63-98.



WALTER RÜEGG

schiedlichen Situationsbedingungen und verschiedenen Anlagen
von Leser und Schreiber (tempus, res, personae) auf die fast
unabsehbare Vielfalt der Briefe an und entwickelt so eine differenzierte

Stilistik der Epistolographie in theoretischen Erörterungen

und praktischen Beispielen.
In ähnlicher Weise Hesse sich die Wirkung der Ciceronischen

Rhetorik an anderen Gegenständen des Schulunterrichtes, wie
der Grammatik, der Topik, den Schulgesprächen, der Homiletik
darstellen. Friedrich Paulsen hat im i. Band seiner Geschichte

des gelehrten Unterrichtes trotz seiner antihumanistischen
Grundhaltung die aussergewöhnliche Wirkung des Ciceronischen
Ideals der Eloquenz auf die Reformations- und Jesuitenschulen
dargestellt. Fumaroli verfolgte die Wirkung von Ciceros
Rhetorik und Eloquenz im französischen Geistesleben des 16. bis
18. Jahrhunderts weit über die Schulen hinaus bis in alle Verästelungen

hinein mit bewundernswerter Gelehrsamkeit h Ich
beschränke mich auf zwei Schulgegenstände, die sich aus der
humanistischen Beschäftigung mit der Ciceronischen Eloquenz
verselbständigen und zu einem allgemeinen Werkzeug des

gebildeten homo loquens in dieser Aetas Ciceroniana werden.
Einmal die loci communes, welche passende Beispiele für die

situationsgerechte Ekphrasis in den verschiedenen Formen der
Redekunst bieten sollen 2; zweitens die aus dem Traktieren der
Texte herausgewachsenen Sach- und Sprachlexika, die von den

Cornucopiae des Niccolö Perotti gegen Ende des 15. Jahrhunderts

und dem darauf wie auf Vallas Elegantiae aufbauenden Dic-
tionarium des Ambrosius Calepinus, 1502 zum erstemal ediert,
Vokabeln der klassischen Latinität verzeichnen und erklären,
einerseits um damit zur Besserung eines nicht nur an Cicero

geschulten lateinischen Stils beizutragen, anderseits und vor

1 F. Paulsen, op. cit. (S. 276 Anm. 4), 203 ff.; M. Fumaroli, op. cit. (S. 277
Anm. 1). G. Streckenbach, Stiltheorie und Rhetorik der Römer im Spiegel der

humanistischen Schülergespräche (1931) (Göttingen 1979).
2 W. Brückner, «Loci communes als Denkform. Literarische Bildung und
Volkstradition zwischen Humanismus und Historismus», in Daphnis 4 (1975), 5.



CICERO ORATOR NOSTER

allem als Sammlungen von Beispielen, als «sources d'elo-

quence», als «rhetorique des citations», wie Fumaroli sie

nennt1, und die sich bis ins 18. Jahrhundert hinein einer ausser-
gewöhlichen Beliebtheit erfreuten.

Die Wirkung der Ciceronischen Rhetorik auf andere
institutionelle Bereiche der gesellschaftlichen Horizontalen ist von
Fumaroli sehr eingehend für das kulturelle und politische Leben
Frankreichs nachgewiesen worden. Ich möchte in zwei Schritten
zu unserem Anfang zurückkehren und damit zum Ende meines
Referates kommen. Der erste nimmt den Gedanken einer

Verbindung zwischen der humanistischen Rezeption Cicero-
nischer Rhetorik und der neuen Raumgestaltung, wie sie in der
Renaissancekunst vorliegt, auf.

6. Ut Rhetorica Pictura

Andre Chastel hat in seinem Buch über die Beziehungen
zwischen dem Humanismus und der Florentiner Kunst zur
Zeit Lorenzos 2 gezeigt, dass die Kunsttheorie Albertis auf
Kategorien der antiken Rhetorik, wie sie vor allem Cicero in
De inventione und De oratore neben Quintilian vermittelte,
aufbaut. Den Rudimenta der Malkunst, nämlich den geometrischen
Regeln der Perspektive, entspricht die invention der Pictura die

elocutio, dem Pictor das ingenium. Die Definition der Malkunst:
circumscriptio, compositio et lumina habe ihr Gegenstück in der

inventio, dispositio, elocutio, so dass er zum Schluss kommt:
« Cette conversion des formules de la poetique et de la rhetorique

antiques en theorie de l'art, donnait des bases solides ä

l'analogie: ut poesis pictura, et en faisait le principe general
de toute reflexion sur l'art. » Chastel, der im übrigen die Verbindung

der Kunsttheorie Albertis mit dem Neuplatonismus Fici-
nos herausarbeitet, stützt sich hier auf eine Untersuchung, die
Rensselaer W. Lee unter dem Titel « Ut Pictura Poesis» 1940

1 M. Fumaroli, op. cit., 600.
2 A. Chastel, Art et humanisme ä Florence au temps de Laurent le Magnifique (Paris
1959), 98.



306 WALTER RÜEGG

verfasste h John R. Spencer hat 1957 in einem Artikel mit dem
bezeichnend veränderten Titel « Ut Rhetorica Pictura» diesen
Gedanken fortgeführt und in einer eingehenden Analyse die
Parallelität des Aufbaus von Deila Pictura mit einer
Ciceronischen Rede sowie zahlreiche wörtliche und indirekte Zitate
aus Quintilian und vor allem aus Cicero nachgewiesen. Er
kommt zum Schluss, dass Alberti für die Maler des 15.
Jahrhunderts im wesentlichen die gleiche Rolle ins Auge fasst wie
Cicero für den Orator. Albertis perspektivische Konstruktionen,
welche von einem Beobachter ausgehen, sieht er in der Wirkung
des Redners auf den einzelnen Hörer oder Leser bestätigt2.
Michael Baxandall hat in seinem grundlegenden Buch Giotto
and the Orators 1971 die enge Verbindung zwischen der Cicero-
nisch-oratorischen Rezeption der Humanisten und der
Renaissancekunst vor allem in ihrer Bedeutung für die Bildkomposition

im einzelnen nachgewiesen 3.

7. Das dialogische Strukturprin^ip des Humanismus

Mit meinem zweiten Schritt komme ich zurück auf die
interaktionistische Struktur der Rhetorik, die Beziehung
zwischen Sprecher und Hörer, die Relativierung und Relationie-

rung des eigenen Standpunktes gegenüber anderen Gesichtspunkten,

kurz das, was man das dialogische Strukturprinzip
des Humanismus nennen könnte. Gewiss liegt dieses bei den
Frühhumanisten des Trecento erst in Ansätzen vor, wie ich

1 R. W. Lee, « Ut Pictura Poesis: the humanistic theory of painting», in Art
Bulletin 22 (1940), 197-269.
2 J. R. Spencer, « Ut Rhetorica Pictura. A Study in Quattrocento Theory of
Painting», in Journal of the Warburg and Courtauld Institutes 20 (1957), 26-44,
insbes. 43 f.
3 M. Baxandall, Giotto and the Orators. Humanist observers of painting in Italy and
the discovery ofpictorial composition (Oxford 1971). Die Auswirkung Ciceronischer
Rhetorik auf die verschiedenen Künste zeigt Gerard Le Coat, The Rhetoric of the

Arts, ijjo-i6jo (Bern/Frankfurt 1975).



CICERO — ORATOR NOSTER

seinerzeit bei der Interpretation von Coluccio Salutatis De fato
etfortuna auszuarbeiten suchte 1. David Marsh schreibt zu Recht
in seiner klugen, gut dokumentierten Dissertation über den

Dialog des Quattrocento: « Whereas Petrarch wrote to his

contemporaries and to the ancients in a general moralizing style
and employed the dialogue to dramatize the « secret» conflict
of his personality and his Augustinian conscience, Brunis Dia-
logi spring from the need to share with others the excitement
of Florence, and the dialogue now portrays the vital tensions
of a changing society». Brunis Dialog ist nach dem Vorbild
von Ciceros De oratore geschrieben, « a work», wie Marsh

richtig schreibt, « that after Bruni was to dominate the Quattrocento

concept of dialogue form.» 2 Dabei ist es zunächst die
Form der Rede und Gegenrede selbst, welche der
erkenntnistheoretischen Selbstbegrenzung, der Urbanität und Situations-

bezogenheit, wie sie die Humanisten aus Cicero entnehmen,
adäquaten Ausdruck gibt. Darüber hinaus bildet jedoch auch
das Gedankengut Ciceros — vor allem seit der Entdeckung des

vollstängiden Manuskripts von De oratore 1421 — Gegenstand
unzähliger Dialoge, Programmreden und pädagogisch-moralphilosophischer

Traktate. Bruni, der De oratore nur in
Fragmenten, vor allem aus dem ersten und zweiten Buch kennt,
folgt dem ersten Buch von De oratore im Aufbau und Inhalt,
wobei Salutati die Rolle des Crassus spielt. Seine Argumentation,
die Studio, humanitatis hätten ihre schönste Wirkung bei den

grossen drei coronae der italienischen Dichtung, Dante, Petrarca
und Boccaccio gezeitigt, löst eine heftige Querelle des anciens et

des modernes aus.

1 W. Rüegg, Anstösse, 89 f. Einen guten Überblick — unter Ausschluss Salutatis
und Brunis — gibt G. Wyss Morigi, Contributo alio studio del dialogo alVepoca

deirUmanesimo e del Rinascimento (Diss. Bern 1947; Monza 1950).
2 D. Marsh, The Quattrocento Dialogue. Classical Tradition and Humanist Innovation

(Harvard 1980), 24. Zur Nachwirkung im 16. und 17. Jahrhundert, vgl. C. Henn-
Schmölders, « Ars conversationis. Zur Geschichte des sprachlichen Umgangs »,
in Arcadia 10 (1975), 16-33.



308 WALTER RÜEGG

Noch wichtiger als diese freilich immer wieder aufbrechende

Frage nach dem richtigen Verhältnis zu den Vorbildern der

Vergangenheit ist diejenige nach dem Verhältnis von Philosophie

und Rhetorik, die ja das Zentralproblem von De oratore

bildet. Es wurde viel zu weit fuhren, die Diskussion im
Humanismus der Renaissance weiter zu verfolgen 1. Ich beschranke
mich auf den Hinweis, dass die Bedeutung und die Wirkung
von Texten sowie eine erneuerte Anerkennung der Rhetorik
auch heute wieder im Mittelpunkt philosophischer Erörterungen

stehen, welche Form und Stil als Ausdruck personlicher
Wahrheitssuche zum Gegenstand ihres Interesses machen.
Dabei wird die Rhetorik sogar über die Philosophie gestellt,
wie sich dies bei den Humanisten bis hin zu Melanchthon findet,
welcher von der Philosophie sagte, sie folge der Rhetorik wie
der Schatten einer Person. So verteidigt Chaim Perelman die

These, « dass der philosophische Beweis rhetorischer Natur
ist und dass die philosophische Argumentation, insofern sie sich
auf ihr angemessene Prämissen stutzt, von allgemein
Anerkanntem ausgeht, das heisst, von gemeinen Prinzipien, gemeinen

Begriffen und Gemeinplatzen »

1 Grundlegend. K O. Apel, Die Idee der Sprache in der Tradition des Humanismus

von Dante bis Vico, Archiv fur Begriffsgeschichte, 8 (Bonn 1963). Darauf aufbauend
D. Harth, op. cit. (S. 278 Anm. 3), über den Sprachpragmatismus des Erasmus,
H. O. Burger, op. cit. (S. 300 Anm. 1), der vor allem auf die Bedeutung von
Rudolf Agncolas De mventione diabetica hinweist. Zur Verbindung bzw.
Auseinandersetzung zwischen Rhetorik und Philosophie bei den Humanisten vgl.
E. Castelli (Hrsg.), Testi umanistici su la retorica. Testi editi e inediti su retorica e

dialettica dl M. Ni^olio, F. Patriot e P. Ramo, a cura di E. Garin, P. Rossi, C.

Vasoli, Archivio di Filosofia, 3 (1953), 7-134, J. E. Seigel {op. cit. S. 281 Anm. 4)
über die Fruhhumanisten. E. Grassi, Humanismus und Marxismus. Zur Kritik der

Verselbstandigung von Wissenschaft, mit Texten von F. Petrarca, C. Salutati, C. Lan-
dino, A. Poliziano, M. Nizolio, L. Valla, G. Vico (Reinbek 1973), H.-B. Gerl,
Rhetonk als Philosophie. Lorenzo Valla (München 1974), M. Hesseler, Die Einheit

von Wort und Sache. Det Entwurf einer rhetorischen Philosophie bei Marius Nigohus
(München 1974).
2 Ch. Perelman, « Philosophie. Rhetouk. Gemeinplätze», in FI.-G. Gadamer/
G. Boehm (Hrsgg), Seminar' Die Hermeneutik und die Wissenschaften (Frankfurt
1978), 83.



CICERO ORATOR NOSTER

Hier finden wir also die im Humanismus so beliebten und
später von der philosophischen Kritik so abgewerteten loci

communes als eigentlichen Ausgangspunkt der Philosophie. Man
hat den Renaissancehumanisten sehr oft den Mangel
philosophischen Denkens und die rhetorisch bedingte Pflege von
Gemeinplätzen und Allgemeinverständlichkeit vorgeworfen.
Es trifft zu, dass die Humanisten im grossen und im ganzen die,
wie Petrarca sie nennt, saluberrimae leges vitae Ciceros mit ihrer
auch emotional bewegenden Sprache den scholastischen

Syllogismen vorzogen. Der amerikanische Philosoph Olafson
hat in einem sehr schönen Artikel hingewiesen auf die tiefe
Verwandtschaft, welche die Sprache von Geschichte, Literatur
und Philosophie mit der Welt des Mythos auf der einen Seite,
mit derjenigen des common sense auf der andern Seite verbindet,
wobei er unter world of common sense eine Welt von Personen
versteht, eine Welt menschlicher Absichten und Handlungen,
in denen die Art des Verstehens, die dem menschlichen Leben
ebenso wie den menschlichen Beziehungen entspricht, die
dramatische und erzählerische Form behält, welche den Mythos
charakterisiertx.

Die Beziehung zwischen der Welt von Personen und der
Welt des Mythos verleiht der humanistischen Cicerorezeption
jene Dimension, von der in meinem Referat kaum die Rede war.
Um zu lernen, sein Ingenium in einer menschlich sinnvollen
Weise zu verwirklichen, muss der Mensch nicht nur versuchen,
die historischen Mächte und die physikalische Umgebung zu
verstehen, sondern muss sie auch in der Fülle ihrer metaphysischen

und physischen Dimensionen in dramatischer und
erzählerischer Form als eine menschlich bedeutsame
Wirklichkeit erfahren. Die rhetorische Gestaltung dieser Form läuft
immer Gefahr, die Dimension des Mythischen zu verkürzen.

1 F. A. Olafson, « Humanism and the Humanities », in The Philosophy of the Curriculum.

The Needfor General Education, ed. by S. Hook, P. Kurtz, M. Todorovich
(Buffalo, N. Y. 1975), 53 ff-



WALTER RÜEGG

Solange sie sich dieser Gefahr bewusst bleibt, erlaubt sie es,

menschliche Ziele und Handlungen anderer Menschen durch
ihre auf Wirkung gerichteten sprachlich gestalteten Werke als

menschlich sinnvoll zu erfahren, zu bewerten, anzunehmen
oder abzulehnen, nicht nur in einer abstrakten Welt von Ideen,
sondern in der vollen Wirklichkeit sinnhaften Wirkens.

Erlauben Sie mir, mein Referat mit einem Zitat aus dem

gleichen Brief des Erasmus zu schliessen, mit dem ich es begann.
Es weist darauf hin, dass die Rückkehr in die fiühere Vertrautheit

mit humanistischen Autoren die gleichen zwei Wirkungen
hat, welche die Ciceronische Rhetorik von der Redekunst

erwartet: Die Pflege des Stils und die moralische Aufgabe der

Mässigung nicht nur der sinnlichen, sondern vor allem auch
der geistigen Begierden1. A.tque huius dispendii adeo me non

poenituit, ut in votis sit, si liceat, ad veteres illos amicos remigrare,

ac menses aliquot cum Ulis familiariter vivere. Tantum fructus me

sensi percepisse ex his libris relectis, non tantum ob stili rubiginem

abstergendam (quem quam hoc quo que nonnihil est, meo quidem iudicio)

verum multo magis ob animi cupiditates moderandas refrenandasque.

1 Der Gegensatz des Geistigen zum Sinnlichen in meiner Ubersetzung wurde in
der Diskussion beanstandet. Zu Unrecht, wie sich mir aus der Überprüfung der
im Index generalis in Omnia Des. Erasmi Opera der Leydener Ausgabe verzeichneten

Stellen zu animus und voluptas zu ergeben scheint. Erasmus braucht animus

uberall im Gegensatz zum Körperlichen und Sinnlichen als die geistige Antriebskraft

des Menschen. Sehr deutlich wird dies in den Parabola (z.B. i, 568 C): Ut
corpus non est capax voluptatum nisi bene temperatum \ ita animus non capit veram volup-
tatem mst Uber metu ac caeteris affectibus. Woher der animus seine Kraft erhalt, ergibt
sich beispielsweise aus folgendem Apophthegma des Diogenes (4, 188 E): Audiens
adolescentem honesta specie verbis partim honestis utentem : Non te pudet, mquit, qui ex
eburnea vagina plumbeum educas gladium. Ebur enim ohm in summo erat pretio. Animus
corpore tegitur, is in oratione relucet. Im De recta latini graecique sermonis pronunciatione
dialogus (1, 913 D) lasst er die Verbindung von ammus mit oratio sogar von Tieres
Mund anerkennen: (Leo:) At forma non facit hominem quam habemus communem cum

statms. Animo sumus vel homines vel bestiae. (Ursus:) Unde quaseo isthaec incessit animo

tuo cura (Leo:) Quia Galenus me doeuit hommem a caeteris animantibus quae vocamus

ÄXoya discernt non ratione sed oratione.



CICERO — ORATOR NOSTER 311

DISCUSSION

M. Michel: J'exprime tout d'abord ma reconnaissance a

M. Rüegg. L'image humaniste qu'il nous propose de Ciceron me

parait la plus juste et la plus feconde. Nous n'avons cesse, pendant
ces journees, de constater, dans l'eloquence ciceronienne, la part de

transcendance qui va au-delä de la pratique, sans pour autant la

negliger. L'histoire de la 'reception' confirme l'importance d'un tel

aspect. Preuve en soit le Moyen Age. II a connu le De inventione et
la Rhitorique d Herennius. II en a fait une utilisation originale, qui
tient a la fa£on dont il congoit la culture. II faut peut-etre aussi tenir

compte de l'etat de nos propres connaissances. En effet, sur le sujet

qui nous occupe, nous connaissons surtout les ceuvres theoriques.
Les discours effectivement prononces (qui sont sans doute moins
nombreux que dans la Rdpublique romaine) dorment encore dans

les manuscrits et n'ont generalement pas fait l'objet d'etudes
süffisantes. Voilä du travail pour la Societe d'histoire de la rhetorique I

Quant ä la conception de la culture au Moyen Age, elle est notam-
ment influencee par Ovide. On retrouve la declamation. Les rhe-

toriques nova et vetus ont tendance ä se mettre ä son service. On
etudie moins les status et l'argumentation que les loci et les figures,

tropes ou 'metaplasmes'. Cependant, il existe d'autres raisons de

revenir a Ciceron. II s'agit d'abord de toute la tradition augustinienne,
depuis le De doctrina Christiana, et ensuite de Boece et de son com-
mentaire des Topiqws de Ciceron. Au XIIe siecle, Jean de Salisbury

(qui est vers 1150 l'eveque de Chartres, alors que le Portail royal
existe dejä) est, ä l'apogee du genie roman, un des plus ciceroniens

et des plus grands parmi les humanistes. Son style s'inspire aussi

d'Horace et de Seneque, dont il connait les ceuvres. Mais il insiste,

apres Boece et au-delä de Martianus Capella, sur une culture globale

(connue, notamment, par l'Ecole de Chartres), ou rhetorique et

philosophic tiennent leur place. Une Synthese semblable, proche de



312 DISCUSSION

l'esprit du De oratore, meme s'il n'est pas utilise directement, appa-
rait chez Hugues de Saint-Victor (Didascalicon).

M. Rüegg: Ich bin Herrn Michel für seine Ergänzungen umso
dankbarer, als es nicht meine Aufgabe war, über die Bedeutung der

Ciceronischen Rhetorik im Mittelalter zu sprechen. Meine
Bemerkungen sollten nicht mehr als den Hintergrund für die humanistische

Cicero-Rezeption skizzieren. Die Bedeutung der Antike für das

Mittelalter kann nicht hoch genug eingeschätzt werden. Nicht umsonst
haben sich Ausdrücke wie Gilsons Aetas Aristoteliana für das

13. Jhdt., Traubes Aetas Vergiliana für das 9. Jhdt., Aetas Ovidiana

für das 12. Jhdt. eingebürgert. Freilich ist das Verhältnis zur Antike
im Mittelalter grundsätzlich anders strukturiert als bei den Humanisten.

Die moderni, die in der Metaphorik des 12. Jhdts. wie Zwerge
auf den Schultern der riesenhaften antiqui stehen, können auf diese

dankbar und bewundernd als auf ihr Fundament oder herablassend

als auf eine überholte Welt hinunterblicken. Sie sind sich also auch

des Unterschiedes zu den antiken Autoren wohl bewusst, haben

jedoch keine erlebte Distanz zu ihnen, im Gegensatz zu den Humanisten,

die ihnen in die Augen blicken, auf sie hören, sie anreden

können.

M. Ludwig: Es ist durch den Vortrag von Herrn Rüegg gut
deutlich geworden, dass die Reden Ciceros im 14. - 16. Jhdt.
sozusagen eine auf andere Felder übertragene Wirksamkeit ausgeübt
haben (Epistolographie, Historiographie, auch Vorstellungen,
Erlebnisformen, etc.). Als Gerichtsreden und beratende Reden in
politischen Körperschaften fanden sie dem Anschein nach wenig direkte

Nachfolge, unter anderem wohl da die Verfahrensformen in den

Prozessen und Ratsversammlungen nicht dazu angetan waren, die

dort gehaltenen Reden später als literarische Werke zu veröffentlichen.

Der Brief Poggios über den Prozess gegen Hieronymus von
Prag auf dem Konstanzer Konzil zeigt jedoch, dass auch

Verteidigungsreden in aktuellen Prozessen unter dem Einfluss von Ciceros

Redekunst stehen konnten. Veröffentlicht und überliefert dürften
solche Reden nur selten sein.



CICERO — ORATOR NOSTER 313

M. Classen: Es hat natürlich Prozessreden auch im Zeitalter des

Humanismus gegeben, doch sind sie ebenso wenig erhalten wie

Plaidoyers aus Prozessen unserer Zeit erhalten bleiben, die auch nur
für den Augenblick gedacht sind und weder in die Akten
aufgenommen noch in der Regel veröffentlicht werden — und darin liegt
ein wesentlicher Unterschied zwischen der Praxis des Humanismus
und der Antike. Natürlich spielen Reden auch im diplomatischen
Verkehr eine Rolle — auch zu strittigen Rechtsfragen — und derartige

Beispiele sind in den Akten erhalten, aber veröffentlicht sind
auch sie in der Regel nicht.

M. Rüegg: Ich kenne keine Gerichtsreden der humanistisch
gebildeten Juristen. Insgesamt überwiegen zweifellos die deliberativen

Reden, wie sie nicht nur innerhalb der Universität, beispielsweise

zur Eröffnung der Vorlesungen, sondern auch bei politischen
Anlässen, wie den protestationes de iustitia, den laudationes und den ora-
tiones in funere gehalten wurden. Auch sind die Humanisten als

oratores ihrer Stadt oder ihres Fürsten oft für Gesandtschaften
verwendet worden, und solche diplomatische Reden, in denen sich das

epideiktische mit dem politischen, gelegentlich auch rechtlichen
Charakter berührt, ja überdeckt, wurden teils direkt veröffentlicht,
wie von Poggio oder vom ersten Verfasser einer Wegleitung zur
Diplomatie, Ermolao Barbaro, teils in Geschichtswerken, wie z.B.

von Guicciardini ausführlich zitiert.

M. Classen : Angesichts der Bezeichnung aetas Ciceroniana und der

im Referat zu Recht betonten ethischen Rolle der Rhetorik, die der

Ergänzung durch die sapientia bedarf, stellt sich die Frage, welche

Bedeutung Quintilians Einfluss zuzuschreiben ist, der im Gegensatz

zu Cicero die Konzeption des vir bonus dicendi peritus betont, und
wie weit dessen institutio oratoria gelesen und für humanistische

Erziehungsprogramme benutzt worden ist.

M. Rüegg: Die Entdeckung der vollständigen institutio oratoria

in St. Gallen durch Poggio während des Konstanzer Konzils 1416

wurde als Sensation von der humanistischen Welt aufgenommen.



314 DISCUSSION

Der Codex wurde sofort mehrfach abgeschrieben und diente in
der Folge im humanistischen Unterricht von Barzizza und Guarino
an als Lehrbuch. Valla zog ihn Cicero vor, ja proklamierte ihn als

literarisches Vorbild in seiner Polemik gegen den Ciceronianismus.

Quintilians Wirkung ist jedoch mit derjenigen Ciceros nicht zu

vergleichen. Es ist wohl kein Zufall, dass Erasmus einen Ciceronianus

schrieb. Quintilians Rolle war im wesentlichen die eines

Schulmeisters —• im besten Sinne dieses Wortes —, nicht die eines die

Herzen bewegenden und erfreuenden Orators oder wie dies Filelfo
in einem Brief des Jahres 1440 ausdrückt: Quintilian ist eher ein

arator als ein orator. Im übrigen wurde das humanistische Ideal des

Redners bereits vor der Entdeckung des vollständigen Quintilian
mit der Bezeichnung des vir bonus et facundus umschrieben; ob unter
dem Einfluss Quintilians, der ja auch im Mittelalter nicht unbekannt

war, oder weil Ciceros Verbindung von eloquentia und sapientia im
moralischen Sinne interpretiert wurde, bleibe dahingestellt.

M. Stroh : Ich frage mich, was Mittelalter und frühe Renaissance

mit Ciceros De inventione und dem Auetor ad Herennium überhaupt
anfangen konnten, Werken, die doch so perfekt auf die antike Praxis

vor allem des Gerichtswesens ausgerichtet sind? Weiss man etwas

darüber, ob damals irgend jemand die Argumentationsmöglichkeiten
z.B. der qualitas assumptiva ausgenützt hat?

M. Rüegg: Auch die antiken Autoren wurden im Mittelalter
zunächst als Steinbruch für die ganz anders ausgerichteten geistigen
Konstruktionen verwendet, ähnlich wie wir dies im römischen
Museum von Nyon für die Verwendung von Quadern der römischen
Basilika in Genf zum Bau der Mauer oder grösserer Gebäude
beobachten konnten 1. Später wurden solche antiken Formen auch im

1 La veille, les participants aux Entretiens avaient visite le Musee romain de

Nyon. D'oü cette allusion. Detruite par les Alemanes en 277, la Colonia Julia
Equestris (Nyon) a servi de carriere pour la construction de l'enceinte reduite de
Geneve. Les pierres etaient transportees par voie d'eau. De cela il resulte que les

fondations des monuments dont faisaient partie beaueoup des blocs architecto-
niques decouverts ä Geneve sont ä Nyon. C'est tout recemment que les archeo-
logues s'en sont aperpis I



CICERO ORATOR NOSTER 315

übertragenen Sinne als Regeln oder Modelle für ähnliche Funktionen

gebraucht, in Definitionen, Kategorien, Anweisungen der
Rhetorik, beispielsweise in Notker des Deutschen Rhetorik oder in den

Artes dictaminis. Humanistisch würde ich eine solche Verwendung
antiker Spolien nicht nennen; scholastisch, sofern sie in eine

festgefügtes Lehrgebäude Eingang fanden; klassizistisch, insoweit
Formen, Redewendungen, Klauseln usw. unmittelbar vom antiken Vorbild

übernommen wurden.

M. Nasta: Concernant le bei expose de M. Rüegg je voudrais

signaler quelques aspects de la reception qui se rattachent aux deux
coordonnees (verticale et horizontale).

Au Moyen Age, selon cette heureuse formule, toute la reception
des idees ciceroniennes s'organise sur un parcours vertical. Ajoutons
aussi que l'heritage medieval des termes de rhetorique (emanant im-
plicitement des traites ciceroniens, auxquels s'ajoute la Rhitorique ä

Herennius) se presente sous la forme d'une vaste taxonomie des concepts
(pour la plupart des figures, des tropes, des citations, des exempla).

On le voit bien quand on examine le releve des Arts de seconde

rhetorique mis au point par E. Faral: longue serie de partitions (ou
'divisions'), preceptes, definitions, legues par les precurseurs des

traites d'un Lausberg ou d'un Martin (combien plus nuances).
Des les premiers temps de la Renaissance, les humanistes ouvrent

la perspective d'une comprehension de Ciceron en tant que personnage

historique et, surtout, ils mettent au centre de la pratique
litteraire le paradigme du style oratoire, la norme ciceronienne. II
y a toutefois, dans le domaine de la reception, des phenomenes

tres importants de transition. Jusqu'au debut du XVIe siecle, nous

pouvons dire que la poetique elle-meme n'echappera pas ä la tutelle
des rhetoriciens. Un exemple typique nous est offert par la structure
du Grand Art de Seconde Rhetorique du 'palinode' Pierre Fabri (1509),
dans lequel un premier livre s'inspire de Ciceron, avec des exemples
tires des plaidoyers et des harangues (une innovation par rapport ä

la tradition medievale), tandis que le second est un Art de rjthmer
(en somme un traite de versification, puisqu'il s'occupe principale-



316 DISCUSSION

ment des rimes). II y a done lä une Synthese de l'eloquence, plus
ou moins agrementee par les citations traduites du latin (ä part
Ciceron, les nouveaux maitres s'interessent aussi ä Salluste), dominant

la poetique, dans un essai d'imposer une veritable Strategie du
beau langage (ars bene dicendi).

II est tout aussi important de se faire une image correcte du

destin du ciceroni? nisme apres l'epoque d'effervescence marquee par
la dispute du Ciceronianus. Or, meme chez les adversaires d'un culte
exclusif du modele ciceronien (la norme latine de Voptimus), Failure
de l'eloquence — surtout dans les ecrits du Cinquecento —, les tours
de phrases, la structure discursive continuent d'etre marques par
les rythmes et les impulsions du grand auteur classique de Rome.

Je cite speciminis gratia deux textes polemiques pour et contre

limitation exclusive de Ciceron. Notamment une dissertation de Giraldi
Cinzio (Cynthius) et la reponse de Celio Calcagnini (vers le milieu
du XVIe siecle), editees dans le magnifique recueil de B. Weinberg,
Trattati di Poetica e Retorica del Cinquecento II (Bari 1970). Malgre
le fait que la 'reponse' de Calcagnini plaide la cause des partisans
de limitation eclectique de plusieurs auteurs, nous retrouvons le

ton des entretiens qui s'animent dans le De oratore, avec des accords

qui semblent tires aussi du Pro Archia et un plaidoyer tres habile

pour imposer une largeur de vues salutaire dans la pratique du style.

M. Calboli : Vorrei richiamare l'attenzione su un punto marginale.
La rassegna dei codici della Rhetorica ad Herennium, del De inventione,

diciamo delle opere retoriche di Cicerone, dopo il catalogo del

Manitius (in Philologus 100 (1956), 62-66) ci pub dare notevoli sor-

prese e ci permette non indifferenti arricchimenti. Ad es., il Marx
riteneva, in merito alia Rhet. ad Her., che i codici che non fanno

parte della famiglia dei Mutili facessero parte degli Expleti (cf. da

ultimo M. Spallone, in Bollettino dei Classici, Accademia dei Lincei,
Ser. Ill, 1, 1980, 158-190). In realtä si verifica, ed e stato dimostrato

negli ultimi anni, che parecchi non sono Expleti, ma Integri. fi il
caso del Florentinus Laurentianus 51.10 che contiene quanto si e

salvato di Varrone, De lingua Eatina e la Rhet. ad Her., ed e scritto



CICERO ORATOR NOSTER 317

in Beneventana. £ un codice quindi di Montecassino e potrebbe
anche essere anteriore o almeno contemporaneo dei Mutiii. Allora
le cronologie di Bolgar vanno ovviamente riviste, ma, oltre a ciö, e

per me importante questo problema: seguire le vicende degli scriptoria,

come i codici sono nati. E allora ci puö essere non solo la pro-
duzione di certe opere, perche interessano le prediche, le ambascerie,

(i discorsi per le prediche e per le ambascerie), l'influenza ciceroniana

su S. Agathius, ma anche un motivo secondario di ricerca e diffu-
sione dei libri, perche il centro scrittorio costruiva una sua biblioteca
e allora si cercavano le opere di un certo tipo (le opere retoriche di

Cicerone) per averle. In fin dei conti questi scriptoria sono anche

spesso centri di studio e come chi oggi costituisce una grande
biblioteca, vuole o cerca di avere tutto di un certo genere, cosi penso
che qualcosa di simile, fatte salve le debite differenze, si sia verificato
anche allora.

Anche il Petrarca, quando con la sua bella scrittura ricopiava,
oltre a raccogliere, i libri antichi, anche Servato Lupo quando cer-

cava i libri retorici di Cicerone, penso che agissero non solo per un
uso immediato, ma anche per il gusto del collezionista che nasce in
ogni utilizzatore dei libri — e un sociologo come il Prof. Rüegg la

sa lunga al riguardo. Quanto dunque gli scriptoria concepiti in questo
modo e in modo anche ovviamente piü ricco, hanno contribuito
alia diffusione medioevale del Cicerone retorico e a preparare la sua

fortuna umanistica prima e dopo l'umanesimo carolingio

M. Rüegg: Zweifellos wurden damals wie heute Bücher nicht nur
zum unmittelbaren Gebrauch, sondern auch zu Sammelzwecken

beschafft. Manuskripte waren im Mittelalter ein wertvoller Handelsartikel.

Herr Calboli hat durchaus recht mit seiner Meinung, dass die

scriptoria mit ihrer Tätigkeit die Verbreitung von Ciceros Rhetorica

im Humanismus vorbereiteten. Freilich ist die humanistische Kopierund

Emendationstätigkeit mit der mittelalterlichen, selbst mit
derjenigen eines so systematischen Handschriftensammlers wie Servatus

Lupus quantitativ und qualitativ nicht zu vergleichen. Da die Humanisten

im Buch fremden Menschen begegnen und jedes Buch Hin-



318 DISCUSSION

weise auf andere Bücher und damit auf andere interessante Menschen

gibt, erfasst die humanistische Sammlerleidenschaft und Philologie
nicht nur einzelne Personen, sondern die intellektuelle Welt des

ganzen Abendlandes.

M. Michel: M. Rüegg nous a bien montre qu'a la Renaissance,

on ne se concentre plus sur les preceptes, comme on le faisait au

Moyen Age, mais qu'on retrouve dans le De oratore les lepons du

dialogue.

1) Je reviens d'abord sur ce qu'a signale M. Nasta. Au temps de

la Renaissance, le voisinage qui existe entre rhetorique et poetique
est tres sensible. Dejä, au Moyen Age, on se servait des traites clas-

siques de rhetorique pour les artes poetiques. On ne connaissait

guere, sur ce point, 1'oeuvre d'Aristote et Horace ne sufhsait pas. A
la Renaissance, ainsi que l'a montre Weinberg, on revient ä Aristote.
Mais le meme mouvement ne s'accomplit point pour la rhetorique.
Certes, on a retrouve l'ceuvre du Stagirite, mais on prefere les traites

latins, plus elabores; Quintilien fournit le meilleur manuel, et, pour
l'esprit de l'enseignement, on revient au De oratore.

2) II est interessant, au debut du XVe sifecle, d'etudier la Rhetorique

de Georges de Trebizonde. Ce Cretois, qui reve de collaborer

avec les Turcs, traduit les concepts d'Hermogene dans le langage
du De inventions, il se declare disciple passionne d'Aristote; contre
lui, Bessarion et ses amis, qui ont mal Supporte ses invectives contre
Platon, se defendent. Dans le premier livre de sa reponse, Bessarion

tire des ecrits du philosophe athenien une theorie de l'eloquence qui
insiste essentiellement sur la purete, la grace et la douceur; l'auteur
se refere aussi ä la theorie du style philosophique, telle qu'elle apparait
chez Ciceron, par opposition aux violences du forum. Ici comme
dans bien d'autres cas, l'orateur etablit une mediation entre Platon

et Aristote.

3) II faudrait aussi insister avec M. Nasta sur l'influence des

debats relatifs au ciceronisme pendant tout le XVIe siecle. Un de

mes etudiants, M. Mouchel, prepare ä ce sujet une these qui traite



CICERO ORATOR NOSTER

notamment de 1'eloquence religieuse. Rappeions a ce propos que la

these de M. Fumaroli (Uäge de l'iloquence) avait primitivement pour
titre: Jesuites et Gallicans-, eile met en lumiere la confrontation —
voire l'affrontement — entre le platonisme augustinien et l'aristo-
telisme thomiste, auquel les Jesuites, ecartant les asperites de la

scolastique, avaient prete un langage ciceronien. II faudrait evoquer
aussi les importants travaux de M. Jehasse sur l'histoire de la critique.

Qu'on me permette d'ajouter une remarque sur un sujet propre ä

passionner les neo-latinistes. Nous venons de parier du Moyen Age
et de la Renaissance; or M. Rüegg a donne pour titre ä son expose:
Cicero noster. On pourrait poser, par rapport ä notre temps, la meme

question que nous avons posee ä propos d'epoques anterieures:

quelle place l'orateur tient-il, quelle influence exerce-t-il dans les

discours prononces par les modernes Je me bornerai ä rappeler un
mot de Mme de Stael: si Marcus Tullius avait parle ä la Convention

ou dans les assemblies du temps, a-t-elle dit, il n'aurait jamais pu se

faire entendre, parce que ses auditeurs, trop grossiers, auraient ete

debordes par sa culture. Plus largement, et dans 1'ordre de la theorie

(qui, chez notre auteur, ne doit jamais etre negligee au profit de la

pratique), la sociologie actuelle fait souvent la part tres grande aux

problemes de la rhetorique: je pense notamment ä Perelman.

M. Rüegg'. Cicero als Person kann in der Gegenwart wohl kaum

als noster gelten. Jedoch abgesehen von seinen Gedanken, die, wie
Wilhelm Dilthey schrieb, die ethischen Anschauungen der modernen

ziviüsierten Welt bestimmen, scheint mir vor allem die erhöhte

Bedeutung der Sprache für die moderne Anthropologie, Philosophie
und Soziologie, wie ich zu skizzieren versuchte, eine neue aetas Cice-

roniana zu präludieren.




	Cicero - orator noster

