Zeitschrift: Entretiens sur I'Antiquité classique
Herausgeber: Fondation Hardt pour I'étude de I'Antiquité classique
Band: 28 (1982)

Artikel: Cicero - orator noster
Autor: Ruegg, Walter
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-660956

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-660956
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

VI1I

WALTER RUEGG

CICERO — ORATOR NOSTER

1. Renaissance der Rbetorik

Me wvero, tametsi iam vergente aelate, nec pudebit nec pigebit,
simulatque extricaro me ab bis quae supt in manibus, cum meo Cicerone
redire in gratiam, pristinamaque familiaritatem, niminm multis annis
intermissam, renouare menses aliquot.

Dieses Bekenntnis des Erasmus von Rotterdam im Wid-
mungsbrief der 7uskulanen-Ausgabe von 1523 an Johannes
Vlatten ' hitte ich unterschreiben konnen, als ich die ehren-
volle Aufforderung erhielt, iiber die Wirkung Ciceros als Orator
und Vertfasser rhetorischer Schriften im Humanismus der Re-
naissance zu sprechen. Dabei war ich mir wohl bewusst, dass
die Renaissance-Forschung in den zwanzig Jahren seit meinem
Abfall von der Philologie zur Soziologie grosse Fortschritte
vor allem dank den Anstrengungen amerikanischer und italieni-
scher Gelehrter gemacht hat. Ich vermutete jedoch nicht, dass
das Thema der Rhetorik in der Humanismusforschung eine
derartige Fiille neuerer Literatur hervorgerufen hat.

! Des. Erasmi Roterodami Opus epistolarum, edd. P. S. et H. M. AvLen, V (Oxford
1924), 340 (Ep. 1390, 113 SS.).



276 WALTER RUEGG

1946 hatte ich in meiner Erstlingsschrift es noch nicht ge-
wagt, den Begriff Rhetorik in positiver Weise anzuwenden,
sondern hatte die humanistische Rezeption Ciceros als subjek-
tiv-oratorisch bezeichnet *. Mommsens Urteil tber « das un-
poetische, rechthaberische, rhetorisierende Naturell der Ro-
mer» * war ja nur ein besonders prominentes Beispiel einer
seit der Romantik die deutsche Wissenschaftstradition behert-
schenden Auffassung, wie sie der Schweizer Dichter Carl
Spitteler in seinem Kabinettstiick « Professor Glauberecht,
Goethefest, Diinkel von Weisenstein tiber Weltliteratur » per-
sifliert hat. « Hohle Rhetorik, phantasielose Nachahmung,
nichterne Verstindigkeit» ®: dieses Zerrbild der Romer be-
stimmte weitgehend die Bewertung des Renaissance-Humanis-
mus, det als « italienisch-romischer », durch Imitationsliteratur
und Pflege der Eloquenz charakterisierter alter Humanismus
durch den « deutsch-griechischen », unmittelbar auf die grie-
chischen Originale zuriickgehenden Neuhumanismus tiberholt
worden sei % So konnte noch 1967 Walter Jens von einem
« Dornroschenschlaf» der Rhetorik sprechen 5. Aber auch in
Frankreich wurde im selben Jahr die Rhetorik als « une disci-
pline oubliée ou méconnue» ¢ bezeichnet, und die monumen-
tale Pariser These von Marc Fumaroli beginnt mit dem Satz:
« Cet ouvrage se veut une contribution au développement d’une

Y. RUEGG, Cicero und der Humanismus. Formale Untersuchungen iber Petrarca und
Erasmus (Ziirich 1946), p. XXVIIL,

2 Th. MomuMSEN, Rémische Geschichte 11 (Berlin 1875), 619.

8 C. SerrrELER, Lachende Wabrheiten, Gesammelte Werke, Bd. 7 (Ziirich 1947), 684.
1 F. PAuLSEN, Geschichte des gelebrten Unterrichts 1 (Leipzig 31919), 2 £.

> W. Jens, Von dentscher Rede (Miinchen 1969), 45, zitiert von H. Scuanze (Hrsg.),
Rbetorik. Beitrdge zu ibrer Geschichte in Deutschland vom 16.-20. Jabrkundert (Frank-
furt 1974), 7. E. R. Currius, Europdische Literatur und latcinisches Mittelalter
(Bern 21954), 71: « Die Rhetorik hat in unserer Bildungswelt keine Stelle». B. L.
Urrman, « Leonardo Bruni and Humanistic Historiography» (1946), in Studies
in Ttalian Renaissance (Roma 1955), 326, erwihnt “our modern, especially American
distrust of rhetoric™.

8 H. ScuANZE, ibid.



CICERO — ORATOR NOSTER 277

discipline qui demeure en France peu assurée de sa légitimité
et de sa possibilit¢é méme: I’histoire de la rhétorique dans
I’Europe moderne » *.

Es hat sich somit « eine neue Situation herausgebildet, die
man als Renaissance der Rhetorik bezeichnen kann » 2. Thr An-
liegen ldsst sich nicht besser beschreiben als mit dem Satz,
der das Verdammungsurteil Ciceros durch Mommsen ab-
schliesst: « Wenn hier etwas wunderbar ist, so sind es wahr-
lich nicht die Reden, sondern die Bewunderung, die dieselben
fanden. Mit Cicero wird jeder Unbefangene bald im reinen
sein; der Ciceronianismus ist ein Problem, das in der That
nicht eigentlich aufgelost, sondern nur aufgehoben werden kann
in dem grosseren Geheimnis der Menschennatur: der Sprache
und der Wirkung der Sprache auf das Gemiith » 2.

Freilich ist es nicht nur die Wirkung der Sprache auf das
Gemiit, welche die Rhetorik in der neueren Literaturwissen-
schaft und Rezeptionsforschung, in der Philosophie und Sozio-
logie, im franzosischen Strukturalismus wie in der angelsich-
sischen Kommunikationswissenschaft und Semiotik, Jast but not
Jeast in der Humanismusforschung zu neuen Ehren kommen
liess *: Die Bedeutung der Sprache wird von Anthropologen,
Philosophen und Soziologen der verschiedensten Richtungen
als symbolische Form menschlicher Selbstverstindigung und
sozialer Interaktion und damit als die eigentliche Bedingung

1 M. FumaroLl, L’dge de I’éloquence. Rhétorique et “res literia’ de la Renaissance au seutl
de I’époque classiqre, Hautes Etudes médiévales et modernes, 49 (Geneve 1980),
1. Vgl. J. LinouArDT, Rbetor, Poeta, Historicus. Studien iiber rhetorische [Zrkennt-
nisse und Lebensanschanungen im italienischen Renaissancebumanismus (Leiden 1979),
9 f.; J. W. O’MALLEY, Praise and Blame in Renaissance Rome. Rhetoric, Doctrine and
Reform in the Sacred Orators of the Papal Court, ¢. 1450-1521 (Durham, N. C. 1979).

2 H. SCHANZE, #bid.
3 Th. MomMseN, Rimische Geschichte 11 621.

4 Neueste Literaturiibersichten bei H. Scuanze (S. 276 Anm. 5), M. Fumaror:
(S. oben, Anm. 1), sowie bei Ch. PERELMAN, Das Reich der Rbetorik. Rhbetorik und
Argumentation. Aus dem Franzosischen Llempire rhétorique. Rhétorigue et argurienta-
tion, Paris 1977 (Miinchen 1980), 179 ff.



278 WALTER RUEGG

sittlicher Urteilskraft und sozialer Verstindigung anerkannt Y,
wie dies bereits bei Isokrates angelegt ist ? und durch das Werk
Ciceros, aber auch durch sein Vorbild als Redner die humani-
stische Bildungsbewegung der Renaissance bestimmt ®. Etienne
Gilson bezeichnet deshalb das 15. und 16. Jahrhundert als
aetas Ciceroniana, welche die aetas Aristoteliana des 13. und 14.
Jahrhundert abgelost habe. Die Philosophie, reprasentiert durch
den Namen des Aristoteles, die in der Scholastik vorherrschte,
habe den humanistischen Schriften und in diesen Cicero, dem
Orator noster Platz machen miissen. Das Schwergewicht des Welt-
und Menschenbildes habe sich von der Natur der Dinge auf
diejenige des Menschen verschoben, der als soziales Wesen durch
den Gebrauch der Sprache bestimmt ist. Der typisch cicero-
nianische Aspekt des Humanismus sei die Bestimmung des
Menschen als des FHomo loguens. Damit riicke der Orator an die
Spitze der Hierarchie der étres humains und der « connaissances;
au lieu de s’ordonner, comme dans les sciences, selon leur plus
ou moins grande aptitude a faire connaitre le réel, elles vont
se classer selon leur valeur comme instruments possibles de la
parole, elle-méme lien et regle des sociétés » 4.

Das Wort als Band und Norm menschlicher Gesellschaften
ist der Schliissel zum Geheimnis der Wirkung Ciceros, die
Mommsen so unbegreiflich schien, und bestimmt die Wirkung
Ciceros im Humanismus der Renaissance.

1 Vgl. W. RUEGG, Sogiologie (Frankfurt 81975), 233 ff. (Bibliographie 294 ff.).
2 Isokrates Or, XV (Antid.) 253 ss.

3 P. O. KristeLLER, The Classics and Renaissance Thought, Martin Classical Lectures
15 (Cambridge, Mass. 1955), 11; repr. Renaissance Thought. The Classic, Scholastic
and Humanist Strains (New York 1961); P. O. KRISTELLER, Studien zur Geschichte
der Rbetorik und gum Begriff des Menschen in der Renaissance (Gottingen 1981), 15. Vgl
D. HartH, Sprachpragmatismus und Philosophie bei Erasmus von Rotterdam (Minchen
1970), 9 ff. Ch. TriNkAUS, « Protagoras in the Renaissance. An Exploration », in
Philosophy and Humanism Renaissance. Essays in Honor of Paul Oskar Kristeller, ed.
by E. P. ManonEY (Leiden 1976), 190 f.

4 F. Giuson, « Le message de ’humanisme», in Culture et politique en France &
Pépoque de I’ Humanisme et de la Renaissance, Btudes réunies et présentées pat
F. SimoNE (Totino 1974), 4. Vgl. M. FuMARroLI, op. cit. (S. 277 Anm. 1), 309 fl.



CICERO — ORATOR NOSTER 279
2. Mittelalterliche Traditionen der ciceronianischen Rhbetorik

Wenn Gilson, der profunde Kenner der Scholastik, die hu-
manistische Kultur der Renaissance als erfolgreiche antischola-
stische Bewegung darstellt, die « sous le nom et patronage de
Cicéron » erfolgt sei, so hebt er sich damit klar von allen posi-
tivistischen Betrachtungsweisen ab, welche eine ungebrochene
Tradition der Ciceronischen Rhetorik in Hochmittelalter und
Humanismus feststellen. Bekanntlich war Cicero im Mittelalter
nicht nur durch seine philosophischen Schriften bekannt, son-
dern galt als der eigentliche Vertreter, ja als Verkorperung der
Rhetorik. Von den rhetorischen Schriften ging keine einzige
verloren . Neben der bis zur humanistischen Kritik Cicero
zugeschriebenen, seit dem 13. Jahrhundert als Rheforica nova
bezeichneten Rhetorica ad Herennium war es vor allem die Rbe-
torica vetus, Ciceros De inventione, welche von der Karolingerzeit
an immer wieder benutzt wurde 2.

Alkuin entnimmt Ciceros Rhetorik gleichsam einen Fiirsten-
spiegel fiir Karl den Grossen ®. In der Mitte des 9. Jahrhunderts
begriindet der zeitweilige Abt von Corvey, Paschavius Radber-
tus, seine von der tblichen Kompilation abweichende Methode
mit dem von Cicero, dem Ipse rex eloquentiae, in De inventione
II 1 ff. verwendeten Hinweis auf Zeuxis, der fiir sein Helena-
gemilde die fiinf schonsten Midchen Krotons als Modelle ver-
langte, um aus ihnen ein vollkommenes Bild zu komponieren 4.
Stephan Sonderegger hat kiirzlich die an und fiir sich schon von

L T'h, ZxeviNskr, Cicero im Wandel der Jabrbunderte (Leipzig *1929), 131; 321 (1897).

2 K. Brzoska, in RE IV 1 (1900), s. ». Cornificius, 1619. Vgl. R. MATTMANN, in
GIF 27(1975), 282-305.

8 L. WaLLACH, zitiert von J. J. Murewuy, Rbetoric in the Middle Ages. A History
of Rhetorical Theory from Saint Augustin to the Renaissance (Berkeley 1974), 107.

AF, BrunuOLzZL, Geschichte der lateinischen Literatur des Mittelalters 1 (Minchen
1975), 371



280 WALTER RUEGG

Eduard Norden erwihnte Benutzung von Ciceros Rhetorik
durch Notker den Deutschen in ihrer ganzen Bedeutung fiir
die Anfinge der deutschen Rhetoriktradition deutlich gemacht 1.

Eduard Norden wies auch bereits auf die Vetdienste fran-
zosischer Kloster bei der Bewahrung der Reden, aber auch der
thetorischen Schriften Ciceros hin. Vor allem Servatus Lupus
(842-862 Abt von Ferri¢res), der vom Papst cine vollstindige
Handschrift von De orafore erbittet, und Gerbert, der spitere
Papst Sylvester II (T 1003), der ein besonderes Interesse fiir die
Rhetorica und die Reden zeigte, werden von Norden fiir « die
Erhaltung vieler von den Humanisten speziell in Frankreich
gefundenen Reden Ciceros » verantwortlich gemacht 2.

Bolgar hat in seinem klassischen Werk tiber das Nachleben
der Antike aus den von Manitius gesammelten Handschriften-
katalogen antiker Autoren in mittelalterlichen Bibliotheken eine
— gewiss nicht ganz reprisentative — Statistik der Verbreitung
von Ciceros rhetorischen Schriften erarbeitet. Daraus geht het-
vot, dass nach einem bescheidenen Anfang im 9. Jahrhundert
erst wieder im 11. Jahrhundert das Interesse an Ciceros Rhe-
torica einsetzt und sich kontinuierlich bis zur Renaissance fort-
setzt. De inventione steht mit sechs im 9., neun im 11., etwa 3o
Handschriften im 12., 13., 14. Jahrhundert an erster Stelle,
gefolgt von den Rbetorica ad Herennium, die eine zweistellige
Zahl kaum erreichen, wihtrend der literarisch anspruchsvollere
De oratore mit ein bis drei Handschriften pro Jahthundert
gegentiber den beiden Lehtbiichern weit zuriickfillt 2.

1 St. SoNDEREGGER, « Notker der Deutsche und Cicero. Aspekte einer mittelal-
tetlichen Traditiony, in Florilegiun Sangallense. Festschrift fiir Jobannes Duft gum 65.
Geburtstag (St. Gallen 1980), 243-266.

2 Ed. NorpeN, Die deutsche Kunstprosa (Leipzig 1898 ; Darmstadt 51958), Gg2; 708.
8 R. R. BoLGAR, The Classical Heritage and its Beneficiaries (Cambridge 1954), 396.

800 — 90O — 1000 — II00 — 1200 — 1300 — 1400
Cicero,
ad Herennium I — 6 13 4
de Rhetorica 6 2 9 32 35 35

de Oratore 3 o I 3 3 2



CICERO — ORATOR NOSTER 281

Eine Wirkungsgeschichte Ciceros fur das Mittelalter fehlt
zwar immer noch *. Doch gibt Murphy’s nicht ohne Vorsicht
zu beniitzende Geschichte der Rhetorik im Mittelalter fiir die
Wirkung der rhetorischen Schriften bei den grossen Lehrern
der Scholastik, in den Universititen und bei Schriftstellern der
lateinischen wie der Volks-Sprachen gentigend Belege, um
Ciceros Ruf als rex oder zumindestens als wagister eloguentiae
zu rechtfertigen 2. Von einem soziologistischen, d.h. soziolo-
gische Kategorien verabsolutierenden Gesichtspunkt aus kann
man die Humanisten in ihrer Berufsrolle der Tradition der
mittelalterlichen dictafores zurechnen, die seit dem 11. Jaht-
hundert in Italien auf Grund von Lehr- und Musterbiichern
die sehr wichtige Kunst des Verfassens 6ffentlicher Dokumente,
Briefe und Reden lehrten und ausiibten . Der neue Beitrag
det Humanisten bestiinde dann darin, statt mittelalterlicher
Vortlagen antike Autoren als Vorbilder und Lehrmeister beim
Erlernen wirkungsvollen Sprechens und Schreibens vermehrt
zu verwenden. Paul Oskar Kristeller, der diesen soziologisch
zweifellos nicht unwichtigen Gesichtspunkt neben der auf
Platon und die Sophistik zutiickgehenden Rivalitit zwischen
Philosophie und Rhetorik sowie der Verbindung beider bei
Isokrates, Aristoteles und Cicero betont 4, bezieht sich dabei
auf Forschungen von Roberto Weiss, der die Rolle der Huma-
nisten aus derjenigen der Notare und Juristen herzuleiten ver-

VTh. Zievinsk (Cicero im Wandel. . ., 321) konnte seine Absicht nicht ausfiihren.
Ed. NorpEN (Die deutsche Kunstprosa, 708 f1.) gibt einige wichtige Hinweise.

2 7. J. Mureny, op. ¢it. (S. 279 Anm. 3), 106-123.

8 1325 ist das Amt des Hauptkanzlers der Florentiner Signotie als dictator et
cancellarius belegt (D. Marzi, La Cancelleria della Repubblica fiorentina (Rocca San
Casciano 1910), 62). Zu Brunetto Latini vgl. S. HEiNnmMANN, « Umprigung antiker

Begriffe in Brunetto Latinis Rettorica», in Renatae Litterae, Festschrift fiir August
Buck (Frankfurt 1973), 13-22.

4 P. O. KRISTELLER, ap. cit. (S. 278 Anm. 3), 14. Vgl. J. E. SEIGEL, Rbetoric and
Philosophy in Renaissance Humanism (Princeton 1968), zoo fl. R. Wirr, « Medieval
‘Ars Dictaminis’ and the Beginnings of Humanism: A New Construction of the
Problem », in Renaissance Quarterly 35 (1982), 1-35.



282 WALTER RUEGG

suchte *: Die engere Verbindung mit dem romischen Recht
an den italienischen Hoch- und Notariatsschulen, in denen das
Laienelement stirker auf die praktischen Bediirfnisse der Ge-
sellschaft und die politischen Institutionen gerichtet war als in
den theologisch beherrschten Studia generalia des Nordens,
habe das Interesse an der Rhetorik und an der Pflege der anti-
ken Literatur erhoht und eine Reform des dictamen durch die
Lektiire antiker Autoren herbeigefiihrt mit dem Ziel, den zu-
kinftigen Sekretiren, Kanzlern, Diplomaten einen cleganteren
und wirkungsvolleren Stil beizubringen.

Diese Interpretation erhilt eine gewisse Stiitze durch die
akademische Berufsbezeichnung Humanista, die um 1490 an
der Universitit Pisa und um 1522 an den Hochschulen Bologna
und Ferrara, literarisch zum erstenmal 1515 in den Dunkel-
minnerbriefen belegt ist und eine Konkurrenzbildung zum
Artista, dem Lehrer der artes, darstellt. Von da aus gesehen
sind die Humanisten nichts anderes als Lehrer und Vertreter
eines Universititsfaches, das Grammatik, Rhetorik, Poesie, Ge-
schichte und Moralphilosophie umfasst. In meiner letzten Rek-
toratstede vor dem Ausbruch der deutschen Studentenunruhen
im Juni 1967 habe ich unter dem Titel « Der Humanist als
Diener Gottes und der Musen» den Versuch gemacht, diese
soziologistische Verbindung der Berufsrolle des Humanisten
mit derjenigen des mittelalterlichen dictator zu widerlegen 2.
Der Humanist als ein besser an Ciceto gebildeter Notar deckt
zwar einen begrenzten Rollenausschnitt, erklirt aber weder
Ursprung noch Umfang und Selbstverstindnis der gesellschaft-
lichen Rolle der Humanisten und damit auch nicht den eigent-

YR. Weiss, The Dawn of Humanism in Italy (London 1947). Vgl. R. Wsrss, I/
primo secolo dell’umanesimo (Roma 1967).

2. RUEGG, Anstisse. Aufsitze und Vortrige sur dialogischen Lebensform (Frankfurt
1973), 152-167. Wegen der Studentenunruhen entgingen C. J. Crassens « Cicero-
studien in detr Romania im 15. und 16. Jahrhundert », in G. Rapke (Hrsg.),
Cicero. Ein Mensch seiner Zeif (Berlin 1968), 198-245, welche das Thema meines
Referats sehr kenntnisreich behandeln, meiner Aufmerksamkeit.



CICERO — ORATOR NOSTER 283

lichen Sinn, den diese in der Wirkung von Ciceros rhetorischem
und rednerischem Werk erleben und zum Ausdruck bringen.

Der grosse italienische Humanismusforscher Sabbadini, der
auch fir die Entdeckung der griechischen und lateinischen
Handschriften in der Renaissance ! wie fiir die Geschichte des
Ciceronianismus ? Pionierarbeit geleistet hat, wies 1896 in seiner
vorbildlichen Darstellung des humanistischen Lehrprogramms
auf die erste humanistische Behandlung der Rhetorik hin, die
zu Ende des 14. Jahrhunderts die mittelaltetlichen dictamina
als antiquiert erscheinen liess ®. Der Verfasser war auch hier
— wie so oft im Mittelalter und wie bis in die neueste Zeit
hinein — ein hoher Beamter, der ohne Zweifel durch seinen
Beruf zu seinem literarischen Werk angeregt wurde: Antonio
Loschi, der Kanzler der Visconti, kommentierte elf Reden
Ciceros nach den Regeln der romischen Rhetorik. An Stelle
eines systematischen Lehrbuches trat also ein Kommentar, der
die Leser zwang, sich mit dem Originaltext auseinanderzusetzen
und durch die Analyse von Reden zu einem tieferen Verstindnis
und zur Beherrschung der Regeln im Nachvollzug ihter Anwen-
dung zu gelangen. Der Kommentar Loschis hatte einen unge-
heuren Erfolg, wie die zahlreichen Manuskripte und Drucke,aber
auch die Rezeption bei den bedeutendsten Humanisten zeigen.

Der Kommilitone und Freund Loschis, der Paduaner Pro-
tessotr grammaticae, rheforicae et auctornm Gasparino Barzizza
wurde, wie Sabbadini in seiner Storia de/ Ciceronianismo schreibt 4,

LR, SasBADINI, Le scoperte dei codici latini e greci nei secoli X1V e X1/ (Firenze 1905);
Storia e critica di testi latini (Catania 1914).

2 R. SasBaDINI, Storia del Ciceronianismo e di altre questioni letterarie nell’eta della
Rinascenza (Torino 1880).

3 R. SaBBADINI, La scuola e gli studi di Guarino Guarini Veronese (Catania 1896), 59.
Von 1403 an etscheint sein Name im Dozentenverzeichnis als Gasparinus de
Pergamo ad lecturam grammaticae rhetoricae et auctorum [Domenico Macnr, « G. B.,
Una figura del primo umanesimo », in Bergamun 18 (1937), Estratto 11].

4 R. SaBBADINI, 0p. ¢it. (Anm. 2), 13. Eine umfassende Darstellung mit Original-
texten gibt G. W. PigmaN III, « Barzizza’s Studies of Cicero », in Rinascimento 21
(1981), 123-1063.



284 WALTER RUEGG

der eigentliche Apostel des Ciceronianismus. Gewiss kann man
es von einem soziologistischen Gesichtspunkt aus als blosse
Fortsetzung mittelalterlicher Traditionen bezeichnen, wenn er
einen Briefsteller, eine Sammlung von Exordien und ganzen
Reden anhand Ciceronischer Muster schrieb. Doch weshalb
ergriffen diese und dhnliche Formen der Cicerorezeption tiber
den Kreis der Notare und Professoren hinaus ein breites Pub-
likum stddtischer Kaufleute, Geistlicher, Staats- und Kriegs-
manner zuerst in Italien, dann tber die Alpen hinweg bis nach
England und Polen? Gewiss kann man dafir allgemeine sozio-
logische Uberlegungen iiber die Auswitkung des sozialen Wan-
dels heranziehen: Wie ich in dem erwihnten Vortrag ausfiithrte,
« entstehen die humanistischen Bewegungen des Abendlandes
in gesellschaftlichen Situationen, in denen die Schriftlichkeit
miindliche Kommunikationsformen tiberformt und deren not-
mative Kraft zerstort. Das Wort wird abgel6st von den tradier-
ten Bildungsmichten, es wird zweckrational ausgerichtet und
damit zum Instrument der jeweiligen partiellen Urteilsbildung
und Interessendurchsetzung. Im Hochmittelalter erfihrt dieser
Prozess ecine besondere Verschirfung durch die Entstehung
und Ausbreitung des Grosshandels und des Kreditwesens.
Dabei wird das schriftlich fixierte Symbol Triger einer Kom-
munikationsstruktur, welche die verschiedenen politischen und
sozialen Teilgruppen eines Gesamtsystems durch zugleich ra-
tionale und personale Institutionen verbindet. Das Wechselge-
schift, der Giroverkehr, die bankmissige Geldverwertung bin-
den das rationale Kommunikationsmittel, das geschriebene
Wort, an personale Normen, an Kreditfihigkeit und -wiirdig-
keit, Ehrlichkeit, Zuverlissigkeit, Klugheit, Votsicht, Ent-
scheidungsfihigkeit, Mut, Initiative, kurz an das, was Petrarca
virtus nennt» 1. Diese aber lisst sich in einer mobilen Gesell-
schaft nicht durch Bildung an Vorbildern der miindlichen
Familientradition, sondern nur durch Auseinandersetzung mit
literarisch tiberlieferten Handlungsmustern erreichen.

1W. RUEGG, Anstisse, 161.



CICERO — ORATOR NOSTER 285

Die gesellschaftliche Bedeutung, welche das geformte Wort
in den humanistischen Bewegungen erhilt und auf die Gilson
so nachdriicklich hinweist, setzt — soziologisch gesehen —
eine Gesellschaft voraus, welche zu ihrer wirtschaftlichen, poli-
tischen und kulturellen Ordnung auf Schriftlichkeit angewiesen
ist. Die soziologistische Verabsolutierung dieses Aspektes wi-
derspricht jedoch der soziologischen Grundthese, wonach Not-
men und Institutionen zwar den sozialen Bezugsrahmen, nicht
aber die Ursache und die Orientierung menschlichen Handelns
darstellen. Rollenhandeln muss sich gewiss immer der ihm vor-
liegenden institutionellen Muster bedienen. Selbst wenn diese
— wie in den sozialen, wirtschaftlichen, geistigen und religi-
osen Krisen des Hochmittelalters — in Frage gestellt wurden,
bildeten sich nur langsam neue institutionelle Muster heraus.
Deshalb sind weniger die dusseren Manifestationen als ihr sym-
bolischer Gehalt, welcher die Sinnorientierung anzeigt, auf-
schlussreich fiir die Tiefenstruktur eines Selbstverstindnisses.

Zwar lisst sich die Aetas Ciceroniana auch mit der quantita-
tiven Zunahme der Schriften Ciceros belegen, aber weder die
Frage, ob Aristoteles oder Cicero mehr verbreitet und verar-
beitet erscheinen, noch die Verwendung oder Ersetzung tradier-
ter Begriffe, wie etwa der Titel Orator, Poeta, Grammaticus,
sind fiir das Verstindnis der Wirkung Ciceronischer Reden
und Rhetoriken so entscheidend wie die gesellschaftliche Be-
deutung, welche derart symbolisierte Berufsrollen haben, die
individuellen und kollektiven Sinnorientierungen, welche mit
dem Orator Cicero verbunden werden.

So ist der von den Humanisten oft getragene bezeichnende
Doppeltitel poeta et orator nicht an eine bestimmte Berufsausti-
bung gekniipft, ist nicht Ursache, sondern Folge humanistischer
Beschiftigung mit den poefae und oratores der Antike und sym-
bolisiert eine neue stidtische Elite, die auch vom alten Adel
in commercium, convivium and connubinm anerkannt wird L. Wenn

1. MarTINES, The Social World of the Florentine Humanists (Princeton 1963).



286 WALTER RUEGG

der Florentiner Notar Lapo Mazzei in einem seiner zahlreichen
an seinen Freund und Gonner, den Pratenser Grosskaufmann
Francesco Datini, gerichteten Briefen den Florentiner Staats-
kanzler Coluccio Salutati einen neuen Cicero nennt, der aus
Florenz gleichsam ein neues Rom gemacht habe !, so symbo-
lisiert diese Bezeichnung ein ganz anderes Verhiltnis zum an-
tiken Vorbild als der Name Flaccus, mit dem Alkuin das antike
Ideal des Poeta im Hofkreis Karls des Grossen darstellen wollte.

Zwar handelt es sich in beiden Fillen um eine bewusste
Ubernahme, ja Wiederbelebung einer antiken Symbolform, in
beiden Fillen auch zur Legitimation eines politischen und kul-
turellen Fihrungsanspruches, in der Karolingerzeit durch die
Vorstellung eines christlichen Augusteerhofes im germanischen
Rom, im Flotrenz des ausgehenden Trecento durch die Ankniip-
fung an das republikanische Rom 2. Doch zeigt das humani-
stische Verhiltnis zum antiken Vorbild eine grundsitzlich andere
Struktur der Sinndimensionen, wie Gilson an der Stellung des
Orator und der Bedeutung der Sprache als Band und Norm der
Gesellschaften aufzeigte. Diese Strukturinderung in der Wit-
kung Ciceros als Orator noster mochte ich im folgenden dar-
stellen und beginne mit Gilsons allgemeinem Begriff der Aesas
Ciceroniana.

3. Die Aetas Ciceroniana

Die Epochenbezeichnung ist zwar modern, sie entspricht
jedoch dem Selbstverstindnis des Humanismus. Dieser hebt

L Chr. Bec, Les marchands écrivains a Florence 1375-1434 (Paris 1967), 367. Der
Ehrentitel alter Cicero wird zum Topos. 1464 lidt die Universitit Koln den
Paveser Professor Rasinus—vergeblich—mit der Antrede « non minor Tulio alterque
Cicero» ein (L. BErravoT, Humanistisches Studienbeft eines INirnberger Scholaren aus
Pavia (1460) (Betlin 1910), 91, jetzt in L. BErRTALOT, Studien qum italienischen und
deutschen Humanismus, hrsg. von P. O. KrRISTELLER, I (Roma 1975), 152.)

2W. RUEGG, « Das antike Vorbild im Mittelalter und Renaissance» (1953), in
Apnstisse, 96.



CICERO — ORATOR NOSTER 287

sich gegentiber der spiter Mittelalter genannten Zeit det sprach-
lichen barbaries als eine eigene Epoche ab, in welcher der rheto-
rische Stil des Altertums, vor allem derjenige Ciceros wieder
belebt wurde. Das bedeutet nichts anderes, als dass Cicero als
rhetorisches und rednerisches Vorbild in historischer Perspek-
tive gesehen und als Orator durch sein schriftliches Werk hin-
durch wie ein lebendiger Redner gehort wird. Die Wirkung
Ciceros beruht dabei nicht so sehr in der Ubernahme bestimmter
zeitloser rhetorischer Regeln als im tiberzeitlichen, gedanklich
und emotional erfillten Dialog mit seinem oratorischen Werk
als dem Ausdruck seiner persénlichen Uberzeugung und als
einem Versuch, andere mit Hilfe der rhetorisch geformten Rede
zu iiberzeugen.

Damit soll nicht behauptet werden, dass rhetotrische Schrif-
ten und die von ihnen vermittelten Regeln im Humanismus an
Bedeutung verlieren wiirden. Wenn es erlaubt ist, die Popu-
laritit der Schriften Ciceros zunichst an der Zahl der Inkuna-
beln, also der bis 1501 erschienenen Drucke abzuschitzen, so
zeigt sich deutlich, dass das Buch mit dem stirksten Regel-
charakter, die unter dem Namen Ciceros publizierte Rheforica
ad Herennium mit 30 im Gesamtkatalog der Wiegendrucke ver-
zeichneten Ausgaben am meisten verbreitet war. Stirker ver-
breitet waren als Finzelwerke nur De officiis und die Epistulae
ad familiares mit je 6o Ausgaben. Von den Reden sind 15 Drucke
mit Sammlungen und weitere 24 Ausgaben einzelner Reden
oder Redegruppen verzeichnet. Die Rheforica vetus, De inventione,
erreichte nur halb soviel Ausgaben wie die Rbetorica ‘nova’, ad
Herennium ; etwas mehr als De oratore, der bekanntlich als erster
italienischer Druck in Subiaco herauskam und bis 1501 zwo6lfmal
gedruckt wurde. Aussetlich gesehen stand somit das beteits im
Mittelalter wichtigste rhetorische Werk, das unter dem Namen
Ciceros ging, auch in der Aetas Ciceroniana im Vordergrund.
Doch sagt die Verwendung bewihrter Schulbticher wenig tiber
den Geist einer Schule, geschweige denn einer ganzen Kultur
aus.



288 WALTER RUEGG

Zieht man eine ebenso wenig reprisentative, jedoch inhalt-
lich aufschlussteichere Dokumentation fir die Wirkung der
Ciceronischen Rhetorik im Hochschulunterricht heran, etwa
die Anthologie eines deutschen Scholaren, die Ludwig Bertalot
1908 herausgab, so begegnet man unter den humanistischen
Texten, die der spitere Freisinger Domherr Johannes Heller
aus Pavia um 1450 schwarz auf weiss nach Hause zu tragen fir
wiirdig hielt, zahlreichen Abschriften von bekannten und un-
bekannten Humanistenbriefen, darunter auch dem fiktiven
Briefwechsel Petrarcas mit Cicero, von Reden, wohl auch der
einen oder anderen humanistischen Rhetorik, wie derjenigen
von Gasparino Barzizza; von Cicero selbst der Aufzihlung
det von Antonio Loschi kommentierten elf Ciceroreden samt
einigen Kommentaren, dazu einem Kommentar zur Rbeforica
ad Herennium sowie Ciceros Paradoxa . Noch ausschliesslicher
auf Humanistenbriefe, -gedichte und -reden beschrinkt sich
das 1460 geschriebene humanistische Studienheft, das der Niirn-
berger Lorenz Schaller aus Pavia mitbrachte 2

Bertalot bezeichnet diese Studienhefte als « die beredtsten
Zeugen des direkten literarischen Imports und zugleich der
inneren Anteilnahme und geistigen Aneignung durch die, die
sie schrieben oder schreiben liessen. Denn das waren fast
ausnahmslos Juristen, denen die Beschiftigung mit der Philo-
logie kein Brotstudium, sondern eine freiwillig gesuchte gei-
stige Erholung war» 3. Das letztere trifft insofern zu, als die
Anthologie des Freisinger Domherrn mit einer Abschrift von
Poggios Fazetien, das Studienheft des Niirnberger Notars mit
der mittelalterlichen Liebesgeschichte des Pamphilus und an-
deren mittelalterlichen Gedichten beginnt. Bei den eigentlich
humanistischen Texten tberwiegen gegentiber den rein rhe-

VL. Bertavor, Eine humanistische Anthologie (Berlin 1908), 16 £.; 80; 79; 81. Jetzt
it Bettalot 1975 (S. 286 Afim. 1), 11-£:5 73; 71; 73-

® L. Berravor, Humanistisches Studienbeft (S. 286 Anm. 1).
3 1. Bertaror, Humanistisches Studienheft, 2 bzw. 84.



CICERO — ORATOR NOSTER 289

torischen Regel- und Mustervorlagen die allgemein interes-
sierenden Briefe und verraten damit ein Interesse an Ciceronisch
beeinflusstem Brief- und Redestil, das weniger einer geistigen
Erholung als einer geistigen Auseinandersetzung und Formung
zu entsprechen scheint. Selbst in diesen Heften deutscher Rechts-
studenten finden wir die sancta eruditorum societas strukturell
angelegt, in welcher ein viel bedeutenderer Schiiler der italie-
nischen Humanisten, Erasmus von Rotterdam, diejenigen
vereinigt sieht, die sich in der Gegenwart und im Altertum
durch eloguentia auszeichnen .

Der im Jahre 1500 abgefasste Brief des Erasmus zeigt bei-
spielhaft fiir die humanistische Auffassung, was die zu Beginn
des Kapitels erwihnte neue historische Perspektive ausmacht:
Bei der von ihm begonnenen Kommentierung der Hieronymus-
Briefe gelte es, zuerst den Text von den in so vielen Jahrhun-
derten eingeschlichenen Fehlern zu reinigen, dann alles was
zut geschichtlichen Situation, zutr antiguitas, zu den griechi-
schen Quellen, zu den Aistoriae gehort, herauszuarbeiten und
schliesslich den Stil des Verfassers, seine phrasis und sein arti-
ficinm dicendi, darzustellen. Diese Redekunst in den Werken
beredter Minner aufzuzeigen, sei eine sehr schwierige aber
ausserordentlich niitzliche Aufgabe. Erasmus gibt hier der
Interpretation und Wirkung des artificium dicendi einen vietfach
dimensionierten Sinn:

Esstens charakterisiert die Kunst der Rede die Person des
Sprechenden oder Schreibenden in detr lebendigen Fille seiner
vielfiltigen rationalen Bemiithungen und Rechtfertigungen wie
seiner physischen und psychischen Bedingungen, Strebungen
und Ausdrucksformen. Le style c’est homme méme. Br dimen-
sioniert menschliches Selbstverstindnis bis in den Kern des
Individunm ineffabile hinein.

Zweitens hat der Stil eines bestimmten Individuums seinen
bestimmten Ort in der Tiefe des historischen Horizontes. Wie

1 Erasmi Roterodami Opus epistolarum 1 (Oxford 1906), 332 (Ep. 141, 13 f1.).



290 WALTER RUEGG

Erasmus bemerkt, ldsst der Stil des Hieronymus nicht nur
alle Christen, die Jongo post se intervallo geschrieben haben (wie
Scotus, Albertus e# bis indoctiores antores), weit hinter sich zuriick.
Er scheine auch selbst mit Cicero zu wetteifern, ja ihn zu
tibertreffen.

Drittens driickt sich im Stil die Beziechung des Individuums
zur Transzendenz aus. Derjenige des Hieronymus vertit cine
tiefe christliche Religiositit, die, wie Erasmus schreibt, ihn tief
bewegt und deren Wirkung er abhebt von detjenigen der
Scholastiker, die ommibus in scholis persirepent. Wie auch hier
ersichtlich ist und wie in der Renaissanceforschung seit lan-
gem bekannt ist, lehnen die Humanisten das Mittelalter nicht
wegen dessen vermeintlicher Unkenntnis des Altertums als
dunkel ab, sondern weil die scholastische Gelehtsamkeit nicht
als lebendig religise und damit erhellende Kraft erlebt wird.
Im Convivium religiosum wird Erasmus zwanzig Jahre spiter
Cicero wegen seiner gottlich inspirierten, den Leser zur From-
migkeit bewegenden Redekunst auch vom christlichen Stand-
punkt aus {iber die scholastischen Lehrer, ja indirekt den Heili-
gen gleich stellen .

Viertens hat die Redekunst ihren Sinn in der gesellschaft-
lichen Horizontalen der Gegenwart. Das Werk eines beredten
Autors erhebt seine Stimme nicht weniger als ein unmittelbar
gegenwirtiger Lehrer und Redner. Deshalb soll durch die Kom-
mentierung ein Autor in einem neuen Licht erscheinen und so
weit wie moglich leuchten, in Schulen, Horsilen, Kirchen, zu
Hause, in der Offentlichkeit, privat gelesen und etlernt werden.
Auf diese Weise bildet sich, wie er 1497 an Thomas Grey
schreibt, eine Gesellschaft von viri boni et studiosi, die durch
stindigen geistigen Verkehr untereinander und mit antiken
Autoren, wie Vergil, Lucan, Cicero, Laktanz, Hieronymus,
Sallust, Titus Livius, verbunden sind 2.

1\, RUEGG, Cicero und der Fumanismus, 110 f.

2 Erasmus, Opus epistolarum 1 189 (Ep. 63, 189 von 1497).



CICERO — ORATOR NOSTER 291

Die Aetas Ciceroniana erscheint somit, wie Gilson zu Recht
sagt, charakterisiert durch das geformte Wort als Band und
Norm menschlicher Gesellschaft. Allerdings riickt darin der
Orator nicht — wie Gilson zugespitzt bemerkt — an die Spitze
der Hierarchie des Menschengeschlechts und der Etkenntnis.
Zwar stellen die Humanisten in ihren Briefen den fiirstlichen
Adressaten in Aussicht, mit Hilfe humanistischer Studien die
tbrigen Menschen an Weisheit und Beredsamkeit zu tibertref-
fen. Eloquentia, allerdings vereinigt mit sapientia, charakterisiert
das humanistische Ideal des vollkommenen Menschen. Doch
ist dieses Ideal nicht anthropozentrisch in der Weise, dass der
Mensch das Mass aller Dinge darstellen und damit der homo
loguens an die Spitze der Erkenntnis gertickt wiirde. Das Ziel
des Orator liegt nicht auf dem Gipfel der Erkenntnis, sondern
in den Niederungen des gesellschaftlichen Zusammenlebens,
in denen Menschen verschiedener Herkunft, Macht, Interessen
und Uberzeugungen die Rede als gemeinsames Instrument und
Mass der Verstindigung, der Zusammenarbeit und Konflikt-
regelung anerkennen. Woher das Wort eine solche Kraft ge-
winnt, dass es nicht nur als gesellschaftliches Band und Mass,
sondern auch als erlésende Erleuchtung in die Tiefe des men-
schlichen Gemiites dringt, wird von den Humanisten mit einem
erkenntnistheoretischen Skeptizismus offen gelassen und zum
Teil mit der christlichen Offenbarung, zum Teil mit einer
Dichtungslehre erklirt, die den Poeta als den gottlich inspirierten
Sprachgewaltigen mit dem Orator als dem gesellschaftlich
wirkenden Meister des Wortes in der humanistischen Doppel-
bezeichnung poeta ef orator zusammentallen ldsst.

Diese Auffassung ist nicht auf den sogenannten christlichen
Humanismus eines Erasmus von Rotterdam beschrinkt. Sie
durchzieht als ihr eigentliches Strukturprinzip die humanisti-
schen Bemiihungen, die mit dem Ciceronischen Ausdruck der
Studia humanitatis das Bildungsprogramm der europiischen Ge-
sellschaft vom 15. bis 19. Jahrhundert kennzeichnen. Eine det
ersten Darstellungen dieses Lehrprogramms, das der Floren-



292 WALTER RUEGG

tiner Staatskanzler und eigentliche Propagator der humanisti-
schen Studien, Coluccio Salutati, 1398 in cinem Brief an den
Herrn von Imola entwitft und das von den in Ciceros De
oratore aufgeworfenen Fragen der Verbindung von sapientia
und eloguentia Gber eine recht kritische Stellungnahme zur schul-
massigen Rhetorik bis zur Diskussion orthographischer Pro-
bleme geht, schliesst mit einer sehr bezeichnenden Charakteri-
stik der humanistischen Bemiithungen. Mit diesen wolle er
Denkanstosse vermitteln, #/ aliquid patefacerers et ad recte scri-
bendum quandam iannam aperirem, quo per te possis in alia diviniora
et magis ardia penetrare. longe plura quidem: ingenii bonitate percipimus
quan: doctrina vel lectionis auxilio capiamus*. Salutati beschrinkt
hier den Bereich der Studia humanitatis und damit die Beschif-
tigung mit Rhetorik und den auctores in doppelter Richtung:
Sie konnen erstens nur eine Tire aufstossen, die Tiire zum
richtigen Schreiben. Dieses bildet nur die Vorhalle zum Gott-
lichen. Die religiose Dimension wird anerkannt, bildet aber
nicht Gegenstand der rhetorischen Bemithungen. Zum Gott-
lichen vordringen kann zweitens das Individuum nur durch
sich selbst. Sein ingenium erfasst bei weitem mehr als doctrina
oder als lectio, welche in den Studia humanitatis vermittelt werden.
Diese sind somit im Selbstverstindnis auch des frithen Huma-
nismus ganz klar auf die Dimensionen der gesellschaftlichen
Horizontalen und des geschichtlichen Horizontes eingeschriankt.
Dies bedeutet gleichzeitig, dass die beiden anderen Dimen-

! Coluccio Salutati, Epistolario, a cura di F. Novari, III (Roma 1896), 631 f. Zur
erkenntniskritischen Haltung Salutatis in diesem Brief vgl. E. KzssLer, Das
Problem des frithen Fumanismus. Seine philosophische Bedentung bei Coluccio Salutati
(Miinchen 1968), 70 f., der den Begriff Skepsis bei Salutatis “rationalem Zweifel”
ablehnt. Die humanistische Zuriickhaltung gegentiber einer wissenschaftlichen
Erkenntnis Gottes und der gottlichen Ordnungen zeigt in einer tiefdringenden
Interpretation von Salutatis De fato et fortuna Jan Linpwuarpr, Rbetor, Poeia,
Historieus (S. 277 Anm. 1), 66 ff. Zur humanistischen Dichtungslehre S. 107 ff.
Zu Salutatis “diskretem Gebrauch” von Cicetos Acadeinica Ch. B. SceMITT,
« The Recovery and Assimilation of Ancient Scepticism in the Renaissance », in
Rivista Critica di Storia della Filosofia 27 (1972), 370.



CICERO — ORATOR NOSTER 293

sionen, die des Individuums und der Transzendenz, wahrge-
nommen und ernstgenommen werden.

Die Aetas Ciceroniana bedeutet also nicht eine Verabsolu-
tierung des homo loguens und des Orator. Rhetorik setzt sich
nicht an die Stelle der Theologie oder der Philosophie. Cicero
verdriangt nicht Augustin oder Aristoteles. Hingegen trigt die
Wirkung der Ciceronischen Redekunst dazu bei, auch Augustin
und Aristoteles nicht nur als Lehrer zeitloser Wahrheiten, son-
dern als Partner eines iiberzeitlichen Gesprichs in geschicht-
licher Perspektive und zugleich in subjektiver Unmittelbarkeit
anzuerkennen.

Strukturell driickt sich dies so aus, dass die in der Gotik
und Scholastik dominierende Vertikale als innerweltliches Otd-
nungsprinzip durch die Horizontale erginzt wird, die im wesent-
lichen zweidimensionale Sicht der Phinomene perspektivisch
erweitert und menschliches Handeln nicht figural, um die Be-
zeichnung Auerbachs zu tbernehmen, als Darstellung eines
Heilsgeschehens, sondern personal, als zwischenmenschlich
sinnhafte, deshalb meist sprachliche Gestaltung von Individuen
interpretiert und neu gestaltet wird.

Die besonderen Auswirkungen von Ciceros rednerischen
Werken bei dieser Strukturinderung mochte ich an einigen Bei-
spielen erldutern. Ich beschrinke mich dabei auf die beiden
unmittelbar auf die Rhetorik bezogenen Dimensionen. Ich
beginne mit dem historischen Horizont.

4. Historia, testis temporum

« Die neuere Historiographie geht wie keine andere Gattung
der modernen Literatur vom Humanismus aus.» Mit diesem
Satz beginnt Eduard Fueter seine 1911 verfasste Geschichte der
neueten Historiographie . Ganz in der antirhetorischen Tra-
dition detr deutschen Geisteswissenschaften des 19. Jahrhun-
derts bedauert er, dass der humanistische Stil und die dadurch

1 B, FugtER, Geschichte der neneren Historiographie (Miinchen/Berlin 1911; 31936), 1.
Vgl. R. LANDFESTER, Historia magistra vitae (Genéve 1972).



294 WALTER RUEGG

bedingte Imitation der klassisch rémischen Muster, vor allem
des Cicero, die Humanisten an dem hinderten, was « sie aus
eigenen Kriften besser hitten leisten konnen *». Eine andere
Beurteilung, welche die Bedeutung der Ciceronischen Rheto-
rik fur die Entwicklung der quellenkritischen Erforschung
und realistischen Darstellung geschichtlich weit zurtickliegen-
der Ereignisse wiirdigte, bahnte sich ungefihr gleichzeitig in
Emilio Santinis Studien tber Leonardo Bruni an 2, fithrte aber
erst nach dem Zweiten Weltkrieg zu einer neuen Sicht, welche
die humanistische Historiographie nicht so sehr als unvoll-
kommene Leistung von der Warte des Historismus des 19. Jaht-
hunderts abwertete als vielmehr ihre Pionierleistungen aus der
Situation der Renaissance heraus zu wiirdigen versuchte. Dabei
zeigte sich vor allem die Bedeutung der Ciceronischen Rhetorik
fur die Quellenkritik, die Erforschung und eine im Vergleich
zur mittelalterlichen Geschichtsschreibung realistischere und
materialreichere Darstellung der mehr als einige Generationen
zuriickliegenden geschichtlichen Ereignisse. Neben Hans Baron,
der vor allem die Entstehung eines neuen Biirgersinns fur die
neue Geschichtssicht verantwortlich machte 3, war es in erster
Linie der grosse Philologe Berthold Ullman, der die huma-
nistischen Historiker als Vorliufer eines Vico, Niebuht und
Mommsen anerkennt und darauf hinweist, dass die humanisti-

LE. FUETER, 0p. cif., 11.

2 E. SantiNi, « Leonardo Bruni aretino e i suoi Historiatum florentini populi
libri XX», in ASINP 20 (1910); « Prefazione al testo brunianoy, in L. A. Mutatorti,
Rerum [talicarum scriptores, ed. Frormng, XIX 3 (Citta di Castello 1914); Firenze e
i suot ‘oratori’ nel Quatirocento (Milano 1922).

8 H. Baron, The Crisis of the Early Italian Renaissance. Civic Humanism and Repub-
lican Liberty in an Age of Classicism and Tyranny (Princeton, N. J. 1955; 21966),
47 fI. Bezeichnenderweise ist der Abschnitt « Geschichtsauffassung» in Barons
Einleitung zu seiner Ausgabe von Leonardo Brunis humanistisch-philosophischer
Schriften, mit einer Chronologie seiner Werke und Briefe (Leipzig 1928), p. xvir,
unproportional knapp ausgefallen, obwohl der Walter Goetz-Schiiler eigentlich
gerade dariiber hitte mehr sagen konnen als dreizehn Zeilen, die im tibrigen die
spiter ausgefithrten Gedanken der Verbindung von politischer Freiheit und
humanistischem Geschichtsbild priludieren.



CICERO — ORATOR NOSTER 295

schen Bemiithungen um einen authentischen Text auch vom
Streben nach historischer Wahrheit getragen sind und dass
Salutati gewiss ein Stiick historischer Forschung betrieb, wenn
er zwanzig Manuskripte von Gregors Dialogen iberpriifte,
um festzustellen, von welcher Stadt die Rede ist, ob von Tifer-
num, Tibur oder sonst was immer .

Ahnliches kann bereits von Petrarcas Bemiithungen um Quel-
lenkritik gesagt werden, die selbst Fueter als entscheidende
Leistung der Humanisten anerkennt. Wenn er dabei Petrarca
das Bestreben unterschiebt, « das Bild des roémischen Ideal-
staates von modernem Unrate rein zu halten» und sich des-
wegen nur auf antike Autoren zu stiitzen, so verkennt er, dass
das unbestreitbare Anliegen der Florentiner Humanisten, im
republikanischen Rom dussere und innere Rechtfertigungs-
muster fiir die eigenen politischen Absichten zu suchen, nur
einen Aspekt der Zuwendung zu den antiken Autoren darstellt.
Die Humanisten begniigen sich nicht mit der Konstruktion
neuer oder der Rekonstruktion alter Mythen, mit der Ubertra-
gung des christlichen Reliquienkultes auf antike Altertiimer,
wie etwa der Paduanische Dichter Lovato dei Lovati, der 1283
die Uberreste Antenors zu entdecken glaubt und einen eigent-
lichen Antikenkult auslést, in dem die Bevolkerung Paduas ihr
kulturelles und politisches Selbstbewusstsein festigt 2. Petrarca
als heimatloser Emigrantensohn in Avignon liess sich vielleicht
zu seinem Opus magnum, der Africa, vom Gedanken leiten, in
Scipio Africanus und der romischen Republik ein Idealbild
biirgetlicher Tugenden des alten Rom zu schaffen und der Ge-
genwart entgegenzuhalten, damit aus der Stimmung der Verban-
nung heraus eine neue Ideologie zu schaffen und zugleich seinen
Namen mit demjenigen Roms zu verbinden 2. Doch ist es wohl

1B. L. ULLMAN, art, cit. (S. 276 Anm. §), 322. Ullmans Artikel enthilt eine kurze
engagierte Analyse der negativen Beurteilung, welcher der humanistischen Histo-
riographie wegen ihres rhetorischen Charakters zuteil wurde.

2W. RUEGG, Anstisse, 157.

3 H. W. EprpELSHEIMER, Pefrarca (Bonn 1926), 78. Eppelsheimer gibt hier eine
sehr ausgewogene Darstellung der geschichtlichen Bemithungen Petrarcas, an-



296 WALTER RUEGG

kein Zufall, dass er dieses Unterfangen, durch das er sich
Unsterblichkeit zu erringen hoffte und fir das er den Dichter-
lorbeer erhielt, nicht vollendet hat. Sein eigentliches Anliegen,
mit anderen, in historischer Distanz situietten Individuen in
einen Dialog zu treten, sich durch den Stil eines geschichtlich
und gesellschaftlich unterschiedlichen Selbstverstindnisses an-
sprechen zu lassen und damit zur eigenen Selbstverstindigung
zu gelangen, dieses humanistische Formerlebnis liess sich in
der epischen Struktur weniger verwirklichen als in der sub-
jektiv-oratorischen: « Immer ist es der Mensch, der einzelne
Mensch, der ihn in der Geschichte anzieht», schreibt Georg
Voigt zu Recht !, und zwar der Mensch, wie er sich als Indivi-
duum mit seinem eigenen Stil dussert.

Den Gegensatz zwischen Gegenwart und heidnisch-christ-
lichem Altertum hatte bereits das 12. Jahrhundert stark emp-
funden 2. Doch gelingt es erst den Humanisten, die Distanz
zum kulturell tbermichtigen, religits-feindlichen Vorbild der
klassischen Antike als geschichtlich sinnvolle Dimension zu vet-
stehen. Dazu trigt die Wirkung von Ciceros Rhetorik indirekt
und direkt entscheidend bei. Direkt, indem die Definition det
Geschichte, wie sie Cicero in De oratore gibt, fir die humanisti-
sche Geschichtstheorie von Leonardo Bruni an wegleitend
wird ®. Die Verbindung der festis femporum, lux veritatis, vita
memoriae, magistra vitae, nuntia vetustatis mit der vox oratoris

erkennt den rhetorischen Charakter ohne negativen Klang und hebt deutlich
hervor, dass auf Petrarcas Erforschung und Erzihlung des geschichtlichen Tat-
bestandes die kiinstlerisch rhetorische Gestaltung keinen Einfluss gehabt habe.

Y G. Voicr, Die Wiederbelebung des classischen Altertums oder das erste Jabrbundert des
Humanismus (Betlin 1859; 21893), I 153.

2 E. R. Curtius, Europdische Literatur und lat. Mittelalter, 260.

3 Cic. Deorat. 11 36, Vgl. B. L. ULLMAN, ar?. ¢it. (S. 276 Anm. 5), 329. G. MULLER,
Bildung und Ergiehung im Humanismus der italienischen Renaissance. Grundlagen —
Motive — Quellen (Wiesbaden 1969), 384 fI. gibt reichhaltiges Quellenmaterial und
eine ausfiihrliche Bibliographie zum Thema., Weiterfithrend: Paul F. GRENDLER,
« Sansovino and Italian Popular History», in Studies in the Renaissance 16 (1969),
143 ff.



CICERO — ORATOR NOSTER 297

findet auch in der expliziten Aufnahme der Historiker in den
Cursus der Studia bhumanitatis ihren institutionellen Niedet-
schlag !, wie umgekehrt die ebenfalls De oratore enthommene
lexc historiae nequid falsi dicere andeat ® fiir die historische Quellen-
kritik und Darstellung vom Humanismus an oberste Norm bleibt.

Auch der von Leonardo Bruni bewusst in Anwendung
gebrachte Unterschied zwischen den anspruchslosen knappen
Commentarii zu der mit mehr Details und einem kunstvolleren
Stil ausgeschmiickten historia geht auf Cicero zuriick, der in
seinem Brutus Caesars Commentarii entsprechend charakterisiert®.

Wichtiger jedoch als diese fast beliebig zu vermehrenden
Beispiele direkter Entlehnungen scheint mir die indirekte Wit-
kung von Ciceros Rhetorik auf die Geschichtsauffassung der
Humanisten zu sein. Nancy Struever hat in einer ausgezeichnet
dokumentierten, philologisch und historisch sehr weit bis zuriick
zu den Sophisten, philosophisch vielleicht zu weit bis hin zu
Matrcuse und Heidegger ausholenden Darstellung das Verhaltnis
von Rhetorik und Geschichte in der Renaissance eingehend
behandelt ¢. Drei Aspekte, die ich selbst in fritheren Arbeiten
essayistisch in den Mittelpunkt gestellt habe, erscheinen hier in
vertiefter und besser belegter Form: einmal die sprachphiloso-
phisch wichtige Komponente der affektiven Aspekte der Spra-
che, welche durch die Rhetorik bewusst gemacht und in der Elo-
quenz eines Cicero zur Wirkung gebracht werden. Die Analyse
der affektiven Sprachgehalte, welche die Humanisten von
Petrarca an in der Lektiite geschichtlich zuriickliegender
Autoren besonders wirksam erleben ®, sei einer der wesent-

1 G. MULLER, op. cit., 33.
2 Cic. De orat. 11 62 f£.
8 Cic. Brut. 262. Vgl. B. L. ULLMAN, art. cit. (S, 276 Anm. 5), 327.

4 N. S. StRUEVER, 7he Language of Flistory in the Renaissance, Rhetoric and Flistorical
Consciousness in Florentine Humanism (Princeton 1970). Vgl. E. KessLer (Hrsg.),
Theoretiker bumanistischer Geschichtsschreiber. Mit einer Einleitung, analytischer
Inhaltsiibersicht, Bibliographie und Indices (Miinchen 1971).

5 G. MULLER, ap. ¢it. (S. 296 Anm. 3), 378, gibt eine instruktive Quellensammlung.



298 WALTER RUEGG

lichen Beitrige, welche die Rhetorik und die darauf aufbauende
dsthetische Kritik der Humanisten zur Dimensionierung der
historischen Welt leistete. Indem sie rhetorische Werte wie
harmonia, concinnitas, decorum, convenientia, gravitas, magnitudo als
eine Art Matrix auf die literarische Ubetlieferung legte, trug sie
dazu bei, das Bewusstsein einer « fixed distance» zur klassi-
schen und damit auch zur niheren Vergangenheit zu entwickeln.
Gerade diese Sensibilisierung fiir die irrationalen Aspekte
schriftlicher Ubetlieferung erlaubten der humanistischen Rhe-
torik, dem Geschichtsbewusstsein eine umfassendere Wirk-
lichkeitsdimension zu geben *.

Der zweite Aspekt, der sich auch fiir Nancy Struever daraus
unmittelbar ergibt, ist derjenige der perspektivischen Gliede-
rung der Geschichte. Panofskys Interpretation der Perspektive
als symbolischer Form ldsst sich, wie er selbst andeutet und wie
Roland Barthes weiterspann, auf die rhetorische Dimensio-
nierung des geschichtlichen Raumes anwenden. Ausgangs-
punkt der geschichtlichen Beobachtung ist die Wirkung eines
sprachlich geformten Werkes auf den Beobachter. Der
Geschichtstaum wird vom Beobachter aus betrachtet und durch
die unterschiedlich auf ihn einwirtkenden Werke in der Tiefe
des Horizontes dimensioniert. Dies bedeutet nicht die Verab-
solutierung der menschlichen Perspektive, im Gegenteil: der
eigene Standpunkt wird als begrenzt, als perspektivisch gebun-
den aufgefasst. « Damit beginnt », wenn ich einen eigenen Text
von 1960 zitieren datf, « die historische Kritik: das Wort der
Autoren wird nicht als absolute, sondern als menschlich
begrenzte, freilich zugleich auf die Wahrheit bezogene Aussage
untersucht, die verschiedenen Aussagen miteinander verglichen
und so eine historische Personlichkeit, eine Epoche, eine Gat-
tung in ihrem Eigenwert erfasst. Die humanistische Bildung
nimmt den Sprachgebrauch, die Vorstellungswelt eines Cicero
und eines Vergil nicht nur im Hinblick auf das christliche Heils-

1 N. S. STRUEVER, 0p. ¢it. (S. 297 Anm. 4), 67.



CICERO — ORATOR NOSTER 299

geschehen, sondern in ihrer existentiellen Wirklichkeit ernst
und unterscheidet sie vom Sprachgebrauch, von den Vorstellun-
gen anderer Autoren, anderer Jahrhunderte. Die geschichtliche
Tiefe erschliesst sich als ein von Formen menschlicher Witklich-
keit gegliederter Raum, und erst jetzt kann auch det riumliche
Hintergrund als menschliche Wirklichkeit perspektivisch dimen-
sioniert werden » *.

Die dritte Verbindung der Ciceronischen Rhetorik mit der
humanistischen Geschichtsbetrachtung sieht Nancy Struever
in der Ausrichtung der Rhetorik auf Einzelphdnomene, parti-
kulare Ereignisse, auf die sich immer wieder verindernden
Gestaltungen der geschichtlichen Wirklichkeit. « Rhetorical and
historical investigation share a constellation of characteristics;
since the individual identity of any single characteristic is detet-
mined by reciprocal relations with other characteristics, there is
no overall architectonic order. A list of rhetorical descriptions
generates not a philosophy of history but a list of insights into
authentic historical experience» 2.

Freilich werden wir dieser zweifellos richtigen Erkenntnis
cine einschrinkende Bemerkung beifiigen miissen: So wenig
wie die antike Geschichtsschreibung hat die humanistische das
Konkrete, die diesseits des Sprachlichen liegenden Phinomene
det conditio humana als eine eigene Sinndimension wahrgenom-
men. Geschichte wird im wesentlichen reprisentiert durch
Werke, durch das was sich an Objektivationen sozialen Han-
delns niedergeschlagen hat. Geschichte ist als Objekt des theto-
rischen Sprach- und Geschichtsbewusstseins der Humanisten
im wesentlichen festis temporum, Zeuge unterschiedlicher Zeit-
epochen und ihrer unterschiedlichen Ausdrucksformen. In
dieser Begrenzung haben die Humanisten mit ihrer im wesent-
lichen philologischen Methode die moderne historische Kri-
tik begriindet.

1W. RUEGG, Anstisse, 129 f.
2 N. S. STRUEVER, op. ¢it., 38.



300 WALTER RUEGG

5. Rbhetorik der Renaissance

Begeben wir uns aus dem historischen Hintergrund auf die
Horizontale gesellschaftlicher Interaktionen, so ist die Wirkung
des rednerischen Werkes Ciceros im Humanismus uniiber-
sehbar. Gewiss kann man auch hier von den rhetorischen
Schriften Ciceros ausgehen und, wie Heinz Otto Burger in
seiner magistralen Darstellung des deutschen Humanismus
belegt, die Neuentdeckung Ciceros gleichsetzen mit dem
Umschlag der Rhetorik von einer ars ornandi, wie sie im wesent-
lichen im mittelalterlichen dictamen getibt wurde, in eine ars
movendi, wie sie vor allem durch Cicetos De inventione und die
1421 1m ILaudensis vollstindig zuginglich gewordenen De
oratore, Orator und Brutus reprisentiert wird *. Die rhetorischen
Schriften bilden dann auch einen festen Bestand der Vorlesun-
gen und Kommentierungen im Programm det Studia humani-
tatis. Doch wie beteits frither bemerkt wurde, iben die Reden
Ciceros auf die Humanisten eine grossere Wirkung aus als die
rhetorischen Schriften 2. Gerade die bedeutendsten Huma-
nisten warnen davor, sich auf das Erlernen der rhetorischen
Regeln zu beschrinken. Non in docendi arte, sed continua lectione
atque exercitio et declamandi solertia quam querimus eloquentia com-
paratur, schreibt Poggio, und er weist darauf hin, dass Cicero
bereits mit 25 Jahren seine erfolgreiche Rede Pro Roscio Amerino
gehalten habe und erst nachher nach Griechenland gereist sei
und von dort nicht als rhetorisch besser ausgebildeter, sondern
als allgemein breiter gebildeter Redner zuriickgekehrt sei.
Oratores, poetas, historicos, philosophos legendo et tractando continno-
que usu ingenium crescendo scimus fieri posse homines eloquentes ®.

Eloquenz ist somit nicht Ziel einer spezifischen Berufs-
ausbildung, sondern Inhalt der Studia humanitatis schlechthin.

YH. O. BurGER, Renaissance. Fumanismus. Reformation. Deutsche Literatur im
européischen Kontext (Bad Homburg v. d. H. 1969), 24.

2 Supra S. 283 ff. Vgl. die immer noch nicht iiberholte Darstellung von E. San-
1IN, Firenze e i suoi ‘oratori’..., sowie die erwihnte Arbeit Classens (S. 282 Anm. 2).

% Poggio Bracciolini, Epistulae X111 3.



CICERO — ORATOR NOSTER 301

Zu den am meisten gelesenen und traktierten Autoren gehort
Cicero mit seinen philosophischen Schriften und seinen Reden.
Das ftractare, die Kommentierung etfolgt zwar durchaus nach
den rhetorischen Grundkategorien, doch werden dabei ebenso
unter der zzventio Sacherklirung wie unter dem ornatus verborum
Fragen der Orthographie behandelt. In beiden Fillen zeigt sich
die frither erwihnte Ausrichtung der rhetorischen Kritik auf
den Einzelfall. Die richtige Orthographie eines Namens hilft
nicht nur, wie Ullman am Beispiel der Gregorbriefe zeigte, zur
richtigen Identifikation. Sie entspricht auch dem decorum, indem
sie einer Person oder einer Sache die ihnen zukommende sprach-
liche Gestalt angedeihen lisst. Die eben erwihnte Poggiostelle
zeigt, wie eine Kommentierung von Ciceroreden, welche diese
in die Zeit- und Lebensgeschichte des Autors stellt, zur Illu-
strierung und Legitimation eigener Argumente benutzt wird.

Die Kommentierung antiker Schriften bildet einen der
Hauptgegenstinde der zahlreichen humanistischen Briefwech-
sel, aber auch eigener Abhandlungen, wie ich frither am Beispiel
Loschis zeigte.

Zunichst werden die verschiedenen Kommentare geschlos-
sen einer nach dem andern, von 1594 an zu jedem Lemma, in
einem Bande zusammengefasst .

Nimmt man einen solchen Sammelband humanistischer
Cicerokommentare in die Hand, wie die Aldine von 1552, so
finden sich unter den Titeln Commeniarius, Scholia, Annotatiun-

Y In omnes M. Tullii Ciceronis Orationes doctissimorum vivorum lucubrationes (Venetiis
1552). C. Joachim Classen macht mich freundlicherweise darauf aufmerksam,
dass «schon die Bibliotheca Commentariorum, Enarrationum, Expositionum, Annota-
tionum, Scholiorum, Notarum, et similium Lucubrationum, quae umquam in M. T,
Ciceronis orationes a viris ... fuere editae, ... in tres Tomos tributa per M. Toan. Beatum
Helium Basiliens. (Basel 1594; nur ein Band erschienen), sich nicht darauf be-
schrinkt, die einzelnen Kommentare geschlossen hintereinander zu drucken wie
die Sammelausgaben von Venedig 1552 — dic letzte davon erschien Lyon 1554,
spiter nur Teilausgaben wie die der Jesuiten — sondern gibt zu jedem Lemma
einzeln die Bemerkungen der einzelnen Kommentatoren (Sylvius, Melanchthon,
Latomus etc.). »



302 WALTER RUEGG

cwlae in unterschiedlicher Ausfihrlichkeit zu den einzelnen
Lemmata rhetorische Analysen, grammatikalische, stilistische
Sacherkldrungen von italienischen, deutschen, franzosischen
und Schweizer Philologen. Es zeigt sich hier im einzelnen, was
die untibersehbare Flut von Programmreden zum Lobe der
Eloquenz und det Studia humanitatis proklamiert: Die Lektiire
der Autoren dient zum Teil als Illustration zum eigentlichen
Sprach- und Rhetorikunterricht, vor allem aber dem besseren
Verstindnis der Autoren selbst, die auf diese Weise zu Partnern
det iiberzeitlichen Republik der Gelehrten werden.

Ganz im Zeichen und im Dienste der Eloquentia Ciceros im
doppelten Wortsinn eines besseren Verstindnisses und der
besseren Anwendung der Ciceronischen Redekunst stehen die
1535 in Pratalbino, dem Landsitz des Grafen Gambara gedruck-
ten Observationes in M. 1. Ciceronerz des Marius Nizolius, die
spater unter dem Titel Nigolius sive Thesaurns Ciceronianus eine
weite Verbreitung fanden. Dieses Werk, eigentlicher Vorlidu-
fer spiterer Worterbiicher, bringt zu den einzelnen Wortern
sowohl Belegstellen wie auch kurze Sach-, Sprach- und Gram-
matikerlduterungen. Wie der urspriingliche Titel des Nizolius
zeigt, ist nicht so sehr die vollstindige Sammlung des Wort-
schatzes mit den entsprechenden Belegen, sondern die Kommen-
tierung der Ausgangspunkt. Sein eigenes Vorwort, aber auch
diejenigen der Herausgeber der spiteren Auflagen stellen das
Werk vor allem ad eloguentiam comparandam als niitzlich, ja not-
wendig vor. Trotzdem kann man es nicht dem eigentlichen
Ciceronianismus zurechnen, den FErasmus 1528 in seinem
Cliceronianus scharf kritisiert. Nizolius scheut sich nicht, in seinem
Vorwort fir die res mova des Buchdrucks das wverbum novum
imprimere zu verwenden *. Im Verlaufe der heftigen, vor allem
in Frankreich ausgetragenen Querelles cicéroniennes wird et von
Henri Etienne 1578 in dessen IVigoliodidascalus, sive monitor

Y Nizolius sive Thesaurus Ciceronianus (Basel, Hervagen, 1583). Widmungsbtief an
F. Gambara.



CICERO — ORATOR NOSTER 303

ciceronianorum INigolianorum dialogns als schlechter Ciceronianer
kritisiert 1.

Sowohl das Lexikon des Nizolius wie die Verteidigung des
stylus  Tullianus durch Bembo, Sadolet, Julius Scaliger und
Henri Etienne, vor allem aber der Tod des « Mirtyrers des
Ciceronianismus» 2, des Etienne Dolet auf dem Scheiterhaufen
im Jahre 1546 belegen die epochale Wirkung der Ciceronischen
Beredsamkeit.

In seinem Cliceronianus witft Erasmus den Ciceronianern vor,
durch ihre Verabsolutierung und Dogmatisierung des Cicero-
nischen Sprachgebrauchs den Geist der Ciceronischen Eloquenz
zu verraten. Ahnliche Auseinandersetzungen finden bereits im
italienischen Humanismus statt. * Wendet man Ciceros eigene
Auffassung von Rhetorik an, so muss der moderne Autor sich
anders ausdriicken als ein Cicero. FEr hat das Recht, ja die
Pflicht zu einem Stil, der der verdnderten geschichtlichen
Situation, vor allem aber seinem eigenen zxgenium, seinem Selbst
entspricht. Dieses ingenium wird zwar durch die Studia humani-
tatis geformt, angereichert; es behidlt aber seine letztlich in
Worten nicht zu fassende Individualitit. Dementsprechend
muss sich die Rhetorik bemiihen, nicht nur den gesellschaft-
lichen, sondern vor allem auch den individuellen Unterschieden
beim movere Rechnung zu tragen.

Dies fuihrt beispielsweise zu einer vollig neuen ars epistoland:
unter dem Einfluss der Ciceronischen Rhetorik. In seinem
Libellus de conscribendis epistolis wendet Brasmus 1521 statt
fester Kriterien, wie etwa der Linge, oder statt fester Formen,
wie sie die mittelalterlichen diczamina vorschreiben, die unter-

1 M. FumaArowLr, 1.’dge de I’éloguence, 110 f.

2 M. Fumarouwr, #id. Vgl. E. V. TeuLE, L’ Erasmianus sive Ciceronianus d’ Etienne
Dolet (1535) (Geneve 1974). Den Ciceronianismus aus marxistischer Sicht be-
leuchtet H. ENTNER, Fribhumanismus und Schultradition im Leben und Werk des
Wanderpoeten Samuel Karolus von Lichtenberg (Berlin 1968), 23 f.

8 Jetzt gut dargestellt von J. E. SE1GEL, Rbetoric and Philosophy ... (S. 281 Anm. 4),
63-98.



304 WALTER RUEGG

schiedlichen Situationsbedingungen und verschiedenen Anlagen
von Leser und Schreiber (¢empus, res, personae) auf die fast unab-
sehbare Vielfalt der Briefe an und entwickelt so eine differen-
zierte Stilistik der Hpistolographie in theoretischen Erorterun-
gen und praktischen Beispielen.

In dhnlicher Weise liesse sich die Wirkung der Ciceronischen
Rhetorik an anderen Gegenstinden des Schulunterrichtes, wie
der Grammatik, der Topik, den Schulgesprichen, der Homiletik
darstellen. Friedrich Paulsen hat im 1. Band seiner Geschichte
des gelebrien Unterrichtes trotz seiner antihumanistischen Grund-
haltung die aussergewohnliche Wirkung des Ciceronischen
Ideals der Eloquenz auf die Reformations- und Jesuitenschulen
dargestellt. Fumaroli verfolgte die Wirkung von Ciceros Rhe-
torik und Eloquenz im franzosischen Geistesleben des 16. bis
18. Jahrhunderts weit tiber die Schulen hinaus bis in alle Veriste-
lungen hinein mit bewundernswerter Gelehrsamkeit *. Ich be-
schrinke mich auf zwei Schulgegenstinde, die sich aus der
humanistischen Beschiftigung mit der Ciceronischen Eloquenz
verselbstindigen und zu einem allgemeinen Werkzeug des
gebildeten homo loquens in dieser Aetas Ciceroniana werden.
Einmal die Joci communes, welche passende Beispiele fir die
situationsgerechte Ekphrasis in den verschiedenen Formen der
Redekunst bieten sollen 2; zweitens die aus dem Traktieren der
Texte herausgewachsenen Sach- und Sprachlexika, die von den
Cornucopiae des Niccolo Perotti gegen Ende des 15. Jahrhun-
derts und dem darauf wie auf Vallas Elegantiae aufbauenden Dic-
tionarinm des Ambrosius Calepinus, 1502 zum erstemal ediert,
Vokabeln der klassischen ILatinitit verzeichnen und erkliren,
einerseits um damit zur Besserung eines nicht nur an Cicero
geschulten lateinischen Stils beizutragen, anderseits und vor

1 F. PAULSEN, op. ¢it. (S. 276 Anm. 4), 203 ff.; M. FumaARroLl, op. ¢it. (S. 277
Anm. 1). G. STRECKENBACH, Stiltheorie und Rbetorik der Rémer im Spiegel der
humanistischen Schiilergespriche (1931) (Gottingen 1979).

2 W. BRUCKNER, «Loci communes als Denkform. Literarische Bildung und Volks-
tradition zwischen Humanismus und Historismus», in Daphnis 4 (1975), 5.



CICERO — ORATOR NOSTER 309

allem als Sammlungen von Beispielen, als «soutrces d’¢lo-
quence », als «rhétorique des citations», wie Fumaroli sie
nennt *, und die sich bis ins 18. Jahrhundert hinein einer ausset-
gewohlichen Beliebtheit erfreuten.

Die Wirkung der Ciceronischen Rhetorik auf andere insti-
tutionelle Bereiche der gesellschaftlichen Horizontalen ist von
Fumaroli sehr eingehend fiir das kulturelle und politische Leben
Frankreichs nachgewiesen worden. Ich mochte in zwei Schritten
zu unserem Anfang zurtickkehren und damit zum Ende meines
Referates kommen. Der erste nimmt den Gedanken einer
Verbindung zwischen der humanistischen Rezeption Cicero-
nischer Rhetorik und der neuen Raumgestaltung, wie sie in der
Renaissancekunst vorliegt, auf.

6. Ut Rbhetorica Pictura

André Chastel hat in seinem Buch tber die Bezichungen
zwischen dem Humanismus und der Florentiner Kunst zur
Zeit Lorenzos * gezeigt, dass die Kunsttheorie Albertis auf
Kategorien der antiken Rhetorik, wie sie vor allem Cicero in
De inventione und De oratore neben Quintilian vermittelte, auf-
baut. Den Rudimenta der Malkunst, nimlich den geometrischen
Regeln der Perspektive, entspricht die zmwentio; der Pictura die
elocutio, dem Pictor das zngenium. Die Definition der Malkunst:
circumscriptio, compositio et lumina habe ihr Gegenstiick in der
inventio, dispositio, elocutio, so dass er zum Schluss kommt:
« Cette conversion des formules de la poétique et de la rhéto-
rique antiques en théorie de I’art, donnait des bases solides a
Panalogie: ut poesis pictura, et en faisait le principe général
de toute réflexion sur l’art. » Chastel, der im tibrigen die Verbin-
dung der Kunsttheorie Albertis mit dem Neuplatonismus Fici-
nos herausarbeitet, stiitzt sich hier auf eine Untersuchung, die
Rensselaer W. Lee unter dem Titel « Ut Pictura Poesis» 1940

1 M. FuMARoOLIL, 0p. cit., 6oo.
2 A. CuasteL, Art et humanisme a Florence an temps de Laurent le Magnifique (Paris
1959), 98.



306 WALTER RUEGG

verfasste *. John R. Spencer hat 1957 in einem Artikel mit dem
bezeichnend verinderten Titel « Ut Rhetorica Pictura» diesen
Gedanken fortgefithrt und in einer eingehenden Analyse die
Parallelitit des Aufbaus von Della Pictura mit einer Cicetro-
nischen Rede sowie zahlreiche wortliche und indirekte Zitate
aus Quintilian und vor allem aus Cicero nachgewiesen. Er
kommt zum Schluss, dass Alberti fiir die Maler des 15. Jaht-
hunderts im wesentlichen die gleiche Rolle ins Auge fasst wie
Cicero fir den Orator. Albertis perspektivische Konstruktionen,
welche von einem Beobachter ausgehen, sieht er in der Wirkung
des Redners auf den einzelnen Horer oder Leser bestitigt 2.
Michael Baxandall hat in seinem grundlegenden Buch Giotto
and the Orators 1971 die enge Verbindung zwischen der Cicero-
nisch-oratorischen Rezeption der Humanisten und der Renais-
sancekunst vor allem in ihrer Bedeutung fir die Bildkomposi-
tion im einzelnen nachgewiesen .

7. Das dialogische Strukturpringip des Humanismus

Mit meinem zweiten Schritt komme ich zurick auf die
interaktionistische Struktur der Rhetorik, die Beziehung zwi-
schen Sprecher und Hoérer, die Relativierung und Relationie-
rung des eigenen Standpunktes gegeniiber andeten Gesichts-
punkten, kurz das, was man das dialogische Strukturprinzip
des Humanismus nennen koénnte. Gewiss liegt dieses bei den
Frithhumanisten des Trecento erst in Ansitzen vor, wie ich

1R. W. Lgg, « Ut Pictura Poesis: the humanistic theory of painting», in Ars
Bulletin 22 (1940), 197-269.

2 J. R. SeENCER, « Ut Rhetorica Pictura. A Study in Quattrocento Theory of
Painting », in Journal of the Warburg and Courtauld Institutes 20 (1957), 26-44,
insbes. 43 f.

3 M. BaxanDAvLL, Giotto and the Orators. Humanist observers of painting in Italy and
the discovery of pictorial composition (Oxford 1971). Die Auswirkung Ciceronischer
Rhetorik auf die verschiedenen Kiinste zeigt Gérard L Coar, The Rhetoric of the
Arts, 1550-1650 (Bern/Frankfurt 1975).



CICERO — ORATOR NOSTER 307

seinerzeit bei der Interpretation von Coluccio Salutatis De fazo
et fortuna auszuarbeiten suchte 1. David Marsh schreibt zu Recht
in seiner klugen, gut dokumentierten Dissertation {iber den
Dialog des Quattrocento: « Whereas Petrarch wrote to his con-
temporaries and to the ancients in a general moralizing style
and employed the dialogue to dramatize the « secret» conflict
of his personality and his Augustinian conscience, Brunis Dia-
logi spring from the need to share with others the excitement
of Florence, and the dialogue now portrays the vital tensions
of a changing society ». Brunis Dialog ist nach dem Vorbild
von Ciceros De orafore geschrieben, «a work», wie Marsh
richtig schreibt, « that after Bruni was to dominate the Quattro-
cento concept of dialogue form.» 2 Dabei ist es zunidchst die
Form der Rede und Gegenrede selbst, welche der erkenntnis-
theoretischen Selbstbegrenzung, der Urbanitit und Situations-
bezogenheit, wie sie die Humanisten aus Cicero entnehmen,
addquaten Ausdruck gibt. Dartiber hinaus bildet jedoch auch
das Gedankengut Ciceros — vor allem seit der Entdeckung des
vollstingiden Manuskripts von De oratore 1421 — Gegenstand
unzihliger Dialoge, Programmreden und pidagogisch-moral-
philosophischer Traktate. Bruni, der De orafore nur in Frag-
menten, vor allem aus dem ersten und zweiten Buch kennt,
folgt dem ersten Buch von De oratore im Aufbau und Inhalt,
wobei Salutati die Rolle des Crassus spielt. Seine Argumentation,
die Studia humanitatis hitten ihre schonste Wirkung bei den
grossen drei coronae der italienischen Dichtung, Dante, Petrarca
und Boccaccio gezeitigt, 16st eine heftige Querelle des anciens et
des modernes aus.

1\, RUEGG, Anstisse, 89 f. Einen guten Uberblick — unter Ausschluss Salutatis
und Brunis — gibt G. Wyss Morici, Contributo allo studio del dialogo all’epoca
dell’Umanesimo e del Rinascimento (Diss. Bern 1947; Monza 1950).

2 D. Marsn, The Quattrocento Dialogne. Classical Tradition and Humanist Innovation
(Harvard 1980), 24. Zur Nachwirkung im 16. und 17. Jahrhundert, vgl. C. HENN-
ScHMOLDERS, « Ars conversationis. Zur Geschichte des sprachlichen Umgangs »,
in Arcadia 10 (1975), 16-33.



308 WALTER RUEGG

Noch wichtiger als diese freilich immer wieder aufbrechende
Frage nach dem richtigen Verhiltnis zu den Vorbildern der
Vergangenheit ist diejenige nach dem Verhiltnis von Philoso-
phie und Rhetorik, die ja das Zentralproblem von De oratore
bildet. Es wiirde viel zu weit fiithren, die Diskussion im Huma-
nismus der Renaissance weiter zu verfolgen . Ich beschrinke
mich auf den Hinweis, dass die Bedeutung und die Wirkung
von Texten sowie eine erneuerte Anerkennung der Rhetorik
auch heute wieder im Mittelpunkt philosophischer Erorterun-
gen stehen, welche Form und Stil als Ausdruck personlicher
Wahtheitssuche zum Gegenstand ihres Interesses machen.
Dabei wird die Rhetorik sogar tiber die Philosophie gestellt,
wie sich dies bei den Humanisten bis hin zu Melanchthon findet,
welcher von der Philosophie sagte, sie folge der Rhetorik wie
der Schatten einer Person. So verteidigt Chaim Perelman die
These, « dass der philosophische Beweis rhetorischer Natur
ist und dass die philosophische Argumentation, insofern sie sich
auf ihr angemessene Primissen stiitzt, von allgemein Aner-
kanntem ausgeht, das heisst, von gemeinen Prinzipien, gemei-
nen Begriffen und Gemeinplitzen » 2.

! Grundlegend: K. O. Aver, Die Idee der Sprache in der Tradition des Flumanisiius
von Dante bis Vico, Archiv fir Begriffsgeschichte, 8 (Bonn 1963). Darauf aufbauend:
D. HarrtH, op. c¢it. (S. 278 Anm. 3), tuber den Sprachpragmatismus des Erasmus;
H. O. BurGeR, op. cit. (S. 300 Anm. 1), der vor allem auf die Bedeutung von
Rudolf Agricolas De inventione dialectica hinweist. Zur Verbindung bzw. Aus-
einandersetzung zwischen Rhetorik und Philosophie bei den Humanisten vgl.
E. Castevny (Hrsg.), Testi umanistici su la retorica. Testi editi e inediti su reforica e
dialettica di M. Nizolio, F. Patrizi ¢ P. Ramo, a cura di E. GarN, P. Rossz, C,
Vasor1, Archivio di Filosofia, 3 (1953), 7-134; J. E. SEIGEL (0p. ¢/£. S. 281 Anm. 4)
iiber die Frithhumanisten., E. Grasst, Humanisimus und Marxismus., Zur Kritik der
Verselbstindigung von Wissenschaft, mit Texten von F. Petrarca, C. Salutati, C. Lan-
dino, A. Poliziano, M. Nizolio, L. Valla, G. Vico (Reinbek 1973); H.-B. Gerz,
Rbetorik als Philosophie. Lorenzo Valla (Miinchen 1974); M. WesseLER, Die Ein-
heit von Wort und Sache. Der Entwurf einer rhetorischen Philosophic bei Marins Nizolins
(Munchen 1974).

> Ch. PereLmAN, « Philosophie. Rhetorik. Gemeinplitze », in H.-G. GADAMER/
G. Boenm (Hrsgg.), Seminar: Die Hermeneutik und die Wissenschaften (Frankfurt

1978), 83.



CICERO — ORATOR NOSTER 309

Hier finden wir also die im Humanismus so beliebten und
spiter von der philosophischen Kritik so abgewerteten /oc/
communes als eigentlichen Ausgangspunkt der Philosophie. Man
hat den Renaissancehumanisten sehr oft den Mangel philoso-
phischen Denkens und die rhetorisch bedingte Pflege von
Gemeinplitzen und Allgemeinverstindlichkeit vorgeworfen.
Es trifft zu, dass die Humanisten im grossen und im ganzen die,
wie Petrarca sie nennt, saluberrimae leges vitae Ciceros mit ihrer
auch emotional bewegenden Sprache den scholastischen
Syllogismen vorzogen. Der amerikanische Philosoph Olafson
hat in einem sehr schonen Artikel hingewiesen auf die tiefe
Verwandtschaft, welche die Sprache von Geschichte, Literatur
und Philosophie mit der Welt des Mythos auf der einen Seite,
mit detjenigen des common sense auf der andern Seite verbindet,
wobel er unter world of common sense eine Welt von Personen
versteht, eine Welt menschlicher Absichten und Handlungen,
in denen die Art des Vetstehens, die dem menschlichen Leben
ebenso wie den menschlichen Beziehungen entspricht, die dra-
matische und erzihlerische Form behilt, welche den Mythos
charakterisiert *.

Die Beziehung zwischen der Welt von Petsonen und der
Welt des Mythos verleiht der humanistischen Cicerorezeption
jene Dimension, von der in meinem Referat kaum die Rede war.
Um zu lernen, sein ingemium in einer menschlich sinnvollen
Weise zu verwirklichen, muss der Mensch nicht nur versuchen,
die historischen Michte und die physikalische Umgebung zu
verstehen, sondern muss sie auch in der Fille ihrer metaphy-
sischen und physischen Dimensionen in dramatischer und
erzihlerischer Form als eine menschlich bedeutsame Wirk-
lichkeit erfahren. Die rhetorische Gestaltung dieser Form lduft
immer Gefahr, die Dimension des Mythischen zu verkiirzen.

1F. A. OrarsonN, « Humanism and the Humanities », in 7he Philosophy of the Curri-
culum. The Need for General Education, ed. by S. Hoox, P. KurTz, M. ToDOROVICH
(Buffalo, N. Y. 1975), 53 fl.



310 WALTER RUEGG

Solange sie sich dieser Gefahr bewusst bleibt, erlaubt sie es,
menschliche Ziele und Handlungen anderer Menschen durch
ihre auf Wirkung gerichteten sprachlich gestalteten Werke als
menschlich sinnvoll zu etfahren, zu bewerten, anzunehmen
oder abzulehnen, nicht nur in einer abstrakten Welt von Ideen,
sondern in der vollen Wirklichkeit sinnhaften Wirkens.
Ertlauben Sie mir, mein Referat mit einem Zitat aus dem
gleichen Brief des Erasmus zu schliessen, mit dem ich es begann.
Es weist darauf hin, dass die Riickkehr in die ftithere Vertraut-
heit mit humanistischen Autoren die gleichen zwei Wirkungen
hat, welche die Ciceronische Rhetorik von der Redekunst
erwartet: Die Pflege des Stils und die moralische Aufgabe der
Missigung nicht nur der sinnlichen, sondern vor allem auch
der geistigen Begierden . _Aigue huins dispendii adeo me non
poenituit, ut in wvotis sit, si liceat, ad veteres illos amicos remigrare,
ac menses aliguot cum illis familiariter vivere. Tantum fructus me
sensi percepisse ex bis libris relectis, non tantum ob stili rubiginem
abstergendam (quanguam hoc quogue nonnibil est, meo quidem iudicio)
verum miulto magis ob animi cupiditates moderandas refrenandasque.

1 Der Gegensatz des Geistigen zum Sinnlichen in meiner Ubersetzung wurde in
der Diskussion beanstandet. Zu Unrecht, wie sich mir aus der Uberpriifung der
im Index generalis in Ommnia Des. Erasmi Opera der Leydener Ausgabe verzeich-
neten Stellen zu animus und voluptas zu ergeben scheint. Erasmus braucht anizus
iberall im Gegensatz zum Korperlichen und Sinnlichen als die geistige Antriebs-
kraft des Menschen. Sehr deutlich wird dies in den Parabola (z.B. 1, 568 C): Ut
corpus non est capax volupltatum nisi bene temperatun: ita aninus non capit veram volup-
tatem nist liber metu ac cacteris affectibus, Woher det animus seine Kraft erhilt, ergibt
sich beispielsweise aus folgendem Apophthegma des Diogenes (4, 188 E): Audiens
adolescenterns honesta specie verbis parunz honestis utentemr : Non fe pudet, inquit, qui ex
eburnea vagina plumbeum educas gladinm. Ebur enim olim in summo erat pretio. Animus
corpore tegitur, is in oratione relucet. It De recta latini graecique sermonis pronunciatione
dialogus (1, 913 D) lasst er die Verbindung von animus mit oratio sogar von Tieres
Mund anerkennen: (Leo:) A# forma non facit hominem quam habemns commiunem cum
statuis. Animo sumus vel homines vel bestiae. (Ursus:) Unde guaseo isthaec incessit animo
tuo cura ? (Leo:) Quia Galenus me docuit hominem a caeteris animantibus quae vocamus
&Aoyo discerni non ratione sed oratione.



CICERO — ORATOR NOSTER 311

DISCUSSION

M. Michel: Jexprime tout d’abord ma reconnaissance 2
M. Riiegg. L’image humaniste qu’il nous propose de Cicéron me
parait la plus juste et la plus féconde. Nous n’avons cessé, pendant
ces journées, de constater, dans ’éloquence cicéronienne, la part de
transcendance qui va au-deld de la pratique, sans pour autant la
négliger. L’histoire de la ‘réception’ confirme 'importance d’un tel
aspect. Preuve en soit le Moyen Age. Il a connu le De inventione et
la Rhbétorigue a Herennius. Il en a fait une utilisation originale, qui
tient 4 la fagon dont il congoit la culture. I1 faut peut-étre aussi tenir
compte de ’état de nos propres connaissances. En effet, sur le sujet
qui nous occupe, nous connaissons surtout les ceuvres théoriques.
Les discours effectivement prononcés (qui sont sans doute moins
nombreux que dans la République romaine) dorment encore dans
les manuscrits et n’ont généralement pas fait 'objet d’études suf-
fisantes. Voila du travail pour la Société d’histoire de la rhétorique !
Quant a la conception de la culture au Moyen Age, elle est notam-
ment influencée par Ovide. On retrouve la déclamation. Les rhé-
toriques #ova et vefus ont tendance a se mettre a son service. On
étudie moins les sfafus et Pargumentation que les /ocz et les figures,
tropes ou ‘métaplasmes’. Cependant, il existe d’autres raisons de
revenir a Cicéron. Il s’agit d’abord de toute la tradition augustinienne,
depuis le De doctrina christiana, et ensuite de Boece et de son com-
mentaire des 7opignes de Cicéron. Au XII¢ siécle, Jean de Salisbury
(qui est vers 1150 I’évéque de Chartres, alors que le Portail royal
existe déja) est, a 'apogée du génie roman, un des plus cicéroniens
et des plus grands parmi les humanistes. Son style s’inspire aussi
d’Horace et de Séneque, dont il connait les ceuvres. Mais il insiste,
apreés Boéce et au-dela de Martianus Capella, sur une culture globale
(connue, notamment, par I’Ecole de Chartres), ou rhétorique et
philosophie tiennent leur place. Une synthese semblable, proche de



$12 DISCUSSION

Pesprit du De oratore, méme s’il n’est pas utilisé directement, appa-
rait chez Hugues de Saint-Victor (Didascalicon).

M. Rijegg : Ich bin Herrn Michel fiir seine Erginzungen umso
dankbarer, als es nicht meine Aufgabe war, tiber die Bedeutung der
Ciceronischen Rhetorik im Mittelalter zu sprechen. Meine Bemer-
kungen sollten nicht mehr als den Hintergrund fiir die humanistische
Cicero-Rezeption skizzieren. Die Bedeutung der Antike fiir das Mit-
telalter kann nicht hoch genug eingeschitzt werden. Nicht umsonst
haben sich Ausdriicke wie Gilsons Aetas Aristoteliana fir das
13. Jhdt., Traubes Aetas Vergiliana tir das 9. Jhdt., Aetas Ovidiana
fir das 12. Jhdt. eingebtirgert. Freilich ist das Verhiltnis zur Antike
im Mittelalter grundsitzlich anders strukturiert als bei den Huma-
nisten. Die moderni, die in der Metaphorik des 12. Jhdts. wie Zwerge
auf den Schultern der riesenhaften antiqu: stehen, kdnnen auf diese
dankbar und bewundernd als auf ihr Fundament oder herablassend
als auf eine Uberholte Welt hinunterblicken. Sie sind sich also auch
des Unterschiedes zu den antiken Autoren wohl bewusst, haben
jedoch keine erlebte Distanz zu ihnen, im Gegensatz zu den Huma-
nisten, die ihnen in die Augen blicken, auf sie horen, sie anreden
konnen.

M. Ludwig: Es ist durch den Vortrag von Herrn Riegg gut
deutlich geworden, dass die Reden Ciceros im 14. - 16. Jhdt. sozu-
sagen eine auf andere Felder tbertragene Wirksamkeit ausgeiibt
haben (Epistolographie, Historiographie, auch Vorstellungen, Et-
lebnisformen, etc.). Als Gerichtsreden und beratende Reden in poli-
tischen Korperschaften fanden sie dem Anschein nach wenig direkte
Nachfolge, unter anderem wohl da die Verfahrensformen in den
Prozessen und Ratsversammlungen nicht dazu angetan waren, die
dort gehaltenen Reden spiter als literarische Werke zu verdffent-
lichen. Der Brief Poggios {iber den Prozess gegen Hieronymus von
Prag auf dem Konstanzer Konzil zeigt jedoch, dass auch Verteidi-
gungsreden in aktuellen Prozessen unter dem Einfluss von Ciceros
Redekunst stehen konnten. Veroffentlicht und tbetliefert diirften
solche Reden nur selten sein.



CICERO — ORATOR NOSTER 313

M. Classen : Es hat natiirlich Prozessreden auch im Zeitalter des
Humanismus gegeben, doch sind sie ebenso wenig erhalten wie
Plaidoyers aus Prozessen unserer Zeit erhalten bleiben, die auch nur
fiir den Augenblick gedacht sind und weder in die Akten aufge-
nommen noch in der Regel verdffentlicht werden — und darin liegt
ein wesentlicher Unterschied zwischen der Praxis des Humanismus
und der Antike. Natiirlich spielen Reden auch im diplomatischen
Vetkehr eine Rolle — auch zu strittigen Rechtsfragen — und derat-
tige Beispiele sind in den Akten erhalten, aber veroffentlicht sind
auch sie in der Regel nicht.

M. Rijegg: Ich kenne keine Gerichtsreden der humanistisch ge-
bildeten Juristen. Insgesamt iiberwiegen zweifellos die deliberativen
Reden, wie sie nicht nur innerhalb der Universitit, beispielsweise
zur Broffnung der Vorlesungen, sondern auch bei politischen An-
lissen, wie den profestationes de iustitia, den laudationes und den ora-
tiones in fumere gehalten wurden. Auch sind die Humanisten als
oratores ihrer Stadt oder ihres Fiirsten oft fiir Gesandtschaften ver-
wendet worden, und solche diplomatische Reden, in denen sich das
epideiktische mit dem politischen, gelegentlich auch rechtlichen
Charakter beriihrt, ja Giberdeckt, wurden teils direkt veroffentlicht,
wie von Poggio oder vom ersten Verfasser einer Wegleitung zur
Diplomatie, Ermolao Barbaro, teils in Geschichtswerken, wie z.B.
von Guicciardini ausfihrlich zitiert.

M. Classen : Angesichts der Bezeichnung aetas Ciceroniana und der
im Referat zu Recht betonten ethischen Rolle der Rhetorik, die der
Erginzung durch die sapientia bedarf, stellt sich die Frage, welche
Bedeutung Quintilians Einfluss zuzuschreiben ist, der im Gegensatz
zu Cicero die Konzeption des vir bonus dicendi peritus betont, und
wie weit dessen ustitutio oratoria gelesen und fiir humanistische
Erziehungsprogramme benutzt worden ist.

M. Riiegg: Die Entdeckung der vollstindigen #nstitutio oratoria
in St. Gallen durch Poggio wihrend des Konstanzer Konzils 1416
wurde als Sensation von der humanistischen Welt aufgenommen.



314 DISCUSSION

Der Codex wurde sofort mehrfach abgeschrieben und diente in
der Folge im humanistischen Unterricht von Barzizza und Guarino
an als Lehrbuch. Valla zog ihn Cicero vor, ja proklamierte ihn als
literarisches Vorbild in seiner Polemik gegen den Ciceronianismus.
Quintilians Wirkung ist jedoch mit derjenigen Ciceros nicht zu
vergleichen. Es ist wohl kein Zufall, dass Erasmus einen Ciceronianus
schrieb. Quintilians Rolle war im wesentlichen die eines Schul-
meisters — im besten Sinne dieses Wortes —, nicht die eines die
Herzen bewegenden und erfreuenden Orators oder wie dies Filelfo
in einem Brief des Jahres 1440 ausdriickt: Quintilian ist eher ein
arator als ein orafor. Im Ubrigen wurde das humanistische Ideal des
Redners bereits vor der Entdeckung des vollstindigen Quintilian
mit der Bezeichnung des vir bonus et facundus umschrieben; ob unter
dem Einfluss Quintilians, der ja auch im Mittelalter nicht unbekannt
war, oder weil Ciceros Verbindung von eloguentia und sapientia im
moralischen Sinne interpretiert wurde, bleibe dahingestellt.

M. Strob : Ich frage mich, was Mittelalter und frithe Renaissance
mit Ciceros De inventione und dem Auctor ad Herennium tiberhaupt
anfangen konnten, Werken, die doch so perfekt auf die antike Praxis
vor allem des Gerichtswesens ausgerichtet sind? Weiss man etwas
dariiber, ob damals irgend jemand die Argumentationsmoglichkeiten
z.B. der gualitas assumptiva ausgeniitzt hat?

M. Riegg: Auch die antiken Autoren wurden im Mittelalter
zundchst als Steinbruch fir die ganz anders ausgerichteten geistigen
Konstruktionen verwendet, dhnlich wie wir dies im rdmischen
Museum von Nyon fiir die Verwendung von Quadern der tomischen
Basilika in Genf zum Bau der Mauer oder griosserer Gebiude beob-
achten konnten . Spiter wurden solche antiken Formen auch im

1 La veille, les participants aux Entretiens avaient visité le Musée romain de
Nyon. D’ou cette allusion. Détruite par les Alémanes en 277, la Colonia Julia
Equestris (Nyon) a servi de carriere pour la construction de I’enceinte réduite de
Geneve. Les pierres étaient transportées par voie d’eau. De cela il résulte que les
fondations des monuments dont faisaient partie beaucoup des blocs architecto-
niques découverts a Geneve sont a Nyon. Clest tout récemment que les archéo-
logues s’en sont apergus |



CICERO — ORATOR NOSTER 315

ibertragenen Sinne als Regeln oder Modelle fir dhnliche Funktio-
nen gebraucht, in Definitionen, Kategorien, Anweisungen der Rhe-
torik, beispielsweise in Notker des Deutschen Rhetorik oder in den
Artes dictaminis. Humanistisch wiirde ich eine solche Verwendung
antiker Spolien nicht nennen; scholastisch, sofern sie in eine fest-
gefigtes Lehrgebdude Eingang fanden; klassizistisch, insoweit For-
men, Redewendungen, Klauseln usw. unmittelbar vom antiken Vor-
bild ibernommen wurden.

M. Nasta : Concernant le bel exposé de M. Riegg je voudrais
signaler quelques aspects de la réception qui se rattachent aux deux
coordonnées (verticale et horizontale).

Au Moyen Age, selon cette heureuse formule, toute la réception
des idées cicéroniennes s’organise sur un parcours vertical. Ajoutons
aussi que I’héritage médiéval des termes de rhétorique (émanant im-
plicitement des traités cicéroniens, auxquels s’ajoute la Rbétorique a
Herennins) se présente sous la forme d’une vaste faxonomie des concepts
(pour la plupart des figures, des tropes, des citations, des exempla).
On le voit bien quand on examine le relevé des Arts de seconde rhé-
forigue mis au point par E. Faral: longue série de partitions (ou
‘divisions’), préceptes, définitions, légués par les précurseurs des
traités d’un Lausberg ou d’un Martin (combien plus nuancés).

Des les premiers temps de la Renaissance, les humanistes ouvrent
la perspective d’une compréhension de Cicéron en tant que person-
nage historique et, surtout, ils mettent au centre de la pratique
littéraire le paradigme du style oratoire, la norme cicéronienne. Il
y a toutefois, dans le domaine de la réception, des phénomenes
tres importants de transition. Jusqu’au début du XVIe siecle, nous
pouvons dire que la poétique elle-méme n’échappera pas a la tutelle
des rhétoriciens. Un exemple typique nous est offert par la structure
du Grand Art de Seconde Rbétorique du ‘palinode’ Pierre Fabri (1509),
dans lequel un premier livre s’inspire de Cicéron, avec des exemples
tirés des plaidoyers et des harangues (une innovation par rapport a
la tradition médiévale), tandis que le second est un Art de rythmer
(en somme un traité de versification, puisqu’il s’occupe principale-



316 DISCUSSION

ment des rimes). Il y a donc la une syntheése de ’éloquence, plus
ou moins agrémentée par les citations traduites du latin (a part
Cicéron, les nouveaux maitres s’intéressent aussi a Salluste), domi-
nant la poétique, dans un essai d’imposer une véritable stratégie du
beau langage (ars bene dicendr).

Il est tout aussi important de se faire une image correcte du
destin du cicéronianisme aprés 'époque d’eflervescence marquée par
la dispute du Ciceronianus. Or, méme chez les adversaires d’un culte
exclusif du modele cicéronien (la norme latine de Voptinus), I’allure
de ’éloquence — surtout dans les écrits du Cinguecento —, les tours
de phrases, la structure discursive continuent d’étre marqués par
les rythmes et les impulsions du grand auteur classique de Rome.
Je cite speciminis gratia deux textes polémiques pour et contre I'imi-
tation exclusive de Cicéron. Notamment une dissertation de Giraldi
Cinzio (Cynthius) et la réponse de Celio Calcagnini (vers le milieu
du XVIe sigcle), éditées dans le magnifique recueil de B. Weinberg,
Trattati di Poetica e Retorica del Cinguecento 11 (Bari 1970). Malgré
le fait que la ‘réponse’ de Calcagnini plaide la cause des partisans
de Pimitation éclectique de plusieurs auteurs, nous retrouvons le
ton des entretiens qui s’animent dans le De oratore, avec des accords
qui semblent tirés aussi du Pro Archia et un plaidoyer trés habile
pour imposer une largeur de vues salutaire dans la pratique du style.

M. Calboli : Vorrei richiamare I’attenzione su un punto marginale.
La rassegna dei codici della Rbetorica ad Herennium, del De inventione,
diciamo delle opere retoriche di Cicerone, dopo il catalogo del
Manitius (in Philologus 100 (1956), 62-66) ci puo dare notevoli sor-
prese e ci permette non indifferenti arricchimenti. Ad es., il Marx
riteneva, in merito alla Rhet. ad Her., che i codici che non fanno
parte della famiglia dei Mutili facessero parte degli Expleti (cf. da
ultimo M. Spallone, in Bollettino dei Classici, Accademia dei Lincei,
Ser. I1I, 1, 1980, 158-190). In realta si verifica, ed & stato dimostrato
negli ultimi anni, che parecchi non sono Expleti, ma Integri. B il
caso del Florentinus Laurentianus §1.1o che contiene quanto si &
salvato di Varrone, De /ingua Latina e la Rbet. ad Her., ed & scritto



CICERO — ORATOR NOSTER 317

in Beneventana. B un codice quindi di Montecassino e potrebbe
anche essere anteriore o almeno contemporaneo dei Mutili. Allora
le cronologie di Bolgar vanno ovviamente riviste, ma, oltre a cio, &
per me importante questo problema: seguire le vicende degli serip-
toria, come i codici sono nati. E allora ci puo essere non solo la pro-
duzione di certe opere, perché interessano le prediche, le ambascerie,
(i discorsi per le prediche e per le ambascerie), 'influenza ciceroniana
su S. Agathius, ma anche un motivo secondario di ricerca e diffu-
sione dei libri, perché il centro scrittorio costruiva una sua biblioteca
e allora si cercavano le opere di un certo tipo (le opere retoriche di
Cicerone) per averle. In fin dei conti questi seripzoria sono anche
spesso centri di studio e come chi oggi costituisce una grande
biblioteca, vuole o cerca di avere tutto di un certo genere, cosi penso
che qualcosa di simile, fatte salve le debite differenze, si sia verificato
anche allora.

Anche il Petrarca, quando con la sua bella scrittura ricopiava,
oltre a raccogliere, i libri antichi, anche Servato Lupo quando cer-
cava i libri retorici di Cicerone, penso che agissero non solo per un
uso immediato, ma anche per il gusto del collezionista che nasce in
ogni utilizzatore dei libri — e un sociologo come il Prof. Riegg la
sa lunga al riguardo. Quanto dunque gli seripforia concepiti in questo
modo e in modo anche ovviamente piu ricco, hanno contribuito
alla diffusione medioevale del Cicerone retorico e a preparare la sua
fortuna umanistica prima e dopo 'umanesimo carolingio ?

M. Riiegg : Zweifellos wurden damals wie heute Biicher nicht nur
zum unmittelbaren Gebrauch, sondern auch zu Sammelzwecken
beschafft. Manuskripte waren im Mittelalter ein wertvoller Handels-
artikel. Herr Calboli hat durchaus recht mit seiner Meinung, dass die
scriptoria mit ihrer Titigkeit die Verbreitung von Ciceros Rbetorica
im Humanismus vorbereiteten. Freilich ist die humanistische Kopier-
und Emendationstitigkeit mit der mittelalterlichen, selbst mit der-
jenigen eines so systematischen Handschriftensammlers wie Servatus
Lupus quantitativ und qualitativ nicht zu vergleichen. Da die Huma-
nisten im Buch fremden Menschen begegnen und jedes Buch Hin-



318 DISCUSSION

weise auf andere Biicher und damit auf andere interessante Menschen
gibt, erfasst die humanistische Sammlerleidenschaft und Philologie
nicht nur einzelne Personen, sondern die intellektuelle Welt des
ganzen Abendlandes.

M. Michel : M. Rilegg nous a bien montré qu’a la Renaissance,
on ne se concentre plus sur les préceptes, comme on le faisait au
Moyen Age, mais qu’on retrouve dans le De orafore les legons du
dialogue.

1) Je reviens d’abord sur ce qu’a signalé M. Nasta. Au temps de
la Renaissance, le voisinage qui existe entre rhétorique et poétique
est trés sensible. Déja, au Moyen Age, on se servait des traités clas-
siques de rhétorique pour les arfes poétiques. On ne connaissait
guere, sur ce point, ceuvre d’Aristote et Horace ne suffisait pas. A
la Renaissance, ainsi que I’a montré Weinberg, on revient a Aristote.
Mais le méme mouvement ne s’accomplit point pour la rhétorique.
Certes, on a retrouvé Pceuvre du Stagirite, mais on préfere les traités
latins, plus élaborés; Quintilien fournit le meilleur manuel, et, pour
Pesprit de ’enseignement, on revient au De oratore.

2) 11 est intéressant, au début du XVe siecle, d’étudier la Rhéto-
rigue de Georges de Trébizonde. Ce Crétois, qui réve de collaborer
avec les Turcs, traduit les concepts d’Hermogeéne dans le langage
du De inventione; il se déclare disciple passionné d’Aristote; contre
lui, Bessarion et ses amis, qui ont mal supporté ses invectives contre
Platon, se défendent. Dans le premier livre de sa réponse, Bessarion
tire des écrits du philosophe athénien une théorie de I’éloquence qui
insiste essentiellement sur la pureté, la grice et la douceur; 'auteur
se réfere aussi a la théorie du style philosophique, telle qu’elle apparait
chez Cicéron, par opposition aux violences du forum. Ici comme
dans bien d’autres cas, orateur établit une médiation entre Platon
et Aristote.

3) Il faudrait aussi insister avec M. Nasta sur I'influence des
débats relatifs au cicéronisme pendant tout le XVIe siécle. Un de
mes étudiants, M. Mouchel, prépare a ce sujet une thése qui traite



CICERO — ORATOR NOSTER 319

notamment de Iéloquence religieuse. Rappelons a ce propos que la
these de M. Fumaroli (L’dge de I’éloguence) avait primitivement pour
titre: Jésuites et Gallicans; elle met en lumiére la confrontation —
voire I'affrontement — entre le platonisme augustinien et l’aristo-
télisme thomiste, auquel les Jésuites, écartant les aspérités de la
scolastique, avaient prété un langage cicéronien. 1l faudrait évoquer
aussi les importants travaux de M. Jehasse sur I’histoire de la critique.

Qu’on me permette d’ajouter une remarque sur un sujet propre a
passionner les néo-latinistes. Nous venons de parler du Moyen Age
et de la Renaissance; or M. Riiegg a donné pour titre a son exposé:
Cicero noster. On pourrait poser, par rapport a notre temps, la méme
question que nous avons posée a propos d’époques antérieures:
quelle place Porateur tient-il, quelle influence exerce-t-il dans les
discours prononcés par les modernes ? Je me bornerai a rappeler un
mot de Mme de Staél: si Marcus Tullius avait parlé a la Convention
ou dans les assemblées du temps, a-t-elle dit, il n’aurait jamais pu se
faire entendre, parce que ses auditeurs, trop grossiers, auraient été
débordés par sa culture. Plus largement, et dans 'ordre de la théorie
(qui, chez notre auteur, ne doit jamais étre négligée au profit de la
pratique), la sociologie actuelle fait souvent la part trés grande aux
problemes de la rhétorique: je pense notamment a Perelman.

M. Rijegg: Cicero als Person kann in der Gegenwart wohl kaum
als noster gelten. Jedoch abgesehen von seinen Gedanken, die, wie
Wilhelm Dilthey schrieb, die ethischen Anschauungen der modernen
zivilisierten Welt bestimmen, scheint mir vor allem die erhohte
Bedeutung der Sprache fir die moderne Anthropologie, Philosophie
und Soziologie, wie ich zu skizzieren versuchte, eine neue aetas Cice-
roniana zu priludieren.






	Cicero - orator noster

