
Zeitschrift: Entretiens sur l'Antiquité classique

Herausgeber: Fondation Hardt pour l'étude de l'Antiquité classique

Band: 28 (1982)

Artikel: La théorie de la rhétorique chez Cicéron : éloquence et philosophie

Autor: Michel, Alain

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-660772

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-660772
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


III

Alain Michel

LA THEORIE DE LA RHETORIQUE
CHEZ CICERON:

ELOQUENCE ET PHILOSOPHIE

Ciceron, dans ses traites, presente une theorie de la rheto-

rique. Nous allons l'etudier. Mais le mot meme doit nous
arreter d'emblee. Qu'est-ce qu'une theorie? Le terme peut-il
s'appliquer ä la parole vivante, qui constitue la matiere et
l'instrument de la rhetorique Les modernes, souvent, se posent
la question. Nous aurons ä y repondre.

D'emblee, plusieurs observations s'imposent ä nous. En
premier lieu, Ciceron ne veut pas separer la rhetorique de la

philosophic. Nous comprenons des maintenant pourquoi: la

sagesse permet seule de maintenir ensemble la theorie et la

pratique, le savoir et la vie. En second lieu, il n'est pas possible
d'etudier la theorie de l'eloquence sans reference a la pratique
des ceuvres. Au demeurant, la rhetorique des anciens se propose
le plus souvent comme une critique; eile ne donne pas ses

regies ou ses moyens dans une construction abstraite, mais elle
les tire de l'etude des textes et eile se trouve done obligee de

definir les precedes d'une telle enquete.
Des lors, le plan de notre expose se trouve trace. Nous

etudierons d'abord en general les rapports de la rhetorique et
de la philosophic. Nous examinerons ensuite quelques points



IIO ALAIN MICHEL

originaux de l'enseignement ciceronien; nous verifierons enfin,

par de brefs exemples, comment s'applique une theorie qui,
repetons-le, n'aurait aucun sens veritable sans cela.

*

Ciceron etablit un lien rigoureux entre la rhetorique et la

philosophic. On peut affirmer avec force une verite qui risque
d'apparaitre comme un paradoxe: il est, pour la rhetorique
prise en elle-meme, un severe critique. II est severe pour les

rheteurs, qu'il condamne durement des l'introduction du De
oratore. On comprend qu'une telle attitude inspire quelque
gene aux defenseurs et aux historiens de la rhetorique. lis ont
garde, quant ä eux, la vieille habitude de se defier des philo-
sophes. Elle leur vient des peres fondateurs que furent les

sophistes. Elle s'est souvent perpetuee ä travers les systemes
d'education et de culture, dans lesquels la philosophie inter-
vient parfois assez peu. Mais enfin, nous n'y pouvons rien:
l'originalite de Ciceron, par rapport aux autres auteurs de

rhetorique, reside dans Fattention qu'il voue a la philosophie.
Certes, comme les autres, il parcourt, plus ou moins systema-
tiquement, la liste des preceptes. Mais, alors, il ne fait guere
que repeter leurs lemons, avec des modifications de detail. II se

distingue en un point: pour lui, l'eloquence est liee a la
philosophie comme la forme au fond h Nous devons accepter ce

fait, d'ou decoulent d'immenses consequences pour 1'histoire
de la culture: d'une part, Ciceron impose a tous les lettres qui
viendront apres lui la connaissance de la philosophie. D'autre
part, apres Aristote, dont il reprend pour l'essentiel le message,
il interdit a la philosophie de faire bände ä part et de se separer
des autres disciplines relatives a la parole.

Par quel biais saisirons-nous le detail des problemes
Plusieurs methodes sont possibles. L'une consiste ä partir des

1 De orat. III 141 sqq. Sur les reticences ä l'etude philosophique de la rhetorique,
v. A. E. Douglas, in Aufstieg und Niedergang der römischen Welt\ 3 (1973), 95-138.



LA THEORIE DE LA RHETORIQUE CHEZ CICERON III

sources antiques, ä les definir, a les preciser. Une telle demarche
est necessaire. Mais on peut aussi essayer de replacer 1'effort
ciceronien dans le cadre general de la philosophic et de son
histoire. Cela risque d'inquieter les philosophes. Mais en realite,
comme l'ont montre des recherches recentes relatives ä l'histoire
du langage *, les deux types d'enquete vont ensemble. II est

impossible de separer l'etude des sources d'une reflexion sur
leur portee philosophique. II faut les scruter dans leur esprit
et non seulement dans leur lettre. A l'epoque qui nous interesse,
la philosophie est constitutive de la rhetorique. Aujourd'hui,
eile tend a se distinguer de la litterature ou de la philologie,
qui cherchent leurs methodes propres. Dans l'antiquite, eile
definissait les principes de ces methodes.

II suffit de rappeler, sans entrer dans le detail, quatre grands
problemes, qui interviennent precisement de maniere marquee
dans la reflexion moderne sur le langage (je pense en particulier
au cours de Roland Barthes sur la rhetorique)2: i) II s'agit de

la reflexion sur le langage pris en lui-meme et sur ses rapports
avec la parole oratoire. 2) II s'agit aussi des rapports entre
verite et persuasion (tous les debats relatifs aux sophistes
interviennent ici). 3) La rhetorique est engagee dans l'action. Elle
traite des problemes politiques, encore une fois dans leurs

rapports avec la parole. 4) Les problemes esthetiques interviennent
egalement.

En ce qui concerne la theorie du langage, il semble que
nous partions de l'aspect le moins important de la pensee
ciceronienne. On admet generalement que notre auteur ne pose
point en ce sens les problemes de la rhetorique, qu'il s'attache

uniquement a l'efficacite ou a l'esthetique. Nous pensons qu'un
tel point de vue est inexact: Ciceron ne cesse de poser la question
du sens. II le fait de plusieurs manieres. En premier lieu, il

1 Cf. M. Baratin et F. Desbordes, L'analyse linguistique dam 1'Antiqidte classique,

I: Les theories (Paris 1981).
2 Communication 16 (1970).



112 ALAIN MICHEL

insiste sur le rapport entre res et uerba, inuentio et dictio, reprenant
ainsi un schema d'origine aristotelicienne. En second lieu, il
oppose egalement uerba et sententia, ä propos, cette fois, de la

theorie des figures. Troisiemement, il s'interroge sur l'etymologie
et on constate alors que, dans l'equilibre complexe qu'il etablit
entre nature, convention et usage, il est proche de Varron. Les
chercheurs recents (Barwick, Calboli, Baratin) ont montre que
les trois approches correspondent a divers moments de la

philosophic antique. Platon, reflechissant sur le langage, s'interroge

sur son rapport avec l'etre. En arrivant a des resultats
differents, il maintient ainsi le point de vue des sophistes et le

type de questions qu'ils posaient. II cherche le referent dans

les mots, res dans uerba. Aristote a repris le schema. Les Stoiciens
examinent la figuration du logos, que nous appellerions aujour-
d'hui enonce. lis distinguent le signifiant — qui est forme ou
figure — et le signifie et ils cherchent les conditions de leur
adequation. Iis influencent done fortement, a l'origine, la theorie
des figures: les uerba ou les schemata constituent le signifiant, la
sententia le signifie. Enfin, Varron se pose les questions de

l'etymologie et de la syntaxe. La premiere renvoie ä l'etre, la seconde

au formalisme analogique. II s'agit de combiner, notamment
dans le bon usage, les deux exigences, d'accorder l'unite de la

forme et la presence de l'etre.
De ente et uno... Cela sera le titre d'un ouvrage fort meta-

physique de Jean Pic de la Mirandole, soucieux de reconcilier
Aristote et Platon. Nous avons vu que le formalisme ontolo-
gique des Stoiciens tendait a y reussir dans la reflexion sur les

figures. L'Academie (dont Varron est temoin) donnait d'une
telle solution une interpretation ouverte et non systematique.
Ciceron a-t-il ete conscient des debats que nous evoquons La

reponse semble pouvoir etre double. D'abord, il importe assez

peu qu'il les ait saisis dans toute leur profondeur. II suffit qu'il
se situe avec precision dans une tradition philosophique. A cet

egard, nous n'avons aucun doute: il est bien, lui-meme, acade-

micien et soucieux de concilier Aristote, Platon, les Stoiciens.



LA THEORIE DE LA RHETORIQUE CHEZ CICERON II3

Les solutions auxquelles il aboutit sont varroniennes et il
connaissait Varron. Ensuite, on ne peut comprendre sans une
telle reference au langage diverses prises de position fondamen-
tales de Ciceron.

Toute son ceuvre est dominee par deux idees relatives a res,
uerba, sentential l'eloquence doit toujours donner la priorite au
fond sur la forme. Mais l'un et l'autre sont inseparables dans le

langage, puisqu'on ne peut connaitre le signe sans une double
attention au signifiant et au signifie. De la une double tendance

au classicisme (qui donne priorite au referent, aux res sur les

uerba) et au baroque (qui utilise la figuration du langage, soit

pour la concentrer, comme le font les Stoiciens, soit pour l'epa-
nouir: les 'modernes' iront en ce sens, de Neron a Domitien).
II est bien connu que les deux aspects coexistent dans l'oeuvre
de Ciceron. On s'est interroge sur les raisons d'une telle
rencontre. Nous tenons ici l'une d'entre elles. Nous devons le

souligner encore: la dictio (chez Ciceron comme chez les
Stoiciens lorsqu'il parlent de lexis) ne se reduit pas ä la forme: eile

porte sur 1'oratio dans sa totalite, sur le logos. On s'en avise

notamment dans un passage essentiel du De oratore (III 5 5 sqq.:
il s'agit sans doute de la clef de toute l'oeuvre!), lorsque Ciceron,
etudiant Yornatus, montre qu'il trouve l'une de ses sources
principales dans le maniement des theses ou des idees gene-
rales: l'universalite, qui releve du sens, du signifie, constitue
un des elements essentiels de la beaute formelle, car, chez

Ciceron, la forme esthetique est signifiante.
Le second probleme sur lequel nous voulons insister est

celui de la connaissance. Ici, on ne saurait douter de la lucidite
de Ciceron. Mais eile s'exprime de maniere parfois ambigue.

Comme l'ont signale les commentateurs J, la parole antique
hesite entre deux fonctions: eile peut persuader ou informer.
La recherche de la persuasion est le fait des sophistes; la
recherche de l'information (qui fait intervenir l'idee de verite

1 M. Baratin-F. Desbordes, op. cit.



ii4 ALAIN MICHEL

et qui peut aussi aboutir a la demonstration) domine chez les

Platoniciens. Ciceron se rattache manifestement a une telle
tradition. Les termes qu'il emploie (docere, probare) le montrent.
Mais il s'inspire fondamentalement d'ecoles philosophiques,
qui lui permettent, grace a des apports plus recents, de nuancer
sa pensee. II s'agit d'abord de l'aristotelisme qui, ä cote de la

dialectique du vrai, telle que la concevait Platon, avait dessine

une dialectique du vraisemblable. L'enthymeme fait entrer le

persuasif dans le Systeme du vrai, par l'entremise du vraisemblable

et le maniement avise du pour et du contre (ce que les

Latins appelleront argumentation in utramque partem). D'autre

part, Ciceron dialogue aussi avec les Stoi'ciens. II le fait ä propos
de la definition de l'orateur. Celui-ci a-t-il pour fonction de

persuader Une tradition qui passait par les sophistes et certains
Aristoteliciens l'affirmait. Le Portique, avec Chrysippe et

Cleanthe, definissait au contraire l'eloquence par sa seule

coherence interne: la fin de l'orateur est de bien parier 1. Peu

importe qu'il persuade effectivement. II n'y parviendra peut-
etre pas si on l'entend mal, mais sa perfection demeurera.

Ciceron, manifestement, cherche l'equilibre entre les deux

conceptions. II insiste sur le caractere persuasif de l'eloquence,
qui n'existerait pas veritablement sans l'efficacite. Mais, lorsqu'il
formule de maniere precise sa definition, il dit que l'orateur
parfait met en oeuvre toutes les parties de l'eloquence 2: il
persuade ou enseigne, il plait, il emeut3. Dans l'expression
'bien parier', Ciceron developpe done le terme 'bien' par une
analyse qui fait apparaitre l'efficacite externe. II essaie de

combiner la coherence interne et l'engagement pratique et tend
ainsi a combiner l'information et la persuasion, le platonisme

1 Cf. essentiellement Quint. Inst. II 15 sqq.
2 De orat. I 64: Quamobrem, si qtds uniuersam et propriam oratoris uim definire coin-

plectique unit, is orator erit mea sententia hoc tam graui dignus nomine, qui, quaecumque
res incident, quae sit dictione explicanda, prudenter et composite et ornate et memoriter
dicet cum quadam actionis etiam dignitate.
3 Cette insistance sur les 'devoirs de l'orateur' apparaitra plutot dans 1'Orator.



LA THEORIE DE LA RHETORIQUE CHEZ CICERON II 5

et le stoicisme d'une part, et de l'autre la praxis que les sophistes
avaient placee au-dessus de tout.

U.n tel rapprochement est significatif. On peut juger qu'il
doit beaucoup a la demarche que l'Academie avait institute.
Nous pensons surtout a la Nouvelle Academie. Carneade etait
celebre pour sa faconde. II s'interrogeait beaucoup sur le

7u&avov, le persuasif, par lequel on parvenait, au-delä du vrai-
semblable, jusqu'au probable qui entraine une sorte d'assenti-
ment. Assurement, Ciceron n'a pu manquer d'etablir un
rapprochement entre sa philosophic preferee et son eloquence.

Toutefois, il convient d'interroger les textes, pour savoir
s'ils nous donnent des confirmations precises ä ce sujet. La

reponse se trouve au livre III du De oratore, lorsque Ciceron

passe en revue les differentes ecoles philosophiques 1. II ecarte
l'epicurisme (qui prone Votium et se tient autant qu'il peut ä

l'ecart de l'action politique); il elimine le stoicisme, trop dog-
matique et trop exigeant, enferme dans ses paradoxes qui lui
interdisent ce qui est necessaire ä l'orateur: le recours au sens

commun. Restent les Peripateticiens et les Academiciens. Les

premiers acceptent et favorisent l'action politique, ils parlent
le langage du peuple; les seconds sont persuasifs. Bien entendu,
Ciceron precise qu'il se place ici au seul point de vue de l'orateur

2. Pour le fond, il affecte de ne pas trancher entre les ecoles.

Mais, precisement, c'etaient les Academiciens qui recherchaient

un tel eclectisme...
Le point de vue de Ciceron sur les sources philosophiques

de la creation oratoire se trouve egalement exprime; dans le
Brutus (119 sq.): Ciceron evoque, ä propos de son interlocuteur
les lemons des Peripateticiens. II enchaine: Quo magis tuum,
Brute, indicium probo qui eorum (id est ex uetere Academia) philo-
sophorum sectam secutus es, quorum in doctrina atque praeceptis
disserendi ratio coniungitur cum suauitate dicendi et copia. Notons

1 III 63 sqq. Cf. notre comm. au Congres de la Societe Eirene (Varsovie 1968).
2 III 64.



116 ALAIN MICHEL

d'abord que Lambin, suivi par la plupart des editeurs a supprime
la glose id est ex uetere A.cademia. II a eu tort, parce qu'elle ne
fait pas difficulte pour la comprehension du texte et que, meme,
eile la rend plus claire et plus precise. II s'agit, cette fois, de

l'ancienne Academie (non de la nouvelle: nous aurons ä revenir
sur la difference). Ciceron indique aussi que la philosophic,
necessaire a l'orateur, ne sufEt pas a le former parfaitement.
Elle ne va jamais assez loin dans la pratique du combat politique
ou judiciaire entre les hommes. Mais eile fournit l'abondance,
la douceur et la dialectique h

Nous reviendrons dans un instant sur la douceur et sur les

problemes esthetiques qui s'y rattachent. Mais il faut noter
d'abord cette insistance sur la pratique. Roland Barthes a sou-
ligne dans son cours sur la rhetorique le caractere concret d'une
discipline qui, depuis les sophistes et Aristote, porte sur les

'questions de politique'.
II n'est pas necessaire ici d'insister beaucoup. Nous renver-

rons au grand excursus du De oratore III et au travail que
K. Barwick lui a consacre 2. Nous sommes au point sur lequel
Ciceron se trouve le plus proche des sophistes. En effet, il va
jusqu'ä s'opposer a Socrate, auquel il reproche d'avoir separe
cor et lingua 3, le fond et la forme, lorsqu'il a dissocie 1'eloquence
de la philosophie. Isocrate (disciple de Gorgias) a refuse au

temps de Platon une telle rupture. Aristote l'a abolie. On
aboutit ainsi a la reflexion sur res et uerba, done sur le langage,

que nous evoquions en commencant. II est tout a fait remar-
quable qu'une telle correlation se trouve expressement etablie
entre l'activite politique et ce que nous appelons le style clas-

sique.

1 Ces termes ne sont pas employes au hasard.
2 Das rednerische Bildungsideal Ciceros (Berlin 1963).
3 III 61. Sur Isocrate et Aristote, III 141 sqq. Sur Platon et les sophistes, cf.
S. Ijsseling, « Rhetorique et philosophie. Platon et les sophistes ou la tradition
metaphysique et la tradition rhetorique», in RPhL 74 (1976), 193-209.



LA THEORIE DE LA RHETORIQUE CHEZ CICERON II7

II s'agit, ä vrai dire, d'un type bien determine d'action
politique. Pour que la forme et le fond puissent s'accorder dans une

transparence parfaite, il faut que la philosophic soit mise en

ceuvre. K. Barwick a souligne ä ce propos l'originalite de

Ciceron. Toute la structure des livres I et III du De oratore

depend du dialogue entre Piaton, qui, a la rhetorique oppose
la dialectique, Isocrate, qui affirme le role politique de la parole,
et Aristote, qui montre qu'une telle politique est philosophique
et qui accomplit ainsi la synthese des deux tendances prece-
dentes. Ciceron insiste plus que les autres rheteurs sur la
collaboration qui peut s'etablir entre le philosophe et l'homme
politique (par exemple Pericles et Anaxagore x). Barwick
souligne cependant qu'un tel schema n'est pas inconnu des ecoles

philosophiques, qui evoquent Piaton et Denys ou Aristote et
Alexandre. A nos yeux, l'originalite de Ciceron reside plutot
dans sa volonte d'incarner personnellement le type du
'politique' qui est en meme temps philosophe. La possibility d'une
telle synthese est fournie precisement par l'eloquence qui reunit
la contemplation et Paction. Ajoutons que le modele de Ciceron
est Pericles. Or, aussi bien dans le Menexene que chez Thucydide
(II 65, 8), ce personnage apparaissait comme le «premier
citoyen», qui dominait le peuple par son prestige exprime
dans sa parole. II etait l'image initiale, incarnee dans l'histoire
et la philosophic, de ce que Ciceron allait nommer le princeps 2.

Nous sommes ici au cceur de sa pensee: dans l'eloquence
ciceronienne, l'histoire — romaine — et la philosophic —
grecque — se rencontrent. Elle favorise un type de gouvernement
fonde a la fois sur l'aristocratie personnelle et sur l'intelligence
democratique qui refuse la violence, preconise la liberte, etablit

1 De oral. Ill 138.
2 Sur Pericles (compare a Scipion), cf. Rep. I 25; De orat. I 216, etc.; Ciceron se

refere aux textes celebres de Thucydide, qui decrivait aussi Pericles comme le

'premier' citoyen, conduisant seul les citoyens d'une cite democratique par
1'autorite qu'il devait a son eloquence et ä son desinteressement.



n8 ALAIN MICHEL

le droit. Quiconque veut lier la politique a la parole se trouve
conduit a de tels choix.

L'eloquence mene ä l'aristocratie democratique. Elle conduit
aussi vers la beaute. Le dernier des grands problemes ou nous
allons voir intervenir la philosophic est done l'esthetique. On
permit tres nettement, en lisant Ciceron, que l'enseignement
des rheteurs la met en cause et contribue ä la definir. La delec-

tatio fait par tie de leurs buts. Pour fixer les moyens qui la

suscitent, ils sont bien obliges de s'interroger sur le plaisir du
beau. Nous constatons que Ciceron ne s'en tient pas a des

valeurs toutes faites, ä des normes acquises, mais qu'il s'inter-

roge sur elles. Les resultats de sa pensee, qui ne lui est pas
entierement personnelle mais se construit ä partir de discussions

precises, proposees par l'histoire, apparaissent comme valables

pour tous les arts et non seulement pour la rhetorique. Nous
avons ici les bases d'une critique artistique ä caractere uni-
versel.

Dans l'ordre de la philosophic, nous insisterons sur deux

points: i) La theorie de la convenance; 2) La recherche de

l'ideal.
Ciceron presente deux fois la theorie de la convenance. II

s'agit d'abord du De oratore et de 1' Orator, ensuite du De
officiis. II y a done une reflexion proprement liee ä l'esthetique
de l'eloquence, et une autre qui s'attache a la morale des devoirs.
Nous devons nous demander si les deux sont Hees. Mais il faut
prealablement examiner les textes de rhetorique.

La meme, la notion de convenance est philosophique. Elle
vient essentiellement d'un Peripateticien, Theophraste, et s'ins-
crit dans sa theorie des uirtutes dicendi. Elle se trouve liee a une
reflexion portant ä la fois sur la nature (ou le naturel) et sur
l'utile (puisqu'il s'agit d'une theorie des roles et des fonctions).
La convenance ne peut s'enseigner. Elle est saisie par un
iudicuim spontane, qui releve done de la nature et qu'on appel-
lera plus tard le goüt. Elle se rattache, dans l'art ou dans la

creation, au singulier et a l'unique. Elle se distingue ainsi de



LA THEORIE DE LA RHETORIQUE CHEZ CICERON II9

l'autre aspect de la beaute, qui reside au contraire dans l'uni-
versel, et qui se manifeste notamment lorsque intervient la
symmetria, le sens de l'analogie et des proportions, qui joueun
tres grand role dans la pensee de Ciceron 1. Ici encore, nous
assistons (comme dans le langage) a la rencontre de l'anomalie
et de l'analogie. Le facteur qui les reconcilie est a la fois Yaptum

(il existe un agencement admirable de l'univers, semblable ä

celui des periodes oratoires) et Yutile (les pentes symetriques
du toit font l'equilibre du fronton et favorisent l'ecoulement
des pluies).

A propos des uirtutes dicendi, nous ajouterons que la recherche
de l'origine philosophique peut nous mener au-dela de Theo-
phraste. Nous les trouvons en effet exposees en bon nombre
au debut du livre III de la Rhetorique d'Aristote 2. Nous com-
prenons mieux, des lors, selon quel esprit s'est elaboree la

theorie. Aristote, dans l'esthetique comme dans le langage,
s'interesse particulierement au rapport qui existe dans 1'expression

entre la diversite et l'unite. La parole oratoire peut viser
la simplicite et la sobriete, qui se traduisent en clarte, en purete
(ce seront les deux premieres vertus du style). Mais elle peut
aussi viser l'ecart, la bizarrerie, le 'merveilleux' (9-aufiaoTov):
elle l'atteint par l'ornement, lequel doit rester approprie, selon
la convenance. Encore une fois, nous rencontrons une theorie
du langage qui, entre le clair et l'etrange, pose cette fois la

notion d'ecart. Nous assistons de nouveau ä une reflexion qui
maintient ensemble les deux termes d'un couple d'opposes,
dont le premier se rattache a ce qui deviendra le classicisme et
le second au baroque futur. Nous avons deja note combien la

meme tension est presente chez Ciceron.
II reste a parier de convenance au sens moral. Ciceron

l'etudie a la fin de sa vie, dans le livre III du De officns. Est-il

1 Cf. notre article: « Rhetorique, philosophic et esthetique generale: De Ciceron
ä Eupalinos», in REL 51 (1973), 302-326.
2 Rh. III 2, 1404 b. Cf. notre comm. au Congres de la F.I.E.C., Budapest, 1979.



120 ALAIN MICHEL

permis d'etablir un rapprochement entre les deux points de

vue? Ciceron lui-meme nous y oblige dans 1 'Orator-, semperque

in omni parte orationis ut uitae quid deceat est considerandum (71). La
theorie du 7tps7tov qui se trouve ici presentee n'est done pas
uniquement celle de Theophraste, mais il faut deja penser a

Panetius. D'ailleurs, la formule meme qu'emploie Ciceron nous
renvoie vers la tradition stoicienne, puisqu'il dit que la conve-
nance doit etre examinee non in sententiis solum sed etiam in uerbis

(ibid.) La terminologie est ici celle du Portique. Le De oratore

detaillait beaucoup moins les preceptes (III 210-212). Mais il
concluait sa breve analyse par une formule: omnique in re posse

quod deceat facere artis et naturae est, scire quid quandoque deceat

prudentiae. Le dernier mot renvoie a la vertu philosophique que
Panetius avait etudiee. Sans doute, Ciceron, en 55, ne connais-
sait son ceuvre que de fa$on imparfaite, par des excerpta ou des

cours. En 44, il en prend une connaissance plus precise. Mais,
des son premier grand dialogue, il marque l'unite de la sagesse.
II suffit d'ailleurs de lire l'ensemble de ses discours et d'y etudier

l'emploi de decet, dignitas ou decorum pour constater que ces

termes sont continuellement lies ä l'idee de beaute1. Plus

exactement, ils la mettent en relation avec la moralite. Une
telle maniere de saisir le xaXov est a la fois platonicienne et
stoicienne. Elle implique une pensee fondamentale: il y a

relation entre esthetique et dignite. Le probleme de la vie
humaine est de realiser la convenance supreme, qui consiste
as'accorder a. l'Ideal, ä discerner son exigence pour y repondre 2.

Cela nous conduit au point suivant de notre enquete. Les

problemes esthetiques interviennent en effet dans un texte
fondamental, ou Ciceron fonde un aspect essentiel de la theorie
oratoire et oü l'auteur explique que, pour definir l'eloquence

1 Cf. V. Poeschl, « Der Begriff der Würde im antiken Rom und später », in Acta
philo!. Aenipontana 3 (1976), 46 sq.
2 On re joint ici, k propos de convenance, l'aspect platonicien de la notion: il
s'agit de repondre aux « exigences essentielles », dont parle V. Goldschmidt, ä

propos de Piaton (Les dialogues de Piaton (Paris 1947)).



LA THEORIE DE LA RHETORIQUE CHEZ CICERON 121

telle qu'il la concoit, il partira d'une definition ideale, com-
prenant toutes les qualites possibles 1. Nous reconnaissons ici,
portee ä sa plenitude, la technique de definition qui etait
employee a propos de la notion d'orator. Ciceron, en se referant
au terme platonicien lui-meme — idea —, nous prouve qu'il
s'agissait bien d'une demarche issue de l'Academie. Le procede
qui consiste a definir par l'ideal, ä partir d'un 'modele' supe-
rieur ä 1'experience, est caracteristique: nos contemporains en
font grand usage. II ne s'agit done pas seulement d'idealiser
des images, en tombant dans une sorte d'academisme, mais

plutot de chercher la perfection et le depassement. Ciceron

prepare Michel-Ange autant que Raphael. A cet egard, un
rapprochement avec Denys d'Halicarnasse est significatif.

Le rheteur grec vient juste apres Ciceron, au debut du

regne d'Auguste. Comme lui, il a herite de la tradition peri-
pateticienne une theorie des trois genre de styles: bas, grand
et moyen. Le premier s'exprime chez Lysias, dans sa simplicite,
le second chez Platon, le troisieme chez Demosthene. Mais

Denys, qui parle en termes peripateticiens, dit que Demosthene

represente une «moyenne» entre les deux autres styles2.
Ciceron considere plutot que Demosthene, reunissant en lui
les qualites opposees, realise un depassement qui le rapproche
de l"idee' de l'orateur. S'agit-il seulement d'une difference

terminologique On pourrait le croire, puisqu'aussi bien, dans
les deux cas, Demosthene apparait comme le meilleur modele.
Mais cela meme suffit ä nous confirmer que Ciceron realise une
synthese entre platonisme et aristotelisme, puisqu'il fait converger

leurs demarches. Surtout, nous percevons que sa psycholo-
gie le distingue fondamentalement de Denys. II ne vise pas
seulement la juste mesure mais aussi le depassement dans l'ideal.

1 Orator 7-10. E. Panofsky a montre la posterite du passage {Idea). [La valeur
meme du mot decorus atteste le rapprochement que nous indiquons]. V. en dernier
lieu: W. Wimmel, « Cicero auf platonischem Feld. Zu § 9 des Orator», in Studio
Platonica. Festschr. H. Gundert {Amsterdam), 185-194.
2 Cf. De admir. ui die. in Dem. Pour Ciceron, nous renvoyons ä 1' Orator.



122 ALAIN MICHEL

Nous parlions tout ä l'heure du role joue par le dogmatisme
et par le doute academique dans la reflexion de Ciceron sur le

langage. Mais on sait comment les Platoniciens, et notamment
les disciples de Carneade, resolvaient le probleme du doute et
se protegeaient contre le scepticisme. Iis rappelaient que la

verite existe. Nous ne pouvons pas la saisir a cause de la faiblesse
de notre sensibilite. Mais eile existe au-delä de l'apparence,
comme l'Idee. Nous progressons vers eile en meme temps que
nos opinions deviennent plus probables. Nous la construisons
en nous, en faconnant, a partir de 1'experience, des modeles qui
se rapprochent d'elle. Toute l'ceuvre de Ciceron est regie par
ce schema qui se precise au fur et ä mesure qu'elle s'approfondit
et qui trouve sa pleine expression dans V Orator et dans
VHortensias. II est significatif que la demarche poetique, dessinee

dans le traite philosophique, coincide avec la demarche esthe-

tique, presentee dans le traite de rhetorique.

Langage, dialectique, politique, esthetique: nous avons passe
en revue les grands domaines qu'aborde la rhetorique cicero-
nienne et nous avons constate chaque fois la place qu'y tient
la philosophic. II reste a etablir quelques syntheses.

Pouvons-nous resumer ce que nous avons dit des sources?

Nous avons note, sans surprise, que l'epicurisme est absent

(encore pourrait-on signaler sa presence discrete dans les Topiques
ä propos de la theorie de la prolepse 1: mais il s'agit d'un passage
eclectique). Nous avons constate la presence des Stoiciens dans

la theorie du langage. Mais ils interviennent ä travers une
tradition qui aboutit a Varron, un tenant de l'Ancienne Academie.
Nous avons remarque que, pour l'essentiel, Ciceron cite deux

sources: le Lycee, 1'Academie. II se refere tantot aux Carne-

adiens, tantot a l'Ancienne Academie. Comment trancher et

peut-on le faire? Nous savons aussi que Ciceron a suivi des

legons de rhetorique, que donnait Philon de Larissa, les faisant
alterner avec ses lemons de philosophic 2.

1 Top. 31.
2 Tusc. II 9.



LA THEORIE DE LA RHETORIQUE CHEZ CICERON 123

Nous rappellerons d'abord les influences dominantes de

Piaton et d'Aristote. Au second, Ciceron doit une grande part
de ses theories esthetiques (ä travers Theophraste). II lui
emprunte aussi la division des genres de l'eloquence: epidic-
tique, deliberative, judiciaire, qu'il prefere a la distinction
d'Hermagoras, entre theses et hypotheses h Autrement dit, il
cherche, ä travers le philosophe, la vie concrete et la politique.
A Platon, il emprunte le sens de l'ideal et le desir du depas-
sement.

Ancienne ou Nouvelle Academie Nous repondrons que,
dans la plupart des cas, la question ne se pose pas. L'Ancienne
Academie avait mis au point une theorie de la dialectique que
la nouvelle ne recuse pas. Le debat porte seulement sur le

degre de certitude des connaissances obtenues. Or, pour l'ora-
teur, qui vit dans le vraisemblable, la question du dogmatisme
n'intervient pas. Ciceron, suivant peut-etre Philon de Larissa,

peut done tres bien reprendre des analyses issues pour l'es-
sentiel de Xenocrate et qu'Antiochus avait adaptees aux
terminologies du Lycee et du Portique. Nous expliquerons dans un
tel sens la formulation des Topiques, qui ressemble beaucoup
ä l'expose de la logique de 1'Ancienne Academie dans les

Academiques, II i 2.

Un texte nous permet peut-etre de preciser les choses. II
s'agit du De oratore III 109 sqq. Le passage etablit un classement

entre les diflerents types de questions generales. Or, nous

pouvons signaler ses grandes analogies avec la diairesis des

questions de philosophic attribute par Stobee a Eudore
d'Alexandrie, qui fut un contemporain de Ciceron et, comme
lui, un eleve d'Antiochus d'Ascalon. M. Giusta a beaucoup
insiste3 sur cette 'division', dont l'importance lui parait extreme

1 V. en premier lieu, De inuentione I 7-9.
2 En particulier pour la theorie de la definition: cf. notre article dans la RPhilos

157 (1967). 79"i°3-
3 I dossografi di etica I-II (Torino 1964-1967).



124 ALAIN MICHEL

pour comprendre les doxographies de Ciceron et de ses contem-
porains en matiere de morale. Sans suivre toutes les conclusions
de ce savant (parfois tente par la Quellenforschung au sens etroit),
nous ne pouvons manquer de reconnaitre les affinites pro-
fondes qui existent entre la diairests d'Eudore et celle du De
oratore. Des lors, nous devons admettre que, selon toute vrai-
semblance, Ciceron est reste en rapport, au cours de sa vie,
avec les courants les plus vivants de l'Academie. La tendance
antiochienne etait en train de triompher. L'orateur etait, pour
le doute et pour la theorie du bonheur, hostile ä Antiochus.
Mais on pourrait montrer que, sur les deux points, il restait

proche de Philon d'Alexandrie, lui-meme eleve d'Eudore 1...

Quant a l'eloquence, il en allait de meme. Nous en aurons
un autre temoinage lorsque nous parlerons tout a l'heure de

la culture.
Mais il ne suffit pas pour nous d'avoir ainsi pose l'hypothese

que Ciceron se refere dans l'Academie a un enseignement
contemporain dont Eudore n'est sans doute pas le seul repre-
sentant et qui constitue, par rapport a Philon de Larissa et
Antiochus, un moment plus recent de la doctrine. II faut aussi

se demander dans quel esprit s'accomplit une telle utilisation,
puisqu'ä nos yeux Ciceron ne se borne certainement pas ä

une imitation servile. Or, la reponse va s'inscrire parfaitement
dans le cours de notre demonstration. Elle nous montrera en
effet quels sont, dans la rhetorique, les rapports de la theorie
et de la pratique.

En substance, Ciceron nous dit que les quaestiones se divisent
en deux categories: theorie et pratique. Dans la theorie, trois
categories: la conjecture, qui porte sur l'etre, la definition
relative, dirons-nous, ä l'essence, la qualite (qui se refere prin-
cipalement a la tradition stoicienne). Les questions pratiques
font intervenir la louange et 1 'officium. On reconnait dans ce

1V. notre contribution au colloque du C.N.R.S. Philon d'Jllexandrte, Lyon,
11-15 sept. 1966 (Paris 1967), 81 sqq.



LA THEORIE DE LA RHETORIQUE CHEZ CICERON I25

schema une imbrication des dialectiques platonicienne et stoi-
cienne. La distinction entre theorie et pratique se rattache a

une tradition d'origine peripateticienne 1.

En somme, l'orateur, par la parole, passe de la theorie ä

la pratique, qu'il distingue mais qu'il voudrait ne pas separer.
II cherche, comme le philosophe, ä dire l'etre, soit en lui-meme,
soit dans son essence, soit dans ses qualites distinctives, qui
caracterisent son enonce. On peut, en ce sens, parier d'une
theorie de 1'eloquence puisqu'il existe une eloquence theorique.
Mais une teile theorie ne saurait se presenter comme dogmatique
et totalement coupee de la pratique. Ici, nous devons revenir
ä ce que nous avons dit sur l'idee de l'orateur. La confrontation
du point de vue ideal et de la realite pratique est constante
dans la philosophie de Ciceron. W. Görler, notamment, y a

insiste. II a montre, comme nous l'avions fait nous-meme sur
certains points 2, que l'orateur ne cesse de confronter une
vision absolue des choses, qui est proche des idees platonici-
ennes, et des considerations plus relatives, qui tiennent aux
limites pratiques de la connaissance humaine. L'optique de la

Nouvelle Academie l'encourage a prendre une telle attitude,
puisqu'il croit en meme temps ä la realite des idees et ä l'ina-
dequation de notre connaissance, qui entraine le doute. Tantöt,
done, il s'efforce de definir les exigences de l'ideal, tantot il
admet qu'il ne le connait pas de maniere parfaite: les deux

points de vue se completent mutuellement. Iis ne peuvent
manquer d'intervenir dans toute demarche theorique: ils y

1 Nous renvoyons, sur ce probleme, ä M. Giusta, op. cit. Eudore distingue
comme Ciceron la theorie et la pratique. II insere entre les deux ce qui releve
de Top[fr) c'est-ä-dire la recherche et la definition du bien supreme et du bonheur.
Les memes questions apparaissent chez Ciceron, mais elles sont integrees ä la

topique des Academiciens (conjecture, definition, qualite). Du meme coup, on
voit se dessiner, dans la theorie des questions, le primat de la theorie des lieux
(definitio, comparatio, consecutio). Sur l'art de la discussion et sa 'division' chez

Ciceron, Giusta (qui insiste sur les aspects stoiciens) renvoie ä Off. III 18.
2 Cf. W. Görler, Untersuchungen %u Ciceros Philosophie (Heidelberg 1974), et notre
compte rendu, in REL 54 (1976), 438-441.



I2Ö ALAIN MICHEL

poseront en meme temps l'existence ideale et la prudence
experimental.

C'est ainsi qu'il faut entendre le terme de 'theorie' quand
on l'applique ä Ciceron. Et, de fait, les deux points de vue
dont nous venons de parier apparaissent dans le De oratore,
notamment en I 94. Iis sont incarnes par les deux principaux
interlocuteurs du dialogue, Antoine et Crassus. Le second se

tient tres pres de l'eloquence ideale: il cherche Yoptimus orator
et parait capable de l'approcher parce qu'il ne s'interesse pas
seulement ä Yinuentio mais aussi a la dictio. Mais Antoine, des

le livre I, a indique qu'il existe deux types d'orateurs. Le premier
rassemble les diserti, qui possedent l'ensemble des qualites et
des connaissances requises pour obtenir par la parole une
reussite moyenne. Mais est eloquens celui qui possede la totalite
de la competence.

Nous allions dire: de l'art. Mais, au fait, s'agit-il d'un art?
Certains peripateticiens l'avaient pense. Les Stoiciens avaient

repris le terme en lui donnant un sens tres fort. Pour eux, l'art
etait une science pratique, fondee sur des representations cer-
taines et liees en Systeme 1. Antoine n'a pas de peine a montrer
que l'eloquence ne possede pas de tels avantages. Ciceron
croit, avec les Platoniciens (et sans doute avec Aristote lui-
meme) qu'elle est une simple faculte, fondee sur une experience 2

issue de la pratique. A travers cette experience, on cherche
l'Ideal.

Tel est, en derniere analyse, le sens qu'on peut donner au
mot 'theorie' chez Ciceron. II ne suppose nulle servitude envers
les dogmes. Mais il ecarte aussi le scepticisme radical, l'empi-
risme, et il n'exclut pas l'Ideal. II exige, d'autre part, la
coherence. Nous n'avons cesse de montrer qu'elle existe chez Ciceron
et qu'elle est platonicienne. Nous avons vu qu'elle implique
constamment la presence de la philosophic dans la rhetorique.

1 Sur eloquence et art, voir Quint. Inst. II 15 sqq.
2 De orat. II 72. Pour facultas, tres souvent employe, voir par ex. II 35.



LA THEORIE DE LA RHETORIQUE CHEZ CICERON 127

Grace a eile, l'orateur s'engage dans sa propre parole. II se

rappeile que ses mots sont lies ä son etre, il ne separe pas son
langage des choses qu'il touche ou des pensees qu'il con$oit.
Les lecteurs du De oratore ou de 1' Orator sont souvent frappes

par un fait: chez Ciceron, rhetorique se confond avec eloquence.
Le recours ä la philosophic contribue a rendre explicable une
telle nuance: la rhetorique ne se separe pas de la parole parce
qu'elle ne se borne pas aux recettes et qu'elle ne se separe ni
de Taction ni de la beaute ni de Tetre.

*

Nous avons accompli Tessentiel de notre propos. Aussi
serons-nous beaucoup plus bref pour ce qui suit. Nous devons
maintenant examiner le detail des preceptes et dire aussi un
mot de leur application dans les discours ou de leur influence
historique. Mais la matiere pourrait etre infinie. D'autre part,
l'etude des principes que nous avons menee jusqu'ici suffit ä

expliquer bien des details d'execution. Aussi, nous nous bor-
nerons a detacher quelques points frappants. Nous le ferons en
nous referant aux trois devoirs de l'orateur: prouver, plaire,
emouvoir.

Quant ä la preuve, nous insisterons essentiellement sur un
point. Precisement, Ciceron est l'homme des principes generaux.
II s'efforce, plus que tous les autres rheteurs, de les faire entrer
dans la pratique du discours. Cela n'est pas facile, car les causae

constituent par excellence le domaine du fait particulier. Comment

garder l'esprit d'universalite, quand on veut se consacrer
aux problemes de la praxis, qui sont toujours uniques? De
fait, Quintilien, par exemple, marquera sur ce point un net
recul par rapport ä Ciceron. La doctrine meme des etats de

causes, telle qu'Hermagoras Tavait constitute, se prolongera
jusqu'ä Hermogene et a ses successeurs avec des modifications
de detail. Jamais les rheteurs n'accepteront de Tabolir, jusqu'au



ALAIN MICHEL

Pere Bernard Lamy, qni essaiera de la remplacer au XVIIe
siecle, par une mise en ceuvre de la methode cartesienne (prin-
cipes, analyse, synthese). Or, les etats de causes, comme leur
nom l'indique, portent sur des questions particulieres, definies
selon les circonstances de lieux et de temps. Mais Ciceron, seul

parmi les grands rheteurs, substitue au classement des causae

celui des quaestiones infinitae ou 'theses' h Nous avons analyse
cette division qui ressemble, nous l'avons dit, ä la diairesis

d'Eudore et qui s'inspire done de l'eclectisme acaaemique.
Ciceron lui joint une division des causes, qui s'inspire d'Aris-
tote (elles sont judiciaires, deliberatives, epidictiques) et il
ajoute un appendice sur les causes de droit (lä encore en atte-
nuant le cote formel au profit de l'aspect dialectique) 2. D'autre
part, il donne dans son ceuvre une place grandissante a l'etude
des 'topiques', entendus comme lieux de l'argumentation. Ainsi,
chez lui, les status causarum se resorbent dans le classement des

questions generales. Le vrai probleme consiste a deduire la

cause de la these, et il s'agit alors de questions dialectiques oü
interviennent d'une part l'ontologie (quand il s'agit de conjecture,

de definition, de causalite, de convenance) et d'autre part
la logique de l'universel (chaque fois que l'on divise ou que
l'on classe). Une teile maniere de proceder tend essentiellement
ä se presenter comme une simplification platonisante de la
tradition aristotelicienne. Boece, le premier grand commentateur
des Topica, s'en etait bien apercu. II devait trouver beaueoup
de disciples d'abord au Moyen Age (ainsi Jean de Salisbury),
puis ä la Renaissance (nous allons jusqu'a Ramus: nous arrivons,
precisement, au seuil du cartesianisme). Au-dela des subtilites
du syllogisme, le veritable but de la parole consiste ä enchainer

1 De orat. III 111 sqq.; plus exaetement, Ciceron precise que sa division s'applique
aussi bien aux theses qu'aux causes; mais c'est marquer le primat des questions
generales, auxquelles se ramenent done les debats particuliers.
2 V. essentiellement Part. 68-138 (cf. Top. 86-99).



LA THEORIE DE LA RHETORIQUE CHEZ CICERON IZ9

avec convenance les differents types d'arguments. C'est ainsi

que l'esprit d'universalite s'accorde ä la complexite du concret.
Passons aux techniques de Yornatus. Ciceron n'a pas presente

d'une maniere systematique une theorie des «idees du style »,

quoiqu'il ait reflechi sur la diversite des genera dicendi1. Toute-
fois, on constate d'une part (nous l'avons note) qu'il fait la

place grande a la suauitas, la yXuxuTTji; des Grecs; d'autre part, il
insiste sur la dignitas, \a.grauitas et pousse jusqu'ä 1'oratio grandis,

qui apparait chez lui comme la synthese la plus proche de l'ideal:
la douceur et la simplicite s'y combinent avec le pathetique pour
engendrer une beaute totale 2. Qui dit plenitude dit a la fois
unite et diversite, simplicite et ecart. Ainsi s'accomplit la
synthese du classicisme et du baroque dont nous avons dit l'impor-
tance pour notre auteur.

Je ne reviendrai pas ici sur sa theorie des tropes et des

figures. En isolant methodiquement les premiers, il revient ä

la tradition aristotelicienne, qui insiste essentiellement sur les

techniques diverses de la catachrese (abusio), de la metonymie
ou hypallage et de la metaphore 3. II s'agit d'examiner la diver-
site d'emplois qui est possible pour un meme terme ou la
diversite de termes pour un meme sens. Comme nous l'avons
indique plus haut, la theorie des figures, qui porte sur les

groupes de mots, se rattache plutot ä l'examen de la structure
des signifiants, tel qu'il avait ete mene, sous l'influence des

Stoiciens, par les grammairiens alexandrins. Ciceron combine
done, comme toujours, les deux demarches. II ne cesse de les

approfondir. L'expose des Partitiones oratoriae, qui representent
le dernier etat de sa pensee, apparait comme particulierement

1 Ici encore, il note ä la fois la diversite et la necessite d'unifier. Le « meilleur
genre» est celui qui unit tous les autres dans un style de convenance et de plenitude
(De optimo genere oratorum). Sur les problemes stylistiques chez Ciceron, il faut
consulter essentiellement: M. von Albrecht, M. Tullius Cicero, Sprache und

Stil, in RE Suppl.-Bd. XIII (1973), 1237-1347.
2 Cf. Oral. 100.
3 Orat. 93 sq.



ALAIN MICHEL

suggestif. II n'y utilise plus la theorie theophrastienne des

quatre vertus du style. II les remplace par les tetes de chapitre
suivantes1: dilucidum, breue, probabile, illustre, suaue\ clarte,
brievete, probability2, eclat, douceur (19). Deux remarques
s'imposent ici: 1) Ciceron n'utilise pas les termes grandis et
grauis. La suauitas se trouve ainsi investie d'une valeur parti-
culiere. Nous allons y revenir; 2) L'analyse donne un cadre

nettement philosophique a une reflexion sur l'abondance et la

breuitas dans le langage tout entier et non seulement dans les

idees ou dans les mots, qui se trouvent ici continuellement
etudies ensemble: nous sommes dans un schema d'origine
stoicienne et non peripateticienne. Ciceron s'attache ä savoir
comment on peut, par les jeux divers de l'expression, ramener
un sens ä un seul mot ou le developper en plusieurs, sans

perdre les deux elements de la signification: la clarte qui
enseigne, le pouvoir de persuasion qui 'meut' l'assentiment.
On passe d'une theorie de l'amplification ä une theorie de

l'expressivite, de Vemphasis.

II est notable — nous devons y revenir — que Ciceron
insiste ainsi sur la suauitas et sur la lumiere tout en s'interessant
de plus en plus a la densite. II n'est pas un maitre de la violence

ou de la rudesse. II laisse une telle tendance aux admirateurs
de Thucydide. II faut nous arreter un instant sur cette idee de

suauitas. Ciceron en developpe les divers aspects 3. Quant au
fond, eile nait essentiellement de l'urbanite meme et de la
comitas que manifeste l'orateur. Quant ä la forme, la 'douceur'
d'un mot est jugee sensiblement par l"oreille'. Est-ce ä dire

que la nature seule, l'instinct du gout, intervient ici? Les
choses ne sont pas si simples et Ciceron les exposait longuement

1II s'agit plus precisement de ce qu'il appelle les lumina.
2 Nous gardons cette traduction, plus exacte que 'convenance'. II s'agit du pouvoir
persuasif lie ä la force des pensees ou des figures. Le rapprochement du voca-
bulaire avec celui de la philosophie academique n'est pas fortuit (quoiqu'il
s'agisse ici d'un terme de rhetorique).
3 Part, zi sq.



LA THEORIE DE LA RHETORIQUE CHEZ CICERON IJI

dans 1' Orator h En premier lieu, l'oreille repugne ä la rudesse
des sonorites. En second lieu, il convient de respecter, dans

l'emploi des mots et dans leur orthographe, la ueritas analogique
des regies. Nous retrouvons le conflit entre nature et convention,

entre anomalie et analogie. Ciceron, ici encore, adopte la

meme solution que Varron. II veut respecter dans le 'bon usage'
les deux types d'exigences et les concilier. II faut toujours
parier comme le peuple, tout en connaissant les regies des

doctes. Lorsque le conflit est inevitable, on choisira le peuple;
mais, dans la plupart des cas, il est possible (notamment par le

recours aux bons ecrivains) de trouver dans le parier que tous
comprennent des tournures admises par les savants. Autant
les choisir. Ainsi s'etablit un equilibre admirable, d'oü naitra
la prose dite classique; il combine le naturel et le savoir, la

parole et l'ecrit, les mots et les choses, l'abondance et la den-
site, la liberte et les structures. II y parvient de maniere tres
consciente, par la conciliation des grandes traditions philoso-
phiques, de Piaton a Varron. La modernite que garde une
telle problematique n'a pas besoin d'etre soulignee.

Nous disions que la notion de grandeur ou de plenitude,
qui reste essentielle chez Ciceron, meme s'il y insiste moins,
impliquait qu'ä l'agrement se joignit le pathetique. La encore,
la philosophie doit intervenir.

Comme l'ont montre des travaux recents2, les sources
philosophiques de Ciceron ne sont pas d'accord sur l'usage
du pathetique. Piaton parle, a propos de rhetorique, d'une
« psychagogie ». II s'agit de conduire les ämes, essentiellement

par la dialectique. Les Stoiciens vont sans doute ä peu pres
dans le meme sens. Au contraire, Aristote insistait sur le role
persuasif des passions et sur le bon usage qu'on peut en faire.

Qu'en est-il de Ciceron?

1
152 sqq.

2 Cf. A. Hellwig, Untersuchungen zur Theorie der Rhetorik hei Piaton und Aristoteles

(Göttingen 1973).



132 ALAIN MICHEL

Nous avons propose diverses reponses \ Certes, il ne
renonce point a l'invective; on sait combien il reproche aux
philosophes de se tenir tranquilles, ä l'ombre, loin des batailles
d'hommes. Mais il nuance sa violence d'abord par le jeu du

comique, qui est souvent brutal chez lui mais qui, d'autres

fois, se rattache aux techniques de l'ironie.
Surtout, dans sa vehemence, il s'efforce d'introduire la

grandeur, par le recours a l'humanite, qui est amor ou plutot
pitie, Caritas, tendresse universelle pour le genre humain. Nous
rejoignons ici a la fois Piaton et les Stoiciens: ces derniers
insistaient eux-memes sur les « trois Constances», les bonnes

emotions, qui sont la prevoyance, la volonte, la vraie joie 2.

Ciceron ne cesse de se referer a de telles valeurs.
Des travaux recents permettent sans doute de preciser son

attitude. L'auteur des Tusculanes reflechit sur le probleme des

passions. II les condamne, a partir d'une analyse stoicienne.

Mais, comme l'a montre J. Pigeaud dans sa these sur La maladie

de Partie 3, il adopte en meme temps une conception platoni-
cienne, qui maintient dans l'homme le dualisme. Les travaux
de Mme J. Fillion sur le De ira de Seneque 4 ont confirme le

fait: Ciceron ne decrit pas l'äme comme le font les Stoiciens

classiques. II connait la tripartition platonicienne5 (vou?, akifioi;,

s7riD'U[X7)Ti.x6v). II insiste pourtant sur l'unite de l'äme, sur son
caractere rationnel. II apparait done que les trois 'parties'

1 Rhetorique et Philosophie che% Ciceron (Paris i960), chap. IV et V.
2 Cf. Tusc. IV 12 sqq.
3 Paris, 1981.
4 J. Fillion-Lahille, Le De ira de Seneque er la Philosophie stoicienne des passions,
These d'Etat, Paris-Sorbonne 1980, qui se refere aux textes memes de Posidonius
{Hipp, et PL V).
5 Cf. Div. I 61. Cicdron suit ici l'Ancienne Academie, qu'il refutera au livre
suivant. Mais sa critique porte sur la divination, non sur la structure de l'äme. II
faut surtout se referer ä Tusc. IV 10, oü Ciceron signale expressement les deux
divisions de l'äme, choisit la division platonicienne (qui est dualiste pour l'essen-

tiel, puisqu'elle oppose l'esprit ä l'irrationnel) et annonce cependant qu'il adoptera
la theorie stoicienne des passions I



LA THEORIE DE LA RHETORIQUE CHEZ CICERON 133

indiquees par Piaton sont des aspects et non des principes.
II semble qu'un tel point de vue, ä l'epoque meme de Ciceron,
ait ete adopte par Posidonius, mais il se peut que notre auteur
ne le cite pas directement et qu'il puise son information dans

l'Academie.
En tout cas, la position ambigue qu'il adopte lui permet

(sans se couper de la pensee philosophique) de concilier ses

deux sources, platonicienne et aristotelicienne. 11 croit a l'unite,
a la rationalite de l'äme. Mais il pense, avec Piaton, avec des

Stoiiciens comme Posidonius, qu'elle possede des aspects pathe-
tiques: ä l'eloquence de les traduire et de les depasser.

Nous avons acheve l'analyse sommaire des preceptes que
nous avions annoncee. II n'etait pas possible d'entrer dans le
detail et nous nous sommes borne ä rappeler les principaux devoirs
de l'eloquence. II nous reste a indiquer brievement diverses

applications de la doctrine, qui relevent soit de la pedagogie,
soit de la critique et qui se manifestent dans l'ceuvre et dans

son influence. Nous n'evoquerons que des questions ou parait
directement le role de la philosophie dans la rhetorique cice-
ronienne.

Parlons en premier lieu de la pedagogie. Elle est liee de

maniere fondamentale a la doctrine. Nous insisterons d'abord
sur les programmes, puis sur les methodes didactiques.

Les programmes proposes par Ciceron sont d'une grande
originalite. lis ont exerce leur influence jusqu'a nos jours. Us

se caracterisent d'abord 1 par une volonte encyclopedique, issue

d'Aristote et des Sophistes. Ensuite, Antoine (qui vise plutot

1 Cf. nos articles dans les Melanges Boyance (Rome 1974), Les Etudes classiqites 39

(1971), 311-328, et dans AAntHung 20 (1972), 67-76. Toutes ces indications
sont liees ä la theorie de la copia, qui est acquise mais devient spontanee par TefFet

de l'habitude: eile exprime le jailissement en quelque sorte naturel d'une culture.
Sur Phistoire et le droit, voir De orat. I 158 sqq. et ]a these de M. Rambaud
(Ciceron et Phistoire romaine (Paris 195 3)). Divers travaux sont actuellement conduits
sur le role de Pexemplum (M. Gaillard; v. aussi le recueil publie en 1981 par
Pficole Franchise de Rome: Rhetorique et histoire. ZP'exemplum' et le modHe de

comportement dans le discours antique et medieval\ Table ronde, 18 mai 1979).



134 ALAIN MICHEL

l'orateur disertus que 1'eloquens) apporte dans le De oratore sa

note de moderation. On aboutit aux solutions de Crassus: il
faut connaitre par les principes et se defier d'une curiosite de

detail. Ainsi nait la notion moderne de culture generale. Notons
en passant l'apparition du mot meme de culture (cultus), lie ä

une metaphore d'origine platonicienne, qui part du Phedre et

reparait notamment dans le De agricultura ou le De plantatione
de Philon d'Alexandrie. Ciceron aboutit a des programmes
pratiques: il faut connaitre la philosophic (nous n'avons cesse
de dire pourquoi). Mais il faut aussi connaitre les bonnes

lettres, puisqu'elles enseignent l'usage, dont nous avons marque
l'importance. Comme les diverses causes impliquent une acti-
vite judiciaire, deliberative, laudative, l'orateur doit egalement
recevoir une formation politique, c'est-ä-dire historique et

juridique. La doctrine ciceronienne annonce done nos methodes,
mais avec plus d'ampleur de vues, puisqu'elle n'isole pas les

lettres des sciences humaines. En revanche, eile est en recul par
rapport aux philosophes, Piaton et Aristote, sur les sciences

exactes et sur la connaissance de la nature: de lä une vulnera-
bilite qui se manifeste de nos jours...

Un autre aspect important de la pedagogie reside non
dans ses contenus mais dans ses methodes d'enseignement.
A cet egard, les traites de rhetorique presentes par notre auteur,
offrent un interet fondamental. lis sont domines par le De
oratore, dont l'originalite est extreme: il s'agit d'un dialogue
philosophique, de type platonicien (nous ne parlerons pas ici
des nuances aristoteliciennes). A l'exception de Francesco
Patrizzi da Cherso, personne, dans l'histoire de la rhetorique,
ne reprendra cette methode avec une pareille liberte. II ne s'agit
pas d'une presentation gratuite. Ciceron, en grand ecrivain, a

voulu traduire par la composition de son ceuvre la difficulte
pedagogique qu'il ressentait a se satisfaire de l'enonciation des

preceptes. La methode du manuel, utilisee dans le De inuentione,

offrait des commodites fallacieuses. En realite, on ne devait

pas mepriser les preceptes mais ils ne pouvaient etre enseignes



LA THEORIE DE LA RHETORIQUE CHEZ CICERON I35

qu'ä travers le dialogue philosophique, par la parole platoni-
cienne, qui est invention veritable, dans l'interrogation,
l'echange, l'amour.

Cependant, Ciceron ne s'en est pas tenu la. Du dialogue,
il est quelque peu revenu au monologue. Nous en avons le

temoignage dans VOrator. Ici encore, l'originalite de la demarche
existe. Elle reside dans le plan, qui s'efforce, de facon tres pla-
tonicienne, d'apparaitre comme la construction d'un modele
ideal a partir d'une definition; Ciceron se trouve ainsi conduit
ä etablir, par un jeu de convenances, une relation originale
entre les trois styles — simple, moyen et grand — et les trois
devoirs de l'orateur — enseigner, plaire, toucher.

L'evolution de sa methode le conduit plus loin: avec les

Topiques, il finira par revenir a l'expose technique. Mais, peu
avant, dans les Partitiones oratoriae, il propose, pour son fils,
un nouveau type de manuel. Certes, l'ceuvre presente encore
une forme dialoguee. Mais il s'agit maintenant d'un procede
didactique par questions et reponses. L'originalite principale
reside dans le plan: l'orateur, le discours, les questions. C'est
seulement dans la premiere partie que nous voyons subsister
la division entre invention (5-8) et elocution (16-24). Encore
la disposition intervient-elle entre les deux en prenant une
place considerable (9-15). II est clair que Ciceron repugne de

plus en plus a separer les mots et les choses. De reste, il ne

s'agit pas exactement de dispositio mais de conlocatio (qui implique
la mise en place des lieux dans les differentes causes). L'insistance
finale sur les quaestiones est, eile aussi, fort significative. L'arma-
ture dialectique de la pensee ciceronienne ne cesse de se renfor-
cer, en meme temps que l'auteur approfondit sa reflexion

linguistique sur le fond et la forme.
A notre examen de la pedagogie, il faudrait enfin joindre

l'etude des methodes critiques. Nous l'avons dit, pour Ciceron

comme pour la plupart des anciens, la rhetorique est une
critique. Elle ne propose pas des regies toutes faites, mais eile

se presente comme une facultas issue de l'experience. Le Brutus



ij6 ALAIN MICHEL

nous montre done comment Ciceron exploite son experience.
II analyse les differentes qualites possibles de l'orateur, mais il
le fait a travers l'histoire, en montrant leur apparition progressive

chez les differents orateurs. On progresse — noter cette

conception d'un progres — vers l'ideal, que la rhetorique
concoit comme une exigence mais dont eile montre les rapports
avec l'histoire. Les valeurs esthetiques, comme les autres, ne
sont jamais independantes du temps; jamais non plus elles ne
lui sont soumises ].

Nous n'avons pas ici la place d'etudier 1'appHcation de la

rhetorique ciceronienne dans les discours. Tel n'est pas au
demeurant notre objet. Nous retiendrons seulement que cette

application est sans cesse visible et qu'il faut l'observer pour
corriger divers prejuges. Par exemple, on a dit2 que l'epiche-
reme tel que le propose le De inuentione est absent dans les

discours. Cela est faux. II faut savoir l'identifier dans sa forme
breve, qui se presente sous la forme du dilemme ou de 1 'adytiaton,

par exemple: « On ne peut pas toujours sauver la patrie et
garder les mains pures. » Un tel argument domine tout le debut
du Pro Milone, ou il se combine avec l'argumentation in utramque

partem (ou bien Milon a tue, ou il n'a pas tue: dans aueun des

cas, il n'est coupable). Sans doute pourrait-on suivre, dans

l'histoire des discours, l'accroissement progressif du recours
aux allusions philosophiques. Mais l'essentiel reside dans les

structures que nous venons d'evoquer.
II serait possible d'analyser dans le meme esprit l'histoire

de l'esthetique ciceronienne. Elle est dominee par les rapports
entre atticisme et asianisme. Les commentateurs se divisent

pour savoir si l'orateur suit ou non la tradition romaine 3. Nous

1 Pour plus de details, nous renvoyons ä notre these. V. recemment: A. Fontän,
« Ciceron y Horacio, criticos literarios», in ECläs 18 (1974), Num. 72, 187-216.
2 W. Kroll, Das Epicbeirema, Sitzungsber. der Akad. der Wiss. in Wien 216, 2

(1936).
3 Ce n'etait point le lieu, dans le present travail, d'etudier ce qu'il y a de speci-
fiquement romain dans la pens6e de Ciceron. En fait, la tradition italienne est



LA THEORIE DE LA RHETORIQUE CHEZ CICERON 137

croyons quant ä nous qu'il la suit en la depassant et aussi qu'il
evolue beaucoup. II se rapproche de plus en plus de Demosthene
et il tend en meme temps vers deux formes de simplicite: la
lumiere et ce qu'il appelle la suauitas 1. Mais nous avons essen-
tiellement souligne un fait: sa reflexion philosophique sur le

langage. II veut y maintenir ensemble l'ecart et l'unite, le 'mer-
veilleux' et la 'simplicite' qu'Aristote pronait ä la fois. L'origi-
nalite de sa vision du beau reside dans cette tension, qui pos-
sede chez lui des sources culturelles aussi bien que psycholo-
giques ou spirituelles.

II faudrait souligner aussi l'originalite de la rhetorique
consacree aux traites de philosophie. L'importance attribuee

par Ciceron a la douceur y trouve sa pleine explication...
Merveilles du style tempere! On verrait aussi comment le bon

usage tend a transposer la technicite du style philosophique et
du meme coup a combattre la scolastique: Ciceron prepare la
Renaissance avec ses grandeurs et ses miseres 2.

Nous nous bornerons ici ä poser une question qui, au
terme de notre etude, presente un grand interet: nous avons
souligne l'importance de la philosophie dans la rhetorique
ciceronienne. Cette importance a-t-elle varie?3 La reponse
appelle des nuances. II est certain que, dans 1'Hortensius, Ciceron
semble corriger assez sensiblement l'ideal qu'il avait forge dans

le De oratore. La rhetorique ne se trouve plus ä egalite avec la

philosophie. Le fond l'emporte sur la forme. Une semblable

complexe. On ne peut dire ni qu'elle est attique ni qu'elle est asianiste. Elle
etablit, comme Ciceron lui-meme, une tension entre les deux courants. II en va
de meme, par exemple, pour les rapports avec les differentes ecoles philosophiques.
Le genie de Rome est sans doute d'avoir accueilli toutes les questions que lui
posaient l'histoire et la geographic.
1 En meme temps, il ne renonce pas ä la copia, mais nous avons vu comment il
l'a integree ä une theorie de la culture.
2 V. notre etude dans Aufstieg und Niedergang der römischen Welt I 3 (1973), 139-208.
3 Cf. R. Müller, Die Wertung der Bildungsdis^iplinen hei Cicero (Diss. Iena 1963),
reprise en grande partie dans Klio 43-45 (1965), 77-173. Sur Aristote: M. Lossau,
«Der aristotelische Gryllos antilogisch», in Philologus 118 (1974), 12-21.



i38 ALAIN MICHEL

evolution explique le plan des Partitiones (qui s'achevent sur
les «questions») et la place des Topiques (le dernier traite cice-
ronien de rhetorique est consacre a la dialectique, non a la

beaute). Cependant, il convient de ne pas aller trop loin dans

ce sens: VOrator, quant ä lui, est presque entierement consacre
ä la forme: peut-etre avait-il, juste avant 1 'Hortensias, epuise
le sujet. En tout etat de cause, la synthese fondamentale
formulae dans le plus grand dialogue n'a jamais ete recusee:
1'Hortensias lui-meme se rattachait au Protreptique d'Aristote; le

philosophe de Stagire n'avait jamais rejete la parole.
Au terme de notre etude, nous croyons plus que jamais que

l'originalite fondamentale de Ciceron reside dans la presence
de la sagesse au cceur de sa parole. Notre enquete nous a cons-
tamment montre comment les besoins de son eloquence l'aident
ä formuler le rapprochement entre les trois ecoles: Platonisme,
Aristotelisme, Stoicisme. Cela se fait au plan meme du langage,
car l'orateur ne cesse de rapprocher les mots et les choses,
les mots et les pensees, les pensees et les choses. Ainsi s'institue,
selon qu'on souligne les ecarts ou les similitudes, les merveilles

ou les transparences, un dialogue que reprendront plus tard le

classicisme et le baroque.
La lecture que nous proposons de Ciceron est done

moderne h Nous l'avons laissee se former a travers l'histoire
sans vouloir la sollicker. Nous avons suivi deux grands courants.
L'un passe par Jean de Salisbury et Pierre de la Ramee. II met
l'accent, dans Ciceron et dans la rhetorique, sur les affinites

avec la dialectique de l'Academie, qui reduit toute logique ä

une topique du vraisemblable et qui s'opposera toujours au
cartesianisme pour affirmer la part d'aleatoire et d'ambiguite
presente dans toute conviction humaine: on aboutit aujourd'hui
ä Perelman 2.

1 Cf. R. Valenti Pagnini, « La retorica di Cicerone nella moderna problematica
culturale», in BStudLat 7 (1977), 327-342 (tres proche de nos recherches).
2 Voir en dernier lieu Uempire rhetorique. Perelman se refere expressement ä

Ramus et ä l'Academie (cf. les travaux de C. Vasoli) pour affirmer le triomphe



LA THEORIE DE LA RHETORIQUE CHEZ CICERON 139

Mais un autre courant passe par Leon Battista Alberti et

par Vico *; il aboutit, peut-etre, ä Panofsky. II celebre le role
createur et poetique de l'idee dans la poesie, l'eloquence, et
l'art. II rappelle que, meme si nos yeux sont faibles, la lumiere,
alors qu'elle nous eblouit, reste la lumiere. II faut toujours
aller vers eile, il ne faut jamais renoncer ä chercher sa verite
ni ä dire sa beaute. Telle est au bout du compte, a la rencontre
du doute envers l'apparence et de l'espoir dans l'absolu, la

fonction de la parole humaine 2.

historique de la dialectique sur la logique (au sens aristotelicien de ces termes).
II rejoint ainsi, ä travers la rhetorique, une philosophie de l'irrationnel dans les

paroles et les valours.
1 Vico critique le rationalisme cartesien. Mais il celebre la « splendeur » poetique
et il croit que la certitude est possible dans le recours aux 'prineipes' platoniciens.
II retablit ainsi la tension fondamentale du ciceronisme, dans lequel la raison
ardente ne s'efface jamais devant le doute.
2 Nous aboutissons ä l'humanisme, dans son sens le plus historique et le plus
precis. II n'implique nul dogme sur la «nature» humaine. Mais il appelle ä la

fois la spontaneite du naturel et l'exigence de l'ideal. II s'appuie sur cette origi-
nalite de l'homme, la parole, et il trouve done sa realisation ä la fois dans la

verit6, la culture et la beaute qui sont ensemble impliquees par eile.



140 DISCUSSION

DISCUSSION

M. Winterbottom : May I start by raising a small point M. Michel
wishes to retain the words id est ex vetere Academia in Cic. Brut. 120.

It seems to me that Lambinus was correct to delete them, if only on
stylistic grounds: eorum philosophorum is fully and properly defined

by the clause starting at quorum, and the further specification, besides

anticipating Academicorum in the next sentence, gives awkward,
perhaps impossible, Latin.

M. Michel: Lambin avait certainement des raisons de supprimer
ce passage qui pouvait lui paraitre lourd et redondant (je pense
notamment ä eorum suivi de id). Cependant, je crois preferable de

garder le texte pour des raisons de methode. II n'y a pas lieu de

corriger quand le sens est clair et la grammaire correcte; la stylistique
ne saurait nous autoriser ä modifier les lepons fournies par les

manuscrits. On trouve dans le Pro Balbo 54: banc Latinis, id est

foederatis, viam. D'autre part, la precision relative ä l'ancienne Academie

ajoute au sens une nuance qui ne s'y trouve pas autrement.

M. Classen: Die besondere Eigenart der rhetorischen Theorie
Ciceros scheint mir darin zu liegen, dass er sie — ganz ungewöhnlich
— als Redner im Licht der Praxis kritisch betrachtet und ihr zugleich
eine philosophische Basis gibt, deren Vielfalt der Vortrag vorzüglich
illustriert hat. Warum hat Cicero sich so sehr um diese theoretische

Grundlegung bemüht, die über die Verknüpfung von Rhetorik und

cpAouc^Ea bei Isokrates und die Position der Sophisten hinausgeht,
die zwar Cicero unmittelbarer, als man gemeinhin annimmt, beein-

flusst haben, deren Vorbild allein aber als Erklärung für Ciceros

Position nicht ausreicht
Gerade angesichts der erzieherischen Bedeutung, die Cicero der

Rhetorik beimisst, möchte ich ausserdem fragen, warum er einen



LA THEORIE DE LA RHETORIQUE CHEZ CICERON I41

zentralen Aspekt nicht erörtert, nämlich die moralischen Qualitäten,
obwohl das Ideal des vir bonus dicendi peritus schon früher formuliert
war.

M. Michel: Je suis tout ä fait d'accord en ce qui concerne l'in-
fluence directe d'Isocrate. Sur les rapports avec Aristote, je renvoie au

De oratore III 141 sqq. (texte fondamental ä mes yeux et qui a ete

bien etudie par Barwick). II est certain que, grace ä Isocrate et ä

Aristote, Ciceron a pu concilier son platonisme et un gorgianisme
invincible. J'ai essaye de montrer qu'il avait du meme coup mis au

point une conception des rapports entre theorie et pratique qui
montre avec rigueur qu'elles sont inseparables. On ne doit jamais
confondre sa philosophic avec une pure theorie. Elle est, par la

parole, engagee dans l'action et dans la vie; mais on ne saurait com-

prendre pleinement la pratique sans se referer ä cette parole philo-
sophique. Cela est particulierement manifeste quand il s'agit de la

morale. Ciceron l'etudiera en detail des le De re publica. II en pose
les idees majeures dans sa theorie des lieux communs. Mais, dans le

De oratore, ou VOrator, eile apparait surtout en liaison avec l'esthetique
ou avec la persuasion. La beaute est splendor veri, l'etat exterieur (dans
le monde de l'action) de la verite interieure. Ciceron suit ainsi Platon,
en definissant un aspect essentiel de sa pensee. De meme, la theorie
du decorum est liee ä la fois (comme le soulignent les traites de rheto-

rique ainsi que le De officiis I) ä la convenance esthetique et ä la

convenance morale. Done, la beaute apparait souvent comme media-

trice entre la contemplation et l'action, le vrai et le bien. Ciceron, en

bon disciple de Platon, ne s'arrete jamais ä la seule efficacite.

J'ajouterai une autre remarque: la description 'phenomenolo-
gique' de la pratique ciceronienne n'est pas possible sans une exacte

comprehension du sens des mots. Elle exige souvent le recours a

l'etude des ideologies. La philosophie est mise en cause, mais aussi

la politique, avec son vocabulaire et la complexite des circonstances

historiques. On ne peut aborder la pratique sans embrasser la totalite
du concret, qui comprend ä la fois les mentalites, la parole, les idees,

la politique et la philosophie. Cela me parait constituer un des



142 DISCUSSION

enseignements fondamentaux de nos rencontres: pas plus qu'au
temps d'Erasme, nous ne sommes dispenses de chercher le « Ciceron
total».

M. Leeman : Pendant toute sa vie, Ciceron a pratique l'exercice
de la disputatio in utramque partem. Une fois, dans le dilemme de sa

situation politique entre Cesar et Pompee (49 av. J.-C.), il a essaye
de resoudre son probleme personnel en argumentant sur des questions
du type « faut-il rester dans sa patrie quand eile est gouvernee par
un tyran?». Sans succes. Dans le De oratore aussi, il a utilise la

disputatio in utramque partem pour resoudre l'ancienne opposition entre

philosophic et rhetorique (voir H. von Arnim, Leben und Werke

des Dio von Prusa, chap. I). Le resultat est extremement complexe:
l'auteur apparait comme un platonicien anti-platonicien, comme un
rhetoricien anti-rhetoriqueur, comme un adherent du vieil ideal

sophistique (Gorgias), encore qu'il critique severement l'exhibition-
nisme et les pretentions des anciens sophistes. II en resulte une
ambivalence intrinseque, en meme temps qu'un dynamisme dialectique,
qui sont pour moi des caracteristiques essentielles de l'ceuvre, et,

ajouterais-je, son attrait principal. Dans votre expose, cette oeuvre

me semble transposee au niveau de l'ideal. Votre analyse est, ä peu
de chose pres, celle de Videa du De oratore, plutot que celle de l'ceuvre

concrete et vivante.

M. Michel: Je ne voudrais pas que mon analyse füt interpretee
comme une idealisation. J'ai simplement souligne la place considerable

que l'ideal tient chez Ciceron. Cela ne fait que lui rendre la

vie plus difficile. D'abord, il risque de se tromper, et qui veut faire
l'ange... Mais, surtout, il se rend les decisions plus difficiles; il
accroit le poids des questions. La Lettre ä Atticus IX 4 le montre
bien.

En posant ses problemes generaux, Ciceron s'apergoit que rien
n'est simple. II rejoindra Pompee, il reviendra bien vite vers Rome,
et il finira par l'herolsme. Dans cette liaison constante qu'il etablit
entre Paction et la contemplation, il ne peut manquer, intellectuel



LA THEORIE DE LA RHETORIQUE CHEZ CICERON 143

engage dans la politique, de trouver les memes problemes qu'un
Hamlet... On pourrait ajouter quelques precisions qui resultent du

De officiis. On y voit Ciceron reconnaitre ä la fois que l'ideal n'existe

pas en ce monde (il n'y a sans doute pas de sages, au sens plein) et

affirmer pourtant qu'on peut pratiquer le 'devoir moyen' des Stol-
ciens. II faut, pour cela, recourir quelque peu ä l'imagination et se

forger des modeles, quitte ä corriger un peu l'histoire. On dira que
les hommes du passe etaient des sages meme s'ils n'etaient que des

heros. On imaginera l'ideal, s'il n'existe pas tout ä fait. On se fera
des images d'Epinal. Une doctrine analogue apparait dans la Lettre

120 de Seneque. Le texte le plus frappant ä ce sujet me parait etre
le Menexene de Piaton. Je ne le crois pas parodique et je pense qu'il
dessine une Athenes ideale. Ciceron est toujours fidele aux memes

sources

M. Calboli: Innanzi tutto desidero felicitarmi col collega Michel

per la sua eccellente relazione nella quale ha presentato l'immagine di
Cicerone che corrisponde maggiormente a quella che a me sembra

la vera: un uomo aperto al dubbio e teso a superarlo in una visione

completa e pienamente equilibrata tra retorica e filosofia, la filosofia

platonica come giustamente crede il Michel (Cicerone nella prima
pagina del De officiis (I 2) si dichiara espressamente platonico: sed

tamen nostra legens — dice rivolgendosi al figlio Marco — non multum

a Peripateticis dissidentia, quoniam utrique Socratici et Platonici volumus

esse).

Vorrei dunque fare tre osservazioni che confermano la posizione
del Michel. La prima riguarda proprio l'inizio del De officiis, di

questa opera dell'ultimissimo Cicerone. Ivi (I 2), rivolgendosi
appunto al figlio Marco, gli dice : tu potrai servirti delle res contenute
in questa opera tuo iudicio, ma certo renderai piü ricco il tuo dire:
de rebus ipsis utere tuo iudicio — nihil enim impedio — orationem autem

Latinam efficies profecto legendis nostris pleniorem. Qui io vedo una
conferma della concezione del Michel il quale ha posto 1'accento

sul valore estetico e linguistico dell,oratio per Cicerone. E infatti il
passo continua: nam philosophandi scientiam concedens multis, quod est



144 DISCUSSION

oratoris proprium, apte, distincte, ornate dicere, quoniam in eo studio

aetatem consumpsi, si id mihi assumo, videor id meo iure quodam modo

vindicare.

II secondo punto che vorrei toccare e la dottrina di tesi e ipotesi.

La distinzione tra l'una e l'altra e ottenuta attraverso i piopia nepi-
CTTatjecoi; da Ermagora (ricostruibile da una serie di testimonianze
raccolte nel ricco commento di Lucia Calboli Montefusco all,Ars
Rhetorica di Fortunaziano, Bologna 1979, 343), ma Cicerone, come
nella dottrina dei ^apaxT^pe? 1% Xe^ecop, invece di tendere alia

distinzione, tende alia unificazione. Entrambi i momenti sa impiegare
l'abile oratore come sa impiegare tutti i tre ^apax-r^pe?. Questa e

la qualitä che possiede Yoptimus orator.

Inline bene ha fatto il Michel a ricordare l'aspetto linguistico
dell'oratoria ciceroniana e a rilevare l'importanza linguistica data alle

res. La linguistica moderna, che e piü vicina di quanto non sembri
alia grammatica antica, sta oggi sviluppando la pragmatica, dopo la

fondazione di una grammatica aggiornata con la logica moderna

quale e la grammatica di Chomsky. Cos! anche al tempo di Cicerone,

mentre Varrone, e prima il suo maestro Elio Stilone, avevano

sviluppato il discorso grammaticale, c'era bisogno, come oggi, di

tenere vivo l'interesse per i Ttpixyy.a.Ta., fatte salve, naturalmente, le

grandi differenze tra la nostra situazione e la situazione di quel tempo.
Per concludere dirö che non mi da fastidio, dal punto di vista

linguistico, l'espressione id est ex vetere Academia, atetizzata dal Lambi-

nus. Essa ha, e vero, l'aspetto della glossa penetrata nel testo, ma
nelle opere retoriche di Cicerone bisogna essere cauti nell'espunzione,
perche bisognerebbe capire in quale momento della tradizione si e

verificata l'inserzione di una eventuale glossa, e cio nelle due tradi-
zioni L e M, ammesso che ci siano veramente state (le nostre cono-
scenze al riguardo stanno evolvendo per merito di A. Stückelberger,
in MH 22 (1965), 217 sgg., e di Maddalena Spallone, Bollettino per
I'Edi^ione dei Classici, Serie III, 1, 1980, 158-190); e per un'opera
come il Brutus, che e andata vicino alia distruzione come dimostra
la perdita della parte finale, e piü delicato che per altre. Se l'opera e

presto scomparsa dall'uso, quando si collocherebbe questa eventuale



LA THEORIE DE LA RHETORIQUE CHEZ CICERON I45

glossa? Noi dobbiamo essere piü prudenti del Lambino, il quale,

certo, non aveva tali problemi. Comunque sia, un editore moderno,

prima di espungere, deve rispondere a questa questione che lo
obblighera, finalmente, ad indagare la storia del testo, se vuole
assolvere seriamente il suo compito di editore.

M. Nasta: En marge du riche expose de M. Michel, je voudrais
seulement soumettre ä son jugement un probleme de terminologie
qui me semble presque insoluble. Pour le modele rhetorique du

langage discursif, les Latins avaient etabli l'equivalence rrpaygaTa-

voyjqaTa res - verba. Mais il n'existe pas d'equivalent univoque

pour voYjgaTa, qui designait le plan conceptuel du discours, 'les

pensees'. Meme chez Ciceron sententiae rend egalement les 'signifies'
en tant qu'elements notionnels munis d'un sens lexical precis et les

ensembles ou les structures plus amples de la reflexion qu'il est encore

d'usage d'appeler des sentences (un terme de predilection dans le fran-

gais du XVIe siecle). Cette equivoque a subsiste dans l'usage de la

Renaissance italienne. On employait pour designer le sens ou la signification

des paroles une terminologie tout aussi polysemique: le plus souvent
sententia (comme chez Ciceron), voire senso (ä peine plus precis),
mais aussi sentimento et, plus rarement, significatione. Ne vous semble-

t-il pas que les Romains sont 'responsables' de cette 'polyvalence'

M. Michel: Assurement. J'ai note que l'opposition verba-sententia

(differente de verba-res) renvoie sans doute ä des modeles stoiciens.

II est bien vrai que la tradition de la rhetorique est etroitement liee

au developpement moderne de la linguistique. Qu'il suffise de songer
ä l'importance prise chez un Jakobson par la double theorie de la

metaphore et de la metonymie. Ciceron a precisement le merite,

par rapport ä Cornificius, d'avoir distingue, selon l'esprit aristote-

licien, les tropes, qui ne portent que sur un mot, et les figures,
relatives ä un fragment de discours. Quant ä la 'pragmatique', j'ai
souligne la richesse de l'attitude ciceronienne: l'orateur choisit dans

le langage ce qui s'accorde ä la fois ä l'instinct naturel (manifeste

par le sens commun et l'usage populaire) et au savoir raisonne des



146 DISCUSSION

doctes. Amsi se trouvent conciliees la norme et la Spontanelte, et

une telle reussite provient comme toujours d'un echange dialectique
entre la theorie et la pratique. La question que vous me posez est

relative au choix des mots. Comment peut-on, en effer, traduire

'univoque' en latin classique et ciceronien? J'ai eu l'occasion de me
le demander. II me semblait que je pouvais utiliser proprius ou
differentia. Naturellement, une etude historique nous menerait jusqu'ä
la scolastique. Mais ici encore, Ciceron, qui s'inspire de Piaton et
d'Aristote — l'Aristote perdu, car, sans doute, ll decouvre l'autre avec

une certame apprehension! — cherche ä concilier des contradic-

toires: le langage commun, la precision dialectique. On peut expliquer
de meme maniere son attitude vis-ä-vis des Stoiciens. II rejette la

theorie des indifferents, parce que ce terme sort du langage commun
Mais ll croit a l'essentiel de la doctrine (le souveram bien est dans

l'äme). Les Paradoxes lui paraissent pouvoir etre defendus. Mais,

pour y parvenir, ll utilise le seul langage valable ä ses yeux, qui est

celui de l'eloquence peripateticienne.

M. Stroh: 7jssrz\ Dinge haben mich bei meiner letzten Lektüre

vom De oratore überrascht, was das Verhältnis von Rhetorik und

Philosophie angeht

1) Warum geht der Akademiker Cicero so gar nicht auf die

gründliche und differenzierte Kritik ein, die Piaton an der Rhetorik
im Gorpias und dann — recht anders — im Phaidros geübt hat? Er
kennt doch diese Dialoge, aber seine Bezugnahmen sind oberflächlich

(Erst Qumtilian gibt sich wirklich Muhe, Piaton zu verstehen
und eine Metakritik zu versuchen.)

2) Warum fuhrt Cicero den Hauptgedanken seines Werks —
dass die vollkommene Redekunst aus der Philosophie hervorgehen
müsse — ausgerechnet unter dem Stichwort elocutto, nicht unter
inpentio, ein, wie es doch zu erwarten ware? Nur darum, weil der

Hauptgedanke auf das letzte Buch aufgespart werden sollte, wo
Crassus eben mit der elocutto dran war Oder besteht fur Cicero ein

wirklicher Zusammenhang zwischen philosophia und copia verhoruml



LA THEORIE DE LA RHETORIQUE CHEZ CICERON 147

M. Michel: A mon avis, Ciceron n'a cesse de poser le probleme
fondamental des rapports entre la rhetorique et la philosophic. S'il
ne renvoie pas expressement au Gorgias et au Phedre, c'est que le

probleme, ä son epoque, s'etait generalise et qu'il renvoyait a tous
les philosophes (comme nous le montre ulterieurement Sextus

Empiricus). D'une maniere generale, il faut replacer Ciceron dans

son temps. Nous avons aujourd'hui l'impression qu'il s'oppose tres

profondement ä l'esprit fondamental du platonisme (critique de

l'apparence et de l'eloquence). Mais l'Academie mettait surtout
l'accentsurle doute et la dialectique (cf. Carneade). Ciceron esquissait

precisement une restauration de l'idealisme platonicien. II etait ä la

fois fidele a son temps et capable de l'aider ä evoluer. Quant au
role de Yelocutio, il faut bien voir qu'elle n'apparait pas toute seule:

ce n'est pas dans ce domaine unique et separe que reside la perfection.
Celle-ci, comme toujours chez Ciceron, reside a la fois dans une
totalite et dans un achievement. Uinventio apporte les valeurs fonda-
mentales et necessaires (c'est-a-dire, en gros, la verite); mais eile

n'est pas süffisante. Antoine est disertus, il n'est pas eloquens. Naturel-
lement, Crassus ne le serait pas non plus s'il ne possedait pas, au

meme degre qu'Antoine ou mieux que lui, la maitrise de Yinventio.

On n'arrive pas ä la beaute si l'on n'est pas parti de la verite. Notons

que pour Ciceron (encore une fois De orat. Ill 141-143), la beaute

appartient en propre ä l'orateur, alors que la verite releve du philo-
sophe. Mais Aristote, dans le troisieme livre de sa Rhetorique, avait
instaure le premier le plan suivi par Ciceron et montre que la beaute

du langage procede aussi de la philosophie. Quant ä la copia verborum,

eile est, eile aussi, un element parmi d'autres. Elle fait partie de

Yornatus, parce que l'abondance est plus belle que la secheresse.

Elle etablit ainsi un lien entre dictio et elocutio, ce qui me permet de

rejoindre M. Stroh.




	La théorie de la rhétorique chez Cicéron : éloquence et philosophie

