Zeitschrift: Entretiens sur I'Antiquité classique
Herausgeber: Fondation Hardt pour I'étude de I'Antiquité classique
Band: 28 (1982)

Artikel: La théorie de la rhétorique chez Cicéron : éloquence et philosophie
Autor: Michel, Alain
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-660772

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-660772
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

11

ArAiN MICHEL

LA THEORIE DE LA RHETORIQUE
CHEZ CICERON:
ELOQUENCE ET PHILOSOPHIE

Cicéron, dans ses traités, présente une théorie de la rhéto-
rique. Nous allons Pétudier. Mais le mot méme doit nous
arréter d’emblée. Qu’est-ce qu’une théorie? Le terme peut-il
s’appliquer a la parole vivante, qui constitue la matitre et
Pinstrument de la rhétorique ? Les modernes, souvent, se posent
la question. Nous aurons a y répondre.

D’emblée, plusieurs observations s’imposent a nous. En
premier lieu, Cicéron ne veut pas séparer la rhétorique de la
philosophie. Nous comprenons des maintenant pourquoi: la
sagesse permet seule de maintenir ensemble la théorie et la
pratique, le savoir et la vie. En second lieu, il n’est pas possible
d’étudier la théorie de I'éloquence sans référence a la pratique
des ceuvres. Au demeurant, la thétorique des anciens se propose
le plus souvent comme une critique; elle ne donne pas ses
régles ou ses moyens dans une construction abstraite, mais elle
les tire de I’étude des textes et elle se trouve donc obligée de
définir les procédés dune telle enquéte.

Dés lors, le plan de notre exposé se trouve tracé. Nous
étudierons d’abord en général les rapports de la rhétorique et
de la philosophie. Nous examinerons ensuite quelques points



IIO ALAIN MICHEL

originaux de I’enseignement cicéronien; nous vérifierons enfin,
par de brefs exemples, comment s’applique une théorie qui,
répétons-le, n’aurait aucun sens véritable sans cela.

*

Cicéron établit un lien rigoureux entre la rhétorique et la
philosophie. On peut affirmer avec force une vérité qui risque
d’apparaitre comme un paradoxe: il est, pour la rhétorique
prise en elle-méme, un sévere critique. Il est sévére pour les
rhéteurs, qu’il condamne durement deés l'introduction du De
oratore. On comprend qu’une telle attitude inspire quelque
géne aux défenseurs et aux historiens de la rhétorique. Ils ont
gardé, quant a eux, la vieille habitude de se défier des philo-
sophes. Elle leur vient des peres fondateurs que furent les
sophistes. Elle s’est souvent perpétuée a travers les systemes
d’éducation et de culture, dans lesquels la philosophie inter-
vient parfois assez peu. Mais enfin, nous n’y pouvons rien:
Poriginalité de Cicéron, par rapport aux autres auteurs de
rhétorique, réside dans l’attention qu’il voue a la philosophie.
Certes, comme les autres, il parcourt, plus ou moins systéma-
tiquement, la liste des préceptes. Mais, alors, il ne fait guére
que répéter leurs lecons, avec des modifications de détail. Il se
distingue en un point: pour lui, ’éloquence est liée a la philo-
sophie comme la forme au fond*. Nous devons accepter ce
fait, d’out découlent d’immenses conséquences pour I’histoire
de la culture: d’une part, Cicéron impose a tous les lettrés qui
viendront apres lui la connaissance de la philosophie. D’autre
part, apres Aristote, dont il reprend pour Iessentiel le message,
il interdit a la philosophie de faire bande a part et de se séparer
des autres disciplines relatives a la parole.

Par quel biais saisirons-nous le détail des problemes?
Plusieurs méthodes sont possibles. Lune consiste a partir des

1 De orat. 111 141 sqq. Sur les réticences 2 ’étude philosophique de la rhétorique,
v. A. E. DouGLas, in Aufstieg und Niedergang der romischen Welt 1 3 (1973), 05-138.



LA THEORIE DE LA RHETORIQUE CHEZ CICERON I11

sources antiques, a les définir, a les préciser. Une telle démarche
est nécessaire. Mais on peut aussi essayer de replacer leffort
cicéronien dans le cadre général de la philosophie et de son
histoire. Cela risque d’inquiéter les philosophes. Mais en réalité,
comme ’ont montré des recherches récentes relatives a ’histoire
du langage ?, les deux types d’enquéte vont ensemble. Il est
impossible de séparer ’étude des sources d’une réflexion sur
leur portée philosophique. Il faut les scruter dans leur esprit
et non seulement dans leur lettre. A ’époque qui nous intéresse,
la philosophie est constitutive de la rhétorique. Aujourd’hui,
elle tend a se distinguer de la littérature ou de la philologie,
qui cherchent leurs méthodes propres. Dans Pantiquité, elle
définissait les principes de ces méthodes.

Il suffit de rappeler, sans entrer dans le détail, quatre grands
problemes, qui interviennent précisément de maniére marquée
dans la réflexion moderne sur le langage (je pense en particulier
au cours de Roland Barthes sur la rhétorique) 2: 1) Il s’agit de
la réflexion sur le langage pris en lui-méme et sur ses rapports
avec la parole oratoire. 2) Il s’agit aussi des rapports entre
vérité et persuasion (tous les débats relatifs aux sophistes inter-
viennent ici). 3) La rhétorique est engagée dans P’action. Elle
traite des problémes politiques, encore une fois dans leurs rap-
ports avec la parole. 4) Les problemes esthétiques interviennent
également.

En ce qui concerne la théorie du langage, il semble que
nous partions de l'aspect le moins important de la pensée
cicéronienne. On admet généralement que notre auteur ne pose
point en ce sens les problemes de la thétorique, qu’il s’attache
uniquement a Pefficacité ou a Pesthétique. Nous pensons qu’un
tel point de vue est inexact: Cicéron ne cesse de poser la question
du sens. Il le fait de plusieurs manieres. En premier lieu, il

1 Cf. M. BaraTiN et F. DESBORDES, L’analyse linguistique dans I’ Antiquité classique,
I: Les théories (Paris 1981).

2 Communication 16 (1970).



112 ALAIN MICHEL

insiste sur le rapport entre res et #erba, inuentio et dictio, reprenant
ainsi un schéma d’origine aristotélicienne. En second lieu, il
oppose également zerba et sententia, a propos, cette fois, de la
théorie des figures. Troisiemement, il s’interroge sur I’étymologie
et on constate alors que, dans I’équilibre complexe qu’il établit
entre nature, convention et usage, il est proche de Varron. Les
chercheurs récents (Barwick, Calboli, Baratin) ont montré que
les trois approches correspondent 2 divers moments de la
philosophie antique. Platon, réfléchissant sur le langage, s’inter-
roge sur son rapport avec I’étre. En arrivant 24 des résultats
différents, il maintient ainsi le point de vue des sophistes et le
type de questions qu’ils posaient. Il cherche le référent dans
les mots, res dans #erba. Aristote a repris le schéma. Les Stoiciens
examinent la figuration du Jogos, que nous appellerions aujout-
d’hui énoncé. 1ls distinguent le signifiant — qui est forme ou
figure — et le signifié et ils cherchent les conditions de leur
adéquation. Ils influencent donc fortement, a ’origine, la théorie
des figures: les werba ou les schemata constituent le signifiant, la
sententia le signifié. Enfin, Varron se pose les questions de ’éty-
mologie et de la syntaxe. La premiere renvoie a I’étre, la seconde
au formalisme analogique. Il s’agit de combiner, notamment
dans le bon usage, les deux exigences, d’accorder I'unité de la
forme et la présence de Iétre.

De ente et uno... Cela sera le titre d’un ouvrage fort méta-
physique de Jean Pic de la Mirandole, soucieux de téconcilier
Aristote et Platon. Nous avons vu que le formalisme ontolo-
gique des Stoiciens tendait 4 y réussir dans la réflexion sur les
figures. I’Académie (dont Varron est témoin) donnait d’une
telle solution une interprétation ouverte et non systématique.
Cicéron a-t-il été conscient des débats que nous évoquons? La
réponse semble pouvoir étre double. D’abotd, il impotte assez
peu qu’il les ait saisis dans toute leur profondeur. Il suffit qu’il
se situe avec précision dans une tradition philosophique. A cet
égard, nous n’avons aucun doute: il est bien, lui-méme, acadé-
micien et soucieux de concilier Aristote, Platon, les Stoiciens.



LA THEORIE DE LA RHETORIQUE CHEZ CICERON 113

Les solutions auxquelles il aboutit sont varroniennes et il
connaissait Varron. Ensuite, on ne peut comprendre sans une
telle rétérence au langage diverses prises de position fondamen-
tales de Cicéron.

Toute son ceuvre est dominée par deux idées relatives a res,
uerba, sententia: I’éloquence doit toujours donner la priorité au
fond sur la forme. Mais I'un et ’autre sont inséparables dans le
langage, puisqu’on ne peut connaitre le signe sans une double
attention au signifiant et au signifié. De la une double tendance
au classicisme (qui donne priorité au référent, aux res sur les
nerba) et au baroque (qui utilise la figuration du langage, soit
pour la concentrer, comme le font les Stoiciens, soit pour I’épa-
nouir: les ‘modernes’ iront en ce sens, de Néron 4 Domitien).
Il est bien connu que les deux aspects coexistent dans I'ceuvre
de Cicéron. On s’est interrogé sur les raisons d’une telle ren-
contre. Nous tenons ici 'une d’entre elles. Nous devons le
souligner encote: la dictio (chez Cicéron comme chez les Stoi-
ciens lorsqu’il parlent de /xzs) ne se réduit pas a la forme: elle
porte sur loratio dans sa totalité, sur le Jogos. On s’en avise
notamment dans un passage essentiel du De oratore (111 55 sqq.:
il s’agit sans doute de la clef de toute ’ceuvre!), lorsque Cicéron,
étudiant Vornatus, montre qu’il trouve I'une de ses sources
principales dans le maniement des théses ou des idées géné-
rales: P'universalité, qui releve du sens, du signifié, constitue
un des éléments essentiels de la beauté formelle, car, chez
Cicéron, la forme esthétique est signifiante.

Le second probleme sur lequel nous voulons insister est
celui de la connaissance. Ici, on ne saurait douter de la lucidité
de Cicéron. Mais elle s’exprime de manicre parfois ambigué.

Comme lont signalé les commentateurs %, la parole antique
hésite entre deux fonctions: elle peut persuader ou informer.
La recherche de la persuasion est le fait des sophistes; la
recherche de l'information (qui fait intervenir idée de vérité

1 M. BaraTiN-F. DESBORDES, 0p. ¢it.



114 ALAIN MICHEL

et qui peut aussi aboutir a la démonstration) domine chez les
Platoniciens. Cicéron se rattache manifestement a4 une telle
tradition. Les termes qu’il emploie (docere, probare) le montrent.
Mais il s’inspire fondamentalement d’écoles philosophiques,
qui lui permettent, grace a des apports plus récents, de nuancer
sa pensée. Il s’agit d’abord de Iaristotélisme qui, a2 coté de la
dialectique du vrai, telle que la concevait Platon, avait dessiné
une dialectique du vraisemblable. L’enthymeme fait entrer le
persuasif dans le systeme du vrai, par Uentremise du vraisem-
blable et le maniement avisé du pour et du contre (ce que les
Latins appelleront argumentation iz wframque partem). D’autre
part, Cicéron dialogue aussi avec les Stoiciens. 1l le fait 4 propos
de la définition de Porateur. Celui-ci a-t-il pour fonction de
persuader ? Une tradition qui passait par les sophistes et certains
Aristotéliciens Daffirmait. Le Portique, avec Chrysippe et
Cléanthe, définissait au contraire I'éloquence par sa seule
cohérence interne: la fin de Porateur est de bien parler . Peu
importe qu’il persuade effectivement. Il n’y parviendra peut-
étre pas si on Pentend mal, mais sa perfection demeurera.
Cicéron, manifestement, chetrche 1’équilibre entre les deux
conceptions. Il insiste sur le caractére persuasif de I’éloquence,
qui n’existerait pas véritablement sans ’efficacité. Mais, lorsqu’il
formule de maniere précise sa définition, il dit que l'orateur
parfait met en ceuvre toutes les parties de I’éloquence 2: il
persuade ou enseigne, il plait, il émeut® Dans l'expression
‘bien parler’, Cicéron développe donc le terme ‘bien’ par une
analyse qui fait apparaitre I’efficacité externe. Il essaic de com-
biner la cohérence interne et ’engagement pratique et tend
ainsi 2 combiner 'information et la persuasion, le platonisme

1 Cf. essentiellement Quint. fust. 1T 15 sqq.

2 De orat. 1 64: Quamobrem, si quis uninersam et propriam oratoris uin: definire com-
Plectique unlt, is orator erit mea sententia hoc tam grawi dignus nomine, qui, guaecique
res inciderit, quae sit dictione explicanda, prudenter et composite et ornate et memoriter
dicet cum quadam actionis etiam dignitate.

8 Cette insistance sur les ‘devoirs de 'orateur’ apparaitra plutdt dans 1'Orasor.



LA THEORIE DE LA RHETORIQUE CHEZ CICERON 115§

et le stoicisme d’une part, et de l"autre la praxis que les sophistes
avaient placée au-dessus de tout.

Un tel rapprochement est significatif. On peut juger qu’il
doit beaucoup 2 la démarche que I’Académie avait instituée.
Nous pensons surtout a la Nouvelle Académie. Carnéade était
célebre pour sa faconde. Il s’interrogeait beaucoup sur le
mdavoy, le persuasif, par lequel on parvenait, au-dela du vrai-
semblable, jusqu’au probable qui entraine une sorte d’assenti-
ment. Assurément, Cicéron n’a pu manquer d’établir un rap-
prochement entre sa philosophie préférée et son éloquence.

Toutefois, il convient d’interroger les textes, pour savoir
s’ils nous donnent des confirmations précises a ce sujet. La
réponse se trouve au livre IIT du De oratore, lorsque Cicéron
passe en revue les différentes écoles philosophiques . Il écarte
Pépicurisme (qui prone ofinm et se tient autant qu’il peut a
I’écart de ’action politique); il élimine le stoicisme, trop dog-
matique et trop exigeant, enfermé dans ses paradoxes qui lui
interdisent ce qui est nécessaire 4 'orateur: le recours au sens
commun. Restent les Péripatéticiens et les Académiciens. Les
premiers acceptent et favorisent Iaction politique, ils parlent
le langage du peuple; les seconds sont persuasifs. Bien entendu,
Cicéron précise qu’il se place ici au seul point de vue de I'ora-
teur 2. Pour le fond, il affecte de ne pas trancher entre les écoles.
Mais, précisément, c’étaient les Académiciens qui recherchaient
un tel éclectisme...

Le point de vue de Cicéron sur les soutrces philosophiques
de la création oratoire se trouve également exprimé dans le
Brutus (119 sq.): Cicéron évoque, a propos de son interlocuteur
les lecons des Péripatéticiens. Il enchaine: Quwo magis tuum,
Brute, iudicium probo gui eorum (id est ex wetere Academia) philo-
sophorum Sectam secutus es, quorum in doclrina alque praeceplis
disserendi ratio coniungitur cum suanitate dicendi et copia. Notons

1 TII 63 sqq. Cf. notre comm. au Congtes de la Société Eiréné (Vatsovie 1968).
2 11T 64.



116 ALAIN MICHEL

d’abord que Lambin, suivi par la plupart des éditeurs a supprimé
la glose id est ex wetere Academia. 11 a eu tort, parce qu’elle ne
fait pas difficulté pour la compréhension du texte et que, méme,
elle la rend plus claire et plus précise. Il s’agit, cette fois, de
I’ancienne Académie (non de la nouvelle: nous aurons 2 revenir
sur la différence). Cicéron indique aussi que la philosophie,
nécessaire a 'orateur, ne suffit pas a le former parfaitement.
Elle ne va jamais assez loin dans la pratique du combat politique
ou judiciaire entre les hommes. Mais elle fournit ’abondance,
la douceur et la dialectique *.

Nous reviendrons dans un instant sur la douceur et sur les
problemes esthétiques qui s’y rattachent. Mais il faut noter
d’abord cette insistance sur la pratique. Roland Barthes a sou-
ligné dans son cours sur la rhétorique le caractére concret d’une
discipline qui, depuis les sophistes et Aristote, porte sur les
‘questions de politique’.

Il n’est pas nécessaire ici d’insister beaucoup. Nous renver-
rons au grand excursus du De orafore 11l et au travail que
K. Barwick lui a consacré 2. Nous sommes au point sur lequel
Cicéron se trouve le plus proche des sophistes. En effet, il va
jusqu’a s’opposer a Socrate, auquel il reproche d’avoir séparé
cor et lingua 3, le fond et la forme, lorsqu’il a dissocié 1’éloquence
de la philosophie. Isocrate (disciple de Gorgias) a refusé au
temps de Platon une telle rupture. Aristote 1’a abolie. On
aboutit ainsi 4 la réflexion sur res et werba, donc sur le langage,
que nous évoquions en commengant. Il est tout a fait remar-
quable qu’une telle corrélation se trouve expressément établie
entre 1’activité politique et ce que nous appelons le style clas-
sique.

1 Ces termes ne sont pas employés au hasard.
2 Das rednerische Bildungsideal Ciceros (Berlin 1963).

® 1T 61. Sur Isocrate et Aristote, IIT 141 sqq. Sur Platon et les sophistes, cf.
S. IysseLiNG, « Rhétorique et philosophie. Platon et les sophistes ou la tradition
métaphysique et la tradition rhétorique», in RPIL 74 (1976), 193-209.



LA THEORIE DE LA RHETORIQUE CHEZ CICERON 117

Il s’agit, 4 vrai dire, d’un type bien déterminé d’action poli-
tique. Pour que la forme et le fond puissent s’accorder dans une
transpatence patfaite, il faut que la philosophie soit mise en
ceuvre. K. Barwick a souligné 4 ce propos loriginalité de
Cicéron. Toute la structure des livtes I et III du De oratore
dépend du dialogue entre Platon, qui, a la rhétorique oppose
la dialectique, Isocrate, qui affitme le t6le politique de la parole,
et Aristote, qui montre qu’une telle politique est philosophique
et qui accomplit ainsi la synthése des deux tendances précé-
dentes. Cicéron insiste plus que les autres rhéteurs sur la col-
laboration qui peut s’établir entre le philosophe et 'lhomme
politique (par exemple Péricles et Anaxagore ). Barwick sou-
ligne cependant qu’un tel schéma n’est pas inconnu des écoles
philosophiques, qui évoquent Platon et Denys ou Atistote et
Alexandre. A nos yeux, loriginalité de Cicéron réside plutot
dans sa volonté d’incarner personnellement le type du ‘poli-
tique’ qui est en méme temps philosophe. La possibilité d une
telle synthése est fournie précisément par I’éloquence qui réunit
la contemplation et I’action. Ajoutons que le modele de Cicéron
est Péricles. Or, aussi bien dans le Ménexéne que chez Thucydide
(II 65, 8), ce personnage apparaissait comme le « premier
citoyen», qui dominait le peuple par son prestige exprimé
dans sa parole. Il était ’image initiale, incarnée dans I’histoire
et la philosophie, de ce que Cicéron allait nommer le princeps 2.
Nous sommes ici au cceur de sa pensée: dans Iéloquence
cicéronienne, I’histoire — romaine — et la philosophie —
grecque — se rencontrent. Elle favorise un type de gouvernement
fondé a la fois sur I’aristocratie personnelle et sur 'intelligence
démocratique qui refuse la violence, préconise la liberté, établit

1 De orat. 111 138,

2 Sur Péricles (comparé 2 Scipion), cf. Rep. 1 25; De orat. 1 216, etc.; Cicéron se
réfere aux textes célebres de Thucydide, qui décrivait aussi Péricles comme le
‘premiet’ citoyen, conduisant seul les citoyens d’une cité démocratique par
I'autorité qu’il devait 4 son éloquence et a son désintéressement.



118 ALAIN MICHEL

le droit. Quiconque veut lier la politique a la parole se trouve
conduit a de tels choix.

L’éloquence mene a I"aristocratie démocratique. Elle conduit
aussi vers la beauté. Le dernier des grands problémes oli nous
allons voir intervenir la philosophie est donc I’esthétique. On
percoit tres nettement, en lisant Cicéron, que I’enseignement
des rhéteurs la met en cause et contribue a la définir. La delec-
tatio fait partie de leurs buts. Pour fixer les moyens qui la
suscitent, ils sont bien obligés de s’interroger sur le plaisir du
beau. Nous constatons que Cicéron ne s’en tient pas a des
valeurs toutes faites, 2 des normes acquises, mais qu’il s’inter-
roge sur elles. Les résultats de sa pensée, qui ne lui est pas
entierement personnelle mais se construit a partir de discussions
précises, proposées par I’histoite, apparaissent comme valables
pour tous les arts et non seulement pour la rhétorique. Nous
avons ici les bases d’une critique artistique a caractére uni-
versel.

Dans l'ordre de la philosophie, nous insisterons sur deux
points: 1) La théorie de la convenance; 2) La recherche de
P’idéal.

Cicéron présente deux fois la théorie de la convenance. Il
s’agit d’abord du De oratore et de I'Orafor, ensuite du De
officiis. 11 y a donc une réflexion proprement liée a I’esthétique
de I’éloquence, et une autre qui s’attache a la morale des devoits.
Nous devons nous demander si les deux sont liées. Mais il faut
préalablement examiner les textes de rhétorique.

La méme, la notion de convenance est philosophique. Elle
vient essentiellement d’un Péripatéticien, Théophraste, et s’ins-
crit dans sa théorie des wirtutes dicendi. Elle se trouve liée a une
réflexion portant a la fois sur la nature (ou le naturel) et sur
I'utile (puisqu’il s’agit d’une théorie des rdles et des fonctions).
La convenance ne peut s’enseigner. Elle est saisie par un
indicium spontané, qui reléve donc de la nature et qu’on appel-
lera plus tard le gotit. Elle se rattache, dans lart ou dans la
création, au singulier et a 'unique. Elle se distingue ainsi de



LA THEORIE DE LA RHETORIQUE CHEZ CICERON 119

l'autre aspect de la beauté, qui réside au contraire dans 'uni-
versel, et qui se manifeste notamment lotsque intervient la
symmetria, le sens de I'analogie et des proportions, qui joue un
tres grand role dans la pensée de Cicéron . Ici encote, nous
assistons (comme dans le langage) a la rencontre de I’anomalie
et de I’analogie. Le facteur qui les réconcilie est a la fois I'aprum
(il existe un agencement admirable de I'univers, semblable 2
celui des périodes oratoires) et 'szile (les pentes symétriques
du toit font I’équilibre du fronton et favorisent 1’écoulement
des pluies).

A propos des wuirtutes dicendi, nous ajouterons que la recherche
de lorigine philosophique peut nous mener au-dela de Théo-
phraste. Nous les trouvons en effet exposées en bon nombre
au début du livre III de la Rhétorigue d’Aristote 2. Nous com-
prenons mieux, dés lors, selon quel esprit s’est élaborée la
théorie. Aristote, dans l’esthétique comme dans le langage,
s’intéresse particulierement au rapport qui existe dans I'expres-
sion entre la diversité et 'unité. La parole oratoire peut viser
la simplicité et la sobriété, qui se traduisent en clarté, en pureté
(ce seront les deux premieres vertus du style). Mais elle peut
aussi viser I’écart, la bizarrerie, le ‘merveilleux’ (Savpoctév):
elle latteint par 'ornement, lequel doit rester approprié, selon
la convenance. Encore une fois, nous rencontrons une théorie
du langage qui, entre le clair et I’étrange, pose cette fois la
notion d’écart. Nous assistons de nouveau a une réflexion qui
maintient ensemble les deux termes d’un couple d’opposés,
dont le premier se rattache a ce qui deviendra le classicisme et
le second au baroque futur. Nous avons déja noté combien la
méme tension est présente chez Cicéron.

Il reste a parler de convenance au sens moral. Cicéron
Iétudie 4 la fin de sa vie, dans le livre III du De officiis. Est-il

1 Cf. notre article: « Rhétorique, philosophie et esthétique générale: De Cicéron
a Bupalinos», in REL 51 (1973), 302-326.
2 Rh. 111 2, 1404 b. Cf. notrte comm. au Congtes de la F.I.E.C., Budapest, 1979.



120 ALAIN MICHEL

permis d’établir un rapprochement entre les deux points de
vue? Cicéron lui-méme nous y oblige dans I’Orator: semperque
in ommi parte orationis ut uitae quid deceat est considerandum (71). La
théorie du mpérov qui se trouve ici présentée n’est donc pas
uniquement celle de Théophraste, mais il faut déja penser a
Panétius. D’ailleurs, la formule méme qu’emploie Cicéron nous
renvoie vers la tradition stoicienne, puisqu’il dit que la conve-
nance doit étre examinée #on in sententiis solum sed etiam in nerbis
(zbid.) La terminologie est ici celle du Portique. Le De oratore
détaillait beaucoup moins les préceptes (III 210-212). Mais il
concluait sa breve analyse par une formule: ommnigue in re posse
gmd deceat fczcere artis et naturae est, scire qm'd qztaﬂdoque deceat
prudentiae. Le dernier mot renvoie a la vertu philosophique que
Panétius avait étudiée. Sans doute, Cicéron, en 55, ne connais-
sait son ceuvre que de facon imparfaite, par des excerpta ou des
cours. En 44, il en prend une connaissance plus précise. Mais,
dés son premier grand dialogue, il marque 'unité de la sagesse.
Il suffit d’ailleurs de lire 'ensemble de ses discours et d’y étudier
Vemploi de decet, dignitas ou decorum pour constater que ces
termes sont continuellement liés a ’idée de beauté'. Plus
exactement, ils la mettent en relation avec la moralité. Une
telle maniére de saisir le xarév est 4 la fois platonicienne et
stoicienne. Elle implique une pensée fondamentale: il y a
relation entre esthétique et dignité. Le probleme de la vie
humaine est de réaliser la convenance supréme, qui consiste
as’accorder a 'Ideal, a discerner son exigence pour y répondtre 2.
Cela nous conduit au point suivant de notre enquéte. Les
problemes esthétiques interviennent en effet dans un texte
fondamental, ou Cicéron fonde un aspect essentiel de la théorie
oratoire et ou lauteur explique que, pour définir I’éloquence

1 Cf. V. PoEscHL, « Der Begriff der Wiirde im antiken Rom und spiter », in .Acta
philol. Aenipontana 3 (1976), 46 sq.

2 On rejoint ici, 2 propos de convenance, I’aspect platonicien de la notion: il
s’agit de répondre aux « exigences essentielles», dont parle V. GoLpscHMIDT, 4
propos de Platon (Les dialogues de Platon (Paris 1947)).



LA THEORIE DE LA RHETORIQUE CHEZ CICERON 121

telle qu’il la congoit, il partira d’une définition idéale, com-
prenant toutes les qualités possibles *. Nous reconnaissons ici,
portée a sa plénitude, la technique de définition qui était
employée a propos de la notion d’orator. Cicéron, en se référant
au terme platonicien lui-méme — idea —, nous prouve qu’il
s’agissait bien d’une démarche issue de I’Académie. Le procédé
qui consiste a définir par Iidéal, 4 partir d’'un ‘modele’ supé-
rieur a 'expérience, est caractéristique: nos contemporains en
font grand usage. Il ne s’agit donc pas seulement d’idéaliser
des images, en tombant dans une sorte d’académisme, mais
plutét de chercher la perfection et le dépassement. Cicéron
prépare Michel-Ange autant que Raphaél. A cet égard, un
rapprochement avec Denys d’Halicarnasse est significatif.

Le rhéteur grec vient juste aprés Cicéron, au début du
regne d’Auguste. Comme lui, il a hérité de la tradition péri-
patéticienne une théorie des trois genre de styles: bas, grand
et moyen. Le premier s’exprime chez Lysias, dans sa simplicité,
le second chez Platon, le troisiéme chez Démosthéne. Mais
Denys, qui parle en termes péripatéticiens, dit que Démosthéene
reptésente une « moyenne» entre les deux autres Styles o
Cicéron considere plutot que Démosthene, réunissant en lui
les qualités opposées, réalise un dépassement qui le rapproche
de 1"idée’ de lorateur. S’agit-il seulement d’une différence
terminologique ? On pourrait le croire, puisqu’aussi bien, dans
les deux cas, Démostheéne apparait comme le meilleur modele.
Mais cela méme suffit 2 nous confirmer que Cicéron réalise une
synthése entre platonisme et aristotélisme, puisqu’il fait conver-
ger leurs démarches. Surtout, nous percevons que sa psycholo-
gie le distingue fondamentalement de Denys. Il ne vise pas
seulement la juste mesure mais aussi le dépassement dans ’Idéal.

1 Orator 7-10. E. PANOFskY a montré la postérité du passage (/dea). [La valeur
méme du mot decorus atteste le rapprochement que nous indiquons]. V. en dernier
lieu: W. WimMEL, « Cicero auf platonischem Feld. Zu § 9 des Orator », in Studia
Platonica. Festschr. H. Gundert (Amsterdam), 185-194.

2 Cf. De admir. ui dic. in Dem. Pour Cicéron, nous renvoyons a 1’'Orator.



122 ALAIN MICHEL

Nous patlions tout a ’heure du réle joué par le dogmatisme
et par le doute académique dans la réflexion de Cicéron sur le
langage. Mais on sait comment les Platoniciens, et notamment
les disciples de Carnéade, résolvaient le probléeme du doute et
se protégeaient contre le scepticisme. Ils rappelaient que la
vérité existe. Nous ne pouvons pas la saisir a cause de la faiblesse
de notre sensibilité. Mais elle existe au-dela de I’apparence,
comme I'Idée. Nous progressons vers elle en méme temps que
nos opinions deviennent plus probables. Nous la construisons
en nous, en faconnant, a partir de 'expérience, des modeles qui
se rapprochent d’elle. Toute 'ccuvre de Cicéron est régie par
ce schéma qui se précise au fur et 2 mesure qu’elle s’approfondit
et qui trouve sa pleine expression dans I’Orator et dans I’ Hor-
tensius. 11 est significatif que la démarche poétique, dessinée
dans le traité philosophique, coincide avec la démarche esthé-
tique, présentée dans le traité de rhétorique.

Langage, dialectique, politique, esthétique: nous avons passé
en revue les grands domaines qu’aborde la rhétorique cicéro-
nienne et nous avons constaté chaque fois la place qu’y tient
la philosophie. 1l reste a établir quelques syntheses.

Pouvons-nous résumer ce que nous avons dit des sources ?
Nous avons noté, sans surprise, que I’épicurisme est absent
(encore pourrait-on signaler sa présence discrete dans les Zopiques
a propos de la théorie de la prolepse ': mais il s’agit d’un passage
éclectique). Nous avons constaté la présence des Stoiciens dans
la théorie du langage. Mais ils interviennent a travers une tra-
dition qui aboutit 2 Varron, un tenant de’Ancienne Académie.
Nous avons remarqué que, pour 'essentiel, Cicéron cite deux
soutces: le Lycée, I’Académie. Il se réfere tantdt aux Carné-
adiens, tantot a I’Ancienne Académie. Comment trancher et
peut-on le faire? Nous savons aussi que Cicéron a suivi des
lecons de rhétorique, que donnait Philon de Larissa, les faisant
alterner avec ses legons de philosophie 2.

LR
3 Tuse. 1k-9,



LA THEORIE DE LA RHETORIQUE CHEZ CICERON 123

Nous rappellerons d’abord les influences dominantes de
Platon et d’Aristote. Au second, Cicéron doit une grande part
de ses théories esthétiques (a travers Théophraste). Il lui
emprunte aussi la division des genres de 1’éloquence: épidic-
tique, délibérative, judiciaire, qu’il préfere a la distinction
d’Hermagotas, entre théses et hypotheses *. Autrement dit, il
cherche, a travers le philosophe, la vie concrete et la politique.
A Platon, il emprunte le sens de P’idéal et le désir du dépas-
sement.

Ancienne ou Nouvelle Académie ? Nous répondrons que,
dans la plupart des cas, la question ne se pose pas. L’ Ancienne
Académie avait mis au point une théorie de la dialectique que
la nouvelle ne récuse pas. Le débat porte seulement sur le
degré de certitude des connaissances obtenues. Or, pour I'ora-
teur, qui vit dans le vraisemblable, la question du dogmatisme
n’intervient pas. Cicéron, suivant peut-étre Philon de Larissa,
peut donc tres bien reprendre des analyses issues pour Des-
sentiel de Xénocrate et qu’Antiochus avait adaptées aux termi-
nologies du Lycée et du Portique. Nous expliquerons dans un
tel sens la formulation des Zopiqgues, qui ressemble beaucoup
a Pexposé de la logique de I’Ancienne Académie dans les
Académiques, 11 1 2.

Un texte nous permet peut-étre de préciser les choses. 1l
s’agit du De oratore 111 109 sqq. Le passage établit un classement
entre les différents types de questions générales. Or, nous
pouvons signaler ses grandes analogies avec la diairesis des
questions de philosophie attribuée par Stobée a4 FEudore
d’Alexandrie, qui fut un contemporain de Cicéron et, comme
lui, un éleve d’Antiochus d’Ascalon. M. Giusta a beaucoup
insisté?® sur cette ‘division’, dont I'importance lui parait extréme

1 V. en premier lieu, De inuentione 1 7-9.

2 En patticulier pour la théotie de la définition: cf. notre article dans la R Philos
157 (1967), 79-103.

8 T dossografi di etica 1-11 (Totino 1964-1967).



124 ALAIN MICHEL

pour comprendre les doxographies de Cicéron et de ses contem-
porains en mati¢re de morale. Sans suivre toutes les conclusions
de ce savant (parfois tenté par la Quellenforschung au sens étroit),
nous ne pouvons manquer de reconnaitre les affinités pro-
fondes qui existent entre la diairesis d’Eudore et celle du De
oratore. Des lors, nous devons admettre que, selon toute vrai-
semblance, Cicéron est resté en rapport, au cours de sa vie,
avec les courants les plus vivants de I’Académie. La tendance
antiochienne était en train de triompher. I’orateur était, pour
le doute et pour la théorie du bonheur, hostile a Antiochus.
Mais on pourrait montrer que, sur les deux points, il restait
ptoche de Philon d’Alexandrie, lui-méme éleve d’Eudore '...
Quant a ’éloquence, il en allait de méme. Nous en aurons
un autre témoinage lorsque nous parlerons tout a I’heure de
la culture.

Mais il ne suffit pas pour nous d’avoir ainsi posé ’hypothése
que Cicéron se réfere dans I’Académie a un enseignement
contemporain dont Eudore n’est sans doute pas le seul repré-
sentant et qui constitue, par rapport a Philon de Larissa et
Antiochus, un moment plus récent de la doctrine. Il faut aussi
se demander dans quel esprit s’accomplit une telle utilisation,
puisqu’a nos yeux Cicéron ne se borne certainement pas 2
une imitation servile. Or, la réponse va s’inscrire parfaitement
dans le cours de notre démonstration. Elle nous montrera en
effet quels sont, dans la rhétorique, les rapports de la théorie
et de la pratique.

En substance, Cicéron nous dit que les guaestiones se divisent
en deux catégories: théorie et pratique. Dans la théorie, trois
catégories: la conjecture, qui porte sur I’étre, la définition
relative, dirons-nous, a I’essence, la qualité (qui se réfere prin-
cipalement a la tradition stoicienne). Les questions pratiques
font intervenir la louange et Uoficium. On reconnait dans ce

1V. notte contribution au colloque du C.N.R.S. Philon d’Alexandrie, Lyon,
11-15 sept. 1966 (Paris 1967), 81 sqq.



LA THEORIE DE LA RHETORIQUE CHEZ CICERON 125

schéma une imbrication des dialectiques platonicienne et stoi-
cienne. La distinction entre théorie et pratique se rattache 2
une tradition d’origine péripatéticienne *.

En somme, lorateur, par la parole, passe de la théorie a
la pratique, qu’il distingue mais qu’il voudrait ne pas séparer.
Il cherche, comme le philosophe, a dire P’étre, soit en lui-méme,
soit dans son essence, soit dans ses qualités distinctives, qui
caractérisent son énoncé. On peut, en ce sens, parler d’une
théorie de I’éloquence puisqu’il existe une éloquence théorique.
Mais une telle théorie ne sautait se présenter comme dogmatique
et totalement coupée de la pratique. Ici, nous devons revenir
a ce que nous avons dit sur ’idée de orateur. La confrontation
du point de vue idéal et de la réalité pratique est constante
dans la philosophie de Cicéron. W. Gorler, notamment, y 2
insisté. Il a montré, comme nous ’avions fait nous-méme sur
certains points 2, que lorateur ne cesse de confronter une
vision absolue des choses, qui est proche des idées platonici-
ennes, et des considérations plus relatives, qui tiennent aux
limites pratiques de la connaissance humaine. L’optique de la
Nouvelle Académie I'encourage a prendre une telle attitude,
puisqu’il croit en méme temps 2 la réalité des idées et a I'ina-
déquation de notre connaissance, qui entraine le doute. Tantot,
donc, il s’efforce de définir les exigences de l'idéal, tantot il
admet qu’il ne le connait pas de mani¢re parfaite: les deux
points de vue se complétent mutuellement. Ils ne peuvent
manquer d’intervenir dans toute démarche théorique: ils y

1 Nous renvoyons, sut ce probléme, 2 M. Grusra, op. ¢it. Eudore distingue
comme Cicéron la théorie et la pratique. Il insére entre les deux ce qui releve
de PPéput) c’est-a-dire la recherche et la définition du bien supréme et du bonheut.
Les mémes questions apparaissent chez Cicéron, mais elles sont intégrées a la
topique des Académiciens (conjecture, définition, qualité). Du méme coup, on
voit se dessiner, dans la théorie des questions, le primat de la théorie des lieux
(definitio, comparatio, consecutio). Sur 1'art de la discussion et sa ‘division’ chez
Cicéron, Giusta (qui insiste sur les aspects stoiciens) renvoie a Off. III 18.

2 Cf. W. GOrvLER, Untersuchungen gu Ciceros Philosophie (Heidelberg 1974), et notre
compte rendu, in REL 54 (1976), 438-441.



126 ALAIN MICHEL

poseront en méme temps lexistence idéale et la prudence
expérimentale.

C’est ainsi qu’il faut entendre le terme de ‘théorie’ quand
on lapplique a Cicéron. Et, de fait, les deux points de vue
dont nous venons de parler apparaissent dans le De oratore,
notamment en I 94. Ils sont incarnés par les deux principaux
intetlocuteurs du dialogue, Antoine et Crassus. Le second se
tient tres pres de 1’éloquence idéale: il cherche Voptimus orator
et parait capable de I'approcher parce qu’il ne s’intéresse pas
seulement a Vinuentio mais aussi 4 la dictio. Mais Antoine, dés
le livre I, a indiqué qu’il existe deux types d’orateurs. Le premier
rassemble les diserti, qui possedent 'ensemble des qualités et
des connaissances requises pour obtenir par la parole une
réussite moyenne. Mais est eloquens celui qui possede la totalité
de la compétence.

Nous allions dire: de 'art. Mais, au fait, s’agit-il d’un art?
Certains péripatéticiens I'avaient pensé. Les Stoiciens avaient
repris le terme en lui donnant un sens trés fort. Pour eux, lart
était une science pratique, fondée sur des représentations cer-
taines et liées en systeme *. Antoine n’a pas de peine a montrer
que I’¢loquence ne possede pas de tels avantages. Cicéron
croit, avec les Platoniciens (et sans doute avec Aristote lui-
méme) qu’elle est une simple faculté, fondée sur une expérience 2
issue de la pratique. A travers cette expérience, on cherche
I’Tdéal.

Tel est, en derniere analyse, le sens qu’on peut donner au
mot ‘théorie’ chez Cicéron. Il ne suppose nulle servitude envers
les dogmes. Mais il écarte aussi le scepticisme radical, ’'empi-
risme, et il n’exclut pas I’Idéal. Il exige, d’autre part, la cohé-
rence. Nous n’avons cessé de montrer qu’elle existe chez Cicéron
et qu’elle est platonicienne. Nous avons vu qu’elle implique
constamment la présence de la philosophie dans la rhétorique.

1 Sur éloquence et att, voir Quint. /nst. 11 15 sqq.
2 De orat. 11 72. Pout facultas, trés souvent employé, voir par ex. II 35.



LA THEORIE DE LA RHETORIQUE CHEZ CICERON 127

Grice a elle, Porateur s’engage dans sa propre parole. Il se
rappelle que ses mots sont liés 4 son étre, il ne sépate pas son
langage des choses qu’il touche ou des pensées qu’il congoit.
Les lecteurs du De oratore ou de I’Orafor sont souvent frappés
par un fait: chez Cicéron, rhétorique se confond avec éloquence.
Le recours 2 la philosophie contribue a rendre explicable une
telle nuance: la rhétorique ne se sépare pas de la parole parce
qu’elle ne se borne pas aux recettes et qu’elle ne se sépare ni
de l’action ni de la beauté ni de I’étre.

Nous avons accompli I’essentiel de notre propos. Aussi
serons-nous beaucoup plus bref pour ce qui suit. Nous devons
maintenant examiner le détail des préceptes et dire aussi un
mot de leur application dans les discours ou de leur influence
historique. Mais la mati¢re pourrait étre infinie. D’autre part,
’étude des principes que nous avons menée jusqu’ici suffit
expliquer bien des détails d’exécution. Aussi, nous nous bot-
nerons a détacher quelques points frappants. Nous le ferons en
nous référant aux trois devoirs de l'orateur: prouver, plaire,
émouvoit.

Quant a la preuve, nous insisterons essentiellement sur un
point. Précisément, Cicéron est ’homme des principes généraux.
Il s’efforce, plus que tous les autres rhéteurs, de les faire entrer
dans la pratique du discours. Cela n’est pas facile, car les causae
constituent par excellence le domaine du fait particulier. Com-
ment garder I'esprit d’universalité, quand on veut se consacrer
aux problemes de la praxis, qui sont toujours uniques? De
fait, Quintilien, par exemple, marquera sur ce point un net
recul par rapport a Cicéron. La doctrine méme des états de
causes, telle qu'Hermagoras ’avait constituée, se prolongera
jusqu’a Hermogene et a ses successeurs avec des modifications
de détail. Jamais les rhéteurs n’accepteront de I’abolir, jusqu’au



128 ALAIN MICHEL

Pére Bernard Lamy, qui essaiera de la remplacer au XVIIe
siecle, par une mise en ceuvre de la méthode cartésienne (prin-
cipes, analyse, synthese). Or, les états de camses, comme leur
nom l'indique, portent sur des questions particulieres, définies
selon les circonstances de lieux et de temps. Mais Cicéron, seul
parmi les grands rhéteurs, substitue au classement des cawusae
celui des guaestiones infinitae ou ‘theses’ . Nous avons analysé
cette division qui ressemble, nous Pavons dit, 4 la diairesis
d’Fudore et qui s’inspite donc de I’éclectisme académique.
Cicéron lui joint une division des causes, qui s’inspire d’Aris-
tote (elles sont judiciaires, délibératives, épidictiques) et il
ajoute un appendice sur les causes de droit (1a encore en atté-
nuant le coté formel au profit de 'aspect dialectique) 2. D’autre
part, il donne dans son ceuvre une place grandissante a I’étude
des ‘topiques’, entendus comme lieux de 'argumentation. Ainsi,
chez lui, les status causarum se résorbent dans le classement des
questions générales. Le vrai probleme consiste a déduire la
cause de la these, et il s’agit alors de questions dialectiques ou
interviennent d’une part 'ontologie (quand il s’agit de conjec-
ture, de définition, de causalité, de convenance) et d’autre part
la logique de l'universel (chaque fois que lon divise ou que
Pon classe). Une telle maniére de procéder tend essentiellement
a se présenter comme une simplification platonisante de la
tradition aristotélicienne. Boece, le premier grand commentateur
des Topica, s’en était bien apercu. Il devait trouver beaucoup
de disciples d’abord au Moyen Age (ainsi Jean de Salisbury),
puis 2 la Renaissance (nous allons jusqu’a Ramus: nous arrivons,
précisément, au seuil du cartésianisme). Au-dela des subtilités
du syllogisme, le véritable but de la parole consiste a enchainer

1 Deorat. 111 111 5qq.; plus exactement, Cicéron précise que sa division s’applique
aussi bien aux theéses qu’aux causes; mais c’est marquer le primat des questions
générales, auxquelles se ramenent donc les débats particuliers.

2 V. essentiellement Pars. 68-138 (cf. Top. 86-99).



LA THEORIE DE LA RHETORIQUE CHEZ CICERON 129

avec convenance les différents types d’arguments. Clest ainsi
que Pesprit d’universalité s’accorde a la complexité du concret,

Passons aux techniques de 'ornatus. Cicéron n’a pas présenté
d’une maniére systématique une théotie des « idées du style»,
quoiqu’il ait réfléchi sur la diversité des gemera dicendi *. Toute-
fois, on constate d’une part (nous ’avons noté) qu’il fait la
place grande a la swawnitas, la yawdtng des Grecs; d’autre part, il
insiste sur la dignitas, la grauitas et pousse jusqu’a Uoratio grandis,
qui apparait chez lui comme la synthese la plus proche de I’idéal:
la douceur et la simplicité s’y combinent avec le pathétique pour
engendrer une beauté totale 2. Qui dit plénitude dit a la fois
unité et diversité, simplicité et écart. Ainsi s’accomplit la syn-
thése du classicisme et du baroque dont nous avons dit I'impor-
tance pout notre auteut.

Je ne reviendrai pas ici sur sa théorie des tropes et des
figures. En isolant méthodiquement les premiers, il tevient a
la tradition aristotélicienne, qui insiste essentiellement sur les
techniques diverses de la catachrese (abusio), de la métonymie
ou hypallage et de la métaphore 2. 1l s’agit d’examiner la divet-
sit¢ d’emplois qui est possible pour un méme terme ou la
diversité de termes pour un méme sens. Comme nous 'avons
indiqué plus haut, la théorie des figures, qui porte sur les
groupes de mots, se rattache plutdt 4 ’examen de la structure
des signifiants, tel qu’il avait été mené, sous linfluence des
Stoiciens, par les grammairiens alexandrins. Cicéron combine
donc, comme toujours, les deux démarches. Il ne cesse de les
approfondir. L’exposé des Partitiones oraforiae, qui représentent
le dernier état de sa pensée, apparait comme particulierement

11ci encore, il note a la fois la diversité et la nécessité d’unifier. Le « meilleur
genrey est celui qui unit tous les autres dans un style de convenance et de plénitude
(De optimo genere oratorum). Sur les problemes stylistiques chez Cicéron, il faut
consulter essentiellement: M. von AvsrecHT, M. Tullius Cicero, Sprache und
S#/, in RE Suppl.-Bd. X1II (1973), 1237-1347.

2/Cf. Orat. 100,
3 Orat. 93 sq.



130 ALAIN MICHEL

suggestif. I n’y utilise plus la théorie théophrastienne des
quatre vertus du style. Il les remplace par les tétes de chapitre
suivantes *:  dilucidum, breue, probabile, illustre, suaue: clarté,
brieveté, probabilité 2, éclat, douceur (19). Deux remarques
s'imposent ici: 1) Cicéron n’utilise pas les termes grandis et
grauis. La suwanifas se trouve ainsi investie d’une valeur parti-
culiere. Nous allons y revenir; 2) L’analyse donne un cadre
nettement philosophique a une réflexion sur I"abondance et la
brenitas dans le langage tout entier et non seulement dans les
idées ou dans les mots, qui se trouvent ici continuellement
étudiés ensemble: nous sommes dans un schéma d’origine
stoicienne et non péripatéticienne. Cicéron s’attache a savoir
comment on peut, par les jeux divers de ’expression, ramener
un sens a un seul mot ou le développer en plusieurs, sans
perdre les deux éléments de la signification: la clarté qui
enseigne, le pouvoir de persuasion qui ‘meut’ Passentiment.
On passe d’une théorie de P'amplification a une théorie de
Pexpressivité, de Vemphasis.

Il est notable — nous devons y revenir — que Cicéron
insiste ainsi sur la suanitas et sur la lumiére tout en s’intéressant
de plus en plus a la densité. Il n’est pas un maitre de la violence
ou de la rudesse. Il laisse une telle tendance aux admirateurs
de Thucydide. Il faut nous arréter un instant sur cette idée de
suanitas. Cicéron en développe les divers aspects ®. Quant au
fond, elle nait essentiellement de DPurbanité méme et de la
comitas que manifeste Porateur. Quant a la forme, la ‘douceur’
d’un mot est jugée sensiblement par 1oreille’. Est-ce a dire
que la nature seule, 'instinct du goftit, intervient ici? Les
choses ne sont pas si simples et Cicéron les exposait longuement

111 s’agit plus précisément de ce qu’il appelle les fumina.

% Nous gardons cette traduction, plus exacte que ‘convenance’. Il s’agit du pouvoit
persuasif lié a la force des pensées ou des figures. Le rapprochement du voca-
bulaire avec celui de la philosophie académique n’est pas fortuit (quoiqu’il
s’agisse ici d'un terme de rhétorique).

8 Puart. 21 sq.



LA THEORIE DE LA RHETORIQUE CHEZ CICERON 15X

dans ’Orator . En premier lieu, 'oteille répugne 2 la rudesse
des sonorités. En second lieu, il convient de respecter, dans
Pemploi des mots et dans leur orthographe, la #eritas analogique
des regles. Nous tretrouvons le conflit entre nature et conven-
tion, entre anomalie et analogie. Cicéron, ici encore, adopte la
méme solution que Varron. Il veut respecter dans le ‘bon usage’
les deux types d’exigences et les concilier. Il faut toujours
parler comme le peuple, tout en connaissant les régles des
doctes. Lotsque le conflit est inévitable, on choisira le peuple;
mais, dans la plupart des cas, il est possible (notamment par le
recours aux bons écrivains) de trouver dans le parler que tous
comprennent des tournures admises par les savants. Autant
les choisir. Ainsi s’établit un équilibre admirable, d’ot naitra
la prose dite classique; il combine le naturel et le savoir, la
parole et I’écrit, les mots et les choses, I’abondance et la den-
sité, la liberté et les structures. Il y parvient de maniére tres
consciente, par la conciliation des grandes traditions philoso-
phiques, de Platon a Varron. La modernité que garde une
telle problématique n’a pas besoin d’étre soulignée.

Nous disions que la notion de grandeur ou de plénitude,
qui reste essentielle chez Cicéron, méme s’il y insiste moins,
impliquait qu’a 'agrément se joignit le pathétique. La encore,
la philosophie doit intervenir.

Comme l’ont montté des travaux récents?, les sources
philosophiques de Cicéron ne sont pas d’accord sur l'usage
du pathétique. Platon parle, 4 propos de rhétorique, dune
« psychagogie». Il s’agit de conduire les dmes, essentiellement
par la dialectique. Les Stoiciens vont sans doute a peu prés
dans le méme sens. Au contraire, Aristote insistait sur le réle
persuasif des passions et sur le bon usage qu’on peut en faire.
Qu’en est-il de Cicéron?

Lrss s,
2 Cf. A. Hevuwic, Untersuchungen gur Theorie der Rbetorik bei Platon und Aristoteles
(Gottingen 1973).



132 ALAIN MICHEL

Nous avons proposé diverses réponses’. Certes, il ne
renonce point a linvective; on sait combien il reproche aux
philosophes de se tenir tranquilles, a 'ombre, loin des batailles
d’hommes. Mais il nuance sa violence d’abord par le jeu du
comique, qui est souvent brutal chez lui mais qui, d’autres
fois, se rattache aux techniques de ’ironie.

Surtout, dans sa véhémence, il s’efforce d’introduite la
grandeur, par le recours a ’humanité, qui est amor ou plutdt
pitié, caritas, tendresse universelle pour le genre humain. Nous
rejoignons ici a4 la fois Platon et les Stoiciens: ces derniers
insistaient eux-mémes sur les « trois constances», les bonnes
émotions, qui sont la prévoyance, la volonté, la vraie joie 2.
Cicéron ne cesse de se référer a de telles valeurs.

Des travaux récents permettent sans doute de préciser son
attitude. L’auteur des Zusculanes réfléchit sur le probleme des
passions. Il les condamne, a partir d’une analyse stoicienne.
Mais, comme I’a montré J. Pigeaud dans sa thése sur La maladie
de Pdme?®, il adopte en méme temps une conception platoni-
cienne, qui maintient dans ’homme le dualisme. Les travaux
de Mme J. Fillion sur le De ira de Séne¢que * ont confirmé le
fait: Cicéron ne déctit pas "dme comme le font les Stoiciens
classiques. Il connait la tripartition platonicienne? (vobg, Suvpdc,
¢mdvunrinéy). Il insiste pourtant sur I'unité de I'ame, sur son
caractére rationnel. Il apparait donc que les trois ‘parties’

L Rbétorique et philosophie cheg Cicéron (Patis 1960), chap. IV et V.

BCE Tare, IV 12 sqq.

3 Paris, 1981.

4 J. Fruion-Lanieg, Le De ira de Sénéque er la philosophie stoicienne des passions,
These d’Etat, Paris-Sorbonne 1980, qui se réféere aux textes mémes de Posidonius
(Hipp. et PL V).

5 Cf. Div. 1 61. Cicéron suit ici ’Ancienne Académie, qu’il réfutera au livre
suivant. Mais sa critique porte sur la divination, non sur la structure de ’ame. Il
faut surtout se référer 2 Tusc. IV 10, ot Cicéron signale expressément les deux
divisions de I"ame, choisit la division platonicienne (qui est dualiste pour Iessen-
tiel, puisqu’elle oppose I'esprit a I'irrationnel) et annonce cependant qu’il adoptera
la théorie stoicienne des passions!



LA THEORIE DE LA RHETORIQUE CHEZ CICERON 133

indiquées par Platon sont des aspects et non des principes.
Il semble qu’un tel point de vue, a ’époque méme de Cicéron,
ait été adopté par Posidonius, mais il se peut que notre auteur
ne le cite pas directement et qu’il puise son information dans
I’ Académie.

En tout cas, la position ambigué¢ qu’il adopte lui permet
(sans se couper de la pensée philosophique) de conciliet ses
deux sources, platonicienne et aristotélicienne. 11 croit a I'unité,
a la rationalité¢ de I’Ame. Malis il pense, avec Platon, avec des
Stoiciens comme Posidonius, qu’elle possede des aspects pathé-
tiques: a I’éloquence de les traduire et de les dépasser.

Nous avons achevé 1’analyse sommaire des préceptes que
nous avions annoncée. Il n’était pas possible d’entrer dans le dé-
tail et nous nous sommes borné a rappeler les principaux devoirs
de I’éloquence. Il nous reste 2 indiquer brievement diverses
applications de la doctrine, qui relevent soit de la pédagogie,
soit de la critique et qui se manifestent dans 'ceuvre et dans
son influence. Nous n’évoquerons que des questions ol parait
directement le r6le de la philosophie dans la rhétorique cicé-
ronienne.

Parlons en premier lieu de la pédagogie. Elle est liée de
maniere fondamentale 4 la doctrine. Nous insisterons d’abord
sur les programmes, puis sur les méthodes didactiques.

Les programmes proposés par Cicéron sont d’une grande
originalité. Ils ont exercé leur influence jusqu’a nos jours. Ils
se caractérisent d’abord * par une volonté encyclopédique, issue
d’Aristote et des Sophistes. Ensuite, Antoine (qui vise plutdt

1 Cf. nos articles dans les Mélanges Boyance (Rome 1974), Les Etudes classiques 39
(1971), 311-328, et dans AAntHung 20 (1972), 67-76. Toutes ces indications
sont liées a la théorie de la copia, qui est acquise mais devient spontanée par leffet
de ’habitude: elle exprime le jailissement en quelque sorte naturel d’une culture.
Sur Phistoire et le droit, voir De oraz. I 158 sqq. et la thése de M. RamBaup
(Cicéron et I bistoire romaine (Patis 1953)). Divers travaux sont actuellement conduits
sut le role de Vexemplum (M. GAILLARD; v. aussi le recueil publié en 1981 par
IEcole Francaise de Rome: Rbétorique et histoire. L exemplunt et le modile de
comportement dans le disconrs antique et médiéval, Table ronde, 18 mai 1979).



134 ALAIN MICHEL

Vorateur disertus que Veloquens) apporte dans le De oratore sa
note de modération. On aboutit aux solutions de Crassus: il
faut connaitre par les principes et se défier d’une curiosité de
détail. Ainsi nait la notion moderne de culture générale. Notons
en passant Papparition du mot méme de culture (ca/tus), 1ié a
une métaphore d’origine platonicienne, qui part du Phédre et
reparait notamment dans le De agricultura ou le De plantatione
de Philon d’Alexandrie. Cicéron aboutit a des programmes
pratiques: il faut connaitre la philosophie (nous n’avons cessé
de dire pourquoi). Mais il faut aussi connaitre les bonnes
lettres, puisqu’elles enseignent I'usage, dont nous avons marqué
Pimportance. Comme les diverses causes impliquent une acti-
vité judiciaire, délibérative, laudative, 'orateur doit également
recevoir une formation politique, C’est-a-dire historique et
juridique. La doctrine cicéronienne annonce donc nos méthodes,
mais avec plus d’ampleur de vues, puisqu’elle n’isole pas les
lettres des sciences humaines. En revanche, elle est en recul par
rapport aux philosophes, Platon et Aristote, sur les sciences
exactes et sur la connaissance de la nature: de la une vulnéra-
bilité qui se manifeste de nos jouts...

Un autre aspect important de la pédagogie réside non
dans ses contenus mais dans ses méthodes d’enseignhement.
A cet égard, les traités de rhétorique présentés par notre auteut,
offrent un intérét fondamental. Ils sont dominés par le De
oratore, dont Poriginalité est extréme: il s’agit d’un dialogue
philosophique, de type platonicien (nous ne patlerons pas ici
des nuances aristotéliciennes). A I’exception de Francesco
Patrizzi da Cherso, personne, dans I’histoire de la rhétorique,
ne reprendra cette méthode avec une pareille liberté. Il ne s’agit
pas d’une présentation gratuite. Cicéron, en grand écrivain, a
voulu traduire par la composition de son ceuvre la difficulté
pédagogique qu’il ressentait a se satisfaire de I’énonciation des
préceptes. La méthode du manuel, utilisée dans le De inuentione,
offrait des commodités fallacieuses. En réalité, on ne devait
pas mépriser les préceptes mais ils ne pouvaient étre enseignés



LA THEORIE DE LA RHETORIQUE CHEZ CICERON 135

qu’a travers le dialogue philosophique, par la parole platoni-
cienne, qui est invention véritable, dans Pinterrogation,
’échange, "amour.

Cependant, Cicéron ne s’en est pas tenu la. Du dialogue,
il est quelque peu revenu au monologue. Nous en avons le
témoignage dans I’Orator. Ici encore, originalité de la démarche
existe. Elle réside dans le plan, qui s’efforce, de facon trés pla-
tonicienne, d’apparaitre comme la construction d’un modéle
idéal a partir d’une définition; Cicéron se trouve ainsi conduit
a établir, par un jeu de convenances, une relation originale
entre les trois styles — simple, moyen et grand — et les trois
devoirs de 'orateur — enseigner, plaire, toucher.

L’évolution de sa méthode le conduit plus loin: avec les
Topiques, il finira pat revenir a I'exposé technique. Mais, peu
avant, dans les Partitiones oratoriae, il propose, pour son fils,
un nouveau type de manuel. Certes, ’ceuvre présente encore
une forme dialoguée. Mais il s’agit maintenant d’un procédé
didactique par questions et réponses. L’originalité principale
réside dans le plan: Porateur, le discours, les questions. C’est
seulement dans la premitre partie que nous voyons subsister
la division entre invention (5-8) et élocution (16-24). Encore
la disposition intervient-elle entre les deux en prenant une
place considérable (9-15). Il est clair que Cicéron répugne de
plus en plus a séparer les mots et les choses. De reste, il ne
s’agit pas exactement de dispositio mais de conlocatio (qui implique
la mise en place des lieux dans les différentes causes). L’insistance
finale sur les guaestiones est, elle aussi, fort significative. I’arma-
ture dialectique de la pensée cicéronienne ne cesse de se renfor-
cer, en méme temps que lauteur approfondit sa réflexion
linguistique sur le fond et la forme.

A notre examen de la pédagogie, il faudrait enfin joindre
I’étude des méthodes critiques. Nous I"avons dit, pour Cicéron
comme pour la plupart des anciens, la rhétorique est une cri-
tique. Elle ne propose pas des régles toutes faites, mais elle
se présente comme une facultas issue de 'expérience. Le Brutus



136 ALAIN MICHEL

nous montre donc comment Cicéron exploite son expérience.
Il analyse les différentes qualités possibles de orateur, mais il
le fait a travers I’histoire, en montrant leur apparition progres-
sive chez les différents orateurs. On progresse — noter cette
conception d’un progres — vers idéal, que la rhétorique
congoit comme une exigence mais dont elle montre les rapports
avec ’histoire. Les valeurs esthétiques, comme les autres, ne
sont jamais indépendantes du temps; jamais non plus elles ne
lui sont soumises *.

Nous n’avons pas ici la place d’étudier 'application de la
rhétorique cicéronienne dans les discours. Tel n’est pas au
demeurant notre objet. Nous retiendrons sculement que cette
application est sans cesse visible et qu’il faut 'observer pour
corriger divers préjugés. Par exemple, on a dit 2 que I’épiché-
reme tel que le propose le De inuentione est absent dans les
discours. Cela est faux. Il faut savoir I’identifier dans sa forme
bréve, qui se présente sous la forme du dilemme ou de adynaton,
par exemple: « On ne peut pas toujours sauver la patrie et
garder les mains pures. » Un tel argument domine tout le début
du Pro Milone, ot il se combine avec 'argumentation iz #tramque
partem (ou bien Milon a tué, ou il n’a pas tué: dans aucun des
cas, il n’est coupable). Sans doute pourrait-on suivre, dans
’histoire des discours, ’accroissement progressif du recouts
aux allusions philosophiques. Mais I’essentiel réside dans les
structures que nous venons d’évoquer.

Il serait possible d’analyser dans le méme esprit I’histoire
de D’esthétique cicéronienne. Elle est dominée par les rapports
entre atticisme et asianisme. Les commentateurs se divisent
pour savoir si I’orateur suit ou non la tradition romaine 2. Nous

! Pour plus de détails, nous renvoyons a notre thése. V. récemment: A. FONTAN,
« Ciceron y Horacio, criticos literatios », in ZClds 18 (1974), Num, 72, 187-216.

*W. Krovv, Das Epicheirema, Sitzungsber. der Akad. der Wiss. in Wien 216, 2
(1936).

3 Ce n’était point le lieu, dans le présent travail, d’étudier ce qu’il y a de spéci-
fiquement romain dans la pensée de Cicéron. En fait, la tradition italienne est



LA THEORIE DE LA RHETORIQUE CHEZ CICERON 137

croyons quant a nous qu’il la suit en la dépassant et aussi qu’il
évolue beaucoup. Il se rapproche de plus en plus de Démosthéne
et il tend en méme temps vers deux formes de simplicité: la
lumiere et ce qu’il appelle la suanitas *. Mais nous avons essen-
tiellement souligné un fait: sa réflexion philosophique sur le
langage. Il veut y maintenir ensemble I’écart et 'unité, le ‘mer-
veilleux” et la ‘simplicité’ qu’Aristote pronait a la fois. L’origi-
nalité de sa vision du beau réside dans cette tension, qui pos-
séde chez lui des sources culturelles aussi bien que psycholo-
giques ou spirituelles.

Il faudrait souligner aussi loriginalité de la rhétorique
consacrée aux traités de philosophie. I’importance attribuée
par Cicéron a la douceur y trouve sa pleine explication...
Merveilles du style tempéré! On verrait aussi comment le bon
usage tend a transposer la technicité du style philosophique et
du méme coup a combattre la scolastique: Cicéron prépare la
Renaissance avec ses grandeurs et ses miseres 2.

Nous nous bornerons ici a poser une question qui, au
terme de notre étude, présente un grand intérét: nous avons
soulighé I'importance de la philosophie dans la rhétorique
cicéronienne. Cette importance a-t-elle varié?® La réponse
appelle des nuances. Il est certain que, dans I’ Hortensius, Cicéron
semble corriger assez sensiblement I’idéal qu’il avait forgé dans
le De oratore. La rhétorique ne se trouve plus a égalité avec la
philosophie. Le fond Pemporte sur la forme. Une semblable

complexe. On ne peut dite ni qu’elle est attique ni qu’elle est asianiste. Elle
établit, comme Cicéron lui-méme, une tension entre les deux courants. Il en va
de méme, par exemple, pour les rapports avec les différentes écoles philosophiques.
Le génie de Rome est sans doute d’avoir accueilli toutes les questions que lui
posaient ’histoire et la géographie.

1 En méme temps, il ne renonce pas 2 la copia, mais nous avons vu comment il
I’a intégrée a une théorie de la culture.

® V. notre étude dans Aufstieg und Niedergang der romischen Welt 1 3 (1973), 139-208.

3 Cf. R. MoLLER, Die Wertung der Bildungsdisziplinen bei Cicero (Diss. Iena 1963),
reprise en grande partie dans K/io 43-45 (1965), 77-173. Sur Aristote: M. Lossau,
« Der aristotelische Gryllos antilogisch », in Philologus 118 (1974), 12-21.



138 ALAIN MICHEL

évolution explique le plan des Parfitiones (qui s’achevent sur
les « questions») et la place des Zopigues (le dernier traité cicé-
ronien de rhétorique est consacré a la dialectique, non a la
beauté). Cependant, il convient de ne pas aller trop loin dans
ce sens: I’Orator, quant a lui, est presque entierement consacré
a la forme: peut-étre avait-il, juste avant 1’Hortensius, épuisé
le sujet. En tout état de cause, la synthése fondamentale for-
mulée dans le plus grand dialogue n’a jamais été récusée:
 Hortensius lui-méme se rattachait au Profreptigue d’Aristote; le
philosophe de Stagire n’avait jamais rejeté la parole.

Au terme de notre étude, nous croyons plus que jamais que
Poriginalité fondamentale de Cicéron réside dans la présence
de la sagesse au cceur de sa parole. Notre enquéte nous a cons-
tamment montré comment les besoins de son éloquence I'aident
a formuler le rapprochement entre les trois écoles: Platonisme,
Aristotélisme, Stoicisme. Cela se fait au plan méme du langage,
car 'orateur ne cesse de rapprocher les mots et les choses,
les mots et les pensées, les pensées et les choses. Ainsi s’institue,
selon qu’on souligne les écarts ou les similitudes, les merveilles
ou les transparences, un dialogue que reprendront plus tard le
classicisme et le baroque.

La lecture que nous proposons de Cicéron est donc
moderne . Nous ’avons laissée se former 4 travers ’histoire
sans vouloir la solliciter. Nous avons suivi deux grands courants.
L’un passe par Jean de Salisbury et Pierre de la Ramée. Il met
Paccent, dans Cicéron et dans la rhétorique, sur les affinités
avec la dialectique de I’Académie, qui réduit toute logique 2
une topique du vraisemblable et qui s’opposera toujours au
cartésianisme pour affirmer la part d’aléatoire et d’ambiguité
présente dans toute conviction humaine: on aboutit aujourd’hui
a Perelman 2.

1 Cf. R. VarenTI PagNing, « La retorica di Cicerone nella moderna problematica
culturale», in BStudLat 7 (1977), 327-342 (trés proche de nos recherches).

*Voir en detnier lieu Lempire rhétorigue. Perelman se référe expressément 2
Ramus et a ’Académie (cf. les travaux de C. Vasoli) pour affirmer le triomphe



LA THEORIE DE LA RHETORIQUE CHEZ CICERON 139

Mais un autre courant passe par Leon Battista Alberti et
par Vico *; il aboutit, peut-étre, a Panofsky. Il célebre le réle
créateur et poétique de I'idée dans la poésie, ’éloquence, et
Part. Il rappelle que, méme si nos yeux sont faibles, la lumiere,
alors qu’elle nous éblouit, reste la lumiere. II faut toujours
aller vers elle, il ne faut jamais renoncer a chercher sa vérité
ni 4 dire sa beauté. Telle est au bout du compte, a la rencontre
du doute envers 'apparence et de P’espoir dans I’absolu, la
fonction de la parole humaine 2.

historique de la dialectique sut la logique (au sens aristotélicien de ces termes).
1l rejoint ainsi, a travers la rhétorique, une philosophie de I'irrationnel dans les
paroles et les valeurs.

1 Vico critique le rationalisme cartésien. Mais il célebre la « splendeur » poétique
et il croit que la certitude est possible dans le recouts aux ‘principes’ platoniciens.
Il rétablit ainsi la tension fondamentale du cicéronisme, dans lequel la raison
ardente ne s’efface jamais devant le doute.

2 Nous aboutissons 4 ’humanisme, dans son sens le plus historique et le plus
précis. Il n’implique nul dogme sur la « nature » humaine. Mais il appelle 2 la
fois la spontanéité du naturel et ’exigence de I’idéal. Il s’appuie sur cette origi-
nalité de ’homme, la parole, et il trouve donc sa réalisation a la fois dans la
vérité, la culture et la beauté qui sont ensemble impliquées par elle.



140 DISCUSSION

DISCUSSION

M. Winterbottom : May 1 start by raising a small point? M. Michel
wishes to retain the words id est ex vetere Academia in Cic. Brut. 120,
It seems to me that Lambinus was correct to delete them, if only on
stylistic grounds: eorum philosophorum is fully and properly defined
by the clause starting at guorum, and the further specification, besides
anticipating _Academicorum in the next sentence, gives awkward,

perhaps impossible, Latin.

M. Michel : Lambin avait certainement des raisons de supprimer
ce passage qui pouvait lui paraitre lourd et redondant (je pense
notamment a eoruz suivi de id). Cependant, je crois préférable de
garder le texte pour des raisons de méthode. Il n’y a pas lieu de
corriger quand le sens est clair et la grammaire correcte; la stylistique
ne saurait nous autoriser 4 modifier les lecons fournies par les
manuscrits. On trouve dans le Pro Balbo s4: ... hanc Latinis, id est
Jfoederatis, viam. D’autre part, la précision relative a I'ancienne Académie
ajoute au sens une nuance qui ne s’y trouve pas autrement.

M. Classen : Die besondere Eigenart der rhetorischen Theorie
Ciceros scheint mir darin zu liegen, dass er sie — ganz ungewdhnlich
— als Redner im Licht der Praxis kritisch betrachtet und ihr zugleich
eine philosophische Basis gibt, deren Vielfalt der Vortrag vorziiglich
illustriert hat. Warum hat Cicero sich so sehr um diese theoretische
Grundlegung bemiiht, die iiber die Verkniipfung von Rhetorik und
pthocoota bei Isokrates und die Position der Sophisten hinausgeht,
die zwar Cicero unmittelbarer, als man gemeinhin annimmt, beein-
flusst haben, deren Vorbild allein aber als Erklidrung fiir Ciceros
Position nicht ausreicht?

Gerade angesichts der erzieherischen Bedeutung, die Cicero der
Rhetorik beimisst, mochte ich ausserdem fragen, warum er einen



LA THEORIE DE LA RHETORIQUE CHEZ CICERON 141

zentralen Aspekt nicht erortert, nimlich die moralischen Qualititen,
obwohl das Ideal des vir bonus dicend; peritus schon frither formuliert
war.

M. Michel : Je suis tout a fait d’accord en ce qui concerne 'in-
fluence directe d’Isocrate. Sur les rapports avec Aristote, je renvoie au
De oratore 111 141 sqq. (texte fondamental a mes yeux et qui a été
bien étudié¢ par Barwick). Il est certain que, grice a Isocrate et 2
Aristote, Cicéron a pu concilier son platonisme et un gorgianisme
invincible. J’ai essayé de montrer qu’il avait du méme coup mis au
point une conception des rapports entre théorie et pratique qui
montre avec rigueur qu’elles sont inséparables. On ne doit jamais
confondre sa philosophie avec une pure théorie. Elle est, par la
parole, engagée dans I’action et dans la vie; mais on ne saurait com-
prendre pleinement la pratique sans se référer a cette parole philo-
sophique. Cela est particulierement manifeste quand il s’agit de la
morale. Cicéron I’étudiera en détail des le De re publica. 1l en pose
les idées majeures dans sa théorie des licux communs. Mais, dans le
De oratore, oul’Orator, elle apparait surtout en liaison avec I’esthétique
ou avec la persuasion. La beauté est splendor verz, I’état extérieur (dans
le monde de ’action) de la vérité intérieure. Cicéron suit ainsi Platon,
en définissant un aspect essentiel de sa pensée. De méme, la théorie
du decorum est liée a la fois (comme le soulignent les traités de rhéto-
rique ainsi que le De officiis I) a4 la convenance esthétique et a la
convenance morale. Donc, la beauté apparait souvent comme média-
trice entre la contemplation et I’action, le vrai et le bien. Cicéron, en
bon disciple de Platon, ne s’arréte jamais a la seule efficacité.

J’ajouterai une autre remarque: la description ‘phénoménolo-
gique’ de la pratique cicéronienne n’est pas possible sans une exacte
compréhension du sens des mots. Elle exige souvent le recours 2
I’étude des idéologies. La philosophie est mise en cause, mais aussi
la politique, avec son vocabulaire et la complexité des circonstances
historiques. On ne peut aborder la pratique sans embrasser la totalité
du concret, qui comprend a la fois les mentalités, la parole, les idées,
la politique et la philosophie. Cela me parait constituer un des



142 DISCUSSION

enseignements fondamentaux de nos rencontres: pas plus qu’au
temps d’Erasme, nous ne sommes dispensés de chercher le « Cicéron
total ».

M. Leeman : Pendant toute sa vie, Cicéron a pratiqué ’exercice
de la disputatio in utramque partem. Une fois, dans le dilemme de sa
situation politique entre César et Pompée (49 av. J.-C.), il a essayé
de résoudre son probléme personnel en argumentant sur des questions
du type « faut-il rester dans sa patrie quand elle est gouvernée par
un tyran?». Sans succeés. Dans le De orafore aussi, il a utilisé la dis-
putatio in utramaque partem pour résoudre ’ancienne opposition entre
philosophie et rhétorique (voir H. von Arnim, Leben und Werke
des Dio von Prusa, chap. I). Le résultat est extrémement complexe:
Pauteur apparait comme un platonicien anti-platonicien, comme un
rhétoricien anti-rhétoriqueur, comme un adhérent du vieil idéal
sophistique (Gorgias), encore qu’il critique séveérement 1’exhibition-
nisme et les prétentions des anciens sophistes. Il en résulte une am-
bivalence intrinséque, en méme temps qu’un dynamisme dialectique,
qui sont pour moi des caractéristiques essentielles de I’ceuvre, et,
ajouterais-je, son attrait principal. Dans votre exposé, cette ceuvre
me semble transposée au niveau de ’idéal. Votre analyse est, a peu
de chose pres, celle de 1’2dea du De oratore, plutdt que celle de 'ceuvre
concréte et vivante.

M. Michel : Je ne voudrais pas que mon analyse fit interprétée
comme une idéalisation. J’ai simplement souligné la place considé-
rable que Iidéal tient chez Cicéron. Cela ne fait que lui rendre la
vie plus difficile. D’abord, il risque de se tromper, et qui veut faire
I’ange... Mais, surtout, il se rend les décisions plus difficiles; il
accroit le poids des questions. La Lettre a Atticus IX 4 le montre
bien.

En posant ses problemes généraux, Cicéron s’apergoit que rien
n’est simple. Il rejoindra Pompée, il reviendra bien vite vers Rome,
et il finira par ’héroisme. Dans cette liaison constante qu’il établit
entre ’action et la contemplation, il ne peut manquer, intellectuel



LA THEORIE DE LA RHETORIQUE CHEZ CICERON 143

engagé dans la politique, de trouver les mémes problémes qu’un
Hamlet... On pourrait ajouter quelques précisions qui résultent du
De offzciis. On y voit Cicéron reconnaitre 4 la fois que I’idéal n’existe
pas en ce monde (il n’y a sans doute pas de sages, au sens plein) et
affirmer pourtant qu’on peut pratiquer le ‘devoir moyen’ des Stoi-
ciens. Il faut, pour cela, recourir quelque peu a I'imagination et se
forger des modeles, quitte a corriger un peu ’histoire. On dira que
les hommes du passé étaient des sages méme s’ils n’étaient que des
héros. On imaginera I’idéal, s’il n’existe pas tout a fait. On se fera
des images d’Epinal. Une doctrine analogue apparait dans la Le#tre
120 de Séneque. Le texte le plus frappant a ce sujet me parait étre
le Ménéxéne de Platon. Je ne le crois pas parodique et je pense qu’il
dessine une Athénes idéale. Cicéron est toujours fidele aux mémes
sources !

M. Calboli : Innanzi tutto desidero felicitarmi col collega Michel
per la sua eccellente relazione nella quale ha presentato 'immagine di
Cicerone che corrisponde maggiormente a quella che 2 me sembra
la vera: un uomo aperto al dubbio e teso a superarlo in una visione
completa e pienamente equilibrata tra retorica e filosofia, la filosofia
platonica come giustamente crede il Michel (Cicerone nella prima
pagina del De offciis (I 2) si dichiara espressamente platonico: sed
tamen nostra legens — dice rivolgendosi al figlio Marco — non multum
a Peripateticis dissidentia, quoniam utrique Socratici et Platonici volumus
esse).

Vorrei dunque fare tre osservazioni che confermano la posizione
del Michel. La prima riguarda proprio l'inizio del De offciis, di
questa opera dell’ultimissimo Cicerone. Ivi (I 2), rivolgendosi
appunto al figlio Marco, gli dice : tu potrai servirti delle res contenute
in questa opera f#o indicio, ma certo renderai pit ricco il tuo dire:
de rebus ipsis utere tuo iudicio — nihil enime impedio — orationem autem
Latinam efficies profecto legendis nostris pleniorem. Qui io vedo una
conferma della concezione del Michel il quale ha posto ’accento
sul valore estetico e linguistico dell’oratio per Cicerone. E infatti il
passo continua: nam philosophandi scientiam concedens multis, quod est



144 DISCUSSION

oratoris proprium, apte, distincte, ornate dicere, quoniam in eo studio
aetatem consumpsi, si id mibi assumo, videor id meo iure quodam modo
vindicare.

Il secondo punto che vorrei toccare ¢ la dottrina di fesz e ipotesi.
La distinzione tra 'una e l'altra & ottenuta attraverso i pbpix mept-
otacswe da Ermagora (ricostruibile da una serie di testimonianze
raccolte nel ricco commento di Lucia Calboli Montefusco all’ Ars
Rbhetorica di Fortunaziano, Bologna 1979, 343), ma Cicerone, come
nella dottrina dei yapaxtiipes thg Aelews, invece di tendere alla
distinzione, tende alla unificazione. Entrambi i momenti sa impiegare
I’abile oratore come sa impiegare tutti i tre yapaxtipeg. Questa &
la qualita che possiede Voptimus orator.

Infine bene ha fatto il Michel a ricordare ’aspetto linguistico
dell’oratoria ciceroniana e a rilevare 'importanza linguistica data alle
res. La linguistica moderna, che & piu vicina di quanto non sembri
alla grammatica antica, sta oggi sviluppando la pragmatica, dopo la
fondazione di una grammatica aggiornata con la logica moderna
quale & la grammatica di Chomsky. Cosi anche al tempo di Cicerone,
mentre Varrone, ¢ prima il suo maestro Elio Stilone, avevano
sviluppato il discorso grammaticale, c’era bisogno, come oggi, di
tenere vivo linteresse per i mpdypote, fatte salve, naturalmente, le
grandi differenze tra la nostra situazione e la situazione di quel tempo.

Per concludere dird che non mi da fastidio, dal punto di vista
linguistico, I’espressione id est ex vetere Academia, atetizzata dal Lambi-
nus. Hssa ha, & vero, 'aspetto della glossa penetrata nel testo, ma
nelle opere retoriche di Cicerone bisogna essere cauti nell’espunzione,
perche bisognerebbe capire in quale momento della tradizione si ¢
verificata P'inserzione di una eventuale glossa, e cid nelle due tradi-
zioni L. e M, ammesso che ci siano veramente state (le nostre cono-
scenze al riguardo stanno evolvendo per merito di A. Stiickelberger,
in MH 22 (1965), 217 sgg., e di Maddalena Spallone, Bo/lettino per
I’ Edigione dei Classici, Serie III, 1, 1980, 158-190); e per un’opera
come il Brutus, che & andata vicino alla distruzione come dimostra
la perdita della parte finale, & pit delicato che per altre. Se I'opera &
presto scomparsa dall’uso, quando si collocherebbe questa eventuale



LA THEORIE DE LA RHETORIQUE CHEZ CICERON 145

glossa? Noi dobbiamo essere piti prudenti del Lambino, il quale,
certo, non aveva tali problemi. Comunque sia, un editore moderno,
prima di espungere, deve rispondere a questa questione che lo
obblighera, finalmente, ad indagare la storia del testo, se vuole
assolvere seriamente il suo compito di editore.

M. Nasta : En marge du riche exposé de M. Michel, je voudrais
seulement soumettre a son jugement un probléme de terminologie
qui me semble presque insoluble. Pour le modéle rhétorique du
langage discursif, les Latins avaient établi ’équivalence mpaypara-
vonuata = res - verba. Mais il n’existe pas d’équivalent univoque
pour vonhpata, qui désignait le plan conceptuel du discours, ‘les
pensées’. Méme chez Cicéron sententiae tend également les ‘signifiés’
en tant qu’éléments notionnels munis d’un sens lexical précis et les
ensembles ou les structures plus amples de la réflexion qu’il est encore
d’usage d’appeler des sentences (un terme de prédilection dans le fran-
cais du XVIe siecle). Cette équivoque a subsisté dans I'usage de la Re-
naissance italienne. On employait pour désigner le sens ou la signification
des paroles une terminologie tout aussi polysémique: le plus souvent
sententia (comme chez Cicéron), voire senso (a peine plus précis),
mais aussi sentimento et, plus rarement, significatione. Ne vous semble-
t-il pas que les Romains sont ‘responsables’ de cette ‘polyvalence’?

M. Michel : Assurément. J’ai noté que 'opposition verba-sententia
(différente de werba-res) renvoie sans doute 2 des modéles stoiciens.
Il est bien vrai que la tradition de la rhétorique est étroitement liée
au développement moderne de la linguistique. Qu’il suffise de songer
a Pimportance prise chez un Jakobson par la double théorie de la
métaphore et de la métonymie. Cicéron a précisément le mérite,
par rapport a Cornificius, d’avoir distingué, selon lesprit aristoté-
licien, les tropes, qui ne portent que sur un mot, et les figures,
relatives 24 un fragment de discours. Quant 2 la “pragmatique’, j’ai
souligné la richesse de l'attitude cicéronienne: Porateur choisit dans
le langage ce qui s’accorde a la fois a Iinstinct naturel (manifesté
par le sens commun et 'usage populaire) et au savoir raisonné des



146 DISCUSSION

doctes. Ainsi se trouvent conciliées la norme et la spontanéité, et
une telle réussite provient comme toujours d’un échange dialectique
entre la théorie et la pratique. La question que vous me posez est
relative au choix des mots. Comment peut-on, en effet, traduire
‘univoque’ en latin classique et cicéronien? J’ai eu 'occasion de me
le demander. Il me semblait que je pouvais utiliser proprizs ou dif-
ferentia. Naturellement, une étude historique nous meénerait jusqu’a
la scolastique. Mais ici encore, Cicéron, qui s’inspire de Platon et
d’Aristote — I’ Aristote perdu, car, sans doute, il découvre 'autre avec
une certaine appréhension! — , cherche a concilier des contradic-
toires: le langage commun, la précision dialectique. On peut expliquer
de méme maniére son attitude vis-a-vis des Stoiciens. Il rejette la
théorie des indifférents, parce que ce terme sort du langage commun.
Mais il croit a I’essentiel de la doctrine (le souverain bien est dans
I’dme). Les Paradoxes lui paraissent pouvoir étre défendus. Mais,
pour y parvenir, il utilise le seul langage valable a ses yeux, qui est
celui de ’éloquence péripatéticienne.

M. Strob: Zwei Dinge haben mich bei meiner letzten Lektiire
vom De oratore iiberrascht, was das Verhiltnis von Rhetorik und
Philosophie angeht:

1) Warum geht der Akademiker Cicero so gar nicht auf die
griindliche und differenzierte Kritik ein, die Platon an der Rhetorik
im Gorgias und dann — recht anders — im Phaidros geiibt hat? Er
kennt doch diese Dialoge, aber seine Bezugnahmen sind oberflich-
lich. (Erst Quintilian gibt sich wirklich Miihe, Platon zu verstehen
und eine Metakritik zu versuchen.)

2) Warum fihrt Cicero den Hauptgedanken seines Werks —
dass die vollkommene Redekunst aus der Philosophie hervorgehen
miisse — ausgerechnet unter dem Stichwort elocutio, nicht unter
inventio, ein, wie es doch zu erwarten wire? Nur darum, weil der
Hauptgedanke auf das letzte Buch aufgespart werden sollte, wo
Crassus eben mit der elocutio dran war? Oder besteht fiir Cicero ein
wirklicher Zusammenhang zwischen philosophia und copia verborum ?



LA THEORIE DE LA RHETORIQUE CHEZ CICERON 147

M. Miche! : A mon avis, Cicéron n’a cessé de poser le probleme
fondamental des rapports entre la rhétorique et la philosophie. §’il
ne renvoie pas expressément au Gorgias et au Phidre, c’est que le
probleme, a son époque, s’était généralisé et qu’il renvoyait A tous
les philosophes (comme nous le montre ultérieurement Sextus
Empiricus). Dune maniere générale, il faut replacer Cicéron dans
son temps. Nous avons aujourd’hui I'impression qu’il s’oppose tres
profondément a Desprit fondamental du platonisme (critique de
Papparence et de I’éloquence). Mais I’Académie mettait surtout
PPaccent sur le doute et la dialectique (cf. Carnéade). Cicéron esquissait
précisément une restauration de I’idéalisme platonicien. Il était a la
fois fidele 2 son temps et capable de I'aider a évoluer. Quant au
rdle de Pelocutio, il faut bien voir qu’elle n’apparait pas toute seule:
ce n’est pas dans ce domaine unique et séparé que réside la perfection.
Celle-ci, comme toujours chez Cicéron, réside a la fois dans une
totalité et dans un achévement. L’inventio apporte les valeurs fonda-
mentales et nécessaires (c’est-a-dire, en gros, la vérité); mais elle
n’est pas suffisante. Antoine est diserfus, il n’est pas eloguens. Naturel-
lement, Crassus ne le serait pas non plus s’il ne possédait pas, au
méme degré qu’Antoine ou mieux que lui, la maitrise de ’inventio.
On n’arrive pas a la beauté si ’on n’est pas parti de la vérité. Notons
que pour Cicéron (encore une fois De orat. III 141-143), la beauté
appartient en propre a 'orateur, alors que la vérité reléve du philo-
sophe. Mais Aristote, dans le troisieme livre de sa Rhétorique, avait
instauré le premier le plan suivi par Cicéron et montré que la beauté
du langage procede aussi de la philosophie. Quant a la copia verborum,
elle est, elle aussi, un élément parmi d’autres. Elle fait partie de
Vornatus, parce que l’abondance est plus belle que la sécheresse.
Elle établit ainsi un lien entre dictio et elocutio, ce qui me permet de
rejoindre M. Stroh.



L HTh BN
w. Juu‘j._t. ?H.m..'l._c g R :s.u Wil
.: . TA._ . =

; : e s
n - e e : ‘
AR - Y
. o o X e : F\hm.n. .«uﬂ“_.nJ
: ,.k .,:.1-‘._. B i Bt s 0
Il K
, = =& .
I n_ =
N ]
N o M - N
, _ : : ‘
o B [ (R
= 1 - I
1 - . e
: - -
N LERNIRL _n\.
- - - 2 -:
i N P
- 7 J
.- ¥ - xl B ¥
. el N
= -, L&
- S K
b N } - E -0
N " e B
X | =
L e - 1
" » ) - - * . A Mﬂd
- g | .:J. _ | ..
= " N LI = I = e B a0 W .._ o . . . , o
m o _ I s : a . N , - g i ga" - .
P » - E kLS =l
& . e K _ . J | 3
o TR 1 - B B == : _ ,u
s i
_.I.q. 0 ¥ . N o i ;
’ - .
.nﬂlu il ) - 24t LI i _ .
PR J : ;
I g i & -
B <ot R
B - & - - w i |.. e
o i . N B 1 ] T
' - i ‘=
X _ . . S
‘-*I " i - 1 3 .
ol i
s . : _ . [y
S v . _ > n o
n,r. i . it = N
% 1 i 1) = : iy .
q . 0
I i ol - 4 N -
= . B _
_-n- sl - : \-
< 8 ) g 1l .. . b
e, ) - . . B , %
g B =
ﬁw : N n o : : .
R N " | :
£, . - I 1 - 3
B . ,
g0y, A 1 _ “ q .
y ¥ ot
i . I b
- ' ‘= N I T e
b - N _ " B
A __ . A, U N |
.“. - - :
S N . . . _ :
T i R o
(2 r . i e .
- . o T I T M=
Wl_? .- w't 0 I P
“ ..rr N 3 “h Yy (| . : ...51 (¥
T . . v e T N
L " &J. N “, S | " " 1 - =l 1 >
Mg Gl B N D " o n E i ‘ " |
1 1 = i . | ‘ .
| . T Bt
2 u.—ﬂ.. i b
ot g
%ﬂ, N
w. ..._ m lﬂ“*_—%ﬁﬁf

Al eyl



	La théorie de la rhétorique chez Cicéron : éloquence et philosophie

