
Zeitschrift: Entretiens sur l'Antiquité classique

Herausgeber: Fondation Hardt pour l'étude de l'Antiquité classique

Band: 28 (1982)

Artikel: Die Nachahmung des Demosthenes in Ciceros Philippiken

Autor: Stroh, Wilfried

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-660665

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-660665
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


I

Wilfried Stroh

DIE NACHAHMUNG DES DEMOSTHENES
IN CICEROS PHILIPPIKEN

Dass Cicero seine Reden gegen Antonius schlechtweg
orationes Philippicae genannt hat, stellt eine in der römischen
Literatur wohl einzigartige Huldigung an die exemplaria Graeca

dar. Wo sonst würde sich der Titel eines Werks um des
griechischen Vorbilds willen so weit von seinem manifesten Inhalt
entfernen Diese Reden scheinen damit trotz ihres tödlichen
Ernstes zugleich doch bezeichnet als Textbücher eines fast

leichtsinnigen Maskenspiels, in welchem der Redner selbst die
Rolle des republikanischen Demosthenes, sein Widersacher die
des Monarchen Philipp zu agieren hat. «Im Spass» (iocans),

so Brutus, habe Cicero zunächst dieses Namens sich bedient *.

Und wir fragen: Ist es wirklich nur ein Spass gewesen, ein

Augenblickseinfall Oder besteht tiefere Verwandtschaft
zwischen orationes Philippicae und «JrAitttuxoI Xoyoi Ist Demosthenes

Gegenstand wirklicher Imitation
Man hat diese letzte Frage in der neueren Forschung 2

weithin verneinend beantwortet. Schon Rudolf Preiswerk in

1 Brut. Cic. ad Brut. II 3, 4 tarn concede, ut vel Philippic! vocentur, quod tu quadam

epistula iocans scripsisti.
2 Folgende Arbeiten werden abgekürzt zitiert: J. R. King (ed.), The Philippic
Orations of M. Tullius Cicero (Oxford 1868); J. Mesk, « Ciceros Nachruf an die



2 WILFRIED STROH

einer methodisch wichtigen Arbeit über Ciceros Verhältnis zur
griechischen Redekunst (1907) urteilte, dass die «Anklänge»
an Demosthenes hier « dürftig und unsicher » seien 1. In Alfons
Weisches einschlagigem Standardwerk (1972) sind fur nur
insgesamt vierzehn Stellen der vierzehn Reden ahnliche
Formulierungen bei Demosthenes nachgewiesen (der grösste Teil
davon stammt überdies aus der Kran^rede, nicht aus den
<J>iXi7tT«xoi X6yoi selber) 2. Und so kommt Emanuele Castorina

jetzt (1975) zu dem paradoxen Schluss, gerade im rednerischen

Spatwerk Ciceros sei der Einfluss des Demosthenes und der

griechischen Redner überhaupt am schwächsten 3.

legio Martia (Phil. 14, 30-35)», in WS 26 (1904), 228-234, R. Preiswerk,
« Griechische Gemeinplätze in Ciceros Reden», in Juvenes dum sumus, Aufsätze
%ur klass. Altertumswissenschaft (Basel 1907), 27-38, W. Sternkopf, Ciceros 7., 4.,

j. und6. Phil. Rede [Komm.] (Berlin 1912), Ders., Ciceros 7., 8., 9. u. 10. Phtl. Rede

(Berlin 1913), R. Syme, The Roman Revolution (Oxford 1939, Nachdr. Papeiback
1966), H. Frisch, Cicero's Fight for the Republic (Kopenhagen 1946), M. Gelzer,
Cicero, em biographischer Versuch (Wiesbaden 1969), D. J. Taddeo Jr., Signs of
Demosthenes in Cicero's Philippics (Diss. Stanford Univ. 1971 [1972]), A. Weische,
Ciceros Nachahmung der attischen Redner (Heidelberg 1972); A. Michel, « Ciceron
entre Demosthene et Shakespeare: L'esthetiquc des Philippiques », in A. Michel
& R. Verdiere (edd.), Ciceroniana. Hommages ä K. Kumaniecki (Leiden 1975),
167-180, E. Castorina, IJultima oratoria di Cicerone (Catania 1975), 28-37'
«Cicerone e Demostene», H. Wankel, Demosthenes: Rede fur Ktesiphon über
den Kran% [Kommentar] (Heidelberg 1976), C. Wooten, « Cicero's Reactions to
Demosthenes», in CJ 73 (1977/78), 37-43. Bei Weische (bes. 17-19) findet man
einige weitere Literatur zu Cicero und Demosthenes, die wichtigsten dieser m
den Renaissancehumanismus zurückgehenden Arbeiten (deren Liste sich fast
beliebig vermehren liesse) betreffen die vergleichende stilistische Würdigung, in
der Nachfolge der antiken ouyxptcreK; — ergiebig dazu besonders auch U. Schindel,

Demosthenes im 18. Jahrhundert (München 1963) —, weniger behandelt wird
in der Regel die Frage der vor allem gedanklichen Imitatio. (An Neuerem ware
auch nachzutragen: L. Pearson, «Cicero's debt to Demosthenes», in Pacific
Coast Philology 3 (1968), 49-54.)
1 Preiswerk 32.
2 Weische 99-112.
3 Castorina 36. Die wenig ergiebige Arbeit von M. Delaunois (« Statistique des
idees dans le cadre du plan oratoire des Philippiques de Ciceron», in LEC 34
(1966), 3-34) geht auf das Problem nicht ein, Michel (s. Anm. 2) behandelt vor
allem Stilistisches und das Problem des philosophischen Einflusses.



DIE NACHAHMUNG DES DEMOSTHENES IN PHILIPPIKEN }

Nun, es bedarf eines nicht einmal sehr eindringlichen
Studiums um zu sehen, dass diese Meinung falsch ist f Falsch
zunächst schon im Hinblick auf die Auflistung der loci similes,
aber dies ist gar nicht das Entscheidende. Ein Hauptmangel
in der Erforschung der Philippiken liegt darin, dass man es

meist versäumt hat, über die Beobachtung einzelner Anklänge
hinaus die eigentliche Wesensverwandtschaft, die Strukturähnlichkeit

der beiden Redecorpora als ganzer ins Auge zu fassen.

Um es an einem Beispiel zu erklären: Wenn man etwa in Vergib

Aeneis von einem Odysseeteil und einem Iliastell spricht,
so meint man damit ja weniger, dass hier vor allem Verse des

einen, dort des anderen Epos nachgebildet seien: Wir denken
vielmehr an das jeweilige Ganze von errores in den Büchern
I-VI bzw. horrido, bella in Buch VII-XII. Und so müsste es auch
beim Studium von Ciceros Demosthenesimitation zunächst vor
allem darauf ankommen, das «Philippische» der Philippiken
im ganzen herauszuarbeiten.

Ein Schritt in dieser Richtung ist bereits getan in der
Dissertation von Donat J. Taddeo Signs of Demosthenes in Cicero's

Philippics (1971) 2. Taddeo versucht, wenn auch noch nicht für
das Corpus, so doch immerhin für vier ganze Reden (III, II,
VII, XIV) das Demosthenische zu bestimmen, sowohl im
Hinblick auf die dem Vorbild vergleichbare Redesituation wie
auf die damit im Zusammenhang stehenden « similar themes,
ideas and concepts» (S.i) 3. Ich kann einiges von seinen Er-

1 Richtiger hat 1686 Rene Rapin (zu ihm U. Schindel [s. op. cit. supra pp. 1-2 n. 2]
bes. 92 f.) in seinen « Comparaisons des Grands Hommes de l'Antiquite » über
die Philippiken von Demosthenes und Cicero geurteilt: «le sujet en est presque
semblable, aussi bien que la maniere de le traiter ». Ähnlich auch schon N. Caus-

sinus, De Eloquentia sacra et humana (Lugduni 6i643), Lib. 1, cap. 64.
2 S. supra pp. 1-2 n. 2.
3 Taddeo zeigt hier implizit die Grenze der unabhängig von ihm entstandenen
Arbeit Weisches, der aber das grosse Verdienst hat, überhaupt einmal ein
breiteres Fundament zur Beurteilung des Verhältnisses von Cicero und Demosthenes
geschaffen zu haben.



4 WILFRIED STROH

gebnissen benutzen und in einen grösseren Zusammenhang
einordnen.

Das Wichtigste sei vorwegnehmend sofort gesagt. Die im
engeren Sinn « philippischen » Reden beginnen bei Cicero nicht
mit der ersten, sondern der dritten Philippica. Die ®iXi7I7ukoI Xoyoi
des Demosthenes — dem schon antiken Sprachgebrauch
folgend wollen wir darunter die Reden I-XI (bzw. I-XII) unserer
Handschriften und Ausgaben verstehen — sind ja Werke
folgender Grundstruktur: Der Redner, Demosthenes, ermuntert
seine Adressaten, die athenische Volksversammlung, zum Krieg
bzw. zur Rüstung gegenüber einem Feind, König Philipp. Auf
die Philippicae III-XIV lässt sich dieses Modell mühelos
übertragen, indem man für Demosthenes Cicero, für die
Volksversammlung den römischen Senat (gelegentlich auch das Volk:
Phil. IV; VI), für Philipp Antonius einsetzt. Anders in Philippicae

I und II: Zwar gehen auch sie in Antonium, aber der

Gegenstand dieser Invektive ist nicht als Feind abwesend,
sondern als Adressat der Rede präsent. Auch noch die 2. Philippica,

das Meisterwerk aller Schmähreden, ist wenigstens formal
ein Xoyo? au(xßouXsuTixo<;, der auf das Plandeln des Antonius Ein-
fluss nehmen zu wollen behauptet (§ 118 redi cum re publica in

gratiam, vgl. Phil. I 35 flecte te, quaeso); Senat und Antonius
werden abwechselnd vom Redner angesprochen, eine
grundsätzlich andere Konstellation als in den späteren, 'eigentlichen'
Philippiken 1.

Dass gerade in der 2. Philippica Demosthenes, wie Taddeo
und Weische gezeigt haben, besonders augenfällig benutzt ist,
spricht nicht dagegen. Diese Imitation betrifft ja die ganz 'un-
philippisch' strukturierte Kran^rede 2, in der der Feind nicht

1 Das ist darum nie aufgefallen, weil nach heutigem (zumindest) deutschem
Sprachgebrauch « Philippika » soviel wie Scheltrede im allgemeinen bedeutet.
2 Ihre Ähnlichkeit mit Phil. II war schon J. D. Denniston (Ausg. von Cicero,
Orationes Philippicae I, II (Oxford 1926; Nachdr. 1963), p. xvn) aufgefallen;
seinem Wink ist Taddeo (32-66) gefolgt; Weische hat dasselbe unabhängig von
ihm entdeckt (100-104, bes. 193 f.), ebenso jetzt noch einmal Wooten (s. supra



DIE NACHAHMUNG DES DEMOSTHENES IN PHILIPPIKEN 5

Philipp, sondern der Prozessgegner und Anklager Aischines ist.
Schon Taddeo hat gesehen, dass in der 2. Phihppica Antonius
die Rolle dieses Aischines übernommen hatte 1. Erst in dem
Augenblick, wo Antonius Rom verlasst und durch seinen Marsch

gegen das Gallien des D. Brutus zum potentiellen hostis rei
publicae wird, kann ihn Cicero in die Rolle Philipps drängen:
Von nun an und erst von nun an sind es in der Tat die
Grundthemen der <I>iAi7t7rt.xoi Xoyoi., die Cicero — mit einigen Ausnahmen

— in seinen zwölf Reden variiert.

pp. 1-2 n. 2), der, wie es scheint, von all seinen Vorgangern nichts weiss. So sei
doch auch noch erwähnt, dass der erste, der die Demosthenesimitation in Phil. II
erkannt hat, offenbar Dio Cassius (oder natürlich dessen gelehrter Gewahrsmann)
gewesen ist* In der Rede, die er Cicero im 45. Buch gegen Antonius halten lasst,
werden ciceronische Formulierungen in diejenigen der Kran^rede gewissermassen
zurückübersetzt: Dio Cass. XLV 27, 2 rcavrcov tcov xaxcov tcov ejxcpuXicov tcov

\lst6l rauff' öjuv au|rßavTcov amcoTaTog eysvsTO. 27,4 oü>TÖg eaxtv o xai exetvco Tag

TCpocpaasig ev8oi>g oÜTog 6 tb a7rsp(i.a tcov xaxcov tcov jasTa TauTa sxcpuvvcov ep,ßaXcov,

ooTog 0 xoiv&g dXiryjpiog Cic. Phil. II 53-55 tibi certe confitendum est causam perm-
ciosissimi belli in persona tua constitisse ut igitur in semimbus est causa arborum et

stirpium, sie huius hictuosissimi belli semen tu fmsti (vgl. Weische 102); Dem. Or.
XVIII 158-159 Tig 0 Tag 7rp09aasL<; TauTag svSoug; Ttg o t£>v xaxcov tcov ysysvTjtiivcov
p.d>U7T' atnog; 6v oux av oxvyjaaip.' eycoye xoivov aXsiTTjpiov sbretv o yap to
crcep^a Kapacycov, orcog tcov cpuvTcov at/uog. Hier fassen wir mit Händen die
Anfange einer philologischen Quellenforschung zu Ciceros Philippiken.
1 Taddeo 48. — Auch die erste Phihppica enthalt einen Bezug zur Kran^rede:
Cicero will sie gesprochen haben (§ 10), ut huius tarnen diei vocem iestem rei
publicae rehnquerem meae perpeiuae erga se voluntatis; er ubersetzt damit die euvoia
des Demosthenes, die vom ersten Satz an (Or. XVIII 1 6a/]v eüvoiav £xcov £Y^
StaTsXco Tfj Ts TtoXsi xal rraaiv u(i.tv) die ganze Kran^rede durchzieht. An einer
Stelle klingt immerhin auch die Friedensrede an. Vgl. Dem. Or. V 13 sv piv ouv

£ycoys TrpcoTov uraxpxeiv qrqpil Setv, öitcog, site ou(J.[xaxoug sits ouvTa^tv siV &XXo ti
ßouXsTac Tig xaTaaxeua^etv -ryj ttöXei, tyjv u7rapxouaav £ip/)VY)v p./} Xucov touto nroirjcret,,

oux •9-au[i.aaT7;v oüS1 cog a^tav oüaav upxov, aXX* mit Cic. Phil. I 16 primum
igitur acta Caesaris servanda censeo, non quo probem — quis entm id quidem potest —
sed quia rationem habendam maxime arbitror pacts atque oti. In den Philippiken III-XIV
ist dieser untypischste der ^iXittttixoI Xoyoi, soweit ich sehe, nirgends mehr
nachgeahmt (vgl. immerhin auch Phil. II 24 mit Dem. Or. V 13); und auch hier durfte
die vereinzelte Imitation, die ja neben anderen 'nicht-philippischen' Demosthe-
nica steht (vgl. Phil. I 15 voluntaria servitus mit Dem. Or. XIX 259 außatpsTov

SouXelav, Phil. I 21 haec utrum tandem lex est an legum omnium dissolutio mit
Dem. Or. XXIV 152 rccog toutov Stxat6v icci vopiov Tcpouayopsusiv, aXX1 oux
avopiav;) nicht dazu dienen, die Rede als oratio Phihppica zu markieren.



6 WILFRIED STROH

Das erste Thema besteht in der Analyse der Lage: Es ist
Krieg 1. Immer wieder hatte dies Demosthenes seinen Hörern
in der Zeit nach dem Frieden des Philokrates (346) eingehämmert,

am eindrucksvollsten in der Cherronesrede (Or. VIII2)
und der dritten Rede gegen Philipp (Or. IX): Der König habe
de facto den Frieden gebrochen und befinde sich mit Athen im
Kriegszustand. Or. VIII 39 tt) ttoAsi. <HXwc7to57roXep.eixalrrjv

slpy)V7)v XsXuxsv (vgl. VIII 56); IX 17 Auew cpY)[it tt]v sipy]V7)v

xal 7XoAsfisw rjpcw XI I xü fisv spyco rcaAai 7toAsjisi 7rpo<; tyjv
tcoAw, tco §e Aoyco vüv opcoAoyet! Eine Wahl zwischen Krieg und
Frieden gebe es in dieser Lage nicht mehr: Or. VIII 7 tl touto
Aeyoucrw, cop TcoAsptsw y) ayew eEpTjvvjv Sei; oü yap acpecxL scnrw Yjpiw

tou Tcpayfiaroi; IX 8 (ironisch) st (xev o5v si;scmv e'tpY]V7)v ayEtv
cpvjpc' eycoy' aystv Y)(i.äc; Sew Genauso konstatiert Cicero

in dem ersten Satz, den er in der ersten « freien » Senatssitzung
der 40er Jahre (20. Dezember 44) spricht (Phil. III 1): quippe

cum helium nefarium contra aras et focos, contra vitam fortunasque
nostras ab homine profligato ac perdito non comparari, sed geri 3 iam
viderem. Die stark emotionshaltigen Erweiterungen Ciceros

gegenüber dem Vorbild dürfen dabei nicht nur seinem schon

von Quintilian notierten Bedürfnis nach copia 4 auf Rechnung
gesetzt werden. Dass « Krieg » sei, war im Winter 44/43 an sich

wenigerbestreitbar als in den Jahren nach 346: Antonius
marschierte ja mit seinen Truppen, und mehr auf die
politischmoralische Beurteilung kam es an: ob er, der zunächst legitime
Konsul, oder der Cäsarmörder D. Brutus bzw. der Cäsarerbe

Octavian mit der Sache des Staats zu identifizieren sei. Freilich,
zu einem Teil hängt auch die Vokabel helium an der Richtigkeit

1 Vgl. schon Weische 193.
2 Or. bezeichnet im folgenden stets die Reden des Demosthenes, Phil, die Philippiken

Cicetos.
3 Zur Antithese comparari-geri vgl. Or. IV 37 xöv yap too /prAov sip tö
irapaaxeuccCecrRai avaXlaxoptev.
4 Quint. Inst. X 1, 106.



DIE NACHAHMUNG DES DEMOSTHENES IN PHILIPPIKEN 7

dieser Wertung: Eine förmliche denuntiatio belli steht am 4. Januar
43 noch aus {Phil. VI 4); auch am 2. Februar weigert sich der
Senat noch, den Zustand des eigentlichen bellum, an Stelle
eines harmloseren tumultus, festzustellen, und Cicero führt einen

Tag später Klage darüber in der 8. Philippica: § 5 D. Brutus

oppugnatur: non est bellum Mutina obsidetur: ne hoc quidem

bellum est Gallia vastatur: quae pax potest esse certior Wobei die
letzte Frage in § 6 höhnisch wiederkehrt: quae pax potest esse

maior Solche Refrains, die grössere Einheiten der Rede

strukturieren, sind an sich demosthenisch, wie Cicero wusste —
schon in der Rabiriusrede von 63 hatte er den berühmtesten
Refrain des Demosthenes nachgebildet1 —; hier dürfte, be-

wusst oder unbewusst2, die dritte Rede Kara {Or. IX)
Vorbild gewesen sein, wo ebenso die Taten des Feinds
aufgezählt werden, mit der sich anschliessenden Frage: ob das

noch immer kein Krieg sei § 16 xocltol tclGtcc 7tpdTTcov z'i inoisi;
siprprqj (rev yap «bpicopioxei tjvlx' sl<; Xepp6vY]aov ^evou? sia-

7tefX7tSl TL 7TOlSi; CpiJCL [LEV yap °U ItoAsflELV. § l8 TOV TOUTO

to fi.7)ydv7]fi' sin tt)v koXiv taTavTa [eine nur metaphorische oppugna-

tio, die bei Cicero Wirklichkeit wird] toütov s'ipviv^v ayetv syco tp£>

7tpo<; üptap; 3

Und auch die Partei der 'Tauben', die Demosthenes besonders

in der Cherronesrede zu schaffen machte, taucht bei Cicero
wieder auf, vor allem in der Gestalt des Fufius Calenus. Or.

VIII 52 (vgl. Or. X 55) STClSdv TL ToSv Ttpö? 3>lXl7T7TOV lfA7re07),

sö&üi; avacrnxi; sie, Xsysi to ttjv £ip7)V7)v aysiv top dya&ov Phil. VIII

1 Vgl. Weische 67 f.
2 Die Scheidung von Unbewusstem und Bewusstem ist hier oft unsicher und
nicht immer besonders wichtig. Vgl. (zum Problem im allgemeinen) D. Fehling,
Die Wiederholungsfiguren und ihr Gehrauch bei den Griechen vor Gorgias (Berlin 1969),
70 ff.
3 Noch einmal wird dieser Refrain — grossraumiger sogar — in der 13. Philippica

angewendet: § z cum A.ntoniis pax potest esse § 5 cum hoc quae pax potest esse

§ 16 cum hoc pacem fieriposse credamus § 21 cum hoc, M. Lepide,pax esse quae potest
(vgl. auch § 49).



8 WILFRIED STROH

11 hic mihi etiam Q. Fufius pacis commoda commemorat. 1

Beide betonen, dass, so wenig sie die commoda pacis an sich
bestreiten wollten — im Unterschied zu Demosthenes malt
Cicero sie sogar aus, um sich selbst als Friedensfreund von
Geblüt zu präsentieren {Phil. VII 7-9 2; VIII 11) —, in dem

jeweils zur Debatte stehenden Fall der Friede doch ein blosser

Name sei, vor dessen Verführungskraft es sich zu hüten gelte.
So sagt Demosthenes von Philipp, dass er touvopta to
slpYjvYj? üfxüv 7tpoßaXXs!. (Or. IX 8); man dürfe aber nicht Ix twv
övojxaTcov iraXAov tcöv 7ipay(id-rcov über Krieg und Frieden
entscheiden (Or. IX 15); und schon die Gesandtschaftsrede, die
den späteren unter den Oüarouxot Aoyot, präludiert (und Cicero

gut bekannt ist3), weiss: yj 8' ÜTtlp nfc, stpY]VY)i; dotoAoywc, xal et

p.Y)Slv dXXo, Toüvojxa yoüv syst qxXdv&pwTiov 4 (Or. XIX 95). Von
der 7. Philippica an, der ersten Rede, in der Cicero eine

Verständigung mit Antonius sogar für die Zukunft ausschliessen

möchte, gibt es auch bei ihm diese Entlarvung der « Vokabel
Frieden»: Phil. VII 19 nec ego pacem nolo, sed pacis nomine bellum

involutum reformido (ähnlich XII 17 quoniam sub nomine pacis bellum

lateret); XIII1 dulce enim etiam nomen estpacis... (vgl. XII 9 pacisque

dulcissimum et pulcherrimum nomen und auch schon Phil. II 113

nomen pacis dulce est). Mit psychologischem Gespür weist er
auf die in ganz Italien demoralisierende Wirkung dieser Frie-

1 Eine weitere Imitation gerade der Cherronesrede (§ 66) findet sich in § 9 der
achten Philippica; s. Weische 106. Vielleicht ist auch Phil. VIII 4 angeregt durch
Or. VIII 60.
2 Diese bei Cicero wohl einzigartige Periode mit doppelter Parenthese und leicht
anakoluthischem Neueinsatz hat ihr äusserliches Vorbild in der ersten Rede

gegen Aristogeiton, Dem. Or. XXV 25 f. Der Effekt der Perioden ist aber recht
verschieden.
3 Vgl. Cic. Orat. in (die Gesandtschaftsrede als Beispiel des gemischten Stils)
und die bei Weische 200 f. aufgelisteten Imitationen.
4 Vgl. auch Or. XIX 336 [ri] Xfy' w? xaXöv eEpfjVT), p.7]S' w? auptp^pov, was z.T.
Ciceros partitio in Phil. VII entspricht (§9): cur igiturpacem nolo quia turpis est, quia
periculosa, quia esse non potest. Aber natürlich sind das geläufige Dispositionsprinzipien

der symbuleutischen Rede (R. Volkmann, Die Rhetorik der Griechen und
Römer (Leipzig 2i885), 304).



DIE NACHAHMUNG DES DEMOSTHENES IN PHILIPPIKEN 9

densparole hin: Phil. XII10 his igitur omnibus victoriam sperantibus

pads nomen adferemus, id est desperationem victoriae (ähnlich
V 2 5 f. zum nomen ipsum legatorum)l. Um dann aber schliesslich
die wahre Friedensliebe für sich selbst zu reklamieren: Phil.
VII 25 cavete, per deos immortalis patres conscripti, ne spe prae-
sentis pads perpetuam pacem amittatis; XIV 20 ut ego qui omni

tempore verae pads auctor fuissem huic essem nomini pestiferae pads
inimicus.

Wo Krieg ist, muss ein Feind sein. Hier kann sich
Demosthenes mit Philipp leichter tun, denn dieser war ja jedenfalls

vor dem Philokratesfrieden (357-346) erklärtermassen
Athens P/Opö? gewesen. Cicero dagegen 2 hat einige Kunst
aufzubieten, um den Konsul bzw. Exkonsul zum hostis zu
stempeln :i. Ähnlich wie Demosthenes bezüglich des 7t6>,suop

1 Die Rede, in der sich Cicero selber mit einer Verständigung, ja vielleicht sogar
mit seiner eigenen Teilnahme an einer Friedensgesandtschaft einverstanden
erklart hatte (Phil. XII i; VII 16 f.), hat er bezeichnenderweise nicht als Philip-
pica ediert.
2 Vgl. dazu auch Taddeo 12 f.
3 Vgl. dazu besonders Frisch 150 f. Ciceros Argumentation ist immerhin nicht
so sophistisch, wie sie vor allem Symes Referat (S. 162) erscheinen lasst. — Parallel

zum äusseren Feind Antonius entwickeln sich seine römischen Helfershelfer
zu « inneren Feinden » {Phil. XIV 12 hostes domestiel), die ebenfalls bei Demosthenes

vorgebildet waren, vgl. Or. VIII 61 xoix; ev a&Tjj -fjj tr6Xs 1 4x®'P0,-|S> ahnlich
Or. IX 53. Aus Demosthenes (oder Pseudodemosthenes) stammt auch der
Vergleich des Staatsfeindes mit dem unheilbar erkrankten Korperteil: Phil. VIII 15

in corpore si quid eius modi est quod reliquo corpori noceat, id uri secarique patimur sie

in rei pubheae corpore, ut totum salvum sit, quiequid est pestiferum amputetur. Die unmittelbare

Anregung zum Vergleich mit dem Staats-« Korper » mag von der 2. Olyn-
thiseben Rede ausgehen (Or. II 21 cooitep yap Iv xoi> aolyaae;... oütco xal tüv ttoAsmv

dahinter steckt aber jedenfalls ein Bild der 1. Rede gegen Aristogeiton, die auch in
der Formulierung nachklingt: Or. XXV 95 SsZ äanep oE EaxpoE, oxav xapxtvov
7} <pay£Satvav EScoatv, dirsxauaav f; oXeop d7v£xo'{iav, oüxoi touto tö IkqpEov üuap
sijopEaai, plt}<ai kx xiji; itbXeox;, äveXeTv (zur Tötung des « Tiers »: Phil. IV 12 belua

obruatur-, vgl. III 28; VII 27; XIII5 u.ö.). Cicero kommt hier dem Wortlaut des

Originals naher als bei den früheren Imitationen in Calil. II 11 (Weische 68 f.) und
Sest. 133 ei medentur rei publicae qui exsecant pestem aliquam tarnquam strumam
civitatis. Vgl. aber auch schon Off. III 32 (über Tyrannenmord) etenim, ut membra

quaedam amputantur, si nocent reltquis partibus corporis, sie ista in figura hominis

jeritas et immanitas beluae a communi tamquam humanitate corporis segreganda est. Nicht
Demosthenes, sondern Cicero klingt nach in Ov. Met. I 190 f. (vgl. Börner z. St.).



IO WILFRIED STROH

(Or. IX 15; XI i) arbeitet er hier mit einer Antithese von
Wort und Sache: Wenigstens de facto sei Antonius als Feind
zu behandeln. Auch dies beginnt sogleich in der Rede vom
20. Dezember 44. Phil. III 14 iudicetur non verbo, sed re non

modo non consul, sed etiam hostis Antonius; Phil. IV 1 nam est

hostis a senatn nondum verbo appellatus, sed re iam iudicatus Antonius

(vgl. §§ 6 1; 8; 14; Phil. V 21; 25). Von Mitte Januar an kann
dann der Senat bereits auf sein eigenes angebliches Urteil
festgelegt werden (Phil. VII 10-13) 2: Jedenfalls implizit sei

Antonius längst als hostis bezeichnet. Zu einer förmlichen
^or/A-Deklaration kommt es innerhalb des Zeitraums der
vierzehn Philippiken nicht mehr, und auch rhetorisch war eine
solche Erklärung nur möglich, wenn man die Sache der
republikanischen libertas mit der des Staats schlechtweg identifizierte.

Hier folgte der Senat Ciceros demosthenischem Modell
begreiflicherweise recht zögernd, umso mehr, als ja der junge
Octavian wahrlich ein nur zweifelhafter Patron römischer Freiheit

scheinen konnte.
Nun, als solchen wagt den Adoptivsohn Cäsars selbst

Cicero nicht seinen Hörern zu präsentieren. Und doch erhält
auch er — und damit kommen wir zum zweiten Komplex
demosthenischer Topoi bei Cicero — seinen Platz in dem mit
dem Vorbild der «UVtctuxoI Xoyot gesetzten Koordinatensystem.
Schon Taddeo hat zur y. Philippica auf Ciceros Orientierung
an den drei oljnthischen Reden hingewiesen 3. Dort hatte Demosthenes

den i.J. 349 aus Olynthos gekommenen Hilferuf und
das damit sich bietende Bündnis zu einem förmlichen
Göttergeschenk für die Athener gemacht: Or. I 10 tö Kzyrpkva.i

1 Die Zwischenrufe, die Cicero hier (und ahnlich in Phtl. VI 3) dokumentarisch
festhalt, bezeugen, dass sich das Volk leichter zu 'Äw/A-Erklarungen' hinreissen
lasst als der zurückhaltendere Senat; vgl. D. Mack, Senatsreden und Volksreden bet

Cicero (Würzburg 1937), 55 f.
2 Ahnlich wie in Phil. VIII und XIII (vgl. supra S. 7 und Anm. 3) kehrt die
Frage non hostem tum Antonium iudicavistis mit leichten Variationen refrainartig
wieder.
3 Taddeo 2 ff.



DIE NACHAHMUNG DES DEMOSTHENES IN PHILIPPIKEN II

Ttv' /jpüv aupipiaxEav toutcov <xvTLppo7tov, av ßouXcop.s&a ^pSjaS-ai,

t% raxp' sxsEvcov (sc. Twv 9-sä>v) suvota? EÜspYSTTjp.' av sytoys UsEyjv.1 II i
to yap roup TroXspbjcrovTa«; <£>tXE7nr(p yEysvTjO-'&a!. SaipiovEa tivI xal
$Ua 7tavTdTiaa(.v eoixsv euspysaEa (vgl. II 2 xßv wto t% 'Cu-plQ itapa-
axsuaaS-EVTCov aufigaxtov xal xaipcov, IV 42 Soxsl Se got. 9-süv tu;

ttjv <piXoTrpay|i.o(jijv7)v TaÜTYjv sgßaXelv >lXl7xttm). So kann auch

Cicero das unvermutete Auftreten Octavians (wie das Verhalten
des D. Brutus) als die grosse Chance interpretieren, die der
Himmel den Romern schenke. Sofort in der dritten Philippica
äussert sich dieser (fur Cicero ja fast selbstmörderische) Glaube

an den «gottlichen Knaben» (vgl. Phil. III 3) 2: Phil. III 32

non tempore oblato deorum immortalium beneficio utemini § 34
di immortales nobis haecpraesidia dederunt § 36 quorum oppri-
mendorum di immortales incredibilem rei publicae potestatem et for-
tunam dederunt. Weniger auf die Chance als auf die schon
gewahrte gottliche Hilfe wird abgehoben am Beginn des neuen
Jahres: Phil. V 43 quis tum nobis, quis populo Romano obtuht
hunc divinum adulescentem deus Sein Erscheinen hatte das Plötzliche,

Muhelose, das der Gotterepiphanie eigen ist (a.O.): qui,

1 Nur ausserlich ähnelt auch eine Formulierung aus der Gesandtschaftsrede, Or.
XIX 256.
2 Bekannt ist, dass Cicero anfanglich Octavian gegenüber skeptisch wai (Frisch
145 ff), aber die (falsche) Prophezeiung in Phil. V 51 entspricht wohl in dieser
Zeit subjektiv der Wahrheit: promitto, recipio, spondeo [dies nach der Rede gegen

Leptmes, Or. XX 100 £YYoa>(re&a, uTua/vouge&a, vgl. aber auch
schon Cic. Leg. agr. II 103 promitto, recipio, polhceor, Cicero kennt die Leptinea,
s. Orat in], patres conscripti, C Caesarem talem semper fore civem quahs hodie sit
qtialemque ettm maxime velle esse et optare dehemus. Man denke, welche Sorgen eben
damals Cicero mit seinem eigenen Sohn hatte, dass der mit diesem etwa gleichaltrige

Octavian ihn « Vater» nannte {ad Bn't, I 17, 5), dass er als ein Mann des

Militärs sich eben dort auszeichnete, wo Cicero stets sein eigenes Manko gefühlt
hatte1 Verstandlich, dass er in ihm den politischen Eiben sehen wollte, der den

Bürgerkrieg zur Ruhe bringen konnte, wie ihm das sogar Jupiter im Traum ge-
weissagt haben soll (Plut. Cic. 44, 3-5, Paralleluberlieferung in der Ausgabe von
Ziegler), was man nicht von vornherein fur unhistorisch halten sollte, obwohl
der Traum natürlich spater aus den entsprechenden loci Demosthenici der Philippiken

herausgesponnen sein konnte. Dass Cicero an den « Gottgesandten » glaubt,
bezeugt auch ad Brut. II 5, 2 itaque 1 es in eum locum venerat, lit, nisi Caesari Octaviano
deus quidam illam mentem dedisset...



12 WILFRIED STROH

cum omnia ad perniciem nostram pestifero Uli civi paterent, subito

praeter spem omnium exortus prius confecit exercitum quam quis-

quam hoc eum cogitare suspicaretur. Ebenso Phil. XIII 18 quo

tempore di ipsi immortales praesidium improvisum nec opinantibus nobis

obtulerunt (vgl. Or. IX 38 töv xatpov öv 4 tü^t) xat Toi^ägs-
Xoücttv xaxa xöv 7cpo<ie^6vTWv 7toXXaxt4 -rtapaaxeud^ei). Das ist ein

Aspekt des göttlichen« Von selbst» \ der auch in der j. Philip-
pica erschienen war: III 7 ea quae sua sponte clarissimus adule-

scens gessit; vgl. Or. X 31 augßeßTjxe S'süxu/7)|i.ax' ocko xaüxogdxou,

olc, av op&ö<;, tacix; av yevotxo xa Seovxa (und Or. I 7

vuvt yap ••• ysyovev ccüxoptaxov, Or. I 9 xaipo? ^xsi tiq aüxoptaxcx;

—6as:). Schliesslich ist nicht nur Octavians Tun, sondern sein

Dasein selber schon von Gott: Phil. XII 9 C. Caesarem, deorum

beneficio natum ad haec tempora (ähnlich XIII 46 Caesar

deorum immortalium beneficio reipublicae natus est; XIV 25). Insgesamt

tritt aber diese Weise, Octavian zu feiern, im Laufe der

Philippiken zurück.
Die Vorstellung des « Göttergeschenks» ist bei Demosthenes

nur Teil eines allgemeinen Gedankens, der wie kein anderer
die ®iXi7t7uxol Xoyo: (und davon besonders die olynthischen Reden)

bestimmt: dass nunmehr der entscheidende Zeitpunkt, der

xaipo?, gekommen sei, den es tatkräftig zu nützen gelte 2:

Or. I 2 0 fiev o3v 7tapöv xaipo:;, ü> avSps? 'A-fr^vaio!., govov Xeyst.

<pcovi)v ätptek; 3 ox: xöv Ttpaypiaxcov ufitv exeivcov aüxou; dvxiX7)7rxeov

Ictxiv I 8 oü Sei Si] xotoüxov...7Tapa7t£7txcox6xa xatpov occpeivai(vgl. 19;
I 11; I 20; I 24; III 6; III 16; VIII 34; XV 2). Diese Betonung
des xatpo? erfolgt meist mit einem Blick zurück auf die Ver-

1 Vgl. W. Stroh, in M. von Albrecht/E. Zinn (edd.), Ovid (Darmstadt 1968),
569 f. (mit Hinweis auf Weinreich).
2 Vgl. Taddeo 1-12 zum « xoupüs-theme ». Ich gebe hier im einzelnen nicht an, wo
ich mit ihm übereinstimme bzw. von ihm abweiche.
3 Vgl. zu diesem eindrucksvollen Bild neben den in A. Westermanns Kommentar

nachgewiesenen Parallelen (Berlin 8i883) bes. auch Dion. Hal. Dem. 54 (über
den mündlichen Vortrag einer Partie aus Demosthenes): oüx auxä ßoä xal SiSdaxei
Ttcöi; aüxd Sei AeyeaRai, [x6vov oü ätptsvxa;



DIE NACHAHMUNG DES DEMOSTHENES IN PHILIPPIKEN 13

Säumnisse der Vergangenheit. Aber «auch jetzt noch», pflegt
Demosthenes zu formulieren, sei es möglich, den Gang der

Dinge zu verändern: Or. II 30 üptwv aüxcov sti xal vüv yevo-

(levoui; VIII 77 tacssc, av, tatog xal vüv sti, ßeXxtw yevotxo,

IX 76 xal ol'opiai xal vüv st' STtavopfko&Tjvat. av xa 7rpay[xaxa (vgl.
III 33 äXXa. vüv y' sxt, IX 4 sti.). Nichts weist gerade Ciceros

7. Rede so sehr als Musterphilippica im engeren Wortsinn aus
wie dieses ext xal vüv, das bei ihm schon im ersten Satz, wenn
auch etwas verwandelt, als ein aliquando (« endlich wenigstens »)

erscheint: Phil. III 1 Serius omnino, patres conscripti, quam tempus

reipublicaepostulabat, aliquando tarnen convocati sumus 1; § 29
aliquando patrhim animum capiamus ...; § 34 amplissimi
orbis terrae consili principes vos esse aliquando 2 recordamini. Für
xaipoq fehlt, wie schon Taddeo festgestellt hat3, die entsprechende

lateinische Vokabel (Cicero behilft sich mit tempus, dies,

tempus oblatum, occasio oblata, potestas); die auf Benutzung des

xatpo? drängende rhetorische Frage ist dieselbe: Phil. III 2

quae est ipitur exspectatio aut quae vel minimi dilatio temporis

Vgl. Or. III 16 xlva yap ypovov 4 xtva xatpov, £> a. 'A., xoü ixapovToc;

ßeXxtcd £*)tsits; 9} no&' a Sei Ttpa^sx', si jit) vüv; VIII 50 xl
piXXoptsv; rj ttot', 5> a. 'A., xa Seovxa 7totstv e&eXyjcrofiev; (vgl. auch Or.

IV 10). Sogar die wirkungsvolle Antithese in Phil. III 1 scheint

(wenigstens in ihrem Kern) übernommen: exspectantur Kalendae

Ianuariae, quas non exspectat Antonius Or. VI 14 oüxoüv <pacri

ptlv piiXXsiv Tupo? xoü<; 0Y)ßatou<; aüxöv (sc. xov OIXitctcov) ukotztuic, eysiv
6 Ss xaüxa fxsv fxeXXet xal p.sXXY](7ei. y', xoi? MecuTjvloK; Se auX-

Xapißdvstv oü [xeXXsi ...4 Auch zwei förmliche Sentenzen gerade

1 Vgl. Phil. V 30 ieci fundamenta reipublicae [jt. in der 3. Philippica], serius omnino

quam decuit..., sed tarnen...
2 Es ist natürlich klar, dass aliquando in den §§ 29-34 den ganzen letzten Jahren
kontrastiert, in § 1 nur gerade auf die vergangenen Wochen geht; der Effekt des

Drängens ist aber derselbe.
3 Taddeo 4. — Vgl. im übrigen auch Att. XVI 8, 2 eüxoupiav.
4 Das « Abwarten » gerade des römischen Senats ist klarer vorgebildet in Or. IV
9 (JjsXXovra^ wo aber die Antithese weniger deutlich ist; vgl. auch Or. IX
10 (7repi[ievoü|xev); IX 35 ([isXXogsv xal uaAxlousv) ; XI 17 (jj.sXJ.ovts;; olsl). Der



14 WILFRIED STROH

am Anfang der Rede sind deutlich demosthenisch. Die eine
Parallele hat schon J. R. King im Kommentar notiert: Phil.
III 2 dies enim adfert vel höra potius, nisi provisnm est, magnas saepe

clades. Or. IV 37 ol 8s räv TrpayptaTGiv oü pivoucn. xottpol ttjv
f)p,sTspav ßpaSuT7)Ta xal sEpuvslav (wesentlich näher noch kommt
hier freilich die Gesandtschaftsrede, Or. XIX 6 on reoXhkvxc,, ü> a.

'A., aupßatvsi toXXwv TtpayfiocTcov xal psyaXcov xaipöv Iv ßpa^et

^povw ylyvsCT-Slai,, vgl. auch Or. XX 162 pixpoi xaipol peyaAmv

TcpayptaTcov amoi ylyvovxai, was beides noch deutlicher imitiert ist
in Phil. V 26 minimis momentis, p.c., maximae inclinationes tem-

porum fiunt 1. Und wenn Cicero sehr eindrucksvoll die

planbare Regelmässigkeit religiöser Veranstaltungen der
Notwendigkeit eines raschen, spontanen Handelns im politischen
Bereich gegenüberstellt (Phil. III 2 certus autem dies non ut sacri-

fieiis, sie consiliis exspectari solef), so hat dies Taddeo überzeugend
auf eine Anregung aus Dem. Or. IV 35 f. zurückgeführt,
obschon dort der Gedanke an sich ein etwas anderer war 2.

Aber auf den Nachweis der Abhängigkeit einer Einzelstelle
kommt es hier nun wirklich fast gar nicht an. Es sind, wie
man sieht, ganze Blöcke ähnlicher Formulierungen mit gemeinsamem

Grundmotiv, die Cicero nachbildet. Und es ist vor allem
das für die ^iXiTtmxol Xoyoi. so charakteristische Drängen zur

üblichste Ausdruck fur ein faules Zogern der Athener ist — mehr metonymisch
als metaphorisch — «Sitzen», xa&yjct&ai: Or. II 23; II 24; IV 44; VIII 30;
VIII 53, VIII 77; IX 75; XI 17 (nirgends bei Cicero). Nur implizit haben die
{DAiTiTuxot auch das «Verschlafen» (Or. X 6 ovS' (xveyep{l?ivat Suvage&a [vgl.
Or. XIX 305 EYelpevca], d/.Aa gavSpccyopav Tt£7rcox6(7E.v eotxapisv av-B-pctUtotp), das
Cicero kennt: Phil. III 34 si indormierimus huic tempori...; Vorbild konnte auch
hier die Gesandtschaftsrede sein, Or. XIX 303 (üjräp Sl xafteüSsiv, als Zitat von
Aischines).
1 Die Topik dringt auch in den Briefwechsel: Cic. ad Brut. II 1, 1 non enim ignoras,

quanta momenta sint in re publica temporum... Vgl. auch Or. IV 41 vüv 8' in' aiiTTjv fjxs!.
xf,v äxpf)v mit Phil. III 29 res in id discrimen addueta est (weniger uberzeugend Taddeo

19 f.).
2 Taddeo 6. — Demosthenes tadelt ja die Athener, dass sie ihre Politik nicht
mit derselben Pünktlichkeit (toü xa-öyxov-oc xpövoo~ certus dies) erledigen wie ihre
Feste. Er wird also hier von Cicero überboten.



DIE NACHAHMUNG DES DEMOSTHENES IN PHILIPPIKEN 15

Aktion, worin er mit dem Vorbild ubereinstimmt. Freilich, so
wie Demosthenes seine Athener konnte er den römischen Senat

nicht schelten, denn dieser war, man könnte sagen: nur allzu

willig, sich von seiner Kriegstrompete {Phil. VII 3) in die
Schlacht locken zu lassen — demgemäss findet sich die demo-
sthenische Publikumsbeschimpfung nur gerade in Ansätzen 1,

und auch die Mahnung zum Handeln wird zwar in Phil. V noch
einmal kraftvoll aufgenommen 2, tritt in den spateren Reden
aber eher etwas zurück —; dennoch sind auch seine Philippiken

so angelegt, dass bis ans Ende das Ziel nicht erreicht ist,
die Zuhörer aktiviert werden müssen. (Wir werden darauf
zurückkommen.)

1 In der 3. Phtlipptca macht Cicero den Verantwortlichen Vorhaltungen darüber,
dass nach dem Abgang des Antonius nicht langst eine Senatssitzung stattgefunden
hat (vgl. dazu auch infra S. 29-30 Anm. 2). Spatere Schelten richten sich in der Regel
mehr gegen die Senatsprominenz (bes. deutlich Phtl. VIII 22) als gegen die

schweigendere Mehrheit, mit der sich Cicero auch im Hinblick auf die Garderobe
{Phil. VIII 32) solidarisiert. Sie betreffen vor allem die durchgeführte und die
nachher geplante Gesandtschaft an Antonius (Jevitatis in Phil. V 3 entspricht der
von Demosthenes standig beklagten pa&upfa). Am schärfsten ist das ironische
ergo ille (sc. L. Caesar) avunculus: nutn etiam vos avuneuh qui ilh estis adsensi {Phil. VIII
2), wodurch mir Or. XIX 238 f. verkürzt und uberboten scheint (falls die Bruder
des Aischtnes fur ihn Fürsprache einlegen sollten, hatten die Richter nicht an das

« auYYVtofiT] aSeXcpco ßorjLsiv » zu denken, sondern xouxot,? p£v xouxou 7rpo<77)xei

9povx[£eLv, up.iv 8£ xtov voucav xal öX?)<; tvöXeax;...). Auch der in der praeteritio
ausgesprochene Tadel wegen des Vergangenen ist demosthenisch: Phil. V 31

...fortasse non rede, verum praeteriia o?mttamus (vgl. Phil. VI 9 sedpraeterita omitta-
mus): etiamne banc moram... Vgl. Or. III 6 xa pev 8y) xoxe -pax&evx' oux av üXkosc,

%X0V wv 8' Aber naturlich ist das alles nichts im Vergleich mit dem berühmten
Tuxpov des Demosthenes, der es erklartermassen darauf anlegt, nicht irpö? TjSovrjv

zu reden, jedenfalls in den Staatsreden. Der Unterschied zwischen den Rednern
ergibt sich hier nicht nur aus der politischen Lage, sondern auch aus dem Natu-
lell. — Eine echte Phihppica in dieser Hinsicht ist übrigens die Catorede bei
Sallust [Catil. 52).
2 Fast wörtliche Reprise von Phil. III 1 findet sich in Phil. V 1 hum diem non

exspectahant und Phil. V 30 semper flagitavii ut convocaremur. serms ommno quam
decuit Vgl. im übrigen Phil. V 31 omne malum nascens facile opprimitur (ahnlich
Or. XIX 262) rem admmistrandam arbitror sine ulla mora et confestim gerendam,
Or. I 20 dvxiXaßeCT'&s xeov 7rpaypdx6jv... VIII 3 x^v xaylaxyjv. Phil. V 34 si autem
lemus agetis, tarnen eadem, sedfortasse serius decernetis, Or. XIX 262 el Sf pv], axoTrsta}'

oitosc; p,7j XTjvtxaux' su XsysaD-aL 8ö£sl xa vüv elpfjpiva, 8xJ 008* o xi XP^I rcoietv i^exs.



i6 WILFRIED STROH

Schliesslich können wir noch ein drittes Bündel demosthe-
nischer Motive bei Cicero bestimmen. Wie schon beiläufig
erwähnt, hatte Demosthenes die Auseinandersetzung mit Philipp

nicht als bloss zwischenstaatlichen Machtkampf interpretiert,

sondern ihr einen ideologischen Überbau geschaffen: Der
Barbarenkönig kämpfe gegen die Sache der griechischen, zumal
der attischen Freiheit (Or. VI 25 Tupawo? ömou; e^D-pö? eXsu&epia),

wobei diese bald als Selbständigkeit nach aussen (Or. VIII 49;
XI 22), bald als Demokratie im Innern (Or. VI 25; VIII 40 ff.)
erscheinen konnte. Den zweiten Aspekt des Gedankens greift
Cicero auf. Entschiedener als im Fall seiner früheren Feinde
Catilina und Clodius (vgl. Phil. II 1) macht er den Kampf mit
Antonius zu einem Prinzipienstreit zwischen Tyrannei und
republikanischer Freiheit. (Natürlich war diese Überhöhung umso
notwendiger, als gerade hier Ciceros ganz persönliche Abneigung

auch von den kritischeren Zeitgenossen leicht erkannt
werden konnte 1.) Wie Demosthenes sieht er — auch dies

sogleich in der y. Philippica — in der Verteidigung der römischen

Freiheit zugleich eine Rückbesinnung auf Tugend und

1 Vgl. bes. Plut. Cic. 45, 2 und 43, 1, wo m. E. sehr treffend von einer wechselseitigen

Ablehnung xa-ra xr,v xüv ßtrov dhio(jLoi6n)Ta die Rede ist. Zieht man die
in-tyrannos-Topik aus Ciceros Invektiven ab, so bleibt, wenn ich recht empfinde,
vor allem der Hass gegen das unromisch Leichtlebige, ja Schauspielerhafte an
Antonius, der mit theatralischen Auftritten am falschen Ort (Frisch [153]
konstatiert « his innate urge for surprise and sensation ») den Burger zu schockieren
liebt. Aufschlussreich ist vor allem Ciceros doch unverhaltnismässiger Protest

gegen die Art, wie Antonius seine Cytheris der Öffentlichkeit präsentiert {Phil. II
57 f.) und gegen den an sich harmlosen Theatereffekt bei der Rückkehr aus
Gallia Narbonensis {Phil. II 76 f.: at videte levitatem hominis); auch der (von Quin-
tilian vielfach bewunderte) Abscheu gegen das öffentliche Erbrechen durfte
hierher gehören {Phil. II 63 de nequissimo genere levitatis), ja wohl auch die berühmte
Luperealienszene {Phil. II 84 ff.), bei der nicht zuletzt die aparte Dramaturgie
{accedis ad sellam diadema ostendis supplex te ad pedes abiciebas nudus es contiona-

tus) Cicero verstört zu haben scheint. Gerade auch diese personlichen Ressentiments

Ciceros machen ihn als historische Quelle so wertvoll fur Antonius, der

uns nun als « Gemisch von frauenberuckendem Kavalier und machtgierigem
Beserker » (Geizer 349) plastisch vor Augen steht. Wie wenig wissen wir dagegen
aus Demosthenes über Philipp



DIE NACHAHMUNG DES DEMOSTHENES IN PHILIPPIKEN 1J

Erbe der Väter. Or. III 36 6pä? äipcö pi) Ttapaywpsiv,
cb a. 'A., TT]c, raison; y)v up.iv ot 7tpoyovot ty]? aps-rr]? xaTeXt7tov.

Or. IX 74 uptv ot Ttpoyovot toüto to yspa? EXTYjoavTO xat xcctsXitcov

(ähnlich Or. X 46; XIII 34). Phil. III 29 patrium animum

virtutemque capiamus Denn Liebe zur Freiheit sei gerade den
Athenern bzw. Römern angeboren: Or. IX 70 xat yap av a7tavTE?

Syitou SouXeustv auyywpY]c7watv ot aXXot, Yjptv y' 6710p ty]? EXsuHepta?

ocywvtOTsov. VIII 49 dtvalpov twv 7t£7tpaypEVCdv toi?
Ttpoyovot? tou? aXXou? 7tdvTa? "EXXvjva? s't? SooXstav TtposaS-at (vgl. X
50). XI 22 'AS-Yjvatou? So, ol? Ttaxptov scttiv pYjSsvo? äxouetv

eyxaTaXst7TEtv t<x twv rcpoyovwv spya. (Vgl. auch Or. XVIII
203; 296.) Phil. III 29 ut libertatem proprium Romani et

generis et nominis recuperemus III 36 ad decus et ad libertatem

nati (Dem. Or. VIII 42 7t£<puxoTs?) sumus. VI 19 aliae nationes

servihitem pati possunt, populi Romani est propria libertas. X 20

omnes nationes servitutem ferre possunt (besonders deutlich nach
Dem. Or. IX 70): nostra civitas non potest nos ita a maioribus

instituti atque imbuti sumus ut omnia consilia atque facta ad
dignitatem d^twpa, vgl. Or. IX 43, bes. IX 73) et ad virtutem

referremus. XII 15 nihil esse homini Romano foedius Servitute. Und
so könne es nur die Entscheidung zwischen Kampf und Knechtschaft

geben. Or. VIII 59 ouxoüv ÜTtoXotttov SouXsuetv* 06 yap aXXo

y' ouSev eerrt, pera^ü toü pf]t' dpuvsalfat pvjT' aystv Yjau^tav
sactO-at. 1 VI 25 06 9uXa5sS-' Öttw? pi] 7toXspou ^tjtoüvts?
dbraXXayrjvat Seotc6ty)v süpY]Te (vgl. Or. XVIII 203). Phil.
III 33 - nisi servire malumus quam ne serviamus animis armisque
decernere. VIII 12 (an Calenus) servitutempacem vocas (vgl. 13,2)
maiores quidem nostri non modo ut liberi essent sed etiam ut imperarent
arma capiebant: tu arma abicienda censes ut serviamus

1 Die Logik des nicht leicht verständlichen Satzes wutde entschieden gewinnen,
wenn man nach äX>o y' ein objteb einfügen wollte: Da es zwischen wehrloser
Selbstpreisgabe (pTjx' itpüvsalfai) und aufgezwungenem Krieg (pV aystv f]cru)4av

Eäollat) kein Mittelding gebe, bleibe Athen, falls es nicht Krieg führe, nur die
Knechtschaft.



i8 WILFRIED STROH

Diese Vorstellung eines Kampfes für die Freiheit wird von
Cicero in einer doppelten Weise gesteigert. Einmal indem er
die Zuhörer (bezeichnenderweise in einer Volksrede) mit der

Behauptung schreckt, dass es Antonius darauf abgesehen habe,
seine Mitbürger nicht nur zu versklaven, sondern schlechtweg
zu vernichten 1. Phil. IV 11 neque enim ille servitutem vestram,

ut antea, sed iam iratus sanguinem concupivit. IV i z agitur enim non

qua condicione victuri, sed victurine simus an cum supplicio ignominiaque

perituri. Diese Horrorvision, die durch Dolabellas Mord an
Trebonius einige Substanz zu bekommen scheint {Phil. XI 14),
ist ein Stück weit immer noch demosthenisch: Or. I 5 ort vüv

oü TOpl So^vjt; oüS' wrcp pipoup yfopap 7toXe[xoüc7iv (sc. oi 'OXüv-9-toi),

äXX' ävaaracjecop xal ävSpa7roSicrp.oü ty)<; TOXTpiSo?. VIII 60 oü yap
ücp' aÜTW TTjv ttoXiv 7i:oi.7)cjaa&ai ßoüXsTai. (DIXittttoi;, <xXX' oXwp

ävsXeiv2. Über Demosthenes hinaus geht Cicero aber,
indem er das mögliche Scheitern der republikanischen Sache

ausdrücklich in seine Paränese miteinbezieht und aus der T o-
desbereitschaft pathetische Wirkung gewinnt. Wiederum
schon in der j. Philippica heisst es (§ 35): quod si iam — quod di
omen avertant — fatum extremum rei puhlicae venit, quod gladiatores
nohiles faciunt, ut honeste decumbant3, faciamus nos, principes orbis

terrarum gentiumque omnium, ut cum dignitate potius cadamus quam
cum ignominia serviamus (vgl. schon § 29 ut aut libertatem

recuperemus aut mortem serviiuti anteponamus). Dieser Gedanke an
ein « Sterben in Schönheit» — das Gleichnis verrät wohl, dass

1 Demgemäss ist es der Kampfgeist (virtus), nicht eigentlich die Freiheit, was in
der 4. Philippica mit den üblichen demosthcnischen Formulierungen (s. oben) als

«römisches Erbe» hingestellt wird (IV 13): virtus..., quae propria est Romani

generis et seminis. hanc retinete, quaeso, Qiärites, quam vobis tamquam hereditatem maiores

vestri reliquerunt. — Zum Thema « Sein oder Nichtsein » vgl. im übrigen auch Cic.
ad Brut. II 5, 5 nec quicquam aliud decerniiur hoc hello, nisi uirwn simus necne.

2 Das in manchem ähnliche argumentum a minori in Phil. III 4 (« wie grausam wäre
Antonius erst mit uns verfahren, wo er doch schon »), wird von Taddeo
(S. 8) auf Or. IX 35 zurückgeführt; aber eine nähere Parallele ergibt sich erst aus
einer ungenauen Paraphrase von Cicero (« are we to expect, he will [!] be merciful
[...]»).
3 Richtig hat Michel (179 Anm. 14) hierzu auf Cic. Tusc. II 41 hingewiesen.



DIE NACHAHMUNG DES DEMOSTHENES IN PHILIPPIKEN 19

Cicero die göttlichen Zuschauer eines stoischen theatrum mundi

vor Augen hat — lässt sich zwar tatsächlich mit Taddeo aus
Demosthenes ableiten, aber gerade nicht — und das ist wichtig
— aus den «SiXwtmxol Xoyot1, sondern aus der nach Chaironeia
gehaltenen Kran^rede, wo Demosthenes den (Überlebenden unter
den) Athenern nachträglich zu ihrem Freiheitsheroismus gratuliert.

Es sind die berühmtesten Partien dieser berühmten Rede,
die hier als Vorbild dienen, bes. Or. XVIII 199 ff.; 205
ouSe C?)V yj^Iouv (sc. oi tot' 'A&Tjvcdoi), ei [V] (xst' EXsu&spiap

E^sarcu. toüto -rroisiv. So der wahre Patriot ünsp toü p.7) Tai>T7]v

(sc. ty)v 7tarp[Sa) s-tuSsIm SguXeiioucjccv dbtoO-vflcrxsiv eS-eXy]C7S!, xal
cpoßsptOTepap tjyyjctetcci tap ußpstp xal Tap dmpiap, ap sv SouXsuouar)

TT) uoXei cpspsiv ävdyxY), toö D-avaTou 2. Der Kerngedanke der
Kran^rede ist ja eben der, dass die Weltgeschichte nicht das

Weltgericht sei, dass der militärische Widerstand gegen Philipp
seine tiefere Berechtigung gehabt habe, obwohl er äusserlich

nur Leid und Tod brachte. Erst Cicero, wie in Ahnung seines

eigenen Schicksals, rückt diesen Gedanken in einen eigentlichen
Xöyop «PiXtTTTrixop, also eine Rede, die zum Krieg aufruft; und er
bringt ihn damit noch zu weit grösserem, heroischerem Effekt.
Fast alle Philippiken sind durchdrungen von einem
Gladiatorenpathos des Todesmuts, wie es in der Geschichte der
europäischen Rhetorik wohl einzigartig ist3. Die demosthenische

1 Doch nicht mehr als redensartlich ist Or. IX 65 vellvctvai piupuxxii; xpem-ov 4
xoXaxria ti Ttoi/jcrai OiXItchioi) (Häufung von «Toden» in anderem Sinn gibt es

oft bei Demosthenes, vgl. Wankel zu Or. XVIII 217 Bd. 2, 998 f.), was im
übrigen bei Cicero mehrfach nachklingt: Rab.perd. 15 sed morereturprius miliens

quam Phil. II 112 non igitur miliens perire est melius ...; vgl. C. Rehdantz / Fr.
Blass (edd.), Demosthenes' ausgewählte Reden. Die neun philippischen Reden, 2. Heft,
2. Abth. (Leipzig 4i886), s.v. &vf]axeiv, S. 84 f. und Theodor Korner im Jagerlied:

« Die Freiheit ist das höchste Gut und gelt' es tausend Leben ».
2 Ahnlich auch im Epitaphios, Or. LX 26 l>ava-ov xaXöv e'iXovro (täXXov 4 ßtov

aiaxpov, wo jedoch das Leben derer gemeint ist, die in der Schlacht gefallen sind,
nicht derjenigen, qui cum ignomima serviunt.
3 Joseph Goebbels, sit venia nommi, hat selbst in den leidenschaftlichsten Partien
seiner Kriegsreden die Möglichkeit des Untergangs nicht ernstlich ins Auge
gefasst. Noch in der letzten Rede (auf Hitlers Geburtstag am 19. April 1945) wird



20 WILFRIED STROH

Antithese « Kampf oder Knechtschaft» wird durch die neue
«Tod oder Freiheit» überboten. Wenn man bedenkt, dass

dieser Gedanke seinem Ursprung nach aus der Tradition des

griechischen Heldenbegräbnisses, des iniTÜcpioc, Xoyoi;, stammt *,

so erscheint Cicero hier gewissermassen als prospektiver
Leichenredner seiner selbst.

Interessant ist, dass die beiden Reden an das offenbar als

weniger heldenhaft eingeschätzte Volk dieses Thema teils
meiden (Phil. IV), teils nur euphemistisch streifen: Phil. VI 19

aut vincatis oportet, Quirites, quod profecto et pietate vestra et tanta
concordia consequemini, aut quidvis potius quam serviatis. Nur im
Senat kann sich Cicero hier voll entfalten, am schärfsten und
unverblümtesten in der 7. Philippica 2: § 14 quod si non possumus

facere —• dicam quod dignum est et senatore et Romano homine —
moriamur\ etwas breiter und gefälliger in der achten (§29) und
vor allem der zehnten Rede (§§ 19-20), wo (schon in leicht
philosophischer Tönung) die servitus als der wahre Tod hingestellt

wird und nicht einmal eine förmliche Unsterblichkeit auf
Kosten der Freiheit erstrebenswert scheint. Auch die letzten
Reden wiederholen den Gedanken, der — die Entwicklung
läuft umgekehrt zu der des xaipo<;-Motivs — fast Hauptthema
der Philippiken wird: Phil. XI und XII haben ihn zwar nur
beiläufig (XI 24; XII 2; vgl. auch Farn. X 27, 1), umso
eindrucksvoller erscheint er in Phil. XIII, wo er an einer Stelle
der personifizierten Sapientia in den Mund gelegt wird. (Es ist
die einzige Partie in Ciceros rednerischem Gesamtwerk, wo die

Philosophie gewissermassen selber zu Worte kommt3.) Phil.

« ein neuer, glucklicher Anfang zu einer Blutezeit des Deutschtums ohnegleichen »

prophezeit (Goebbels-Aede», hg. v. H. Heiber, Bd. 2 (Düsseldorf 1972), 454).
1 Vgl. supra S. 19 Anm. 2.
2 Taddeo (S. 67) bezeichnet sie — aber doch schwerlich zu Recht — als « the
most Demosthenic of the speeches ».
3 So dass der Eindruck entsteht, als wollte Cicero den obersten Lehrsatz seiner
Rhetorik (Orat. 14 sine pbilosophia non posse effici quem quaerimus eloquentem, vgl.
natürlich bes. De orat. III 5 5 ff.) hier fast sphragisartig an das Ende seiner Reden
einrücken.



DIE NACHAHMUNG DES DEMOSTHENES IN PHILIPPIKEN 21

XIII 6 sin 1 respondent (sc. Sapientia): 'tu vero ita vitam corpusque

servato, ita fortunas, ita rem familiärem, ut haec libertate posteriora
ducas itaque his uti velis, si libera re publica possis, nec pro his liber-

tatem, sed pro libertate haec proicias tarnquam pignora iniuriae', tum

sapientiae vocem audire videar eique uti deo paream. So ist es also
der zum Appell umgestaltete Gedanke der Kran^rede, welchen
ausgerechnet die Philosophie hier im Munde führt. Man spürt,
welche Bedeutung für Cicero die Nachricht gehabt haben kann,
dass Demosthenes Schüler Piatons gewesen sei2. Denn nicht
weniger als der Verfasser der OiXnnuxol Aoy01 spricht hier ja
der Sokrates des platonischen Kriton, der die (ebenfalls personifizierten

Gesetze auftreten lässt, um sich von ihnen den Weg
zu einem Tod in Würde (46 d dbrolhifiCTxsw xakStq) weisen zu
lassen 3: Auch bei ihm war die Stimme der Gesetze zugleich
die Stimme Gottes, wie es in den letzten Worten des Dialogs
heisst: (54 e) Ttpaxxmfiev xaüxT), stciSy] xaüxy) o D-eö? ütp7)Y£krca.

(uti deo paream). Demosthenes und Piaton konvergieren.
So nimmt es auch nicht wunder, dass noch ein letzter und

krönender Gedanke in Ciceros Philippiken wie auf Demosthenes

so auf Piatons Sokrates zurückführt. Wiederum im Kriton
Steht (51 a-b): oti ;i7)xp6<; xs xcd mxxpop xai xcöv aXXcov TCpoyovcov

apravTCov xtpucoxspov scrriv 4 rraxplp savxs sip 7r6Xsp,ov ayi) xpcüS-7)cro-

fievov fj dbroilavoijiisvov, ttoiyjxsov xaüxa xai oxr/\ uttsixxsov oüSs <xva-

1 Die vorhergehende hypothetische Antwort der Sapientia besteht in der
Empfehlung einer unheroischen, eher epikureischen (§ 6 fugiam omne discrimen)
Lebensweisheit, die verworfen wird: Cicero, der akademische Eklektiker, konstatiert
hier also explizit auch die Tatsache, dass es nicht nur eine einzige Philosophie
gibt. Die Entscheidung fällt bezeichnenderweise nicht im Bereich rationaler
Überlegung, sondern als eine Art Glaubensentschluss (vgl. zu diesen Kategorien
W. Görler, Untersuchungen yu Ciceros Philosophie (Heidelberg 1974), bes. S. 206):
videar, paream (« ich will» glauben und gehorchen).
2 Vgl. Cic. De orat. I 89; Brut. 121 (dazu Kroll); Orat. 15; Off. I 4; E. Drerup,
Demosthenes im Urteile des Altertums (Würzburg 1923), 67 f.
3 Sokrates sagt, oxi oü to Zffi rapt ttXeEcttou 7iocr)xsov aAXi to su Cf (Krito 48 b),
und nicht beachten dürfe man, a? au Azyeiq saq ay.i'beiq (die falsche Weisheit,
wie bei Cicero) rapt xe äuaXdiasosq xp7)jj.äxcov (fortunam, rem familiärem) xoct 8fffr\q
xai TtatSmv aqoffC (48 c).



22 WILFRIED STROH

^wpTjTsov oüSs XsiTt-rsov T7)v vxE,iv Auch das hatte Demosthenes

an der schon zitierten Stelle übernommen (Or. XVIII 205): 1

ouSe £?jv tj^iouv, ei fiT) [ist' eXsu&epla? l^suTai toüto 7ioteiv. ^y6"10

yap auTÜv exatrro? ouyl xü roxTpl xal tt) fiT)Tpl [iovov YSYSVTjaüca, äXAa

xal TT) TtaTplSt,. Siatpepet Se ri; oti o jisv toi? yovsücn [iovov YeYevvjaD-ai

vopi^cov tov tt)? elfiappievv)? xal tov aÜTOfiaTov flavatov2 irepifievsi.,
0 Ss xal tt) 7taTp[§i Ü7tep toü [it) TauTTjv stciSsiv SouXsoouaav (Z7ro-

D-vfitJxeiv s&sXT)ffS!.... Cicero hatte diese doppelte Antithese von
Eltern und Vaterland, natürlichem und heldenhaftem Tod, die
ihm an sich gut bekannt war 3, auch in den patriotischsten
seiner früheren Reden ausgesepart. Nun schmückt sie die letzte

Philippica, wo es im Nachruf auf die gefallenen « Söhne des

Vaterlandes» in der legio Martia heisst (XIV 31 f.)4: 0 for-
tunata mors quae naturae debita pro patria est potissimum reddita.

Vos vero patriae natos iudico, quorum etiam nomen a Marie est, ut
idem deus urbem banc gentibus, vos huic urbi genuisse videatur 5. Aber
diese (auch der Funktion nach Demosthenes nahekommende)
Verwendung des Gedankens ist nur die letzte in einer Reihe

von Formulierungen, in denen wenigstens eine Hälfte der Dop-

1 So (nach alteren Kommentaren) Wankel, der mit F. Marx den gerade fur
Cicero wichtigen Hinweis auf das Beispiel der sermocmatio in der Herennius-
Rhetorik (und [Plat.] Epist. 9, 358 A) gibt: Rhet. ad Her. IV 55 sapiens (I) omnia rei
publicae causa suscipienda periculaputabit. saepe ipse secum loquitur:'non mihi soli, sed etiam

atque adeo multo potius natus sum patriae ; vita quaefato debetur salutipatriae potissimum
solvatur ...' (vgl. § 57). Es lasst sich also vermuten, dass Cicero diesen Gedanken
zunächst bei der schulmassigen Behandlung der sermocinatio kennengelernt hat;
das Schulbeispiel, dessen Quellen bei Piaton und Demosthenes ihm später bekannt
wurden, mag ihn dann mit dazu angeregt haben, in Phil. XIII eine ahnliche sermocinatio

ausgerechnet der personifizierten Sapientia in den Mund zu legen.
2 Schon von Gellius XIII 1 verglichen mit Cic. Phil. I 10 praeter naturam etiam

praeterque fatum, vgl. Wankel zu Dem. a.O.
3 Belege bei Weische 56 f., dessen Vergleich mit Cluent. 43 ich mit Wankel a.O.
fur weniger treffend halte.
4 Hinweis darauf (nach Wankel a.O.) schon bei Ludolf Dissen.
5 Diesen Zusatz hat schon Curio (s. den Komm, von King) mit einer Partie des
demosthenischen Epitaphios (Or. LX 27 ff.), verglichen, wo die Tapferkeit der
einzelnen Soldaten vom jeweiligen Heros ihrer Phyle hergeleitet wird.



DIE NACHAHMUNG DES DEMOSTHENES IN PHILIPPIKEN 23

pelantithese mit wechselnder Deutlichkeit als Aufforderung zum
Heldentod gebraucht wird. (Dabei kann auch der verwandte
Gedanke an die allgemeine Unausweichlichkeit des Todes in der
sehr ähnlichen Partie Or. XVIII 97

1 hereinspielen.) So Phil.
V 6: an potest cognatio propior ulla esse quam patriae in qua parentes
etiam continentur Anders in Phil. X 20: cum vero dies et noctes

omnia nos undique fata circumstent, non est viri minimeque Romani
dubitare eum spiritum quem naturae debeat patriae reddere 2. Diese

doppelte Todesmöglichkeit auch in Phil. XII 30: vita mea

patriae reservetur, mors aut necessitatem habeat fati aut, si ante oppe-
tenda est, oppetatur cum gloria. Besonders pikant für uns ist es,

wenn der Vorrang der patria vor dem pater in der iß. Philip-
pica ausgerechnet an dem Mann demonstriert wird, der später
die Schuld am Tod seines zweiten « Vaters » tragen sollte: § 46

quo maior adulescens Caesar qui nulla specie paterni nominis nec

pietate abductus umquam est et intellect maximam pietatem conser-

vatione patriae contineri.

In derselben Rede findet man die Partie, die am deutlichsten
im Sinne der Kranspede gesprochen ist: Phil. XIII 5 lat incertus

exitus belli.' est omnino fortium virorum, quales vos esse debetis,

virtutem praestare — tantum enim possunt — fortunae culpam non

extimescere. Dies ist der schon erwähnte, der « philosophischste »

Gedanke des Demosthenes: dass die rechte, tapfere Tat auch

1 -KipaQ [J.bj jap ÄTtaaiv dv-BpdmoLp ea-ti toü ßiou Ädvaxop, xav ev obtiaxcp Tip aüxiv
xa-9sip5a? TV)pfj- (nachgeahmt schon in Cic. Rab. perd. 21, Weische 68; vgl. bes.

auch Phil. IV 13 mortem qitidem natura omnibus proposuit) Set 8£ T065 äyaU-oOx;

ävSpap bfyzipecj [ibj Ättacnv asi zoiq xaÄoip, tt]V dyx-D/jV ttc0ßx/J.0[±b}0iq E/.TuSa, cpEpstv

8' av 6 8i8cö yevvaltoi; (zur antiken Berühmtheit der Partie s. Wankel z. St.).
Den zweiten Teil gibt Cicero recht genau wieder in Phil. XIII 15 speramus

optima, pati vel difficillima malumus quam servire (der demosthenische Euphemismus
noch deutlicher in § 49 nullum casum pro dignitate et libertate patriae non ferendum

putare). Besonders ähnlich aber auch schon Sest. 143 speremus quae volumus, sed

quod accident, feramus.
2 Der vorhergehende Gedanke: dass nicht einmal die immortalitas, wenn
verbunden mit der servitus, zu wünschen wäre, weist diese ganze Partie zugleich als

Überbietung von Homer IL XII 322 ff. aus (was man längst mit Dem. Or. XVIII
97 verglichen hat).



24 WILFRIED STROH

bei äusserem Misserfolg ihren Wert behalte: Or. XVIII 208

(unmittelbar nach dem berühmten Schwur bei den
Marathonkämpfern) o piv yap avSpcöv ayaS-cöv spyov anocai kSTtpaxTar

tt] TÜyji 8', yjv o Salpicdv sveifxsv exacttok;, tocutt] xsypTjVTca.1 Demosthenes

selbst konnte ihn aus seinem früheren Epitaphios (mit einer

gewissen Abwandlung) in die Kran^rede übernehmen. 2

Der Epitaphios ist es dann schliesslich, der Cicero die Motive
für den Schluss seiner letzten Rede liefert. Schon J. Mesk J hat
gezeigt, dass Ciceros « Nachruf an die legio Martia » {Phil. XIV
30 ff.) als förmliche Übernahme der Gattung der attischen
Gefallenenrede in die lateinische Literatur angesehen werden darf:
Sowohl im Hinblick auf die Struktur wie auf einzelne Gedanken

kann man sagen, dass er sich hier unverhüllter als sonstwo
zu den griechischen Vorbildern seiner Redekunst bekannt hat.
Vom Epitaphios des Demosthenes für die Gefallenen von Chai-
roneia unterscheidet sich Ciceros Nachruf dabei in doppelter
Weise: einmal dadurch, dass er nicht Besiegte, sondern Sieger
zu rühmen hat (die letzten Worte: § 38 qui morte vicerunt) —
dies gibt der Rede etwas Hoffnungsfrohes, was zumal die

Zeitgenossen, die die Rede ja wohl erst nach der Nachricht über die

vorläufig entscheidende Schlacht von Mutina lasen4, stark
empfunden haben dürften —; zum andern dadurch, dass er
den Epitaphios offenbar verwendet, um seine Philippiken wenigstens

an dieser Stelle zu einer gewissen Ruhe zu bringen. Die
OiXtuTOxol Xoyot des Demosthenes, wie sie Cicero als Corpus

1 Vgl. bes. auch Or. XVIII 306: Die rechte Politik, 'wenn ausserlich misshingen,
habe als Ergebnis doch,... xö (njSeva [xefrtpeoS-ai xy;v koai-j xi)v rupocdpeatv aü-rr^,
aXXa xr,v tüxi)v xaxit(siv (fortunae culpam) xf,v ou-co xa npaYfiaxa xptvaaav. Vor
allem um dieses Gedankens willen rühmt Panaitios (bei Plut. Dem. 13, 5) von
Demosthenes, er habe seine grossten Reden geschrieben 015 pt6vou xoO xaXoü St'

auTo atpexoü Svxop. Und Quintihan {Inst. XII 10, 24) beweist aus dem Schwur bei
den Marathonkampfern, dass Demosthenes Schuler Piatons gewesen sei.
2 Dem. Or.LX19 xv%ri iteirovRe x& auptßatvov, oi>xl "tijv (JmxÜ xcöv evavxlcov.

3 S. supra S. 1-2 Anm. 2, vgl. Welsche 108-112.
4 Falschlich spricht Taddeo (96 ff.) schon bezüglich unserer Rede von «the
battle of Mutina ».



DIE NACHAHMUNG DES DEMOSTHENES IN PHILIPPIKEN 25

bekannt waren *, endeten gewissermassen offen: Nur aus der
historischen Überlieferung wusste der Gebildete, dass die
Niederlage von Chaironeia folgte; der Epttaphios ist den früheren
Kriegsreden weder dem Inhalt noch der Überlieferung nach

zugeordnet. Ciceros «Nachruf» dagegen scheint das Corpus der
Philippicae, wie es uns vorliegt, wenigstens vorlaufig mit einer
Art Erfolgsmeldung abzuschliessen.

Wenigstens vorlaufig Denn auch die letzte Rede bietet
keinen Abschluss in dem Sinn, dass sie nicht gekennzeichnet
ware durch jenes Drängende, Adhortative, was uns überhaupt
fur den Charakter der demosthenischen wie der ciceronischen

Philippiken bezeichnend schien. Schon die ersten Satze mit
ihrem Protest gegen die vorgeschlagene Ablegung des sagum
machen ja gerade dieses klar: dass der Krieg nicht zu Ende ist,
dass das Entscheidende noch erreicht werden muss (die
Entsetzung des D. Brutus), mit anderen Worten, dass auch diese

Rede letztlich noch ein echter OiAitouxöi; Xoyo<; ist. Man hat es,
wohl mit einem gewissen Recht, als geschmacklos empfunden,
wie Cicero sogar noch in die warme Würdigung der Gefallenen
seinen ganzen Hass gegen Antonius einströmen lässt {Phil. XIV
32) 2: illi igitur impii, quos occidistis, etiam ad inferos poenas parri-
cidi luent; vos vero qui extremum spiritum in victoria ejfudistis piorum
estis sedem et locum consecuti. Um wieviel würdiger scheint hier

1 Cic. Att. II 1, 3 die Phthppicae oratioms als Vorbild fur das «aüfia» der

orattoms consulates.

2 Weische 109: «Er hat offenbar nicht bemerkt, dass er dem religios-philoso-
phischen Gedanken seine Wurde nahm [.. ] ». Unerhört fur einen fiuxacpioc; X6yo;

ist die fast grausame Ausmalung des Sieggefuhls m § 27: 0 solem tpsum beattssimum

qrn, ante quam se abderet, straits cadaveribus parricidarum cum paucis fugtentem vidsl

Antomum Dabei konnte das Bild der (verschwindenden) Sonne duichganz ausse r-
liche Assoziation aus Dem. Or. LX 24 angeregt sein. Den Eindruck, den Cicero
gerade diese Stelle gemacht hat, bezeugt die Nachahmung in Cic. Lael. 47. Vgl.
auch den interessanten Hinweis auf Cic. Att. IX 10, 3 bei M. Seyffert/C. F. W.
Muller im Laelius-Kommentar (2i87Ö; Nachdr. 1963, 324): Das Gleichnis des

Demosthenes scheint Cicero zunächst besonders durch eine Anspielung des

Atticus vermittelt worden zu sein, obwohl er den Epttaphios schon 1. J. 56 benutzt;
vgl. Dem. Or. LX 17 mit Cic. Sest. 86.



z6 WILFRIED STROH

das griechische Vorbild Dem. Or. LX 34 ou? 7tapsSpou<; elxoxco?

av Tiq q>Y)cra(. xotc; xaxco 9-soü; slvca, xyjv aüxY)v xa^tv eyovxat; toZq rtpox-

epoi? äyoüfoi? avSpatriv ev ptaxapcov vYjcjotp. Es gilt aber, auch
die Verschiedenheit der rednerischen Aufgaben zu bedenken.
Demosthenes, dessen Epitaphios kein OiXunuxo? Xoyo? mehr ist,
kann ganz in seiner Funktion als Lob- und Leichenredner
aufgehen. Cicero dagegen hat den seinen zu höherem Zweck in die

Philippiken integriert. Auch das Rühmen ist bei ihm der eigentlichen

Aufgabe dieser Reden nur untergeordnet: den Hörern
im Bewusstsein zu halten, dass man sich im Krieg befindet
(§§ 1 f.; 8), dass Antonius Feind ist (§§6-10; 24 f.) und der
Friede ein schädliches Wort (§ 20), dass auf dem jungen Caesar

Roms Glück ruht (§25), dass es sich lohnt, fürs Vaterland auch

zu sterben (bes. § 32). Es sind hier, mit der (nicht unbegründeten

*) Ausnahme der Tod-Freiheit-Topik, noch einmal alle
die grossen Themen versammelt, die von der dritten Philippica
an den demosthenischen Kern dieser Reden ausmachen.

So lässt sich also eine wirkliche Imitation der fDiXimuxot Xoyoi

jedenfalls für den engeren Zyklus von zwölf Reden {Phil. III-
XIV) 2 nicht bezweifeln. Wenn Rudolf Preiswerk bezüglich
wenigstens eines Topos gemahnt hat, dass das « was über die
Freiheit des römischen Volkes wiederholt und in der Form von
fast gleichlautenden Sentenzen gesagt» werde, « so sehr an
seinem Platze » sei, « dass es nicht unter dem Einfluss » der
entsprechenden «Stellen» des Demosthenes entstanden sein

müsse 3, dann mag das für die meisten der « Stellen» freilich

1 Cicero wollte offenbar nicht sagen, die Legionare seien fur die Sache der libera

res publica in den Tod gegangen; denn jedermann war klar, dass sie sich fur Octa-
vian aus anderen Motiven entschieden hatten (vgl. die Diskussion bei H. Botermann,

Die Soldaten und die romische Politik in der Zeit von Caesars Tod bis %ur Begründung

des Zweiten Triumvirats (München 1968), 45 ff.).
2 Ich bin tatsachlich der Meinung (die freilich naher begründet werden musste),
dass Cicero die Reden III-XIV nachtraglich selber zum Zyklus der Philippiken
gestaltet hat, wogegen die ersten beiden « Philippiken » erst spater hinzugekommen

sein durften.
3 Preiswerk 3 3.



DIE NACHAHMUNG DES DEMOSTHENES IN PHILIPPIKEN 27

gelten, solange man sie isoliert betrachtet; wer auf das Ganze

sieht, kann nicht mehr an eine zufällige Konvergenz glauben:
Cicero wollte römischer Demosthenes sein, und er war es,
zumindest in einem erstaunlichen Masse.

Wie ist er dazu geworden Bekanntlich sollte ja schon das

im Jahr 60 zusammengestellte Corpus der Konsulatsreden ein

Gegenstück zu den OiXnntwtol Xoyot sein (Cic. A.tt. II 1, 3),
aber dabei hatte Cicero weder in inhaltlicher noch in stilistischer
Hinsicht eine nähere Ähnlichkeit im Auge: Demosthenes war
damals für ihn, wie er andeutet, nur das grösste Beispiel eines

staatsmännischen, d.h. über den Bereich des Forensischen

hinausragenden Redners 1, eines Manns, in dem sich — wenn
wir das Programm von De oratore zurückprojizieren dürfen —
geistige Bildung, politische Einsicht und formale Redekunst
vereinen sollten 2. Der Streit mit den römischen « Attikern»
gab dem Anspruch dann ein ganz anderes Aussehen. Jetzt
(im Brutus und Orator) wurde der als Stilkünstler gewürdigte
Demosthenes Zeuge dafür, dass gerade durch die Beherrschung
auch des 'grossen', pathetischen Stils Cicero die echte attische
Beredsamkeit verkörpere3. Zum Zweck der Apologetik

1 Fiat enim mihi commoätm, qitod in eis oratiomhus quae Phihppicae nominantur eni-

tuerat turn ille civis Demosthenes, et quod se ah hoc refractoriolo iudiciali genere abiunxerat
ut cefivA-repis Tis et TCoXmxciTspoc; videretur, curare ut meae quoque essent orationes

quae consulares nominarentur. Die Hoherbewertung der tcoXitixoI vo i ist zugleich
isokrateisch (Isoer. XV {Antid.) 46; 260; XIII {Soph.) 19 f.; XII {Panath.) 11) und
aristotelisch {Rh. 1354 b 2z). Vgl. auch Weische 190 f.
2 Umstritten ist, -wie -weit schon in De oratore Ciceros Bewunderung fur
Demosthenes geht. Vgl. als extreme Meinungen: H. Rahn, in A.tti del I Congr. internationale

dl Stitdi Ciceroniam I (Roma 1961), 275 (zustimmend Castorina 28) und
Weische 191 (vgl. auch Wooten 38 f.). Dass Demosthenes fur Cicero die Vereinigung

von eloquentia und sapientia verkörpert, ist wegen De orat. III 71
unbestreitbar; aber eine grossere Vorrangstellung unter den attischen Rednern hat
er damals noch nicht.
3 Die bekannten Äusserungen sind zusammengestellt etwa bei Castorina 3 2 f.
Man trifft gelegentlich die Meinung, die sog. Attizisten hätten Lysias, Cicero
dagegen Demosthenes fur nachahmenswert gehalten. Das ist falsch. Ciceros
Antipode Calvus wollte « attisch» in umfassendem Sinne sein (Cic. Brut. 284 f.;
Quint. Inst. X 1, 115), er trat sicherlich seinerseits mit dem Anspruch auf, auch



28 WILFRIED STROH

dürfte Cicero in eben den Jahren vor den Philippiken die Werke
des Demosthenes neu studiert haben; durch die Übersetzung
der Kran^rede, ob nun ausgeführt oder nicht, wollte er den Nachweis

führen, dass die Worte des Meisters in seinen eigenen Stil,
nicht in den der Gegner, umzugiessen seien 1. Die im engsten
Anschluss an die Kranqrede verfasste zweite « Philippica » ist
bekanntlich eine reine Buchrede, fast eine Stilübung (denn sie

musste längere Zeit in der Schublade bleiben)2: So stark war
noch in dieser ersten Phase der Auseinandersetzung mit Antonius

die literarische Komponente in Ciceros Wunsch, römischer
Demosthenes zu sein. Ja sogar später, wenn er für den Titel
seiner probehalber im Scherz so genannten Philippicae orationes

die Zustimmung ausgerechnet des Brutus sich einholt3, zeigt
dies, dass ihm die Kontroverse noch lebendig ist: Brutus hatte er

romischer Demosthenes zu sein: Cic. Brut. 289 'Demosthenem, inquit, imitemur' —
wenn Cicero dies als letzte Ausflucht eines fast schon widerlegten Gegners
interpretiert, so entspricht das genau einem Trick, mit dem er auch in seinen Reden
zentrale gegnerische Argumente behandelt; s. W. Stroh, Taxis und Taktik (Stuttgart

1975), 98 (Caecin. 90), 145 (Q. Rose. 51), 170 (Tull. 5 5). Dass der Stil des Calvus
in seiner Erregtheit und Rauhigkeit tatsächlich demosthenisch war, bezeugt der
ältere Seneca (Contr. VII 4, 8 ad exemplum Demosthenis). Nicht die Vorbildlichkeit
des Demosthenes war zwischen Cicero und Calvus kontrovers, sondern die Frage,
ob die demosthenische vis durch die Knappheit des Calvus oder die Breite Ciceros

wiederzugeben sei: « they reproached each other with lack of force» (A. D. Lee-
man, Oratioms ratio I (Amsterdam 1963), 141). Vgl. bes. auch die interessanten
Überlegungen von Weische 178 ff.
1 Mit Weische (S. 192 f. Anm. 148) neige ich dazu, De optimo genere oratorum fur
echt zu halten. — Eine Reminiszenz an Ciceros Studium der Kranzrede in dieser
Zeit liegt vielleicht vor in Fam. X 1, 1 (vom September 44): rei publicae sum voce

revocatus,'v$.. Or. XVIII 170 xg;Xoug7]{; 8s tt.s X0LV49 KoccpiSoc; (andere
Textgestaltung bei Wankel II 858), wo auch der Sinnzusammenhang ahnlich ist.

Moglicherweise stammt auch das Griechischzitat in Att. XV 12, 1 (Juni 44:
noster vero xal päXa crepvtö? in Asiam aus der Kranzrede, vgl. Or. XVIII 35
jadXa aspvw? övopct^cov (denn es ist von dem Demostheniker M. Brutus die Rede).
2 Vgl. Att. XV 13, 1; die Veröffentlichung durfte zusammen mit der der ersten
'eigentlichen' Philippiken (III und IV) erfolgt sein (anders etwa M. Gelzer,
Cicero, 352 Anm. 51).
3 So interpretiere ich Cic. ad Brut. II 3, 4 und II 4, 2.



DIE NACHAHMUNG DES DEMOSTHENES IN PHILIPPIKEN 29

ja durch die ihm früher gewidmeten Schriften für die Sache

seines Stilideals gewinnen wollen.
Und doch war mit der grossen Invektive zu einem Teil auch

schon die politische Rolle des Demosthenes (deutlicher noch
als in den orationes consulares) übernommen: Cicero hatte die

eigene Vergangenheit als die eines Staatsmannes im Sinne des

Demosthenes interpretiert h Am 20. Dezember 44 bekam er

plötzlich die Möglichkeit, diese Rolle auch im Hinblick auf die

Gegenwart zu aktivieren. Die Auseinandersetzung zwischen
Octavian und Antonius war durch die Nachricht vom Handeln
des D. Brutus, der dem Konsul seine Provinz vorenthalten
wollte, in ein neues Stadium getreten: Für einen Moment
überschnitten sich paradoxerweise die Interessen des

Cäsarsohnes und des Cäsarmörders, und so ergab sich die Möglichkeit

— Ciceros lang anhaltender Erfolg beweist sie —, im Verein
mit dem Senat die ganz grosse Koalition gegen Antonius
aufzubauen. Geblendet von den Ereignissen der folgenden Monate
könnten wir vielleicht meinen, das eigenartige Bündnis sei in
diesem Augenblick ohnehin das Naturgegebene gewesen. Aber
wir wissen, dass die entscheidende Senatssitzung ursprünglich
zu anderem Zweck einberufen war und dass erst Cicero das

Thema der Koalition mit Octavian und D. Brutus auf die

Tagesordnung brachte 2. Und da dürfen wir wohl vermuten:

1 Vgl. Taddeo 33 ff.
2 Cic. Fam. X 28, 2 nam cum senatum a.d. XIII Kalendas Ianuarias tribuni plebi voca-
vissent deque alia re referreni, tota?n rem publicam sum complexus egique acerrime senatum-

que iam languentem et defessum ad pristinam virtuiem consuetudinemque revocavi magis
ammi quam ingeni viribus, hie dies meaque contentio atque actio spem primum populo
Romano attulit libertatis recuperandae. (Vgl. Fam. XII 25, 2.) Die Relation der
einberufenden Volkstribuncn betraf den Schutz der Senatssitzung bzw. der
designierten Konsuln am 1. Januar 43 {Phil. III 13; III 37); nur als hofliches
Kompliment ist es gemeint, wenn Cicero unterstellt {Phil. III 13), sie hätten dabei
schon weitergehende Beschlüsse im Auge gehabt. Syme (S. 162) meint freilich,
der Inhalt der Relation sei nur ein Vorwand gewesen und als eigentlichen Grund
der Sitzung habe man « an urgent dispatch from the governor of Cisalpine Gaul»
anzusehen. Dies wird schlüssig widerlegt durch Fam. XI 6, 2, wo Cicero an D.
Brutus schreibt, über seine (des Brutus) Verdienste ware ganzlich geschwiegen



3° WILFRIED STROH

D a s s Cicero diesen erstaunlichen xowpoc, erkannte und vor
allem dass er ihn ergriff, dafür war zumindest auch seine schon

vorhergehende Beschäftigung mit dem zum Vorbild gewordenen

Demosthenes verantwortlich. Es ist ja nicht etwa so, dass

er in die Welt der <JHAt,7nrr,xo! Aoyoi in den nun folgenden Monaten

allmählich hineingewachsen wäre. Vielmehr ist sofort mit
der dritten Philippica die volle Topik des Demosthenes gegeben.
Vom ersten Satz, fast vom ersten Wort an — denn schon in
Serius omnino liegt der halbe Sinn — reisst uns dieses Werk in
die Stimmung gerade der olynthischen Reden hinein, der Reden

also, die ohne Zweifel auch in dem Cicero vorliegenden Demo-
sthenescorpus die Reden gegen Philipp eröffnet hatten 1. Sein
Hass auf Antonius, sein politisches Analysevermögen und nicht
zuletzt die im Hinblick auf Stil und Politik erträumte Rolle
des grossen attischen Redners — die Faktoren dieser Konstellation

mussten zusammenwirken, damit Cicero in der
Sternstunde des 20. Dezembers das zugleich politische und rednerische

Konzept der Philippicae orationes hervorbringen konnte.
Ahnte er auch, dass das nomen ein omen sein könnte für die

Sache der republikanischen Freiheit2 Dass er, wie wir sahen,
die <l>!,Xi7T7uxol Aoyoi. überboten hat, indem er, nicht aus ihnen,
sondern aus der Kransprede das leidenschaftliche Bekenntnis zur

worden, wenn nicht er (Cicero) in den Senat gekommen ware. Dem Urheber eines

« urgent dispatch» gegenüber könnte Cicero ja wohl nicht in dieser Weise die
Unwahrheit sagen. Im übrigen widerspricht dieser Brief auch Ciceros eigener
Behauptung, er habe seit langem eine Senatssitzung gefordert {Phil. III 1; Sternkopf

1913, 8 akzeptiert dies): Nach Fam. XI 6 hätte er ursprunglich, d.h. vor dem
Edikt des Brutus, im Jahr 44 überhaupt nicht mehr den Senat besuchen wollen I

1In allen Handschriftenklassen (ursprunglich auch im Augustanus) stehen die
Olynthien voran; so auch bei Dionysios von Halikarnass, Libanios und in der
sekundären Überlieferung.
2 Otto Seel {Cicero: Wort, Staat, Welt (Stuttgart 2I9Öi), 448) spricht in diesem

Zusammenhang von der « ständig im Hintergrund stehenden Einsicht, dass es

doch eine verlorene Sache sei, für die gekämpft werde» (wobei aber
sonderbarerweise die entsprechende Einsicht schon fur Demosthenes selber angesetzt
wird).



DIE NACHAHMUNG DES DEMOSTHENES IN PHILIPPIKEN 31

Todesbereitschaft entwickelte und mit ihm seine Reden krönte,
das lässt eine solche Vermutung wohl nicht ganz abwegig
erscheinen. Aber wie dem auch sei: Wer Ciceros Philippiken im
Hinblick auf seinen eigenen Tod liest und sie mit dem berühmten,

aber doch bequemeren Heldentodpathos der Kran^rede

vergleicht, muss sich hier über das Verhältnis von Vorbild und
Nachbildung überraschende Gedanken machen. Fast scheint

es, als sei Demosthenes der Schauspieler, Cicero dagegen, trotz
Maskenspiel, der eigentliche actor veritatis.



32 DISCUSSION

DISCUSSION

M. Leeman: Der Vortrag von Herrn Stroh hat mich völlig von
der Wichtigkeit des Demosthenischen Vorbildes in der Gedanken-
Struktur von Ciceros Philippiken überzeugt. Umsomehr wundert es

mich, dass Cicero selbst die Bezeichnung Philippicae nur iocans hervorbringt.

Sollen wir darin doch eine gewisse Relativierung des

Maskenspiels hören, oder konnte er nur ridens dicere verum

Weiterhin fällt mir immer die topische Verwandtschaft zwischen
den Philippiken und der Phraseologie der populäres bei Sallust auf,
besonders in Bezug auf die Idee der libertas. Verwendet Cicero
absichtlich die 'populäre' Terminologie, um seine Gegner zu überbieten
oder um eine breite Unterstützung zu gewinnen

Meine dritte Frage betrifft die Todesbereitschaft und die
Alternative «Tod oder Freiheit». Nicht lange vorher war es die

Devise gewesen, die Catos Haltung in Utica bestimmt hatte. Sein

Freitod war zuerst von Cicero selbst gefeiert und wurde dann zu
einem festen Thema der Rhetorenschule. Wie soll ich es verstehen,
dass Catos Selbstmord in den Philippiken nicht explizit erwähnt
wird

M. Stroh: Die einschlägigen Äusserungen im Briefwechsel mit
Brutus müssten tatsächlich genauer interpretiert werden. Zur
Andeutung immerhin: Der Name Philippicae war zumal dem Demos-
thenesverehrer Brutus gegenüber eine rechte Anmassung; und so

kann man begreifen, dass Cicero es zunächst nur im Scherz wagte,
den Titel vorzuschlagen (wie eben jeder seine Eitelkeit durch Urbanität

erträglich macht). Anderseits musste ihm am Einverständnis

gerade des Brutus gelegen sein, was dieser, wie seine ironische

Replik zeigt, wohl bemerkte.



DIE NACHAHMUNG DES DEMOSTHENES IN PHILIPPIKEN 33

Dem interessanten Vorschlag, mit der Betonung der libertas auch

ein populäres Schlagwort aufgenommen zu sehen, scheint zunächst
die Volksrede Phil. IV zu widersprechen: Ausgerechnet hier wird
ja (s. S. 18 Anm. i) die libertas des üblichen Topos durch die virtus

ersetzt.

Warum vom Helden der republikanischen libertas, von Cato,
nicht die Rede ist Cicero, der in seinem Kampf gegen Antonius

vor allem auch auf die Cäsarianer setzte, musste es vermeiden, selbst

als Pompeianer zu erscheinen. (Dies war ja die Propaganda des Antonius:

der neuerliche Kampf sei nichts anderes als die Fortsetzung
des alten Bürgerkrieges.) So konnte Cicero in den Philippiken an
Cato nur denken, nicht von ihm reden.

M. Calboli: Sono d'accordo con quanto ha sostenuto il collega
Stroh che cioe Cicerone nelle Filippiche ha imitato e largamente
impiegato Demostene. Ciö e per me possibile per due motivi il primo
dei quali non e stato, mi sembra, ricordato: 1) Cicerone usava come
esercitazione — al modo di Crasso e degli altri oratori del suo tempo
— rendere con parole latine orazione greche (cf. Cic. De orat. I 15 5

per Crasso e Quint. Inst. X 5, 2 per lo stesso Cicerone); 2) proprio
in questi anni Demostene era divenuto il modello oratorio di
Cicerone, anche nella sua polemica con gli Atticisti.

Io vorrei comunque richiamare l'attenzione anche su un altro
elemento: la precedente pratica oratoria di Cicerone. Ad esempio
la valutazione del giovane Ottaviano come inviato dagli dei ha un
precedente nella Maniliana (Cic. Manil. 41: Itaque omnes nunc in iis locis

Cn. Pompeium sicut aliquem non ex hac urbe missum, sed de caelo delapsum

intuentur, cf. anche 48).
Ma soprattutto mi sembra importante riprendere un punto a cui

ha fatto riferimento il collega Leeman: la figura di Catone Uticense.

£ probabilmente vero quello che ha osservato lo Stroh che Catone

Uticense non e mai citato per evitare una radicalizzazione della lotta
che avrebbe alienato i vecchi cesariani contrari ad Antonio. Ma ciö

non basta, a mio parere. Io penso che il gesto di Catone Uticense e la

sua influenza su Cicerone vada indagata anche per altre vie. Noi sap-



34 DISCUSSION

piamo che Catone Uticense lascio una ereditä di lotta contro Cesare.

Suo nipote Giunio Bruto la raccolse e, come ha osservato con la

nota competenza ed acutezza Ronald Syme (The Roman Revolution

(Oxford 1939), 58), anche le nozze di Bruto e Porcia avevano lo

scopo di porre Bruto nella condizione di dover vendicare la morte
di Catone. fi preferibile morire che servire, dice Cicerone in Phil. Ill
29; 35, e anche la KpoacaKorcoda. della sapientia fa pensare alia sapientia

stoica, e lo stoicismo era la filosofia di Catone. Allora viene il sospetto
che ci sia un altro elemento in giuoco in questa vicenda: l'impegno
di Cicerone a non essere da meno di questi allievi della filosofia, lui
che si considerava e pensava di essere considerato un oratore e un
retore (cf. Cic. Off. I 2); l'emulazione quindi anche di un retore nel

confronto dei filosofi. Ora Demostene, un oratore, un uomo del-

l'ambiente retorico, aveva combattuto per la liberta e anche Cicerone

sapeva farlo. Nel mandare le sue Filippiche a Bruto Cicerone avrä

voluto mostrare non solo le sue capacitä oratorie e stilistiche. Quanto
avrä influito questo motivo sulla accentuazione della dipendenza da

Demostene La cosa merita, a mio parere, di essere indagata.
Chiederei poi al Prof. Stroh se egli ha notato un aumento dell'imi-

tazione di Demostene mano mano che Cicerone procedeva con le

sue Filippiche, in altre parole se c'e piü influenza di Demostene nelle

ultime Filippiche.

M. Stroh: Ich bedanke mich für viele Hinweise. Die Vorstellung
des « Gottgesandten » steht natürlich im Zusammenhang mit manchen

Äusserungen Ciceros, die Späterem im Kaiserkult präludieren;
neu gegenüber Früherem ist die Art wie Cicero, an Demosthenes

orientiert, das Erscheinen des jungen Caesar als xaipo?, als zu
ergreifende Chance für Rom deutet. Gerade das fehlt etwa im Pom-

peiusenkomion des Jahres 66.

Wie stoisch ist der Cicero der Philippiken Es gibt ein Fragment
des (Stoikers) Brutus über die Freiheit, das in seinem letzten Teil
aus den Philippiken stammen könnte (bei Quint. Inst. IX 3, 95):
praestat enim nemini imperare quam alicui servire: sine illo enim vivere

honeste licet, cum hoc vivendi nulla conditio est. Auch die sapientia von



DIE NACHAHMUNG DES DEMOSTHENES IN PHILIPPIKEN 35

Phil. XIII 6, auf die Sie sich berufen, will ja alle Güter, sogar das

Leben, für die Freiheit opfern. Aber ganz streng stoisch — trotz
dem kompromisslosen Pathos — ist der Gedanke bei Cicero doch
auch wieder nicht; denn an sich müsste sich ja der stoische Weise im
Hinblick auf seine virtus auch mit äusserer Unfreiheit abfinden können,

und dementsprechend soll Brutus gerade als Philosoph Catos
Selbstmord ursprünglich missbilligt haben (Plut. Brut. 40, 7). Ich
gebe allerdings zu, dass Ciceros Antithese von virtus und fortuna
{Phil. XIII 5) mindestens ebenso stoisch wie demosthenisch klingt
(s. S. 24 Anm. i), aber darüber hinaus kann ich keine im engeren
Sinn stoische Tendenz in seiner Demosthenesimitation finden.

Zum letzten Punkt: Soweit ich sehe, nimmt der Einfluss des

Demosthenes in den Philippiken III-XIV insgesamt nicht zu;
bezüglich der xoupop-Topik geht er, wie ich gesagt habe, sogar zurück
(was einen rein sachlich-politischen Grund hat).

M. Classen: Zur Betonung der libertas in den Philippischen Reden

und zu möglichen politischen (populären) Tendenzen: Die Bedrohung

der Freiheit wird von Cicero schon in seinen Konsulatsreden
hervorgehoben, gleich zu Beginn in den Reden gegen Rullus' Acker-

gesetund wenn auch vor allem die Gefahr einer Tyrannis
beschworen wird, betont Cicero daneben die Notwendigkeit, die Freiheit

zu verteidigen, vor allem in der Zweiten Rede ad populum, aber

auch vor dem Senat am Schluss (21-22); von hier hat eine weitere

Untersuchung über die libertas in den Philippiken auszugehen.
Namen römischer Werke, die auf griechische Vorbilder oder

Originale hinweisen, gibt es schon früh, bei Ennius (Euhemerus)

oder den Dramatikern. Gegen diese Parallelen, die die Bezeichnung
Philippicae weniger ungewöhnlich erscheinen lassen könnten, lässt

sich einwenden, dass bei Cicero eine andere Art der Nachahmung
vorliegt. Damit stellt sich die Frage nach dem Verhältnis zum
Vorbild hier. Grundsätzlich lassen sich drei Stufen der Nachahmung
unterscheiden, die unbewusste, die bewusste (vgl. supra S. 26 ff.) und
die bewusst-machende, die auch den Hörer die Nachahmung spüren
lässt. Bemerkenswert ist nun, dass Cicero die Philippischen Reden



j6 DISCUSSION

benutzt, aber nicht nennt, also das Vorbild und dessen Autorität
rhetorisch nicht ausbeutet. Warum Cicero konzipiert seine Reden

als politische Reden und hält sie (fast) alle vor dem Volk oder dem

Senat, also vor einem Publikum, für das der Hinweis auf Demosthenes

weniger bedeutsam ist — anders als für ein literarisch interessiertes

Publikum. Man könnte daher vielleicht sagen, dass Cicero
diese Reden nicht als philippische Reden gehalten, wohl aber publiziert

hat.

M. Stroh : Ihre Unterscheidung der verschiedenen Typen der

Nachahmung scheint mir wichtig und fruchtbar, auch über Cicero
hinaus. Das Primärpublikum von Ciceros Reden (Senat, Volk) soll
selbstverständlich die Demosthenesimitation nicht erkennen (im
Hinblick auf dieses handelt es sich 'nur' um bewusste Nachahmung),

anders das Sekundärpublikum, der rhetorisch interessierte
Leser (ein nur politisch interessierter Leser müsste, ganz streng
genommen, zum Primärpublikum gerechnet werden). So kann man
den sonderbaren Titel erklären. Bei einem Dramentitel wie dem

griechischen Heautontimoroumenos des Terenz ist es ja doch eine

andere Sache, weil der genannte Titelheld immerhin auftritt — im
Gegensatz zu König Philipp bei Cicero: Er kommt, wenn man so

sagen darf, erst für das Sekundärpublikum herein.

M. Michel: II est interessant que 1'evocation du titre Philippiques
intervienne dans une conversation epistolaire avec Brutus. La 'plai-
santerie' de Ciceron est pleine de sens: i) En attaquant Philippe, il
attaque un roi (c'est en ce sens qu'il parle de liberte; il ne se refere

plus au debat des optimates et des populäres), i) En evoquant Demos-
thene, il pose des problemes stylistiques, qui dominaient precise-
ment les dialogues sur l'eloquence de 46, oü Brutus est present.
M. Stroh a raison, dans son bei expose, de choisir une methode qui
consiste essentiellement ä analyser une topique. II en a fait ressortir
les aspects universels et eternels (ici la defense de la liberte, par la

guerre au besoin); il en a aussi montre le versant historique : il est

certain que des notions comme libert6 ou hasard se sont chargees,



DIE NACHAHMUNG DES DEMOSTHENES IN PHILIPPIKEN 37

entre Ciceron et Demosthene, d'un sens nouveau. II en va de meme

pour les notions de gloire et d'immortalite. Nous rejoignons ici un
dernier aspect, plus stylistique, de l'eloquence ciceronienne. L'orai-
son funebre des Philippiques imite celle de Demosthene. M. Stroh a

trüs justement cite Piaton ä son propos. Le Mlnixene utilise le meme
schema litteraire; mais Piaton se refere ä Pericles. Un autre texte

antique, bien connu de Ciceron, resume une oraison funebre de

Pericles. L'auteur en est Thucydide, modele de certains neo-attiques
comme Salluste. Or Denys d'Halicarnasse, peu apres Ciceron, va

presenter Demosthene comme un juste milieu entre Piaton et

Thucydide. Ciceron voyait dejä en lui le modele du veritable atticisme.
Peut-on suggerer que l'esthetique rejoint ici etroitement la

politique Je voudrais seulement indiquer ces arriere-plans, qui impli-
quent tout l'hellenisme: Pericles, modele du princeps, est present
derriere Demosthene.

M. Classen: Das platonische Gedankengut in Ciceros Philippischen

Reden geht wohl weniger auf dessen Demostheneslektüre als

auf eine durch eigene Lektüre der Werke Piatos erworbene Kenntnis
zurück.

M. Stroh: Cicero kennt tatsächlich den platonischen Menexenos

(Orator 151); und er könnte aus ihm sogar die Zweiteilung seines

Aufbaus im Nachruf von Phil. XIV übernommen haben (31-33: an
die Toten; 34 f.: an die Hinterbliebenen; vgl. Menex. 236 e). In Phil.

XIV 34 klingt wahrscheinlich Menex. 248 c nach (« schönster Tod»,
« Loben statt trauern»). Weniger deutlich sind wohl die Ähnlichkeiten

mit der Periklesrede des Thukydides; und schon angesichts
der grossen Menge von Epitaphioi, die es gegeben hat, scheint es mir
nicht wahrscheinlich, dass Cicero hier speziell auf Perikles als

vorbildlichen Staatsmann hätte hinweisen wollen. Auch sogar auf
Demosthenes selber scheint mir jedenfalls in dieser Schlusspartie

weniger abgehoben als auf die Gattung des attischen Epitaphios im

allgemeinen.



38 DISCUSSION

M. Michel: La theorie qui fait de Pericles le modele du princeps
est exprimee notamment dans le De oratore I 216. Elle se refere ä la

fois au Menexene et, plus precisement, ä Thucydide II 65, 8-9, qui
decrit en Pericles le « premier » citoyen, devant ses pouvoirs, dans

une cite democratique, ä l'autorite que lui donne son eloquence et

son desinteressement. Ciceron a ete reconnu par ses contemporains

pour un emule de Pericles, comme l'indique notamment ce que
disait Cesar lui-meme dans VAnticaton (Plut. Cic. 39, 5-6).

M. Stroh: Dass sich Cicero bewusst Perikles zum persönlichen
Vorbild genommen hätte, ist m. W. nicht nachweisbar. Plut. Cic. 39,
5 bezeugt nur, dass Caesar die Liebenswürdigkeit hatte, ihn von sich

aus hinsichtlich des ßlo? mit Perikles und — dem von Thukydides
übrigens nicht geschätzten — Theramenes zu vergleichen. In De
orat. I 216 ist von Perikles ganz allgemein als dem die Rede, der

plurimos annos princeps consilii puhlici fuit — kein Bezug also wohl
zur speziell ciceronischen Vorstellung vom princeps wie wir ihn nennen

(Cicero, in De re publica, meidet ja die Vokabel), oder auch zum
Periklesbild bei Thukydides. Richtig allerdings ist, dass Perikles

(neben anderen) in De oratore als Vorbild einer Vereinigung von
Weisheit, Redekunst und praktischem Handeln genannt wird
(III 59; HI 71).

AI. Winterbottom: In view of Cicero's own comparison of his
consular speeches with the Philippics of Demosthenes (Att. II 1, 3),

one might look in those speeches for the same sort of imitation of
Demosthenes that M. Stroh has so well demonstrated in the Philippics.

One could seem to find the same large themes (Catiline as an

enemy threatening war, e.g. Catil. I 27; the part played by the gods,

e.g. Catil. Ill 18 sqq.; the threat to liberty, e.g. Catil. IV 16), perhaps

even details (the enemy within Catil. Ill 4). But doubtless all
this is coincidental. Indeed one might feel the same for the Philippics

were it not for the verbal parallels with Demosthenes. I take

it that such parallels are not found, in anything like such abundance,

in the speeches of 63



DIE NACHAHMUNG DES DEMOSTHENES IN PHILIPPIKEN 39

I very much agree with M. Stroh's view of the Asianist/Atticist
controversy. One can add the evidence of Pliny Epist. I 2, where
there is a contrast between the vis of Calvus and Demosthenes on
the one hand and the Ayjxu&oi, of Cicero on the other. It will have
been Cicero's embarrassment at Calvus' (perhaps juster) claim to
be the Roman Demosthenes that led him to re-examine his

theoretical position and perhaps even to modify his oratorical
practice.

M. Stroh: Die Demosthenesimitation in den orationes consulares

betrifft, wie man ausführlich zeigen könnte, fast nur die
Grossstruktur des Zyklus. Die Motivähnlichkeiten sind — von der Seltenheit

verbaler Ähnlichkeit abgesehen — meist sehr äusserlich. Auch
Catilina ist ja nur gerade noch in der ersten ihm gewidmeten Rede

ein Feind, den Cicero zu entlarven und gegen den er den Senat

wachzurütteln hat (hier wäre genauere Demosthenesimitation an
sich möglich gewesen); die Hilfe der Götter in Catil. III 18 ff. ist
nicht im Sinne der demosthenisch-ciceronischen Philippiken eine

Hilfe als Chance, sondern eine schon geleistete und dankbar akzeptierte

Hilfe (ähnlich immerhin: Phil. IV 10). Der entscheidende

Unterschied ist, dass die Situation in den Reden von 63 fast nie

'philippisch' ist in dem Sinn, wie ich ihn darzustellen versucht habe:

Demosthenes dürfte von Cicero erst nachträglich (bei der späteren

Zyklusredaktion) zum Patron seines Konsulats gemacht worden
sein. Das ist in den Philippiken anders.

M. Nasta: La confrontation des Philippiques ciceroniennes avec
le paradigme offert par Demosthene a ete entreprise par M. Stroh

avec beaucoup de brio. Apres avoir regarde de plus pres l'un des

parallelismes analyses dans son etude, nous voudrions attirer l'at-
tention sur un trait distinctif tres important. Le topos du xoapop tel qu'on
le trouve chez Demosthene se rapporte en l'occurrence (Or. IX 38)

seulement au theme des circonstances favorables que les Atheniens
n'ont pas su mettre ä profit. Ciceron va imiter ce passage par suren-
chere (n'oublions pas ce que dit le De suhlimitate 12, 4: 6 8s Kixs-



4° DISCUSSION

pwv ev xüffst...: la grandeur de Ciceron s'epanche en largeur Dans
le texte grec 1'occasion favorable est procuree uniquement par le hasard.

Chez Ciceron {Phil. XIII 18), elle est personnalisee: di ipsi immortales

praesidium improvisttm nobis obtulerunt. II y a done determination

supplemental: une occasion favorable accordee par les dieux trouvera
son incarnation dans la personne d'un homme providentiel. L'inter-
vention du jeune Cesar est presentee d'une fapon hyperbolique dans

la phrase suivante: Caesaris enim incredibilis ac divina virtus... Le public
est prepare pour accepter le combat final qui opposera 1'« homme
du destin» au brutal Antoine, le « gladiateur» sans scrupules.

M. Stroh : Der Unterschied von Demosthenes und Cicero scheint

mir hier geringer zu sein. Das praesidium improvisum von Phil. XIII 18

besteht, ganz pedantisch genommen, nicht in der Person Octavians,
sondern in dessen Tun. Man muss den folgenden Satz ganz zitieren:
Caesaris divina virtus latronis impetus... retardavit. Aber natürlich
leugne ich nicht, dass Octavian etwas Göttliches hat, was die Olyn-
thier bei Demosthenes nicht haben.


	Die Nachahmung des Demosthenes in Ciceros Philippiken

