
Zeitschrift: Entretiens sur l'Antiquité classique

Herausgeber: Fondation Hardt pour l'étude de l'Antiquité classique

Band: 27 (1981)

Artikel: Le sacrifice mithriaque : innovations de sens et de modalités

Autor: Turcan, Robert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-661037

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-661037
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


VIII

Robert Turcan

LE SACRIFICE MITHRIAQUE:
INNOVATIONS DE SENS ET DE MODALITES

On connait le texte si precieux de Plutarque sur les sacrifices

que les pirates ciliciens celebraient a Olympos, avant la cam-

pagne victoneuse du "Grand" Pompeeh L'histonen grec
y detecte l'emergence des liturgies pratiquees de son temps
([xsxpl Ssijpo) dans les mysteres du culte mithriaque. Cette

remarque prouve que Plutarque ne se contente pas de recopier
une donnee livresque: a tort ou a raison, ll fait un rapprochement

avec une constatation personnelle, celle de la diffusion
du mithnacisme dans le monde romam. II n'a guere pu faire
cette constatation dans sa Grece natale ou — nous le savons —
la religion persique n'eut pour ainsi dire aucun impact2. II l'a
probablement faite en Italie meme, a la faveur d'un de ses

1 Plut Pomp 24, 7 Eevac, 8e Huaiac; e-0'jov au-oi xat; ev 'OXufxjrco xal TEÄcTac Ttvac,

a7ToppY)Tou<; steXouv, 7} tou Mb&pou xal (xs/pl Ssupo Staaco^erai xaTaSet^eTcra

7rpcoTov utc' exetvcov Sur ce texte, cf E D Francis, en appendice a F Cumont,
« The Dura Mithraeum », in Mithratc Studies Proc of the First Internat Congress of
Mithraic Studies I (Manchester 1975), 207 ss R Turcan, Mithras Platonicus
Recherches sur l'hellemsation philosophique de Mithra, EPRO, 47 (Leiden 1975), 1 ss
1 Roll, « The Mysteries of Mithras in the Roman Orient», in JMS 2 (1977), 58

(qui parait minimiser, comme E D Francis, l'interet informatif de ce texte)
2 Cf CIMRM II, pp 385-387 n08 2346-2353 Sur quatre dedicaces a Mithra, deux
sont le fait de militaires romains Cf M P Nilsson, Geschichte der griechischen

Religion II2 (München 1961), 669



342 ROBERT TURCAN

sejours dans 1 'Urbs l, en 92 ou 93, a l'epoque ou Stace 2 exaltait
l'exploit dn dieu maitrisant le taureau agrippe par les cornes:
indignata sequi torquentem cornna Mithram. La precision et l'expres-
sivite plastiques de ce vers me paraissent fixer la vision d'un
relief cultuel ou d'un groupe sculpte. Transcription directe ou
indirecte? Quoi qu'il en soit, Stace a au moins entendu parier,
comme Plutarque, du sacrifice de Mithra.

Mais le biographe de Pompee explique l'origine des mys-
teres a partir de ceremonies secretes, en marge des traditions
helleniques, sinon contre elles, puisque ces memes pirates cili-
ciens pillaient des sanctuaires jusqu'alors sacres et inviolables,
comme ceux de Claros, de Didymes ou de Samothrace 3. Que
savait-il de ces sacrifices auxquels il relie expressement les rites
de l'initiation mithriaque? Sa source lui fournissait-elle, sur ce

point, des donnees concretes? Si le responsable en est Posido-

nius, comme on l'a conjecture 4, Plutarque fut peut-etre instruit
de telles particularity exotiques dont l'historien philosophe et

ethnographe d'Apamee aimait ä s'informer et a informer ses

lecteurs 6. La Vie de Pompee n'en dit rien, mais Plutarque impute
aux terroristes d'Olympos des rites mysteriques en meme temps
que des sacrifices d'un genre particulier: des «sacrifices

etranges », ecrit-il, ou « etrangers » (etrangers en tout cas ä la

tradition grecque). Eeva<; est significativement mis en valeur
en tete de phrase, pour souligner un trait notable dans le

comportement des pirates. Ainsi, que le biographe leur ait

1 C. P. Jones, Plutarch and Rome (Oxford 1971), 21 ss.
2 Theh. I 719 s.; R. Turcan, op. cit., in. i;R.E. Witt, « Some thoughts on Isis
in relation to Mithras», in Mithraic Studies II (Manchester 1975), 482.
3 Plut. Pomp. 24, 6.

4 H. Strasburger,« Poseidonios on Problems of the Roman Empire», in JRS 55

(1965), 49 ss.; R. Turcan, op. cit., 5 s.; R. L. Gordon, « Franz Cumont and the
doctrines of Mithraism», in Mithraic Studies I (Manchester 1975), 245 n. 119
(hesite ä se prononcer).
5 Ainsi Posidonius s'etait-il interesse ä la religion des druides: P.-M. Duval,
Im Gaule jusqu'au milieu du Ve siccle (Paris 1971), 242 ss. n° 60, avec la bibliographic

anterieure sur l'ethnographie posidonienne.



LE SACRIFICE MITHRIAQUE 343

indüment ou non attribue la responsabilite premiere de l'expan-
sion du culte persique dans le monde romain, il reste que
Plutarque (ou l'historien dont il depend) a reconnu le caractere
singulier, peut-etre irreductible aux categories greco-latines,
des Sücnou mithriaques. En quoi done ces -9-ücn.ca pouvaient-elles
surprendre, voire deconcerter les contemporains de Pompee
ou de Plutarque? Et que connaissons-nous du sacrifice

mithriaque qui justifie ou, du moins, nous aide ä comprendre
l'epithete £eva? (au sens fort et interessant du terme)? Certes,
rien ne prouve a priori que les sacrifices des pirates — peut-etre
noyautes par les soldats perdus de Mithridate VI Eupator 1 —
aient du coincider avec ceux auxquels procedaient les mithriastes
romains au temps de Plutarque. Mais il se trouve aussi qu'en
fait le peu que nous savons du rituel applique dans les aTtfjAoua

ne s'accorde guere avec les finalites et les modalites des sacrifices

proprement romains ou greco-romains.
Les inductions qu'on a voulu tirer d'une tradition litteraire

plutot deficiente sont sujettes a caution. Notre information
repose done essentiellement sur les donnees archeologiques:
monuments inscrits ou figures, materiel cultuel (autels, usten-
siles, ossements d'animaux sacrifies, en tout cas tues et consommes

dans les antres). Ces categories de documents ne sont pas
a proprement parier d'inegale valeur, mais requierent chacune

une approche differente, un traitement approprie. Le plus sou-

vent, en effet, les monuments iconographiques nous repre-
sentent directement le sacrifice mythique du taureau, alors que
le materiel et le mobilier cultuels nous informent indirectement
sur les modalites de sacrifices reellement pratiques dans les

Mithraea. Cependant, certaines representations integrent a une
scene mythique (le repas de Sol et de Mithra) des personnages
humains, des mystes mithriaques avec leurs masques de Lion

1 Cf. App. Mithr. 92, 416 ss. (p. 501, 20 ss. Viereck-Roos); R. Turcan, op. cii.,
2 n. 8; C. Colpe, « Mithras-Kult und die Existenz iranischer Mysterien», in
Mitbraic Studies II, 397 s.



344 ROBERT TURCAN

ou de Corbeau 1. La procession sacrificielle de S. Prisca sur
l'Aventm 2 aboutit et se fait en hommage au couple de Sol et
de Mithra couches dans la grotte oü le taureau passait pour
avoir ete immole. Le service religieux du repas communautaire
est done relie ä la geste divine: le rite est en quelque sorte
'branche' sur le mythe. Cette fagon de l'actualiser demontre
bien qu'on 1'imagmait comme archetype des offices mithriaques,
ce qui suppose que les banquets etaient precedes, tout comme
celui de Mithra, par un acte, des actes comparables (ou paralleles)

au sacrifice du taureau: autrement dit, par des sacrifices

qui reeditaient quelque chose de la tauroctome.
On connalt aussi des reliefs — tels ceux de Doura-Europos 3

et de Mannheim 4 — oü l'on voit un fidele proceder sur l'autel
a un acte de culte, ä cote ou au-dessous de la tauroctome.
Souvent, enfin, des autels figurent devant ou sous l'image du
taureau (fig. i) B, ce qui atteste le souci de rattacher la pratique
sacrificielle courante et actuelle au mythe de fondation. Dans

plusieurs representations peintes ou sculptees, la victime du
deus inuictus a le ventre sangle dans un dorsuale plus ou
moms elegamment brode (fig. a), comme tout animal
consacre et voue a l'immolation6. Quoi qu'en ait eent

1 J P Kane, « The Mithraic cult meal m its Greek and Roman environment»,
m Mithratc Studies II, 345 s ("Type 2")
2 CIMRM I, pp 196 ss n° 480/3 fig 134 141, M J Vermaseren and C C van
Essen, The Excavations in the Mithraeum of the Church of Santa Prisca in Rome

(Leiden 1965), 148 ss pi liii lxv
3 CIMRM I, pp 45 s n° 40 fig 15 F Cumont, « The Dura Mithraeum », 165 ss

et pi 22-23
i CIMRM 11, p hi n° 1275 fig 334, E Gropengiesser, « Romische Steindenk-
maler», m Bildhefte d Stadt Reiss-Museums Mannheim, A.rch Sammlungen, Nr 1

(Mannheim 1975), 26 s n° 32
5 CIMRM I, p 163 n° 368, II, p in n° 1275, p 123 n° 1306, p 265^1896,1,
p 375 n° 2334
6 CIMRM I, nos 174, 366, 374, 556, 693, 736, II, n08 1128, 1137, 1511, etc
V J Walters, The Cult of Mithras in the Roman Provinces of Gaul, EPRO, 41

(Leiden 1974), 154 s n08 7 a et c, pi xxxvi-xxxvii (terres cuites) Cf J R Hin-
nels, « Reflections on the bull slaying scene», in Mithraic Studies II, 305 Sur le



LE SACRIFICE MITHRIAQUE 345

F. Cumontx, ce detail implique au moins une analogie avec
le ceremonial romain et nous induit a penser qu'aux yeux des

mithriastes contemporains, il s'agissait bien du prototype de

tous les sacrifices qu'ils celebraient dans leurs cryptes, voutees
comme la grotte meme ou le taureau avait succombe.

La relation directe du sacrifice au repas est remarquable-
ment illustree par le relief de Fiano Romano (Louvre)2, ou
Sol et Mithra sont attables derriere la depouille du taureau,
face a un autel cylindrique autour duquel ondule un serpent
(fig. 3). Ailleurs, le serpent s'enroule autour d'un cratere, et
cette Variante aura lieu d'etre analysee. Autre illustration
significative: celle d'un monument sculpte de Pettau (Poetovio)3, ou
l'on voit Sol et Mithra nouer leurs mains droites au-dessus d'un
autel allume, entre la flamme et une piece de viande rotissant
(a la turque) sur une broche verticale que vient becqueter un
corbeau. Cette representation demontre a l'evidence, comme

dorsuale'. I. Scott Ryberg, Rites of the State Religion in Roman Art, MAAR, 22

(New Haven 1955), 9 s.; 30 s. ctpassim (il faut observer, cependant, que le dorsuale

est retire juste avant l'execution de la victime dans le rituel romain: ibid., 69);
K. Latte, Römische Religionsgeschichte (München i960), 385. Le dorsuale a parfois
l'aspect d'une guirlande: CIMRM I, p. 262 s. n° 736 fig. 203 (Aquilee). Comme
le dorsuale proprement dit, la guirlande sacralise la victime: R. Turcan, «Les
guirlandes dans l'Antiquite classique», in JbAC 14 (1971), 117 s.

1 MMM I, pp. 185 s. Contra: E. Will, Le relief cultuelgreco-romain (Paris 1955),

214; J. R. Hinnells, loc. cit. Dans sa communication au 2e Congris International
d'Etudes Mithriaques Acta Iranica, 17) (Teheran/Liege 1978), 530, E. Will
semble revenir ä l'opinion de F. Cumont: «II ne s'agit pas d'un sacrifice...»,
meme si « cette mise ä mort pouvait etre interpretee theologiquement comme un
sacrifice». F. Cumont ne voyait dans le dorsuale que «la solide ceinture... qui
entourait les betes sauvages combattant dans l'arene ». Mais les especes de doubles

colliers, croises sur le haut du dos, que portent certains fauves dans les

representations de uenationes (Ch. Daremberg/E. Saglio, Diet, des antiquites gr. et rom.
V p. 702, fig. 7371, par exemple) n'ont rien de commun avec la bände brodee
dont est ceinturee la victime mithriaque.
2 CIMRM I, p. 238 n° 641. Cf. F. Cumont, «Un bas-relief mithriaque du
Louvre », in RA 1946, I, 187.
3 CIMRM II, pp. 194 s. n° 1584 fig. 403.



346 ROBERT TURCAN

l'a justement marque R. Merkelbach 1, la solidarite qui lie fon-
damentalement le sacrifice, le repas et le contrat d'alliance:
cette Ss^Icocjk; est sanctionnee sacramentellement par la mandu-
cation de la chair du taureau, de meme que l'union des mystes
entre eux et avec les dieux Test par le banquet consecutif aux
immolations. La documentation figuree me parait done ruiner
la position de F. Cumont, lorsqu'il deniait ä la tauroctonie la

qualite de sacrifice 2. Quelle qu'en ait pu etre la nature ä l'origine
ou meme la signification exacte dans la conscience religieuse
des premiers mithriastes, ceux de l'epoque et du monde romain

y reconnaissaient le modele explicatif des sacrifices auxquels
ils participaient 'communiellement', en quelque sorte.

De ces sacrifices temoignent archeologiquement, materiel-
lement, le mobilier et l'outillage rituels: autels (dont beaucoup
sont votifs et n'ont pas servi en tant que tels; mais beaucoup
d'autres generalement places au centre du 'chceur', devant
l'image sacree du Tauroctone, ont ete identifies sans conteste
comme autels de culte 3, et e'est souvent au pied ou au-dessous
de ces autels qu'on a trouve des restes animaux 4); couteaux
entiers ou fragmentaires, manches ou lames (moitie de glaive
trouvee avec son fourreau ä Königshofen, par exemple5).
A cet egard, il faut rappeler qu'une mosaique qui tapissait le

1« Vertrag und Opfer in der Religion des Mithras », in Hommages ä M.J. Verma-

seren, EPRO, 68, II (Leiden 1978), 759 ss.
2 Supra p. 345 n. 1.
3 Cf. W. Hermann, Römische Götteraltäre (Kallmunz 1961), 32 ss.; 44; D. Groh,
« The Ostian Mithraeum», in S. Läuchli (ed.), Mithraism in Ostia. Mystery Religion

and Christianity in the Ancient Port of Rome (Evanston 1967), 13 ss.; 20;
F. Cumont, « The Dura Mithraeum », 164; J. P. Kane, art. cit. (supra p. 344 n. 1),

330.
4 CIMRM I, p. 62 n° 36; pp. 293 s. n° 844; p. 296 n° 851, 3; II, p. 175 n° 1481;

p. 268 n° 1905, etc.; J. P. Kane, art. cit., 350.
5 CIMRM I, nos 234, 673, 991; II, nos 882 bis, 1062, 1069, 1080, 1115, 1x32,
1150, 1373, 1412, 2033. Pour Königshofen, cf. R. Forrer, «Das Mithra-Heilig-
tum von Königshofen bei Strassburg», in Mitt. d. Ges. f. Erhaltung d. gesch.

Denkmäler im Elsass, 2. Folge, 24 (19x5), 39 s. et pi. xxi, 6-7.



LE SACRIFICE MITHRIAQUE 347

sol devant la niche cultuelle d'un possible Mithraeum, ä Ostie *,

nous montre un autel allume entre un pore d'une part, un cou-
teau et un canthare d'autre part. On a retrouve aussi des haches

ou des representations de haches2. F. Cumont3 a conjecture
que les grosses chaines exhumees dans deux Mithraea pouvaient
avoir servi a attacher les victimes. On a fait valoir, enfin, la

decouverte d'ossements divers: de volatiles (poulets surtout),
chevres, cervides, bovides, voire sangliers, renards et loups 4.

Ces ossements ont ete releves soit dans des puits exterieurs,
soit dans des fosses creusees tantot en dehors de la nef, tantot
au milieu meme de la cella, soit au pied de l'autel principal ou
devant le relief cultuel. II va de soi qu'il serait arbitraire de pre-
tendre attribuer tous les restes animaux a des sacrifices

mithriaques, car apres leur abandon (souvent tres tot au IIIe,
en tout cas au IVe siecle), certains Mithraea ont pu etre occa-
sionnellement reoccupes par des gens et pour des raisons qui
n'avaient rien a voir avec le culte persique. Mais on a retrouve

trop de ces ossements, a des emplacements intentionnels et
rituellement appropries, pour les mettre tous au compte des

chasseurs de passage ou d'occupants fugitifs et temporaires.
Les os de loups font evidemment songer au texte de Plu-

tarque (De Is. et Osir. 46, 3 69 E-F) qui parle du sang d'un loup
egorge comme composante d'une mixture Offerte au dieu de

l'FIades, Areimanios ou Ahriman 5. Or on a retrouve dans les

Mithraea quelques dedicaces a ce Prince des Tenebres, Arimanio

1 G. Becatti, Scavi di Ostia, II: I Mitrei (Roma 1954), 69 ss., fig. 16 et pi. xiv;
CIMRM I, p. 131 n° 271. Le glaive represents k l'entree du couloir central,
dans le Mithraeum des Sept Spheres {ibid., fig. 72), k cote d'un « ritual basin»
(p. 122 n08 239-240), a peut-etre aussi une signification sacrificielle.
2 CIMRM II, nos 1062, 1080, 1150.
3 MMM I, p. 68. Cf. CIMRM II, n03 843 F, 1080, 2033.
1 MMMI, p. 69; A. Loisy, Les mysterespaiens et le mystere chretien (Paris 2i93o), 184.
5 J. Bidez et F. Cumont, Les mages hellenises. Zoroastre, Ostanes et Hystaspe d'apres
la traditiongrecque II (Paris 1938), p. 71, 12 s. et p. 74 n. 9; U. Bianchi, « Mithraism
and Gnosticism », in Mithraic Studies II, 45 8 s.



348 ROBERT TURCAN

ou Deo Arimanio l. Mais, d'abord, Plutarque ne situe pas cette
offrande apotropai'que dans le contexte des mysteres mi-
thriaques; ensuite, les dedicaces precitees n'impliquent pas ipso

facto l'existence de sacrifices en l'honneur d'Ahriman. Ces

dedicaces ont peut-etre suscite l'horreur des chretiens qui veri-
fiaient ainsi la confirmation de leur theorie sur le paganisme
comme culte des demons. Porphyre les renforgait d'ailleurs dans

cette conviction, et F. Cumont eut peut-etre trop tendance a

se laisser influencer par le philosophe neoplatonicien. C'est
ainsi qu'il interpretait2 comme une allusion aux mysteres de

Mithra tel passage du De abstinentia qui reserve aux demons
les offrandes sanglantes et oü Porphyre enchaine par la formule:
sgol Ss t<x plv aXka euCTTOjaa xslctD-w 3. Souvent, ce type de sous-
entendu correspond effectivement ä des interdits d'ordre
initiatique. Mais Porphyre n'etait pas initie, apparemment, aux
mysteres de Mithra et il n'en fait ailleurs expressement etat que
de seconde main, d'apres Eubule, Pallas ou Numenius 4. Done
la formule doit concerner plutot la theurgie. Mais, non content
d'affirmer que les restes de sangliers, renards et loups ne peuvent
attester que des sacrifices aux demons, F. Cumont5 a suppose
que les offrandes non sanglantes honoraient les dieux d'En-Haut
tandis que les immolations d'etres animes revenaient aux dieux
d'En-Bas — autrement dit ä Ahriman et a ses acolytes. Or les

peintures de S. Prisca nous montrent qu'on presentait ä Sol et
a Mithra (dieux de la lumiere celeste) non seulement des pains
et du vin, mais des animaux — taureau, coq, belier et pore —

1 CIMRM I, p. n6 n° 222 (don d'un signum Arimanium)-, pp. 163 s. n° 369;

p. 290 n° 834 (exemple douteux, commente par U. Bianchi, loc. cit.)', II, p. 234
n03 1773, 1775.
2 Les religions orientales dans le paganisme romain (Paris *1929), 280 n. 53; cf.
F. Cumont, Die Mysterien des Mithra (Stuttgart 11963), 153 n. 4.
3 Porph. Abst. II 36 (p. 165, 24 Nauck2).
4 R. Turcan, Mithras Platonicus, 23 ss.; 62 ss.
5 Die Mysterien des Mythra4, 153 (mais cf. la precision restrictive, p. 223 n. 15).



LE SACRIFICE MITHRIAQUE 349

apparemment destines au sacrifice 1. Je sais bien que, dans la

tradition avestique, c'est Ahriman qui tue le bceuf et que
J. Duchesne-Guillemin2 fut tente d'identifier Mithra avec
Ahriman. Mais en bonne methode, il faut se tenir (pour
commence!) a la documentation proprement mithriaque du monde
romain, ou. rien n'autorise a poser cette segregation sacrificielle

soutenue hypothetiquement par F. Cumont. Hors de cette allusion
vraiment problematique que F. Cumont dechiffrait chez

Porphyre, la tradition litteraire n'est guere instructive sur les

sacrifices offerts dans les <xrr/]Xcua. Justin3 et Tertullien4 ne

parlent que de 1'oblation de l'eau et du pain (on pourrait d'ail-
leurs arguer de ces temoignages pour nier la celebration
d'offrandes sanglantes dans les antres persiques 5). Seul

Porphyre, dans son Antre des Nymphes, transcrit quelque chose des

exegeses qu'on faisait alors du sacrifice mithriaque, en l'inter-
pretant comme un acte d'animation du monde, l'immolation
du taureau faisant entrer les arnes dans la « genese»: Jmyai. S' elq

ysvEcnv loücrai ßouysveti;6. Mais le temoignage de Porphyre reste

hypotheque par les surinterpretations de Numenius, dont il
depend souvent ad litteram sans le nommer 7.

Certaines trouvailles ont pose ou repose le probleme des

sacrifices humains 8. Le squelette de Sarrebourg n'entre pas en

ligne de compte, puisqu'il gisait les poignets enchaines sur les

1M. J. Vermaseren, Mithra, ce dieu mysterieux, trad. fr. (Paris i960), 43 s.;
M. J. Vermaseren/C. C. van Essen, op. cit., 165 ss.; J. P. Kane, art. cit., 319;
321; 345 s.

2« Aion et le leontocephale », in La Noiwelle Clio 10 (1958/60), 91 ss.; id., La
religion de l'lran ancien, Coll. "Mana" (Paris 1962), 256 s. Cf. la critique de

G. Widengren, Les religions de l'lran, trad. fr. (Paris 1968), 261 s.

3 Apol. I 66.
1 Praeter. 40, 4 (Celehrat et panis ohlationem...). Cf. J. P. Kane, art. cit., 315.
5 Comme le faisait A. Loisy, Essai historique sur le sacrifice (Paris 1920), 416; id.,
Les mysteres patens et le mystere chretien 2, 196.
6 Porph. Antr. 18 (p. 69, 15 Nauck 2). Cf. R. Turcan, Mithras Platonicus, 72 ss-

7 Ibid., 62 ss.
8 M. J. Vermaseren, Mithra, ce dieu mysterieux, 137 s.



350 ROBERT TURCAN

debris du relief cultuel et qu'il avait done ete depose dans le
Mithraeum apres le saccage du sanctuaire (par les chretiens
vraisemblablement) b Les ossements humains reconnus dans le
Mithraeum de Fertörakes (Hongrie), a l'interieur d'un sarco-
phage, s'expliquent en raison du fait que l'antre abandonne et
desaffecte a servi de tombeau — et il s'agit effectivement d'une
sepulture2. Plus troublante fut la decouverte de Königshofen

3: une calotte eränienne et un femur localises dans l'angle
interne des blocs formant un socle, sous la stele ä scenes
multiples actuellement conservee et recomposee au Musee Archeo-
logique de Strasbourg. Les experts y ont identifie le crane d'une
adolescente de quatorze ans. F. Cumont songeait a un rite de

fondation b Mais R. Forrer 5 n'excluait pas l'hypothese d'un
martyr mithriaque, allant jusqu'ä conjecturer l'ostension de

cette relique a un moment donne des celebrations... Avant
d'etre fouilles par les archeologues, les sanctuaires patens l'ont
ete par les chretiens. Quand l'eveque Georges en 361 fit deblayer
le Mithraeum d'Alexandrie, on exhuma de la crypte ruinee des

cranes humains (parait-il), et naturellement on les exhiba dans
les rues pour exciter l'indignation populaire 6! D'autres com-
munautes secretes ou marginales ont suscite l'accusation de

sacrifices humains. Deja au IIe siecle apres J.-C., le souci

qu'avait Pallas de disculper les mithriastes prouve qu'on leur

imputait de pareilles immolations h La litterature chretienne

1 CIMRM I, p. 327 n° 9S3; V. J. Walters, The Cult of Mithras in the Roman
Province of Gaul, 22.
2 CIMRM II, p. 205 n° 1647, avec la bibliographie anterieure; M. J. Vermaseren,
loc. cit. (supra p. 349 n. 8).
3 CIMRMII, p. 139 n° 1375; R. Forrer, op. cit. {supra p. 346 n. 5), 75 ss. fig. 59-61.
4 Ibid., 77.
5 Ibid.
6 Socr. H.e. Ill 2 (PG LXYII col. 381 A-B); Sozom. H.e. V 7 {PG LXVII col.

1233 B); Phot. Bibl. cod. 258 p. 483 b (VIII, pp. 35 s. de l'ed.-trad. P. Henry
dans la Collection Byzantine des Belles Lettres, Paris 1977). Cf. MMM I, p. 346;
II, pp. 44 s.
7 R. Turcan, Mithras Platonicus, 39 ss.



LE SACRIFICE MITHRIAQUE 351

du IVe siecle qui voulait ä tout prix deconsiderer les pratiques
polytheistes est particulierement suspecte de deformation ten-
dancieuse. En tout etat de cause, rien ne prouve que les extraits
humains de Königshofen soient les reliques d'un sacrifice.
S'il s'agissait d'un rite de fondation typiquement mithriaque,
on en releverait partout la trace (ce qui n'est pas le cas). Mais
on a fait des trouvailles de ce genre ailleurs que dans les

Mithraea, par exemple dans le temple des dieux Syriens, au
Janicule 1 (dont le plan trahirait, il est vrai, une heredite persique
d'apres M. Dieulafoy 2; mais il n'a rien de mithriaque). La decou-

verte assez exceptionnelle de Königshofen tient a des circons-
tances egalement exceptionnelles dont nous ignorons tout.
Aucune induction ne peut en etre tiree concernant de preten-
dues victimes humaines.

Restent les donnees epigraphiques. Elles sont ä la fois
minces et capitales. Minces, du fait que les dedicaces ne nous

apprennent rien ni sur les modalites, ni sur les finalites du
sacrifice mithriaque, meme les dedicaces pro salute qui peuvent
etre celles d'un autel, d'une statue, mais non pas l'explication
d'un sacrifice (du moins, la chose ne nous est pas precisee

comme sur les autels tauroboliques, par exemple). Les graffiti
de Doura-Europos3 nous confirment que les mithriastes
consommaient de la viande et du vin, sans plus amples details.
Seule une inscription peinte de S. Prisca est vraiment capitale,

malgre l'etat de degradation qui rend aujourd'hui douteuse

une partie du dechiffrement jusqu'alors admis 4. II s'agit du vers:

1 P. Gauckler, Le sanctuaire syrien du Janicule (Paris 1912), 274 ss.; V. von Graeve,
« Tempel und Kult der syrischen Götter am Janiculum», in Jdl 87 (1972), 334;
N. Goodhue, The Lucus Furrinae and the Syrian Sanctuary on the Janiculum (Amsterdam

1975), 29.
2 Dans CRAI1909, 173 ss.; H. Goodhue, op. cit., 117 ss.

3 CIMRM I, p. 71 n03 64-65; J. P. Kane, art. cit., 321; 350.
4 Cf. U. Bianchi, in Mysteria Mithrae. Atti delSeminario Internationale su 'La specifi-

citä storico-religiosa dei Misteri di Mithra, con particolare rijerimento alle Jonti documen-

tarie di Roma e Ostia', Roma e Ostia 28-31 marzo 1978, EPRO, 80 (Leiden 1979),

33, fig. 12-13 et pl- XXIII.



352 ROBERT TURCAN

Et nos seruasti eternali sanguine fuso. Eternali (sic) n'est plus claire-

ment perceptible. Mais seruasti et sanguine fuso le sont suffisam-

ment et, comme ces mots ne pouvaient guere referer les fideles

qu'ä la tauroctonie, ils nous authentifient deux points impor-
tants: i°) le sacrifice de Mithra est un acte de salut collectif;
2°) il s'agit d'un sacrifice passe (seruasti) et non pas a venir ou
eschatologique (meme s'il a des consequences eschatologiques):
c'est, en quelque sorte, le paradigme primordial de tous les

sacrifices ulterieurs.
Dans la mesure ou le banquet des mithriastes prolongeait

ou reeditait dans chaque cjTwjAoaov celui du Soleil et de Mithra,
leurs sacrifices n'avaient de sens que comme reactualisations
de la tauroctonie. On est done fonde a considerer que l'immo-
lation salutaire du taureau avait meme signification et meme

portee que toutes celles qui precedaient leurs pieuses agapes.
Or, aussi bien les representations de la tauroctonie que les

donnees du contexte archeologique et du mobilier cultuel
conferent au sacrifice mithriaque une originalite qui tranche

remarquablement sur tout ce que nous savons des autres sacrifices

paiens. En ce qui concerne les modalites comme la finalite
du sacrifice, le mithriacisme contraste foncierement avec le poly-
theisme greco-latin.

Voyons d'abord les modalites telles qu'on peut les induire
ä la fois des representations et des trouvailles materielles in situ.

I) Dans le sacrifice greco-romain, la victime est censee

consentir, comme on sait, a sa propre immolation. Une
resistance, une fuite, la moindre reaction recalcitrante et perturba-
trice sont considerees comme les mauvais signes d'un refus

divin h En revanche, la docilite de l'animal signifie l'agrement
des dieux, qui l'acceptent en tant que victime et consentent a

1 J. Marquardt, Le culte chez les Romains, trad. fr. Brissaud, I (Paris 1889), 216;
K. Latte, op. cii., 388. Pour le domaine grec, cf. M. P. Nilsson, Griechische

Feste von religiöser Bedeutung (Leipzig 1906), 16; A. Brelich, Paides e Parthenoi I
(Roma 1969), 360 ss.; W. Burkert, Griechische Religion der archaischen und klassischen

Epoche (Stuttgart 1977), 102.



LE SACRIFICE MITHRIAQUE 353

etre 'propities' par cette offrande. Dans le cas de Mithra, c'est
tout le contraire: il doit poursuivre le taureau, le dompter, le

maitriser en appuyant son genou sur le garrot, son pied droit
fixe sur le paturon pour immobiliser la jambe de la bete dont il
empoigne la corne ou les naseaux — torquentem comua, ecrit
fortement Stace. II s'agit done d'une victime forcee, sacrifice

malgre elle, ce qui est etranger a la tradition rituelle des Romains.
S'il faut admettre que les chaines retrouvees dans certains
Mithraea ont bien servi a attacher les animaux retifs 4, cet
element materiel pourrait valoir comme indice complementaire,
mais non pas —• il va sans dire — comme argument de base.

C'est la sequence iconographique de la tauroctonie qui, en tant

que modele explicatif et justificatif de tous les sacrifices

mithriaques, autorise notre induction — outre la precision de

Stace: Indignata... cormta.

II) La victime de Mithra n'est pas egorgee a proprement
parier 2, mais videe de son sang par un coup de couteau enfonce

au defaut de l'epaule. F. Cumont a observe que, pres de l'entree
du Mithraeum ostien des Sept Spheres, une petite excavation
cimentee « devait servir, comme le prouve un large couteau
dessine a cote d'elle dans le pavement, ä recueillir le sang des

victimes » 3. Des fosses rituelles ont ete reconnues dans d'autres
sanctuaires du culte persique. En tout cas, la presence fre-

quente, sous la tauroctonie, d'un cratere que viennent lecher
le serpent et le lion s'explique peut-etre en fonction du fait
qu'il tient lieu de recipient pour le sang jailli de la victime 4,

plutot que de symbole — comme l'a cru F. Cumont5 — de

1MMM I, p. 68.
2 Cf. E. Will, « Origine et nature du mithriacisme », in 2e Congres International
d'Etudes Mithriaques A.cta Iranica, 17), 528 s.

3 MMM I, p. 63. Cf. F. Cumont, Die Mysterien des Mithra 4, 153; id., « The Dura
Mithraeum», 165.
4 Cf. F. Saxl, Mithras. Typengeschichtliche Untersuchungen (Berlin 1931), 65 ss.;
E. Will, Le relief cultuel greco-romain, 406 ss.
5 MMM I, p. 101; id., Die Mysterien des Mithra 4, 104 s.



354 ROBERT TURCAN

l'element liquide. Sur un relief de Terni (trouve a Piedimonti) l,
aux sept autels qui s'elevent sur le bord superieur de la voüte
rupestre correspondent sept vases alignes sur le sol — et qui
representent une multiplication allegorique du cratere. Dans
la procession de S. Prisca, le cratere que tient l'un des 'Lions'2
avait peut-etre la meme fonction rituelle, ä moins qu'il ne soit
cense contenir du vin, Substitut du sang. Quoi qu'il en soit,
c'est la liberation du sang vivifiant, l'effusion — sanguine fuso —
et non pas l'hommage d'une vie aux dieux qui importe, et

sur ce point encore le sacrifice mithriaque se differencie fonda-
mentalement de la pratique romaine.

Ill) Autre modalite notable: ni Mithra ni les mithriastes
ne sacrifient sub dim, en plein air, sur le parvis ou les marches
du temple. lis sacrifient dans la 'grotte' ou la crypte, dans le
'choeur' du sanctuaire. A cet egard, l'emplacement de l'autel
est le signe d'une novation capitale dans la liturgie paienne.
On s'enferme pour sacrifier. La liturgie se passe dans la nef,
et non pas hors de la cella, comme c'est la regie romaine. Dans
cette religion de la crypte 3, le maitre-autel occupe le centre
cultuel du 'chceur'. Les participants sont Orientes vers l'autel,
groupes autour de l'officiant, devant l'image cultuelle, sous la

presidence mystique du Tauroctone. Ce transfert de la liturgie
et de l'autel, de l'exterieur ä l'interieur, est evidemment lie au
caractere mysterique de la religion mithriaque 4, mais la
signification du sacrifice s'en trouve radicalement transformee et

l'explication initiatique ne suffit pas, car l'isiasme est aussi un

1 CIMRM I, p. 246 n° 670 fig. 191.
2 CIMRM I, p. 197 n° 481 fig. 134 et 137; M. J. Vermaseren/C. C. van Essen,
op. tit., pi. lxiv/v.
3 Cf. O. Spengler, Le declin del'Occident, trad. fr. (Paris 1948), 205 : « le sentiment
de la crypte ».

i W. Hermann, Römische Götteraltäre, 44. Cf. aussi J. E. Stambaugh, «The
Functions of Roman Temples», in ANRW II 16, 1 (Berlin/New York 1978),

597 s. (qui ne marque pas les differences fondamentales du 'temple' mithriaque
par rapport aux autres temples paiens).



LE SACRIFICE MITHRIAQUE 355

culte a mysteres: or les peintures isiaques d'Herculanum, par
exemple, nous montrent bien 1'autel allume dans Yarea qui fait
face au temple, a l'exterieur du temple h De meme, on sait

qu'ä Ostie, dans le Campus Matris Magnae, 1'autel sacrificiel
s'eleve devant le temple de Cybele 2. Les cultes egyptiens et

phrygiens se sont conformes sur ce point ä la norme greco-
romaine. Mais le sanctuaire mithriaque n'est pas, comme le

temple greco-latin, une maison du dieu: c'est une reproduction
de la grotte ou s'etait accompli le sacrifice primordial, et c'est

justement parce qu'ils reactualisaient celui de Mithra que les

sacrifices du rite persique devaient se faire dans la crypte.
IV) II n'y a aucune dichotomie alimentaire entre les hommes

et les dieux, les uns consommant la chair, les autres aspirant la

fumee des graisses et des exta brüles sur 1'autel3. Mithra et le

Soleil qui figurent attables (notamment au revers de certains
reliefs bifaces qu'on faisait pivoter, suivant les moments de la

liturgie4) sont presents plastiquement et mystiquement: ils
sont censes prendre part au repas des mystes. Ce repas post-
sacrificiel sacralise et scelle l'union des mystes entre eux et avec
les dieux. Les mithriastes ne mangent pas le dieu (comme les

dionysiastes dans l'omophagie 5), mais avec le dieu, pour leur

1 Cf. V. Tran Tam Tinh, Le culte des divinities orientates ä Herculanum, EPRO, 17
(Leiden 1971), pl. xxvii-xxvin; M. Malaise, Les conditions de penetration et de

diffusion des cultes egyptiens en Italic, EPRO, 22 (Leiden 1972), 239 s.; id., Inventaire

preliminaire des documents egyptiens decouverts en Italic, EPRO, 21 (Leiden 1972),

251 ss. n08 3-4 pl. 35/6.
2 G. Calza, II santuario della Magna Mater a Ostia, Mem. Pont. Accad. Aich.,
S. III, 6 (1946), 184 ss.; M. J. Vermaseren, Corpus Cultus Cybelae Attidisque
(CCCA) III, EPRO, 50 (Leiden 1977), 109 et pl. ccxv-ccxvi.
3 En Grece, les dieux ont droit aux os avec un peu de graisse (M. Detienne et
J.-P. Vernant (edd.), La cuisine du sacrifice enpays grec (Paris 1979), 37 ss.); ä Rome,
aux exta (K. Latte, op. cit., 389 s.; G. Dumezil, La religion romaine archaique

(Paris 1966), 534). Je mets ä part le cas des victimes offertes aux divinites chtho-
niennes ou infernales (Verg. Aen. VI 253 s.; Fest. s.v. Prodiguae hostiae, pp. 296,
21 ss. et 297, 5 s. Lindsay: quae consumuntur).

i R. Turcan, « Note sur la liturgie mithriaque », in RHR 194 (1978), 147 ss.
5 Cf. A. Loisy, Essai historique sur le sacrifice, 72; 408 ss.; id., Les mysteres patens
et le mystere chretien 2, 32 ss. (qui appelle evidemment des reserves); E. R. Dodds,



356 ROBERT TURCAN

propre regenerescence, pour la conservation du monde et de la

vie, pour conforter la communaute. U n'y a pas non plus de

victirnes fixes appropriees ä tel ou tel dieu, comme c'est requis

par le rituel romain \ Dans le culte romain traditionnel, faute
de pouvoir immoler les animaux prescrits, on peut leur subs-

tituer des simulacres en cire ou en pate 2: autrement dit, un
conformisme rigoureux aboutit ä des fictions de sacrifices.
Mais pour les mithriastes le probleme ne se pose pas. Toutes
sortes de victimes servent au repas. Car il ne s'agit pas d'une
offrande, d'un hommage a tel ou tel dieu, mais d'un sacrifice de

communion et de revigoration collective qui consacre une solidarity

en quelque sorte vitaliste entre les membres du groupe
et les dieux qui president a l'office. On a compare la procession
de S. Prisca ä des Suovetaurilia, allant meme jusqu'a supposer
qu'il s'agissait d'une ceremonie officielle caracterisant ce sanc-
tuaire comme un Mithraeum 'd'Etat'3. Mais on ne presentait
ni cratere, ni pain, ni coq dans les Suovetaurilia, qui honoraient
Mars et n'avaient rien a voir avec un sacrifice de communion.

V) On a certes abuse de cette derniere expression a propos
des cultes paiens4. D'une certaine maniere, les hommes par-
tagent avec les dieux la consommation des victimes dans le

sacrifice romain classique, mais le partage est rigoureusement
dichotomique. Les viscera que mangent le sacrifiant et ses invites
(dans le culte prive), les pretres (dans le culte public) sont reputes
'profanes'5. II n'y a done pas 'communion' a strictement par-

JLes Grecs et l'irrationnel, trad. fr. (Paris 1965), 264 s.; M. Detienne, Dionysos mis

amort (Paris 1977); M. Detienne et J.-P. Vernant (edd.), op. cit., 8 s.; 15 s.;
30 s.; 82 s.
1 J. Marquardt, op. cit., 206 ss.; K. Latte, op. cit., 379 ss.

2 J. Marquardt, op. cit., 209; K. Latte, op. cit., 380. Cf. Serv. Aen. II 116;
IV 512; Fest. p. 494, 30 Lindsay{ficta fiarinaced).
3 M. J. Vermaseren, Mithra, ce dieu mysterieux, 44; M. J. Vermaseren/C. C. van
Essen, op. cit., 163 ss.
4 Mieux vaut parier, comme M. Detienne {La cuisine du sacrifice, 23), de « commen-
salite ».
5 K. Latte, op. cit., 391; G. Dumezil, op. cit., 534.



LE SACRIFICE MITHRIAQUE 357

ler. Les repas publics 1 soudent l'union sacree des membres de

la cite plutot qu'une communion avec les dieux. Le lectisterne
est un repas offert aux dieux, mais la tradition litteraire le

distingue du sacrifice proprement dit2. Les senateurs participent
ä 1 'epulum Iouis, mais le temoignage de Denys d'Halicarnasse 3

prouve qu'on y consommait autre chose que les chairs d'une
victime sacrificielle, et c'est en general le cas des dapes. A propos
du culte domestique, Fustel de Coulanges 4 ecrivait: « Ainsi le

repas etait partage entre l'homme et le dieu: c'etait une cere-
monie sainte, par laquelle ils entraient en communion
ensemble». Mais en admettant que ce fut le cas pour les fruits
ou les gateaux, celui des offrandes sanglantes etait tout different,
puisque le dieu n'avait pas droit aux memes parties de la
victime que ses commensaux humains, ce qui n'autorise done pas
a parier de communion. Au contraire, les images peintes ou
sculptees du repas de Sol et de Mithra nous les montrent atta-
bles devant les aliments que consommaient aussi leurs fideles:

pain, poulet5, des de viande en brochette 6, eau et vin.
VI) Un point qui importe aux yeux des Romains, c'est de

verifier par l'examen des exta que l'animal ne presente aucune
anomalie et que la divinite agree pleinement 1'offrande. D'oü
la repetition de l'operation jusqu'a ce qu'une victime parfaite

1 N. Fustel de Coulanges, La cite antique (Paris °i88i), 179 ss.; J. P. Kane,
art. cit. {supra p. 344 n. 1), 323.
2 K. Latte, op. cit., 242 ss.; G. Dumezil, op. cit., 341: « Nourrir le dieu ä l'autel
est l'objet du sacrifice. Lui servir un repas est autre chose ».
3 Ant. Rom. II 23, texte rapporte ä 1'epulum Iovis par G. Bloch (dans Ch. Darem-
berg/E. Saglio, Diet, des antiquites gr. et rom. II 1, p. 742), quoique le nom du ou
des dieux concernes ne soit pas precise par l'historien grec. II ne peut s'y agir, en

tout cas, d'un lectisterne.
4 La cite antique 9, 24.
5 F. Cumont, in RA 1946, I, 189 (« peut-etre un poisson »); CIMRM I, p. 328

n° 988 ("probably a fish"); V. J. Walters, op. cit. {supra p. 350 n. 1), 136 ("could
be a fish") et pi. xxxix.
6 CIMRM I, p. 66 n° 42, 13 fig. 21; F. Cumont, « The Dura Mithraeum», 179
et pi. 29 a. Cf. le relief de Poetovio'. CIMRM II, p. 194 n° 1584 fig. 403.



358 ROBERT TURCAN

exprime l'approbation des dieux, afin que le sacrifice ait d'heu-
reux effets pour les sacrifiants 1. Selon F. Cumont2, « les pretres
de Mithra pratiquaient certainement, comme leurs ancetres

perses, la divination... par l'extispicine ». Mais, sauf une allusion
tres problematique de Theophane 3 (dans un texte oü le nom
meme de Mithra n'est pas cite), aucune reference proprement
mithriaque n'est donnee par le savant beige, et je ne connais

aucun temoignage ecrit ou figure qui autorise cette hypothese.
Du reste, cette procedure rituelle de l'extispicine n'a de raison
d'etre que dans une conception du sacrifice comme hommage,
of&ande ou technique divinatoire qui me parait etrangere au
mithriacisme. Mais nous touchons ici au probleme de la fina-
lite meme du sacrifice, qui en commande evidemment pour une

part les modalites.

VII) II faut d'abord souligner un point qui va de soi, mais

qu'on a tendance, pour cette raison meme, a oublier tout sim-

plement ou ä negliger. Le sacrifice du taureau est au centre de

l'imagerie cultuelle comme de toute l'histoire sainte du salut

mithriaque. Ce culte persique repose doctrinalement, theolo-
giquement, sur un sacrifice sanglant, et c'est — je crois 4 —
l'une des causes qui expliquent l'acharnement particulier des

chretiens contre le mithriacisme au IVe siecle, car ils avaient

une veritable hantise des immolations attirant et renfor§ant le

pouvoir des demons (d'oü la rendition des edits contre les

sacrifices, alors que le polytheisme en soi n'est jamais et nulle

part interdit officiellement, du moins a cette epoque). Ce qui
aggravait le cas des mithriastes, c'est que chez eux le rite ne

procedait pas seulement du mythe: il tenait lieu de mythe fon-

1 K. Latte, op. cit., 388 s.
2 MMM I, p. 70.
3 Chronogr. A.M. 5794 (p. 9, 30 De Boor); MMM II, p. 51.
4 Cf. ma communication au VIIe Congres de la Feder. Intern, des Etudes Clas-

siques, Budapest 3-8 sept. 1979: Les motivations de I'intolerance chretienne et la fin du

mithriacisme au IVe siecle ap. J.-C.



LE SACRIFICE MITHRIAQUE 359

damental. Un sacrifice sanglant servait de pivot a toute leur
religion, et il s'agissait veritablement d'un sacrifice de communion

avec les 'demons', quand ils le reactualisaient dans leurs
antres tenebreux. Dans le domaine grec, il y avait apparemment
quelque analogie avec le mythe de Zagreus: un sacrifice de

communion sanglante fondait toute la theosophie 'orphique' 1.

Mais ce sacrifice n'etait pas le fait d'un dieu 2: c'est un dieu qui
en etait la victime. Dans le mithriacisme, c'est un dieu qui
sacrifie et qui est done cense sacrifier avec ses fideles, lors-

qu'il preside a leurs banquets sacramentels. Paradoxalement,
le dieu n'est pas ici le beneficiaire, mais l'officiant du sacrifice.

Et sur ce point, le mithriacisme s'inscrit dans le droit fil de la

tradition iranienne authentique, oü non seulement (M. Mole 3

l'a fortement souligne) le sacrifice comme offrande a la divi-
nite n'a que faire, mais ou le sacrifice est meme considere comme
une activite propre aux dieux 4.

VIII) La mythographie et l'iconographie greco-romaines

comptent sans doute quantite d'exemples de dieux sacrifiants

—• les Opfernde Götter d'E. Simon 6. On connait des idoles ou
figurations d'idoles spondophores. On connait aussi des

representations de Dionysos jeune participant a une pompe ou ä

toute autre bacchanale marquee par un sacrifice a Priape ou
ä Dionysos Ancien 6. Bacchus enfant initie a ses propres mys-
teres est un theme eher a l'imagerie greco-romaine de la

1 L. Moulinier, Orphee et l'orphisme äl'epoque classique (Paris 1955), 46 ss. (dossier
critique); M. Detienne, Dionysos mis ä mort, 163 ss.; J.-P. Vernant, in La
cuisine du sacrifice, 81 ss.

2 Du moins, les Titans, ancetres de l'humanite,« ne sont pas exactement des dieux,
sans etre non plus des hommes » (J.-P. Vernant, in op. cit., 75).
3 Culte, mythe et cosmologie dans I'Iran ancien, Ann. du Musee Guimet, Bibl. d'Etudes,
69 (Paris 1963), 126 ss.; 132.
4 Ibid., 70; J. R. Hinnells, art. cit. (supra p. 344 n. 6), 310.
5 Berlin 1953. Cf. R. Turcan, « Priapea», in MEFR 72 (i960), 173 s.

6 R. Turcan, Les sarcophages romains ä representations dionysiaques (Paris 1966),

494 ss. et passim.



360 ROBERT TURCAN

TsXe-T] x. Concurremment, la tradition litteraire nous parle de

dieux qui inaugurent un rituel ou instituent un sacrifice. Mais
dans tous ces cas, ils donnent un exemple en l'honneur soit
d'un autre dieu, soit de leur propre divinite. Iis font le geste

que les humains devront imiter et repeter, mais pour les dieux.
Le sacrifice de Mithra, lui, n'est pas un hommage ä un autre
dieu, ni ä soi-meme, puisque le sang du taureau ne coule que
pour les creatures animales et vegetales (des epis de ble s'epa-
nouissent sur la plaie ou la queue de la victime). Dans la tradition

greco-romaine, les dieux sacrifiants exemplifient la pietas
envers les dieux; dans l'imagerie mithriaque, le dieu sacrifiant

exemplifie l'efficacite de l'immolation pour le salut du monde
et de l'humanite.

Mais d'une facon generale, dans les representations de sacrifices

romains, le pretre ou le magistrat sacrifiant est au premier
plan. Les dieux ou bien n'apparaissent pas du tout, ou bien ne

figurent qu'ä l'arriere-plan, statufies en petit format, a moins

que leur presence ne soit indirectement materialisee par le

temple devant lequel est celebre le sacrifice 2. Quelquefois, ils
sont representes plastiquement, a egalite avec l'officiant et

symetriquement, avec la meme taille, sans preponderance
formelle 3. Dans cette iconographie cultuelle, les dieux sont passifs,
objets et recepteurs du sacrifice. Ce sont les hommes qui appa-
raissent actifs, agissant sur les dieux pour les flechir, se conciber
leur faveur ou apaiser leur colere. Cette imagerie sacrificielle
est une illustration de la pietas.

Tous les sacrifices romains — qu'ils soient propitiatoires,
expiatoires, exploratoires des intentions divines, offerts en

1 Ibid., 406 SS.

2 Sur les representations de sacrifices dans le culte officiel, voir en general I. Scott
Ryberg, op. cit. (supra pp. 344-5 n. 6).
3 Par exemple, sur le relief dit de Domitius Ahenobarbus: ibid., 29 et pi. viii
(mais l'auteur note fort justement: "the composition is managed in such a way
as to throw the emphasis upon the sacrificant rather than upon Mars"). Cf.
L. Budde, «Das römische Historienrelief», in ANR W I 4 (Berlin/New York
1973), 804 fig. 13.



LE SACRIFICE MITHRIAQUE 361

hommage ou en action de graces — restent domines, motives

par une meme preoccupation: le souci de la pax deorum L On
sacrifie pour eviter les effets de leur colere. La menace de

l'ira deorum (pendant antithetique de la pax deorum) pese comme
une epee de Damocles sur la conscience inquiete du Romain
scrupuleux dont la religion est bourree de religiones. On ne voit
rien, on ne soupgonne rien de tel dans les representations
mithriaques. On a le sentiment que, pour un mithriaste, il n'y a

pas lieu de sonder la volonte divine, ni d'en douter ou de la

redouter. Mithra est juste et bon. On est avec lui ou contre lui.
Et le sacrifice n'apparait pas dans le mithriacisme comme une
technique propre a sollicker ou recuperer la bienveillance de

puissances incertaines, exigeantes ou sourcilleuses, telles que
les imagine un Romain. Quant a Ahriman, rien ne prouve
qu'on l'ait propitie dans les antres du culte persique.

A l'origine, si Ton s'en rapporte au sens premier du verbe
mactare2 et ä une reflexion attristee de Varron 3 sur les dieux

qui meurent faute de service religieux, l'immolation visait
peut-etre a accroitre, renforcer, revigorer les dieux a qui l'on
sacrifie. A l'inverse, Mithra sacrifie pour revigorer les creatures,
a en juger du moins par l'image des animaux qui s'abreuvent
au sang du taureau et de la vegetation (arbres ou epis) qui pros-
pere correlativement. II tue le taureau pour sauver les hommes,
ä en croire du moins l'inscription de S. Prisca: et nos seruasti...

sanguine fuso 4. Un dieu qui sacrifie pour les hommes, au lieu

que les hommes sacrifient pour les dieux, c'est le monde ren-

1 K. Latte, op. cit., 40; G. Dumezil, La religion romaine archaique, 140.
2 K. Latte, op. cit., 45 et n. 2; R. M. Ogilvie, The Romans and their Gods in the

Age of Augustus (London 1969), 42; J. Bayet, Histoire politique et psychologique de

la religion romaine (Paris 2ig69), 130.
3 Ap. Aug. Civ. VI 2; B. Cardauns (ed.), M. Terentius Varro Antiquitates Rerum

Divinarum, Akad. d. Wiss. u.d. Literatur, Mainz (Wiesbaden 1976), I p. 15, fr. 2 a;
II p. 137.

4M. J. Vbrmaseren/C. C. van Essen, op. cit., 217 ss.; J. R. Hinnells, art. cit.,
292 s.; supra p. 351 n. 4.



362 ROBERT TURCAN

verse! Ce n'est pas encore un dieu qui se sacrifie, mais c'est
une revolution dans la conscience religieuse des patens. Quand
les mithriastes sacrifient, c'est avec Mithra et Sol, mais pour
leur propre revigoration, en communion avec les dieux, pour
le salut des creatures fideles au createur. Le sacrifice de communion

scelle la solidarite des mystes entre eux et avec les deites
de la vie lumineuse. Les mithriastes beneficient immediatement
d'un acte qui, ailleurs, est cense profiter d'abord aux puissances
surnaturelles; ils sont partie prenante, directement et collecti-
vement.

IX) Comme dans tout sacrifice, l'effusion du sang a dans la
tauroctonie une importance majeure, mais non pas le m£me
sens qu'en d'autres rituels patens contemporains. Le taurobole

metroaque consiste a vider le taureau de son sang, mais pour
que le taurobolie s'en impregne afin de s'identifier fictivement,
presque « magiquement» avec la victime 1. Saloustios 2 justifie
d'autre maniere le sacrifice sanglant, comme mediation entre
les hommes et les dieux. En effet, le moyen de mediation a

besoin d'etre semblable aux etres que 'relie' le sacrifice (et en
un sens toute religio sert a relier, religare, les hommes aux dieux)3.
«II fallait done, ecrit Saloustios 4, que le mediateur de la vie

1 H. Graillot, Le culte de Cybele, mere des dieux, ä Rome et dans I'Empire romain

(Paris 1912), 232; A. Loisy, Essai historique sur le sacrifice, 414; R. Turcan, Les
religions de l'Asie dans la vallee du Rhone, EPRO, 30 (Leiden 1972), 84. Prudence
(Perist. 10, 1007) fait dire au martyr Romanus: meus iste sanguis uerus est, non bubulus,

pour opposer au vrai sacrifice personnel la fiction du taurobole.
2 De diis et mundo XVI 2 (p. 21 de l'ed.-trad. G. Rochefort dans la Coll. G. Bude),
3 Lact. Inst. IV 28, 2 ss.; Serv. Aen. VIII 349; cf. A. Ernout et A. Meillet,
Diet, etymol. de la langue latine (Paris 4i9Ö7), 569. Aujourd'hui, beaucoup preferent
rattacher religio k religere: H. Wagenvoort, « Wesenszüge altrömischer Religion »,
in ANRW I 2 (Berlin/New York 1972), 330 s.; G. Lieberg, « Considerazioni
suli'etimologia e sul significato di religio», in RFIC 102 (1974), 34 ss. Cf. aussi

E. Benveniste, Le vocabulaire des institutions indo-europeennes, 2. Pouvoir, droit,
religion (Paris 1969), 271 s. Sans entrer techniquement dans le debat, je note que
des expressions comme religions soluere, exsoluere, liberare, leuare ou religionem soluere,

exsoluere impliquent dans religio l'idee de 'lien' ou d' 'obligation'.
4 Loc. cit. \ o5v psa6r7]Ta exprjv elvai.



LE SACRIFICE MITHRIAQUE 363

füt la vie». Mais dans la tauroctonie le sang n'est pas ou pas
seulement un mediateur; il donne ou redonne directement la

vie aux creatures, il anime ou reanime le monde animal et vegetal.

Le sacrifice mithriaque releve du type d'action sacree

qu'A. Loisy 1 qualifiait de « positif», parce qu'il est promoteur
de la vie et contribue a l'accroissement, au renforcement ou ä

la preservation de la vie. D'une certaine fagon, tout sacrifice

doit profiter aux hommes en definitive; car meme lorsqu'ils
l'offrent aux dieux, c'est pour en tirer des avantages ou eviter
des inconvenients, mais indirectement et a condition que les

dieux acceptent l'offrande. Quant ä l'immolation mithriaque,
elle est censee profiter directement a la communaute des vivants.
Si, dans l'inscription precitee de S. Prisca, la lecture d\d)eternali
etait sure 2, on pourrait conjecturer que, pour les fideles des

antres persiques, le sang du taureau etait porteur d'immortalite.
Mais aucun indice probant n'autorise ä detecter dans cette

epithete la marque d'une influence chretienne 3. Le sang 'eter-
nel' est celui de la vie continuee et renouvelee aux mystes qui,
en prenant leur part du sacrifice, participent a la vie divine.

X) Enfin, la tauroctonie, telle que l'exaltent la sculpture
et la peinture des antres, a une signification et un retentissement

cosmiques. Dans le reste de l'art paien, les representations de

sacrifices interessent des cultes topiques ou prives, rustiques ou
urbains, mysteriques ou politiques: c'est-a-dire la religion de la
famille ou de la cite, d'un college, d'une collectivite municipale
ou provinciale, de l'armee ou de l'Empire, mais non pas le
salut du monde. Plusieurs elements non pas du 'decor', mais

du Systeme coherent d'images qui environnent la tauroctonie
en soulignent la dimension universelle: les dieux de l'Olympe

1 Essai historique sur le sacrifice, 117.
2 Supra p. 351 n. 4.
3 Comme le propose M. Simon, « Sur une formule liturgique mithriaque », in
Revue d'Hist. et de Philos, Rel, 56 (1976), 277 ss. Cf. M. J. Vermaseren, Mithriaca
(EPRO, 16), IV: Le monument d'Ottaviano Zeno et le culte de Mithra sur le Celius

(Leiden 1978), 45 s.



364 ROBERT TURCAN

(fig. 4), dont les auspices semblent patronner le sacrifice de

Mithra 4; l'orbe du zodiaque (fig. 5), qui, avec le belier vernal,
marque le premier printemps du monde 2 et date l'immolation
salutaire, mais signifie aussi et du meme coup une concordance

cosmique; le Soleil et la Lüne qui, en char ou en buste, sefont
pendant au-dessus ou aux cotes du deus inuictus; les quatre Vents
personnifies qui soufflent des quatre points cardinaux; les

planetes enfin et surtout, qu'on voit ä Bologne 3 rangees en
arc de cercle, dans l'ordre des jours correspondants de la semaine,
au-dessus du Tauroctone. Le manteau de Mithra dont l'enflure

evoque l'image de la voüte celeste est constelle d'astres brillants
sur la peinture de Marino 4, par exemple.

Mais d'autres signes, moins explicites a premiere vue, vont
dans le meme sens. Souvent, au-dessus de la tauroctonie, sept
autels flamboyants dominent la scene 5. Associes chacun parfois
(fig. 6) a un couteau, un arbre et un bonnet phrygien 6, ils ont
ete interpretes par F. Cumont7 comme un symbole du feu, le

couteau representant l'element liquide du sang qu'il fait couler,
l'arbre, la terre et le pileus, l'air: autrement dit, ces autels signi-
fieraient que «les planetes sont composees des memes corps
primitifs que notre monde sublunaire». Cette exegese veut

1 CIMRM I, n° 966 D (fig. 236); II, nos 1128 (fig. 294), 1292, 1 (fig. 340), 1359,
15 (fig- 35 5/6), 1475, 7 (fig. 377), 2202, 3 (fig. 608), 2338, 3 (fig. 650), 2340 (fig. 651).
2 R. Turcan, Mithras Platonicns, 54 ss.; 85 s.

3 CIMRM I, p. 252 n° 693 fig. 195. Cf. M. J. Vermaseren, Mithriaca, IV, 50.
Sur la plaque de Brigetio (CIMRM II, p. 225 n° 1727 fig. 448), les dieux person-
nifiant les planetes figurent sous la tauroctonie, dans l'ordre des jours de la semaine,
de Saturne ä Venus.
4 H. Lavagne, « Le Mithreum de Marino (Italie) », in CRAI 1974, 195 et fig. 2.
6 MMM I, pp. 115 ss.; id., Die Mysterien des Mithra4, 109; M. J. Vermaseren,
loc. cit. (supra n. 3).
6 CIMRM II, p. 286 n° 1974 fig. 514.
7 MMM I, pp. 116 s. Pour W. & H. G. Gundel, Astrologumena, Sudhoffs Archiv,
Beih. 6 (Wiesbaden 1966), 308, les planetes sont« oft symbolisch dargestellt, z.B.
durch sieben Altäre, etc.». Cf. M. J. Vermaseren, loc. cit.-. «les sept autels

peuvent difficilement s'expliquer autrement qu'en reference aux sept planetes ».



LE SACRIFICE MITHRIAQUE 365

dechiffrer ä tout prix les quatre elements dans des motifs qui
nous referent d'abord ä la tauroctonie (l'autel, le couteau, le

bonnet de Mithra) ou aux effets benefiques de cette tauroctonie
(l'arbre qui resume la vegetation). Je crois que les sept autels

figurent la multiplication planetaire du sacrifice et de ses pro-
longements salutaires. L'heptade siderale represente le monde

supraterrestre, et le septuple retentissement de la tauroctonie
en symbolise la portee universelle. Compte tenu du fait que sur
la stele de Bologne les bustes des dieux planetaires, ordonnes
suivant les jours de la semaine, occupent l'emplacement des sept
autels, on est en droit de penser que cette portee universelle
vaut dans le temps comme dans l'espace. On sait que l'echelle

a sept portes (xXifxa^sTtTajcuXoi;) dont nous informe Celse1

etage les planetes dans l'ordre d'une semaine inversee 2. C'est

a cette grande semaine cyclique que peuvent nous referer les

sept autels. Leur symbolisme temporel me parait confirme par
le monument d'Ottaviano Zeno trouve au XVIe siecle dans

un Mithraeum du Celius: en effet, deux deites enlacees dans les

spires d'un serpent, comme l'idole bien connue d'Aion-Kronos
(ou Chronos) 3, y etaient associees avec des glaives aux autels
allumes. C'est une fagon de signifier que la tauroctonie a une
repercussion totale dans la sequence des periodes dominees
ä tour de role par chacun des astres errants.

II s'agit la, sans doute, du sacrifice divin et primordial. Mais
du fait meme que les cryptes mithriaques etaient congues et
decorees a l'image de la grotte mythique, les immolations qui
s'y accomplissaient a l'exemple de la tauroctonie, sous les aus-

1 Ap. Orig. Cels. VI 22.
2 R. Turcan, Mithras Platonicus, 50 ss.
3 M. J. Vermaseren, op. cit. (supra p. 363 n. 3), 5 2 et pi. xx-xvn. Sur les sept autels,
cf. L. A. Campbell, Mithraic Iconography and Ideology, EPRO, 11 (Leiden 1968),
363 ss.; 391 s.: ils symboliseraient le «feu vital» et les etapes qui separent le

commencement de raccomplissement. Leur nombre correspond, en effet, ä celui
des grades; mais l'ordre des grades et des planetes qui les protegent ne coincide
pas avec celui des sept portes dont parle Celse.



366 ROBERT TURCAN

pices et la presidence lconogtaphique du Tauroctone, voire en
sa presence mystique, devaient avoir meme sens et meme

portee. Le plafond du sanctuaire de St-Clement ä Rome 1 est

perce de sept jours qui, numeriquement et symboliquement,
coincident avec la figuration des planetes. De meme, la voüte
pemte et constellee du Mithraeum de Capoue 2 est a l'image du
firmament, c'est-ä-dire que, tout comme dans l'antre de Mithra,
le sacrifice y revet une importance qui depasse les limites
materielles du CTTCY)Xatov cultuel et de la communaute locale. Eubule,
transcrit par Porphyre (peut-etre par l'intermediaire de Nume-
nius), disait que la grotte «porte l'image du monde»3. Tout
ce qui s'y fait rituellement importe done au Cosmos.

On est tente de rapprocher certames conceptions chre-
tiennes de la liturgie celeste, en particulier les trois cieux de

Jean l'Acemete 4 ou les trois autels sur lesquels, d'apres Isaac
de Stella (XIIe siecle)5, s'accomplit un sacrifice qui complete
chaque office terrestre. On songe aussi a Maxime le Confesseur

qui fait du culte humain le Symbole efficace de la liturgie trans-
cendante et universelle 6, le pretre remcarnant le Christ dans

l'office de la messe, comme le pater sacrorum devait reincarner
Mithra dans les antres persiques 7. Dans certames sectes gnos-
tiques aussi se marque le souci d'une correspondance entre
l'mitiation terrestre et les mysteres du ciel: le rite marcosien du

1 CIMRM I, p. 156 n° 338.
2 Ibid, p 106 n° 180; M J Vermaseren, Mithriaca (EPRO, 16), I The Mithraeum
at S Maria Capua Vetere (Leiden 1971), 3; V Tran Tam Tinh, Le culte des divi-
nites orientates en Campanie EPRO, 27 (Leiden 1972), 185.
3 Porph ylntr 6 (p. 60, 8-9 Nauck 2) eix6va cp£povrop TOU arogTcdou tou x6ap.ou.

Sur ce texte, cf R Turcan, Mithras Platomcus, 24 ss

4 L -H Grondijs, « Croyances, doctrines et iconographie de la liturgie celeste »,

in MEFR 74 (1962), 678
5 Ibid, 678 s.
6 H. U. von Balthasar, Liturgie cosmique. Maxime le Confesseur, Theologie, 11

(Pans 1947), 246 s.
7 J. P. Kane, art ctt (supra p 344 n 1), 345 s.





Fig. 3. Stile de Fiano Romano, revers (Paris, Mitsee du Louvre).



F'g 4- Stele de Sarrebourg (Musee de Metz)



Fig J Stele de Walbrook (Musee de Londres)

Fig 6 Stele d*A.pulum Roumame, Mu^eul Regional d>A.pulum)



LE SACRIFICE MITHRIAQUE 367

'mariage spirituel' se celebrait (ecrit Irenee)1 xonra -ri)v ogoioTYjTa

i5v avw au^uytcov. Mais cette idee se dechiffre aussi dans l'herme-
tisme greco-egyptien: en raison de la Sympathie universelle, les

fonctions sacrees sont liees verticalement aux mysteres du ciel,
fait dire ä Isis le fragment XXIII2. C'est aussi en vertu de la

Sympathie universelle que Jamblique 3 attribue aux sacrifices

parfaits un retentissement supraterrestre, au niveau des dieux
et notamment des puissances 'demiurgiques'. Si l'espace sacre

— temenos ou templum — est une projection du ciel ou un
condense du Cosmos 4, reciproquement les actes qui s'y font
et qui en partent ont logiquement des effets qui en transcendent
les limites apparentes.

II s'agit done d'une conviction qui s'accorde avec les

ideologies religieuses ambiantes, mais qui s'explicite et s'affirme

iconographiquement dans les antres mithriaques. L'architec-
ture et l'art ornemental des <j7rr)Xaia, leur fonction et leur sym-
bolisme theologique en font des microcosmes ou la liturgie
quotidienne, hebdomadaire ou saisonniere reedite la liturgie
celeste du dem inuictus et, correlativement, contribue aux memes

consequences que la tauroctonie. La finalite du rituel est stric-
tement liee a la structure interne du sanctuaire qui, au lieu d'etre
simplement la demeure du dieu, d'un dieu topique ou etroite-
ment localise, comme les autres temples paiens en general,
figure le monde, terre et ciel, que sauve ou preserve le sacrifice.

1 lien. Haer. I 21, 3. Cf. R. Reitzenstein, Die hellenistischen Mysterienreligionen

Leipzig 3i927), 251; F.-M. Sagnard, La gnose valentinienne (Paris 1947), 535 s.

2 Corpus Hermeticum, tome IV pp. 2 (XXIII 5) et 22 (XXIII 68) de l'ed.-trad.
A. D. Nock- A. J. Festugiere dans la Coll. G. Bude.
3 Myst. V 9-10 (pp. 164 s. de l'ed.-trad. E. des Places dans la Coll. G. Bude).
4 Cf. en general les considerations perspicaces de M. Eliade, Le sacre et le profane

(Paris 1963), 31 ss. Sur le templum, voir maintenant P. Catalano, « Aspetti spaziali
del sistema giuridico-religioso romano», in ANRW II 16, 1 (Berlin/New York
1978), 467 ss. L'orientation des Mithraea est evidemment solidaire d'une liturgie
cosmique: W. Lentz, « Some peculiarities not hitherto fully understood of
'Roman' Mithraic sanctuaries and representations», in Mithraic Studies II, 358 ss.;
L. A. Campbell, Mithraic Iconography and Ideology, 44 ss.



368 ROBERT TURCAN

Du reste, le symbolisme cosmique du Mithraeum n'est qu'un
cas particulier de cette tendance bien reconnue dans l'architec-
ture du Bas-Empire ä structurer et enfermer l'espace suivant
des formes — voüte ou coupole — qui evoquent ä l'imagina-
tion celle du firmament h Le meme type de relation qui fonde
l'architecture du Mithraeum sur une theologie du rite sacrificiel
explique, me semble-t-il, le symbolisme de la coupole et de

l'abside chretiennes. II s'agit de deux cultes oü le sacrifice a des

prolongements celestes et universels. Mais l'analogie s'arrete la,
et le sacrifice mithriaque est aussi different du sacrifice chretien

que des autres sacrifices parens.
Pour tout un courant de la philosophic hellenistique mis en

valeur par P. Boyance 2 et le R. P. Festugiere 3, le monde est un
grand temple. Pour les mithriastes, c'est le 'temple' qui est un
petit monde. Les autres paiens sacrifient en general sous la
voüte du ciel, en plein air et en pleinjour; les mithriastes, eux,
sacrifient sous un firmament symbolique, dans la penombre de

leurs nefs souterraines, a la lueur mouvante des torches ou des

braseros. Paradoxalement, c'est le sacrifice de l'interieur, in

antra, qui revet un sens cosmique, alors que le sacrifice de

l'exterieur, sub dim, n'interesse que l'individu, la famille, la
cite ou toute autre collectivite politiquement et geographique-
ment definie. C'est la liturgie mysterique et 'fermee' qui concerne
le monde immense des vivants. Dans cette religion de la crypte,
la concentration spatiale coincide rituellement et spirituellement
avec la negation des frontieres humaines et de la sectorisation
correlative des cultes paiens traditionnels. Mithra n'etait pas
lie ä un lieu ni a une categorie sociale ou professionnelle. II
etait partout oü se reunissaient ses fideles, et chaque Mithraeum
resumait l'univers.

1 L. Hautecoeijr, Mystique et architecture. Symbolisme du cercle et de la coupole (Paris
1954), 176 ss.
2 Etudes sur le Songe de Scipion (Paris/Bordeaux 1936), 115 ss.

3 La revelation d'Hermes Trismegiste, II: Le dim cosmique (Paris 1949), 233 ss. Sur
l'antre mithriaque, cf. R. Turcan, Mithras Platonicus, 66.



LE SACRIFICE MITHRIAQUE 369

Ainsi la finalite du sacrifice mithriaque transcendait les

motivations qui expliquaient les autres sacrifices paiens aux

yeux des pratiquants et des contemporains: hommage, offrande
de sollicitation, d'expiation, de purification ou de reconnaissance.

Suivant Porphyre 1, les hommes ont trois raisons de

sacrifier: honorer les dieux, leur rendre graces ou obtenir d'eux
un avantage materiel. Les Romains sacrifiaient aussi pour
sonder les dieux sur l'avenir: leurs victimes etaient honorariae,

piaculares ou consultatoriae. Mais le sacrifice mithriaque ne rentre
apparemment dans aucune de ces categories. Son etrangete
radicale (Ssvaq &uc-la<;, ecrit Plutarque) s'enracine peut-etre dans

la plus authentique tradition iranienne 2. Porphyre (ou plutot
Numenius, dont il depend etroitement dans VAntre des

Nymphes) 3 fait de Mithra un demiurge 4 — ce qu'il n'est pas;
ou, du moins, il n'apparait pas comme tel dans l'iconographie
greco-romaine: il nous est donne comme responsable du monde

qu'il vivifie ou revivifie par le sang du taureau, et la ou il tient
ou porte un globe 5, il figure en Cosmocrator, non en createur
du Cosmos. Mais il est certain aussi que dans la litterature maz-
deenne le sacrifice primordial d'Ohrmazd nous est explique
comme creant le monde, et a partir de cet archetype divin tout
sacrifice est recreation de l'Univers, maintient, sauvegarde ou
renove l'Univers 6. A la fin des Temps, le 'Sauveur' (Söshans

1 Abst. II 24 (p. 152, 19 s. Nauck2), d'apres Theophraste: W. Pötscher (ed.),
Theophrastos rcepl euaeßeiap, Philosophia Antiqua, n (Leiden 1964), pp. 74 ss.,
Fr. 12 (p. 168, 42 ss.).
2 L'inscription de Farasha (CIMRM I, p. 50 n° 19) atteste qu'en Cappadoce le

rituel approprie a Mithra conservait des particularites qui excluaient l'emploi du

grec IMeiv, si luAycurrs MiS-pr) signifie bien: «II sacrifia ä Mithra» (M. Mole,
op. cit. {supra p. 359 n. 3), 70).
3 R. Turcan, Mithras Platonicus, 26 s.; 60 ss.

4 Porph. Antr. 24 (p. 73, 5 s. Nauck2).
5 CIMRM I, n°s 42, 9 (fig. 19), 224 (fig. 91), 985 (fig. 237); II, n03 1283, 10

(fig. 337), etc. Cf. R. Turcan, op. cit., 78.
6 M. Mole, op. cit., 125 ss.; 132; J. Duchesne-Guillemin, La religion de /'Iran
ancien, 99.



37° ROBERT TURCAN

ou Saoshyant) et les six 'Renovateurs' offriront un sacrifice

eschatologique pour ressusciter les morts et restaurer la vie l.
On conpoit que F. Cumont2 ait soutenu, apres d'autres, que
Mithra tenait la place du Saoshyant mazdeen. Les sept autels
des reliefs mithriaques font aussi penser a la concelebration
des sept Renovateurs dans les Selections de Zätspram 3, quoi-
qu'ils y aient une tout autre signification. On est d'ailleurs beau-

coup plus reserve aujourd'hui sur les attaches iraniennes du
mithriacisme. Mais son heredite persique me parait sensible et
dechiffrable, en tout cas, dans la doctrine mithriaque du sacrifice,

telle qu'elle ressort de l'iconographie et de l'epigraphie de
S. Prisca: source de vie et de salut collectif, c'est l'acte divin
par excellence de victoire sur la mort, acte d'un dieu pour les

creatures, pour les hommes et non pas des hommes pour un dieu, meme
si les hommes y participent ou l'accomplissent en quelque sorte

par procuration, au nom de Mithra.
La logique du sacrifice voudrait justement qu'il füt le fait

d'un dieu et non pas des hommes. Car, si le mot sacrificare signi-
fie bien 'faire une action sacree' ou 'rendre sacre, sacraliser'

l'objet ou l'animal qu'on attribue aux dieux (c'est dans cette

perspective que la victime « entree dans la zone du divin» 4

peut porter la marque des intentions divines, done etre inter-

rogee utilement par l'extispicine), le sacrifice devrait compter
au nombre des prerogatives divines: d'un point de vue theo-

logique strictement rationnel, seul un dieu devrait pouvoir
annexer au divin ce qui n'en relevait pas initialement par
essence. Mais le sacrifice ne pourrait jamais se faire ä l'initia-
tive de l'homme et, de fait, il est impossible ou impensable,
meme comme sacrifice de soi dans la deuotio, autrement que
moyennant un formulaire solennel et contraignant qui trans-

1 M. Mole, op. cit., 93 ss.
2 MMM I, pp. 181 ss.; 310 s. Cf. J. R. Hinnells, art. cit. (supra p. 344 n. 6), 306;

310 s.

3 M. Mole, op. cit., 94.
4 J. Bayet, Histoirepolitique etpsycbologique de la religion romaine2, 131.



LE SACRIFICE MITHRIAQUE 371

figure magiquement la victime h Les techniques du rituel, les

charismes de 1'Imperium et du sacerdoce suppleent fictivement
les incapacites humaines de nature. Mais la pietas romaine ne se

raisonnait pas, et les apologistes chretiens avaient beau jeu de

railler les inconsequences de l'attitude paienne en matiere de

sacrifice: ou bien les dieux sont vraiment dieux, et ils n'ont pas
besoin de sacrifices dont le fumet et la 'cuisine' ne les concernent

pas; ou bien les sacrifices les Interessent, et ils ne sont pas
vraiment dieux (ce sont les demons inferieurs qui rodent autour
des autels et se nourrissent avidement des exhalaisons de graisses

roties!) 2. Arnobe polemique sur ce theme au livre VII de son
Aduersus nationes-, mais Mithra n'y est nulle part mis en cause,
et pour cause!

Le sacrifice mithriaque echappait en effet ä ces contradictions,

parce qu'il n'etait pas une fiction d'offrande ou d'apai-
sement, mais le moyen donne, assure par un dieu, de conforter
la creation. Quels qu'en fussent les mobiles avoues, l'immola-
tion paienne pechait par absurdite ou par indignite. Seule peut-
etre la divination par l'examen des entrailles procedait d'une

sorte de motivation coherente. Avec les mithriastes, le sacrifice

retrouvait une logique qu'il n'avait pas ou n'avait plus dans la

pratique polytheiste, malgre les justifications subtiles et scolas-

tiques d'un Saloustios ou d'un Jamblique. C'est pourquoi aussi

(j'ai essaye de le montrer ailleurs 3) le mithriacisme fut l'objet
d'un acharnement singulier de la part des chretiens au IVe siecle

apres J.-C., et les lois repetees contre les sacrifices — nocturnes
notamment — peuvent avoir vise plus particulierement les

sacrifices de communion celebres dans les antres tenebreux.

1 Tite-Live (VIII 9, 10) dit bien de Decius qu'il s'est 'devoue': Aliquanto augustior
humano utsus, sicut caelo missus... Cf. R. Schilling, « Sacrum et profanum. Essai

d'interpretation », in Latomus 30 (1971), 956.
2 Athenag. Leg. 26 (p. 144, 1 ss. Ubaldi2); Orig. Cels. VIII 60; Arnob. Nat. VII
23 (pp. 369 s. Marchesi); Lact. Inst. II 17. Cf. Porph. Abst. II 42 (p. 172, 2 ss.

Nauck2); J. Bidez/F. Cumont, Les mages bellenises II 281 n. 2 et 282 n. 1.

3 Supra p. 358 n. 4.



ROBERT TURCAN

A lire les constitutions imperiales et la litterature apologetique
de l'epoque, on a l'impression que ce probleme des immolations
est alors une verkable hantise, qui explique pour une part l'into-
lerance des chretiens envers la praxis palenne. A leurs yeux, le
sacrifice etait un acte de communion et de complicite avec les

demons: il renforpait leur substance et leur pouvoir malefique 1.

Mais ce pouvait sembler encore plus vrai dans le cas d'un culte
centre sur le repas et d'un sacrifice oü, pour reprendre une
definition d'A. Loisy, «les hommes collaborent par le rite au
travail des dieux» 2. Toutefois, loin de pretendre pouvoir renforcer
la substance et le pouvoir des dieux — ce qui leur eüt sans doute

paru insense —, ils croyaient simplement, je pense, fortifier par
un sacrifice auquel ils prenaient part (et dont chacun avait sa part)
leur solidarite de 'Soldats' fideles au Createur et mysterique-
ment associes ä la vie divine par le sang 'eternel' du taureau.

Addendum. — A propos des rites paiens de 'communion' (supra p. 356 s.),
cf. A. J. Pfiffig, « Eine vorchristliche Kommunionfeier im altumbrischen Kult
von Gubbio», in Kairos 7 (1965), 280 ss.; mais cette interpretation du texte
iguvinien est sujette ä caution.

1 Porph. Abst. II 42 (p. 172, 5 s. Nauck2); Firm. Err. 13, 4 (p. 151 de l'edition
commentee d'A. Pastorino, Firenze 2i9Ö9).
2 Essai historique sur le sacrifice, 61.



LE SACRIFICE MITHRIAQUE 373

Abreviations

ANR W Aufstieg und Niedergang der römischen Welt. Geschichte und Kultur Roms

im Spiegel der neueren Forschung Festschrift J. Vogt), herausg.
von H. Temporini und W. Haase (Berlin/New York 1972 ss).

CIMRM M. J. Vermaseren, Corpus mscriptionum et monumentorum rehgioms
Mithriacae I-II (Den Haag 1956-1960).

EPRO — Etudes prelimmaires aux religions orientales dans l'Empire romain,
publiees par M J. Vermaseren (Leiden 1961 ss.).

JMS — Journal of Mithraic Studies (London, Routledge & Kegan Paul).

MMM F. Cumont, Textes et monuments relatifs aux mysteres de Mithra
(Bruxelles 1896-1899).

Table des illustrations

Fig. 1 Stele de l'Esquilin (phot, des Mitsei Vaticam).

Fig. 2 Stele de Plevna (d'apres M. J. Vermaseren, CIMRM II, fig. 625).

Fig. 3 Stele de Fiano Romano (phot, aimablement communiquee par M. Francois

Baratte, Conservateur au Musee du Louvre).

Fig. 4 Stele de Sarrebourg (phot. Musee de Met%).

Fig. ; Stele de Walbrook (phot. M. J. Vermaseren).

Fig. 6 Stele d'Apulum (phot aimablement communiquee par M. Constantin Petolescu,

Institut Archeologtque de Bucarest).



374 DISCUSSION

DISCUSSION

M. Burkert: Prof. Turcan hat überzeugend den Kontrast des

Mithrasopfers mit dem römischen Normalopfer ausgeführt. Für
Einzelzüge gibt es indessen zumindest in Griechenland auch Parallelen.

Ein nächtliches Opfer im geschlossenen Raum ist auch für
Eleusis anzunehmen (cf. Homo Necans (1972), 303 ff.), in dem Kult,
der in der Antike vor allen anderen 'die Mysterien' repräsentierte.

Den Stier überwinden und herbeizuschleppen, ist eine Leistung,
die im Mythos Herakles vollbringt, in etwas anderer Weise (Kühe)
auch Hermes, ßouxXoTtcx; wie Mithras; im Kult gibt es das ßoüi; ai'petv

besonders in Eleusis. (Herakles bringt den Eber herbei; eine neue
Lex sacra eines Clubs von Heraklesverehrern in Attika (Paul Getty
Museum, Malibu) zeigt, wie man beim Hauptfest einen Eber geopfert

und verspeist hat).
Im Hintergrund steht m.E. die Aufgabe, ein Tier herbeizuschaffen

und für die Nahrung verfügbar zu machen, die im Jägertum
absolut notwendig war; nos servasti sanguine Juso ist da wörtlich wahr.

Wir haben im Mithraismus die symbolische Sublimation hiervon,
eine Soteriologie unter Beizug der hellenistischen Kosmologie,
doch im Sinn einer Kontinuität vom Alten her.

M. Turcan: Le culte eleusinien est certes ferme en tant que culte

mysterique, mais il s'agit bien d'un cas tres particulier, geographi-

quement unique, lie ä un lieu et ä un temps de l'annee. En effet, le

sacrifice dont vous parlez ne s'accomplit qu'ä Eleusis et une fois
Pan. II ne s'agit pas d'une liturgie ordinaire, celebree dans tout
l'Empire romain.

La victime, en Grece, — dans le mythe (comme dans la pratique 1)

— n'est pas toujours consentante. Mais il est remarquable que l'art
religieux des Grecs ne represente pas la mise ä mort et surtout pas

celle d'une victime malgre eile. L'art romain nous montre des mises



LE SACRIFICE MITHRIAQUE 375

ä mort, mais non pas des victimes recalcitrantes comme le taureau de

Mithra.
Le rapprochement que vous faites avec Hermes ßouxXo7rot; est

d'autant plus interessant que Mithra est lui aussi un 'voleur de bceufs',

et votre remarque sur le principe cynegetique du sacrifice s'insere
admirablement dans le contexte mithriaque, puisque le deus invictus

doit poursuivre, capturer, maitriser la bete du sacrifice et que Mithra
apparait aussi, dans l'iconographie, comme un dieu chasseur.

Mithra a ete assimile ä Hermes (inscriptions d'Apt et du Nimrud
Dagh) en tant que mediateur ([xsottt];;) entre les dieux et les creatures

terrestres; mais au Nimrud Dagh on trouve Mithra et non pas le

mithriacisme: parmi les decouvertes publiees, on ne releve en effet

rien qui ressemble ni ä un Mithraeum, ni ä une scene de tauroctonie.

M. Vernant: Vous avez pose les problemes du sacrifice mithriaque
en historien, marque toutes les innovations qu'il comporte par

rapport au rituel greco-romain, les changements de mentalite reli-

gieuse dont il temoigne, ce qu'il prepare peut-etre aussi, ä sa fapon.
Cette recherche historique ne peut-elle deboucher sur une analyse

comparative dont l'objectif ne serait pas d'etablir une theorie generale
du sacrifice, mais de preparer une typologie des systemes sacrificiels

Si on confronte votre tableau au modele que j'ai propose pour la

{Dora, on doit constater que la serie des ecarts que vous avez releves

ne sont pas repartis au hasard; solidaires les uns des autres, ils se

tiennent pour constituer, ä partir de l'immolation d'une victime
animale et du repas qui la suit, un ensemble coherent. Dans son
orientation generale, ses modalites pratiques, ses finalites theologiques,
ce Systeme sacrificiel n'apparait pas seulement, sur des points fonda-

mentaux, comme different du cas grec, ä part. Dans leur position de

contraste, les deux types de sacrifice figurent, l'un par rapport a

l'autre, comme des solutions qui, dans la gamme des possibles, se

situeraient a partir de donnees analogues en des poles opposes.

M. Turcan: Effectivement; mais ä la difference d'autres cultes

paiens du monde antique, celui de Mithra, avec son Systeme constant



376 DISCUSSION

et coherent d'images, avec sa liturgie et son architecture religieuse
appropriee, nous apparalt, dans le monde romain, comme un culte

fortement caracterise et singularise par sa doctrine du sacrifice, base

de toute une theologie.

M. Rudhardt: Sans contester l'originalite du sacrifice mithriaque,
ne convient-il pas de reconnaitre que le sacrifice grec peut avoir aussi

une dimension cosmique? Certes les sacrifices grecs ont d'abord

une fonction familiale ou politique, mais chacune de ces communautes

ne trouve-t-elle pas sa place ä l'interieur d'un ordre qui s'impose ä

l'univers, comme a tous les dieux

M. Turcan : Le sacrifice grec avait peut-etre une dimension
'cosmique', mais non pas — me semble-t-il — au sens que le mot a pris
depuis l'epoque hellenistique. Or la representation mithriaque de

l'univers est directement tributaire de l'astronomie et de l'astrologie

grecques, telles qu'elles ont pris forme apres Alexandre. C'est une
veritable revolution dans la conception du monde dont il faut tenir

compte.
Je ne vois pas non plus que les figurations grecques du sacrifice

l'inscrivent explicitement dans un contexte cosmique et sideral,

comme l'imagerie mithriaque.

M. Versnel: L'imagerie mithriaque represente sur le taureau un
seul signe qui marque sa nature de victime du sacrifice: le dorsuale.

II y avait ä Rome d'autres signes comparables, les bandelettes

(vittae, infulae), notamment, et le frontal {frontale). Des lors on est

fonde a poser la question: pourquoi le seul dorsuale

Autre chose: la presence de chaines dans quelques Mithraea ne
doit-elle pas etre tout simplement rapprochee d'un usage assez cou-
rant dans le rituel grec et romain, consistant ä attacher la victime ä

l'autel, muni pour cela d'un anneau, avec une chaine ou avec une
corde

M. Turcan: En ce qui concerne le dorsuale, je preciserai qu'ä la

difference de ce qu'on constate dans l'iconographie religieuse



LE SACRIFICE MITHRIAQUE 377

romaine, le taureau est ceinture au moment meme de la mise ä mort
(sur les bas-reliefs de l'art officiel, on ne voit pas que la bete abattue

porte encore ce bandeau). II est naturel que les mithriastes n'aient

pas represents certains ornements rituels que portait la victime ä

l'occasion des sacrifices du culte public. Le fait qu'ils aient tenu ä

montrer le taureau pare du dorsuale n'en est pas moins significatif.
Meme dans l'imagerie traditionnelle, le taureau des sacrifices officiels

ne porte pas toujours le frontale.

Je n'attache pas a la trouvaille de quelques fragments de chaines

une valeur d'argument decisif. J'ai cru devoir simplement en faire

etat. II fallait bien tenir meme les victimes censees consentir a leur

propre immolation!

Mme Piccaluga: Sino a che punto e stato approfondito, dagli
Studiosi, il concetto di cripta mitriaca intesa come piccolo mondo,
cosmos in miniatura? Tale concetto e mai stato messo, sinora, in

rapporto al concetto di mtmdus della religione romana arcaica?

Questo termine indica propriamente, come e noto, nella documenta-

zione, una dimensione sotterranea la cui apertura rituale mette in
comunicazione la sfera dei vivi e quella dei morti (mundus patet)-,

ma proprio questa apertura rituale sembra mettere in contatto gli
uni con gli altri i tre livelli sottoterra, terra, cielo; in tal modo si

avrebbe, nei giorni in cui mundus patet, un ritorno ad un 'mondo
cosmico', laddove normalmente si vivrebbe in un 'mondo (solo)
umano'. Mi domando se il concetto di cripta mitriaca non sia in
qualche modo in rapporto con questa istituzione della religione
romana arcaica. Questo perche, soprattutto, sia il mundus che la cripta
mitriaca, se pure nell'ambito della documentazione possono essere

indicati col termine templum o afiini, pure vanno ben al di la del senso
che normalmente si attribuisce a templum nella religione romana
arcaica, cioe uno spazio sacro, ritagliato dall'uomo, con opportuni
mezzi rituali, nello spazio indifferenziato.

M. Turcan: Le mundus n'apparait pas comme un 'temple' ou

s'accomplit un service regulier, et en tout cas n'entre pas dans la



378 DISCUSSION

categorie des edifices sacres que les Romains ou les Grecs appelaient
de ce nom. La conception primitive et authentique du mimdus n'a
rien a voir avec la conception hellenistique, astrale et planetaire,
du cosmos dont est tributaire l'iconographie mithriaque. On pour-
rait, naturellement, considerer — en faisant abstraction de tout ce

qui differencie les temps et les cultures — que ces representations
relevent d'une meme ideologie fondamentale; mais cette argumentation

s'inscrirait dans le cadre d'une anthropologic structuraliste
dont je prefere ne pas parier.

M. Henrichs: Dans les monuments mithriaques, la victime est

invariablement un taureau, jamais un autre animal. Pourquoi un
taureau Si le taureau primordial avait une signification symbolique,
comment expliquer que les mystes mithriaques lui aient substitue

d'autres animaux dans leurs sacrifices rituels

M. Turcan : Je ne sais pas pourquoi c'est le sang d'un taureau qui
etait cense vivifier le monde. Dans 1 'Antre des Nymphes, Porphyre
met le sacrifice en rapport avec la lune (et les textes mazdeens

confirment ce rapport dans la religion iranienne). A Bourg-Saint-
Andeol (Ardeche), la Lune a des cornes de taureau. Les croyances
relatives ä la lune comme favorisant par l'humidite la croissance et

la vie vegetale ou comme propice ä l'enfantement ont pu egalement

jouer. Toutefois, le fait qu'on n'ait pas toujours sacrifie un taureau
dans les Mithraea ne doit pas surprendre: il n'etait pas donne ä toutes
les communautes (dont certaines avaient des moyens tres modestes)
de consommer un animal aussi coüteux. Mais il n'en restait pas moins

l'exemple de la victime par excellence, celle du sacrifice parfait, en

quelque sorte.

M. Rudhardt: a) On a decouvert, ä l'interieur des sanctuaires

mithriaques, des ossements de differentes especes animales disposes

en differents lieux. Y a-t-il quelque correlation entre les especes et les

lieux, ou bien des ossements de n'importe quel type peuvent-ils se

trouver partout, indifferemment



LE SACRIFICE MITHRIAQUE 379

b) Parmi ces testes figurent des os de renards et de loups. La
chair de ces carnassiers etait-elle consommee dans les repas rituels

M. Turcan : A ma connaissance, il n'y a pas de correlation etroite
et constante entre les especes et les lieux ou les emplacements cultuels.

Simplement, j'ai l'impression qu'ä Sarrebourg, par exemple, la

presence d'ossements de loups, de renards (et d'un sanglier) peut
s'expliquer en fonction de l'environnement ecologique. Mais on

y a trouve aussi des os de poulets; d'ailleurs, aucun residu d'animaux

sauvages n'est signale dans tels secteurs de la Germanie et des pays
danubiens ou vivaient les memes especes.

J'ignore si la chair des renards et des loups etait consommee.
Encore une fois, tous les ossements exhumes dans les Mithraea ne

correspondent pas necessairement aux restes de repas sacramentels.

En tout cas, il s'agit de trouvailles exceptionnelles et l'on n'a repere
aucun os de loup dans les rares sites ou l'on a reconnu des dedicaces

a Ahriman.

M. Schal%: Obwohl wir auf Darstellungen der Mithras-Religion
die verschiedensten Tiere finden, fällt doch die ikonographische
Aussage der Fresken von Santa Prisca auf durch ihre — von mi-
thräischen Elementen durchsetzte und getragene — Anspielung auf
die suovetaurilia. Das ergibt m.E. auch einen guten Sinn: die
suovetaurilia gehören zum Ritus des censorischen lustrum condere, wobei
ein Gebet für ein felix lustrum gesprochen wurde; über dem "suove-

taurilia-Vx&sho" steht zudem der Vers: fecunda Tellus cuncta quae

generat Pales. Hier sind also mehrere Anspielungen auf die römische

Religion und ihre Glaubenswelt der Zeit um 200 n. Chr. gegeben,

zu dem Zweck, damit die Glaubenswelt der Mithras-Religion zu
verdeutlichen. Ich sehe darin die gleiche Funktion erfüllt wie in dem

von Herrn Turcan auf den Darstellungen gezeigten dorsuale, das

auch ein Element der altrömischen Kultpraxis ist und doch in neuer
V erwendung im Mithras-Kult ein Zeichen setzen soll. Das heisst:

auch wenn man Vermaserens Deutung der suovetaurilia im Mithraeum

von Santa Prisca nicht folgt, bleibt doch die Tatsache, dass der neue

Kult sich mit verständlichen, übersetzbaren Zeichen ausdrücken will.



380 DISCUSSION

M. Turcan: Oui: les suovetaurilia apparaissant comme une sorte
de sacrifice parfait et total, il est possible que les mithriastes de

Santa Prisca aient sacrifie les trois victimes en songeant au modele

romain traditionnel; mais ä en juger par les fresques du Mithraeum,
leur rituel etait tout autre: on sacrifiait aussi un coq, on consommait
du pain et du vin. La ceremonie n'avait rien d'une lustration, meme
si les deux rites visent egalement d'heureux effets pour la vie de la

communaute.

M. Kirk : To deny a 'cosmic' association of sacrifice to Greek

religion of the early Iron Age (at least) is difficult, perhaps. The idea

of the izoku; was still undeveloped, and, besides, Mesopotamian
myths (which included a cosmic dimension, e.g. through Marduk)
were certainly 'around' in some sense, whether or not they were
accepted or rejected by Greeks.

M. Turcan: Je me garderai bien de prendre position sur le pro-
bleme que pose une possible influence des mythes mesopotamiens
sur les representations grecques de haute epoque. Je pose simple-
ment la question: connait-on un seul exemple de temple grec qui ait
ete interieurement congu et decore comme une representation du

monde celeste, ä P image du firmament

M. Rudhardt: La consideration du mythe m'incitait ä reconnaitre

un aspect cosmique au sacrifice grec. Un des principaux mythes rela-

tifs ä l'instauration du sacrifice, celui de Promethee, est solidaire
d'un Systeme ä la fois theogonique et cosmogonique.

M. Turcan: Le sacrifice de Promethee n'est pas date par la position

du soleil dans le ciel, en concordance avec les constellations et

en relation avec la semaine planetaire — ce qui n'est pensable qu'a
partir des temps hellenistiques! Enfin et de toute fa5on, le sacrifice

du Titan n'a pas, comme celui de Mithra, un retentissement univer-
sel ni ce pouvoir de salut pour la totalite des etres vivants que signifie
la tauroctonie sur les peintures et les bas-reliefs.


	Le sacrifice mithriaque : innovations de sens et de modalités

