Zeitschrift: Entretiens sur I'Antiquité classique
Herausgeber: Fondation Hardt pour I'étude de I'Antiquité classique
Band: 27 (1981)

Artikel: Le sacrifice mithriaque : innovations de sens et de modalités
Autor: Turcan, Robert
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-661037

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-661037
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

VIII

RoBErRT TURCAN

LE SACRIFICE MITHRTIAQUE:
INNOVATIONS DE SENS ET DE MODALITES

On connait le texte si précieux de Plutarque sur les sacrifices
que les pirates ciliciens célébraient a Olympos, avant la cam-
pagne victorieuse du “Grand” Pompée *. L’historien grec
y détecte I’émergence des liturgies pratiquées de son temps
(ueypl deBpo) dans les mysteéres du culte mithriaque. Cette
remarque prouve que Plutarque ne se contente pas de recopiet
une donnée livresque: 4 tort ou 4 raison, il fait un rapproche-
ment avec une constatation personnelle, celle de la diffusion
du mithriacisme dans le monde romain. Il n’a guere pu faire
cette constatation dans sa Gréce natale ot — nous le savons —
la religion persique n’eut pour ainsi dire aucun impact 2. Il I’a
probablement faite en Italie méme, a la faveur d’un de ses

L Plut. Pomp. 24, 7: Bévag 8t Suctag €Bvov adrol tdg &v 'ONdume xal tedetds Twveg
aroppfTovg Etélovy, Gv 7 Tol Midpov xol peypl debpo Sracdletar xotadeiydeioon
mpdTov V' éxelvwv. Sur ce texte, cf. E. D. Francrs, en appendice 2 F. Cumonr,
« The Dura Mithraeum », in Mithraic Studies. Proc. of the First Internat. Congress of
Mithraic Studies 1 (Manchester 1975), 207 ss.; R. Turcan, Mithras Platonicus.
Recherches sur I’ bellénisation philosophique de Mithra, EPRO, 47 (Leiden 1975), 1 ss.;
I. Roryr, « The Mysteries of Mithras in the Roman Orient », in JMS 2 (1977), 58
(qui parait minimiser, comme E. D. Francis, 'intérét informatif de ce texte).

2Cf. CIMRM 11, pp. 385-387 n° 2346-2353. Sur quatre dédicaces a2 Mithra, deux
sont le fait de militaites romains. Cf. M. P. Nriusson, Geschichte der griechischen
Religion 112 (Miinchen 1961), 669.



342 ROBERT TURCAN

séjours dans I'Urbs ', en 92 ou 93, a ’époque ol Stace ? exaltait
Pexploit du dieu maitrisant le taureau agrippé par les cornes:
indignata sequi torquenterns cornua Mithram. La précision et ’expres-
sivité plastiques de ce vers me paraissent fixer la vision d’un
relief cultuel ou d’un groupe sculpté. Transcription directe ou
indirecte? Quoi qu’il en soit, Stace a au moins entendu patlet,
comme Plutarque, du sacrifice de Mithra.

Mais le biographe de Pompée explique I'origine des mys-
teres 4 partir de cérémonies secretes, en marge des traditions
helléniques, sinon contre elles, puisque ces mémes pirates cili-
ciens pillaient des sanctuaires jusqu’alors sactés et inviolables,
comme ceux de Claros, de Didymes ou de Samothrace 3. Que
savait-il de ces sacrifices auxquels il relie expressément les rites
de linitiation mithriaque? Sa source lui fournissait-elle, sur ce
point, des données concretes? Si le responsable en est Posido-
nius, comme on I’a conjecturé 4, Plutarque fut peut-étre instruit
de telles particularités exotiques dont I’historien philosophe et
ethnographe d’Apamée aimait 4 s’informer et 4 informer ses
lecteurs ®. La Vie de Pompée n’en dit rien, mais Plutarque impute
aux terroristes d’Olympos des rites mystériques en méme temps
que des sacrifices d’un genre particulier: des « sacrifices
étranges », écrit-il, ou « étrangers» (étrangers en tout cas a la
tradition grecque). Eévag est significativement mis en valeur
en téte de phrase, pour souligner un trait notable dans le
comportement des pirates. Ainsi, que le biographe leur ait

1 C. P. Jongs, Plutarch and Rome (Oxford 1971), 21 ss.

2 Theb. 1 719 s.; R. TURCAN, op. ¢it., 1 n. 1; R. E. WrrT, « Some thoughts on Isis
in relation to Mithras », in Mithraic Studies 11 (Manchester 1975), 482.

3 Plut. Pomp. 24, 6.

4 H. STRASBURGER, « Poseidonios on Problems of the Roman Empire », in /RS 55
(1965), 49 ss.; R. TURCAN, 0p. ¢it., 5 s.; R. L. GOrDON, « Franz Cumont and the
doctrines of Mithraism», in Mithraic Studies 1 (Manchester 1975), 245 n. 119
(hésite a se prononcet).

5 Ainsi Posidonius s’était-il intéressé 2 la religion des druides: P.-M. Duvar,
La Gaunle jusq’an milien du 17 siécle (Paris 1971), 242 ss. n° 6o, avec la bibliogta-
phie antérieure sur ethnographie posidonienne.



LE SACRIFICE MITHRIAQUE 343

indiment ou non attribué la responsabilité premiere de I'expan-
sion du culte persique dans le monde romain, il reste que
Plutarque (ou I’historien dont il dépend) a reconnu le caractére
singulier, peut-étre irréductible aux catégories gréco-latines,
des 9bown mithriaques. En quoi donc ces dbvouon pouvaient-elles
surprendre, voire déconcerter les contemporains de Pompée
ou de Plutarque? Et que connaissons-nous du sactifice
mithriaque qui justifie ou, du moins, nous aide 2 comprendre
Iépithete Zévag (au sens fort et intéressant du terme)? Certes,
rien ne prouve a priori que les sacrifices des pirates — peut-étre
noyautés par les soldats perdus de Mithridate VI Eupator * —
aient d coincider avec ceux auxquels procédaient les mithriastes
romains au temps de Plutarque. Mais il se trouve aussi qu’en
fait le peu que nous savons du rituel appliqué dans les orhrona
ne s’accorde guere avec les finalités et les modalités des sacti-
fices proprement romains ou gréco-romains.

Les inductions qu’on a voulu tirer d’une tradition littéraire
plutdt déficiente sont sujettes a caution. Notre information
repose donc essentiellement sur les données archéologiques:
monuments inscrits ou figurés, matériel cultuel (autels, usten-
siles, ossements d’animaux sacrifiés, en tout cas tués et consom-
més dans les antres). Ces catégories de documents ne sont pas
a proprement patler d’inégale valeur, mais requierent chacune
une approche différente, un traitement approprié. Le plus sou-
vent, en effet, les monuments iconographiques nous tepré-
sentent directement le sacrifice mythique du taureau, alors que
le matériel et le mobilier cultuels nous informent indirectement
sur les modalités de sacrifices réellement pratiqués dans les
Mithraea. Cependant, certaines représentations intégrent a une
scéne mythique (le repas de So/ et de Mithra) des personnages
humains, des mystes mithriaques avec leurs masques de Lion

L Cf. App. Mithr. 92, 416 ss. (p. 501, 20 ss. Viereck-Roos); R. TURCAN, o0p. cit.,

2 n. 8; C. Corrg, « Mithras-Kult und die Existenz iranischer Mysterien», in
Mithraic Studies 11, 397 s.



344 ROBERT TURCAN

ou de Corbeau'. La procession sacrificielle de S. Prisca sur
I’Aventin ? aboutit et se fait en hommage au couple de So/ et
de Mithra couchés dans la grotte ou le taureau passait pour
avoir été immolé. Le service religieux du repas communautaire
est donc relié a la geste divine: le rite est en quelque sorte
‘branché’ sur le mythe. Cette facon de l'actualiser démontre
bien qu’on I'imaginait comme archétype des offices mithriaques,
ce qui suppose que les banquets étaient précédés, tout comme
celui de Mithra, par un acte, des actes comparables (ou paral-
leles) au sacrifice du taureau: autrement dit, par des sacrifices
qui rééditaient quelque chose de la tauroctonie.

On connait aussi des reliefs — tels ceux de Doura-Europos ?
et de Mannheim ¢ — ol 'on voit un fidele procéder sur 'autel
a un acte de culte, 2 c6té ou au-dessous de la tauroctonie.
Souvent, enfin, des autels figurent devant ou sous I'image du
taureau (fig. 1) %, ce qui atteste le souci de rattacher la pratique
sacrificielle courante et actuelle au mythe de fondation. Dans
plusieurs représentations peintes ou sculptées, la victime du
dews inwictus a le ventre sanglé dans un dorswale plus ou
moins élégamment brodé (fig. 2), comme tout animal
consacté et voué a limmolation® Quoi qu’en ait écrit

1 7. P. KaANE, « The Mithraic cult meal in its Greek and Roman environment »,
in Mithraic Studies 11, 345 s. (““T'ype 27).

2CIMRM I, pp. 196 ss. n° 480(3 fig. 134-141; M. J. VERMASEREN and C. C. van
EssenN, The Excavations in the Mithraeum of the Church of Santa Prisca in Rome
(Leiden 1965), 148 ss. pl. LIrr-rxv.,

SCIMRMYI, pp. 45 s. n° 4o fig. 15; F. CumonT, « The Dura Mithraeum », 165 ss.
et pl. 22-23.

L CIMRM I, p. 111 n° 1275 fig. 334; E. GROPENGIESSER, « Rémische Steindenk-
miler », in Bildbefte d.stidt. Reiss-Museums Mannheim, Arch. Sammlungen, Nr. 1
(Mannheim 1975), 26 s. n° 32.

SCIMRMT, p. 163 n° 368; IT, p. 111 n° 1275; p. 123 n° 1306; p. 265 n° 1896, 1;
P. 375 0° 2334.

8§ CIMRM 1, n°® 174, 366, 374, 556, 693, 736; II, n°® 1128, 1137, 1511, etc.;
V. J. WavrtErs, The Cult of Mithras in the Roman Provinces of Gaul, EPRO, 41
(Leiden 1974), 154 s. n° 7 a et ¢, pl. XxxvI-xxxvII (terres cuites). Cf. J. R. HiN-
NELS, « Reflections on the bull-slaying scene », in Mithraic Studies 11, 305. Sur le



LE SACRIFICE MITHRIAQUE 345

F. Cumont?, ce détail implique au moins une analogie avec
le cérémonial romain et nous induit 4 penser qu’aux yeux des
mithriastes contemporains, il s’agissait bien du prototype de
tous les sacrifices qu’ils célébraient dans leurs cryptes, voltées
comme la grotte méme ou le taureau avait succombé.

‘La relation directe du sacrifice au repas est remarquable-
ment illustrée par le relief de Fiano Romano (Louvre) 2, ou
So/ et Mithra sont attablés derriere la dépouille du taureau,
face 4 un autel cylindrique autour duquel ondule un serpent
(fig. 3). Ailleurs, le serpent s’enroule autour d’un cratére, et
cette variante aura lieu d’étre analysée. Autre illustration signi-
ficative: celle d’un monument sculpté de Pettau (Poetovio) 3, ol
I’on voit So/ et Mithra nouer leurs mains droites au-dessus d’un
autel allumé, entre la flamme et une piece de viande rotissant
(a la turque) sur une broche verticale que vient becqueter un
corbeau. Cette représentation démontre a I'évidence, comme

dorsuale: 1. Scort RYBERG, Rifes of the State Religion in Roman Art, MAAR, 22
(New Haven 1955), 9 s.; 30 s. et passiz (il faut observer, cependant, que le dorsuale
est retiré juste avant exécution de la victime dans le rituel romain: ibid., 69);
K. Larte, Rimische Religionsgeschichte (Minchen 1960), 385. Le dorsuale a parfois
Iaspect d’une guirlande: CIMRM 1, p. 262 s. n° 736 fig. 203 (Aquilée). Comme
le dorsuale proprement dit, la guirlande sacralise la victime: R. Turcan, « Les
guirlandes dans I’ Antiquité classique », in /bAC 14 (1971), 117 s.

LMMM 1, pp. 185 s. Contra: BE. WiLL, Le relief cultuel gréco-romain (Patis 1955),
214; J. R. HINNELLS, /oc. ¢/2. Dans sa communication au 2¢ Congrés International
d’Etudes Mithriaques (= Acta Iranica, 17) (Téhéran[Liége 1978), 530, E. Will
semble trevenir a 'opinion de F. Cumont: « Il ne s’agit pas d’un sacrifice... »,
méme si « cette mise 4 mott pouvait étre interprétée théologiquement comme un
sacrifice». F. Cumont ne voyait dans le dorsuale que « la solide ceinture... qui
entourait les bétes sauvages combattant dans ’aténe ». Mais les espéces de doubles
colliers, croisés sut le haut du dos, que portent certains fauves dans les repré-
sentations de wenationes (Ch. DAREMBERG|E. SAGLIO, Dict. des antiquités gr. et rom.
V p. 702, fig. 7371, pat exemple) n’ont rien de commun avec la bande brodée
dont est ceinturée la victime mithriaque.

2CIMRM 1, p. 238 n° 641. Cf. F. CumonT, « Un bas-relief mithriaque du
Louvre», in RA4 1946, I, 187.

3 CIMRM 11, pp. 194 s. n° 1584 fig. 403.



346 ROBERT TURCAN

I’'a justement marqué R. Merkelbach 1, la solidarité qui lie fon-
damentalement le sacrifice, le repas et le contrat d’alliance:
cette defimoig est sanctionnée sacramentellement par la mandu-
cation de la chair du taureau, de méme que 'union des mystes
entre eux et avec les dieux l'est par le banquet consécutif aux
immolations. La documentation figurée me parait donc ruiner
la position de F. Cumont, lorsqu’il déniait a la tauroctonie la
qualité de sacrifice 2. Quelle qu’en ait pu étre la nature 2 ’origine
ou méme la signification exacte dans la conscience religieuse
des premiers mithriastes, ceux de I’époque et du monde romain
y reconnaissaient le modele explicatif des sacrifices auxquels
ils participaient ‘communiellement’, en quelque sorte.

De ces sacrifices témoignent archéologiquement, matériel-
lement, le mobilier et 'outillage rituels: autels (dont beaucoup
sont votifs et n’ont pas servi en tant que tels; mais beaucoup
d’autres généralement placés au centre du ‘cheeur’, devant
Iimage sactrée du Tauroctone, ont été identifiés sans conteste
comme autels de culte 3, et c’est souvent au pied ou au-dessous
de ces autels qu'on a trouvé des restes animaux ¢); couteaux
entiers ou fragmentaires, manches ou lames (moitié de glaive
trouvée avec son fourreau a Konigshofen, par exemple %).
A cet égard, il faut rappeler qu'une mosaique qui tapissait le

L« Vertrag und Opfer in der Religion des Mithras », in Hommages a M.]J. Verma-
seren, EPRO, 68, 1I (Leiden 1978), 759 ss.

2 Supra p. 345 n. 1.

3 Cf. W. HerMANN, Rimische Gotteraltdre (Kallmiinz 1961), 32 ss.; 44; D. Grom,
« The Ostian Mithraeum », in S. LAvcHLI (ed.), Mithraism in Ostia. Mystery Reli-
gion and Christianity in the Ancient Port of Rome (Evanston 1967), 13 ss.; 20;
F. Cumonr, « The Dura Mithraeum », 164; J. P. KANE, art. cit. (supra p. 344 n. 1),
350.

L CIMRM 1, p. 62 n° 36; pp. 293 s. n° 844; p. 296 n° 851, 3; I, p. 175 n° 1481;
p. 268 n° 1905, etc.; J. P. KanE, art. cit., 350.

S CIMRM 1, n% 234, 673, 991; II, n°® 882 bis, 1062, 1069, 1080, 1115, 1132,
1150, 1373, 1412, 2033. Pour Konigshofen, cf. R. Forrer, « Das Mithra-Heilig-
tum von Konigshofen bei Strassburg», in Mitt. d. Ges. f. Erbhaltung d. gesch.
Denkmiler im Elsass, 2. Folge, 24 (1915), 39 s. et pl. x11, 6-7.



LE SACRIFICE MITHRIAQUE 347

sol devant la niche cultuelle d’un possible Mithracum, a Ostie 1,
nous montre un autel allumé entre un porc d’une part, un cou-
teau et un canthare d’autre part. On a retrouvé aussi des haches
ou des représentations de haches 2. F. Cumont ® a conjecturé
que les grosses chaines exhumées dans deux Mithraea pouvaient
avoir servi a attacher les victimes. On a fait valoir, enfin, la
découverte d’ossements divers: de volatiles (poulets surtout),
chévres, cervidés, bovidés, voire sangliers, renards et loups *.
Ces ossements ont été relevés soit dans des puits extérieuts,
soit dans des fosses creusées tantdt en dehors de la nef, tantot
au milieu méme de la ce/la, soit au pied de Iautel principal ou
devant le relief cultuel. Il va de soi qu’il serait arbitraire de pré-
tendre attribuer tous les restes animaux 2 des sacrifices
mithriaques, car apres leur abandon (souvent trés tot au IIIe,
en tout cas au IVe siccle), certains Mithraea ont pu étre occa-
sionnellement réoccupés par des gens et pour des raisons qui
n’avaient rien 4 voir avec le culte persique. Mais on a retrouvé
trop de ces ossements, 4 des emplacements intentionnels et
rituellement appropriés, pour les mettre tous au compte des
chasseurs de passage ou d’occupants fugitifs et temporaires.

Les os de loups font évidemment songer au texte de Plu-
tarque (De Is. et Osir. 46, 369 E-F) qui parle du sang d’un loup
égorgé comme composante d’une mixture offerte au dieu de
I’Hades, Areimanios ou Ahriman ®. Or on a retrouvé dans les
Mithraea quelques dédicaces a ce Prince des Ténebres, Arimanio

1 G. BecAarri, Scavi di Ostia, 11: I Mitrei (Roma 1954), 69 ss., fig. 16 et pl. x1v;
CIMRM 1, p. 131 n° 271. Le glaive représenté a Pentrée du couloir central,
dans le Mithraeum des Sept Sphéres (ibid., fig. 72), a coté d’un « ritual basin»
(p. 122 n° 239-240), a peut-étre aussi une signification sacrificielle.

2CIMRM 11, n°8 1062, 1080, 1150.

SMMMTI, p. 68. CE. CIMRM 11, n°® 843 F, 1080, 2033.

L MMM, p. 69; A. Loisy, Les mystéres paiens et le mystére chrétien (Patis *1930), 184.
5 ]. Broez et F. Cumont, Les mages hellénisés. Zoroastre, Ostanés et Hystaspe d’aprés
Ja tradition grecque 11 (Paris 1938), p. 71, 12 8. et p. 74 1. 9; U. Brancur, « Mithraism
and Gnosticism », in Mithraic Studies 11, 458 s.



348 ROBERT TURCAN

ou Deo Arimanio . Mais, d’abord, Plutarque ne situe pas cette
offrande apotropaique dans le contexte des mysteres mi-
thriaques; ensuite, les dédicaces précitées n’impliquent pas 7pso
facto Dexistence de sacrifices en I’honneur d’Ahriman. Ces
dédicaces ont peut-étre suscité I’horreur des chrétiens qui véri-
fiaient ainsi la confirmation de leur théorie sur le paganisme
comme culte des démons. Porphyre les renforcait d’ailleurs dans
cette conviction, et F. Cumont eut peut-étre trop tendance a
se laisser influencer par le philosophe néoplatonicien. Clest
ainsi qu’il interprétait * comme une allusion aux mysteres de
Mithra tel passage du De abstinentia qui réserve aux démons
les offrandes sanglantes et ott Porphyre enchaine par la formule:
guol 3% T pdv M eldoTopn xelodw 3. Souvent, ce type de sous-
entendu correspond eflectivement a des interdits d’ordre
initiatique. Mais Porphyre n’était pas initié, apparemment, aux
mysteres de Mithra et il n’en fait ailleurs expressément état que
de seconde main, d’apres Eubule, Pallas ou Numénius 4. Donc
la formule doit concerner plutot la théurgie. Mais, non content
d’affirmer que les restes de sangliers, renards et loups ne peuvent
attester que des sacrifices aux démons, F. Cumont ® a supposé
que les offrandes non sanglantes honoraient les dieux d’En-Haut
tandis que les immolations d’étres animés revenaient aux dieux
d’En-Bas — autrement dit 4 Ahriman et a ses acolytes. Or les
peintures de S. Prisca nous montrent qu’on présentait a So/ et
a Mithra (dieux de la lumiére céleste) non seulement des pains
et du vin, mais des animaux — taureau, coq, bélier et porc —

VCOIMRM 1, p. 116 n° 222 (don d’un signum Arimanium); pp. 163 s. n® 369;
p. 290 n° 834 (exemple douteux, commenté par U. BiancHr, loc. ¢it.); 11, p. 234
0% 1773, 1775.

2 Les religions orientales dans le paganisme romain (Paris *1929), 280 n. 53; cf.
F. Cumonir, Die Mysterien des Mithra (Stuttgart *1963), 153 n. 4.

8 Porph. Abst. 11 36 (p. 165, 24 Nauck?).
4 R. TurCAN, Mithras Platonicus, 23 ss.; 62 ss.
% Die Mysterien des Mythra®, 153 (mais cf. la précision restrictive, p. 223 n. 15).



LE SACRIFICE MITHRIAQUE 349

apparemment destinés au sacrifice . Je sais bien que, dans la
tradition avestique, c’est Ahriman qui tue le beeuf et que
J. Duchesne-Guillemin ® fut tenté d’identifier Mithra avec
Ahriman. Mais en bonne méthode, il faut se tenir (pour com-
mencer) 2 la documentation proprement mithriaque du monde
romain, ol rien n’autorise a poser cette ségrégation sacrificielle
soutenue hypothétiquement par F. Cumont. Hors de cette allusion
vraiment problématique que F. Cumont déchiffrait chez Por-
phyre, la tradition littéraire n’est gueére instructive sur les
sacrifices offerts dans les omfhaux. Justin® et Tertullien ¢ ne
patlent que de I'oblation de I’eau et du pain (on pourrait d’ail-
leurs arguer de ces témoignages pour nier la célébration
d’offrandes sanglantes dans les antres persiques ®). Seul Por-
phyte, dans son Antre des Nymphes, transcrit quelque chose des
exégeses qu’on faisait alors du sacrifice mithriaque, en Pinter-
prétant comme un acte d’animation du monde, I"immolation
du taureau faisant entrer les Ames dans la « genese »: duyal & eig
véveaw loBoar Pouyeveig 6. Mais le témoignage de Porphyre reste
hypothéqué par les surinterprétations de Numénius, dont il
dépend souvent ad /itteram sans le nommer °.

Certaines trouvailles ont posé ou reposé le probleme des
sacrifices humains . Le squelette de Sarrebourg n’entre pas en
ligne de compte, puisqu’il gisait les poignets enchainés sur les

I M. J. VERMASEREN, Mithra, ce dien mystérieuxc, trad. fr. (Paris 1960), 43 s.;
M. J. VErMASEREN/C. C. van EssEN, op. ¢it., 165 ss.; J. P. KANE, art. ¢if., 319;
3213 345 5.

2« Aion et le léontocéphale», in La Nouwvelle Clio 10 (1958/60), 91 ss.; id., La
religion de I’Iran ancien, Coll. “Mana” (Paris 1962), 256 s. Cf. la critique de
G. WIDENGREN, Les religions de I’ Iran, trad. fr. (Paris 1968), 261 s.

8 Apol. 1 66.
Y Praescr. 40, 4 (Celebrat et panis oblationem...). CE. J. P. KANE, art. cit., 315.

5 Comme le faisait A. Loisy, Essai historique sur le sacrifice (Patis 1920), 416; id.,
Les mystéres paiens et le mystére chrétien 2, 196.

§ Porph. Antr. 18 (p. 69, 15 Nauck ?). Cf. R. TurcAN, Mithras Platonicus, 72 ss-
7 Ihid., 62 ss.

8 M. J. VERMASEREN, Mithra, ce dien mystérieux, 137 .



350 ROBERT TURCAN

débris du relief cultuel et qu’il avait donc été déposé dans le
Mithraeum aptes le saccage du sanctuaire (par les chrétiens
vraisemblablement) . Les ossements humains reconnus dans le
Mithraenm de Fertorakes (Hongrie), a Pintérieur d’un sarco-
phage, s’expliquent en raison du fait que ’antre abandonné et
désaffecté a servi de tombeau — et il s’agit effectivement d’une
sépulture . Plus troublante fut la découverte de Konigs-
hofen 3: une calotte crinienne et un fémur localisés dans 'angle
interne des blocs formant un socle, sous la stéle 4 scénes mul-
tiples actuellement conservée et recomposée au Musée Archéo-
logique de Strasbourg. Les experts y ont identifié le crane d’une
adolescente de quatorze ans. . Cumont songeait a un rite de
fondation ¢. Mais R. Forrer ® n’excluait pas ’hypothése dun
martyr mithriaque, allant jusqu’a conjecturer I’ostension de
cette relique a un moment donné des célébrations... Avant
d’étre fouillés par les archéologues, les sanctuaires paiens ’ont
été par les chrétiens. Quand I’évéque Georges en 361 fit déblayer
le Mithraeum d’Alexandrie, on exhuma de la crypte ruinée des
crines humains (parait-il), et naturellement on les exhiba dans
les rues pour exciter I'indignation populaire ®! D’autres com-
munautés secrétes ou marginales ont suscité I’accusation de
sacrifices humains. Déja au IIe siecle apres J.-C., le souci
qu’avait Pallas de disculper les mithriastes prouve qu’on leur
imputait de pareilles immolations 7. La littérature chrétienne

VCIMRM 1, p. 327 n° 983; V. J. WALTERS, The Cult of Mithras in the Roman
Province of Gaul, 22.

2 CIMRMIIL, p. 205 n° 1647, avec la bibliographie antérieute; M. J. VERMASEREN,
loc. cit. (supra p. 349 n. 8).

8 CIMRMTI, p. 139 n° 1375 ; R. FORRER, 0p. ¢it. (supra p. 346 n. 5), 75 ss. fig. 59-61.
L Ibid. 13

5 Thid.

¢ Soct. H.e. III 2 (PG LXVII col. 381 A-B); Sozom. H.e. V 7 (PG LXVII col.

1233 B); Phot. Bibl. cod. 258 p. 483 b (VIII, pp. 35 s. de I’éd.-trad. P. HENRY
dans la Collection Byzantine des Belles Lettres, Paris 1977). Cf. MMM 1, p. 346;

IL pp. 44 s.
" R. TURCAN, Mithras Platonicus, 39 ss.



LE SACRIFICE MITHRIAQUE 351

du IVe siecle qui voulait 4 tout prix déconsidérer les pratiques
polythéistes est particuliérement suspecte de déformation ten-
dancieuse. En tout état de cause, rien ne prouve que les extraits
humains de Konigshofen soient les reliques d’un sacrifice.
S’il s’agissait d’un rite de fondation typiquement mithriaque,
on en releverait partout la trace (ce qui n’est pas le cas). Mais
on a fait des trouvailles de ce genre ailleurs que dans les
Mithraea, par exemple dans le temple des dieux syriens, au
Janicule * (dont le plan trahirait, il est vrai, une hérédité persique
d’apres M. Dieulafoy 2; mais il n’a rien de mithriaque). La décou-
verte assez exceptionnelle de Konigshofen tient 4 des circons-
tances également exceptionnelles dont nous ignorons tout.
Aucune induction ne peut en étre tirée concernant de préten-
dues victimes humaines.

Restent les données épigraphiques. Elles sont a la fois
minces et capitales. Minces, du fait que les dédicaces ne nous
apprennent rien ni sur les modalités, ni sur les finalités du
sacrifice mithriaque, méme les dédicaces pro salute qui peuvent
étre celles d’un autel, d’une statue, mais non pas I’explication
d’un sacrifice (du moins, la chose ne nous est pas précisée
comme sur les autels tauroboliques, par exemple). Les graffiti
de Doura-Europos?® nous confirment que les mithriastes
consommaient de la viande et du vin, sans plus amples détails.
Seule une inscription peinte de S. Prisca est vraiment capitale,
malgré ’état de dégradation qui rend aujourd’hui douteuse
une partie du déchiffrement jusqu’alors admis 4. Il s’agit du vets:

1 P, GAUCKLER, Le sanctuaire syrien du Janicule (Patis 1912), 274 ss.; V. von GRAEVE,
« Tempel und Kult det sytischen Gotter am Janiculum», in Jd7 87 (1972), 334;
N. Gooonug, The Lucus Furrinae and the Syrian Sanctuary on the Janiculum (Amster-
dam 1975), 29.

2 Dans CRAI 1909, 125 ss.; H. GOODHUE, 0p. ¢it., 117 Ss.

SCIMRMI, p. 71 n°® 64-65; J. P. KANE, art. cit., 321; 350.

4 Cf. U. Biancur, in Mysteria Mithrae. Atti del Seminario Internagionale su®La specifi-
citd storico-religiosa dei Misteri di Mithra, con particolare riferimento alle fonti documen-
tarie di Roma ¢ Ostia’, Roma e Ostia 28-31 marzo 1978, EPRO, 80 (Leiden 1979),
53,0, 12-12 et pl. XrnI,



352 ROBERT TURCAN

Et nos seruasti efernali sanguine fuso. Eternali (sic) n’est plus claire-
ment perceptible. Mais seruasti et sanguine fuso le sont suffisam-
ment et, comme ces mots ne pouvaient guere référer les fideles
qu’a la tauroctonie, ils nous authentifient deux points impot-
tants: 1°) le sacrifice de Mithra est un acte de salut collectif;
29) il s’agit d’un sacrifice passé (serwasti) et non pas a venir ou
eschatologique (méme s’il a des conséquences eschatologiques):
c’est, en quelque sorte, le paradigme primordial de tous les
sacrifices ultérieurs.

Dans la mesure ou le banquet des mithriastes prolongeait
ou rééditait dans chaque orfhawov celui du Soleil et de Mithra,
leurs sacrifices n’avaient de sens que comme réactualisations
de la tauroctonie. On est donc fondé a considérer que I'immo-
lation salutaire du taureau avait méme signification et méme
portée que toutes celles qui précédaient leurs pieuses agapes.

Or, aussi bien les représentations de la tauroctonie que les
données du contexte archéologique et du mobilier cultuel
conferent au sacrifice mithriaque une originalité qui tranche
remarquablement sur tout ce que nous savons des autres sacti-
fices paiens. En ce qui concerne les modalités comme la finalité
du sacrifice, le mithriacisme contraste foncierement avec le poly-
théisme gréco-latin.

Voyons d’abord les modalités telles qu’on peut les induire
a la fois des représentations et des trouvailles matérielles iz sizu.

I) Dans le sacrifice gréco-romain, la victime est censée
consentir, comme on sait, 4 sa propre immolation. Une résis-
tance, une fuite, la moindre réaction récalcitrante et perturba-
trice sont considérées comme les mauvais signes d’un refus
divin *. En revanche, la docilité de I"animal signifie ’agrément
des dieux, qui ’acceptent en tant que victime et consentent 2

1J. MARQUARDT, Le culte chex les Romains, trad. fr. Brissaud, I (Patis 1889), 216;
K. LATTE, 0p. cit., 388. Pour le domaine grec, cf. M. P. Nirsson, Griechische
Feste von religioser Bedeutung (Leipzig 1906), 16; A. BRELICH, Paides ¢ Parthenoi 1
(Roma 1969), 360 ss.; W. BUrRKERT, Griechische Religion der archaischen und klassi-
schen Epoche (Stuttgart 1977), 102,



LE SACRIFICE MITHRIAQUE 395

étre ‘propitiés’ par cette offrande. Dans le cas de Mithra, c’est
tout le contraire: il doit poursuivre le taureau, le dompter, le
maitriser en appuyant son genou sur le garrot, son pied droit
fixé sur le paturon pour immobiliser la jambe de la béte dont il
empoigne la corne ou les naseaux — rorquentem cornua, écrit
fortement Stace. Il s’agit donc d’une victime forcée, sacrifiée
malgré elle, ce qui est étranger a la tradition rituelle des Romains.
§’il faut admettre que les chalnes retrouvées dans certains
Mithraea ont bien servi 4 attacher les animaux rétifs !, cet
élément matériel pourrait valoir comme indice complémentaire,
mais non pas — il va sans dire — comme argument de base.
C’est la séquence iconographique de la tauroctonie qui, en tant
que modele explicatif et justificatif de tous les sacrifices
mithriaques, autorise notre induction — outre la précision de
Stace: [ndignata... cornua.

II) La victime de Mithra n’est pas égorgée a proprement
parler 2, mais vidée de son sang par un coup de couteau enfoncé
au défaut de I’épaule. F. Cumont a observé que, preés de 'entrée
du Mithraenm ostien des Sept Sphéres, une petite excavation
cimentée « devait servir, comme le prouve un large couteau
dessiné 4 c6té d’elle dans le pavement, a recueillir le sang des
victimes » 3. Des fosses rituelles ont été reconnues dans d’autres
sanctuaires du culte persique. En tout cas, la présence fré-
quente, sous la tauroctonie, d’un cratére que viennent lécher
le serpent et le lion s’explique peut-étre en fonction du fait
qu’il tient lieu de récipient pour le sang jailli de la victime 4,
plutét que de symbole — comme I'a cru F. Cumont ® — de

L MMM 1, p. 68.

2 Cf. E. WiLL, « Origine et natute du mithtiacisme », in 2¢ Congrés International
d’Etudes Mithriaques (= Acta Iranica, 17), 528 s.

8 MMM 1, p. 63. Cf. F. Cumont, Die Mysterien des Mithra *, 153; id., « The Dura
Mithtaeum », 165.

Y Cf. V. Saxwy, Mithras. Typengeschichtliche Untersuchungen (Betlin 1931), 65 ss.;
E. WiLvL, Le relief cultuel gréco-romain, 406 ss.

S MMM 1, p. 101; id., Die Mysterien des Mithra *, 104 s.



354 ROBERT TURCAN

I’élément liquide. Sur un relief de Terni (trouvé a Piedimonti) ,
aux sept autels qui s’élevent sur le bord supérieur de la votte
rupestre correspondent sept vases alignés sur le sol — et qui
représentent une multiplication allégorique du cratere. Dans
la procession de S. Prisca, le cratere que tient I'un des ‘Lions’ 2
avait peut-étre la méme fonction rituelle, 2 moins qu’il ne soit
censé contenir du vin, substitut du sang. Quoi qu’il en soit,
C’est la libération du sang vivifiant, Peffusion — sanguine fuso —
et non pas I’hommage d’une vie aux dieux qui importe, et
sur ce point encore le sacrifice mithriaque se différencie fonda-
mentalement de la pratique romaine.

ITT) Autre modalité notable: ni Mithra ni les mithriastes
ne sacrifient sub diwo, en plein air, sur le parvis ou les marches
du temple. Ils sacrifient dans la ‘grotte’ ou la crypte, dans le
‘cheeut’ du sanctuaire. A cet égard, 'emplacement de 'autel
est le sighe d’une novation capitale dans la liturgie paienne.
On s’enferme pour sacrifier. La liturgie se passe dans la nef,
et non pas hors de la ce/la, comme c’est la régle romaine. Dans
cette religion de la crypte?, le maitre-autel occupe le centre
cultuel du ‘cheeur’. Les participants sont orientés vers lautel,
groupés autour de officiant, devant 'image cultuelle, sous la
présidence mystique du Tauroctone. Ce transfert de la liturgie
et de "autel, de 'extérieur a Pintérieur, est évidemment lié au
caractére mystérique de la religion mithriaque 4, mais la signi-
fication du sacrifice s’en trouve radicalement transformée et
Pexplication initiatique ne suffit pas, car 'isiasme est aussi un

LCIMRM 1, p. 246 n° 670 fig. 191.

2ZCIMRMI, p. 197 n° 481 fig. 134 et 137; M. J. VERMASEREN/C. C. van EssEN,
op. cit., pl. LX1v[v.

3 Cf. O. SeeNGLER, Le déclin de I’ Occident, trad. fr. (Patis 1948), 205: « le sentiment
de la crypte ».

4. HerMANN, Rimische Gitteraltire, 44. Cf. aussi J. E. StamBaucH, « The
Functions of Roman Temples », in ANRW II 16, 1 (Betlin/New Yotk 1978),
597 s. (qui ne marque pas les différences fondamentales du ‘temple’ mithriaque
par rapport aux auttes temples paiens).



LE SACRIFICE MITHRIAQUE 355

culte a mystéres: or les peintures isiaques d’Herculanum, par
exemple, nous montrent bien l'autel allumé dans P'area qui fait
face au temple, a Pextérieur du temple!. De méme, on sait
qu’a Ostie, dans le Campus Matris Magnae, 1autel sacrificiel
s’éleve devant le temple de Cybele 2. Les cultes égyptiens et
phrygiens se sont conformés sur ce point a la norme gréco-
romaine. Mais le sanctuaire mithriaque n’est pas, comme le
temple gréco-latin, une maison du dieu: c’est une reproduction
de la grotte ou s’était accompli le sacrifice primordial, et c’est
justement parce qu’ils réactualisaient celui de Mithra que les
sacrifices du rite persique devaient se faire dans la crypte.

IV) Il 0’y a aucune dichotomie alimentaire entre les hommes
et les dieux, les uns consommant la chair, les autres aspirant la
fumée des graisses et des exzz brilés sur 'autel . Mithra et le
Soleil qui figurent attablés (notamment au revers de certains
reliefs bifaces qu’on faisait pivoter, suivant les moments de la
liturgie ¥) sont présents plastiquement et mystiquement: ils
sont censés prendre part au repas des mystes. Ce repas post-
sacrificiel sacralise et scelle 'union des mystes entre eux et avec
les dieux. Les mithriastes ne mangent pas le dieu (comme les
dionysiastes dans I’omophagie ®), mais avec /e dies, pour leut
LCf. V. Tran Tam TiNgm, Le culte des divinités orientales a Herculanum, EPRO, 17
(Leiden 1971), pl. xxvir-xxvir; M. MALAISE, Les conditions de pénétration et de

diffusion des cultes égyptiens en Italie, EPRO, 22 (Leiden 1972), 239 s.; id., Inventaire
préliminaire des documents égyptiens déconverts en Ifalie, EPRO, 21 (Leiden 1972),
251 ss. n° 3-4 pl. 35/6.

2 G. Cavza, I/ santuario della Magna Mater a Ostia, Mem. Pont. Accad. Atch.,
S. I1I, 6 (1946), 184 ss.; M. J. VERMASEREN, Corpus Cultus Cybelae Attidisque
(CCCA)III, EPRO, 5o (Leiden 1977), 109 et pl. cCxv-CCXVI.

3 En Grece, les dieux ont droit aux os avec un peu de graisse (M. DETIENNE et
J.-P. VeErNANT (edd.), La cuisine du sacrifice en pays grec (Paris 1979), 37 ss.); a Rome,
aux exta (K. LATTE, op. ¢it., 389 s.; G. DuMmEziL, La religion romaine archaique
(Paris 1966), 534). Je mets a part le cas des victimes offertes aux divinités chtho-
niennes ou infernales (Vetg. Aen. VI 253 s.; Fest. s.. Prodiguae hostiae, pp. 296,
21 88. et 297, 5 s. Lindsay: quae consumuntur).

1 R. TurcAN, « Note sur la liturgie mithriaque », in RHR 194 (1978), 147 ss.

5 Cf. A. Loisy, Essai historique sur le sacrifice, 72; 408 ss.; id., Les mystéres paiens
et le mystére chrétien ®, 32 ss. (qui appelle évidemment des réserves); E. R. Dopps,



356 ROBERT TURCAN

propre régénérescence, pour la conservation du monde et de la
vie, pour conforter la communauté. Il n’y a pas non plus de
victimes fixes appropriées a tel ou tel dieu, comme c’est requis
par le rituel romain '. Dans le culte romain traditionnel, faute
de pouvoir immoler les animaux prescrits, on peut leur subs-
tituer des simulacres en cire ou en pite 2: autrement dit, un
conformisme rigoureux aboutit a des fictions de sacrifices.
Mais pour les mithriastes le probléeme ne se pose pas. Toutes
sortes de victimes servent au repas. Car il ne s’agit pas d’une
offrande, d’un hommage a tel ou tel dieu, mais d’un sacrifice de
communion et de revigoration collective qui consacre une solida-
rité en quelque sorte vitaliste entre les membres du groupe
et les dieux qui président a I'office. On a comparé la procession
de S. Prisca a des Swovefaurilia, allant méme jusqu’a supposer
qu’il s’agissait d’une cérémonie officielle caractérisant ce sanc-
tuaire comme un Mithraenm ‘d’Etat’ . Mais on ne présentait
ni cratere, ni pain, ni coq dans les Swovetaurilia, qui honoraient
Mars et n’avaient rien a voir avec un sacrifice de communion.

V) On a certes abusé de cette derniere expression a propos
des cultes pafens *. D’une certaine maniere, les hommes par-
tagent avec les dieux la consommation des victimes dans le
sacrifice romain classique, mais le partage est rigoureusement
dichotomique. Les viscera que mangent le sacrifiant et ses invités
(dans le culte privé), les prétres (dans le culte public) sont réputés
‘profanes’ 5. Il n’y a donc pas ‘communion’ a strictement pat-

Les Grecs et irrationnel, trad. fr. (Paris 1965), 264 s.; M. DeTIENNE, Dionysos mis
a mort (Paris 1977); M. DETIENNE et J.-P. VErRwANT (edd.), op. ciz., 8 s.; 15 s.;
30 8.; 82 8.

1 7. MARQUARDT, 0p. cit., 206 ss.; K. LATTE, 0p. cit., 379 ss.

2 J. MARQUARDT, op. ¢it., 209; K. LATIE, 0p. cit., 380. Cf. Serv. Aen. II 116;
IV 512; Fest. p. 494, 30 Lindsay ( ficta farinacea).

8 M. J. VERMASEREN, Mithra, ce dien mystérieux, 44; M. J. VERMASEREN/C. C. van
EssEN, op. ¢it., 163 ss.

* Mieux vaut patler, comme M. DETIENNE (La cuisine du sacrifice, 23), de « commen-
salité ».

3 K. LATTE, 0p. ¢it., 391; G. DumfziL, 0p. ¢it., §534.



LE SACRIFICE MITHRIAQUE 357

ler. Les repas publics * soudent 'union sacrée des membres de
la cité plutdt qu’une communion avec les dieux. Le lectisterne
est un repas offert aux dieux, mais la tradition littéraire le dis-
tingue du sacrifice proprement dit 2. Les sénateuts participent
a Vepulum Ionis, mais le témoignage de Denys d’Halicarnasse *
prouve qu’on y consommait autre chose que les chairs d’une
victime sacrificielle, et c’est en général le cas des dapes. A propos
du culte domestique, Fustel de Coulanges * écrivait: « Ainsi le
repas était partagé entre ’homme et le dieu: c’était une céré-
monie sainte, par laquelle ils entraient en communion
ensemble ». Mais en admettant que ce fut le cas pour les fruits
ou les giteaux, celui des offrandes sanglantes était tout différent,
puisque le dieu n’avait pas droit aux mémes parties de la vic-
time que ses commensaux humains, ce qui n’autorise donc pas
a parler de communion. Au contraire, les images peintes ou
sculptées du repas de So/ et de Mithra nous les montrent atta-
blés devant les aliments que consommaient aussi leurs fideles:
pain, poulet 5, dés de viande en brochette ¢, eau et vin.

VI) Un point qui importe aux yeux des Romains, c’est de
vérifier par ’examen des exfaz que ’animal ne présente aucune
anomalie et que la divinité agrée pleinement Ioffrande. D’ou
la répétition de 'opération jusqu’a ce qu’une victime parfaite

IN. Fuster de CouLANGES, La cité antique (Paris °1881), 179 ss.; J. P. KaNE,
art. cit. (supra p. 344 0. 1), 323.

2 K. LATTE, 0p. cit., 242 ss.; G. DUMEZIL, 0p. ¢it., 541: « Nourrir le dieu a 'autel
est 'objet du sacrifice. Lui servir un repas est autre chose ».

8 Ant. Rom. 11 23, texte rapporté a Uepulum Iovis par G. Bloch (dans Ch. DAREM-
BERG/E. SAGLI0, Dict. des antiquités gr. et rom. 11 1, p. 742), quoique le nom du ou
des dieux concernés ne soit pas précisé pat historien grec. Il ne peut s’y agir, en
tout cas, d’un lectisterne.

4 La cité antique®, 24.

3 F. CumonT, in RA 1946, I, 189 (« peut-étre un poisson»); CIMRM 1, p. 328
n° 988 (“probably a fish™); V. J. WALTERS, 0p. ¢it. (supra p. 350 n. 1), 156 (“‘could
be a fish”) et pl. xxxIx.

8 CIMRM 1, p. 66 n° 42, 13 fig. 21; F. CumonT, « The Dura Mithraeum », 179
et pl. 29 a. Cf. le relief de Poefovio: CIMRM 11, p. 194 n° 1584 fig. 403.



358 ROBERT TURCAN

exprime I'approbation des dieux, afin que le sacrifice ait d’heu-
reux effets pour les sacrifiants *. Selon F. Cumont 2, « les prétres
de Mithra pratiquaient certainement, comme leurs ancétres
perses, la divination... par Pextispicine ». Mais, sauf une allusion
tres problématique de Théophane * (dans un texte ou le nom
méme de Mithra n’est pas cité), aucune référence proprement
mithriaque n’est donnée par le savant belge, et je ne connais
aucun témoignage écrit ou figuré qui autorise cette hypothese.
Du reste, cette procédure rituelle de 'extispicine n’a de raison
d’étre que dans une conception du sacrifice comme hommage,
offrande ou technique divinatoire qui me parait étrangeére au
mithriacisme. Mais nous touchons ici au probleme de la fina-
lité méme du sacrifice, qui en commande évidemment pour une
part les modalités.

VII) 1l faut d’abord souligner un point qui va de soi, mais
qu’on a tendance, pour cette raison méme, a oublier tout sim-
plement ou a négliger. Le sacrifice du taureau est au centre de
imagerie cultuelle comme de toute Ihistoire sainte du salut
mithriaque. Ce culte persique repose doctrinalement, théolo-
giquement, sur un sacrifice sanglant, et c’est — je crois * —
Pune des causes qui expliquent I'acharnement particulier des
chrétiens contre le mithriacisme au IVe siécle, car ils avaient
une véritable hantise des immolations attirant et renforcant le
pouvoir des démons (d’ou la réédition des édits contre les
sacrifices, alors que le polythéisme en soi n’est jamais et nulle
part interdit officiellement, du moins a cette époque). Ce qui
aggravait le cas des mithriastes, c’est que chez eux le rite ne
procédait pas seulement du mythe: il tenait lieu de mythe fon-

1 K. LATTE, 0p. cit., 388 s.
2 MMM I, p. 70.
8 Chronogr. A.M. 5794 (p. 9, 30 De Boot); MMM 11, p. 51.

4 Cf. ma communication au VII¢ Congrés de la Fédér. Intern. des Etudes Clas-

siques, Budapest 3-8 sept. 1979: Les motivations de intolérance chrétienne et la fin du
mithriacisme au IV siécle ap. J.-C.



LE SACRIFICE MITHRIAQUE 359

damental. Un sacrifice sanglant servait de pivot 4 toute leur
religion, et il s’agissait véritablement d’un sacrifice de commu-
nion avec les ‘démons’, quand ils le réactualisaient dans leurs
antres ténébreux. Dans le domaine grec, il y avait apparemment
quelque analogie avec le mythe de Zagreus: un sacrifice de
communion sanglante fondait toute la théosophie ‘orphique’ .
Mais ce sacrifice n’était pas le fait d’un dieu 2: c’est un dieu qui
en était la victime. Dans le mithriacisme, c’est un dieu qui
sacrifie et qui est donc censé sacrifier avec ses fideles, lors-
qu’il préside a leurs banquets sacramentels. Paradoxalement,
le dieu n’est pas ici le bénéficiaire, mais 'officiant du sacrifice.
Et sur ce point, le mithriacisme s’inscrit dans le droit fil de la
tradition iranienne authentique, ol non seulement (M. Molé 3
I'a fortement souligné) le sacrifice comme offrande 4 la divi-
nité n’a que faire, mais ou le sacrifice est méme considéré comme
une activité propre aux dieux 4.

VIII) La mythographie et Iiconographie gréco-romaines
comptent sans doute quantité d’exemples de dieux sacrifiants
— les Opfernde Gitter I’E. Simon ®. On connait des idoles ou
figurations d’idoles spondophores. On connait aussi des repré-
sentations de Dionysos jeune participant a une pompé ou 2
toute autre bacchanale marquée par un sacrifice a Priape ou
a Dionysos Ancien ®. Bacchus enfant initié 4 ses propres mys-
tertes est un théme cher 4 limagerie gréco-romaine de la

1 1. MouLiNiER, Orphée et ’orphisme & ’époque classique (Patis 1955), 46 ss. (dossier
critique); M. DEtTiENNE, Dionysos mis & mort, 163 ss.; J.-P. VERNANT, in La
cuisine du sacrifice, 81 ss.

2 Du moins, les Titans, ancétres de I’humanité, « ne sont pas exactement des dieux,
sans étre non plus des hommes » (J.-P. VERNANT, in 0p. ¢#t., 75).

8 Culte, mythe et cosmologie dans!’ Iran ancien, Ann. du Musée Guimet, Bibl. d’Etudes,
69 (Paris 1963), 126 ss.; 132.

4 Ibid., 70; J. R. HINNELLS, art. cit. (supra p. 344 n. 6), 310.

5 Betlin 1953. Cf. R. TURCAN, « Priapea», in MEFR 72 (1960), 173 s.

2\

8 R. TurcAN, Les sarcophages romains & représentations dionysiaques (Paris 1966),
494 SS. et passim.



360 ROBERT TURCAN

tehety) 1. Concurremment, la tradition littéraire nous patle de
dieux qui inaugurent un rituel ou instituent un sacrifice. Mais
dans tous ces cas, ils donnent un exemple en I’honneur soit
d’un autre dieu, soit de leur propre divinité. Ils font le geste
que les humains devront imiter et répéter, mais pour les dieux.
Le sacrifice de Mithra, lui, n’est pas un hommage a un autre
dieu, ni 4 soi-méme, puisque le sang du taureau ne coule que
pour les créatures animales et végétales (des épis de blé s’épa-
nouissent sur la plaie ou la queue de la victime). Dans la tradi-
tion gréco-romaine, les dieux sacrifiants exemplifient la pietas
envers les dieux; dans 'imagerie mithriaque, le dieu sacrifiant
exemplifie Pefficacité de 'immolation pour le salut du monde
et de I’humanité.

Mais d’une facon générale, dans les représentations de sacri-
fices romains, le prétre ou le magistrat sacrifiant est au premier
plan. Les dieux ou bien n’apparaissent pas du tout, ou bien ne
figurent qu’a 'arriere-plan, statufiés en petit format, a moins
que leur présence ne soit indirectement matérialisée par le
temple devant lequel est célébré le sacrifice 2. Quelquefois, ils
sont représentés plastiquement, a égalité avec lofficiant et
symétriquement, avec la méme taille, sans prépondérance for-
melle 3. Dans cette iconographie cultuelle, les dieux sont passifs,
objets et récepteurs du sacrifice. Ce sont les hommes qui appa-
raissent actifs, agissant sur les dieux pour les fléchir, se concilier
leur faveur ou apaiser leur colére. Cette imagerie sacrificielle
est une illustration de la prezas.

Tous les sacrifices romains — qu’ils soient propitiatoires,
expiatoires, exploratoires des intentions divines, offerts en

1 Thid., 406 ss.

2 Sur les représentations de sacrifices dans le culte officiel, voir en général 1. Scorr
RYBERG, 0p. ¢it. (supra pp. 344-5 n. 6).

8 Par exemple, sur le relief dit de Domitius Ahenobatrbus: ibid., 29 et pl. viu
(mais 'auteur note fort justement: “the composition is managed in such a way
as to throw the emphasis upon the sacrificant ... rather than upon Mars™). Cf.
L. Buppg, « Das romische Historienrelief», in ANRIW 1 4 (Betlin/New York

1973), 804 fig. 13.



LE SACRIFICE MITHRIAQUE 361

hommage ou en action de grices — restent dominés, motivés
par une méme préoccupation: le souci de la pax deorum . On
sacrifie pour éviter les effets de leur colere. La menace de
Vira deorum (pendant antithétique de la pax deorum) pése comme
une épée de Damoclés sur la conscience inquie¢te du Romain
scrupuleux dont la religion est bourrée de religiones. On ne voit
rien, on ne soupconne rien de tel dans les représentations
mithriaques. On a le sentiment que, pour un mithriaste, il n’y a
pas lieu de sonder la volonté divine, ni d’en douter ou de la
redouter. Mithra est juste et bon. On est avec lui ou contre lui.
Et le sacrifice n’apparait pas dans le mithriacisme comme une
technique propre a solliciter ou récupérer la bienveillance de
puissances incertaines, exigeantes ou sourcilleuses, telles que
les imagine un Romain. Quant a Ahriman, rien ne prouve
qu’on l'ait propitié dans les antres du culte persique.

A lorigine, si 'on s’en rapporte au sens premier du verbe
mactare ® et a une réflexion attristée de Varron ? sur les dieux
qui meurent faute de service religieux, I'immolation visait
peut-&tre a accroitre, renforcer, revigorer les dieux a qui 'on
sacrifie. A P'inverse, Mithra sacrifie pour revigorer les créatures,
a en juger du moins par 'image des animaux qui s’abreuvent
au sang du taureau et de la végétation (arbres ou épis) qui pros-
pere corrélativement. Il tue le taureau pour sauver les hommes,
a en croire du moins ’inscription de S. Prisca: ef nos seruasti...
sanguine fuso *. Un dieu qui sacrifie pour les hommes, au lieu
que les hommes sacrifient pour les dieux, c’est le monde ren-

1 K. LATTE, 0p. cit., 40; G. Dumtziv, La religion romaine archaique, 140.

2 K. LATTE, op. cit., 45 et n. 2; R. M. OciLvig, The Romans and their Gods in the
Age of Augnstus (London 1969), 42; J. BaAver, Histoire politique et psychologique de
la religion romaine (Patis %1969), 130.

8 Ap. Aug. Civ. VI 2; B. CArpauns (ed.), M. Terentins Varro Antiquitates Rerum
Divinarum, Akad. d. Wiss. u.d. Literatur, Mainz (Wiesbaden 1976), I p. 15, fr. 2 a;
Ik p. 137

* M. J. VeErMASEREN/C. C. van EssEN, op. cit., 217 ss.; J. R. HINNELLS, art. cit.,
292 S.; supra p. 351 0. 4.



362 ROBERT TURCAN

versé! Ce n’est pas encore un dieu qui se sacrifie, mais c’est
une révolution dans la conscience religieuse des paiens. Quand
les mithriastes sacrifient, c’est avec Mithra et So/, mais pour
leur propre revigoration, en communion avec les dieux, pour
le salut des créatures fideles au créateur. Le sacrifice de commu-
nion scelle la solidarité des mystes entre eux et avec les déités
de la vie lumineuse. Les mithriastes bénéficient immédiatement
d’un acte qui, ailleurs, est censé profiter d’abord aux puissances
surnaturelles; ils sont partie prenante, directement et collecti-
vement.

IX) Comme dans tout sacrifice, I’effusion du sang a dans la
tauroctonie une importance majeure, mais non pas le méme
sens qu’en d’autres rituels paiens contemporains. Le taurobole
métroaque consiste 2 vider le taureau de son sang, mais pour
que le taurobolié s’en imprégne afin de s’identifier fictivement,
presque « magiquement» avec la victime *. Saloustios ? justifie
d’autre maniere le sacrifice sanglant, comme médiation entre
les hommes et les dieux. En effet, le moyen de médiation a
besoin d’étre semblable aux étres que ‘relie’ le sacrifice (et en
un sens toute rezgio sert a relier, religare, les hommes aux dieux) ®.
« Il fallait donc, écrit Saloustios 4, que le médiateur de la vie

1 H. GraAtwror, Le culte de Cybile, mére des dieux, a Rome et dans I’ Empire romain
(Paris 1912), 232; A. Loisy, Essai bistorique sur le sacrifice, 414; R. TurcaN, Les
religions de I’ Asie dans la vallée du Rhéne, EPRO, 30 (Leiden 1972), 84. Prudence
(Perist. 10, 1007) fait dire au martyr Romanus: meus iste sanguis uerus est, non bubulus,
pout opposet au vrai sactifice personnel la fiction du taurobole.

% De diis et mundo XVI 2 (p. 21 de ’éd.-trad. G. RocHEFORT dans la Coll. G. Budé),

3 Lact. Inst. IV 28, 2 ss.; Serv. Aen. VIII 349; cf. A. ErnNouTt et A. MEILLET,
Dict. étymol. de la langue latine (Paris *1967), 569. Aujourd’hui, beaucoup préferent
rattacher religio A religere: H. WAGENVOORT, « Wesensziige altromischer Religion »,
in ANRW 1 2 (Betlin/New York 1972), 350 s.; G. LiEBERG, « Considerazioni
sull’etimologia e sul significato di religio», in RFIC 102 (1974), 34 ss. Cf. aussi
E. BeENVENISTE, Le vocabulaire des institutions indo-européennes, 2. Pouvoir, droif,
religion (Paris 1969), 271 s. Sans entrer techniquement dans le débat, je note que
des expressions comme religione soluere, exsoluere, liberare, lenare ou religionem soluere,
exsoluere impliquent dans re/igio ’idée de ‘lien” ou d’ ‘obligation’.

t Loc. cit.: Cwdig obv peobmyre Cohy Expfv elva.



LE SACRIFICE MITHRIAQUE 363

fat la vie». Mais dans la tauroctonie le sang n’est pas ou pas
seulement un médiateur; il donne ou redonne directement la
vie aux créatures, il anime ou réanime le monde animal et végé-
tal. Le sacrifice mithriaque reléve du type d’action sactée
qu’A. Loisy * qualifiait de « positif», parce qu’il est promoteur
de la vie et contribue a I’accroissement, au renforcement ou a
la préservation de la vie. D’une certaine fagon, tout sacrifice
doit profiter aux hommes en définitive; car méme lorsqu’ils
Poffrent aux dieux, c’est pour en tirer des avantages ou éviter
des inconvénients, mais indirectement et 4 condition que les
dieux acceptent l'offrande. Quant a I'immolation mithriaque,
elle est censée profiter directement 4 la communauté des vivants.
Si, dans I'inscription précitée de S. Prisca, la lecture d’(a)ezernali
était slre 2, on pourrait conjecturer que, pour les fideles des
antres persiques, le sang du taureau était porteur d’immortalité.
Mais aucun indice probant n’autorise a détecter dans cette
épithete la marque d’une influence chrétienne 3. Le sang ‘éter-
nel’ est celui de la vie continuée et renouvelée aux mystes qui,
en prenant leur part du sacrifice, participent a la vie divine.

X) Enfin, la tauroctonie, telle que Pexaltent la sculpture
et la peinture des antres, a une signification et un retentissement
cosmiques. Dans le reste de I’art paien, les représentations de
sacrifices intéressent des cultes topiques ou privés, rustiques ou
urbains, mystériques ou politiques: c’est-a-dire la religion de la
famille ou de la cité, d’un college, d’une collectivité municipale
ou provinciale, de I'armée ou de I’Empire, mais non pas le
salut du monde. Plusieurs éléments non pas du ‘décot’, mais
du syst¢tme cohérent d’images qui environnent la tauroctonie
en soulignent la dimension universelle: les dieux de I’Olympe

1 Efssai historique sur le sacrifice, 117.

2 Supra p. 351 0. 4.

8 Comme le propose M. Sivon, « Sur une formule liturgique mithriaque», in
Revue d’Hist. et de Philos. Rel. 56 (1976), 277 ss. Cf. M. J. VERMASEREN, Mithriaca
(EPRO, 16), IV: Le monument d’Ottaviano Zeno et le culte de Mithra sur le Célius
(Leiden 1978), 45 s.



304 ROBERT TURCAN

(fig. 4), dont les auspices semblent patronner le sacrifice de
Mithra *; ’orbe du zodiaque (fig. 5), qui, avec le bélier vetnal,
marque le premier printemps du monde * et date I"immolation
salutaire, mais signifie aussi et du méme coup une concordance
cosmique; le Soleil et la Lune qui, en char ou en buste, se font
pendant au-dessus ou aux cotés du dews innictus; les quatre Vents
personnifiés qui soufflent des quatre points cardinaux; les
planétes enfin et surtout, qu’on voit a Bologne® rangées en
arc de cercle, dans I’ordre des jours correspondants de la semaine,
au-dessus du Tauroctone. Le manteau de Mithra dont ’enflure
évoque I'image de la voite céleste est constellé d’astres brillants
sur la peinture de Marino %, par exemple.

Mais d’autres signes, moins explicites a premiere vue, vont
dans le méme sens. Souvent, au-dessus de la tauroctonie, sept
autels flamboyants dominent la scéne ®. Associés chacun parfois
(fig. 6) a4 un couteau, un arbre et un bonnet phrygien °, ils ont
été interprétés par F. Cumont ” comme un symbole du feu, le
couteau représentant I’élément liquide du sang qu’il fait couler,
Parbre, la terre et le pilens, 1air: autrement dit, ces autels signi-
fieraient que « les planctes sont composées des mémes corps
primitifs que notre monde sublunaire». Cette exégese veut

VCIMRM 1, n° 966 D (fig. 236); II, n°® 1128 (fig. 294), 1292, 1 (fig. 340), 1359,
15 (fig. 355/6), 1475, 7(fig. 377), 2202, 3 (fig. 608), 2338, 3 (fig. 650), 2340 (fig. 651).
® R. TurcaN, Mithras Platonicus, 54 ss.; 85 s.

SCIMRM 1, p. 252 n° 693 fig. 195. Cf. M. J. VERMASEREN, Mithriaca, 1V, 5o0.
Sut la plaque de Brigetio (CIMRM 11, p. 225 n° 1727 fig. 448), les dieux person-
nifiant les planétes figurent sous la tauroctonie, dans 'otdre des jours de la semaine,
de Saturne a Vénus.

4 H. LAVAGNE, « Le Mithréum de Marino (Italie) », in CRAT 1974, 195 et fig. 2.
S MMM 1, pp. 115 ss.; id., Die Mysterien des Mithra®, 109; M. J. VERMASEREN,
loc. cit. (supra n. 3).

8 CIMRM 10, p. 286 n° 1974 fig. 514.

TMMMT, pp. 116 s. Pour W. & H. G. GUNDEL, Astrologumena, Sudhoffs Archiv,
Beih. 6 (Wiesbaden 1966), 308, les planctes sont « oft symbolisch dargestellt, z.B.

durch sieben Altire, etc.». Cf. M. J. VERMASEREN, Joc. cit.: « les sept autels ...
peuvent difficilement s’expliquer autrement qu’en référence aux sept planétes ».



LE SACRIFICE MITHRIAQUE 305

déchiffrer 4 tout prix les quatre éléments dans des motifs qui
nous réferent d’abord 4 la tauroctonie (l’autel, le couteau, le
bonnet de Mithra) ou aux effets bénéfiques de cette tauroctonie
(Parbre qui résume la végétation). Je crois que les sept autels
figurent la multiplication planétaire du sacrifice et de ses pro-
longements salutaires. L’heptade sidérale représente le monde
supraterrestre, et le septuple retentissement de la tauroctonie
en symbolise la portée universelle. Compte tenu du fait que sur
la stele de Bologne les bustes des dieux planétaires, ordonnés
suivant les jours de la semaine, occupent ’emplacement des sept
autels, on est en droit de penser que cette portée universelle
vaut dans le temps comme dans ’espace. On sait que ’échelle
a sept portes (xAipaf éntdmudog) dont nous informe Celse !
étage les planetes dans lordre d’une semaine inversée 2. Clest
a cette grande semaine cyclique que peuvent nous référer les
sept autels. Leur symbolisme temporel me parait confirmé par
le monument d’Ottaviano Zeno trouvé au XVIe siecle dans
un Mithraeurs du Célius: en effet, deux déités enlacées dans les
spires d’un serpent, comme idole bien connue d’Aién-Kronos
(ou Chronos) 3, y étaient associées avec des glaives aux autels
allumés. C’est une fagon de signifier que Ja tauroctonie a une
répercussion totale dans la séquence des périodes dominées
a tour de role par chacun des astres errants.

Il s’agit 14, sans doute, du sacrifice divin et primordial. Mais
du fait méme que les cryptes mithriaques étaient congues et
décorées a 'image de la grotte mythique, les immolations qui
s’y accomplissaient a ’exemple de la tauroctonie, sous les aus-

1 Ap. Otig. Cels. VI 22.

2 R. TurcAN, Mithras Platonicus, 50 ss.

8 M. J. VERMASEREN, op. ¢it. (supra p. 363 n. 3), 52 et pl. x1-xvir. Sur les sept autels,
cf. L. A. CampBELL, Mithraic Iconography and Ideology, EPRO, 11 (Leiden 1968),
363 ss.; 391 s.: ils symboliseraient le « feu vital» et les étapes qui séparent le
commencement de I"accomplissement. Leur nombte cortespond, en effet, 4 celui
des grades; mais 'ordre des grades et des planétes qui les protegent ne coincide
pas avec celui des sept portes dont patle Celse.



366 ROBERT TURCAN

pices et la présidence iconographique du Tauroctone, voire en
sa présence mystique, devaient avoir méme sens et méme
portée. Le plafond du sanctuaire de St-Clément a2 Rome ! est
percé de sept jours qui, numériquement et symboliquement,
coincident avec la figuration des planétes. De méme, la volte
peinte et constellée du Mizhracum de Capoue * est 4 I'image du
firmament, c’est-a-dire que, tout comme dans ’antre de Mithra,
le sacrifice y revét une importance qui dépasse les limites maté-
rielles du onfraov cultuel et de la communauté locale. Eubule,
transcrit patr Porphyre (peut-étre par 'intermédiaire de Numé-
nius), disait que la grotte « porte I’image du monde» ®. Tout
ce qui s’y fait rituellement importe donc au Cosmos.

On est tenté de rapprocher certaines conceptions chré-
tiennes de la liturgie céleste, en particulier les trois cieux de
Jean PAcémete ¢ ou les trois autels sur lesquels, d’apres Isaac
de Stella (XIIe siecle) 5, s’accomplit un sacrifice qui complete
chaque office terrestre. On songe aussi 2 Maxime le Confesseur
qui fait du culte humain le symbole efficace de la liturgie trans-
cendante et universelle ¢, le prétre réincarnant le Christ dans
I'office de la messe, comme le pater sacrorum devait réincarner
Mithra dans les antres persiques . Dans certaines sectes gnos-
tiques aussi se marque le souci d’une correspondance entre
Pinitiation terrestre et les mysteres du ciel: le rite marcosien du

1CIMRMI, p. 156 n° 338.

2 Ibid., p. 106 n° 180; M. J. VERMASEREN, Mithriaca (EPRO, 16), 1: The Mithraeum
at §. Maria Capua Vetere (Leiden 1971), 3; V. TrRAN Tam TiNH, Le culte des divi-
nités orientales en Campanie..., EPRO, 27 (Leiden 1972), 185.

8 Porph. Antr. 6 (p. 6o, 8-9 Nauck 2): eixdva @épovrog 100 omnhaiov 7ol xdopov.
Sur ce texte, cf. R. TurcAN, Mithras Platonicus, 24 ss.

4 L.-H. Gronpijs, « Croyances, doctrines et iconographie de la liturgie céleste »,
in MEFR 74 (1962), 678.

5 Ibid., 678 s.

S H. U. von BAvTHASAR, Liturgie cosmique. Maxine le Confessenr, Théologie, 11

(Paris 1947), 246 s.
7 J. P. KANGE, art. ¢it. (supra p. 344 0. 1), 345 S.



Fig. 1. Stéle de I’ Esquilin (Vatican, Museo Chiaramonti).

Fig, 3, Stéle de Plevna ( Bulgarie).



Fig, 3. Stéle de Fiano Romano, revers (Paris, Musée du Louvre).



Bz, & Stéle de Sarrebourg ( Musée de Metz).



Fig. 1. Stéle de Walbrook ( Musée de Londres).

Fig. 6. Stéle d’ Apulum ( Roumanie, Muzeul Regional d° Apulum).



LE SACRIFICE MITHRIAQUE 367

‘mariage spirituel’ se célébrait (écrit Irénée) * xata v SpordtyTa
&Y d&ve culuyidv. Mais cette idée se déchiffre aussi dans ’hermé-
tisme gréco-égyptien: en raison de la sympathie universelle, les
fonctions sacrées sont liées verticalement aux mysteres du ciel,
fait dire a Isis le fragment XXIII 2. C’est aussi en vertu de la
sympathie universelle que Jamblique ? attribue aux sacrifices
parfaits un retentissement supraterrestre, au niveau des dieux
et notamment des puissances ‘démiurgiques’. Si ’espace sacté
— femenos ou ftemplum — est une projection du ciel ou un
condensé du Cosmos ¢, téciproquement les actes qui s’y font
et qui en partent ont logiquement des effets qui en transcendent
les limites apparentes.

Il s’agit donc d’une conviction qui s’accorde avec les idéo-
logies religieuses ambiantes, mais qui s’explicite et s’affirme
iconographiquement dans les antres mithriaques. L’architec-
ture et l’art ornemental des omruwe, leur fonction et leur sym-
bolisme théologique en font des microcosmes ou la liturgie
quotidienne, hebdomadaire ou saisonniére réédite la liturgie
céleste du deus inuictus et, corrélativement, contribue aux mémes
conséquences que la tauroctonie. La finalité du rituel est stric-
tement liée a la structure interne du sanctuaire qui, au lieu d’étre
simplement la demeure du dieu, d’un dieu topique ou étroite-
ment localisé, comme les autres temples paiens en général,
figure le monde, terre et ciel, que sauve ou préserve le sacrifice.

1Iren. Haer. 1 21, 3. Cf. R. RerrzexsteN, Die hellenistischen Mysterienreligionen
Leipzig ®1927), 251; F.-M. SAGNARD, La gnose valentinienne (Patis 1947), 535 s.

2 Corpus Hermeticum, tome IV pp. 2 (XXIII 5) et 2z (XXIII 68) de Iéd.-trad.
A. D. Nock- A. J. FestuciEre dans la Coll. G. Budé.

8 Myst. V 9-10 (pp. 164 s. de I’éd.-trad. E. des PracEs dans la Coll. G. Budé).

4 Cf. en général les considérations petspicaces de M. ELIADE, Le sacré et le profane
(Patis 1965), 31 ss. Sut le templum, voir maintenant P. CATALANO, « Aspetti spaziali
del sistema giuridico-religioso romano», in ANRW II 16, 1 (Betlin/New York
1978), 467 ss. L’otrientation des Mithraea est évidemment solidaire d’une liturgie
cosmique: W. LeNTz, « Some peculiarities not hitherto fully understood of
‘Roman’ Mithtaic sanctuaries and representations », in Mithraic Studies 11, 358 ss.;
L. A. CaveBeLL, Mithraic Iconography and Ideology, 44 ss.



368 ROBERT TURCAN

Du reste, le symbolisme cosmique du Mithraeum n’est qu’un
cas particulier de cette tendance bien reconnue dans I’architec-
ture du Bas-Empire 4 structurer et enfermer ’espace suivant
des formes — votte ou coupole — qui évoquent a 'imagina-
tion celle du firmament *. Le méme type de relation qui fonde
Parchitecture du Mithraeum sur une théologie du rite sacrificiel
explique, me semble-t-il, le symbolisme de la coupole et de
Pabside chrétiennes. Il s’agit de deux cultes ou le sacrifice a des
prolongements célestes et universels. Mais I’analogie s’arréte 12,
et le sacrifice mithriaque est aussi différent du sacrifice chrétien
que des autres sacrifices paiens.

Pour tout un courant de la philosophie hellénistique mis en
valeur par P. Boyancé ? et le R. P. Festugiere ?, le monde est un
grand temple. Pour les mithriastes, c’est le ‘temple’ qui est un
petit monde. Les autres paiens sacrifient en général sous la
voute du ciel, en plein air et en plein jour; les mithriastes, eux,
sacrifient sous un firmament symbolique, dans la pénombre de
leurs nefs souterraines, 2 la lueur mouvante des torches ou des
braseros. Paradoxalement, c’est le sacrifice de lintérieur,
antro, qui revét un sens cosmique, alors que le sacrifice de
Pextérieur, sub dino, n’intéresse que lindividu, la famille, la
cité ou toute autre collectivité politiquement et géographique-
ment définie. C’est 1a liturgie mystérique et ‘fermée’ qui concetne
le monde immense des vivants. Dans cette religion de la crypte,
la concentration spatiale coincide rituellement et spirituellement
avec la négation des frontieres humaines et de la sectorisation
corrélative des cultes paiens traditionnels. Mithra n’était pas
lié¢ 4 un lieu ni a une catégorie sociale ou professionnelle. Il
était partout ou se réunissaient ses fideles, et chaque AMithraeum
résumait I'univers.

L 1. HAUTECOEUR, Mystique et architecture. Symbolisme du cercle et de la coupole (Patis
1954), 176 ss.
2 Etudes sur le Songe de Scipion (Patis/Botdeaux 1936), 115 ss.

8 La révélation d’ Hermeés Trismégiste, 11: Le dien cosmigue (Patis 1949), 233 ss. Sut
Pantre mithriaque, cf. R. TurcaN, Mithras Platonicus, 66.



LE SACRIFICE MITHRIAQUE 369

Ainsi la finalité du sacrifice mithriaque transcendait les
motivations qui expliquaient les autres sacrifices paiens aux
yeux des pratiquants et des contemporains: hommage, offrande
de sollicitation, d’expiation, de purification ou de reconnais-
sance. Suivant Porphyre !, les hommes ont trois raisons de
sacrifier: honorer les dieux, leur rendre grices ou obtenir d’eux
un avantage matériel. Les Romains sacrifiaient aussi pour
sonder les dicux sur Pavenir: leurs victimes étaient honorariae,
piaculares ou consultatoriae. Mais le sacrifice mithriaque ne rentre
apparemment dans aucune de ces catégories. Son étrangeté
radicale (Eévag Yusiag, écrit Plutarque) s’enracine peut-étre dans
la plus authentique tradition iranienne 2. Porphyre (ou plutot
Numénius, dont il dépend étroitement dans . Antre des
Nymphes) ® fait de Mithra un démiurge * — ce qu’il n’est pas;
ou, du moins, il n’apparait pas comme tel dans iconographie
gréco-romaine: il nous est donné comme responsable du monde
qu’il vivifie ou revivifie par le sang du taureau, et 12 ou il tient
ou porte un globe®, il figure en Cosmocratir, non en créateur
du Cosmos. Mais il est certain aussi que dans la littérature maz-
déenne le sacrifice primordial d’Ohtrmazd nous est expliqué
comme créant le monde, et a partir de cet archétype divin tout
sacrifice est recréation de I’Univers, maintient, sauvegarde ou
rénove 1’Univers 8. A la fin des Temps, le ‘Sauveur’ (Sdshans

Y Abst. 11 24 (p. 152, 19 s. Nauck?), d’aprés Théophraste: W. PdrscHERr (ed.),
Theophrastos mepl edoefBeing, Philosophia Antiqua, 11 (Leiden 1964), pp. 74 ss.,
Fr. 12 (p. 168, 42 ss.).

2 L’insctiption de Farasha (CIMRM 1, p. 50 n° 19) atteste qu’en Cappadoce le
rituel approprié a Mithra conservait des particulatités qui excluaient 'emploi du
grec $ew, si fudyevoe Midpy signifie bien: « Il sacrifia 2 Mithra» (M. MotLg,
op. ¢it. (supra p. 359 n. 3), 70).

8 R. TurCAN, Mithras Platonicus, 26 s.; 60 ss.

4 Porph. Antr. 24 (p. 73, 5 s. Nauck?).

S CIMRM 1, n°8 42, 9 (fig. 19), 224 (fig. 91), 985 (fig. 237); II, n°® 1283, 10
(fig. 337), etc. Cf. R. TurCAN, op. cit., 78.

8 M. MovE, op. cit., 125 ss.; 132; J. DUCHESNE-GUILLEMIN, La religion de I’ Iran
ancien, 99.



370 ROBERT TURCAN

ou Saoshyant) et les six ‘Rénovateurs’ offriront un sacrifice
eschatologique pour ressusciter les morts et restaurer la vie 1.
On congoit que F. Cumont ? ait soutenu, aprés d’autres, que
Mithra tenait la place du Saoshyant mazdéen. Les sept autels
des reliefs mithriaques font aussi penser a la concélébration
des sept Rénovateurs dans les Sélections de Zatspram ®, quoi-
qu’ils y aient une tout autre signification. On est d’ailleurs beau-
coup plus réservé aujourd’hui sur les attaches iraniennes du
mithriacisme. Mais son hérédité persique me parait sensible et
déchiffrable, en tout cas, dans la doctrine mithriaque du sacri-
fice, telle qu’elle ressort de Iiconographie et de I’épigraphie de
S. Prisca: source de vie et de salut collectif, c’est ’acte divin
par excellence de victoire sur la mort, acte d’un dieu pour les
créatures, pour les hommes et non pas des hommes pour un dien, méme
si les hommes y participent ou I"accomplissent en quelque sorte
par procuration, au nom de Mithra.

La logique du sacrifice voudrait justement qu’il fat le fait
d’un dieu et non pas des hommes. Car, si le mot sacrificare signi-
fie bien ‘faire une action sacrée’ ou ‘rendre sacré, sacraliser’
I’objet ou I'animal qu’on attribue aux dieux (c’est dans cette
perspective que la victime « entrée dans la zone du diviny 4
peut porter la marque des intentions divines, donc étre inter-
rogée utilement par D’extispicine), le sacrifice devrait compter
au nombre des prérogatives divines: d’un point de vue théo-
logique strictement trationnel, seul un dieu devrait pouvoir
annexer au divin ce qui n’en relevait pas initialement par
essence. Mais le sacrifice ne pourrait jamais se faire a Pinitia-
tive de ’homme et, de fait, il est impossible ou impensable,
méme comme sacrifice de soi dans la demotio, autrement que
moyennant un formulaire solennel et contraignant qui trans-

1 M. MoLE, op. cit., 93 ss.

2 MMM 1, pp. 181 ss.; 310 5. Cf. J. R. HINNELLS, art. cit. (supra p. 344 n. 6), 306;
310 S.

8 M. Mot op. ¢it., 94.
* J. BAYET, Histoire politique et psychologique de la religion romaine®, 131.



LE SACRIFICE MITHRIAQUE 37%

figure magiquement la victime *. Les techniques du rituel, les
charismes de Uimperium et du sacerdoce suppléent fictivement
les incapacités humaines de nature. Mais la piefas romaine ne se
raisonnait pas, et les apologistes chrétiens avaient beau jeu de
railler les inconséquences de lattitude paienne en matiere de
sacrifice: ou bien les dieux sont vraiment dieux, et ils n’ont pas
besoin de sacrifices dont le fumet et la ‘cuisine’ ne les concernent
pas; ou bien les sacrifices les intéressent, et ils ne sont pas vrai-
ment dieux (ce sont les démons inférieurs qui rédent autour
des autels et se nourrissent avidement des exhalaisons de graisses
roties!) 2. Arnobe polémique sur ce théme au livre VII de son
Aduersus nationes; mais Mithra n’y est nulle part mis en cause,
et pour cause!

Le sacrifice mithriaque échappait en effet 4 ces contradic-
tions, parce qu’il n’était pas une fiction d’offrande ou d’apai-
sement, mais le moyen donné, assuré par un dieu, de conforter
la création. Quels qu’en fussent les mobiles avoués, I'immola-
tion paienne péchait par absurdité ou par indignité. Seule peut-
étre la divination par I’examen des entrailles procédait d’une
sorte de motivation cohérente. Avec les mithriastes, le sacrifice
retrouvait une logique qu’il n’avait pas ou n’avait plus dans la
pratique polythéiste, malgré les justifications subtiles et scolas-
tiques d’un Saloustios ou d’un Jamblique. C’est pourquoi aussi
(ai essayé de le montrer ailleurs ?) le mithriacisme fut I’objet
d’un acharnement singulier de la part des chrétiens au IVe siécle
apres J.-C., et les lois répétées contre les sacrifices — nocturnes
notamment — peuvent avoir visé plus particulierement les
sacrifices de communion célébrés dans les antres ténébreux.

1 Tite-Live (VIII o, 10) dit bien de Decius qu’il s’est ‘dévoué’: Aliguanto angustior
humano uisus, sicut caelo missus... Cf. R. SCHILLING, « Sacrum et profanum. Essai
d’interprétation », in Lafomus 30 (1971), 956.

2 Athenag. Leg. 26 (p. 144, 1 ss. Ubaldi?®); Orig. Cels. VIII Go; Arnob. Naz. VII
23 (pp. 369 s. Marchesi); Lact. Insz. II 17. Cf. Porph. Abst. 11 42 (p. 172, 2 ss.
Nauck?); J. Bipez/F. Cumont, Les mages hellénisés 11 281 n. 2 et 282 n. 1.

8 Supra p. 358 n. 4.



572 ROBERT TURCAN

A lire les constitutions impériales et la littérature apologétique
de I’époque, on a 'impression que ce probleme des immolations
est alors une véritable hantise, qui explique pout une part ’into-
lérance des chrétiens envers la praxis paienne. A leuts yeux, le
sacrifice était un acte de communion et de complicité avec les
démons: il renforgait leur substance et leur pouvoir maléfique *.
Mais ce pouvait sembler encore plus vrai dans le cas d’un culte
centré sur le repas et d’un sacrifice oli, pour reprendre une défi-
nition d’A. Loisy, « les hommes collaborent par le rite au tra-
vail des dieux » 2. Toutefois, loin de prétendre pouvoir renforcer
la substance et le pouvoir des dieux — ce qui leur elit sans doute
paru insensé —, ils croyaient simplement, je pense, fortifier par
un sacrifice auquel ils prenaient part (et dont chacun avait sa part)
leur solidarité de ‘Soldats’ fideles au Créateur et mystérique-
ment associés a la vie divine par le sang ‘éternel’ du taureau.

Addendum. — A propos des tites paiens de ‘communion’ (supra p. 356 s.),
cf. A. J. PrrrriG, « Eine vorchristliche Kommunionfeier im altumbrischen Kult
von Gubbio», in Kairos 7 (1965), 280 ss.; mais cette interprétation du texte
iguvinien est sujette 4 caution.

1 Porph. Abst. 11 42 (p. 172, 5 s. Nauck?); Firm. Err. 13, 4 (p. 151 de I’édition
commentée d’A. Pastormvo, Firenze *1969).

2 Essai bistorique sur le sacrifice, 61.



ANRW

CIMRM
EPRO

JMS
MMM

Fig. 1
Fig. 2
Fig. 3

Fig. 4
Fig. 5
Fig. 6

LE SACRIFICE MITHRIAQUE 373

Abréviations

Aunfstieg und Niedergang der romischen Welt, Geschichte und Kultur Roms
im Spiegel der neweren Forschung (= Festschrift J. Vogt), herausg.
von H. TeEmporiNt und W. Haase (Betlin/New Yotk 1972 ss.).

M. J. VERMASEREN, Corpus inscriptionum et monunzentorun: religionis

Mithriacae 1-11 (Den Haag 1956-1960).

Etudes préliminaires anx religions orientales dans I’ Empire romain,
publié¢es par M. J. VERMASEREN (Leiden 1961 ss.).

Journal of Mithraic Studies (London, Routledge & Kegan Paul).

F. Cumonr, Textes et monuments relatifs auwx mystéres de Mithra
(Bruxelles 1896-1899).

Table des illustrations

Stéle de I’ Esquilin (phot. des Musei Vaticani).
Stéle de Plevna (d’aprés M. J. VERMASEREN, CTMRM 11, fig. 625).

Stéle de Fiano Romano (phot. aimablement communiquée par M. Frangois
Baratte, Conservatenr an Musée du Louvre).

Stéle de Sarrebourg (phot. Musée de Metz).
Stéle de Walbrook (phot. M. J. Vermaseren).

Stéle d’ Apulum (phot. aimablement communiquée par M. Constantin Petolescu,
Institut Archéologique de Bucarest).



374 DISCUSSION

DISCUSSION

M. Burkert: Prof. Turcan hat iiberzeugend den Kontrast des
Mithrasopfers mit dem rdmischen Normalopfer ausgefiihrt. Fiir
Einzelziige gibt es indessen zumindest in Griechenland auch Paralle-
len.

Ein nichtliches Opfer im geschlossenen Raum ist auch fiir
Eleusis anzunehmen (cf. Homo Necans (1972), 303 ff.), in dem Kult,
der in der Antike vor allen anderen ‘die Mysterien’ reprisentierte.

Den Stier iiberwinden und herbeizuschleppen, ist eine Leistung,
die im Mythos Herakles vollbringt, in etwas anderer Weise (Kiihe)
auch Hermes, BovxAémog wie Mithras; im Kult gibt es das Bodg alpewy
besonders in Eleusis. (Herakles bringt den Eber herbei; eine neue
Lex sacra eines Clubs von Heraklesverehrern in Attika (Paul Getty
Museum, Malibu) zeigt, wie man beim Hauptfest einen Eber geop-
fert und verspeist hat).

Im Hintergrund steht m.E. die Aufgabe, ein Tier herbeizuschaf-
fen und fur die Nahrung verfiigbar zu machen, die im Jigertum
absolut notwendig war; nos servasti sanguine fuso ist da wortlich wahr.
Wir haben im Mithraismus die symbolische Sublimation hiervon,
eine Soteriologie unter Beizug der hellenistischen Kosmologie,
doch im Sinn einer Kontinuitit vom Alten her.

M. Turcan : Le culte éleusinien est certes fermé en tant que culte
mystérique, mais il s’agit bien d’un cas trés particulier, géographi-
quement unique, 1ié 4 un lieu et a un temps de I’année. En effet, le
sacrifice dont vous parlez ne s’accomplit qu’a Eleusis et une fois
Pan. Il ne s’agit pas d’une liturgie ordinaire, célébrée dans tout
PEmpire romain.

La victime, en Gréce, — dans le mythe (comme dans la pratique!)
— n’est pas toujours consentante. Mais il est remarquable que Dart
religieux des Grecs ne représente pas la mise 2 mort et surtout pas
celle d’une victime malgré e/le. L’art romain nous montre des mises



LE SACRIFICE MITHRIAQUE 575

a mort, mais non pas des victimes récalcitrantes comme le taureau de
Mithra.

Le rapprochement que vous faites avec Hermes Bouxhémog est
d’autant plus intéressant que Mithra est lui aussi un ‘voleur de beeufs’,
et votre remarque sur le principe cynégétique du sacrifice s’insére
admirablement dans le contexte mithriaque, puisque le dews invictus
doit poursuivre, capturer, maitriser la béte du sacrifice et que Mithra
apparait aussi, dans I'iconographie, comme un dieu chasseut.

Mithra a été assimilé a Hermes (inscriptions d’Apt et du Nimrud
Dagh) en tant que médiateur (pecitne) entre les dieuxetles créatures
terrestres; mais au Nimrud Dagh on trouve Mithra et non pas le
mithriacisme: parmi les découvertes publiées, on ne releve en effet
rien qui ressemble ni & un Mithraenm, ni a une scéne de tauroctonie.

M. Vernant : Vous avez posé les problémes du sacrifice mithriaque
en historien, marqué toutes les innovations qu’il comporte par
rapport au rituel gréco-romain, les changements de mentalité reli-
gieuse dont il témoigne, ce qu’il prépare peut-€tre aussi, a sa fagon.

Cette recherche historique ne peut-elle déboucher sur une analyse
comparative dont I'objectif ne serait pas d’établir #ze théorie générale
du sacrifice, mais de préparer une typologie des systémes sacrificiels ?
Si on confronte votre tableau au modele que j’ai proposé pour la
Yucte, on doit constater que la série des écarts que vous avez relevés
ne sont pas répartis au hasard; solidaires les uns des autres, ils se
tiennent pour constituer, a partir de Pimmolation d’une victime
animale et du repas qui la suit, un ensemble cohérent. Dans son orien-
tation générale, ses modalités pratiques, ses finalités théologiques,
ce systéme sacrificiel n’apparait pas seulement, sur des points fonda-
mentaux, comme différent du cas grec, a part. Dans leur position de
contraste, les deux types de sacrifice figurent, 'un par rapport 2
Pautre, comme des solutions qui, dans la gamme des possibles, se
situeraient 2 partir de données analogues en des poles opposés.

M. Turcan : Effectivement; mais a la différence d’autres cultes
paiens du monde antique, celui de Mithra, avec son systéme constant



376 DISCUSSION

et cohérent d’images, avec sa liturgie et son architecture religieuse
appropriée, nous apparait, dans le monde romain, comme un culte
fortement caractérisé et singularisé par sa doctrine du sacrifice, base
de toute une théologie.

M. Rudhardt : Sans contester 'originalité du sacrifice mithriaque,
ne convient-il pas de reconnaitre que le sacrifice grec peut avoir aussi
une dimension cosmiquer? Certes les sacrifices grecs ont d’abord
une fonction familiale ou politique, mais chacune de ces communautés
ne trouve-t-elle pas sa place a Pintérieur d’un ordre qui s’impose 2
Punivers, comme a tous les dieux?

M. Turcan : Le sacrifice grec avait peut-étre une dimension ‘cos-
mique’, mais non pas — me semble-t-il — au sens que le mot a pris
depuis I’époque hellénistique. Or la représentation mithriaque de
I'univers est directement tributaire de ’astronomie et de I’astrologie
grecques, telles qu’elles ont pris forme apres Alexandre. Cest une
véritable révolution dans la conception du monde dont il faut tenir
compte.

Je ne vois pas non plus que les figurations grecques du sacrifice
Iinscrivent explicitement dans un contexte cosmique et sidéral,
comme I'imagerie mithriaque.

M. Versnel : 1'imagerie mithriaque représente sur le taureau un
seul signe qui marque sa nature de victime du sacrifice: le dorsuale.
Il y avait 2 Rome d’autres signes comparables, les bandelettes
(vittae, infulae), notamment, et le frontal (frontale). Deés lots on est
fondé a poser la question: pourquoi le seul dorsuale ?

Autre chose: la présence de chalnes dans quelques Mithraea ne
doit-elle pas étre tout simplement rapprochée d’un usage assez cou-
rant dans le rituel grec et romain, consistant a attacher la victime 2
I'autel, muni pour cela d’un anneau, avec une chaine ou avec une
corde?

M. Turcan : En ce qui concerne le dorsuale, je préciserai qu’a la
différence de ce qu’on constate dans Iiconographie religieuse



LE SACRIFICE MITHRIAQUE 377

romaine, le taureau est ceinturé au moment méme de la mise 4 mort
(sur les bas-reliefs de I’art officiel, on ne voit pas que la béte abattue
porte encore ce bandeau). Il est naturel que les mithriastes n’aient
pas représenté certains ornements rituels que portait la victime a
’occasion des sacrifices du culte public. Le fait qu’ils aient tenu 2
montrer le taureau paré du dorsuale n’en est pas moins significatif.
Méme dans I'imagerie traditionnelle, le taureau des sacrifices officiels
ne porte pas toujours le frontale.

Je n’attache pas a la trouvaille de quelques fragments de chaines
une valeur d’argument décisif. J’ai cru devoir simplement en faire
état. Il fallait bien tenir méme les victimes censées consentir a leur
propre immolation !

M™¢ Piccalnga : Sino a che punto ¢ stato approfondito, dagli stu-
diosi, il concetto di cripta mitriaca intesa come piccolo mondo,
cosmos in miniatura? Tale concetto & mai stato messo, sinora, in
rapporto al concetto di mundus della religione romana arcaica?
Questo termine indica propriamente, come & noto, nella documenta-
zione, una dimensione sotterranea la cui apertura rituale mette in
comunicazione la sfera dei vivi e quella dei morti (mundus patet);
ma proprio questa apertura rituale sembra mettere in contatto gli
uni con gli altri i tre livelli sottoterra, terra, cielo; in tal modo si
avrebbe, nei giorni in cul mundus patet, un ritorno ad un ‘mondo
cosmico’, laddove normalmente si vivrebbe in un ‘mondo (solo)
umano’. Mi domando se il concetto di cripta mitriaca non sia in
qualche modo in rapporto con questa istituzione della religione
romana arcaica. Questo perche, soprattutto, sia il zundus che la cripta
mitriaca, se pure nell’ambito della documentazione possono essere
indicati col termine femplum o affini, pure vanno ben al di 12 del senso
che normalmente si attribuisce a femplum nella religione romana
arcaica, cio¢ uno spazio sacro, ritagliato dall’'uomo, con opportuni
mezzi rituali, nello spazio indifferenziato.

M. Turcan: Le mundus n’apparait pas comme un ‘temple’ ou
s’accomplit un service régulier, et en tout cas n’entre pas dans la



378 DISCUSSION

catégorie des édifices sacrés que les Romains ou les Grecs appelaient
de ce nom. La conception primitive et authentique du mandus n’a
rien 4 voir avec la conception hellénistique, astrale et planétaire,
du cosmos dont est tributaire 'iconographie mithriaque. On pout-
rait, naturellement, considérer — en faisant abstraction de tout ce
qui différencie les temps et les cultures — que ces représentations
relevent d’une méme idéologie fondamentale; mais cette argumen-
tation s’inscrirait dans le cadre d’une anthropologie structuraliste

dont je préfere ne pas parler.

M. Henrichs : Dans les monuments mithriaques, la victime est
invariablement un taureau, jamais un autre animal. Pourquoi un
taureau ? Si le taureau primordial avait une signification symbolique,
comment expliquer que les mystes mithriaques lui aient substitué
d’autres animaux dans leurs sacrifices rituels?

M. Turcan : Je ne sais pas pourquoi c’est le sang d’un taureau qui
était censé vivifier le monde. Dans I’ Antre des Nymphes, Porphyre
met le sacrifice en rapport avec la lune (et les textes mazdéens
confirment ce rapport dans la religion iranienne). A Bourg-Saint-
Andéol (Ardeche), la Lune a des cornes de taureau. Les croyances
relatives 4 la lune comme favorisant par ’humidité la croissance et
la vie végétale ou comme propice a enfantement ont pu également
jouer. Toutefois, le fait qu’on n’ait pas toujours sacrifi¢ un taureau
dans les Mithraea ne doit pas surprendre: il n’était pas donné a toutes
les communautés (dont certaines avaient des moyens trés modestes)
de consommer un animal aussi cotteux. Mais il n’en restait pas moins
Iexemple de la victime par excellence, celle du sacrifice parfait, en

quelque sorte.

M. Rudbhardt: a) On a découvert, a l'intérieur des sanctuaires
mithriaques, des ossements de différentes especes animales disposés
en différents lieux. Y a-t-il quelque corrélation entre les especes et les
lieux, ou bien des ossements de n’importe quel type peuvent-ils se
trouver partout, indifféremment ?



LE SACRIFICE MITHRIAQUE 379

b) Parmi ces restes figurent des os de renards et de loups. La
chair de ces carnassiers était-elle consommée dans les repas rituels?

M. Turcan : A ma connaissance, il n’y a pas de corrélation étroite
et constante entre les especes et les lieux ou les emplacements cultuels.
Simplement, j’ai Pimpression qu’a Sarrebourg, par exemple, la pré-
sence d’ossements de loups, de renards (et d’un sanglier) peut
s’expliquer en fonction de l’environnement écologique. Mais on
y a trouvé aussi des os de poulets; d’ailleurs, aucun résidu d’animaux
sauvages n’est signalé dans tels secteurs de la Germanie et des pays
danubiens ou vivaient les mémes especes.

J’ignore si la chair des renards et des loups était consommée.
Encore une fois, tous les ossements exhumés dans les Mithraea ne
correspondent pas nécessairement aux restes de repas sacramentels.
En tout cas, il s’agit de trouvailles exceptionnelles et on n’a repéré
aucun os de loup dans les rares sites ott 'on a reconnu des dédicaces

a Ahriman.

M. Scholy : Obwohl wir auf Darstellungen der Mithras-Religion
die verschiedensten Tiere finden, fillt doch die ikonographische
Aussage der Fresken von Santa Prisca auf durch ihre — von mi-
thriischen Elementen durchsetzte und getragene — Anspielung auf
die suovetaurilia. Das ergibt m.E. auch einen guten Sinn: die suove-
tanrifia gehoren zum Ritus des censorischen /fustrum condere, wobei
ein Gebet fir ein felix lustrum gesprochen wurde; iiber dem “suove-
tanrilia-Fresko” steht zudem der Vers: fecunda Tellus cuncta quae
generat Pales. Hier sind also mehrere Anspielungen auf die romische
Religion und ihre Glaubenswelt der Zeit um zoo n. Chr. gegeben,
zu dem Zweck, damit die Glaubenswelt der Mithras-Religion zu
verdeutlichen. Ich sehe darin die gleiche Funktion erfiillt wie in dem
von Herrn Turcan auf den Darstellungen gezeigten dorsuale, das
auch ein Element der altromischen Kultpraxis ist und doch in neuer
Verwendung im Mithras-Kult ein Zeichen setzen soll. Das heisst:
auch wenn man Vermaserens Deutung der swovetanrilia im Mithraenm
von Santa Prisca nicht folgt, bleibt doch die Tatsache, dass der neue
Kult sich mit verstindlichen, {ibersetzbaren Zeichen ausdriicken will.



380 DISCUSSION

M. Turcan : Oui: les suovetanrilia apparaissant comme une sotte
de sacrifice parfait et total, il est possible que les mithriastes de
Santa Prisca aient sacrifié¢ les trois victimes en songeant au modele
romain traditionnel; mais a en juger par les fresques du Mithraenm,
leur rituel était tout autre: on sacrifiait aussi un coq, on consommait
du pain et du vin. La cérémonie n’avait rien d’une lustration, méme
si les deux rites visent également d’heureux effets pour la vie de la
communauté.

M. Kirk: To deny a ‘cosmic’ association of sacrifice to Greek
religion of the early Iron Age (at least) is difficult, perhaps. The idea
of the méhg was still undeveloped, and, besides, Mesopotamian
myths (which included a cosmic dimension, e.g. through Marduk)
were certainly ‘around’ in some sense, whether or not they were
accepted or rejected by Greeks.

M. Turcan: Je me garderai bien de prendre position sur le pro-
bleme que pose une possible influence des mythes mésopotamiens
sur les représentations grecques de haute époque. Je pose simple-
ment la question: connait-on un seul exemple de temple grec qui ait
été intérieurement congu et décoré comme une représentation du
monde céleste, a Pimage du firmament?

M. Rudhardt : La considération du mythe m’incitait a reconnaitre
un aspect cosmique au sacrifice grec. Un des principaux mythes rela-
tifs a4 P’instauration du sacrifice, celui de Prométhée, est solidaire
d’un systeme 2 la fois théogonique et cosmogonique.

M. Turcan : Le sacrifice de Prométhée n’est pas daté par la posi-
tion du soleil dans le ciel, en concordance avec les constellations et
en relation avec la semaine planétaire — ce qui n’est pensable qu’a
partir des temps hellénistiques | Enfin et de toute fagon, le sacrifice
du Titan n’a pas, comme celui de Mithra, un retentissement univer-
sel ni ce pouvoir de salut pour la totalité des étres vivants que signifie
la tauroctonie sur les peintures et les bas-reliefs.



	Le sacrifice mithriaque : innovations de sens et de modalités

