Zeitschrift: Entretiens sur I'Antiquité classique
Herausgeber: Fondation Hardt pour I'étude de I'Antiquité classique
Band: 27 (1981)

Artikel: Zur Erforschung der romischen Opfer (Beispiel: die Lupercalia)
Autor: Scholz, Udo W.
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-661036

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-661036
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

VII

Ubpo W. ScuoLz

ZUR ERFORSCHUNG
DER ROMISCHEN OPFER

(Beispiel: die Lupercalia)

Bei der Erforschung der durch keine heiligen Schriften
oder Offenbarungen festgelegten Religionen kommt der Be-
obachtung der kultischen Verrichtungen besondere Bedeutung
zu. Dies gilt auch fiir die Religion des antiken Rom, und so
steht im Zentrum aller Darstellungen der romischen Religion
die Beschreibung und Deutung der bezeugten Kultakte und
religitsen Zeremonien.

Auch die Opfer sind solche Kultakte. In der Religion des
romischen Staatskultes stehen sie in der Regel im Kontext
eines ganzen Kultkomplexes und sind daher nur aus diesem
heraus deutbar, zumal der Vollzug der mit den verschiedenen
religiosen Anlidssen und Festen verbundenen Tieropfer in der
uns tberschaubaren Zeit in seinem Ablauf weitgehend verein-
heitlicht war; lediglich Farbe, Alter, Gattung und Geschlecht
der Opfertiere wurden unter Berufung auf die mit den Opfern
samt ihren Zurichtungen angesprochenen Gottheiten diffe-
renziert. Denn den Romern galt ihre Religion als ein sich
gegenseitig bedingendes und erklirendes Bezugssystem von
Gotterglauben und Kulthandlung: Kulthandlungen waren auf



290 UDO W. SCHOLZ

Gotter gerichtet und daher durch den Gotterglauben bestimmt
gedacht.

Unsere Quellen sprechen dartiber nirgends im Zusammen-
hang, sondern erwihnen, iiber die Zeiten verstreut, von den
iltesten Inschriften bis etwa Paulus Diaconus iiber rund
1300 Jahre sich erstreckend, aus dem Zusammenhang gerissene
Einzelheiten, die sie in ihtrem historischen oder forensischen,
antiquarischen oder religiosen, sprachwissenschaftlichen, phi-
losophischen, theologischen oder sonstigen Anliegen gerade
interessiert: sind Weihung oder Beispiel, Kuriositit, zurecht-
gebogener Beweis oder iiberspitzter Ansatz fiir Polemik. Bei
dieser Quellensituation darf man wegen der erheblichen Zeit-
differenzen und unterschiedlichen Sichtweisen unserer Zeug-
nistrdger von vornherein keine einheitliche Bezeugung fir die
einzelnen Religionsakte erwarten, von der Liickenhaftigkeit
der Belege einmal ganz abgesehen.

Und doch bemiiht sich die herkémmliche, auch heute
noch allenthalben gepflogene Religionsforschung, alle zu einem
bestimmten Kultakt erreichbaren Nachrichten unmittelbar
zusammenzusetzen, in der Hoffnung, dass durch moglichst
viele Mosaiksteinchen wenigstens Teile oder Grundlinien des
zu etrforschenden Gegenstandes sichtbar wiirden oder sich
andeuteten. Dabei werden die Ergebnisse dann entweder aus
der Maioritit der Mitteilungen und Meinungen unserer Quellen
gewonnen oder aus dem Mittel der zumindest im groben
vereinbaren Testimonien; und wenn sich einzelne Zeugnisse
dem aus anderen Belegen erschlossenen Sinn nicht fiigen
wollen, werden sie mit der Behauptung, hier irre der Gewihrs-
mann, schnell beiseite geschoben und ausgeschieden — Anlass
genug, dass der nichste Forscher im Gegenzug mit anderer
Akzentsetzung die ausgeschiedenen Belege wieder fur wichtig
und zentral erklirt und seine Auswahl und Deutung zu neuem
Resultat formiert. Als Rettung aus diesem willkiirlichen Hin
und Her bietet sich bestenfalls die nur aus einem Dilemma
entsprungene, deshalb aber noch nicht bewiesene Annahme



ROMISCHE OPFER: DIE LUPERCALIA 291

einer religionsgeschichtlichen Entwicklung an, welche alle —
auch die vordem als unvertriglich empfundenen — Belege
irgendwie zu vereinen trachtet.

Dabei wird ein fir die Forschung konsequenzenreiches
Faktum {iibersehen, dass nimlich die religionsgeschichtlichen
Zeugnisse in der Regel aus mindestens zwei Informations-
schichten bestehen, aus der Mitteilung tiber Einzelheiten des
Kultvollzuges und aus dem diesen Vorgang begleitenden
Interpretament. Diese antiken Deutungsversuche sind —
quellenkritische Untersuchungen vorausgesetzt — autoren-,
zeit- und umweltbedingte, nicht die Zeiten {iberdauernde
Daten: unschitzbare Belege fir die Glaubenswelt und das
Religionsverstindnis bestimmter Zeiten und Epochen. Anstatt
jedoch diese Aussagen auszuwerten, werden gerade sie hiufig
beiseite geschoben mit dem Hinweis, dass solche Interpreta-
mente temporire Erscheinungen seien und das ‘Wesen’ eines
Religionsaktes nicht trifen. So werden historische Zeugnisse,
welche die Grundlage fiir die Geschichtsdarstellung einer
Religion abgeben miissten, wie moderne Gelehrtenmeinungen
behandelt und nur bei Ubetreinstimmung mit det eigenen These
als willkommener Beleg herausgestellt.

Da die Religionsforschung mit dieser Art von Belegaus-
wertung gegen Grundregeln philologischen und historischen
Forschens verstosst, welches den Aussagewert von Zeugnissen
durch Quellenkritik, durch kontextuelle und zeitliche Bedingt-
heiten zu relativieren gelehrt hat, muss dahinter ein religions-
wissenschaftliches Postulat stehen, und dieses kann nur in der
manchmal stillschweigend vorausgesetzten, manchmal aber auch
ausdriicklich betonten Primisse liegen, dass es das Wesen von
Religion ausmache, wie eine Konstante Zeiten und Verinde-
rungen zu iberdauern — eine Primisse, welche auch auf die
Zeugnisse solcher Konstanz tibertragen wird: Nur von diesem
Denkansatz her ist das unkritische Zusammensetzen gesam-
melter Nachrichten verstehbar. Das heisst aber: schon bei der
Textauswertung teligionsgeschichtlicher Zeugnisse beginnt



292 UDO W. SCHOLZ

die das Ergebnis beeintrichtigende treligionswissenschaftliche
Vergewaltigung. Getragen wird dieses Vorgehen von einem
weiteren grundlegenden Missverstindnis, das tibrigens auch
das Konstanzargument stitzt: man glaubt in der historischen
Religionstibung einen iiberzeitlichen Sinn wirksam und fragt
daher nach diesem, und tbersieht dabei, dass Religion sich als
ein geschichtlicher Prozess ereignet, in dem die Menschen sich
und ihre Welt im Verhiltnis zu etwas tiber- und ausserirdisch
Gedachten stets neu interpretieren. Die einzige Konstante
dabei — und auch dies nur eine relativ konstante Grosse —
ist das tiberlieferte Ritual, das immer wieder vollzogen witd,
nicht der dem Ritual jeweils unterlegte Sinn, auch nicht der
mit diesem Kultakt verbundene Gotterglauben, da er ebenfalls,
schon per definitionern, Sinndeutung und somit Verinderungen
unterworfen ist.

In Verkennung dieser Voraussetzungen gilt also der Frage
nach dem tberzeitlich giiltig angenommenen Sinn und Wesen
eines Kultaktes die ganze Aufmerksamkeit der romischen
(und auch anderer) Religionsforschung, und man meint, diese
Frage am besten beantworten zu koénnen, wenn man zum
Anfang, in die Grinderzeit um Romulus und Numa zuriick-
findet: hier, dem Utrsprung nahe (der in Wahrheit alles andere
als ein Ursprung war), konne man sozusagen dem Entstehen
eines Kultes beiwohnen und damit Sinn, Wesen und Bedeutung
erfassen. Zu diesem Zwecke werden — weiter unter dem Kon-
stanzargument — die geschichtlich wie religionsgeschichtlich
spiten Zeugnisse in der oben angedeuteten Weise als Belege
der Vorzeit verstanden, und ist derart die Sinnerklirung fir
den Anfang und aus dem Anfang heraus gelungen, wird diese
‘Grundbedeutung’ auch gleich als fir die ganze romische
Religionsgeschichte relevant postuliert. In der Geschichte
belegbare Abweichungen davon gelten dann als Missverstindnis
oder Verfallserscheinung, womit auch die Rechtfertigung zum
Aussondern ungelegenen Belegmaterials gegeben ist. Es ist
nur natiirlich, dass sich auf diese Weise Methode und Ergebnis



ROMISCHE OPFER: DIE LUPERCALIA 293

gegenseitig stlitzen — doch wird dadurch der Zirkelschluss
richtiger ?

Bei diesem Forschungsansatz verschwindet zwar das
Problem der mangelnden Einheitlichkeit unserer Quellen, es
bleibt aber das Problem der liickenhaften Information. Dies zu
tiberbriicken, ist es iblich, die in historischer Zeit giiltige
romische Glaubensbeziehung zwischen Gotterwelt und Kult-
handlung auch als Bedingung in die Vorzeit zu projizieren, um
dataus Deutungen fur die Ausbildung und den Sinn eines
Rituals abzuleiten. Dies geschieht entweder tiber die hiufig nur
unsicher zu beantwortende Frage nach dem Etymon eines
Gottesnamens oder aber durch Riickschliisse aus spitem
Gotterglauben auf Frithstadien der Kultiibung. Dabei wiedet-
holt sich im Forschungsbereich des romischen Gotterglaubens
die undifferenziert ahistorische Quellenauswertung, und es
geraten die unterschiedlichsten  religionsgeschichtlichen
Epochen zusammen, in der Annahme, sie kénnten sich gegen-
seitig erkliren. Was dann noch fehlt, helfen soziologische und
historische Riickschliisse auf die “primitive’ Anfangszeit Roms
ersetzen, nicht zuletzt aber auch die mit Grund- und Entste-
hungsfragen befassten allgemein religionswissenschaftlichen
Theorien: doch welch umstrittene und in sich schon kontro-
versenreiche Hilfen !

Was damit angedeutet sein soll, ist dies: Von religions-
wissenschaftlichen, selbst die Belegbasis vergewaltigenden
Primissen vorgeprigt, von aufs Allgemeine zielenden Hypo-
thesen getragen, entgleitet der rémischen Religionsforschung
ihre eigentliche, namlich die historiographische Aufgabe;
gelegentliche Hinweise auf Verfallserscheinungen und Refor-
men oder auf synkretistische Verwisserungen kénnen nicht
dariiber hinwegtduschen. Anstatt allgemeine Formeln, Sinn-
und Wesensbestimmungen zu den verschiedensten Bereichen
und quer iiber die Zeiten hin anzubieten, misste detailliert
untersucht werden, welche Kulthandlungen zu den einzelnen
Zeiten vollzogen wurden und welche Glaubenshaltungen sie



294 UDO W. SCHOLZ

jeweils auslosten; welche und wie dauerhafte Beziehungen
zwischen Kultakten und Gotterglauben bestanden, welche
Glaubensinderungen eintraten und welche Faktoren dafiir
bestimmend waren, und ob diese Wandlungen Riickwitkungen
auf die Ausrichtung religitser Zeremonien hatten. Voraus-
setzung dafiir aber ist eine sachgerechte Auswertung unserer
Quellen in einer Art Schichtenanalyse, die fiir die literarisch
belegte Zeit der rémischen Religion weit mehr Zeugnisse finde
als bisher angenommen, weniger jedoch fiir deren stumme
Frihzeit, die natirlich kein Anfang, sondern selbst Resultat
vor- und frihgeschichtlicher Entwicklungen war.

Um die im Einzelnen wohl etwas vergrobert, in den Grund-
linien aber sicherlich treffend charakterisierte Forschungssitua-
tion zu veranschaulichen, sei anstelle vieler Beispiele auf die
ebenso intensiven wie kontroversen Bemithungen um die
Luperkalienfeier etwas niher eingegangen; Vollstindigkeit ist
dabei in diesem Rahmen weder moglich noch erstrebt .

Die Forschung zu den Lupercalia, iiber die wir in sonst
seltener Haufigkeit Finzelnachrichten und Erwihnungen von
Fabius Pictor (ca. zoo v. Cht.) bis zu einem Papst Felix III.
oder Gelasius I. zugeschriebenen Brief (489 oder 494/6 n. Chr.) 2
und einem Festkalender Konstantinopels aus dem 10. Jh.?3
haben, ist sich in so gut wie nichts einig: Waren die Lupercalia
ein Hirtenfest oder Totenkult, ein Fruchtbarkeits-, Initiations-
oder Reinigungsritus, ein Konigs- oder Neujahrsfest, oder eine
unterschiedlich angenommene Mischung aus all diesem ? Galten

1Vgl. die Bibliogtaphien bei D. Porte, « Le devin, son bouc et Junon», in REL
51 (1973), 172; A. ALrOLDI, Die Struktur des voretruskischen Rémerstaates (Heidel-
berg 1974), 86 f.; L. FoucHER, « Flagellation et rites de fécondité aux Luper-
cales», in Ann. de Bretagne et des Pays de I’Ouwest 83 (1976), 273; Chr. ULF, Der
Luperkalienritus in der Sicht der vergleichenden Geschichtswissensehaft (Diss. (ms) Inns-
bruck 1978), 237 ff.

2Vgl. P. Navry, « Félix I1L », in Dictionnaire d’histoire et de géographie ecclésiastiques
XVI (Paris 1967), 889 ff.; vgl. Y.-M. DuvaL (nichste Anm.), 243 fI.

3Y.-M. Duvar, « Des Lupercales de Constantinople aux Lupetcales de Rome»,
in'REL 55 (1977), 222 ff.



ROMISCHE OPFER: DIE LUPERCALIA 295

sie Menschen (Minnern und Frauen odet nur den Frauen oder
nur Jinglingen) oder Tieren oder dem Land bzw. der Stadt?
Waren sie ein prideistischer Kult oder wendeten sie sich von
Anfang an an Faunus oder Juno (odet an beide) oder sind diese
Gotternamen nur spiter Ersatz fiir einen Gott Lupercus (dessen
Existenz von manchen aber geleugnet, der von anderen wieder
als eine Mars-Invokation gewertet wird), oder war gar Jupiter
oberster Schirmherr dieses Festes? Wie sind die Zuperci zu
verstehen: in Priesterfunktion oder als Betroffene des Rituals?
Waren sie Wolflinge oder Bocksgestalten? Traten sie fiir einen
wolfsgestaltigen Gott auf oder gegen Wolfsgefahr, oder hatten
sie mit Wolfen nichts zu tun? Ist die Zweiteilung der Juperci
essentieller Bestandteil des Kultes (wobei die einen vielleicht
gar als “Wolflinge’, die anderen als ‘Bocke” agierten) oder ledig-
lich eine historische, nebensichliche Konzession an die Beteili-
gung verschiedener ethnischer Gruppen oder romischer gentes?
Wurden Ziegen oder Bocke, wurden auch Hunde geopfert?
Was bedeutet der Messerritus mit der Blutzeremonie, was das
Auflachen, was der Lauf der Luperker und ihr Riemenschlagen?

So etwa lautet der Katalog ratloser Fragen, wenn man die
einschligige Forschung tberblickt. Thr Kennzeichen ist, dass
sie auf der stets gleichen Basis der Bezeugung ab 200 v. Chr.
ihr Bemiihen auf eine Sinndeutung der Lupercalia der Romu-
luszeit lenkt, um diese dann fiir die romische Religionsge-
schichte insgesamt zu verwirklichen. Dies fihrt bei dem geschil-
derten Forschungsansatz allseits zu Schwierigkeiten, und die
Folge sind unterschiedliche Ausgleichsversuche.

K. Latte * zum Beispiel sieht in den spiten Nachrichten den
unmittelbaren Reflex des Ritus « der dltesten Zeiten », « in denen
fiir die Rémer die Viehzucht neben dem Ackerbau noch eine
wesentliche Rolle spielte ». So sind die Lupercalia ein Hirtenfest
zur Abwehr der Wolfsgefahr fiir die Herden: Daher das Opfer
von Ziegen fiir die zu schiitzenden Herden und das Opfer des

Y Romische Religionsgeschichte (Miinchen 1960), 84 ff.



296 UDO W. SCHOLZ

Hundes als eine Strafzeremonie an Stelle des schwer zu beschaf-
fenden Wolfes, alles gerichtet an Faunus, der « nicht in die Stadt
gehorty; die Juno der Zeugnisse wird unterdriickt mit der
Bemerkung, « Volkswitz» habe den Fellschurz der Luperker
als amicnlum Junonis bezeichnet. Und da dieser lindliche Hirten-
ritus fur die Stadt Rom sinnlos werden musste, « watr et zu
Varros Zeit ... zu einer Volksbelustigung herabgesunken ».
Im Klartext heisst das: ab dem 1. vorchristlichen Jahrhundert
misste die Religionsgeschichte die Lupercalia eigentlich ab-
schreiben. Um von allem anderen zu schweigen, fragt man sich
bei dieser Erkldrung, warum sich wohl der sog. Gelasiusbrief
um soo n. Chr. so sehr mit den selbst noch Christen wichtigen
Glaubensinhalten um den Luperkalienritus abmiiht.

Anders A. Kirsopp Michels *: Sie verbindet die Lupetcalia
des 15. Febr. mit den vom 13.-21. Febr. begangenen dies paren-
tales und denkt an die alte Forumsnekropole, um die herum man
in alten Tagen die Wolfe wihrend ihrer Brunftzeit im Januar/
Februar heulen horte. Darin habe der Vorzeit-Romer das
Geheul seiner Toten vernommen, reinigte und entsithnte sich
durch ein preliminary sacrifice von Ziegen und durch den Messet-
und Blutritus, und brachte im Kontext von Werwolfvorstel-
lungen auch ein Hundeopfer dar. Das Riemenschlagen der
Luperker habe vom Einfluss des Todes befreit und ihr Lauf
zwischen der Siedlung der Lebenden und dem Ort der Toten
jene Grenze bezeichnet, die der Tod zu tberschreiben nicht
Macht haben sollte. — Die Stadt wuchs, der Ritus blieb, Wolfs-
geheul aber und Forumsnekropole verschwanden: So deutete
man — wohl schon wihrend der Konigszeit — Luperkerlauf
und Riemenschlagen als Fruchtbarkeitsritus und suchte sich
je nach personlichem Belieben irgendwelche Gottesbeziige
(zu Pan, Faunus, Inuus, Liber oder Juno oder allen zusammen)
fir diesen im Grunde genommen gottfreien Kult um den

1« The Topography and Interpretation of the Lupercalia», in 7.4PhA 84 (1953),
35 fl.



ROMISCHE OPFER: DIE LUPERCALIA 297

Wolf als Symbolgestalt des Todes. Rekonstruiert ist diese
These aus der Kalenderiiberschneidung von dies parentales
und Lupercalia und aus einer von Varro erzihlten Werwolf-
geschichte Arkadiens; die anderen Zeugnisse dienen nur
sekundir als Beleg fir die angenommene Entwicklung.

Als urspriinglichen Totenkult bespricht auch A. W. J. Holle-
man ! die Lupercalia, bei denen die Zuperci, als “Wolfe’ mit
einem galerns maskiert, die Totengeister verkorpert haben
sollen. Da jedoch in jedem Totenkult auch der Lebensaspekt
enthalten sei und dieser in sexuellen Handlungen sinnfil-
ligsten Ausdruck finde, vermutet Holleman, dass die Luperker
als nackte Gesellen — also ohne Fellschurz, den erst morali-
sierend Augustus eingefiihrt habe — zwischen dem 13. und 15.
Februar heimlich die Frauen der Kultgemeinde besuchten, um
ihr fruchtbarkeitswirkendes Werk zu vollbringen. Der Frucht-
barkeitsaspekt wird hier also nicht als Ausdruck von Glaubens-
verschiebungen, sondern als urspriinglicher Bestandteil des
Rituals gewertet; tiber das anstdssige Tun der Zupere hitten die
vorovidischen Quellen schamhaft geschwiegen.

Ubelabweht und Reinigung vermutet die Fotschung all-
gemein als einen “Wesenszug’ der Lupercalia, doch bei der
Frage nach Anlass und Bestimmung solcher Justratio scheiden
sich die Geister. Dies zeigt schon die alte Kontroverse zwischen
L. Deubner 2 und W. F. Otto 3. Wihrend Deubner, wie nach
ihm G. Wissowa und K. Latte, in den Lupercalia ein altes
Hirtenfest sieht, leugnet dies Otto mit dem bezeichnenden
Argument, dass die wichtige Quelle des Plutarchberichtes
nichts davon verrate, « dass das Fest urspringlich den Zweck

Y Pope Gelasius 1. and the Lupercalia (Diss. Amstetdam 1974); vgl. dazu: « Ovid
and the Lupercalia », in Historia 22 (1973), 260 ff.; « An enigmatic function of the
flamen Dialis (Ov. fast. 2, 282) and the Augustan reform», in Numen 20 (1973),
222 f.; « The ‘wig’ of Messalina and the origin of Rome», in MH 32 (1975), 251
fl.; « Martial and a Lupetcus at work », in Latomus 35 (1976), 861 ff.

%« Lupercalia », in ARW 13 (1910), 481 fF.

% « Die Lupetci und die Feier det Lupercalien », in Philologus 72 (1913), 161 ff.



298 UDO W. SCHOLZ

gehabt hat, die Herdentiere zu schiitzen». Die Romulus-
gemeinde seien Vieh haltende Bauern, aber eben Bauern
gewesen: die Kulthandlung galt nicht den Tieren, sondern den
Menschen, der Gemeinde. Die Deubnersche Entwicklungs-
hypothese, die von der ganz real gedachten Wolfsabwehr der
dltesten Zeit ausging, mit dem Verschwinden der Wolfsgefahr
eine Wandlung zu Sthneriten zwecks Forderung der Frucht-
barkeit von Boden und Frauen annahm, wozu dann in augu-
steischer Zeit unter griechischem Einfluss die unromische Messet-
und Blutzeremonie samt Hundeopfer gekommen sei, wird
von Otto daher verworfen, det wieder eine tiber die Zeiten hin
unverinderte Luperkalien-Bestimmung verteidigt und diese
in der « Ubelabweht und zugleich Reinigung der Gemeinde »
(art. cit., 190) durch den einen Zauberkreis ziehenden Umlauf
der priesterlichen Luperker sieht. In der ahistorischen Quellen-
beniitzung und -auswertung sind sich Deubner und Otto einig,
ihr unterschiedliches Ergebnis resultiert aus ihrer divergieren-
den Zupercus-Etymologie * im Zusammenhang mit einer untet-
schiedlichen Kombination jener Nachrichten, die als Betrof-
fene des Ritus hier das Volk oder die Passanten, dort die Frauen
oder dann wieder den Boden, das oppidum der Palatingemeinde,
Rom oder die Mauern Roms nennen? Dass die Luperker
keinen « Zauberkreis » zogen, keinen Umlauf ausfihrten, musste
erst A. K. Michels® aus der einheitlichen Quellenaussage
ermitteln.

Die Deutung der Lupercalia als Konigsfest beruft sich auf
einen einmaligen historischen Vorgang: das Angebot des
Diadems an Caesar bei den Luperkalien des Jahres 44. Die
Beweislage dafiir formuliert W. Burkert ¢: Belegt ist die « Ver-
bindung von Luperkalien und Konigtum des Romulus bei

1 Deubnet: ‘Wolfsabwehtet” — Otto: “Wolflinge’.

2 Vgl. die Belege bei D. PortE, in REL 51 (1973), 173 Anm. 2.
STAPhA 84 (1953), 35 L.

 «Caesar und Romulus-Quirinus », in Hisforia 11 (1962), 357 Anm. 9.



ROMISCHE OPFER: DIE LUPERCALIA 299

Plut. Rom. 21. Latte 84 fl. sieht in den Luperkalien nur ein
Hirtenfest zum Zweck der Wolfsabwehr; die Ereignisse des
15.2.44 bleiben dann unverstindlich ». Damit sind alle anderen,
weil anders lautenden Belege beiseite geschoben, und man
fragt sich, was sich wohl die strammen Republikaner von 500
bis 44 v. Cht. bei den jihrlich begangenen ‘Konigsfeiern’
gedacht haben mégen. H. Volkmann * gab daher zu bedenken,
« ob die Wahl der Luperkalien fiir das o6ffentliche Angebot des
Diadems wegen des teligiosen und mythologischen Ursprungs
des Festes erfolgte oder ob das damals bereits zur Volksbe-
lustigung gewordene Fest» — vgl. Latte oben — « sich mit
seiner grossen Zuschauerzahl eben deshalb als geeigneter
Rahmen fir den bedeutsamen Akt empfahl». Lassen wir das
viel und kontrovers diskutierte Caesarproblem beiseite 2, das
Diademangebot an den Lupercalia bleibt als historische Tat-
sache bestehen. Also versuchte man, es mit anderen Zeugnissen
zu verbinden, um eine die Konigtumsidee einschliessende
Erklirung des Kultes zu sichern. Dabei erschloss A. Alfoldi®
einen der Marsreligion zuzuordnenden Wolfskomplex und
einen der Gottin Juno dienenden Ziegenkomplex in den
Lupercalia (op. cit., 106): « Wihrend die erstgenannte Erschein-
ung [sez/. der Wolfskomplex] eine politische Einrichtung
rechtfertigen und heiligen soll » — ein « Freudenfest der Stadt-
griindung, eingerichtet von Romulus und Remus» unter einer

L Gymmnasium 70 (1963), 155 (zu M. GELZER, Caesar, *1960).

2Vgl. dazu K. KraFr, « Der goldene Kranz Caesats und der Kampf um die Ent-
latvung des “I'yrannen’», in Jb. Num. u. Geldgesch. 3/4 (1952/53), 7 ff.; D. FELBER,
« Caesars Streben nach der Konigswurde», in Untersuchungen gur rimischen Ge-
schichte, hrsg. von F. Avtaem und D. Ferser, I (Frankfurt 1961), 209 fl.;
G. DosescH, Caesars Apotheose zu Lebzeiten und sein Ringen um den Konigstitel (Wien
1966); K.-W. WeLwEr, « Das Angebot des Diadems an Caesar und das Luper-
kalienproblem », in Historia 16 (1967), 44 ff.; St. WENsTock, Divis Julins (Oxford
1971), 331 fl.; Z. YAverz, Caesar in der offentlichen Meinung (Dusseldotf 1979),
38 fI.

i Vgl. nach mehreren Studien jetzt zusammenfassend: Die Struktur des vorefrus-
kischen Romerstaates (Heidelberg 1974), 86 ff.



300 UDO W. SCHOLZ

lupa-Gottin im Kreise der Marsreligion (op. ¢it., 88) —, « hat
die zweite [d.h. der junonische Ziegenkomplex] mit Staatsform
und Herrschaft nichts zu tun, sondern gehort zu den sakralen
Minnerbtinden, die an der Jahreswende durch ihr Toben die
Erneuerung von Pflanzen-, Tier- und Menschenwelt herbei-
fithren sollen». Etwas anders akzentuiert G. Dumézil *: Die
Luperkalienfeier am Jahresende verdeutliche im Kultakt die
kosmische und soziale Organisation und suche im Zusammen-
treffen von Winter und Frihling, Tod und Leben, Wildnis
und Ordnung sinnbildliche Bestitigung fiir Leben und Staat —
Staat aber heisst Konigtum oder zumindest die Idee von Hert-
schaftsstiftung. Finziger Beleg bleibt das Diademangebot und
die Behauptung, die Zeit Caesars misse noch gewusst haben,
« dass das Lupercalienfest ... urspriinglich ein Konigsfest
gewesenn ist 2». Da in all diese Kultdeutungen bereits Riick-
schliisse aus jenem Gotterglauben eingeflossen waren, den die
historisch belegte Zeit ab 200 v. Chr. mit den Lupetcalia
verband, gentigen fur diesen Problemkreis nur noch wenige
Hinweise. Wihrend H. J. Rose ® in Verschirfung der prideis-
tischen Theorie L. Deubners und gegen ausdriicklich anders
lautende Zeugnisse in den Lupercalia ein Feinde abwehrendes
und Fruchtbarkeit schaffendes kultisches Zeremoniell sah,
welches erst durch Religionsspekulationen augusteischer Zeit
unter die Faunus- und Juno-Religion geriet, lehnt P. Lam-
brechts ¢ fiir die Lupercalia ein prideistisches Stadium iiber-
haupt ab: sie sollen von Anfang an unter dem Schutz des alten
Wolfsgottes Lupercus gestanden haben, fiir den Faunus nur
ein anderer Name sei. Die Existenz eines Gottes Lupercus wird

Y La religion romaine archaique (Paris 1966), 340 ff.; ebenso schon in: Le problime
des Centanres (Patis 1929), 219 ff.

2 G. BiNDER, Die Aussetzung des Kénigskindes Kyros und Romulus (Meisenheim 1964),
103.
3 « The Luperci — Wolves or Goats ?», in Latomus 8 (1949), 9 fI.

* « Les Lupetcales, une féte prédéiste ?», in Hommages & J. Bidez et & F. Cumont
(Bruxelles 1949), 167 ff.



ROMISCHE OPFER: DIE LUPERCALIA 301

freilich von den meisten Gelehrten bestritten, da es dafiir nur
einen Justin-Beleg (XLIII 1, 7) gibt, bei dem iiberdies unsicher
ist, ob von einer Gottes- oder einer Luperketstatue gesprochen
witrd 1. Fiir K. W. Welwei 2 ist « der entscheidende Ansatzpunkt
zum Verstindnis des Festes zweifellos die Deutung des Gottes
Faunus », des “Wiirgers’, wie A. von Blumenthal und F. Altheim
erschlossen hatten: kein Konigsfest, kein Ahnenkult, nichts
Minnerbiindisches liege in diesen Fruchtbarkeits- und Lustra-
tionsriten fiir die chthonische Gewalt des wolfsgestaltigen
Unterweltgottes. Im Gegensatz dazu behauptet G. Martorana 3,
allein gestiitzt auf eine aitiologische Erzihlung in Ovids Fasten,
die Entstehung und BErklirung der Lupercalia aus der Juno-
Religion des Esquilin: Faunusbezug und Palatin stellten eine
spatere Entwicklungsstufe dar; wichtigster Beweis ist ihm,
dass so die bisher schwer verstindliche, meist bestrittene
Beteiligung des flamen Dialis, die nur Ovid bezeugt 4, erklirt
werden konne.

Ich breche hier ab; denn das iibliche Verfahren romischer
Religionsforschung durfte deutlich geworden sein: Vernach-
lissigung des historischen Kontextes der Zeugnisse, untet-
schiedliche Koppelung von spitem Gotterglauben mit ein-
zelnen Kultberichten, das Bemiithen um ‘Sinn’- und ‘Wesens’-
Deutungen fiir die Frithzeit, die dann als Grundbestimmung
fiir die gesamte romische Religionsgeschichte angesetzt werden
— zum Teil ohne Riicksicht darauf, dass die authentischen
historischen Berichte ganz anders urteilen. Bei diesem Vet-
fahren ist sicherlich noch kein Ende der Denkmoglichkeiten
gefunden, gesicherter wissenschaftlicher Fortschritt ist so aber
nicht zu erwarten. Wire es nicht viel sinnvoller, zuerst einmal

1Vgl. A. Kirsorr MicHELS, in 7.4Ph.A 84 (1953), 56 £.

2 Historia 16 (1967), 48 £. (s. supra p. 299 n. 2).

3« Un’ ipotesi sui Lupercalia », in Studi di storia antica offerti ... a E. Manni (Roma
1976), 241 ff.

1 Vgl. die Diskussion bei D. Portg, « Le Flamen Dialis aux Lupercales», in
Latomus 35 (1976), 834 ff.



302 UDO W. SCHOLZ

das durch unsere Zeugnisse unmittelbar belegte rémische
Religionsverstindnis epochenweise zu kliren und in vorsich-
tiger Schichtenanalyse Bestand und Entwicklungen der doku-
mentierten Zeit zu erfassen ? Erst dann sollte man — von besser
abgesicherter Basis aus — in die nicht mehr belegte Friihzeit
zuriickfragen.

Einen Versuch dieser Art mochten die folgenden Betrach-
tungen zum Luperkalienopfer bieten, einen Versuchund Anfang
erst, da noch viele Fragen offen bleiben werden. Zunichst: was
erfahren wir tiber den Verlauf der Luperkalienfeier im 1. vor-
und 1. nachchristlichen Jahrhundert, der Zeit der grossten
Quellendichte *? Die Kultfeier begann, wohl am Morgen
(aurora: Ov. Fast. 11 267), am Altar bei sog. Lupercal (Dion.
Hal. I 32, 5: #9a Bopdv idpusdypevor... =iy wdretov duslay Ereté-
Aeoay, fiv péypt Tob xad fudc yeévov ‘Popalor Hbovew). Hier wur-
den von den Luperkern (Varro Ling. V 15, 85 : luperci ... in Luper-
cali sacra faciunt; vgl. Plut. Rom. 21, 6 f.) eine Ziege oder ein
Ziegenbock oder mehrere Tiere geopfert (Ov. Fast. II 361:
caesa capella; 11 445: caprum; Val. Max. 11 2, 9: caesis capris;
Plut. Rom. 21, 6: alyec).

Plutarch (Rom. 21, 6) schliesst an diese Opferung die Blut-
und Reinigungszeremonie an (cpdrrovewy alyos, eita...): Zwel
Junglinge von Geschlecht wurden zu den opfernden Luperkern
gefithrt (ueipaxiov Svolv and yévoug mpocaydévrwy adrolc) und die
einen (of pév) berithrten die Stirn der Junglinge mit dem
blutigen Schlachtmesser (fuaypévn payaiox), andere aber (Erepor
3¢) wischten das Blut sogleich mit milchgetrinkter Wolle wieder
ab. Darauf mussten die Jiinglinge lachen. Wer waren diese
Junglinge? Plutarch spricht in der ganzen Beschreibung ohne
genauere Angaben nur von minnlichen Personen (spdrrovat,

! 4 3 ~ [3 (s (74 8’ A 8!
petpaxtey  TEOCUYDEVTWY aUTOLG, OL WUEV... ETEQOL O, TX OEPUATO

I Erstaunlich ist, dass m. W. bisher noch kein Versuch unternommen wurde, den
Kultablauf zu rekonstruieren, man begniigte sich mit det Feststellung der vet-
schiedenen Bestandteile des Rituals, ohne deten Zusammenhang und gegen-
seitigen Bezug zu beachten.



ROMISCHE OPFER: DIE LUPERCALIA 303

watatepdvreg Swdéovoy yupvol), aber es ist sowohl aus dieser
Darstellung wie aus den Parallelquellen klar, dass hier stets die
Luperker als Opfernde, Handelnde und Laufende gemeint sind.
Dass auch die Junglinge dmd vévoug Luperker waren, deutet
manches an, zumal auch Plutarch keinen Hinweis auf andere
Kultteilnehmer gibt. Butas, wohl ein Freigelassener des jingeten
Cato !, aus dessen elegischen ‘Aitia Romana’ Plutarch zitiert,
bezeichnet die Luperker bei ihrem Lauf auch mit der auffillig
wiederkehrenden, singuliren Wendung vobg dmd yévoug (Plut.
Rom. 21, 8) %; und bei Ovid (Fasz. 11 377) ist es sozusagen der
Ur-Luperker Romulus, der da lacht. Daraus ist zu erschliessen,
dass die Junglinge des Messerritus auch Luperker waren.

Ovid deutet freilich eine andere Kultabfolge an als Plutarch:
Romulus lacht #ach dem Lauf, als er, det Verlierer bei der Vieh-
suche, zum Opferplatz zuriickkehrt und sehen muss, dass der
erfolgreiche und schnellere Remus mit seinen Mannen die
exta, die vorher schon am Bratspiess geschmort hatten, bereits
verzehrt hat (Fast. 11 361 fL.). In Kulthandlung tibersetzt heisst
das: Opferung, Beginn der Mahlvorbereitungen, dann auf ein
Zeichen (369 f.) Lauf der Luperker in zwei Gruppen, Mahl der
zuerst zuriickkehrenden Gruppe und danach das Lachen der
Junglinge. Da das Lachen des Romulus in Ovids aitiologischer
Erzihlung schlecht motiviert ist — Ovid sagt zum Verdruss
seiner Brklirer: risit et indoluit® —, ist die nichstliegende
Erklirung eben das Lachen der Jinglinge nach dem Luperker-
lauf in der Kulthandlung. Nun ist aber dieses rituelle Lachen
nicht von der Reinigung durch milchgetrinkte Wolle zu
trennen: erst die Reinigung 16st dieses Lachen aus. Auch Butas
scheint gegen die Plutarch-Version zu zeugen. Butas wird von

1Vgl. L. DEUBNER, in ARW 13 (1910), 506 f.

2 Gegen die iibliche Ubersetzung von todg dmd yévoug mit ‘aus vornehmem Ge-
schlecht” meldete A. Kirsorr MricHELS (7. 4APhA 84 (1953), 54 f.) Bedenken an;
doch dagegen wieder Cht. ULF, op. cit. (supra p. 294 n. 1), 94 mit Hinweis auf Plut.
Cato mai. 1, 2 und Caes. 61, 2.

8 Vgl. F. BémER im Komm. zu Ov. Fast. 11 377.



304 UDO W. SCHOLZ

Plutarch (Rom. 21, 8 £.) fiir eine aitiologische Erklirung zitiert,
die seiner (vgl. Plut. Quaest. Rom. 68; 1115 Ant. 12, 1-2; Caes.
61, 1-3) und des C. Acilius (Plut. Rom. 21, 9) Deutung det
Lupercalia als Hirtenfest mit Lauf und Riemenschlagen wider-
spricht. Butas sieht im Luperkerlauf eine historische Erinnerung
an den Lauf des Romulus und Remus von Alba Longa nach
Rom: Nach der T6tung des Amulius und der Wiederherstellung
der Macht Numitors seien die Zwillinge, Schwerter (1) in der
Hand und damit alle treffend, die sich ihnen in den Weg stellten,
zum Ort der Wolfshohle ihrer Kindheit zurtickgelaufen
(¢umodiovg timrovrag, émwg Téte gdoyay’ Eyowvieg). Dies versinn-
bildliche im Kult der Luperkerlauf, wobei die Stirnzeichnung
mit dem blutigen Schwert (z6 &lpog fuaypévoy mpocpéoeador 6
petdne) ein odpBorov Tob Tére @bvou xal wwwddvou sel, die Milch-
reinigung aber Erinnerung an die nihrende Wolfsmilch der Kind-
heit. Nun: Mord und Gefahr sind vor dem Lauf (T'6tung des
Amulius) und wihrend des Laufes (2umoStovg thrrovreg), nicht
darnach, und die Milchzeremonie als Smépwnua THhe tpopic am
sinnvollsten nach dem Lauf an dessen Endpunkt, der Wolfs-
hohle des Lupercal, der Stitte der Kindheit. Daher scheint es
mir ratsam, nicht dem aus zweiter Hand und ohne unmittel-
bare Anschauung arbeitenden Plutarch, sondern den stadt-
romischen Quellen der Zeitenwende zu folgen und als Kult-
ablauf zu erschliessen: Die Luperker opfern eine oder mehrere
Ziegen und zeichnen mit dem blutigen Opfermesser die Stirn
zweler Jinglinge; dann beginnt der Lauf der /uperci.

Fur diesen Lauf waren aus den Hiuten der geopferten Tiere
Riemen geschnitten worden, auch ein Fellschurz fiir jeden
lupercus . Mit den Riemen die ithnen Begegnenden schlagend,
liefen die Luperker in zwei, in einigem Abstand aufeinander
folgenden Gruppen (Ov. Fast. II 371 ff.; Val. Max. II 2, 9;

! Dass die /uperci seit alters einen Fellschurz trugen, bekriftigt gegen L. Deubner
und A. W. J. Holleman jetzt mit Recht D. PorTE, « Note sur les ‘luperci nudi’ »,
in L’ Italie préromain et la Rome républicaine. Mélanges offerts & J. Heurgon 11 (Rome
1976), 817 {L.



ROMISCHE OPFER: DIE LUPERCALIA 305

Liv. I 5; Dion. Hal. I 79, 13 ff.) vom Opferplatz am Lupercal
zum Forum und tber die viz sacra *. Darnach kehrten sie zum
Ausgangspunkt am Lupercal zurick, reinigten die blutgezeich-
neten Jinglinge, die darauf lachen mussten.

Mit dieser rituellen Reinigung der Jinglinge war wohl das
— leider wieder nur von Plutarch bezeugte — Hundeopfer
irgendwie verbunden. Dass der Hund nach dem Luperkerlauf
geopfert wurde, legt nicht nur die Reihenfolge der Aufzihlung
(bei Plut. Rom. 21, 6 f£.), sondern auch Plutarchs Risonnement
nahe, der dieses Opfer als Strafe fir die den Luperkerlauf
behindernden Hunde auffasst (Row. 21, 10; Quaest. Rom. 68);
im tbrigen ist Plutarch (Rom. 21, 10) unentschieden, ob das
Hundeopfer ein xadapués oder Erinnerung an die siugende
Wolfin sei.

Bei dieser Kultrekonstruktion fur die Spitrepublik und
frihe Kaiserzeit bleiben manche wichtige Einzelheiten unge-
klirt — so etwa, wann das Opfermahl stattfand. Valerius
Maximus lasst die Juperci schon vor ihrem Lauf kriftig essen und
trinken 2, wihrend bei Ovid nur von Vorbeteitungen fur das
Mahl die Rede ist 3: nach dem Lauf wird Remus mit den Seinen
die stridentia exta (v. 373) verzehren, ehe Romulus kommt, der
nut noch ossa nuda sieht. Unsicher ist ferner, ob die zuerst zum
Lupercal zuriickkehrende Gruppe das Opferfleisch allein
verzehrte und ob die zwei zu reinigenden Jiinglinge nur einer
Gruppe angehorten — der zweiten, wie die Oviderzihlung
andeutet; unklar auch der genaue Zeitpunkt des Hundeopfers 4.

Trotzdem zeichnet sich fiir das Luperkalienritual ziemlich
deutlich ein in drei Phasen ablaufendes Geschehen ab:

1. am Lupercal: Opferung der Ziege(n), Blutzeichnung
der Jinglinge und gleichzeitic Vorbeteitungen fir den Lauf

1Vgl. die Belege bei A. K. Mrcugws (7. APhA 84 (1953), 35 fL.).

2Val. Max. 11 2, 9: facto sacrificio caesisque capris epularum bilaritate ac vino largiore
provecti divisa pastorali turba....

3Ov. Fast. 11 363 f.: dumque sacerdotes veribus transsuta salignis | exta parant....
1 Zum Hundeopfer in Rom vgl. F. BoMERr, in WS 69 (1956), 376 f.



306 UDO W. SCHOLZ

(Riemenschneiden; Fellschurz), dazu Mahlvorbereitungen (oder
schon Beginn des Opfermahles);

2. Lauf der Juperci in zwei aufeinander folgenden Gruppen
tiber Forum und »7a sacra, wo sich das Volk versammelt hatte;

3. wieder am Lupercal: Reinigung der gezeichneten Jing-
linge durch milchgetrinkte Wolle und Lachen; Hundeopfer;
Optermahl.

Dass die Quellen besonders vom ILuperkerlauf berichten und
so wenig vom Opfergeschehen, mag daran liegen, dass Opfe-
rungen im Jahtesverlauf zu hiufig vorkamen als dass dies noch
besondere Aufmerksamkeit gefunden hitte, aber auch daran,
dass das Volk sich weniger am Opferplatz, am Lupercal,
versammelte, sondern vielmehr am Ort des eigentiimlich
auffallenden Luperkerlaufes, auf Forum und viz sacra. An den
Luperkerlauf heften sich auch die meisten antiken Deutungen,
welche Aufschluss tiber das Glaubensverstindnis det einzelnen
Epochen geben.

Altestes Interpretament der Kultfeier ist der Name Zupercus,
von dem die Bezeichnungen Lupercal, Lupercalia abgeleitet
sind. Doch die Namensdeutung ist strittig und zeitlich nicht
zu fixieren; eine ungefihre zeitliche Fixierung aber wire nétig,
da Name und Kultursprung keineswegs zusammenfallen missen.
Auch die antiken Etymologien * helfen hier nicht, da sie Spiegel
des Kultverstindnisses ihrer Zeiten, wenn nicht gar nur gram-
matische Spielereien sind. Trotzdem wurde die Namensetymo-
logie immer wieder als Aufhinger fiir eine generelle Kult-
deutung genommen 2: diskutiert wurden Zupos arcere ® und die
Erweiterung aus /upus wie lupa - luperca oder novus— noverca °.

Y Lupos arcere (Serv. Aen. VIIL 343); luere per caprum (Quint. Inst. 1 5, 66); lupa
pepercit fur luperca (Vartro, ap. Arnob. Nat. IV 3).

% Berechtigte Kritik daran bei Chr. ULE, op. cit. (supra p. 294 n. 1), 25 ff.
3 So z.B. Deubner, Wissowa, Marbach, Walde-Hofmann.

1 Etwa bei Mommsen, Otto, Fowler, Altheim. — J. Grusers Vorschlag Zupo-
sequos (Glotta 39 (1961), 273 ff.) scheitert schon an dem Gegenbeispiel pedisequus.



ROMISCHE OPFER: DIE LUPERCALIA 307

Sollte man sich nicht wieder auf die unter ernsthaften Sprach-
forschern giiltige Grundregel besinnen, dass die Sprach-
wissenschaft allein nur verschiedene Moglichkeiten der formalen
Herleitung ergrinden kann; in Zusammenarbeit mit der
Philologie und Religionswissenschaft wird sie dann den Kreis
der wahrscheinlichen Benennungsmotive einzugrenzen suchen,
um die semantisch plausibelste Moglichkeit zu bestimmen.
Das heisst aber: gefordert ist zunidchst die philologisch-reli-
gionsgeschichtliche Interpretation.

Die erste fassbare Deutung der Lupercalia stammt aus dem
Geschichtswerk des Fabius Pictor, dessen Darstellung beil
Dionys von Halikarnass (I 79 fI.; vgl. I 80, 3 und I 83 Ende),
nur untetbrochen von einem anders interpretierenden Tubero-
Zeugnis (Dion. Hal. T 80, 1 und 2), tiberliefert wird; und da der
Inhalt des Fabius-Berichtes auch fir die Werke des L. Cincius
Alimentus, Porcius Cato, Calpurnius Piso u.a. bezeugt ist,
fassen wir damit eine weithin giiltige Deutung des 2. Jh.s. v.
Chr. Fir die Zeit des Fabius Pictor war das Lupercal ein
legendirer, nicht mehr identifizierbarer Ort irgendwo am Fusse
des Palatin. Man erzihlte von einer einstigen Hohle neben
einer kleinen Quelle, dicht tiberschattet von grossen Bdumen;
dort habe der aus Griechenland fliichtige Euander mit seinen
Arkadern eine etste primitive Ansiedlung gebaut, zu allererst
freilich ein Heiligtum fiir den angestammten obersten Gott
Pan Lykaios. Bei diesem Heiligtum feierte man iy wérpLov duciay,
die Rom — so Dionys — in den Lupercalia noch heute unver-
indert begehe. Fiir Fabius Pictor waten die Lupercalia also ein
uralter, schon vor Romulus und Remus und vor der Stadt-
griindung Roms bestehender Kult — und ein sehr wichtiges
Ritual; denn es galt dem obersten Arkadergott. Das Lupercal
war fiir Fabius aber auch der Ort, an dem die Wolfin die aus-
gesetzten Zwillinge Romulus und Remus sidugte, und daher
nannte Fabius die Lupercal-Hohle spelunca Martis (Sexrv. Aen.
VIII 630). Obwohl Romulus und Remus in der Darstellung
des Fabius Pictor mit der Luperkalienfeier nicht weiter ver-



308 UDO W. SCHOLZ

bunden sind, deutet sich gerade in detr scheinbar dussetlichen
Verkniipfung der rémischen Griindungslegende mit dem
hochsten Arkaderfest das Verstindnis des frithen 2. Jhs. an:
An den wolfischen Pan Lykaios findet die rémische Wolfin,
das Mars-Tier, Anschluss und das arkadische Lupercal wird
zur spelunca Martis; und wenn die Lupercalia das Stammesfest
fir den arkadischen Stammesgott sind: sind dann nicht die
romischen Lupercalia als romisches Stammesfest fiir den gott-
lichen Vater der Griinderzwillinge, fir Mars, gekennzeichnet?

Hier wire nun nach der aktuellen Bedeutung der Mars-
religion fir die Zeit des Fabius Pictor zu fragen — eine Frage,
die hier tibergangen werden muss, deren Beantwortung aber
wenigstens teilweise ersetzt werden kann durch die Besprechung
eines anderen, zeitlich dem Fabius sehr nahestehenden Zeug-
nisses: es stammt aus dem Fastenwerk des Fulvius Nobilior
(cos. 189; cens. 179), dessen Meinung sich Junius Brutus (cos.
138) angeschlossen haben soll. Diese beiden Gewihrsleute
sahen den Monat Februar den Unterweltsgdttern geweiht,
quod tum his | =diis inferis] parentetur, wie Varro (Ling. VI 34)
bei seiner anders akzentuierten Deutung nicht etwa des Monats
Februar, sondern der Lupercalia hervorhebt. Was Fulvius
Nobilior im einzelnen iiber die Lupercalia gesagt hatte, wissen
wir nicht; sie galten ihm aber eingebettet in seine Auffassung
der Februarkulte und dabei besonders der vom 13. bis 21.
Februar reichenden dies parentales. Wihrend dieser dies religiosi,
aber auch comitiales, wurden die Tempelfeuer gelost, Tempel
geschlossen, die Magistrate legten ihre Amtskleidung ab und
Ehen durften nicht geschlossen werden: Geisterfurcht
herrschte! Da solche Bose-Geister-Furcht aber eher zu den
als dies nefasti gekennzeichneten Lemuria als zu den mehr der
Ahnenverehrung dienenden Parentalia passt, schloss F. Bomer ?
auf Glaubensiibertragungen von den Lemurien auf die Paren-

Y Abnenkult und Abnenglaube im alten Rom, ARW Beih. 1 (Leipzig/Betlin 1943),
29 ff.



ROMISCHE OPFER: DIE LUPERCALIA 309

talien. Wann sich dies vollzog, wire wichtig zu wissen, da eine
derartige Abfirbung auch Rickwirkungen auf das Luperka-
lienverstindnis gehabt haben muss. Einstweilen aber kénnen
wit festhalten, dass die Lupercalia fiir Fulvius Nobilior im
Kontext der kultischen Ahnenverehrung mit mehr oder minder
grosser Geisterfurcht standen; oder genauer gesagt: im Kontext
der privaten Feiern der Parentalia fir die o7 parentum verstand
man die analog zu deutenden staatlichen Feiern der Lupercalia
mit ithrem Opfer, threm Luperkerlauf und Riemenschlagen als
staatliche Ahnenverehrung bei gleichzeitiger Vertreibung det
dem Staat schadenden Geister.

Auch hier miissen weitere Untersuchungen einsetzen,
welche nach den di znferi und den Parentalia samt ihren Glau-
bensvorstellungen im 2. Jh. v. Chr. fragen, auch danach, ob die
Lupercalia die von Bomer angedeutete Entwicklung der
Parentalia beeinflusst haben oder ob umgekehrt die Parentalia
auf das Luperkalienverstindnis abgefirbt haben. Denn wenn
sich die Zeugnisse des Fabius Pictor und des Fulvius Nobilior
auch unter dem Gesichtspunkt staatlicher Ahnenverehrung
im Zeichen der romischen Stammeslegende miteinander
verbinden lassen, so bleiben doch wichtige Finzelaspekte noch
unklar, die fiir die Zeit des Fabius und Nobilior zu erforschen
bisher unterblieben ist, deren Klarung aber fiir die Ortung des
Luperkalienverstindnisses in der Religionswelt des 2. Jh.s und
fiir Riickfragen in die vorfabianische Zeit unabdingbar ist.
Auch darf die Beglaubigung des romischen Luperkalienfestes
durch die arkadische Ursprungslegende nicht dartber hinweg-
tiuschen, dass die Lupercalia ein altromischer Kult waren und
daher aus den Gegebenheiten romischer Religionsgeschichte
verstanden werden missen, wenngleich das in kultureller
Profilierungsnot stehende romische Geschichtsdenken des
2. Jh.s selbst religionsgeschichtliche Eigenart gegeniiber dem
Griechentum zu verdecken bereit war.

Fabius Pictor hatte die romische Staatslegende nur tiber die
Wolfsgrotte der Zwillinge an das dltere kultische Lupercal und



310 UDO W. SCHOLZ

damit an die Lupercalia angebunden, C. Acilius (ca. 150/140
v. Chr.) — die Glaubwiirdigkeit eines Plutarchzitates (Plut.
Rom. 21, 9 = Fr. 2 Peter) vorausgesetzt — ging einen Schritt
weiter: Den Hirten um Romulus und Remus sei in der Zeit
vor der Stadtgriindung Vieh verloren gegangen; da habe man
sich nach einem Gebet an Faunus nackt, um nicht zu seht zu
schwitzen, auf die Suche gemacht. Weil Acilius (Fr. 1 Peter)
auch die FEuander-Herakles-Geschichte berichtet und Rom
ausdriicklich als griechische Griindung bezeichnet, ist zwar der
historische Aufriss der fabianischen Darstellung und der alte
Arkaderkult noch gegeben; Pan jedoch wird hier mit Faunus
gleichgesetzt und das Aition des nackten Umlaufs aus der
Romulus-Sage abgeleitet. Damit bahnt sich in der literarischen
Luperkalien-Aitiologie das weitere Eindringen der Romu-
lussage an, indes unter einer Verlagerung von der Stammes-
legende zur Hirtenromantik — und religionsgeschichtlich
ausgedriickt: von der Mars- zur Faunus-Religion. Diese
geistes- und religionsgeschichtlich bedeutsame Akzentver-
schiebung wird den Luperkalienglauben des 1. Jh.s. prigen,
das, von der inneren Rechtfertigungsnot iiber einen griechi-
schen Kultursprungsich befreiend, zwar hiufig noch die Arkader-
sage fortschleppt, doch im Zeichen der Faunus-Religion trotz
allem Ausmalen der Romuluslegende nicht mehr zum staatlich-
nationalen Ernst der Lupercalia der Fabiuszeit zuriickfindet.

Erzihlvarianten konnen tiber diese Entwicklungslinie nicht
hinwegtduschen. So bespricht L. Aelius Tubero (bei Dion.
Hal. I 80, 1 £.), von Cicero im Jahre 6o v. Chr. (ad Q. fr.1 1, 10)
als Historiker gepriesen, die Lupercalia als arkadisches Fest
des Euander, das auch die als Hirten noch unerkannt lebenden
Romulus und Remus mit ihren Genossen als Pan-Lykaios-Kult,
und das heisst doch: als Faunuskult, mit Opfer und Lauf (nackt,
nur mit einem Schurz aus den Hiuten der eben geopferten
Tiere bedeckt?) feierten. Und sie feierten es wieder einmal,

1 Dies ist das dlteste, immerhin aber voraugusteische Zeugnis fiir die Fellschurze



ROMISCHE OPFER: DIE LUPERCALIA 311

als sie von der Hirtenkonkurrenz des Numitor iibetfallen
wurden. Dabei wurde die Remusgruppe, die det Romulus-
gruppe vorausgelaufen war, gefangen genommen und vet-
schleppt.

Wichtig an diesem Zeugnis ist einmal die von Dionys eigens
fir seine Zeit bestitigte Angabe, dass die zweite Luperker-
gruppe in einigem Abstand hinter der ersten lief (8x Sixoriparos
deov), sodann aber die neue Luperkaliendeutung als xadappdy
TV TEY ROUNTEY..., (g %ol viv &rt dpdirar. Ausserlich ist hier die
Romulussage enger mit der Luperkalienerzihlung verflochten
als bei Fabius Pictor; denn wihrend dieser den Romulus nach
Caenina gehen ldsst, damit detr mit einer geschwichten Schar
zuriickgebliebene Remus tiberfallen und gefangengesetzt wer-
den kann, weiss Tubero den Uberfall auf Remus in geschickter
Verquickung von Kult- und Geschichtsablauf als Religions-
frevel zu steigern. Innerlich hat sich jedoch die Luperkalien-
deutung von moglichen Verbindungen zur Griindungslegende
und den Stadthetoen entfernt; denn das arkadische Ritual,
nicht mehr Stammesfeier, sondern Hirtenfest, gilt als Reini-
gungsfeier fiir die Gemeinde. Damit haben die Lupercalia
jenen Stellenwert verloren, den um zoo/150 v. Chr. die Kult-
feier fur einen obersten Stammesgott und als staatliche Ahnen-
verehrung betont hatten.

Varro bestitigt diese Entwicklung in Schriften aus den
goer Jahren. Sich gegen die Meinung des Fulvius Nobilior
und Junius Brutus absetzend, sagt er (Ling. VI 34; vgl. VI 13):
Februarium a die februato quod tum februatur populus, id est lupercis
nudis  lustratur antiquum oppidum Palatinum  gregibus  humanis
cinctum. Hatte Nobilior die Lupercalia als staatlichen Kultakt
aus den privaten Feiern det dies parentales heraus erklirt und damit
den religiosen Charakter des ganzen Monats Februar bestimmt

Bedeckung det Juperci — A. W. J. HoLLEMAN (Pope Gelasius..., 30 £.) hitte dies
nicht hinwegdiskutieren sollen (siche supra p. 304 n. 1).



312 UDO W. SCHOLZ

gesehen, so sind jetzt, da Varro seinen Gegensatz zu Nobilior
hervorhebt, die privaten Parentalia fiir die Deutung des Staats-
kults unwichtig geworden — ein Zeichen der wachsenden
Entfernung zwischen Privat- und Staatskult. Die staatlichen
Lupercalia allein (Zing. VI 13: rex ... hunc diem februatum appellat)
kennzeichnen fiir Varro den Februar als Monat der Reinigung:
Sie sind der Tag der Reinigung, denn an diesem Tage wird
das Volk rituell gereinigt ( februatur populus). Varro ecrklirt dies
unter Andeutungen auf seine Sicht des frihzeitlichen Kultes:
Als der Palatin (oppidum Palatinum) noch die ‘Stadt’ war,
umgeben von Viehherden (eine Anspielung auf das alte Hirten-
dasein der Friihzeit), wurde die Gemeinde durch die nackten
Luperker gereinigt — jetzt wird im Nachvollzug des alten
Rituals das von « menschlichen Herden» (gregibus humanis)
umringte Palatingebiet gereinigt und damit eben die Staats-
gemeinschaft des populus*. Die Luperker und ihr Lauf sind
dabei das Mittel, nicht die ‘Reiniget’ selbst (nicht: a Zupercis,
sondern: fupercis lustratur), wenn nicht gar die Hauptwirkung
der Zustratio von heissem Salz ausgeht, das durch die Stadt
getragen wurde (Varro, ap. Cens. 22, 15): Lupercalibus, cum
Roma lustratur, salem calidum ferunt, quod februum appellant, unde
dies Lupercalium proprie februatus et ab eo porro mensis Februarius
vocitatur 2.

Zu dieser Entwicklungslinie passt, dass Varro, wohl in den
libri rerum divinarum ® feststellt: Varro ludios a ludo id est a lusu
interpretatur, sicut et Lupercos ludios appellant quod lndendo discurrant;

1 Die Varro-Stelle, besonders der Ausdruck: gregibus humanis cinctum, ist oft dis-
kutiert — und missverstanden — wotden: vgl. A. K. MicHELs, in 7 APhA 84
(1953), 36 fI., wo (S. 49) grex humanus als ‘hotrde of the dead’ gedeutet wird.

2 Zu den Siihne- und Reinigungsmitteln des Monats Februar vgl. auch Ov. Fuast.
11 20 ff. und dazu F. Bomer im Komm. ; zum Salz: S. Errrem, Opferritus und Vorop-
fer der Griechen und Romer (Kristiania 1915 ; Nachdr. Hildesheim 1977), 310 fl.

8 Ap. Tert. Spect. 5, 3 (vgl. Isid. Orig. XVIII 16, 2 f.): dazu die Kommentate
von J. Bocuner (Wiitzburg 1935), und E. Castormva (Fitenze 1961); vgl.
B. Caroauns (ed.), M. Terentius Varro. Antiquitates rerum divinarum (Wiesbaden
1976), I 57 und II 177 (ftg. 80).



ROMISCHE. OPFER: DIE LUPERCALIA 313

und: eum lusum invenum et diebus festis et templis et religionibus
reputat. Wenn der Luperkerlauf so spielerisch gesehen wird,
kann man ihm keinen grossen rituellen Ernst mehr zumessen.
Daher kann Cicero in 6ffentlicher Rede (Cael. 11, 26 des J. 56)
austufen: fera quaedam sodalitas et plane pastoricia atque agrestis...,
quornm coitio illa silvestris ante est instituta quam humanitas atque
leges — eine Sodalitit zudem, deren auf kultischer Verpflich-
tung basierende Verbundenheit, noch in det lex Acilia repetun-
darum (9 fl.; 20; 22 —aus d.]. 122/1 v. Cht.) betont, zetbrochen
wart, so dass sich Luperker gar gegenseitig vor Gericht ziehen
(Cic. Caels 11, 26):*

Die damals ambivalente Glaubenshaltung zwischen irgend-
wie noch sptirbarer kultischer Bedeutung und vulgirer Belu-
stigung beleuchtet ferner Ciceros Hohn dartiber, dass sich sein
Bruder Quintus freue, dass sein Sohn in die Luperkersodalitit
aufgenommen worden sei (A# XII 5, 1 — 46 v. Cht.): Spott
hiet — Stolz da. Und wenn Freigelassene der Cicerofamilie,
Philotimos und Statius, zur gleichen Zeit Juperci wurden, zeigt
dies auf Seiten der ehemaligen Sklaven das Bemiithen um eine
offenbar als oOffentliche Anerkennung gewertete Aufnahme,
wihrend dadurch gleichzeitig der Verfall der Sodalitit und
ihrer Bedeutung signalisiert wird 2.

Nicht uninteressant ist anzumerken, dass der Monat Februar
tir Varro ® eine aus arkadischen Wurzeln abgeleitete Einrich-
tung der Numa-Religion ist, das heisst: im romischen Staats-
kult nachromulisch und wie bei Fabius Pictor nicht mit der
Grindungssage um Romulus und Remus verkniipft. Varro

1 Zur schwet vetstindlichen, weil die Zusammenhinge nur andeutenden Cuelius-
Stelle vgl. L. DEUBNER, in ARW 13 (1910), 483 f.; W. F. Otro, in Philologus 72
(1913), 163 ff. ; R. HEmvzE, « Ciceros Rede pro Caelio», in Hermes 60(1925), bes. 226;
A. W. J. HoLLEMAN, Pope Gelasius..., 65 ff.; « Cicero on the Luperci», in AC 44
(1975), 198 ff ; C. J. CrassEN, « Ciceros Rede fiir Caelius », in ANRW 1 3 (1973),
6o ft.; W. StrowH, Taxis und Taktik (Stuttgart 1975), 243 ff.

2 Vgl. Fr. MUNzER, Rimische Adelsparteien und Adelsfamilien (Stuttgart 1920), 49.

3 Vatro, ap. Cens. 22, 13 ff.; vgl. Suet. D¢ anno Rom. p. 165 Reifferscheid; Mact.,
Jat. 1 12, 388



314 UDO W. SCHOLZ

erklirt das arkadische Ritual aus Werwolfgeschichten, die
schon wegen der Demainetoserzihlung nicht alte tomische,
sondern tibernommene griechische Deutungen bieten 1.

Es ist selbstverstindlich, dass die bisherige Quellenauswer-
tung nicht den Anspruch erheben kann, alle Entwicklungsvet-
dstelungen um die Luperkalienfeier erfasst zu haben;
dafiir fehlen zu viele Zwischenglieder. Gleichwohl zeichnet
sich bis etwa 50 v. Chr. eine klare Grundlinie ab: Im Zuge der
politischen, kultur-, geistes- und religionsgeschichtlichen Ent-
wicklung der mediterranen Macht Roms verengen sich und
verflachen die Glaubensinhalte um die jihrliche Feier des
Staatskultes der Lupercalia, deren archaisches Ritual mit dem
sonderlichen Lauf nackter, Schutz bedeckter, um sich schla-
gender Luperker zum Teil als peinlich, licherlich und vulgir
angesehen wurde — bestenfalls aus dem Hirten-Rom ableitbar
und verstindlich; aber jetzt im politischen Zentrum einer
Weltstadt Rom? Wenn je ein flamen Dialis am Kult beteiligt
war: seit Sulla war dieser Posten unbesetzt. Und was galten
schon Faunuskulte neben der staatstragenden Jupiter-Religion?
Ferner: was bedeutete neben der ohnehin abgetrennten privaten
Ahnenverehrung bei der zunehmenden Auflosung der Staats-
verbundenheit eine staatliche Ahnenverehrung? Wer waren
tiberhaupt solche ‘Staatsahnen’: die ideologisch aufgeputzten
Schau- und Propagandabilder rémischer Frithgeschichte aus
Konigszeit und Alt-Republik — Romulus und Remus, die im
Zusammenhang der Lupercalia immer wieder einmal auf-
tauchen? Oder die Fabier und Quinctier (oder Quinctilier) 2,

1 Varro, ap. Aug. Civ. XVIII 17; vgl. Plin. Nat. VIII 81 f.; dazu W. BURKERT,
Homo Necans (Betlin/New York 1972), 95 ff.

2 Zu den schwankenden Namensbezeugungen vgl. H. Gunper, in RE XXIV
(1963), 987 ff. — Zu den vetschiedenen modernen Deutungen der Zweiteilung
vgl. K. LaAtrE, Rim. Religionsgeschichte, 85; G. Dumtzin, La religion romaine
archaique, 565; J. BAYET, Histoire politique et psychologique de la religion romaine
(Patis 21969), 79 f.; Cht. ULr, op. cit. (supra p. 294 n. 1), 63 . — Zum
Sabinet-Latiner-Synoikismos: J. Poucer, « Les Sabins aux origines de Rome»,
in ANRWI 1 (1972), bes. 106.



ROMISCHE OPFER: DIE LUPERCALIA 315

die sich in die Kultausfithrung so eingedringt hatten, dass die
zwei Luperkergruppen ihren Namen trugen (vgl. Fest. p. 308
Lindsay) ? Eine dunkle Furcht vor unheimlichen Michten aber
und das religiése Bediirfnis ritueller Justrationes mag der jihr-
lichen Feier der Lupercalia weiterhin Bedeutung gegeben haben,
unterschiedlich freilich je nach Stand von Bildung und Auf-
geklirtheit.

Bei dieser religiosen Bedeutungsverflachung der Lupet-
calia um 50 v. Chr. tiberrascht es vielleicht, dass sich Caesar
gerade diesen Kult aussuchte, um sich und seiner Macht durch
die Schaffung der Juperci Julii als dritter Sodalitit eine gewisse
Weihe zu verschaffen. Fiir diese Massnahme war indes nur ein
religits geschwichter Kult geeignet, der auf der anderen Seite
aber noch in Funktion und nicht abgestorben war und zudem
Ansatzpunkte bot, welche diese politisch motivierte Tat ratsam
erscheinen liessen. Diese Ansatzpunkte sind in der Romulus-
Ideologie zu suchen, nachdem die legendiren Stadtgrinder
schon mehrfach im Luperkalienkontext aufgetaucht waren *.
Mehr noch als bisher fassbar, muss in dieser Richtung die
jungere Annalistik gearbeitet haben, und ich glaube, einen
Reflex dessen bei Valerius Maximus (II 2, 9) aufspiiren zu
konnen. Da wird ndmlich erzihlt, dass die Lupercalia von
Romulus und Remus eingerichtet worden seien, und zwar als
Freudenfest dariiber, dass ihnen ihr Grossvater Numitor unter
Ermunterungen ihres Ziehvaters Faustulus gestattet habe (avus
Numitor... permiserat..., hortatu Faustuli educatoris), an der Stelle
ihter Kindheit eine Stadt zu griinden. Eine dhnlich rithrselige
Familiengeschichte um Romulus dient Licinius Macer zur

1Zur Romulussage im 1. Jh.: E. Gassa, « Studi su Dionigi da Alicarnasso, I:
La costituzione di Romulo», in Athenaeurz N.S. 38 (1960), 175 fI.; R. KLEIN,
Konigtum und Kinigszeit bei Cicero (Diss. Etlangen 1961); W. BURKERT, in Historia
11 (1962), 356 ff.; C. J. CrasseEN, « Romulus in der romischen Republik», in
Philologus 106 (1962), 183 fI.; H. J. KRAMER, « Die Sage von Romulus und Remus
in der latein. Litetatur », in Symusia. Festgabe fiir W. Schadewaldt (Pfullingen 1965),

355 ff.



316 UDO W. SCHOLZ

Deutung der Larentalia'; und da Butas, sicherlich auch auf
annalistische Quellen gestitzt, als Aition fir die Lupetcalia
einen Freuden- und Siegeslauf des Romulus und Remus von
Alba Longa zur Stelle des kunftigen Rom erzihlt, erscheint
der Schluss nicht zu gewagt, fiir solche Frklirungen Autoren
der jingeren Annalistik anzunehmen, die Ansitze der ilteren
Annalistik nttzten und das arkadische Ritual zu nationalen
Konigsgeschichte umschrieben.

Diese geschichtliche Selbstdarstellung war eine politische
Aussage, keine religiose, und erlangte fiir die Lupercalia keine
religionsgeschichtliche Bedeutung: Caesars Versuch scheiterte,
das Butas-Aition und Valerius-Maximus-Zeugnis bleiben verein-
zelt; dagegen aber stehen nicht nur die Zeugnisse von Cicero
und Varro bis Livius, Vergil und Dionys v. Halikarnass,
sondern auch die von Augustus eingeleitete, ganz anders
laufende Entwicklung. Wer auch immer das Diademangebot
inszeniert hat, ob Caesar oder Antonius, es blieb ein politischer
Versuch im Kontext zeitgeschichtlicher Ideologie — ein Beweis
fur das Luperkalienverstindnis der Romuluszeit darf das nicht
werden.

Caesars gescheiterter Versuch einer Um- und Aufwertung
der Lupercalia hat sicher zu dem raschen Verfall dieses Kultes
beigetragen, Augustus fand panlatim abolita vor und reformier-
te (Suet. Aug. 31, 45 Mon. Ancyr. X 19 = res gestae 19): restituit...
sacrum Lupercale; Lupercal ... feci(t). Hat Augustus wirklich nur
den alten Kult und Glauben wieder hergestellt?

Eine fir den bis dahin erreichten Verfallszustand bezeich-
nende Ausserlichkeit ist, dass Augustus inberbes currere vetnit
(Suet. Awug. 31, 4) — offenbar hatte man vorher Kinder als
nackte Luperker laufen lassen! Andere Zeugnisse geben
unterschiedlichen Aufschluss: Antonius als ZJupercus Julianus
des Jahres 44 war etwa 38 Jahre alt, der in der Cicero-Rede
besprochene M. Caelius Rufus 26 Jahre, die Freigelassenen

1 Mact. Sat. I 10, 11 ff. und dazu WiJb 4 (1978), 103 f.



ROMISCHE OPFER: DIE LUPERCALIA 317

Philotimos und Statius mindestens 35 Jahte alt '; Dionys von
Halikarnass (I 79, 12) spricht, wohl in Anlehnung an die
augusteische Neuerung, von den 18jihrigen Romulus und
Remus bei der Luperkalienfeier. Weiter verfiigte Augustus,
dass die Luperker aus dem Ritterstande kommen sollten (Val.
Max. II 2, 9) — offenbar ein Kompromiss, der aber dem Ritter-
stande zu gefallen schien; man fand Grabsteine aus dem 1. nach-
christl. Jh., auf denen sich Ritter in Luperkerwiirde darstellten:
Plinius (Nat. XXXIV 10, 18) geisselt dies als Modetorheit der
damaligen Zeit 2.

Die neue Glaubensorientierung des ILuperkalienritus be-
zeugen tlibereinstimmend die Quellen der augusteischen und
nachaugusteischen Zeit, voran Livius, Verrius Flaccus und
Ovid. Deren veriterisch gebrochene Darstellungen, welche
dltere und neue Glaubensinhalte noch unausgeglichen neben-
einander bieten 3, bestitigen dann die auf die neue Entwicklung
eingestellten nachaugusteischen Belege.

1. Livius: Im 1. Buch seines Geschichtswerkes (I 5, 2) stellt
et die Lupercalia als sollezwne allatum ex Arcadia dar, das die
Hirten Romulus und Remus fiit Pan Lycaeus per lusum atque
lasciviam vor dem Uberfall durch Numitors Hirten begangen
haben. Wir erkennen hierin die bekannten Motive der Ge-

1 Zu Philotimos, Freigelassener der Terentia, zuerst 59 v. Chr. in Bauangelegen-
heiten titig bezeugt, und Statius, Freigelassener des Quintus Cicero, schon
61/59 v. Chr. in Amtsgeschiften fiir Quintus bezeugt, vgl. Fr. MUNZzER, in RE
XX 1 (1941), 183 ff. bzw. I A 2 (1929), 2215, und: Adelsparteien... (supra p. 313
n. 2), 49.

2Vgl. P. VeyNE, « Iconographie de la « transvectio equitum» et des Luper-
cales », in REA 62 (1960), 100 ff. — Eine Sarkophagplatte aus der Zeitum 290 n.
Chr.: W. N. ScuumAcHER, « Antikes und Christliches zur Auspeitschung der
Elia Afanacia», in /AAC 11/12 (1968/69), 65 ff.; H. SoriN/H. BRANDENBURG,
« Paganer Fruchtbarkeitstitus oder Martyriumsdarstellung ?», in 4.4 1980,
271 #

8 A.W.]J. HoLLEMAN (supra p. 297 n. 1) und D. PorTE (REL 51 (1973), 174 ff. —
s. supra p. 294 n. 1) haben bereits — im wesentlichen auf Ovid gestiitzt — die hier
analysierte Reform angedeutet.



3138 UDO W. SCHOLZ

schichtsschreibung des 1. vorchristl. Jh.s., besonders Tuberos *;
auffallend und neu ist dabei nur die hinzugefiigte Bemerkung,
dass der Pan Lycaeus des Romulus spiter von den Rémern
Inuus genannt wurde 2. Und wenn Livius kutz darauf (I 7, 15)
den Herculeskult an der Ara Maxima als den einzig aus Griechi-
schem abgeleiteten Kult der Romuluszeit bezeichnet, so widet-
spricht dies zwar der eben noch betonten arkadischen Luperka-
lienherleitung, ist aber aus varronischer Tradition (s.0.) erklir-
bar, die auch den Arkaderursprung gekannt und die Lupet-
calia doch als Institution des numanischen Staatskults Roms
bezeichnet hatte.

In der verlorenen, aber durch den sog. Gelasius-Brief
(Epist. 100, 12) bezeugten 2. Dekade des Livius, welche tber
die Zeit von 292 bis 219 v. Chr. berichtete, heisst dann aber
die Bestimmung der Lupercalia: propter sterilitatem ... mulierum,
quae tunc acciderat, exigendam. Erstmals erfahren wir hier von
einer besonderen Bestimmung des Kultes, die mit den Aus-
sagen der dlteren Zeit nicht vereinbar ist.

2. Verrius Flaccus (Paul. Fest. p. 75, 23 Lindsay) bietet fiir
die Lupercalia zwei Erklirungen an; solche, hdufig ohne
Priferenzen gegebene, Auswahlmoglichkeiten sammelte der
augusteische Gelehrte aus verschiedenen Quellen und Zeiten .
Zuerst referiert er die bekannte varronische Deutung: Februarins
mensis dictus, quod tumr ... populus februaretur, id est lustraretur ac
purgaretur; dann aber fahrt Verrius fort: ve/ a Junone Februata ...
quod ipsi eo mense sacra fiebant eiusque feriae erant Lupercalia, quo

1Vgl. P. G. WaLsn, Liry (Cambridge 1961), 110 ff.

2 Auch wenn Ovid (Fast. II 441) aus dem Namen Inuus sein: [talidas matres...
sacer hircus inito, herausgesponnen haben sollte (vgl. H. LE Bonniec im Komm.
z. St., Paris 1969), so ist doch zu betonen, dass der livianische Inuus nur als Pan/
Faunus in der Funktion eines Schutzgottes fiir Herden (so auch Atnob. Nat. 111
23) verstanden werden kann (vgl. G. RApkE, Die Gitter Altitaliens Minster 1965),
152): daher ist diese Bemerkung tibetr Inuus auch keine Vorwegnahme des andets-
artigen Berichtes det 2. Dekade (s.u.).

8 Zu Verrius: Th. K6vEs-ZULAUF, « Plinius d.A. und die romische Religion », in
ANRW 11 16, 1 (Berlin/New-York 1978), 230 ff.



ROMISCHE OPFER: DIE LUPERCALIA 319

die mmulieres februabantur a lupercis amiculo Junonis, id est pelle
caprina; quam ob causam is quoque dies februatus appellabatur. Ein
Blick in die romischen Kalender lehrt, dass Juno — von dem
hier behaupteten Luperkalienbezug abgesehen — im Februar
keine besondere kultische Verehrung genoss?; denn det
von C. Cornelius Cethegus im Kampf gegen die Insubrer fiir
Juno Sospita gelobte und am 1. Februar 194 v. Chr. geweihte
Tempel ist kein Gegenargument® Bei Verrius also sind die
Lupercalia erstmals feriae Junonis ®.

3. Ovid: Er erzihlt zunidchst (Fast. 11 269 fI.) zur Erklidrung
der dem agrestis Faunus dienenden Lupercalia die bekannte —
hier dutch pikante Historchen gewiirzte — Atrkader-Version,
stellt dem aber eine italische Erklirungsmoglichkeit an die
Seite (II 360 fI.: adde peregrinis causas ... Latinas!): Romulus und
Remus feierten gerade das — offensichtlich aus Arkadertradi-
tion iberkommene — Hirtenfest, das Opferfleisch briet schon,
als Viehdiebstahl gemeldet wurde; getrennt verfolgten Romulus
und Remus mit ihren Anhdngern die Diebe, Remus fand als
erster das Vieh, kehrte zurlick und verspeiste die gebratenen
exta; Romulus sah dann nur noch ossz nuda: risit et indoluit ...
(377)-

Mit dieser arkadisch-romulischen Deutung der Lupercalia
hat Ovid einen Abschluss erreicht und fiigt nur noch mit der
Geschichte von den Zwillingen und der Wolfin eine Erklirung
fiir den Namen Lupercal an (vv. 381-424) — da beginnt er erneut

1Vgl. A. Decrasst (ed.), Inscriptiones Ttaliae X111 2 (Roma 1963).
2Vgl. G. Wissowa, Religion und Kultus der Romer (Miinchen ?1912), 188.

8 Aus Paul. Fest. p. 49, 18 L.: crep| plos, id est lupercos, dicebant a crepitu pellicularum
quem faciunt verberantes..., wurde immer wieder geschlossen, dass die Luperker
« creppi Bocke hiessen» (A. ALFOLDY, Die Struktur des voretruskischen Romerstaates,
go; vgl. die Diskussionen bei K. Kerényi, « Wolf und Ziege am Fest der Luper-
calia», in Mélanges offerts & J. Marouzean (Paris 1948), 309 ff. ; M. P. NivLsson, «Les Lu-
petrques, in Opuscula Selecta 11 (Lund 1960), 339 fI.; H. J. ROSE, in Latomus 8 (1949),
9 ff.). Doch schon W. F. Otro (in Philolegus 72 (1913), 178 ff.) hatte mit Recht
betont, dass es keinen antiken Beleg gibt, der die Luperker als ‘Bocke’ oder
“Wolfe’ deutete; auch det Verrius-Beleg spricht nur von « Krachmachern ».



320 UDO W. SCHOLZ

mit einer aitiologischen Erzihlung zum Luperkalienritus
(vv. 424 fI.): Rom ist jetzt bereits gegriindet — Remus also
tot —, die Sabinerinnen sind geraubt, doch Nachwuchs will
sich nicht einstellen. In seiner Not wendet sich Romulus an
ein esquilinisches Junoheiligtum und erfihrt (441): Ztalidas
matres ... sacer bircus inito. Ein etruskischer Augur weiss das zu
deuten: ein Ziegenbock soll geopfert und mit Riemen aus
seiner Haut sollen die Riicken der unfruchtbaren Midchen
geschlagen werden '. Abgesehen von den kompositotischen
Mingeln der Luperkalien-Darstellung 2 stéren bei diesem Aition
der Zeitwechsel, der Wechsel vom capella- zum caper-Opfet
und die zwei sich ausschliessenden Deutungen des Luperker-
laufes. Offensichtlich will Ovid fir die von Livius in die Zeit
um 275 v. Chr. verlegte Umdeutung der Lupercalia eine griind-
ungszeitliche Legitimation nachliefern, ohne dabei die Wider-
spriiche zum traditionellen Luperkalienverstindnis glitten zu
konnen oder zu wollen 3.

Y Ov. Fast. 11 445 f.: iussae sua terga puellae | pellibus exsectis percutienda dabant;
Plut. Caes. 61, 2 und Tuv. 2, 142 (mit sehol.) sprechen nur vom Schlagen der Hinde
wie bei Schulkindern; Gelas. Epist. 100, 16 kennt als alten, zu seiner Zeit nicht
meht gelibten Brauch: matronae nudato publice corpore vapulabant (ob dies auf Livius’
2. Dekade zuriuickgeht, ist unsichet). Die Bilddokumente — ein Mosaik aus
Tunesien der Zeit des Alexander Severus (227/35) und die Satkophagplatte der
Elia (Rom ca. 290 n. Cht.): dazu W. N. SCHUMACHER, art. cit. (supra p. 317 0. 2)
— zeigen entblosste, von zwei Minnern an Armen und Beinen getragene Frauen
in unterschiedlicher Haltung.

2 Geriigt schon von R. HeNzE, Ovids elegische Erzgéhlung, Ber. Sichs. Akad. Wiss.
71, 7 (Leipzig 1919), 29 f.; als Zeichen der augusteischen — von Ovid hohnisch
abgelehnten | — Reform gedeutet durch A. W. J. HorrLEman, « Ovid and the
Lupetcalia», in Historia 22 (1973), 260 L.

% Die Widetspriiche zwischen Livius’ 1. Buch und seiner 2. Dekade erinnetn an
die ihnlich gelagerte Problematik der Cossus-Ubetlieferung (dazu E. MENSCHING,
in MH 24 (1967), 12 fl.): romische Geschichtsschreibung und Epik — das gilt
fur Naevius und Fabius Pictor ebenso wie fur Vergil (der die augusteischen
Lupetrcalia noch nicht kennt: Aen. VIII 343; vgl. Prop. IV 1, 26 |) und Livius —
deuten und rechtfertigen stets ihre Gegenwart durch den immer neu zu erbrin-
genden und dahet immer wieder gefiihrten Nachweis der Traditionsverwut-
zelung (vgl.: « Die Anfinge der romischen Geschichtsschreibung », in Dialog:
Klass. Sprachen u. Lit. 13 (1980), 75 fL.).



ROMISCHE OPFER: DIE LUPERCALIA 321

Durch Livius, Verrius Flaccus und Ovid erfahren wir also
erstmals von Fruchtbarkeitsvorstellung beim Luperkalienfest,
die aber in einem seltsam unausgeglichenen Konflikt zu den von
den gleichen Autoren noch mitgeteilten herkémmlichen Glau-
bensinhalten stehen. Schon dies zeigt eine erst kiirzlich inau-
gurierte Umdeutung der Lupercalia an, fiir die wir nur Augu-
stus und seine Religionspolitik verantwortlich machen kénnen:
restituit ... sacrum Lupercale? Nein: reformavit !

Dies zu belegen, gibt es noch weitere Argumente. Der
Versuch des Jahres 44, die Lupercalia auf der Grundlage der
Romulusideologie politisch zu missbrauchen, war unter dem
allgemeinen Protest des romischen Volkes gescheitert: Caesar
musste das Diadem ablehnen — wenig spiter wurde er unter
einem anderen Bezug auf die Romuluslegende ermordet .
Augustus, der fir sich selbst den Romulus-Namen erwogen,
aber verworfen hatte, kannte und fiirchtete nachteilige Romu-
lusbeziige: er beendigte das politische Luperkalienabenteuer
Caesars und schaffte auch die 3. Luperkergruppe, die Zuperci
Juliani, wieder ab, die der seit 3o v. Chr. in Rom weilende
Dionys von Halikarnass (I 8o, 2) noch hat laufen sehen 2.
Damit waren die Lupercalia, wollte nicht Augustus die verflach-
ten Vorstellungen der Spitrepublik einfach fortleben lassen,
fiit neue Deutungen frei, fur die Livius eine historische, Ovid
eine griindungszeitliche Legitimation lieferte.

Die augusteische Luperkalienfeier im Zeichen der Juno-
Religion, dusserlich gefestigt durch die Anbindung an den
Ritterstand, sollte den kultischen Hintergrund fur die Ehe-
gesetzgebung des Augustus abgeben, konnte aber wohl auch
schon linger virulente Vorstellung um den Luperkerlauf
niitzen, um diese nun betont als Hauptzweck in den Vorder-
grund zu stellen. Obwohl von allen voraugusteischen Quellen

1 Dazu W. BurkErT, in Historia 11 (1962), 356 ff. (supra p. 315 n. 1).

2Cic. Phil. VII 1, 1; X1II 15, 31 belegt nicht die Abschaffung der julischen Lupet-
ket, sondern derartige, aber offenbar gescheiterte Versuche.



322 UDO W. SCHOLZ

einmiitig bezeugt wird, dass die Luperker a//z ihnen in den
Weg Kommenden, also Minner und Frauen, schlugen !, mag
es fiur die nackten Lidufer ein besonderer Spass gewesen sein,
gerade Midchen und Frauen zu treffen: Aufschreie und Ge-
kreische — ein Jux fir alle Beteiligten, und vielleicht hat dabei
manche auf Kinder hoffende Frau auch geglaubt, damit von
bosen, fruchtbarkeitshindernden Geistern befreit zu werden.
Hier konnte Augustus ansetzen: ankniipfen und gleichzeitig
umdeuten. Und mochten auch literarische Helfer alte Beglau-
bigungen fiir diese Massnahme erfinden, die Neuerung war
nicht zu verdecken: Bestenfalls angebahnt im 1. Jh. v. Chr.,
blieb sie nicht vereinbar mit der Tatsache, dass Juno im Februar
keine besondere kultische Verehrung genoss — erst mit den
Matronalia des 1. Mirz beginnt diese —, auch nicht vereinbar
mit der fiir das 2. Jh. v. Chr. bezeugten Verbindung der Luper-
calia mit den Parentalia. Folglich sind alle Riickschliisse vom
augusteischen Luperkalienkult auf frithere Zeiten verfehlt:
erst seit Augustus gibt es eine Juno Februata oder Febru(a)lis
(Paul. Fest. p. 75, 25 f. L.; Mart. Cap. II 149) und ein amiculum
Junonis (Paul. Fest. p. 76, 1 L.; Tust. XLIII 1), und die Gram-
matik beeilte sich, an Ovids wacte caprum die neue Etymologie
luere per caprum (Quint. Inst. 1 5, 66; Serv. Aen. VIII 343)
anzukniipfen.

Die von der augusteischen Neuerung ausgehende Entwick-
lung der Luperkaliengeschichte sei noch kurz skizziert. Dass
die Ritterschaft an der Luperkerehre Gefallen fand, wie In-
schriften und stolze Bilddokumente auf Grabsteinen und
Sarkophagdeckeln bis ins 4. Jh. bezeugen 2, ist zugleich ein
Hinweis auf das anhaltende Ansehen des Luperkalienkultes;
entsprechend gereizt reagieren die Kirchenviter 2, die dabei z.T.

1Varro Ling. VI 34; Dion. Hal. I 80; Nic. Damasc. 1772 Caes. 21; Plut. Rom. 21,
7; Onaest. Rom. 68, 280 B-C.

2Vel. K. LaTTE, Rim. Religionsgeschichte, 85; s. supra p. 317 1. 2.

8 Min. Fel. 24, 11; Lact. Inst. 1 21, 45; Prud. C. Symm. 11 862-863; Perist. 2, 517 1.3
10, 161 fl.; Aug. Civ, XVIII 12.



ROMISCHE OPFER: DIE LUPERCALIA 323

noch eigenes Erleben des Kultes durchblicken lassen. Trotz
kaiserlicher Opfer- und Kultverbote seit Mitte des 4. Jh.s?
verzeichnen die Kalender bis einschliesslich Polemius Silvius
(448/9) weiterhin das Fest, und nicht etwa nur als Ubernahme
aus alten Quellen, sondern wegen seiner aktuellen religitsen
Bedeutung. Wichtigstes Zeugnis dafiir ist der sog. Gelasius-
brief kurz vor soo n. Chr., den man bisher weniger als zeit-
geschichtliches Dokument ? als auf detr Suche nach vother
nicht bezeugten Besonderheiten der alten Lupercalia unter-
sucht hat.

Der Brief, an den gegen das kirchliche Luperkalienverbot
aufbegehrenden christlichen Senator Andromachus gerichtet,
stellt fest, dass die Lupercalia zur Zeit des Kaisers Anthemius
(467/72) und auch danach noch ungehindert begangen wurden;
und selbst bei seinem nachdriicklich ausgesprochenen Verbot
weiss der Papst (sei er Felix III. oder Gelasius I.) seine Reich-
weite eingegrenzt (Epist. 100, 30): nullus baptizatus, nullus
christianus hoc celebret ef soli hoc pagani quorum ritus est exsequantur.

Die im pipstlichen Brief referierten, natiirlich auch pole-
misch verzerrten Klagen gegen das kirchliche Luperkalien-
verbot zeigen die getroffenen Glaubensinhalte: das Verbot des
“deo Februario litare” sei schuld an Pest, Krieg und besonders
an der Hunger bringenden Unfruchtbarkeit der Provinzen.
Uber den deus Februarins ist eine lange Diskussion gefiihrt
worden, da man immer wieder behauptet hat, dies sei ein
Deckname fiir Faunus; doch da dies nut ein Riickschluss auf
alten Gotterglauben ist, sollte man den deus Februarius nicht
ersetzen wollen: die alten Gottergestalten waren weitgehend

1 Vgl. K. LATTE, 0p. cit., 367, ferner W. M. GrEEN, « The Lupercalia in the fifth
century », in CPh 26 (1931), 60 ff.; M. A. Hurrman, « The establishment of
christianity and the prosctiption of paganism», in S#ud. in bistory, econ. and publ.
law (Columbia Univ.) 6o, 2 (1914), 169 fL.

2 Erste Ansitze in dieser Richtung bei Y.-M. Duvar, in REL 55 (1977), 243 ff.
(s. supra p. 294 n. 3). Zum gegenwirtigen Forschungsstand vgl. G. Pomarzs (éd.),
Gélase 1€, Lettre contre les Lupercales, Sources Chrétiennes, Vol. 65 (Patis 1959);
A. W. J. HOLLEMAN (s. supra p. 297 1. 1).



324 UDO W. SCHOLZ

tot, die ihnen zugeschriebenen Funktionskrifte aber, wie sie
in einer Bezeichnung wie deus Februarius zum Ausdruck kom-
men, glaubte man weiterhin wirksam. Und auch das Krank-
heits-, Kriegs- und Unfruchtbarkeitsargument darf man nicht
durch Hinweise auf allgemein derart tibliche Klagen bei Ab-
schaffung heidnischer Kulte hinwegdiskutieren; denn ein
Festkalender Konstantinopels aus dem 10. Jh. %, der die Uber-
nahme und Fortfithrung der Lupercalia (wenn auch ohne Opfer
und in verinderter Form) belegt, verbindet diese Ost-Lupet-
calia mit einem Frihlingshymnus, der um Wohlergehen des
Herrschers und des Reiches und besonders fiir Fruchtbarkeit
des Landes betet. Solche Ubereinstimmungen zwischen Rom
und der Nachfolgerin, dem zweiten Rom, sind ein wichtiger
Beweis fiir die Gelasiuszeit: die reinigende Kraft des dews Februa-
rins schitzt gegen Krankheit und Ungemach, besonders aber
gegen Unfruchtbarkeit der erndhrenden Provinzen. Die steri-
litas-mulierum-Abwehr hatte sich also zur kultischen Mass-
nahme gegen sterilitas lerrarum geweitet, auch wenn dafiit nicht
mehr nobiles, sondern wie der Papstbrief bissig anmerkt, viles
trivialesque personae abiecti et infimi unter derben Scherzen und
Gesingen liefen (Epist. 100, 16; 25; 26).

Der Streifzug durch die Geschichte des Luperkalienkultes
und der daran gekniipften Glaubensaussagen von 200 v. bis
soo n. Chr. hat manche Wandlungen gezeigt. Am auffallendsten
ist der Wechsel der mit den Luperkalienfeiern angesprochen
geglaubten Gottheiten: abgesehen von der Jupiterfrage Mars,
Faunus, Juno und dann der dews Februarius. Dabei treten nicht
etwa seit alters mit dem Kult verkniipfte, aber zeitweilig ver-
schiittete Gottesvorstellungen im Wechsel stirker hervor,
sondern die Wirkvorstellungen des Rituals bestimmen den
Gottesbezug, wie der von Augustus inaugurierte Wechsel von
Faunus zu Juno und der spitere Wechsel von Juno zu einem
dens Februarins ganz deutlich zeigt. Diesen Ubergang etleichterte

1Vgl. Y.-M. Duvar, in REL 55 (1977), 222 fl.



ROMISCHE OPFER: DIE LUPERCALIA 325

das Moment der februatio, deren Spezialisierung die Vet-
schiebung von der Faunus- zur Junoreligion diktiert hat; und
das gleiche wiederholte sich spiter beim Ubergang aus dem
Witrkbereich der Juno in den eines deus Februarius. Das ist ein
fiir das Verstindnis des romischen Polytheismus aufschluss-
reicher Vorgang, der zugleich lehrt, dass in der Geschichte
eines Kultes auftauchende Gotternamen keine dauerhaften
Glaubensindikatoren sind; sie haben daher weder fir den
Ursprung noch fir die Frithzeit, sondern nur fiir bestimmte
Epochen eine gewisse Aussagekraft. Die Kulthandlung 16st
die einzelnen in der Geschichte greifbaren Deutungen aus
und bestimmt mit diesen den Gotterbezug. Dabei stehen diese
Deutungen unter den verschiedensten geschichtlichen, kultur-,
geistes- und religionsgeschichtlichen Bedingungen.

Die vorgefundenen Luperkalien-Deutungen kntipften im
wesentlichen an ezz auffallendes Merkmal dieses Rituals an, das
diese Kulthandlung von den vielen anderen abhob: der Lauf
der fast nackten, um sich schlagenden Gesellen. Vom Opfer
selbst horen wir wenig, oft gar nichts, obwohl das Tieropfer
Ausgangs- und Endpunkt und religioses Konstituens des
ganzen Rituals war; denn ohne Opfer hitte der Luperkerlauf
seinen Sinn als Religionsakt verloren. Das muss auch den
Romern bewusst gewesen sein, da noch um jsoo n. Chr. die
Klage tiber das Kultverbot mit dem Vorwurf beginnt: deo
Februario non litetur. Warum tritt dann aber der Opfetrvorgang
in den Deutungen so zurtick?

Man miisste einmal eine Hochrechnung machen und iiber-
schlagen, wie viele Tiere im Regelfall jahrlich geopfert wurden;
sicher eine erkleckliche Zahl, und dazu kimen dann noch viele
bei aussergewoOhnlichen Anlidssen geopferte Tiere. Diese
Tatsache musste die Aufmerksamkeit fir den einzelnen Opfer-
vollzug schwichen, zumal von den Opferzurichtungen und
der rituellen T6tung bis zur Eingeweideschau und den Nach-
bereitungen ein ziemlich einheitliches Reglement ablief —
deshalb hatte ja die Priesterweisheit die Differenzierungen von



326 UDO W. SCHOLZ

Farbe, Alter, Gattung und Geschlecht der Opfertiere einge-
fihrt. Gleichwohl bewirkte das Opfer erst die Heiligkeit des
Religionsaktes. Das fithrt auf die tiefer liegende Bedeutung
des Opfers als Bedingung fiir damit verbundene Kulthand-
lungen. In der romischen Religionsgeschichte freilich bestimmte
das um die Opferung sich rankende Ritual im wesentlichen die
Glaubenswelt, deren geschichtlichen Bestand mit all seinen
Entwicklungen, Wandlungen und Differenzierungen es epo-
chenweise aufzuzeigen gilt. Denn in der vielgestaltigen ge-
schichtlichen und auch geschichtlich bedingten Religion Roms
haben die an einzelne Ritualmerkmale behefteten Glaubens-
vorstellungen die Bedeutung des Totungsaktes allmihlich
tberwuchert: die besprochenen Zeugnisse berichteten von
dieser spitrepublikanischen und kaiserzeitlichen Glaubens-
geschichte.

Davor steht aber eine sehr viel lingere stumme Glaubens-
geschichte des Luperkalienritus, deren rémischer Teil von der
Konigszeit bis zum 2. Punischen Krieg aus Indizien der allge-
meinen romischen Religionsgeschichte dieser Zeit erforscht
werden misste !, fiir deren vorgeschichtlich-indogermanischen
Teil die Arbeiten K. Meulis und W. Burkerts den Weg gewiesen
haben 2. Darauf gestiitzt sei in aller Vorsicht und unter aus-
driicklichem Hinweis auf den hypothetischen Charakter dieses
Versuches eine Rekonstruktion gewagt, welche aus den Hand-
lungselementen des Rituals den vorzeitlichen Ausgangspunkt
der romischen Glaubensentwicklung aufzeigen mochte.

Die Ziege, einst wildes, dann domestiziertes Tier — schon
dies kann zwei Entwicklungsstufen andeuten — musste fir
den menschlichen Verzehr (im Luperkalienkult die epulae), fur
Bekleidungsbediitfnisse (der Fellschurz der Zuperc) und viel-

! Fur derartige Untersuchungen fehlen heute abet noch die wichtigsten Voraus-
setzungen, wie aus der einleitenden Forschungsktitik deutlich geworden sein
sollte.

? K. MeuLi, « Griechische Opferbriuche», in Phyllobolia fir P. Von der Miibll
(Basel 1946), 185 ff.; W. BurkErT, Homo Necans (Betlin 1972).



ROMISCHE OPFER: DIE LUPERCALIA 327

leicht auch fir Werkzeuge/Waffen (die Fellriemen der Juperci)
getotet werden. Diese Minderung des Tierbestandes oder der
Herde, besonders aber die Vernichtung von Leben losten
Schuldkomplexe und Entsetzen aus, die es einzudimmen und
zu beruhigen galt. Ob das in der Luperkalienerzihlung berich-
tete Motiv des Viehdiebstahls und des Zurtickholens der verlore-
nen Tiere Ausdruck jener Minderung oder Ablenkungsmanover
nach der Totung oder beides zusammen ist, ist wohl schwer zu
entscheiden. Jedenfalls liefen die Beteiligten unmittelbar nach
der T6tung, noch blutbefleckt wie sie waten, vom Platze der
Totung weg, um nach einiger Zeit zuriickzukehren — vielleicht
sogar mit einem Ersatz fiir das getotete Tier (Motiv des Riick-
holens vetlorener Tiere?). Wenn in historischer Zeit zwei
Luperkergruppen in einigem Abstand nacheinander laufen,
konnte dies ein Indiz dafiir sein, dass die an der Tiertotung
Beteiligten plotzlich flohen, verfolgt von den anderen, wobei
das Riemenschlagen auch als eine Art Scheinkampf verstanden
werden konnte — also ein agonal element, auf das G. Piccaluga ?
aufmerksam gemacht hat. Dies einmal angenommen, mussten
die an der To6tung nicht Beteiligten in diesem Scheinkampf
siegreich sein und nach ihrer Riickkehr zum Platz der Tétung
die Blutbefleckten reinigen (Abwischen des Blutes von der
Stirn der Juperci durch milchgetrinkte Wolle und Lachen der
Gereinigten). Erst darnach konnte der Verzehr des getoteten
Tieres beginnen. In historischer Zeit wurde aber auch noch ein
Hundeopfer dargebracht. Ob auch dies der dltesten Schicht
angehort — immerhin auch dies ein Tétungsakt! —, scheint
mir unsicher; dass es aber noch zu dem den Romern aus der
Vorzeit iiberlieferten Ritual gehort, scheint mir dagegen sicher.
Als Erklirungsméglichkeit dafiir bietet sich an: Man fand
nach der Riickkehr vom Lauf die getotete Ziege und machte
nun dafiit in einer Art « Unschuldskomddie » (Meuli) den Wolf
(Hund als /upus-Tier) verantwortlich (Juperci als Wolfsabwehrer)

1 «L’aspetto agonistico dei Lupercalia», in SMSR 33 (1962), 51 ff.



328 UDO W. SCHOLZ

oder bestrafte den wihrend der Abwesenheit unaufmerksamen
Wichter Hund, der eine Ziege hatte toten lassen — zwei
Erklirungsversuche, die vielleicht Hinweise auf zwei Entwick-
lungsstufen enthalten. Bei dieser Rekonstruktion erscheint mir
nur die Etymologie von Zupercus als “Wolfsabwehtet’ (Zupos
arcere) moglich.

Jager, Hirten, Bauern, Dorfler und Stddter haben sich dieses
Ritual je nach ihren geschichtlich-sozialen Verhiltnissen aus-
gedeutet, wobei mit zunehmender und dabei gleichzeitig
abstumpfender T'otungs- und Opferpraxis und im Zusammen-
hang mit den auch ihrerseits geschichtlich gewachsenen Reli-
gions- und Gottesvorstellungen die Besonderheit des Laufes
der an der T'6tung bzw. Opferung Beteiligten glaubensbildend
und -differenzierend gewirkt hat. Die Zeugnisse von Fabius
Pictor bis zum byzantinischen Festkalender sind ein Beispiel
dafiir, freilich auch nur ein historischer Ausschnitt.



ROMISCHE OPFER: DIE LUPERCALIA 329

DISCUSSION

M. Burkert : Die abschliessenden Ausfihrungen tiber den Gehalt
des Tieropfers sind ganz in meinem Sinn; trotzdem scheint mir not-
wendig hervorzuheben, dass die Besonderheit dieses Rituals nach
den Quellen vielmehr im Lauf liegt: nudi currant. Sucht man die im
Ritual gegebenen Zeichen — Zeichen je in Opposition zu einer
‘normalen’ Alternative — zu entschliisseln, stellt man ein doppeltes
Paradox fest: Nacktheit im kéltesten Wintermonat — es bedatf da
auch in Rom betrichtlicher Energie, so zu ‘laufen’ —; Nacktheit
und Aggressivitit — sonst ist eher der Preisgegebene, der Delinquent
nackt —. Peitschen wiederum stehen in Opposition zu ernsten,
todlichen Waffen (Hdt. IV 3, 4). Dass hier auch sexuelle Signale
erfasst wurden, zeigt spitestens Ovid. Dass Augustus den inberbes
die Teilnahme verbot, hingt m.E. mit seiner Abneigung gegen
Homosexualitit zusammen: er wollte keinerlei Schaustellung im Sinn
von moudixd.

Ein anderes Problem: Wenn ausdriicklich ‘Livius, z. Dekade’
(Ps.-Gelas. Epist. 100, 12 f. = Fr. 14 Weissenborn-Miiller) fir die
Einfithrung des Rituals gegen die sterilitas mulierum zitiert wird,
handelt es sich m.E. einfach um ein ‘hard fact’ der rémischen Chro-
nik. Gerade dass Livius nicht, wie Ovid, dieses Detail in die Urzeit
verlegt, ist vertrauenerweckend. Es ist kein Widerspruch, sondern
durchaus tblich, dass in den Rahmen eines bestehenden Kultes
durch ein Orakel oder eine dhnliche Instanz ein neuer Zug eingefiigt
wird (so kam anscheinend der Kult von dedg, deat, EdBoviedc nach
Eleusis, durch ein Delphisches Orakel um 420 v. Chr., /G I* 76,
sog. Aparche-Dekret). Dass Livius eine Neuerung des Augustus in
eine Notiz der Sakralchronik des 3. Jh. umgefilscht hitte, scheint
kaum glaublich (die Liste der Saecularspiele freilich unterliegt einem
vergleichbaren Verdacht). Der Fall des Cossus liegt anders: Livius
sagt (IV 20, 6 f.) «ich habe von Augustus gehort » und hiitet sich zu
widersprechen.



330 DISCUSSION

M. Scholz : Was die Romer aus dem (als Besonderheit gebiihrend
betonten) zudi currunt in Glaubensdeutung umgesetzt haben, ist im
Vortrag besprochen worden; dartiber hinaus noch irgendwelche
Zeichen zu ‘entschlisseln’, habe ich Bedenken, da es nicht Aufgabe
der Religionsforschung sein kann, einer geschichtlichen Religions-
gemeinschaft zu sagen, was sie bei einem bestimmten Ritual noch
hitte glauben sollen oder kénnen.

Das Paradox bzeme[nudi spricht als einziger Minucius Felix (24, 11)
an, und es ist bezeichnend, dass dies ein Gegner, nicht ein Teil-
nehmer am Luperkalienritus tut. Alle anderen Zeugnisse denken gar
nicht an die Februarkilte (vielleicht half dagegen das seit Cicero
mehrfach erwihnte Einolen: uuct), sondern setzen in ihren aitiolo-
gischen FErzihlungen sogar Sommerhitze und Schweiss voraus.
Wann die (spiteren) Lupercalia in der Vorzeit begangen wurden,
wissen wir nicht — am einfachsten ist die Annahme der warmen
Jahteszeit, wo ein Schurz die ibliche Bekleidung war: dieser blieb
dann im Ritual der Lupercalia erhalten (wie in anderen Ritualen
andere alte Utensilien oder Einrichtungen des vorzeitlichen Alltages)
und so sollte man dem wudi currunt keine besondere Bedeutung
beimessen. Im sog. numanischen Kalender (s.o. Varro; vgl.
A. Degrassi (ed.), luscriptiones Italiae XIII 2 (Roma 1963), 409 —
heisst das ca. 700/600 v. Chr.?) wurden die Lupercalia auf Mitte
Februar festgelegt: dies muss ebenso wie die (spitere ?) Benennung
der Sodalititen nach Fabiern und Quincti(li)ern — vgl. A. Alfoldi,
Rimische Frithgeschichte (Heidelberg 1976), 53 — als eine je aus ihrer
Zeit heraus zu begreifende Kultdeutung interpretiert werden, eine
Aufgabe, die heute aber noch nicht leistbar ist.

Wichtig erscheint mir der Hinweis auf Peitsche/Riemen im Untet-
schied zu totenden Waffen (die Sozialschichtung der herodoteischen
Skythenerzihlung muss dabei wohl ausser Betracht bleiben), freilich
nur fir die Urgeschichte, nicht fiir die die Peitsche schon traditionell
gebrauchenden historischen Lupercalia, fiir die wir iiberdies ab 200
v. Chr. die romischen Zeugnisse haben: Ovids ‘sexuelle Signale’
sprechen dabei nur fir Ovid und fiir die Ansitze der augusteischen
Reform (s. 0.) — fiir mehr nicht.



ROMISCHE OPFER: DIE LUPERCALIA 331

Das augusteische Verbot der zuberbes ist aus dem Kontext von
Suet. Aug. 31, 4 (... item Saecularibus ludis invenes utriusque sexus probi-
buit ullum nocturnum spectaculum frequentare nisi cum aliquo maiore natu
propinguornm) zunichst als eine allgemeine Moralbestimmung zu
verstehen; aber auch der Sinn der augusteischen Luperkalien (gegen
sterilitas mulierum 1) hat wohl mit Homosexualitit wenig zu tun. —
Nun zur 2. Dekade des Livius und ihrer Glaubwiirdigkeit (‘hard
fact’): Dass um 275 v. Chr. ein Orakel eine eznmalige Kultbestimmung
der Lupercalia gegen sterilitas mulierum angeordnet habe, ist eine
mogliche, nicht zu beweisende und nicht widerlegbare Annahme;
dass dadurch aber « ein neuer Zug cingefithrt wurde », kann durch
die von Fabius Pictor bis Varro und Vergil einheitlich andets lau-
fende Linie der Kultdeutungen klar widerlegt werden. Auch der von
mir schon erwihnte Fall des Cossus liegt nicht ‘anders’, sondern ist
cine gute Parallele: Livius muss auf Grund der (begriindeten oder
angemassten) Autoritdt des Princeps gegen alle awctores auftreten,
eine neue Datierung einfihren — und verwickelt sich in unausge-
glichene Widerspriiche (vgl. E. Mensching, in M/ 24 (1967), 12 fL.).
Dies, die Liste der Saecularspiele u. a.m. zeigt also, dass Livius nicht
nur ‘hard facts’ iberliefert, sondern sich auch gegen anders lautende
Traditionen den Anspriichen der Zeit (die fiir romische Historio-
graphie stets Vorrang hatten!) beugt: Livius’ Bericht passt nicht
zur klar sich abzeichnenden Linie der voraugusteischen Kultdeutung,
fiigt sich aber gut in die durch Ovid und Verrius noch vertretene
Luperkalienbesprechung aus augusteischem Geist — folglich ist
Livius’ 2. Dekade hierin augusteisch, nicht authentisch fir das 3.

Jh. v. Chr.

M. Versnel: An Threm Vortrag bestach, wie vorher schon bei
Herrn Kirk, der klare, systematische Aufbau: Zunichst die metho-
dischen Bemerkungen mit Belegen aus Ergebnissen unterschied-
licher methodischer Ansitze und Auflassungen; sodann das eigene
methodische Konzept mit den Ausfithrungen zu den Lupercalia;
zum Schluss — und dies war fiir mich tberraschend — ein sehr
vorsichtig formuliertes neues Interpretationsmodell. — In Threm



332 DISCUSSION

Hauptteil ist die chronologische Reihung der historischen Zeugnisse
zum methodischen Prinzip erhoben. Ich stimme dem grundsitzlich
als nttzlich, ja sogar notwendig zu, sche dabei aber eine Gefahr:
dass fiir nicht existent gehalten wird, was fiir eine bestimmte Zeit
nicht belegt ist. So ist es fiir mich trotz Fehlens der Belege zweifel-
haft, ob Iuno wirklich erst in augusteischer Zeit zum Luperkalien-
ritus dazugekommen ist. Ahnlich verhilt es sich mit dem spit beleg-
ten Aspekt der sterilitas terrarum, der sich nach Thren Uberlegungen
aus dem Aspekt der sterilitas mulierum entwickelt haben soll: Missen
wir hier tatsdchlich ein Nacheinander annehmen oder ist nicht viel-
mehr der sterilitas-Begriff zu allen Zeiten so geprigt, dass er die
sterilitas terrarum et mulierum umgreift (M. Delcourt, S#rilités mys-
térienses el naissances maldfiques dans Pantiquité classique (Paris 1938))?
— Bei Threr abschliessenden, ausdriicklich als hypothetisch bezeich-
neten Rekonstruktion haben Sie sich auf eine Auswahl von Elemen-
ten der Lupercalia gestiitzt: gibt das anderen nicht das Recht, ihrer-
seits andere Elemente hinzuzufiigen, etwa das Moment der kalen-
darischen Fixierung? Und bei Threr Rekonstruktion haben Sie sich
im wesentlichen auf Meuli gestiitzt, dessen Ergebnisse auf kom-
paratistischer Arbeitsweise beruhen: haben Sie damit nicht die
Strenge Threr vorausgehenden Methodik verlassen (oder zumindest
gemildert) und damit auch anderen das Recht eingerdumt, ihrer-
seits bei der Erklirung bestimmter Luperkalienelemente kompara-
tistisch zu arbeiten, z.B. durch einen Vergleich von Luperkalienas-
pekten mit den griechischen Anthesteria ?

M. Scholz: Ich stimme Thnen vollkommen zu, dass man sehr klar
zwischen ‘belegt’ und ‘existierend’ unterscheiden muss, denn selbst-
verstindlich ist bei der liickenhaften Ubetlieferung stets damit zu
rechnen, dass nicht nur Belege fehlen, sondern auch erst sehr spat
auftauchen, wobei das belegte Faktum sehr viel ilter sein kann als
das Datum des Beleges. In voller Anerkennung dieses Grundsatzes
gilt es aber zu tberpriifen, ob und inwieweit ein Faktum hinter die
Zeit des Beleges zurtickdatiert werden kann. Auch zu dieser Frage
sollten meine Ausfithrungen ein methodisches Exempel liefern,



ROMISCHE OPFER: DIE LUPERCALIA 333

auch etwa bei der Frage des Einbezuges der Juno-Religion in den
Luperkalienglauben der voraugusteischen Zeit: Die gravierenden
Unterschiede zwischen den Glaubensbelegen von Fabius Pictor bis
Caesar und den Belegen der augusteischen Reform (die ihrerseits
den Umbruch noch deutlich erkennen lassen) verbieten m.E. eine
Rickdatierung der Juno-Religion im Bereich des Luperkalienkultes.
Und das gleiche gilt fiir die Aspekte der sterilitas mulierum und
sterilitas terrarum, da nicht nur der sog. Gelasius-Brief den Wandel
der Aspekte betont, sondern dieser Wandel auch als Wechsel von
der Juno-Religion zu cinem deus Februarins belegbar ist — folglich
ein Nacheinander, nicht ein Mit- und Nebeneinander.

Bei meiner hypothetischen Rekonstruktion des vorzeitlichen
Rituals habe ich, falls mir nichts entgangen ist, keine Auswahl aus
den bezeugten Handlungsteilen des TLuperkalienritus getroffen,
sondern alle einzubeziehen versucht: das Moment der kalendarischen
Fixierung ist kein Ritual- oder Handlungsteil, sondern Ausdruck
der Glaubensdeutung einer bestimmten Zeit. Und dass ich mich
dabei vornehmlich auf Meuli, auch auf Burkert, gestitzt und damit
in gewissem Sinne auch komparatistisch gearbeitet habe, sehe ich
nicht als Widerspruch zu meinen methodischen Grundsitzen. Denn
bei aller historischen Strenge haben und behalten komparatistische,
taxonomische, strukturalistische, funktionalistische u.d. Forschungs-
ansitze ihre Wichtigkeit und Bedeutung; entscheidend ist nur, dass
die Reichweiten solcher Ansitze und die unterschiedlichen Ziele
religionswissenschaftlicher Untersuchungen bewusst bleiben. Die
vielfiltigen Anregungen der einzelnen Forschungsansitze liefern
meiner augenblicklich historischen Arbeitsweise (denn ich frage
nach der Geschichte einer — der romischen — Religion) wichtige
Fragestellungen und Verstehensmoglichkeiten, die aber stets auf
ihre Tauglichkeit fiir die einzelnen historischen Epochen mit ihrem
je eigenen sozial- und kulturgeschichtlichen Umfeld tiberpriift werden
miissen; unkontrollierte Ergebnisiibertragungen sind doch ein
Hauptgrund fiir das gegenwirtige Dilemma der Religionsforschung.
Nun: beim Versuch, das vorzeitliche Ritual zu rekonstruieren,
bleibt mir beim Fehlen direkter Zeugnisse keine andere M6glichkeit,



334 DISCUSSION

als mit — ebenfalls vorzeitlichem ! — Vergleichsmaterial (ibrigens:
des indogermanischen Kulturraumes, dem der Luperkalienritus
zuzuordnen ist) eine Losung anzustreben. Da hierbei viele Unsi-
cherheiten einzurechnen sind, bleibt dieser mein Versuch —im Gegen-
satz zur historischen Rekonstruktion — hypothetisch.

M. Versnel : Ich sehe ein und anerkenne, dass die zum Schluss
gegebene Vermutung iiber die Vorgeschichte der Lupercalia nur als
Versuch und Anhang zu werten ist, wohingegen die streng metho-
dische Auswertung der Luperkalienzeugnisse Hauptpunkt Ihrer
Darlegungen ist. Trotzdem mochte ich auf das Moment der Nackt-
heit auch fir die dlteste Zeit mehr Gewicht legen. Habe ich Sie
richtig verstanden, dass Sie die Luperkalienfeier vor der Kalender-
fixierung in eine andere, fiir uns aber nicht mehr genau fassbare

Jahreszeit verlegen wollen ?

M. Scholz : Wenn man von ‘nackten’ Luperkern spricht, sollte
nicht vergessen werden, dass die /uperci einen Fellschurz trugen.
Deubners und Hollemans Annahme, dass dieser Fellschurz fiir die
vordem tatsdchlich nackt laufenden Luperker moralisierend erst
von Augustus eingefithrt worden sei, wird schon durch das um
6o/50 v. Chr. zu datierende Tubero-Zeugnis widerlegt, wo von einem
Fellschurz die Rede ist, ferner durch die Tatsache, dass auch die
nachaugusteischen Zeugnisse von ‘nackten’ Luperkern sprechen
und damit ebenfalls die nur mit einem Schurz bekleideten Luperker
meinen. Somit darf man wohl den Fellschurz als altiiberlieferte
Bekleidung der Luperker voraussetzen. Dieser Fellschurz aber zeigt
ja gerade, dass die Luperker nicht wirklich nackt, sondern ‘bekleidet’
umbherliefen; ich zog daraus die Vermutung, dass in dieser Besonder-
heit, religios geschiitzt, im Kult bewahrt blieb, was in der Vorzeit
Alltagsbrauch war, nimlich die Bekleidung mit einem Fellschurz.
Nun haben die aus dem Norden einwandernden Stimme in kalter
Jahreszeit sowohl in ihrer alten wie auch in ihrer neuven Heimat
sicherlich mehr als nur einen Schurz getragen, der am sinnvollsten
als Bekleidung der warmen Jahreszeit anzusehen ist. Daraus hin-



ROMISCHE OPFER: DIE LUPERCALIA 335

wieder schloss ich, dass das im Luperkalienfest bewahrte Ritual vor
der kalendarischen Februarfixierung in warmer Jahreszeit durch-
gefithrt wurde: wie oft, zu welchem Anlass, mit welchen Glaubens-
implikationen — das entzicht sich unserer Kenntnis. Die Kalendet-
fixierung ist demgegeniiber Ausdruck einer ersten fassbaren, wenn
auch nach heutigem Wissensstand noch nicht erklirbaren Glaubens-
ausdeutung.

M™ Piccaluga : Fvidentemente la metodologia dell’autore —
scartando lapporto della comparazione storico-religiosa ai fini di
una serie di possibili interpretazioni delle varie componenti della
festa — non porta se non a prendere visione dei dati relativi ai Luper-
calia. Pur tenendo conto del fatto che, soprattutto per questioni di
religione romana, non si potra mai arrivare a ‘dimostrazioni’ (ma ci
arriva, poi, l'autore, col suo metodo ?), ma solo a proporre eventuali
interpretazioni, si deve constatare che, lavorando colla metodologia
di Scholz, non si fa storia delle religioni, ma si resta nelle posizioni e
nell’atteggiamento tipico della scuola di G. Wissowa nei confronti
della religione romana.

M. Scholz : Obwohl ich G. Wissowas Religion und Kultus der Rimer
fiir das bisher beste und noch nicht ersetzte Buch tiber die témische
Religion ansehe, glaube ich im vorliegenden Fall doch deutlich
gemacht zu haben, wo und inwieweit ich sachlich und methodisch
von Wissowa und von der bisherigen romischen Religionsforschung
iiberthaupt abweiche. Wichtigster Punkt meiner Uberlegungen ist,
dass wir bei der Erforschung der romischen Religion zunichst
einmal die Romer selbst fragen miissen, was sie gedacht und ge-
glaubt haben. Dies sagen uns, soweit Uberliefert, die Zeugnisse, die
es nach allen Regeln philologisch-historischer Interpretationskunst
zu analysieren gilt. Das so erreichte Ergebnis zeigt eine im geschicht-
lichen Verlauf sich wandelnde Glaubenswelt, deren Verstindnis
natiirlich die vielen anderen methodischen Ansitze religionswissen-
schaftlichen Forschens fordern konnen — dies allerdings nur in
dienender Funktion ohne Vergewaltigung der aus den Glaubens-



336 DISCUSSION

zeugnissen gewonnenen historischen Grundlinien. Von dieser Basis
aus wird dann auch ein besser abgesicherter Riickschluss in die nicht
mehr durch direkte Zeugnisse belegte Vorzeit moglich sein. Bei
diesem Ansatz zeigen sich die von Wissowa und vielen anderen
nicht als solche erkannten Variablen der Religionsgeschichte (d.h.
Glaubensmomente verschiedenster Art, wozu auch der Gotter-
glaube gehort) — variable Grossen, die bisher als Konstanten einer
Religionsgeschichte verstanden worden sind. Dadurch aber geraten
viele falsche Postulate und Primissen und deren Schlussfolgerungen
ins Wanken und verindern unser Wissen tber die romische Religions-
geschichte gegentiber dem Stand Wissowas.

M. Turcan: J’approuve votre méthode historique et chronolo-
gique. Je crois aussi qu’outre la différence des temps il faut tenir
compte de la disparité générique et fonctionnelle des témoignages
littéraires, certains textes étant purement informatifs, d’autres inter-
prétatifs, poétiques ou mythographiques. On doit également se
défier de certaines tendances évolutionnistes. Souvent le rituel a une
stabilité relative: ce sont les exégeses et les croyances qui changent.
Or j’ai cru comprendre que vous vous gardiez bien de reconstruire
les croyances...; mais c’est sur les données cultuelles que je voudrais
vous poser trois questions:

1. Vous attribuez a Auguste « der Wechsel von Faunus zu Juno »:
avez-vous un texte qui le dise expressément? Le fait que Junon
intervienne dans les Lupercales a partir d’ Auguste (d’aprés les textes
que nous connaissons, mais nous en ignorons beaucoup d’autres)
autorise-t-il 2 induire qu’Auguste a la responsabilité de ce
« Wechsel » ?

2. Vous donnez comme possible I’explication des Luperques
comme “Wolfsabwehter’. On sacrifie le chien, et il s’agit certes d’un
sacrifice de destruction. Mais a-t-on le droit de considérer ce sacri-
fice comme un sacrifice de substitution (du chien au loup) ? L’étymo-
logie lupercus — qui lupos arcet me paralt phonétiquement difficile 2
accepter. A-t-on un seul parallele de mot composé ou -ercaus procé-
derait du radical de arcere? Comment expliquez-vous Mamercus?



ROMISCHE OPFER: DIE LUPERCALIA 337

Lupercal est formé comme Bacchanal; mais quoique ce rapprochement
confirme le sens cultuel du mot, il ne nous aide pas a élucider 1’éty-
mologie de lupercus.

3. Les monuments qui représentent ou représenteraient les Zuperce
nous les montrent vétus d’un linge noué sur le ventre, alors que la
tradition littéraire nous parle de peaux de bouc ou de chevre. On a
quantité de monuments dionysiaques ol les satyres ou les bacchants
portent des peaux de bétes. Pourquoi les luperques ne figurent-ils
pas avec les dépouilles animales conformes a la tradition rituelle?

M. Scholz : Unsere Ubereinstimmung in methodischer Hinsicht
freut mich, und Ihre erste Frage bestitigt Ihre Strenge. In der Tat
gibt es kein Zeugnis, das den Wechsel von Faunus zu Juno aus-
driicklich dem Augustus zuschreibt. Faktum aber ist, dass die Ver-
bindung von Lupercalia und Faunus-Religion bis einschliesslich
Dionys von Halikarnass (seit etwa 30 v. Chr. in Rom) ebenso klar
bezeugt ist, wie die erst mit den augusteischen Zeugnissen (d.h. mit
Livius 2. Dekade, Verrius Flaccus und Ovid) einsetzende Verbin-
dung zwischen Lupercalia und Juno-Religion. Da ferner diese Juno-
Lupetcalia-Verbindung der augusteischen und nachaugusteischen
Zeit mit der voraugusteischen rémischen Luperkaliendeutung nicht
vereinbar ist, muss der Wechsel etwa in den letzten zwei Dezennien
vor der Zeitenwende eingetreten sein (ein Wechsel, den ja die unaus-
geglichenen Zeugnisse der Augusteer noch deutlich in sich tragen).
Was wire da naheliegender als eben an Augustus zu denken, von dem
wit wissen: restituit sacrum lupercale und Lupercal fecit. Als eine andere,
sicherlich unwahrscheinliche Losung bote sich nur an, eine Lupet-
kalienreform in augusteischer Zeit, aber nicht von Augustus vorge-
nommen, anzunehmen.

2. Die Benennung eines Rituals, in der Regel viel jinger als das
Ritual selbst, ist stets Ausdruck einer (religionsgeschichtlich auswert-
baren) Deutung, deren Zeugniswert allerdings durch die meist nicht
einmal annihernd zu bestimmende Datierung und wegen der hiufig
anzutreffenden Mehrdeutigkeit derartiger sprachlicher Bildungen
stark beeintrichtigt wird. Ferner ist zu bedenken, dass die im Namen



338 DISCUSSION

sich spiegelnde Glaubensaussage keine tiberzeitliche ‘Sinndeutung’
eines Kultes darstellt, sondern trotz unverindert gebrauchten
Namens Verdnderungen unterworfen ist, die dann wieder zu neuen,
dem je aktuellen Glaubensstand angepassten Deutungsversuchen
von Kult und Kultbenennung fihren kénnen. Daher gilt es, das
sprachlich rein formal Mogliche einer Ritualbenennung abzutasten
und einzelne Losungen in die Glaubensgeschichte eines Rituals einzu-
figen. Fir die Wortbildung /Zupercus (deren Ableitungen ZLupercal,
Lupercalia sind) gibt es rein formal mehrere Moglichkeiten, die ich
mit meinem daftir kompetenten Wiirzburger Kollegen Prof. Dr.
G. Neumann durchsprechen durfte: die Deutung ‘Wolfsabwehret’
blieb als die mit meiner Rekonstruktion des vorzeitlichen Rituals am
besten vereinbare Losung. Damit sei gleich angedeutet, dass eine
andere, bessere Kultrekonstruktion vielleicht einmal einer anderen
etymologischen Losung zuneigen wird. Nun: /upercus ist unter der
Annahme, dass im Vorderteil des Wortes Zupo- “Wolf’ steckt, ein
Rektionskompositum, bei dem das Hinterglied den Verbalstamm,
das Vorderglied das Akk.-Objekt enthilt (im Lateinischen gut und
hiufig bezeugt: z.B. iuridicus, pedisequus, sortilegus, saxifragus, vestiplicus
usw.); denn /upo- mit einem Konglutinat von zwei Suffixen (-erco- |
-erca) ist wegen des Fehlens von vergleichbaren Bildungen weniger
wahrscheinlich (noverca ist wegen gr. veapbs wohl iiber ein Adj.
* noverns gebildet und daher ein Sonderfall). Der Verbalstamm im
Hinterglied konnte ein pare- ‘im Zaum halten, behiten’ (also:
“Wolfshiiter’, ‘die die Wolfe im Gehege halten’ oder ‘die die Wolfe
schonen’ — unwahrscheinlich) oder * perk- ‘fragen, bitten’ (also:
‘der den Wolf bittet, zu ihm betet” — auch unwahrscheinlich) oder
eben arcere sein: der Lautwandel von # zu ¢ vor Doppelkonsonant
ist ebenso gut belegt (vgl. F. Sommer/R. Pfister, Handbuch der latein-
ischen Lant- und Formenlehre (Heidelberg 41977), 83) wie der Ausfall
des Themavokals - o - von /#po- vor vokalischem Anlaut des Hinter-
gliedes (vgl. magnanimus, remex usw.). Dass die Bildung /upos arcere
> [upercus “‘phonétiquement impossible” sei, behauptet daher
J. Bayet (Histoire politique et psychologique de la religion romaine (Paris
219069), 79) zu Unrecht. — Mamercus ist wohl im Zusammenhang der



ROMISCHE OPFER: DIE LUPERCALIA 339

schwierigen Mars-Frage zu diskutieren (s. dazu jetzt C. de Simone,
« L’aspetto linguistico», in Lapis Satricanus, Archeol. Studién
van het Nederl. Inst. te Rome, Scripta Minora 5, 1980, bes. 85) und
triagt zur upercus-Frage m.E. nichts bei.

3. Dass die bildlichen Darstellungen die Luperker nicht mit einem
Fell-, sondern mit einem Tuchschurz bekleidet zeigen, ist mir als
Nicht-Archiologen entgangen: Ich danke Thnen sehr fiir diesen
Hinweis. Zur Erklirung dessen konnte man zunichst daran erinnern,
dass uns nicht bekannt ist, wie viele Luperker fir das Ritual zu
bekleiden waren, d.h. wie viele Fellschurzstiicke aus den geopferten
Tieren geschnitten werden mussten (auch die Zahl der zu opfernden
Tiere ist unbekannt). Vielleicht ging man im Laufe der Zeit von der
schwer durchzuhaltenden Fellschurz-Tradition zu der Tuchbedeck-
ung tber, ein Wechsel, den nicht die literarischen, wohl aber die
bildlichen Zeugen bewahrt hitten.

M. Kirk: May I develop a little (in an admittedly amateur way)
the implications of currere nudi? It surely is an important compo-
nent, and one of the essential ones, of the whole ritual; otherwise
Augustus would have forbidden all naked running (so contrary in
any case to Roman mores), rather than just excluding izberbes. What-
ever his reason for this particular limitation (sexual or otherwise),
it is clear that the zmberbes cannot have been essentially or traditio-
nally connected with the naked running; for if Augustus had to
refrain from interfering with what was regarded as an indispensable
part of the ritual and the boys were indispensable, he would have
refrained from legislating against them, too, whatever he might
have felt about the general morality of the question.—Such an
argument has (I suppose) a certain relevance to the initiation-inter-
pretation, especially when taken in conjunction with the presence
among the runners both of /iberti and of men in their mid-thirties.
It really does not look, from this viewpoint, as though initiation
(despite tempting Greek parallels ) was involved.

M. Henrichs : Die Initiationstheorie scheitert schon daran, dass
ganz verschiedene Altersgruppen am Lauf beteiligt waren. Die



340 DISCUSSION

Nacktheit, auf die wir in der Diskussion immer wieder zuriickge-
kommen sind, ldsst sich vielleicht auch anders verstehen, nimlich
als symbolische Riickkehr zum Ursprung Roms. Mit der foga legt
man seinen politischen Rang ab: Freie und Sklaven, Biirger und
Beamte sehen nackt gleich aus. Die Schaffung der Stinde wird
symbolisch annulliert, und der Urzustand rituell wieder hergestellt,
als selbst Romulus und Remus noch keine Rémer waren.

M. Scholy : Alter und Sozialstatus der Luperker sind, wie die
wechselvolle Geschichte der Lupercalia gezeigt hat, rituell nicht
relevante und daher Verinderungen unterworfene Nebensichlich-
keiten, die von der temporiren Einschitzung des Festes abhingen.
Und da, wie Herr Henrichs mit Recht betont, verschiedene Alters-
gruppen am Lauf beteiligt waren, fillt die Initiationstheorie in sich
zusammen. Bei der in verschiedenen Diskussionsbeitrigen erot-
terten Frage des wudi currere mussen wir klar scheiden zwischen der
historischen Epoche, die durch unsere Zeugnisse belegt ist — hier
wire es verfehlt, eigene, moderne, aus religionswissenschaftlicher
Komparatistik oder anderen Quellen gezogene Deutungen den
Romern gegen ihre eigene Aussage aufoktroyieren zu wollen —
und der durch keine direkten Zeugnisse belegten Vorzeit. Frage ist
also, ob das nudi currere in der Vorzeit eine bestimmte rituelle Bedeu-
tung gehabt hat. Hier habe ich meine Ansicht (Fellschurz einst
iibliche Kleidung, die spiter, als Relikt der Vorzeit religios geschiitzt,
besondere Aufmerksamkeit fand) mehrfach ausgesprochen. Da diese
meine Meinung aber nicht mehr als eine Hypothese ist, kann ich
mich nicht gegen andere Hypothesen sperren — vorausgesetzt, sie
versuchen wie ich, den gesamten Verlauf des Luperkalienritus zu
deuten und zu erkliren und auch eine in die bezeugte historische
Glaubenswelt sinnvoll einmiindende Entwicklungslinie zu entwer-
fen. Solange hier nicht ein neuer plausibler Gesamtentwurf vorliegt,
darf ich wohl an meiner Hypothese festhalten.



	Zur Erforschung der römischen Opfer (Beispiel: die Lupercalia)

