
Zeitschrift: Entretiens sur l'Antiquité classique

Herausgeber: Fondation Hardt pour l'étude de l'Antiquité classique

Band: 27 (1981)

Artikel: Zur Erforschung der römischen Opfer (Beispiel: die Lupercalia)

Autor: Scholz, Udo W.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-661036

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-661036
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


VII

Udo W. Scholz

ZUR ERFORSCHUNG
DER RÖMISCHEN OPFER

(Beispiel: die Lupercalia)

Bei der Erforschung der durch keine heiligen Schriften
oder Offenbarungen festgelegten Religionen kommt der
Beobachtung der kultischen Verrichtungen besondere Bedeutung
zu. Dies gilt auch für die Religion des antiken Rom, und so
steht im Zentrum aller Darstellungen der römischen Religion
die Beschreibung und Deutung der bezeugten Kultakte und
religiösen Zeremonien.

Auch die Opfer sind solche Kultakte. In der Religion des

römischen Staatskultes stehen sie in der Regel im Kontext
eines ganzen Kultkomplexes und sind daher nur aus diesem
heraus deutbar, zumal der Vollzug der mit den verschiedenen

religiösen Anlässen und Festen verbundenen Tieropfer in der

uns überschaubaren Zeit in seinem Ablauf weitgehend
vereinheitlicht war; lediglich Farbe, Alter, Gattung und Geschlecht
der Opfertiere wurden unter Berufung auf die mit den Opfern
samt ihren Zurichtungen angesprochenen Gottheiten
differenziert. Denn den Römern galt ihre Religion als ein sich

gegenseitig bedingendes und erklärendes Bezugssystem von
Götterglauben und Kulthandlung: Kulthandlungen waren auf



ZJO UDO \V. SCHOLZ

Götter gerichtet und daher durch den Götterglauben bestimmt
gedacht.

Unsere Quellen sprechen darüber nirgends im Zusammenhang,

sondern erwähnen, über die Zeiten verstreut, von den
ältesten Inschriften bis etwa Paulus Diaconus über rund
1300 Jahre sich erstreckend, aus dem Zusammenhang gerissene
Einzelheiten, die sie in ihrem historischen oder forensischen,
antiquarischen oder religiösen, sprachwissenschaftlichen,
philosophischen, theologischen oder sonstigen Anliegen gerade
interessiert: sind Weihung oder Beispiel, Kuriosität,
zurechtgebogener Beweis oder überspitzter Ansatz für Polemik. Bei
dieser Quellensituation darf man wegen der erheblichen
Zeitdifferenzen und unterschiedlichen Sichtweisen unserer
Zeugnisträger von vornherein keine einheitliche Bezeugung für die
einzelnen Religionsakte erwarten, von der Lückenhaftigkeit
der Belege einmal ganz abgesehen.

Und doch bemüht sich die herkömmliche, auch heute
noch allenthalben gepflogene Religionsforschung, alle zu einem
bestimmten Kultakt erreichbaren Nachrichten unmittelbar
zusammenzusetzen, in der Hoffnung, dass durch möglichst
viele Mosaiksteinchen wenigstens Teile oder Grundlinien des

zu erforschenden Gegenstandes sichtbar würden oder sich
andeuteten. Dabei werden die Ergebnisse dann entweder aus
der Maiorität der Mitteilungen und Meinungen unserer Quellen

gewonnen oder aus dem Mittel der zumindest im groben
vereinbaren Testimonien; und wenn sich einzelne Zeugnisse
dem aus anderen Belegen erschlossenen Sinn nicht fügen
wollen, werden sie mit der Behauptung, hier irre der Gewährsmann,

schnell beiseite geschoben und ausgeschieden — Anlass

genug, dass der nächste Forscher im Gegenzug mit anderer

Akzentsetzung die ausgeschiedenen Belege wieder für wichtig
und zentral erklärt und seine Auswahl und Deutung zu neuem
Resultat formiert. Als Rettung aus diesem willkürlichen Hin
und Her bietet sich bestenfalls die nur aus einem Dilemma

entsprungene, deshalb aber noch nicht bewiesene Annahme



RÖMISCHE OPFER: DIE LUPERCALIA 291

einer religionsgeschichtlichen Entwicklung an, welche alle —
auch die vordem als unverträglich empfundenen — Belege
irgendwie zu vereinen trachtet.

Dabei wird ein für die Forschung konsequenzenreiches
Faktum übersehen, dass nämlich die religionsgeschichtlichen
Zeugnisse in der Regel aus mindestens zwei Informationsschichten

bestehen, aus der Mitteilung über Einzelheiten des

Kultvollzuges und aus dem diesen Vorgang begleitenden
Interpretament. Diese antiken Deutungsversuche sind —
quellenkritische Untersuchungen vorausgesetzt — autoren-,
zeit- und umweltbedingte, nicht die Zeiten überdauernde
Daten: unschätzbare Belege für die Glaubenswelt und das

Religionsverständnis bestimmter Zeiten und Epochen. Anstatt
jedoch diese Aussagen auszuwerten, werden gerade sie häufig
beiseite geschoben mit dem Hinweis, dass solche Interpreta-
mente temporäre Erscheinungen seien und das 'Wesen' eines

Religionsaktes nicht träfen. So werden historische Zeugnisse,
welche die Grundlage für die Geschichtsdarstellung einer

Religion abgeben müssten, wie moderne Gelehrtenmeinungen
behandelt und nur bei Übereinstimmung mit der eigenen These
als willkommener Beleg herausgestellt.

Da die Religionsforschung mit dieser Art von Belegauswertung

gegen Grundregeln philologischen und historischen
Forschens verstösst, welches den Aussagewert von Zeugnissen
durch Quellenkritik, durch kontextuelle und zeitliche Bedingtheiten

zu relativieren gelehrt hat, muss dahinter ein
religionswissenschaftliches Postulat stehen, und dieses kann nur in der
manchmal stillschweigend vorausgesetzten, manchmal aber auch

ausdrücklich betonten Prämisse liegen, dass es das Wesen von
Religion ausmache, wie eine Konstante Zeiten und Veränderungen

zu überdauern — eine Prämisse, welche auch auf die

Zeugnisse solcher Konstanz übertragen wird: Nur von diesem
Denkansatz her ist das unkritische Zusammensetzen gesammelter

Nachrichten verstehbar. Das heisst aber: schon bei der
Textauswertung religionsgeschichtlicher Zeugnisse beginnt



292 UDO W. SCHOLZ

die das Ergebnis beeinträchtigende religionswissenschaftliche
Vergewaltigung. Getragen wird dieses Vorgehen von einem
weiteren grundlegenden Missverständnis, das übrigens auch
das Konstanzargument stützt: man glaubt in der historischen
Religionsübung einen überzeitlichen Sinn wirksam und fragt
daher nach diesem, und übersieht dabei, dass Religion sich als

ein geschichtlicher Prozess ereignet, in dem die Menschen sich
und ihre Welt im Verhältnis zu etwas über- und ausserirdisch
Gedachten stets neu interpretieren. Die einzige Konstante
dabei — und auch dies nur eine relativ konstante Grösse —
ist das überlieferte Ritual, das immer wieder vollzogen wird,
nicht der dem Ritual jeweils unterlegte Sinn, auch nicht der
mit diesem Kultakt verbundene Götterglauben, da er ebenfalls,
schon per definitionem, Sinndeutung und somit Veränderungen
unterworfen ist.

In Verkennung dieser Voraussetzungen gilt also der Frage
nach dem überzeitlich gültig angenommenen Sinn und Wesen
eines Kultaktes die ganze Aufmerksamkeit der römischen
(und auch anderer) Religionsforschung, und man meint, diese

Frage am besten beantworten zu können, wenn man zum
Anfang, in die Gründerzeit um Romulus und Numa zurückfindet:

hier, dem Ursprung nahe (der in Wahrheit alles andere
als ein Ursprung war), könne man sozusagen dem Entstehen
eines Kultes beiwohnen und damit Sinn, Wesen und Bedeutung
erfassen. Zu diesem Zwecke werden — weiter unter dem

Konstanzargument — die geschichtlich wie religionsgeschichtlich
späten Zeugnisse in der oben angedeuteten Weise als Belege
der Vorzeit verstanden, und ist derart die Sinnerklärung für
den Anfang und aus dem Anfang heraus gelungen, wird diese

'Grundbedeutung' auch gleich als für die ganze römische

Religionsgeschichte relevant postuliert. In der Geschichte

belegbare Abweichungen davon gelten dann als Missverständnis
oder Verfallserscheinung, womit auch die Rechtfertigung zum
Aussondern ungelegenen Belegmaterials gegeben ist. Es ist
nur natürlich, dass sich auf diese Weise Methode und Ergebnis



RÖMISCHE OPFER: DIE LUPERCALIA 293

gegenseitig stützen — doch wird dadurch der Zirkelschluss
richtiger

Bei diesem Forschungsansatz verschwindet zwar das

Problem der mangelnden Einheitlichkeit unserer Quellen, es

bleibt aber das Problem der lückenhaften Information. Dies zu
überbrücken, ist es üblich, die in historischer Zeit gültige
römische Glaubensbeziehung zwischen Götterwelt und
Kulthandlung auch als Bedingung in die Vorzeit zu projizieren, um
daraus Deutungen für die Ausbildung und den Sinn eines

Rituals abzuleiten. Dies geschieht entweder über die häufig nur
unsicher zu beantwortende Frage nach dem Etymon eines

Gottesnamens oder aber durch Rückschlüsse aus spätem
Götterglauben auf Frühstadien der Kultübung. Dabei wiederholt

sich im Forschungsbereich des römischen Götterglaubens
die undifferenziert ahistorische Quellenauswertung, und es

geraten die unterschiedlichsten religionsgeschichtlichen
Epochen zusammen, in der Annahme, sie könnten sich gegenseitig

erklären. Was dann noch fehlt, helfen soziologische und
historische Rückschlüsse auf die 'primitive' Anfangszeit Roms

ersetzen, nicht zuletzt aber auch die mit Grund- und
Entstehungsfragen befassten allgemein religionswissenschaftlichen
Theorien: doch welch umstrittene und in sich schon
kontroversenreiche Flilfen!

Was damit angedeutet sein soll, ist dies: Von
religionswissenschaftlichen, selbst die Belegbasis vergewaltigenden
Prämissen vorgeprägt, von aufs Allgemeine zielenden Hypothesen

getragen, entgleitet der römischen Religionsforschung
ihre eigentliche, nämlich die historiographische Aufgabe;
gelegentliche Hinweise auf Verfallserscheinungen und Reformen

oder auf synkretistische Verwässerungen können nicht
darüber hinwegtäuschen. Anstatt allgemeine Formeln, Sinn-
und Wesensbestimmungen zu den verschiedensten Bereichen
und quer über die Zeiten hin anzubieten, müsste detailliert
untersucht werden, welche Kulthandlungen zu den einzelnen
Zeiten vollzogen wurden und welche Glaubenshaltungen sie



UDO W. SCHOLZ

jeweils auslösten; welche und wie dauerhafte Beziehungen
zwischen Kultakten und Götterglauben bestanden, welche

Glaubensänderungen eintraten und welche Faktoren dafür
bestimmend waren, und ob diese Wandlungen Ruckwirkungen
auf die Ausrichtung religiöser Zeremonien hatten. Voraussetzung

dafür aber ist eine sachgerechte Auswertung unserer
Quellen m einer Art Schichtenanalyse, die fur die literarisch
belegte Zeit der romischen Religion weit mehr Zeugnisse fände
als bisher angenommen, weniger jedoch fur deren stumme
Fruhzeit, die natürlich kein Anfang, sondern selbst Resultat

vor- und fruhgeschichtlicher Entwicklungen war.
Um die im Einzelnen wohl etwas vergröbert, in den Grundlinien

aber sicherlich treffend charakterisierte Forschungssituation

zu veranschaulichen, sei anstelle vieler Beispiele auf die
ebenso intensiven wie kontroversen Bemühungen um die

Luperkalienfeier etwas näher eingegangen; Vollständigkeit ist
dabei m diesem Rahmen weder möglich noch erstrebt h

Die Forschung zu den Lupercalia, über die wir in sonst
seltener Fläufigkeit Einzelnachrichten und Erwähnungen von
Fabius Pictor (ca. 200 v. Chr.) bis zu einem Papst Felix III.
oder Gelasius I. zugeschriebenen Brief (489 oder 494/6 n. Chr.)2
und einem Festkalender Konstantinopels aus dem 10. Jh. 3

haben, ist sich in so gut wie nichts einig: Waren die Lupercalia
ein Hirtenfest oder Totenkult, ein Fruchtbarkeits-, Initiationsoder

Reinigungsritus, ein Königs- oder Neujahrsfest, oder eine
unterschiedlich angenommene Mischung aus all diesem Galten

1 Vgl. die Bibliographien bei D. Porte, « Le devin, son bouc et Junon », in REL
51 (1973), 172; A. Alfoldi, Die Struktur des voretruskischen Romerstaates (Heidelberg

1974), 86 f L. Foucher, «Flagellation et rites de fecondite aux
Lupereales», m Ann. de Bretagne et des Pays de l'Ouest 83 (1976), 273, Chr. Ulf, Der
Luperkahenritus in der Siebt der vergleichenden Geschichtswissenschaft (Diss, (ms)
Innsbruck 1978), 237 ff.
2 Vgl. P. Nautin, « Felix III», in Dicttonnaire d'histoire et de geographic ecclesmstiques

XVI (Paris 1967), 889 ff.; vgl. Y.-M. Duval (nächste Anm.), 243 ff.
3 Y.-M. Duval, « Des Lupereales de Constantinople aux Lupereales de Rome »,

in REL 55 (1977), 222 ff



ROMISCHE OPFER: DIE LUPERCALIA 295

sie Menschen (Mannern und Frauen oder nur den Frauen oder

nur Junglingen) oder Tieren oder dem Land bzw. der Stadt?
Waren sie ein pradeistischer Kult oder wendeten sie sich von
Anfang an an Faunus oder Juno (oder an beide) oder sind diese
G otternamen nur spater Ersatz fur einen Gott Lupercus (dessen
Existenz von manchen aber geleugnet, der von anderen wieder
als eine Mars-Invokation gewertet wird), oder war gar Jupiter
oberster Schirmheir dieses Festes? Wie sind die lupera zu
verstehen: m Priesterfunktion oder als Betroffene des Rituals
Waren sie Wolflinge oder Bocksgestalten? Traten sie fur einen
wolfsgestaltigen Gott auf oder gegen Wolfsgefahr, oder hatten
sie mit Wolfen nichts zu tun? Ist die Zweiteilung der luperci
essentieller Bestandteil des Kultes (wobei die einen vielleicht

gar als 'Wolfhnge', die anderen als 'Bocke' agierten) oder lediglich

eine historische, nebensachliche Konzession an die Beteiligung

verschiedener ethnischer Gruppen oder romischer gentes

Wurden Ziegen oder Bocke, wurden auch Flunde geopfert?
Was bedeutet der Messerritus mit der Blutzeremonie, was das

Auflachen, was der Lauf der Luperker und ihr Riemenschlagen
So etwa lautet der Katalog ratloser Fragen, wenn man die

einschlagige Forschung uberblickt. Ihr Kennzeichen ist, dass

sie auf der stets gleichen Basis der Bezeugung ab 200 v. Chr.

ihr Bemuhen auf eine Sinndeutung der Lupercalia der Romu-
luszeit lenkt, um diese dann fur die romische Religionsge-
schichte insgesamt zu verwirklichen. Dies fuhrt bei dem geschilderten

Forschungsansatz allseits zu Schwierigkeiten, und die

Folge sind unterschiedliche Ausgleichsversuche.
K. Latte 1 zum Beispiel sieht m den spaten Nachrichten den

unmittelbaren Reflex des Ritus « der ältesten Zeiten »,« in denen

fur die Romer die Viehzucht neben dem Ackerbau noch eine
wesentliche Rolle spielte ». So sind die Lupercalia ein Hirtenfest
zur Abwehr der Wolfsgefahr fur die Herden: Daher das Opfer
von Ziegen fur die zu schutzenden Herden und das Opfer des

1 Romische Religionsgeschchte (München i960), 84 ff



296 UDO \V. SCHOLZ

Hundes als eine Strafzeremonie an Stelle des schwer zu beschaffenden

Wolfes, alles gerichtet an Faunus, der « nicht in die Stadt

gehört»; die Juno der Zeugnisse wird unterdrückt mit der

Bemerkung, «Volkswitz» habe den Fellschurz der Luperker
als amiculum Junonis bezeichnet. Und da dieser ländliche Hirtenritus

für die Stadt Rom sinnlos werden musste, « war er zu
Varros Zeit zu einer Volksbelustigung herabgesunken».
Im Klartext heisst das: ab dem 1. vorchristlichen Jahrhundert
müsste die Religionsgeschichte die Lupercalia eigentlich
abschreiben. Um von allem anderen zu schweigen, fragt man sich
bei dieser Erklärung, warum sich wohl der sog. Gelasiusbrief

um 500 n. Chr. so sehr mit den selbst noch Christen wichtigen
Glaubensinhalten um den Luperkalienritus abmüht.

Anders A. Kirsopp Michels 1: Sie verbindet die Lupercalia
des 15. Febr. mit den vom 13.-21. Febr. begangenen diesparen-
tales und denkt an die alte Forumsnekropole, um die herum man
in alten Tagen die Wölfe während ihrer Brunftzeit im Januar/
Februar heulen hörte. Darin habe der Vorzeit-Römer das

Geheul seiner Toten vernommen, reinigte und entsühnte sich
durch ein preliminary sacrifice von Ziegen und durch den Messerund

Blutritus, und brachte im Kontext von Werwolfvorstel-
lungen auch ein Flundeopfer dar. Das Riemenschlagen der

Luperker habe vom Einfluss des Todes befreit und ihr Lauf
zwischen der Siedlung der Lebenden und dem Ort der Toten
jene Grenze bezeichnet, die der Tod zu überschreiben nicht
Macht haben sollte. — Die Stadt wuchs, der Ritus blieb, Wolfsgeheul

aber und Forumsnekropole verschwanden: So deutete

man — wohl schon während der Königszeit •— Luperkerlauf
und Riemenschlagen als Fruchtbarkeitsritus und suchte sich

je nach persönlichem Belieben irgendwelche Gottesbezüge
(zu Pan, Faunus, Inuus, Liber oder Juno oder allen zusammen)
für diesen im Grunde genommen gottfreien Kult um den

1« The Topography and Interpretation of the Lupercalia», in TA.PhA. 84 (1953),
35 ff-



RÖMISCHE OPFER". DIE LUPERCALIA 297

Wolf als Symbolgestalt des Todes. Rekonstruiert ist diese
These aus der Kalenderüberschneidung von dies parentales
und Lupercalia und aus einer von Varro erzählten Werwolf-
geschichte Arkadiens; die anderen Zeugnisse dienen nur
sekundär als Beleg für die angenommene Entwicklung.

Als ursprünglichen Totenkult bespricht auch A. W. J. Holle -
man1 die Lupercalia, bei denen die luperci, als 'Wölfe' mit
einem galerus maskiert, die Totengeister verkörpert haben
sollen. Da jedoch in jedem Totenkult auch der Lebensaspekt
enthalten sei und dieser in sexuellen Handlungen sinnfälligsten

Ausdruck finde, vermutet Holleman, dass die Luperker
als nackte Gesellen —• also ohne Fellschurz, den erst moralisierend

Augustus eingeführt habe — zwischen dem 13. und 15.
Februar heimlich die Frauen der Kultgemeinde besuchten, um
ihr fruchtbarkeitswirkendes Werk zu vollbringen. Der
Fruchtbarkeitsaspekt wird hier also nicht als Ausdruck von
Glaubensverschiebungen, sondern als ursprünglicher Bestandteil des

Rituals gewertet; über das anstössige Tun der luperci hätten die
vorovidischen Quellen schamhaft geschwiegen.

Übelabwehr und Reinigung vermutet die Forschung
allgemein als einen 'Wesenszug' der Lupercalia, doch bei der

Frage nach Anlass und Bestimmung solcher lustratio scheiden
sich die Geister. Dies zeigt schon die alte Kontroverse zwischen
L. Deubner 2 und W. F. Otto 3. Während Deubner, wie nach
ihm G. Wissowa und K. Latte, in den Lupercalia ein altes

Flirtenfest sieht, leugnet dies Otto mit dem bezeichnenden

Argument, dass die wichtige Quelle des Plutarchberichtes
nichts davon verrate, « dass das Fest ursprünglich den Zweck

1 Pope Gelasius I. and the Lupercalia (Diss. Amsterdam 1974); vgl. dazu: « Ovid
and the Lupercalia», in Historia 22 (1973), 260 ff.; « An enigmatic function of the
flamen Dialis (Ov. fast. 2, 282) and the Augustan reform», in Numen 20 (1973),
222 ff.; « The Svig' of Messalina and the origin of Rome », in MH 32 (1975), 251
ff.; « Martial and a Lupercus at work », in Latomus 35 (1976), 861 ff.

2« Lupercalia», in A.RW 13 (1910), 481 ff.

3« Die Luperci und die Feier der Luperealien», in Philologus 72 (19x3), 161 ff.



298 UDO W. SCHOLZ

gehabt hat, die Herdentiere zu schützen». Die Romulus-
gemeinde seien Vieh haltende Bauern, aber eben Bauern

gewesen: die Kulthandlung galt nicht den Tieren, sondern den
Menschen, der Gemeinde. Die Deubnersche Entwicklungshypothese,

die von der ganz real gedachten Wolfsabwehr der
ältesten Zeit ausging, mit dem Verschwinden der Wolfsgefahr
eine Wandlung zu Sühneriten zwecks Förderung der Fruchtbarkeit

von Boden und Frauen annahm, wozu dann in
augusteischer Zeit unter griechischem Einfluss die unrömische Messerund

Blutzeremonie samt Hundeopfer gekommen sei, wird
von Otto daher verworfen, der wieder eine über die Zeiten hin
unveränderte Luperkalien-Bestimmung verteidigt und diese

in der « Übelabwehr und zugleich Reinigung der Gemeinde»
{art. cit., 190) durch den einen Zauberkreis ziehenden Umlauf
der priesterlichen Luperker sieht. In der ahistorischen
Quellenbenützung und -auswertung sind sich Deubner und Otto einig,
ihr unterschiedliches Ergebnis resultiert aus ihrer divergierenden

/yptfTOtr-Etymologie 1 im Zusammenhang mit einer
unterschiedlichen Kombination jener Nachrichten, die als Betroffene

des Ritus hier das Volk oder die Passanten, dort die Frauen
oder dann wieder den Boden, das oppidum der Palatingemeinde,
Rom oder die Mauern Roms nennen2. Dass die Luperker
keinen « Zauberkreis » zogen, keinen Umlauf ausführten, musste
erst A. K. Michels3 aus der einheitlichen Quellenaussage
ermitteln.

Die Deutung der Lupercalia als Königsfest beruft sich auf
einen einmaligen historischen Vorgang: das Angebot des

Diadems an Caesar bei den Luperkalien des Jahres 44. Die
Beweislage dafür formuliert W. Burkert4: Belegt ist die «

Verbindung von Luperkalien und Königtum des Romulus bei

1 Deubner: 'Wolfsabwehrer' — Otto: cWölflinge\
2 Vgl. die Belege bei D. Porte, in REL 51 (1973), 173 Anm. 2.
3 TAPhA 84 (1953), 35 ff.

4«Caesar und Romulus-Quirinus», in Historia 11 (1962), 357 Anm. 9.



ROMISCHE OPFER: DIE LUPERCALIA 299

Plut. Rom. 21. Latte 84 ff. sieht m den Luperkalien nur ein
Hirtenfest zum Zweck der Wolfsabwehr; die Ereignisse des

15.2 44 bleiben dann unverstandlich». Damit sind alle anderen,
weil anders lautenden Belege beiseite geschoben, und man
fragt sich, was sich wohl die strammen Republikaner von 500
bis 44 v. Chr. bei den jährlich begangenen 'Komgsfeiern'
gedacht haben mögen. H. Volkmann 1 gab daher zu bedenken,
« ob die Wahl der Luperkalien fur das öffentliche Angebot des

Diadems wegen des religiösen und mythologischen Ursprungs
des Festes erfolgte oder ob das damals bereits zur
Volksbelustigung gewordene Fest» — vgl. Latte oben — « sich mit
seiner grossen Zuschauerzahl eben deshalb als geeigneter
Rahmen fur den bedeutsamen Akt empfahl». Lassen wir das

viel und kontrovers diskutierte Caesarproblem beiseite 2, das

Diademangebot an den Lupercalia bleibt als historische
Tatsache bestehen. Also versuchte man, es mit anderen Zeugnissen
zu verbinden, um eine die Konigtumsidee emschliessende

Erklärung des Kultes zu sichern Dabei erschloss A. Alfoldi3
einen der Marsreligion zuzuordnenden Wolfskomplex und
einen der Gottm Juno dienenden Ziegenkomplex m den

Lupercalia (op. at., 106): « Wahrend die erstgenannte Erscheinung

[sal. der Wolfskomplex] eine politische Einrichtung
rechtfertigen und heiligen soll» — ein « Freudenfest der Stadt-

grundung, eingerichtet von Romulus und Remus » unter einer

1 Gymnasium 70(1963), 155 (zu M Gelzer, Caesar, 61960)
2 Vgl dazu K Kraft, « Der goldene Kranz Caesars und der Kampf um die
Entlarvung des 'Tyrannen'», m Jb Num u Geldgesch 3/4 (1952/53), 7 ff ,D Felber,
« Caesars Streben nach der Konigswurde», in Untersuchungen spir romischen

Geschichte, hrsg von F Altheim und D Felber, I (Frankfurt 1961), 209 ff,
G Dobesch, Caesars Apotheose %it Lebzeiten und sein Ringen um den Konigstitel (Wien
1966), K-W Welwei, «Das Angebot des Diadems an Caesar und das Luper-
kalienproblem », in Historia 16 (1967), 44 ff St Weinstock, Divus Julius (Oxford
1971), 331 ff, Z Yavetz, Caesar in der öffentlichen Meinung (Dusseldorf 1979),
38 ff
3

Vgl nach mehreren Studien jetzt zusammenfassend Die Struktur des voretrus-
kischen Romerstaates (Heidelberg 1974), 86 ff



JOO UDO W. SCHOLZ

lupa-Göttin im Kreise der Marsreligion (op. cit., 88) —, «hat
die zweite [d.h. der junonische Ziegenkomplex] mit Staatsform
und Herrschaft nichts zu tun, sondern gehört zu den sakralen

Männerbünden, die an der Jahreswende durch ihr Toben die

Erneuerung von Pflanzen-, Tier- und Menschenwelt herbeiführen

sollen». Etwas anders akzentuiert G. Dumezil1: Die
Luperkalienfeier am Jahresende verdeutliche im Kultakt die
kosmische und soziale Organisation und suche im Zusammentreffen

von Winter und Frühling, Tod und Leben, Wildnis
und Ordnung sinnbildliche Bestätigung für Leben und Staat —
Staat aber heisst Königtum oder zumindest die Idee von
Herrschaftsstiftung. Einziger Beleg bleibt das Diademangebot und
die Behauptung, die Zeit Caesars müsse noch gewusst haben,
«dass das Luperealienfest ursprünglich ein Königsfest
gewesen ist2». Da in all diese Kultdeutungen bereits
Rückschlüsse aus jenem Götterglauben eingeflossen waren, den die
historisch belegte Zeit ab 200 v. Chr. mit den Lupercalia
verband, genügen für diesen Problemkreis nur noch wenige
Hinweise. Während H. J. Rose 3 in Verschärfung der prädeis-
tischen Theorie L. Deubners und gegen ausdrücklich anders

lautende Zeugnisse in den Lupercalia ein Feinde abwehrendes
und Fruchtbarkeit schaffendes kultisches Zeremoniell sah,
welches erst durch Religionsspekulationen augusteischer Zeit
unter die Faunus- und Juno-Religion geriet, lehnt P.
Lambrechts 4 für die Lupercalia ein prädeistisches Stadium
überhaupt ab: sie sollen von Anfang an unter dem Schutz des alten

Wolfsgottes Lupercus gestanden haben, für den Faunus nur
ein anderer Name sei. Die Existenz eines Gottes Lupercus wird

1 La religion romaine archaique (Paris 1966), 340 ff.; ebenso schon in: LeProbleme
des Centaures (Paris 1929), 219 ff.
2 G. Binder, Die Aussetzung des Königskindes Kyros und Romulus (Meisenheim 1964),

103,
3 « The Luperci — Wolves or Goats », in Latomus 8 (1949), 9 ff.
4 « Les Lupereales, une fete predeiste », in Hommages ä J. Bidez et ä F. Cumont
(Bruxelles 1949), 167 ff.



RÖMISCHE OPFER: DIE LUPERCALIA 301

freilich von den meisten Gelehrten bestritten, da es dafür nur
einen Justin-Beleg (XLIII i, 7) gibt, bei dem überdies unsicher
ist, ob von einer Gottes- oder einer Luperkerstatue gesprochen
wird h Für K. W. Welwei2 ist« der entscheidende Ansat2punkt
zum Verständnis des Festes zweifellos die Deutung des Gottes
Faunus », des 'Würgers', wie A. von Blumenthal und F. Altheim
erschlossen hatten: kein Königsfest, kein Ahnenkult, nichts
Männerbündisches liege in diesen Fruchtbarkeits- und
Lustrationsriten für die chthonische Gewalt des wolfsgestaltigen
Unterweltgottes. Im Gegensatz dazu behauptet G. Martorana 3,

allein gestützt auf eine aitiologische Erzählung in Ovids Fasten,
die Entstehung und Erklärung der Lupercalia aus der Juno-
Religion des Esquilin: Faunusbezug und Palatin stellten eine

spätere Entwicklungsstufe dar; wichtigster Beweis ist ihm,
dass so die bisher schwer verständliche, meist bestrittene

Beteiligung des flamen Dialis, die nur Ovid bezeugt4, erklärt
werden könne.

Ich breche hier ab; denn das übliche Verfahren römischer

Religionsforschung dürfte deutlich geworden sein:
Vernachlässigung des historischen Kontextes der Zeugnisse,
unterschiedliche Koppelung von spätem Götterglauben mit
einzelnen Kultberichten, das Bemühen um 'Sinn'- und 'Wesens'-

Deutungen für die Frühzeit, die dann als Grundbestimmung
für die gesamte römische Religionsgeschichte angesetzt werden

— zum Teil ohne Rücksicht darauf, dass die authentischen
historischen Berichte ganz anders urteilen. Bei diesem
Verfahren ist sicherlich noch kein Ende der Denkmöglichkeiten
gefunden, gesicherter wissenschaftlicher Fortschritt ist so aber

nicht zu erwarten. Wäre es nicht viel sinnvoller, zuerst einmal

1 Vgl. A. Kirsopp Michels, in TAPhA 84 (1953), 56 f.
2 Historia 16 (1967), 48 f. (s. supra p. 299 n. 2).
3 « Un' ipotesi sui Lupercalia », in Studi di storia antica offerti a E. Manni (Roma
1976), 241 ff.
4 Vgl. die Diskussion bei D. Porte, « Le Flamen Dialis aux Lupereales», in
Latomus 35 (1976), 834 ff.



302 UDO W. SCHOLZ

das durch unsere Zeugnisse unmittelbar belegte römische
Religionsverständnis epochenweise zu klären und in vorsichtiger

Schichtenanalyse Bestand und Entwicklungen der
dokumentierten Zeit zu erfassen Erst dann sollte man — von besser

abgesicherter Basis aus — in die nicht mehr belegte Frühzeit
zurückfragen.

Einen Versuch dieser Art möchten die folgenden Betrachtungen

zum Luperkalienopfer bieten, einen Versuch und Anfang
erst, da noch viele Fragen offen bleiben werden. Zunächst: was
erfahren wir über den Verlauf der Luperkalienfeier im i. vor-
und i. nachchristlichen Jahrhundert, der Zeit der grössten
Quellendichte1 Die Kultfeier begann, wohl am Morgen
(aurora: Ov. Fast. II 267), am Altar bei sog. Lupercal (Dion.
Hal. I 32, 5 : IvD-a ßcopov ISputrdpsvoi.... tvjv roxTpiov S-uatav sroTe-
Aeaav, rjv pQpt too xccT Tjpäp ypovou 'Pcopaioi D-uouctlv). Hier wurden

von den Luperkern (Varro Ling. V 15,85: luperei... in Luper-
cali sacra faciunt\ vgl. Plut. Rom. 21, 6 ff.) eine Ziege oder ein

Ziegenbock oder mehrere Tiere geopfert (Ov. Fast. II 361:
caesa capella; II 445: caprum\ Val. Max. II 2, 9: caesis capris;
Plut. Rom. zi, 6: alysp).

Plutarch {Rom. 21, 6) schliesst an diese Opferung die Blut-
und Reinigungszeremonie an (ffcpavTouaw alyap, slra...): Zwei
Jünglinge von Geschlecht wurden zu den opfernden Luperkern
geführt (psipaxlcov Suotv tzizb ysvou<; Trpotjay-frsvTMV cdmn<;) und die
einen (ot piv) berührten die Stirn der Jünglinge mit dem

blutigen Schlachtmesser (ypaypevr) paycdpa), andere aber (Irspoi.
Ss) wischten das Blut sogleich mit milchgetränkter Wolle wieder
ab. Darauf mussten die Jünglinge lachen. Wer waren diese

Jünglinge? Plutarch spricht in der ganzen Beschreibung ohne

genauere Angaben nur von männlichen Personen (arpar-roucti,

pupaxlcov TrpocayS-svTwv auroh;, ol psv... STSpoi Ss, va Seppocra

1 Erstaunlich ist, dass m. W. bisher noch kein Versuch unternommen wurde, den
Kultablauf zu rekonstruieren, man begnügte sich mit der Feststellung der
verschiedenen Bestandteile des Rituals, ohne deren Zusammenhang und
gegenseitigen Bezug zu beachten.



RÖMISCHE OPFER: DIE LUPERCALIA 303

xaTa-refiovTsc; SiaS-eoucrtv yup.voi), aber es ist sowohl aus dieser

Darstellung wie aus den Parallelquellen klar, dass hier stets die

Luperker als Opfernde, Handelnde und Laufende gemeint sind.
Dass auch die Jünglinge äito yevou? Luperker waren, deutet
manches an, zumal auch Plutarch keinen Hinweis auf andere
Kultteilnehmer gibt. Butas, wohl ein Freigelassener des jüngeren
Cato x, aus dessen elegischen 'Aitia Romana' Plutarch zitiert,
bezeichnet die Luperker bei ihrem Lauf auch mit der auffällig
wiederkehrenden, singulären Wendung roü<; dbrö yevoix; (Plut.
Rom. 21, 8)2; und bei Ovid {Fast. II 377) ist es sozusagen der

Ur-Luperker Romulus, der da lacht. Daraus ist zu erschliessen,
dass die Jünglinge des Messerritus auch Luperker waren.

Ovid deutet freilich eine andere Kultabfolge an als Plutarch:
Romulus lacht nach dem Lauf, als er, der Verlierer bei der
Viehsuche, zum Opferplatz zurückkehrt und sehen muss, dass der

erfolgreiche und schnellere Remus mit seinen Mannen die

exta, die vorher schon am Bratspiess geschmort hatten, bereits
verzehrt hat {Fast. II 361 ff.). In Kulthandlung übersetzt heisst
das: Opferung, Beginn der Mahlvorbereitungen, dann auf ein
Zeichen (3 69 f.) Lauf der Luperker in zwei Gruppen, Mahl der

zuerst zurückkehrenden Gruppe und danach das Lachen der

Jünglinge. Da das Lachen des Romulus in Ovids aitiologischer
Erzählung schlecht motiviert ist — Ovid sagt zum Verdruss
seiner Erklärer: risit et indoluit3 —, ist die nächstliegende
Erklärung eben das Lachen der Jünglinge nach dem Luperkerlauf

in der Kulthandlung. Nun ist aber dieses rituelle Lachen
nicht von der Reinigung durch milchgetränkte Wolle zu
trennen: erst die Reinigung löst dieses Lachen aus. Auch Butas
scheint gegen die Plutarch-Version zu zeugen. Butas wird von

1 Vgl. L. Deubner, in A.RW 13 (1910), 506 f.
2 Gegen die übliche Übersetzung von T0Ü5 Soto yevou9 mit 'aus vornehmem
Geschlecht' meldete A. Kirsopp Michels (TAPhA 84 (1953), 54 f.) Bedenken an;
doch dagegen wieder Chr. Ulf, op. cit. (supra p. 294 n. 1), 94 mit Hinweis auf Plut.
Cato mai. 1, 2 und Caes. 61, 2.
3 Vgl. F. Bomer im Komm, zu Ov. Fast. II 377.



3°4 UDO W. SCHOLZ

Plutarch {Rom. 21, 8 f.) für eine aitiologische Erklärung zitiert,
die seiner (vgl. Plut. Ouaest. Rom. 68; hi; Ant. iz, i-z; Caes.

61, 1-3) und des C. Acilius (Plut. Rom. 21, 9) Deutung der
Lupercalia als Plirtenfest mit Lauf und Riemenschlagen
widerspricht. Butas sieht im Luperkerlauf eine historische Erinnerung
an den Lauf des Romulus und Remus von Alba Longa nach
Rom: Nach der Tötung des Amulius und der Wiederherstellung
der Macht Numitors seien die Zwillinge, Schwerter in der
Pland und damit alle treffend, die sich ihnen in den Weg stellten,
zum Ort der Wolfshöhle ihrer Kindheit zurückgelaufen
(l[X7üoStou<; tu—Tovra?, otccoi; tots cpdoyav' e^ovasi;). Dies
versinnbildliche im Kult der Luperkerlauf, wobei die Stirnzeichnung
mit dem blutigen Schwert (to i;£cpo<; Tjpiaypivov 7tpo<jcpspsaS-c« tü
[xstoAco) ein crugßoXov toö tots cpovou xal xivSüvou sei, die
Milchreinigung aber Erinnerung an die nährende Wolfsmilch der Kindheit.

Nun: Mord und Gefahr sind vor dem Lauf (Tötung des

Amulius) und während des Laufes (spotoSloui; Hottovtsi;), nicht
darnach, und die Milchzeremonie als uirogv^ga t% Tpo<p% am
sinnvollsten nach dem Lauf an dessen Endpunkt, der Wolfshöhle

des Lupercal, der Stätte der Kindheit. Daher scheint es

mir ratsam, nicht dem aus zweiter Hand und ohne unmittelbare

Anschauung arbeitenden Plutarch, sondern den
stadtrömischen Quellen der Zeitenwende zu folgen und als

Kultablauf zu erschliessen: Die Luperker opfern eine oder mehrere

Ziegen und zeichnen mit dem blutigen Opfermesser die Stirn
zweier Jünglinge; dann beginnt der Lauf der luperci.

Für diesen Lauf waren aus den Häuten der geopferten Tiere
Riemen geschnitten worden, auch ein Fellschurz für jeden
lupercus 1. Mit den Riemen die ihnen Begegnenden schlagend,
liefen die Luperker in zwei, in einigem Abstand aufeinander

folgenden Gruppen (Ov. Fast. II 371 ff.; Val. Max. II 2, 9;

1 Dass die luperci seit alters einen Fellschurz trugen, bekräftigt gegen L. Deubner
und A. W. J. Holleman jetzt mit Recht D. Porte, « Note sur les 'luperci nudi'»,
in UItalie preromaine et la Rome republicaine. Melanges offerts h J. Heurgon II (Rome
1976), 817 ff.



RÖMISCHE OPFER: DIE LUPERCALIA 305

Liv. I 5; Dion. Hal. I 79, 13 ff.) vom Opferplatz am Lupercal
zum Forum und über die via sacra b Darnach kehrten sie zum
Ausgangspunkt am Lupercal zurück, reinigten die blutgezeichneten

Jünglinge, die darauf lachen mussten.
Mit dieser rituellen Reinigung der Jünglinge war wohl das

— leider wieder nur von Plutarch bezeugte — Hundeopfer
irgendwie verbunden. Dass der Hund nach dem Luperkerlauf
geopfert wurde, legt nicht nur die Reihenfolge der Aufzählung
(bei Plut. Rom. 21, 6 ff.), sondern auch Plutarchs Räsonnement
nahe, der dieses Opfer als Strafe für die den Luperkerlauf
behindernden Hunde auffasst {Rom. 21, 10; Qiiaest. Rom. 68);
im übrigen ist Plutarch {Rom. 21, 10) unentschieden, ob das

Hundeopfer ein xa&apg6<; oder Erinnerung an die säugende
Wölfin sei.

Bei dieser Kultrekonstruktion für die Spätrepublik und
frühe Kaiserzeit bleiben manche wichtige Einzelheiten ungeklärt

— so etwa, wann das Opfermahl stattfand. Valerius
Maximus lässt die luperci schon vor ihrem Lauf kräftig essen und
trinken 2, während bei Ovid nur von Vorbereitungen für das

Mahl die Rede ist3: nach dem Lauf wird Remus mit den Seinen
die stridentia exta (v. 373) verzehren, ehe Romulus kommt, der

nur noch ossa nuda sieht. Unsicher ist ferner, ob die zuerst zum
Lupercal zurückkehrende Gruppe das Opferfleisch allein
verzehrte und ob die zwei zu reinigenden Jünglinge nur einer

Gruppe angehörten — der zweiten, wie die Oviderzählung
andeutet; unklar auch der genaue Zeitpunkt des Hundeopfers b

Trotzdem zeichnet sich für das Luperkalienritual ziemlich
deutlich ein in drei Phasen ablaufendes Geschehen ab:

1. am Lupercal: Opferung der Ziege(n), Blutzeichnung
der Jünglinge und gleichzeitig Vorbereitungen für den Lauf
1 Vgl. die Belege bei A. K. Michels (TAPhA 84 (1953), 35 ff.).
2 Val. Max. II 2, 9: facto sacrificio caesisque capris epularum hilaritate ac vino largiore
provecti divisa pastorali turba....

3Ov. Fast. II 363 f.: dumque sacerdotes veribus transsuta salignis / exta parant....
4 Zum Hundeopfer in Rom vgl. F. Bömer, in WS 69 (1956), 376 ff.



306 UDO \V. SCHOLZ

(Riemenschneiden; Fellschurz), dazu Mahlvorbereitungen (oder
schon Beginn des Opfermahles);

2. Lauf der luperci in zwei aufeinander folgenden Gruppen
über Forum und via sacra, wo sich das Volk versammelt hatte;

3. wieder am Lupercal: Reinigung der gezeichneten Jünglinge

durch milchgetränkte Wolle und Lachen; Hundeopfer;
Opfermahl.

Dass die Quellen besonders vom Luperkerlauf berichten und
so wenig vom Opfergeschehen, mag daran liegen, dass

Opferungen im Jahresverlauf zu häufig vorkamen als dass dies noch
besondere Aufmerksamkeit gefunden hätte, aber auch daran,
dass das Volk sich weniger am Opferplatz, am Lupercal,
versammelte, sondern vielmehr am Ort des eigentümlich
auffallenden Luperkerlaufes, auf Forum und via sacra. An den

Luperkerlauf heften sich auch die meisten antiken Deutungen,
welche Aufschluss über das Glaubensverständnis der einzelnen

Epochen geben.
Ältestes Interpretament der Kultfeier ist der Name lupercus,

von dem die Bezeichnungen Lupercal, Lupercalia abgeleitet
sind. Doch die Namensdeutung ist strittig und zeitlich nicht
zu fixieren; eine ungefähre zeitliche Fixierung aber wäre nötig,
da Name und Kultursprung keineswegs zusammenfallen müssen.
Auch die antiken Etymologien 1 helfen hier nicht, da sie Spiegel
des Kultverständnisses ihrer Zeiten, wenn nicht gar nur
grammatische Spielereien sind. Trotzdem wurde die Namensetymologie

immer wieder als Aufhänger für eine generelle
Kultdeutung genommen 2: diskutiert wurden lupos arcere 3 und die

Erweiterung aus lupus wie lupa-> luperca oder novus -> noverca 4.

1 Lupos arcere (Serv. Aen. VIII 343); luere per caprum (Quint. Inst. I 5, 66); lupa
pepercit fur luperca (Varro, ap. Arnob. Nat. IV 3).
2 Berechtigte Kritik daran bei Chr. Ulf, op. cit. {supra p. 294 n. 1), 25 ff.
3 So z.B. Deubner, Wissowa, Marbach, Walde-Hofmann.
4 Etwa bei Mommsen, Otto, Fowler, Altheim. — J. Grubers Vorschlag lupo-

sequos {Glotta 39 (1961), 273 ff.) scheitert schon an dem Gegenbeispiel pedisequus.



RÖMISCHE OPFER: DIE LUPERCALIA 307

Sollte man sich nicht wieder auf die unter ernsthaften
Sprachforschern gültige Grundregel besinnen, dass die
Sprachwissenschaft allein nur verschiedene Möglichkeiten der formalen
Herleitung ergründen kann; in Zusammenarbeit mit der

Philologie und Religionswissenschaft wird sie dann den Kreis
der wahrscheinlichen Benennungsmotive einzugrenzen suchen,

um die semantisch plausibelste Möglichkeit zu bestimmen.
Das heisst aber: gefordert ist zunächst die
philologisch-religionsgeschichtliche Interpretation.

Die erste fassbare Deutung der Lupercalia stammt aus dem
Geschichtswerk des Fabius Pictor, dessen Darstellung bei

Dionys von Plalikarnass (I 79 ff.; vgl. I 80, 3 und I 83 Ende),
nur unterbrochen von einem anders interpretierenden Tubero-
Zeugnis (Dion. Plal. I 80, 1 und 2), überliefert wird; und da der
Inhalt des Fabius-Berichtes auch für die Werke des L. Cincius
Alimentus, Porcius Cato, Calpurnius Piso u.a. bezeugt ist,
fassen wir damit eine weithin gültige Deutung des 2. Jh. s. v.
Chr. Für die Zeit des Fabius Pictor war das Lupercal ein

legendärer, nicht mehr identifizierbarer Ort irgendwo am Fusse

des Palatin. Man erzählte von einer einstigen Höhle neben
einer kleinen Quelle, dicht überschattet von grossen Bäumen;
dort habe der aus Griechenland flüchtige Euander mit seinen
Arkadern eine erste primitive Ansiedlung gebaut, zu allererst
freilich ein Heiligtum für den angestammten obersten Gott
Pan Lykaios. Bei diesem Heiligtum feierte man tyjv TOTpiov ö-uolav,

die Rom — so Dionys — in den Lupercalia noch heute unverändert

begehe. Für Fabius Pictor waren die Lupercalia also ein

uralter, schon vor Romulus und Remus und vor der
Stadtgründung Roms bestehender Kult — und ein sehr wichtiges
Ritual; denn es galt dem obersten Arkadergott. Das Lupercal
war für Fabius aber auch der Ort, an dem die Wölfin die

ausgesetzten Zwillinge Romulus und Remus säugte, und daher

nannte Fabius die Lupercal-Höhle spelunca Marth (Serv. A.en.

VIII 630). Obwohl Romulus und Remus in der Darstellung
des Fabius Pictor mit der Luperkalienfeier nicht weiter ver-



jo8 UDO \V. SCHOLZ

bunden sind, deutet sich gerade in der scheinbar äusserlichen

Verknüpfung der römischen Gründungslegende mit dem
höchsten Arkaderfest das Verständnis des frühen 2. Jhs. an:
An den wölfischen Pan Lykaios findet die römische Wölfin,
das Mars-Tier, Anschluss und das arkadische Lupercal wird
zur spelunca Martis; und wenn die Lupercalia das Stammesfest
für den arkadischen Stammesgott sind: sind dann nicht die
römischen Lupercalia als römisches Stammesfest für den
göttlichen Vater der Gründerzwillinge, für Mars, gekennzeichnet?

Hier wäre nun nach der aktuellen Bedeutung der
Marsreligion für die Zeit des Fabius Pictor zu fragen — eine Frage,
die hier übergangen werden muss, deren Beantwortung aber

wenigstens teilweise ersetzt werden kann durch die Besprechung
eines anderen, zeitlich dem Fabius sehr nahestehenden
Zeugnisses: es stammt aus dem Fastenwerk des Fulvius Nobilior
(cos. 189; cens. 179), dessen Meinung sich Junius Brutus (cos.

138) angeschlossen haben soll. Diese beiden Gewährsleute
sahen den Monat Februar den Unterweltsgöttern geweiht,
quod tum his [=düs inferis\ parentetur, wie Varro (Ling. VI 34)
bei seiner anders akzentuierten Deutung nicht etwa des Monats
Februar, sondern der Lupercalia hervorhebt. Was Fulvius
Nobilior im einzelnen über die Lupercalia gesagt hatte, wissen
wir nicht; sie galten ihm aber eingebettet in seine Auffassung
der Februarkulte und dabei besonders der vom 13. bis 21.
Februar reichenden dies parentales. Während dieser dies religiosi,
aber auch comitiales, wurden die Tempelfeuer gelöst, Tempel
geschlossen, die Magistrate legten ihre Amtskleidung ab und
Ehen durften nicht geschlossen werden: Geisterfurcht
herrschte! Da solche Böse-Geister-Furcht aber eher zu den
als dies nefasti gekennzeichneten Lemuria als zu den mehr der

Ahnenverehrung dienenden Parentalia passt, schloss F. Börner 1

auf Glaubensübertragungen von den Lemurien auf die Paren-

1 Ahnenkult und Ahnenglauhe im alten Rom, ARW Beih. 1 (Leipzig/Berlin 1943),

29 ff.



RÖMISCHE OPFER: DIE LUPERCALIA 309

talien. Wann sich dies vollzog, wäre wichtig zu wissen, da eine

derartige Abfärbung auch Rückwirkungen auf das Luperka-
lienverständnis gehabt haben muss. Einstweilen aber können
wir festhalten, dass die Lupercalia für Fulvius Nobilior im
Kontext der kultischen Ahnenverehrung mit mehr oder minder

grosser Geisterfurcht standen; oder genauer gesagt: im Kontext
der privaten Feiern der Parentalia für die di parentum verstand

man die analog zu deutenden staatlichen Feiern der Lupercalia
mit ihrem Opfer, ihrem Luperkerlauf und Riemenschlagen als

staatliche Ahnenverehrung bei gleichzeitiger Vertreibung der
dem Staat schadenden Geister.

Auch hier müssen weitere Untersuchungen einsetzen,
welche nach den di inferi und den Parentalia samt ihren
Glaubensvorstellungen im 2. Jh. v. Chr. fragen, auch danach, ob die

Lupercalia die von Börner angedeutete Entwicklung der
Parentalia beeinflusst haben oder ob umgekehrt die Parentalia
auf das Luperkalienverständnis abgefärbt haben. Denn wenn
sich die Zeugnisse des Fabius Pictor und des Fulvius Nobilior
auch unter dem Gesichtspunkt staatlicher Ahnenverehrung
im Zeichen der römischen Stammeslegende miteinander
verbinden lassen, so bleiben doch wichtige Einzelaspekte noch

unklar, die für die Zeit des Fabius und Nobilior zu erforschen
bisher unterblieben ist, deren Klärung aber für die Ortung des

Luperkalienverständnisses in der Religionswelt des 2. Jh.s und
für Rückfragen in die vorfabianische Zeit unabdingbar ist.
Auch darf die Beglaubigung des römischen Luperkalienfestes
durch die arkadische Ursprungslegende nicht darüber
hinwegtäuschen, dass die Lupercalia ein altrömischer Kult waren und
daher aus den Gegebenheiten römischer Religionsgeschichte
verstanden werden müssen, wenngleich das in kultureller
Profilierungsnot stehende römische Geschichtsdenken des

2. Jh.s selbst religionsgeschichtliche Eigenart gegenüber dem

Griechentum zu verdecken bereit war.
Fabius Pictor hatte die römische Staatslegende nur über die

Wolfsgrotte der Zwillinge an das ältere kultische Lupercal und



UDO W. SCHOLZ

damit an die Lupercalia angebunden, C. Acilius (ca. 150/140
v. Chr.) — die Glaubwürdigkeit eines Plutarchzitates (Plut.
Rom. 21, 9 Fr. 2 Peter) vorausgesetzt — ging einen Schritt
weiter: Den Hirten um Romulus und Remus sei in der Zeit
vor der Stadtgründung Vieh verloren gegangen; da habe man
sich nach einem Gebet an Faunus nackt, um nicht zu sehr zu
schwitzen, auf die Suche gemacht. Weil Acilius (Fr. 1 Peter)
auch die Euander-FIerakles-Geschichte berichtet und Rom
ausdrücklich als griechische Gründung bezeichnet, ist zwar der
historische Aufriss der fabianischen Darstellung und der alte
Arkaderkult noch gegeben; Pan jedoch wird hier mit Faunus

gleichgesetzt und das Aition des nackten Umlaufs aus der

Romulus-Sage abgeleitet. Damit bahnt sich in der literarischen
Luperkalien-Aitiologie das weitere Eindringen der Romu-
lussage an, indes unter einer Verlagerung von der Stammeslegende

zur Flirtenromantik — und religionsgeschichtlich
ausgedrückt: von der Mars- zur Faunus-Religion. Diese

geistes- und religionsgeschichtlich bedeutsame Akzentverschiebung

wird den Luperkalienglauben des 1. Jh.s. prägen,
das, von der inneren Rechtfertigungsnot über einen griechischen

Kultursprung sich befreiend, zwar häufig noch die Arkader-

sage fortschleppt, doch im Zeichen der Faunus-Religion trotz
allem Ausmalen der Romuluslegende nicht mehr zum
staatlichnationalen Ernst der Lupercalia der Fabiuszeit zurückfindet.

Erzählvarianten können über diese Entwicklungslinie nicht
hinwegtäuschen. So bespricht L. Aelius Tubero (bei Dion.
Hal. I 80, i f.), von Cicero im Jahre 60 v. Chr. (adQ.fr. I 1, 10)

als Historiker gepriesen, die Lupercalia als arkadisches Fest
des Euander, das auch die als Hirten noch unerkannt lebenden
Romulus und Remus mit ihren Genossen als Pan-Lykaios-Kult,
und das heisst doch: als Faunuskult, mit Opfer und Lauf (nackt,
nur mit einem Schurz aus den Häuten der eben geopferten
Tiere bedeckt*) feierten. Und sie feierten es wieder einmal,

1 Dies ist das älteste, immerhin aber voraugusteische Zeugnis fur die Fellschurz-



RÖMISCHE OPFER: DIE LUPERCALIA 3 11

als sie von der Hirtenkonkurrenz des Numitor überfallen
wurden. Dabei wurde die Remusgruppe, die der Romulus-

gruppe vorausgelaufen war, gefangen genommen und
verschleppt.

Wichtig an diesem Zeugnis ist einmal die von Dionys eigens
für seine Zeit bestätigte Angabe, dass die zweite Luperkergruppe

in einigem Abstand hinter der ersten lief (ex Siacroipwcro?

e'S-eov), sodann aber die neue Luperkaliendeutung als xcAapgov

riva tüv xwgyjTSv..., w<; xal vüv eri Spätou. Äusserlich ist hier die
Romulussage enger mit der Luperkalienerzählung verflochten
als bei Fabius Pictor; denn während dieser den Romulus nach
Caenina gehen lässt, damit der mit einer geschwächten Schar

zurückgebliebene Remus überfallen und gefangengesetzt werden

kann, weiss Tubero den Überfall auf Remus in geschickter
Verquickung von Kult- und Geschichtsablauf als Religionsfrevel

zu steigern. Innerlich hat sich jedoch die Luperkaliendeutung

von möglichen Verbindungen zur Gründungslegende
und den Stadtheroen entfernt; denn das arkadische Ritual,
nicht mehr Stammesfeier, sondern Hirtenfest, gilt als

Reinigungsfeier für die Gemeinde. Damit haben die Lupercalia
jenen Stellenwert verloren, den um 200/150 v. Chr. die Kultfeier

für einen obersten Stammesgott und als staatliche
Ahnenverehrung betont hatten.

Varro bestätigt diese Entwicklung in Schriften aus den

40er Jahren. Sich gegen die Meinung des Fulvius Nobilior
und Junius Brutus absetzend, sagt er (Ling. VI 34; vgl. VI 13):
Februarium a die februato quod tum februatur populus, id est lupercis
nudis lustratur antiquum oppidum Palatinum gregibus humanis

cinctum. Hatte Nobilior die Lupercalia als staatlichen Kultakt
aus den privaten Feiern der diesparentaks heraus erklärt und damit
den religiösen Charakter des ganzen Monats Februar bestimmt

Bedeckung der luperci — A. W. J. Holleman {Pope Gelamis,.., 30 f.) hätte dies
nicht hinwegdiskutieren sollen (siehe supra p. 304 n. 1).



312 UDO W. SCHOLZ

gesehen, so sind jetzt, da Yarro seinen Gegensatz zu Nobilior
hervorhebt, die privaten Parentalia für die Deutung des Staatskults

unwichtig geworden — ein Zeichen der wachsenden

Entfernung zwischen Privat- und Staatskult. Die staatlichen

Lupercalia allein (Ling. VI x 3 : rex hunc diem febrnatum appellat)
kennzeichnen für Varro den Februar als Monat der Reinigung:
Sie sind der Tag der Reinigung, denn an diesem Tage wird
das Volk rituell gereinigt (februatur populus'). Varro erklärt dies

unter Andeutungen auf seine Sicht des frühzeitlichen Kultes:
Als der Palatin (oppidum Palatinum) noch die 'Stadt' war,
umgeben von Viehherden (eine Anspielung auf das alte Hirtendasein

der Frühzeit), wurde die Gemeinde durch die nackten

Luperker gereinigt — jetzt wird im Nachvollzug des alten
Rituals das von « menschlichen Herden» (_gregibus humanis)

umringte Palatingebiet gereinigt und damit eben die
Staatsgemeinschaft des populus b Die Luperker und ihr Lauf sind
dabei das Mittel, nicht die 'Reiniger' selbst (nicht: a lupercis,
sondern: lupercis lustratur), wenn nicht gar die Plauptwirkung
der lustratio von heissem Salz ausgeht, das durch die Stadt

getragen wurde (Varro, ap. Cens. 22, 15): Lupercalibus, cum

Roma lustratur, salem calidum ferunt, quod februum appellant, unde

dies Lupercalium proprie februatus et ab eo porro mensis Februarius

vocitatur 2.

Zu dieser Entwicklungslinie passt, dass Varro, wohl in den

libri rerum divinarum 3 feststellt: Varro ludios a ludo id est a lusu

interpretatur, sicut et Lupercos ludios appellant quod ludendo discurrant;

1 Die Varro-Stelle, besonders der Ausdruck: gregibus humanis cinctum, ist oft
diskutiert — und missverstanden — worden: vgl. A. K. Michels, in 7V1 PhA 84
(T953)> 36 wo (S- 49) &rex humanus als 'horde of the dead' gedeutet wird.
2 Zu den Sühne- und Reinigungsmitteln des Monats Februar vgl. auch Ov. Fast.

II 20 ff. und dazu F. Bömer im Komm.; zum Salz: S. Eitrem, Opferritus und Voropfer

der Griechen und Römer (Kristiania 1915; Nachdr. Hildesheim 1977), 310 ff.
s rip. Tert. Spect. 5, 3 (vgl. Isid. Orig. XVIII 16, 2 f.): dazu die Kommentare
von J. Büchner (Würzburg 1935), und E. Castorina (Firenze 1961); vgl.
B. Cardauns (ed.), M. Terentius Varro. Antiquitates rerum divinarum (Wiesbaden
1976), I 57 und II 177 (frg. 80).



RÖMISCHE OPFER: DIE LUPERCALIA 313

und: eum lusum iuvenum et diebus festis et templis et religionibus

reputat. Wenn der Luperkerlauf so spielerisch gesehen wird,
kann man ihm keinen grossen rituellen Ernst mehr zumessen.
Daher kann Cicero in öffentlicher Rede (Cael. n, 26 des J. 56)

ausrufen: fera quaedam sodalitas et plane pastoricia atque agrestis...,

quorum coitio illa silvestris ante est instituta quam humanitas atque
leges — eine Sodalität zudem, deren auf kultischer Verpflichtung

basierende Verbundenheit, noch in der lex Acilia repetun-
darum (9 ff.; 20; 22 — aus d.J. 122/1 v. Chr.) betont, zerbrochen

war, so dass sich Luperker gar gegenseitig vor Gericht ziehen

(Cic. Cael. 11, 26). 1

Die damals ambivalente Glaubenshaltung zwischen irgendwie

noch spürbarer kultischer Bedeutung und vulgärer
Belustigung beleuchtet ferner Ciceros Hohn darüber, dass sich sein
Bruder Quintus freue, dass sein Sohn in die Luperkersodalität
aufgenommen worden sei {Att. XII 5, 1 — 46 v. Chr.): Spott
hier — Stolz da. Und wenn Freigelassene der Cicerofamilie,
Philotimos und Statius, zur gleichen Zeit luperci wurden, zeigt
dies auf Seiten der ehemaligen Sklaven das Bemühen um eine
offenbar als öffentliche Anerkennung gewertete Aufnahme,
während dadurch gleichzeitig der Verfall der Sodalität und
ihrer Bedeutung signalisiert wird 2.

Nicht uninteressant ist anzumerken, dass der Monat Februar
für Varro 3 eine aus arkadischen Wurzeln abgeleitete Einrichtung

der Numa-Religion ist, das heisst: im römischen Staatskult

nachromulisch und wie bei Fabius Pictor nicht mit der

Gründungssage um Romulus und Remus verknüpft. Varro

1 Zur schwer verständlichen, weil die Zusammenhänge nur andeutenden Caelius-
Stelle vgl. L. Deubner, in ARW 13 (1910), 483 f.; W. F. Otto, in Philologtts 72
(1913), 163 ff. ;R. Heinze, « Ciceros Rede pro Caelio», in Hermes 60(1925), bes. 226;
A. W. J. FIolleman, Pope Gelashts..., 65 ff.; « Cicero on the Luperci», in AC 44
(1975), 198 ff ; C. J. Classen, « Ciceros Rede für Caelius », in ANRW I 3 (1973),
60 ff.; W. Stroh, Taxis und Taktik (Stuttgart 1975), 243 ff.
2 Vgl. Fr. Münzer, Römische Adelsparteien und Adelsfamilien (Stuttgart 1920), 49.
3 Varro, ap. Cens. 22, 13 ff.; vgl. Suet. De anno Rom. p. 165 Reifferscheid; Macr.
Sat. I 12, 38 ff.



}I4 UDO W. SCHOLZ

erklärt das arkadische Ritual aus Werwolfgeschichten, die
schon wegen der Demainetoserzählung nicht alte römische,
sondern übernommene griechische Deutungen bieten L

Es ist selbstverständlich, dass die bisherige Quellenauswertung

nicht den Anspruch erheben kann, alle Entwicklungsverästelungen

um die Luperkalienfeier erfasst zu haben;
dafür fehlen zu viele Zwischenglieder. Gleichwohl zeichnet
sich bis etwa 5 o v. Chr. eine klare Grundlinie ab: Im Zuge der

politischen, kultur-, geistes- und religionsgeschichtlichen
Entwicklung der mediterranen Macht Roms verengen sich und
verflachen die Glaubensinhalte um die jährliche Feier des

Staatskultes der Lupercalia, deren archaisches Ritual mit dem
sonderlichen Lauf nackter, Schurz bedeckter, um sich
schlagender Luperker zum Teil als peinlich, lächerlich und vulgär
angesehen wurde — bestenfalls aus dem Hirten-Rom ableitbar
und verständlich; aber jetzt im politischen Zentrum einer
Weltstadt Rom? Wenn je ein flamen Dialis am Kult beteiligt
war: seit Sulla war dieser Posten unbesetzt. Und was galten
schon Faunuskulte neben der staatstragenden Jupiter-Religion?
Ferner: was bedeutete neben der ohnehin abgetrennten privaten
Ahnenverehrung bei der zunehmenden Auflösung der
Staatsverbundenheit eine staatliche Ahnenverehrung? Wer waren
überhaupt solche 'Staatsahnen': die ideologisch aufgeputzten
Schau- und Propagandabilder römischer Frühgeschichte aus

Königszeit und Alt-Republik — Romulus und Remus, die im
Zusammenhang der Lupercalia immer wieder einmal
auftauchen Oder die Fabier und Quinctier (oder Quinctilier) 2,

1 Varro, ap. Aug. Civ. XVIII 17; vgl. Plin. Nat. VIII 81 f.; dazu W. Burkert,
Homo Necans (Berlin/New York 1972), 95 ff.
2 Zu den schwankenden Namensbezeugungen vgl. H. Gundel, in RE XXIV
(1963), 987 ff. — Zu den verschiedenen modernen Deutungen der Zweiteilung
vgl. K. Latte, Rom. Religionsgeschichte, 85; G. Dumezil, La religion romaine

archaique, 365; J. Bayet, Histoire politique et psychologique de la religion romaine

(Paris 2i9Ö9), 79 f.; Chr. Ulf, op. cit. (supra p. 294 n. 1), 63 ff. — Zum
Sabiner-Latiner-Synoikismos: J. Poucet, « Les Sabins aux origines de Rome»,
in ANRWl x (1972), bes. 106.



RÖMISCHE OPFER: DIE LUPERCALIA 3 15

die sich in die Kultausführung so eingedrängt hatten, dass die
zwei Luperkergruppen ihren Namen trugen (vgl. Fest. p. 308

Lindsay) Eine dunkle Furcht vor unheimlichen Mächten aber
und das religiöse Bedürfnis ritueller lustrationes mag der
jährlichen Feier der Lupercalia weiterhin Bedeutung gegeben haben,
unterschiedlich freilich je nach Stand von Bildung und
Aufgeklärtheit.

Bei dieser religiösen Bedeutungsverflachung der Lupercalia

um 50 v. Chr. überrascht es vielleicht, dass sich Caesar

gerade diesen Kult aussuchte, um sich und seiner Macht durch
die Schaffung der luperci Julii als dritter Sodalität eine gewisse
Weihe zu verschaffen. Für diese Massnahme war indes nur ein

religiös geschwächter Kult geeignet, der auf der anderen Seite

aber noch in Funktion und nicht abgestorben war und zudem

Ansatzpunkte bot, welche diese politisch motivierte Tat ratsam
erscheinen Hessen. Diese Ansatzpunkte sind in der Romulus-
Ideologie zu suchen, nachdem die legendären Stadtgründer
schon mehrfach im Luperkalienkontext aufgetaucht waren 1.

Mehr noch als bisher fassbar, muss in dieser Richtung die

jüngere Annalistik gearbeitet haben, und ich glaube, einen
Reflex dessen bei Valerius Maximus (II 2, 9) aufspüren zu
können. Da wird nämlich erzählt, dass die Lupercalia von
Romulus und Remus eingerichtet worden seien, und zwar als

Freudenfest darüber, dass ihnen ihr Grossvater Numitor unter
Ermunterungen ihres Ziehvaters Faustulus gestattet habe (avus

Numitor... permiserat..., hortatu Faustuli educatoris), an der Stelle

ihrer Kindheit eine Stadt zu gründen. Eine ähnlich rührselige
Familiengeschichte um Romulus dient Licinius Macer zur

I Zur Romulussage im 1. Jh.: E. Gabba, « Studi su Dionigi da Alicarnasso, I:
La costituzione di Romulo», in A.thenaeum N.S. 38 (i960), 175 ff.; R. Klein,
Königtum und Königs^eit bei Cicero (Diss. Erlangen 1961); W. Burkert, in Historia

II (1962), 356 ff.; C. J. Classen, «Romulus in der römischen Republik», in
Philologus 106 (1962), 183 ff.; H. J. Krämer, « Die Sage von Romulus und Remus
in der latein. Literatur», in Synusia. Festgabe für W. Schadewaldt (Pfullingen 1965),

355 ff-



316 UDO W. SCHOLZ

Deutung der Larentalia1; und da Butas, sicherlich auch auf
annalistische Quellen gestützt, als Aition für die Lupercalia
einen Freuden- und Siegeslauf des Romulus und Remus von
Alba Longa zur Stelle des künftigen Rom erzählt, erscheint
der Schluss nicht zu gewagt, für solche Erklärungen Autoren
der jüngeren Annalistik anzunehmen, die Ansätze der älteren
Annalistik nützten und das arkadische Ritual zu nationalen
Königsgeschichte umschrieben.

Diese geschichtliche Selbstdarstellung war eine politische
Aussage, keine religiöse, und erlangte für die Lupercalia keine

religionsgeschichtliche Bedeutung: Caesars Versuch scheiterte,
das Butas-Aition und Valerius-Maximus-Zeugnis bleiben vereinzelt;

dagegen aber stehen nicht nur die Zeugnisse von Cicero
und Varro bis Livius, Vergil und Dionys v. Halikarnass,
sondern auch die von Augustus eingeleitete, ganz anders

laufende Entwicklung. Wer auch immer das Diademangebot
inszeniert hat, ob Caesar oder Antonius, es blieb ein politischer
Versuch im Kontext zeitgeschichtlicher Ideologie — ein Beweis
für das Luperkalienverständnis der Romuluszeit darf das nicht
werden.

Caesars gescheiterter Versuch einer Um- und Aufwertung
der Lupercalia hat sicher zu dem raschen Verfall dieses Kultes
beigetragen, Augustus fand panlatim abolita vor und reformierte

(Suet. Aug. 31,4; Mon. Ancyr. X 19 res gestae 19): restituit...
sacrum Lupereale; Lupercal... feci(t). Hat Augustus wirklich nur
den alten Kult und Glauben wieder hergestellt

Eine für den bis dahin erreichten Verfallszustand bezeichnende

Äusserlichkeit ist, dass Augustus inberbes currere vetuit

(Suet. Aug. 31, 4) — offenbar hatte man vorher Kinder als

nackte Luperker laufen lassen! Andere Zeugnisse geben
unterschiedlichen Aufschluss: Antonius als lupercus Julianus
des Jahres 44 war etwa 38 Jahre alt, der in der Cicero-Rede

besprochene M. Caelius Rufus 26 Jahre, die Freigelassenen

1 Macr. Sat. I 10, 11 ff. und dazu Wüjb 4 (1978), 103 f.



RÖMISCHE OPFER: DIE LUPERCALIA 317

Philotimos und Statius mindestens 35 Jahre altl; Dionys von
Halikarnass (I 79, 12) spricht, wohl m Anlehnung an die

augusteische Neuerung, von den 18jährigen Romulus und
Remus bei der Luperkalienfeier. Weiter verfugte Augustus,
dass die Luperker aus dem Ritterstande kommen sollten (Val.
Max. II 2, 9) — offenbar ein Kompromiss, der aber dem Ritterstande

zu gefallen schien; man fand Grabsteine aus dem 1. nach-
christl. Jh., auf denen sich Ritter m Luperkerwurde darstellten:
Plinius {Nat. XXXIV 10, 18) geisselt dies als Modetorheit der

damaligen Zeit2.
Die neue Glaubensorientierung des Luperkalienritus

bezeugen ubereinstimmend die Quellen der augusteischen und
nachaugusteischen Zeit, voran Livius, Verrius Flaccus und
Ovid. Deren verätensch gebrochene Darstellungen, welche
ältere und neue Glaubensinhalte noch unausgeglichen
nebeneinander bieten 3, bestätigen dann die auf die neue Entwicklung
eingestellten nachaugusteischen Belege.

1. Livius: Im 1. Buch seines Geschichtswerkes (I 5, 2) stellt
er die Lupercalia als sollemne allatum ex Arcadia dar, das die

Hirten Romulus und Remus fur Pan Lycaeus per liisum atque

lasciviam vor dem Uberfall durch Numitors Hirten begangen
haben. Wir erkennen hierin die bekannten Motive der Ge-

1 Zu Philotimos, Freigelassener der Terentia, zuerst 59 v. Chr. in Bauangelegen-
heiten tatig bezeugt, und Statius, Freigelassener des Quintus Cicero, schon
61/59 v- Chr. m Amtsgeschaften fur Quintus bezeugt, vgl Fr Munzer, in RE
XX 1 (1941), 183 ff. bzw. Ill A 2 (1929), 2215, und Adelsparteien... (supra p. 313

n 2), 49.
2 Vgl. P. Veyne, « Iconographie de la « transvectlo equltum» et des Lupereales»,

m REA 62 (1960), 100 ff —Eine Sarkophagplatte aus der Zeit um 290 n.
Chr.: W. N Schumacher, « Antikes und Christliches zur Auspeitschung der
Elia Afanacia», in JbAC ii/iz (1968/69), 65 ff.; H. Solin/H. Brandenburg,
«Paganer Fruchtbarkeitsritus oder Martyriumsdarstellung?», in AA 1980,

271 ff.
3 A W.J. Holleman (supra p. 297 n. 1) und D Porte (REL 51 (1973), 174 ff. —
s. snpra p. 294 n. 1) haben bereits — im wesentlichen auf Ovid gestutzt — die hier
analysierte Reform angedeutet.



318 UDO W. SCHOLZ

Schichtsschreibung des i. vorchristl. Jh.s., besonders Tuberos
auffallend und neu ist dabei nur die hinzugefügte Bemerkung,
dass der Pan Lycaeus des Romulus später von den Römern
Inuus genannt wurde 2. Und wenn Livius kurz darauf (I 7, 15)
den Herculeskult an der Ära Maxima als den einzig aus Griechischem

abgeleiteten Kult der Romuluszeit bezeichnet, so
widerspricht dies zwar der eben noch betonten arkadischen Luperka-
lienherleitung, ist aber aus varronischer Tradition (s.o.) erklärbar,

die auch den Arkaderursprung gekannt und die Luper-
calia doch als Institution des numanischen Staatskults Roms
bezeichnet hatte.

In der verlorenen, aber durch den sog. Gelasius-Brief
(Epist. 100, 12) bezeugten 2. Dekade des Livius, welche über
die Zeit von 292 bis 219 v. Chr. berichtete, heisst dann aber
die Bestimmung der Lupercalia: propter sterilitatem mulierum,

quae tunc acciderat, exigendam. Erstmals erfahren wir hier von
einer besonderen Bestimmung des Kultes, die mit den

Aussagen der älteren Zeit nicht vereinbar ist.
2. Verrius Flaccus (Paul. Fest. p. 75, 23 Lindsay) bietet für

die Lupercalia zwei Erklärungen an; solche, häufig ohne
Präferenzen gegebene, Auswahlmöglichkeiten sammelte der
augusteische Gelehrte aus verschiedenen Quellen und Zeiten 3.

Zuerst referiert er die bekannte varronische Deutung: Februarius
mensis dictus, quod tum populus februaretur, id est lustraretur ac

purgaretur; dann aber fährt Verrius fort: vel a Junone Februata

quod ipsi eo mense sacra fiebant eiusque feriae erant Lupercalia, quo

1 Vgl. P. G. Walsh, Livy (Cambridge 1961), 110 ff.
2 Auch wenn Ovid {Fast. II 441) aus dem Namen Inuus sein: Italidas matres...
sacer hircus inito, herausgesponnen haben sollte (vgl. H. Le Bonniec im Komm,
z. St., Paris 1969), so ist doch zu betonen, dass der livianische Inuus nur als Pan/
Faunus in der Funktion eines Schutzgottes fur Herden (so auch Arnob. Nat. III
23) verstanden werden kann (vgl. G. Radke, Die Götter Altitaliens (Münster 1965),
152): daher ist diese Bemerkung über Inuus auch keine Vorwegnahme des andersartigen

Berichtes der 2. Dekade (s.u.).
3 Zu Verrius: Th. Köves-Zulauf, « Plinius d.Ä. und die römische Religion», in
ANRW 11 16, 1 (Berlin/New-York 1978), 230 ff.



RÖMISCHE OPFER: DIE LUPERCALIA

die midieres februabantur a lupercis amiculo Junonis, id est pelle
caprina; quam ob causam is quoque dies februatus appellabatur. Ein
Blick in die römischen Kalender lehrt, dass Juno — von dem
hier behaupteten Luperkalienbezug abgesehen — im Februar
keine besondere kultische Verehrung genoss1; denn der

von C. Cornelius Cethegus im Kampf gegen die Insubrer für
Juno Sospita gelobte und am i. Februar 194 v. Chr. geweihte
Tempel ist kein Gegenargument2. Bei Verrius also sind die

Lupercalia erstmals feriae Junonis 3.

3. Ovid: Er erzählt zunächst ('Fast. II 269 ff.) zur Erklärung
der dem agrestis Faunus dienenden Lupercalia die bekannte —
hier durch pikante Histörchen gewürzte — Arkader-Version,
stellt dem aber eine italische Erklärungsmöglichkeit an die
Seite (II 360 ff.: addeperegrinis causas Latinas\)\ Romulus und
Remus feierten gerade das — offensichtlich aus Arkadertradi-
tion überkommene — Hirtenfest, das Opferfleisch briet schon,
als Viehdiebstahl gemeldet wurde; getrennt verfolgten Romulus
und Remus mit ihren Anhängern die Diebe, Remus fand als

erster das Vieh, kehrte zurück und verspeiste die gebratenen
exta\ Romulus sah dann nur noch ossa nuda\ risit et indoluit

(577)-
Mit dieser arkadisch-romulischen Deutung der Lupercalia

hat Ovid einen Abschluss erreicht und fügt nur noch mit der
Geschichte von den Zwillingen und der Wölfin eine Erklärung
für den Namen Lupercal an (w. 3 81-424) — da beginnt er erneut

1 Vgl. A. Degrassi (ed.), Inscriptiones Italiae XIII 2 (Roma 1963).
2 Vgl. G. Wissowa, Religion und Kultus der Römer (München 2i9i2), 188.
3 Aus Paul. Fest. p. 49, 18 L.: crep[p]os, id est lupercos, dicebant a crepitu pellicularum

quem faciunt verberantes..., wurde immer wieder geschlossen, dass die Luperker
« creppi Böcke hiessen » (A. Alföldi, Die Struktur des voretruskischen Römerstaates,

90; vgl. die Diskussionen bei K. Kerenyi, « Wolf und Ziege am Fest der Lupercalia»,

in Melanges offerts a J. Marou^eau (Paris 1948), 309 ff. ;M. P. Nilsson, «Les Lu-
perques»,inOpusculaSelectaIII(Lund i960), 339 ff.; H. J. Rose, inLatomus 8 (1949),

9 ff.). Doch schon W. F. Otto (in Philologus 72 (1913), 178 ff.) hatte mit Recht
betont, dass es keinen antiken Beleg gibt, der die Luperker als 'Böcke' oder
'Wölfe' deutete; auch der Verrius-Beleg spricht nur von « Krachmachern».



3 20 UDO W. SCHOLZ

mit einer aitiologischen Erzählung zum Luperkalienritus
(vv. 424 ff.): Rom ist jetzt bereits gegründet — Remus also

tot —, die Sabinerinnen sind geraubt, doch Nachwuchs will
sich nicht einstellen. In seiner Not wendet sich Romulus an
ein esquilinisches Junoheiligtum und erfährt (441): Italidas
mattes sacer hircus inito. Ein etruskischer Augur weiss das zu
deuten: ein Ziegenbock soll geopfert und mit Riemen aus
seiner Elaut sollen die Rücken der unfruchtbaren Mädchen
geschlagen werden 1. Abgesehen von den kompositorischen
Mängeln der Luperkalien-Darstellung 2 stören bei diesem Aition
der Zeitwechsel, der Wechsel vom capella- zum caper-Opfer
und die zwei sich ausschliessenden Deutungen des Luperkerlaufes.

Offensichtlich will Ovid für die von Livius in die Zeit
um 275 v. Chr. verlegte Umdeutung der Lupercalia eine
gründungszeitliche Legitimation nachliefern, ohne dabei die
Widersprüche zum traditionellen Luperkalienverständnis glätten zu
können oder zu wollen 3.

1 Ov. Fast. II 445 f.: inssae sua terga puellae / pellibus exsectis percutienda dabant;
Plut. Caes. 61, 2 und luv. 2, 142 (mit scholl) sprechen nur vom Schlagen der Hände
wie bei Schulkindern; Gelas. Epist. 100, 16 kennt als alten, zu seiner Zeit nicht
mehr geübten Brauch: matronae nudato publice corpore vapulabant (ob dies auf Livius'
2. Dekade zurückgeht, ist unsicher). Die Bilddokumente — ein Mosaik aus
Tunesien der Zeit des Alexander Severus (227/35) un<f c^'c Sarkophagplatte der
Elia (Rom ca. 290 n. Chr.): dazu W. N. Schumacher, art. cit. (supra p. 317 n. 2)

— zeigen entblösste, von zwei Männern an Armen und Beinen getragene Frauen
in unterschiedlicher Haltung.
2 Gerügt schon von R. Heinze, Ovids elegische Erzählung, Ber. Sachs. Akad. Wiss.

71, 7 (Leipzig 1919), 29 f.; als Zeichen der augusteischen — von Ovid höhnisch
abgelehnten I — Reform gedeutet durch A. W. J. Holleman, « Ovid and the
Lupercalia», in Historia 22 (1973), 260 ff.
3 Die Widersprüche zwischen Livius' 1. Buch und seiner 2. Dekade erinnern an
die ähnlich gelagerte Problematik der Cossus-Übcrlieferung (dazu E. Mensching,
in MH 24 (1967), 12 ff.): römische Geschichtsschreibung und Epik — das gilt
für Naevius und Fabius Pictor ebenso wie für Vergil (der die augusteischen
Lupercalia noch nicht kennt: Aen. VIII 343; vgl. Prop. IV 1, 26 1) und Livius —
deuten und rechtfertigen stets ihre Gegenwart durch den immer neu zu
erbringenden und daher immer wieder geführten Nachweis der Traditionsverwurzelung

(vgl.: «Die Anfänge der römischen Geschichtsschreibung», in Dialog-.
Klass. Sprachen u. Lit. 13 (1980), 75 ff.).



RÖMISCHE OPFER: DIE LUPERCALIA 321

Durch Livius, Verrius Flaccus und, Ovid erfahren wir also
erstmals von Fruchtbarkeitsvorstellung beim Luperkalienfest,
die aber in einem seltsam unausgeglichenen Konflikt zu den von
den gleichen Autoren noch mitgeteilten herkömmlichen
Glaubensinhalten stehen. Schon dies zeigt eine erst kürzlich
inaugurierte Umdeutung der Lupercalia an, für die wir nur Augustus

und seine Religionspolitik verantwortlich machen können:
restitnit... sacrum Lupereale Nein: reformavit!

Dies zu belegen, gibt es noch weitere Argumente. Der
Versuch des Jahres 44, die Lupercalia auf der Grundlage der

Romulusideologie politisch zu missbrauchen, war unter dem

allgemeinen Protest des römischen Volkes gescheitert: Caesar

musste das Diadem ablehnen — wenig später wurde er unter
einem anderen Bezug auf die Romuluslegende ermordet h

Augustus, der für sich selbst den Romulus-Namen erwogen,
aber verworfen hatte, kannte und fürchtete nachteilige Romu-
lusbezüge: er beendigte das politische Luperkalienabenteuer
Caesars und schaffte auch die 3. Luperkergruppe, die luperci

Juliani, wieder ab, die der seit 30 v. Chr. in Rom weilende

Dionys von Halikarnass (I 80, 2) noch hat laufen sehen2.

Damit waren die Lupercalia, wollte nicht Augustus die verflachten

Vorstellungen der Spätrepublik einfach fortleben lassen,

für neue Deutungen frei, für die Livius eine historische, Ovid
eine gründungszeitliche Legitimation lieferte.

Die augusteische Luperkalienfeier im Zeichen der Juno-
Religion, äusserlich gefestigt durch die Anbindung an den

Ritterstand, sollte den kultischen Flintergrund für die
Ehegesetzgebung des Augustus abgeben, konnte aber wohl auch
schon länger virulente Vorstellung um den Luperkerlauf
nützen, um diese nun betont als Hauptzweck in den Vordergrund

zu stellen. Obwohl von allen voraugusteischen Quellen

1 Dazu W. Burkert, in Historia 11 (1962), 356 ff. (supra p. 313 n. 1).
2 Cic. Phil. VII 1,1; XIII 15,31 belegt nicht die Abschaffung der julischen Luperker,

sondern derartige, aber offenbar gescheiterte Versuche.



322 UDO W. SCHOLZ

einmütig bezeugt wird, dass die Luperker alle ihnen in den

Weg Kommenden, also Männer und Frauen, schlugen 1, mag
es für die nackten Läufer ein besonderer Spass gewesen sein,

gerade Mädchen und Frauen zu treffen: Aufschreie und
Gekreische — ein Jux für alle Beteiligten, und vielleicht hat dabei
manche auf Kinder hoffende Frau auch geglaubt, damit von
bösen, fruchtbarkeitshindernden Geistern befreit zu werden.
Hier konnte Augustus ansetzen: anknüpfen und gleichzeitig
umdeuten. Und mochten auch literarische Flelfer alte
Beglaubigungen für diese Massnahme erfinden, die Neuerung war
nicht zu verdecken: Bestenfalls angebahnt im i. Jh. v. Chr.,
blieb sie nicht vereinbar mit der Tatsache, dass Juno im Februar
keine besondere kultische Verehrung genoss — erst mit den
Matronalia des i. März beginnt diese —, auch nicht vereinbar
mit der für das 2. Jh. v. Chr. bezeugten Verbindung der Luper-
calia mit den Parentalia. Folglich sind alle Rückschlüsse vom
augusteischen Luperkalienkult auf frühere Zeiten verfehlt:
erst seit Augustus gibt es eine Juno Februata oder Febru(a)lis
(Paul. Fest. p. 75, 25 f. L.; Mart. Cap. II 149) und ein amüulum

Junonis (Paul. Fest. p. 76, 1 L.; lust. XLIII 1), und die Grammatik

beeilte sich, an Ovids macte caprum die neue Etymologie
luere per caprum (Quint. Inst. I 5, 66; Serv. A.en. VIII 343)

anzuknüpfen.
Die von der augusteischen Neuerung ausgehende Entwicklung

der Luperkaliengeschichte sei noch kurz skizziert. Dass
die Ritterschaft an der Luperkerehre Gefallen fand, wie
Inschriften und stolze Bilddokumente auf Grabsteinen und
Sarkophagdeckeln bis ins 4. Jh. bezeugen 2, ist zugleich ein
Hinweis auf das anhaltende Ansehen des Luperkalienkultes;
entsprechend gereizt reagieren die Kirchenväter 3, die dabei z.T.

1 Varro Ling. VI 34; Dion. Hal. I 80; Nie. Damasc. Vit. Caes. 21; Plut. Rom. 21,

7; Quaest. Rom. 68, 280 B-C.
2 Vgl. K. Latte, Rom. Religionsgeschichte, 85; s. supra p. 317 n. 2.
3 Min. Fei. 24, 11; Lact. Inst. I 21, 45; Prud. C. Symm. II 862-863; Perist. 2, 517 ff.;
10, 161 ff.; Aug. Civ. XVIII 12.



RÖMISCHE OPFER: DIE LUPERCALIA 323

noch eigenes Erleben des Kultes durchblicken lassen. Trotz
kaiserlicher Opfer- und Kultverbote seit Mitte des 4. Jh.s 1

verzeichnen die Kalender bis einschliesslich Polemius Silvius
(448/9) weiterhin das Fest, und nicht etwa nur als Übernahme

aus alten Quellen, sondern wegen seiner aktuellen religiösen
Bedeutung. Wichtigstes Zeugnis dafür ist der sog. Gelasius-

brief kurz vor 500 n. Chr., den man bisher weniger als

zeitgeschichtliches Dokument2 als auf der Suche nach vorher
nicht bezeugten Besonderheiten der alten Lupercalia untersucht

hat.
Der Brief, an den gegen das kirchliche Luperkalienverbot

aufbegehrenden christlichen Senator Andromachus gerichtet,
stellt fest, dass die Lupercalia zur Zeit des Kaisers Anthemius
(467/72) und auch danach noch ungehindert begangen wurden;
und selbst bei seinem nachdrücklich ausgesprochenen Verbot
weiss der Papst (sei er Felix III. oder Gelasius I.) seine Reichweite

eingegrenzt (Epist. 100, 30): nulhis bapti^atus, nullus

christianus hoc celebret et soli hoc pagani quorum ritus est exsequantur.
Die im päpstlichen Brief referierten, natürlich auch

polemisch verzerrten Klagen gegen das kirchliche Luperkalienverbot

zeigen die getroffenen Glaubensinhalte: das Verbot des

"deo Februario litare" sei schuld an Pest, Krieg und besonders

an der Hunger bringenden Unfruchtbarkeit der Provinzen.
Über den deus Februarius ist eine lange Diskussion geführt
worden, da man immer wieder behauptet hat, dies sei ein
Deckname für Faunus; doch da dies nur ein Rückschluss auf
alten Götterglauben ist, sollte man den deus Februarius nicht
ersetzen wollen: die alten Göttergestalten waren weitgehend

1 Vgl. K. Latte, op. cit., 367, ferner W. M. Green, « The Lupercalia in the fifth
century», in CPh 26 (1931), 60 ff.; M. A. Huttman, «The establishment of
Christianity and the proscription of paganism », in Stud, in history, econ. and publ.
law (Columbia Univ.) 60, 2 (1914), 169 ff.
2 Erste Ansätze in dieser Richtung bei Y.-M. Duval, in REL 55 (1977), 243 ff.
(s. supra p. 294 n. 3). Zum gegenwärtigen Forschungsstand vgl. G. Pomares (ed.),
Gelase Ier. Lettre contre les Lupereales, Sources Chretiennes, Vol. 65 (Paris 1959);
A. W. J. Holleman (s. supra p. 297 n. 1).



324 UDO W. SCHOLZ

tot, die ihnen zugeschriebenen Funktionskräfte aber, wie sie

in einer Bezeichnung wie deus Februaruis zum Ausdruck kommen,

glaubte man weiterhin wirksam. Und auch das Krank-
heits-, Kriegs- und Unfruchtbarkeitsargument darf man nicht
durch Hinweise auf allgemein derart übliche Klagen bei
Abschaffung heidnischer Kulte hinwegdiskutieren; denn ein
Festkalender Konstantinopels aus dem 10. Jh. b der die
Übernahme und Fortführung der Lupercalia (wenn auch ohne Opfer
und in veränderter Form) belegt, verbindet diese Ost-Luper-
calia mit einem Frühlingshymnus, der um Wohlergehen des

Herrschers und des Reiches und besonders für Fruchtbarkeit
des Landes betet. Solche Übereinstimmungen zwischen Rom
und der Nachfolgerin, dem zweiten Rom, sind ein wichtiger
Beweis für die Gelasiuszeit: die reinigende Kraft des dem Februarius

schützt gegen Krankheit und Ungemach, besonders aber

gegen Unfruchtbarkeit der ernährenden Provinzen. Die steri-
litas-mtlierum-Abvrehx hatte sich also zur kultischen
Massnahme gegen sterilitas terrarum geweitet, auch wenn dafür nicht
mehr nobiles, sondern wie der Papstbrief bissig anmerkt, viles

trivialesque personae abiecti et infimi unter derben Scherzen und
Gesängen liefen (Epist. 100, 16; 25; 26).

Der Streifzug durch die Geschichte des Luperkalienkultes
und der daran geknüpften Glaubensaussagen von 200 v. bis

500 n. Chr. hat manche Wandlungen gezeigt. Am auffallendsten
ist der Wechsel der mit den Luperkalienfeiern angesprochen
geglaubten Gottheiten: abgesehen von der Jupiterfrage Mars,
Faunus, Juno und dann der dem Februarius. Dabei treten nicht
etwa seit alters mit dem Kult verknüpfte, aber zeitweilig
verschüttete Gottesvorstellungen im Wechsel stärker hervor,
sondern die Wirkvorstellungen des Rituals bestimmen den

Gottesbezug, wie der von Augustus inaugurierte Wechsel von
Faunus zu Juno und der spätere Wechsel von Juno zu einem
dem Februarius ganz deutlich zeigt. Diesen Übergang erleichterte

1 Vgl. Y.-M. Duval, in REL 55 (1977), 222 ff.



RÖMISCHE OPFER: DIE LUPERCALIA 325

das Moment der februatio, deren Spezialisierung die
Verschiebung von der Faunus- zur Junoreligion diktiert hat; und
das gleiche wiederholte sich später beim Übergang aus dem
Wirkbereich der Juno in den eines deus Februarius. Das ist ein
für das Verständnis des römischen Polytheismus aufschlussreicher

Vorgang, der zugleich lehrt, dass in der Geschichte
eines Kultes auftauchende Götternamen keine dauerhaften
Glaubensindikatoren sind; sie haben daher weder für den

Ursprung noch für die Frühzeit, sondern nur für bestimmte
Epochen eine gewisse Aussagekraft. Die Kulthandlung löst
die einzelnen in der Geschichte greifbaren Deutungen aus
und bestimmt mit diesen den Götterbezug. Dabei stehen diese

Deutungen unter den verschiedensten geschichtlichen, kultur-,
geistes- und religionsgeschichtlichen Bedingungen.

Die vorgefundenen Luperkalien-Deutungen knüpften im
wesentlichen an ein auffallendes Merkmal dieses Rituals an, das

diese Kulthandlung von den vielen anderen abhob: der Lauf
der fast nackten, um sich schlagenden Gesellen. Vom Opfer
selbst hören wir wenig, oft gar nichts, obwohl das Tieropfer
Ausgangs- und Endpunkt und religiöses Konstituens des

ganzen Rituals war; denn ohne Opfer hätte der Luperkerlauf
seinen Sinn als Religionsakt verloren. Das muss auch den
Römern bewusst gewesen sein, da noch um 500 n. Chr. die

Klage über das Kultverbot mit dem Vorwurf beginnt: deo

Februario non litetur. Warum tritt dann aber der Opfervorgang
in den Deutungen so zurück

Man müsste einmal eine Hochrechnung machen und
überschlagen, wie viele Tiere im Regelfall jährlich geopfert wurden;
sicher eine erkleckliche Zahl, und dazu kämen dann noch viele
bei aussergewöhnlichen Anlässen geopferte Tiere. Diese
Tatsache musste die Aufmerksamkeit für den einzelnen
Opfervollzug schwächen, zumal von den Opferzurichtungen und
der rituellen Tötung bis zur Eingeweideschau und den

Nachbereitungen ein ziemlich einheitliches Reglement ablief —
deshalb hatte ja die Priesterweisheit die Differenzierungen von



326 UDO \V. SCHOLZ

Farbe, Alter, Gattung und Geschlecht der Opfertiere eingeführt.

Gleichwohl bewirkte das Opfer erst die Heiligkeit des

Religionsaktes. Das führt auf die tiefer liegende Bedeutung
des Opfers als Bedingung für damit verbundene Kulthandlungen.

In der römischen Religionsgeschichte freilich bestimmte
das um die Opferung sich rankende Ritual im wesentlichen die
Glaubenswelt, deren geschichtlichen Bestand mit all seinen

Entwicklungen, Wandlungen und Differenzierungen es

epochenweise aufzuzeigen gilt. Denn in der vielgestaltigen
geschichtlichen und auch geschichtlich bedingten Religion Roms
haben die an einzelne Ritualmerkmale behefteten
Glaubensvorstellungen die Bedeutung des Tötungsaktes allmählich
überwuchert: die besprochenen Zeugnisse berichteten von
dieser spätrepublikanischen und kaiserzeitlichen
Glaubensgeschichte.

Davor steht aber eine sehr viel längere stumme
Glaubensgeschichte des Luperkalienritus, deren römischer Teil von der

Königszeit bis zum 2. Punischen Krieg aus Indizien der
allgemeinen römischen Religionsgeschichte dieser Zeit erforscht
werden müsste T, für deren vorgeschichtlich-indogermanischen
Teil die Arbeiten K. Meulis und W. Burkerts den Weg gewiesen
haben 2. Darauf gestützt sei in aller Vorsicht und unter
ausdrücklichem Plinweis auf den hypothetischen Charakter dieses

Versuches eine Rekonstruktion gewagt, welche aus den

Handlungselementen des Rituals den vorzeitlichen Ausgangspunkt
der römischen Glaubensentwicklung aufzeigen möchte.

Die Ziege, einst wildes, dann domestiziertes Tier —• schon
dies kann zwei Entwicklungsstufen andeuten — musste für
den menschlichen Verzehr (im Luperkalienkult die epulae), für
Bekleidungsbedürfnisse (der Fellschurz der luperci) und viel-

1 Für derartige Untersuchungen fehlen heute aber noch die wichtigsten
Voraussetzungen, wie aus der einleitenden Forschungskritik deutlich geworden sein
sollte.
2 K. Meuli, « Griechische Opferbräuche», in Phyllobolia für P. Von der Mübll
(Basel 1946), 185 ff.; W. Burkert, Homo Necans (Berlin 1972).



RÖMISCHE OPFER: DIE LUPERCALIA 327

leicht auch für Werkzeuge/Waffen (die Fellriemen der luperci)

getötet werden. Diese Minderung des Tierbestandes oder der
Herde, besonders aber die Vernichtung von Leben lösten
Schuldkomplexe und Entsetzen aus, die es einzudämmen und
zu beruhigen galt. Ob das in der Luperkalienerzählung berichtete

Motiv des Viehdiebstahls und des Zurückholens der verlorenen

Tiere Ausdruck jener Minderung oder Ablenkungsmanöver
nach der Tötung oder beides zusammen ist, ist wohl schwer zu
entscheiden. Jedenfalls liefen die Beteiligten unmittelbar nach
der Tötung, noch blutbefleckt wie sie waren, vom Platze der

Tötung weg, um nach einiger Zeit zurückzukehren — vielleicht
sogar mit einem Ersatz für das getötete Tier (Motiv des
Rückholens verlorener Tiere?). Wenn in historischer Zeit zwei
Luperkergruppen in einigem Abstand nacheinander laufen,
könnte dies ein Indiz dafür sein, dass die an der Tiertötung
Beteiligten plötzlich flohen, verfolgt von den anderen, wobei
das Riemenschlagen auch als eine Art Scheinkampf verstanden
werden könnte — also ein agonal element, auf das G. Piccaluga 1

aufmerksam gemacht hat. Dies einmal angenommen, mussten
die an der Tötung nicht Beteiligten in diesem Scheinkampf
siegreich sein und nach ihrer Rückkehr zum Platz der Tötung
die Blutbefleckten reinigen (Abwischen des Blutes von der

Stirn der luperci durch milchgetränkte Wolle und Lachen der

Gereinigten). Erst darnach konnte der Verzehr des getöteten
Tieres beginnen. In historischer Zeit wurde aber auch noch ein

Hundeopfer dargebracht. Ob auch dies der ältesten Schicht

angehört — immerhin auch dies ein Tötungsakt! —, scheint
mir unsicher; dass es aber noch zu dem den Römern aus der

Vorzeit überlieferten Ritual gehört, scheint mir dagegen sicher.

Als Erklärungsmöglichkeit dafür bietet sich an: Man fand
nach der Rückkehr vom Lauf die getötete Ziege und machte

nun dafür in einer Art« Unschuldskomödie» (Meuli) den Wolf
(Hund als /«par-Tier) verantwortlich (luperci als Wolfsabwehrer)

1 «L'aspetto agonistico dei Lupercalia », in SMSR 33 (1962), 51 ff.



328 UDO W. SCHOLZ

oder bestrafte den während der Abwesenheit unaufmerksamen
Wächter Hund, der eine Ziege hatte töten lassen — zwei
Erklärungsversuche, die vielleicht Hinweise auf zwei
Entwicklungsstufen enthalten. Bei dieser Rekonstruktion erscheint mir
nur die Etymologie von htpercus als 'Wolfsabwehrer' (lupos

arcere) möglich.
Jäger, Hirten, Bauern, Dörfler und Städter haben sich dieses

Ritual je nach ihren geschichtlich-sozialen Verhältnissen
ausgedeutet, wobei mit zunehmender und dabei gleichzeitig
abstumpfender Tötungs- und Opferpraxis und im Zusammenhang

mit den auch ihrerseits geschichtlich gewachsenen
Religions- und Gottesvorstellungen die Besonderheit des Laufes
der an der Tötung bzw. Opferung Beteiligten glaubensbildend
und -differenzierend gewirkt hat. Die Zeugnisse von Fabius
Pictor bis zum byzantinischen Festkalender sind ein Beispiel
dafür, freilich auch nur ein historischer Ausschnitt.



RÖMISCHE OPFER: DIE LUPERCALIA

DISCUSSION

M. Burkert: Die abschliessenden Ausführungen über den Gehalt
des Tieropfers sind ganz in meinem Sinn; trotzdem scheint mir
notwendig hervorzuheben, dass die Besonderheit dieses Rituals nach

den Quellen vielmehr im Lauf liegt: nudi currunt. Sucht man die im
Ritual gegebenen Zeichen — Zeichen je in Opposition zu einer

'normalen' Alternative — zu entschlüsseln, stellt man ein doppeltes
Paradox fest: Nacktheit im kältesten Wintermonat — es bedarf da

auch in Rom beträchtlicher Energie, so zu 'laufen' —; Nacktheit
und Aggressivität — sonst ist eher der Preisgegebene, der Delinquent
nackt —. Peitschen wiederum stehen in Opposition zu ernsten,
tödlichen Waffen (Hdt. IV 3, 4). Dass hier auch sexuelle Signale
erfasst wurden, zeigt spätestens Ovid. Dass Augustus den inberbes

die Teilnahme verbot, hängt m.E. mit seiner Abneigung gegen
Homosexualität zusammen: er wollte keinerlei Schaustellung im Sinn

von mxiSixd.

Ein anderes Problem: Wenn ausdrücklich 'Livius, 2. Dekade'

(Ps.-Gelas. Epist. 100, 12 f. Fr. 14 Weissenborn-Müller) für die

Einführung des Rituals gegen die sterilitas mulierum zitiert wird,
handelt es sich m.E. einfach um ein 'hard fact' der römischen Chronik.

Gerade dass Livius nicht, wie Ovid, dieses Detail in die Urzeit

verlegt, ist vertrauenerweckend. Es ist kein Widerspruch, sondern
durchaus üblich, dass in den Rahmen eines bestehenden Kultes
durch ein Orakel oder eine ähnliche Instanz ein neuer Zug eingefügt
wird (so kam anscheinend der Kult von D-eo?, ffed, EüßouAsüt; nach

Eleusis, durch ein Delphisches Orakel um 420 v. Chr., IG I2 76,

sog. Aparcbe-Dekref). Dass Livius eine Neuerung des Augustus in
eine Notiz der Sakralchronik des 3. Jh. umgefälscht hätte, scheint

kaum glaublich (die Liste der Saecularspiele freilich unterliegt einem

vergleichbaren Verdacht). Der Fall des Cossus liegt anders: Livius

sagt (IV 20, 6 f.) «ich habe von Augustus gehört» und hütet sich zu

widersprechen.



33° DISCUSSION

M. Schol^: Was die Römer aus dem (als Besonderheit gebührend
betonten) nudi currunt in Glaubensdeutung umgesetzt haben, ist im
Vortrag besprochen worden; darüber hinaus noch irgendwelche
Zeichen zu 'entschlüsseln', habe ich Bedenken, da es nicht Aufgabe
der Religionsforschung sein kann, einer geschichtlichen
Religionsgemeinschaft zu sagen, was sie bei einem bestimmten Ritual noch
hätte glauben sollen oder können.

Das Paradox hiemejnudi spricht als einziger Minucius Felix (24, 11)

an, und es ist bezeichnend, dass dies ein Gegner, nicht ein
Teilnehmer am Luperkalienritus tut. Alle anderen Zeugnisse denken gar
nicht an die Februarkälte (vielleicht half dagegen das seit Cicero
mehrfach erwähnte Einölen: uncti), sondern setzen in ihren aitiolo-
gischen Erzählungen sogar Sommerhitze und Schweiss voraus.
Wann die (späteren) Lupercalia in der Vorzeit begangen wurden,
wissen wir nicht — am einfachsten ist die Annahme der warmen
Jahreszeit, wo ein Schurz die übliche Bekleidung war: dieser blieb
dann im Ritual der Lupercalia erhalten (wie in anderen Ritualen
andere alte Utensilien oder Einrichtungen des vorzeitlichen Alltages)
und so sollte man dem nudi currunt keine besondere Bedeutung
beimessen. Im sog. numanischen Kalender (s.o. Varro; vgl.
A. Degrassi (ed.), Inscriptiones Italiae XIII 2 (Roma 1963), 409 —
heisst das ca. 700/600 v. Chr. wurden die Lupercalia auf Mitte
Februar festgelegt: dies muss ebenso wie die (spätere?) Benennung
der Sodalitäten nach Fabiern und Quincti(li)ern — vgl. A. Alföldi,
Römische Frühgeschichte (Heidelberg 1976), 53 — als eine je aus ihrer
Zeit heraus zu begreifende Kultdeutung interpretiert werden, eine

Aufgabe, die heute aber noch nicht leistbar ist.

Wichtig erscheint mir der Hinweis auf Peitsche/Riemen im Unterschied

zu tötenden Waffen (die Sozialschichtung der herodoteischen

Skythenerzählung muss dabei wohl ausser Betracht bleiben), freilich
nur für die Urgeschichte, nicht für die die Peitsche schon traditionell
gebrauchenden historischen Lupercalia, für die wir überdies ab 200

v. Chr. die römischen Zeugnisse haben: Ovids 'sexuelle Signale'

sprechen dabei nur für Ovid und für die Ansätze der augusteischen
Reform (s. o.) — für mehr nicht.



RÖMISCHE OPFER: DIE LUPERCALIA 331

Das augusteische Verbot der inberbes ist aus dem Kontext von
Suet. Aug. 31, 4 item Saecularibus ludis iuvenes utriusque sexus prohi-
buit ullum nocturnum spectaculum frequentare nisi cum aliquo maiore natu

propinquorum) zunächst als eine allgemeine Moralbestimmung zu
verstehen; aber auch der Sinn der augusteischen Luperkalien (gegen
sterilitas mulierum!) hat wohl mit Homosexualität wenig zu tun. —
Nun zur 2. Dekade des Livius und ihrer Glaubwürdigkeit ('hard
fact'): Dass um 275 v. Chr. ein Orakel eine einmalige Kultbestimmung
der Lupercalia gegen sterilitas mulierum angeordnet habe, ist eine

mögliche, nicht zu beweisende und nicht widerlegbare Annahme;
dass dadurch aber « ein neuer Zug eingeführt wurde », kann durch
die von Fabius Pictor bis Varro und Vergil einheitlich anders
laufende Linie der Kultdeutungen klar widerlegt werden. Auch der von
mir schon erwähnte Fall des Cossus liegt nicht 'anders', sondern ist
eine gute Parallele: Livius muss auf Grund der (begründeten oder

angemassten) Autorität des Princeps gegen alle auctores auftreten,
eine neue Datierung einführen — und verwickelt sich in unausgeglichene

Widersprüche (vgl. E. Mensching, in MH 24 (1967), 12 ff.).

Dies, die Liste der Saecularspiele u. a.m. zeigt also, dass Livius nicht

nur 'hard facts' überliefert, sondern sich auch gegen anders lautende

Traditionen den Ansprüchen der Zeit (die für römische Historiographie

stets Vorrang hatten!) beugt: Livius' Bericht passt nicht
zur klar sich abzeichnenden Linie der voraugusteischen Kultdeutung,
fügt sich aber gut in die durch Ovid und Verrius noch vertretene
Luperkalienbesprechung aus augusteischem Geist — folglich ist

Livius' 2. Dekade hierin augusteisch, nicht authentisch für das 3.

Jh. v. Chr.

M. Versnel: An Ihrem Vortrag bestach, wie vorher schon bei

Herrn Kirk, der klare, systematische Aufbau: Zunächst die
methodischen Bemerkungen mit Belegen aus Ergebnissen unterschiedlicher

methodischer Ansätze und Auffassungen; sodann das eigene
methodische Konzept mit den Ausführungen zu den Lupercalia;
zum Schluss — und dies war für mich überraschend — ein sehr

vorsichtig formuliertes neues Interpretationsmodell. — In Ihrem



33 2 DISCUSSION

Hauptteil ist die chronologische Reihung der historischen Zeugnisse

zum methodischen Prinzip erhoben. Ich stimme dem grundsätzlich
als nützlich, ja sogar notwendig zu, sehe dabei aber eine Gefahr:
dass für nicht existent gehalten wird, was für eine bestimmte Zeit
nicht belegt ist. So ist es für mich trotz Fehlens der Belege zweifelhaft,

ob Iuno wirklich erst in augusteischer Zeit zum Luperkalien-
ritus dazugekommen ist. Ähnlich verhält es sich mit dem spät belegten

Aspekt der sterilitas terrarum, der sich nach Ihren Überlegungen
aus dem Aspekt der sterilitas mulierum entwickelt haben soll: Müssen

wir hier tatsächlich ein Nacheinander annehmen oder ist nicht
vielmehr der sterilitas-~E>egzifi zu allen Zeiten so geprägt, dass er die
sterilitas terrarum et mulierum umgreift (M. Delcourt, Stirilitis mjs-
tirieuses et naissances malefiques dans Pantiquiti classique (Paris 1938))?

— Bei Ihrer abschliessenden, ausdrücklich als hypothetisch bezeichneten

Rekonstruktion haben Sie sich auf eine Auswahl von Elementen

der Lupercalia gestützt: gibt das anderen nicht das Recht, ihrerseits

andere Elemente hinzuzufügen, etwa das Moment der
kalendarischen Fixierung? Und bei Ihrer Rekonstruktion haben Sie sich

im wesentlichen auf Meuli gestützt, dessen Ergebnisse auf kom-

paratistischer Arbeitsweise beruhen: haben Sie damit nicht die

Strenge Ihrer vorausgehenden Methodik verlassen (oder zumindest

gemildert) und damit auch anderen das Recht eingeräumt, ihrerseits

bei der Erklärung bestimmter Luperkalienelemente kompara-
tistisch zu arbeiten, z.B. durch einen Vergleich von Luperkalienas-

pekten mit den griechischen Anthesteria

M. Scholas Ich stimme Ihnen vollkommen zu, dass man sehr klar
zwischen 'belegt' und 'existierend' unterscheiden muss, denn
selbstverständlich ist bei der lückenhaften Überlieferung stets damit zu

rechnen, dass nicht nur Belege fehlen, sondern auch erst sehr spät

auftauchen, wobei das belegte Faktum sehr viel älter sein kann als

das Datum des Beleges. In voller Anerkennung dieses Grundsatzes

gilt es aber zu überprüfen, ob und inwieweit ein Faktum hinter die

Zeit des Beleges zurückdatiert werden kann. Auch zu dieser Frage
sollten meine Ausführungen ein methodisches Exempel liefern,



RÖMISCHE OPFER: DIE LUPERCALIA 333

auch etwa bei der Frage des Einbezuges der Juno-Religion in den

Luperkalienglauben der voraugusteischen Zeit: Die gravierenden
Unterschiede zwischen den Glaubensbelegen von Fabius Pictor bis

Caesar und den Belegen der augusteischen Reform (die ihrerseits
den Umbruch noch deutlich erkennen lassen) verbieten m.E. eine

Rückdatierung der Juno-Religion im Bereich des Luperkalienkultes.
Und das gleiche gilt für die Aspekte der sterilitas mulierum und
sterilitas terrarum, da nicht nur der sog. Gelasius-Brief den Wandel
der Aspekte betont, sondern dieser Wandel auch als Wechsel von
der Juno-Religion zu einem deus Februarius belegbar ist — folglich
ein Nacheinander, nicht ein Mit- und Nebeneinander.

Bei meiner hypothetischen Rekonstruktion des vorzeitlichen
Rituals habe ich, falls mir nichts entgangen ist, keine Auswahl aus

den bezeugten Handlungsteilen des Luperkalienritus getroffen,
sondern alle einzubeziehen versucht: das Moment der kalendarischen

Fixierung ist kein Ritual- oder Handlungsteil, sondern Ausdruck
der Glaubensdeutung einer bestimmten Zeit. Und dass ich mich
dabei vornehmlich auf Meuli, auch auf Burkert, gestützt und damit
in gewissem Sinne auch komparatistisch gearbeitet habe, sehe ich
nicht als Widerspruch zu meinen methodischen Grundsätzen. Denn
bei aller historischen Strenge haben und behalten komparatistische,
taxonomische, strukturalistische, funktionalistische u.a. Forschungsansätze

ihre Wichtigkeit und Bedeutung; entscheidend ist nur, dass

die Reichweiten solcher Ansätze und die unterschiedlichen Ziele

religionswissenschaftlicher Untersuchungen bewusst bleiben. Die

vielfältigen Anregungen der einzelnen Forschungsansätze liefern
meiner augenblicklich historischen Arbeitsweise (denn ich frage
nach der Geschichte einer — der römischen — Religion) wichtige
Fragestellungen und Verstehensmöglichkeiten, die aber stets auf
ihre Tauglichkeit für die einzelnen historischen Epochen mit ihrem

je eigenen sozial- und kulturgeschichtlichen Umfeld überprüft werden

müssen; unkontrollierte Ergebnisübertragungen sind doch ein

Hauptgrund für das gegenwärtige Dilemma der Religionsforschung.
Nun: beim Versuch, das vorzeitliche Ritual zu rekonstruieren,
bleibt mir beim Fehlen direkter Zeugnisse keine andere Möglichkeit,



334 DISCUSSION

als mit — ebenfalls vorzeitlichem — Vergleichsmaterial (übrigens:
des indogermanischen Kulturraumes, dem der Luperkalienritus
zuzuordnen ist) eine Lösung anzustreben. Da hierbei viele
Unsicherheiten einzurechnen sind, bleibt dieser mein Versuch — im Gegensatz

zur historischen Rekonstruktion — hypothetisch.

M. Versnel: Ich sehe ein und anerkenne, dass die zum Schluss

gegebene Vermutung über die Vorgeschichte der Lupercalia nur als

Versuch und Anhang zu werten ist, wohingegen die streng methodische

Auswertung der Luperkalienzeugnisse Hauptpunkt Ihrer
Darlegungen ist. Trotzdem möchte ich auf das Moment der Nacktheit

auch für die älteste Zeit mehr Gewicht legen. Habe ich Sie

richtig verstanden, dass Sie die Luperkalienfeier vor der Kalenderfixierung

in eine andere, für uns aber nicht mehr genau fassbare

Jahreszeit verlegen wollen?

M. Schol^: Wenn man von 'nackten' Luperkern spricht, sollte

nicht vergessen werden, dass die luperci einen Fellschurz trugen.
Deubners und Hollemans Annahme, dass dieser Fellschurz für die

vordem tatsächlich nackt laufenden Luperker moralisierend erst

von Augustus eingeführt worden sei, wird schon durch das um
60/50 v. Chr. zu datierende Tubero-Zeugnis widerlegt, wo von einem

Fellschurz die Rede ist, ferner durch die Tatsache, dass auch die

nachaugusteischen Zeugnisse von 'nackten' Luperkern sprechen
und damit ebenfalls die nur mit einem Schurz bekleideten Luperker
meinen. Somit darf man wohl den Fellschurz als altüberlieferte

Bekleidung der Luperker voraussetzen. Dieser Fellschurz aber zeigt
ja gerade, dass die Luperker nicht wirklich nackt, sondern 'bekleidet'
umherliefen; ich zog daraus die Vermutung, dass in dieser Besonderheit,

religiös geschützt, im Kult bewahrt blieb, was in der Vorzeit
Alltagsbrauch war, nämlich die Bekleidung mit einem Fellschurz.

Nun haben die aus dem Norden einwandernden Stämme in kalter

Jahreszeit sowohl in ihrer alten wie auch in ihrer neuen Heimat
sicherlich mehr als nur einen Schurz getragen, der am sinnvollsten
als Bekleidung der warmen Jahreszeit anzusehen ist. Daraus hin-



RÖMISCHE OPFER: DIE LUPERCALIA 335

wieder schloss ich, dass das im Luperkalienfest bewahrte Ritual vor
der kalendarischen Februarfixierung in warmer Jahreszeit
durchgeführt wurde: wie oft, zu welchem Anlass, mit welchen

Glaubensimplikationen — das entzieht sich unserer Kenntnis. Die Kalenderfixierung

ist demgegenüber Ausdruck einer ersten fassbaren, wenn
auch nach heutigem Wissensstand noch nicht erklärbaren
Glaubensausdeutung.

Mme Piccaluga: Evidentemente la metodologia dell'autore —
scartando l'apporto della comparazione storico-religiosa ai fini di

una serie di possibili interpretazioni delle varie componenti della

festa — non porta se non a prendere visione dei dati relativi ai Luper-
calia. Pur tenendo conto del fatto che, soprattutto per questioni di

religione romana, non si poträ mai arrivare a 'dimostrazioni' (ma ci

arriva, poi, l'autore, col suo metodo?), ma solo a proporre eventuali

interpretazioni, si deve constatare che, lavorando colla metodologia
di Scholz, non si fa storia delle religioni, ma si resta nelle posizioni e

nell'atteggiamento tipico della scuola di G. Wissowa nei confronti
della religione romana.

M. Schol% : Obwohl ich G. Wissowas Religion und Kultus der Römer

für das bisher beste und noch nicht ersetzte Buch über die römische

Religion ansehe, glaube ich im vorliegenden Fall doch deutlich

gemacht zu haben, wo und inwieweit ich sachlich und methodisch

von Wissowa und von der bisherigen römischen Religionsforschung
überhaupt abweiche. Wichtigster Punkt meiner Überlegungen ist,
dass wir bei der Erforschung der römischen Religion zunächst

einmal die Römer selbst fragen müssen, was sie gedacht und

geglaubt haben. Dies sagen uns, soweit überliefert, die Zeugnisse, die

es nach allen Regeln philologisch-historischer Interpretationskunst
zu analysieren gilt. Das so erreichte Ergebnis zeigt eine im geschichtlichen

Verlauf sich wandelnde Glaubenswelt, deren Verständnis
natürlich die vielen anderen methodischen Ansätze religionswissenschaftlichen

Forschens fördern können — dies allerdings nur in
dienender Funktion ohne Vergewaltigung der aus den Glaubens-



3j6 DISCUSSION

Zeugnissen gewonnenen historischen Grundlinien. Von dieser Basis

aus wird dann auch ein besser abgesicherter Rückschluss in die nicht
mehr durch direkte Zeugnisse belegte Vorzeit möglich sein. Bei
diesem Ansatz zeigen sich die von Wissowa und vielen anderen

nicht als solche erkannten Variablen der Religionsgeschichte (d.h.
Glaubensmomente verschiedenster Art, wozu auch der Götterglaube

gehört) — variable Grössen, die bisher als Konstanten einer

Religionsgeschichte verstanden worden sind. Dadurch aber geraten
viele falsche Postulate und Prämissen und deren Schlussfolgerungen
ins Wanken und verändern unser Wissen über die römische
Religionsgeschichte gegenüber dem Stand Wissowas.

M. Turcan: J'approuve votre methode historique et chronolo-

gique. Je crois aussi qu'outre la difference des temps il faut tenir

compte de la disparite generique et fonctionnelle des temoignages
litteraires, certains textes etant purement informatifs, d'autres inter-
pretatifs, pöetiques ou mythographiques. On doit egalement se

defier de certaines tendances evolutionnistes. Souvent le rituel a une
stabilite relative: ce sont les exegeses et les croyances qui changent.
Or j'ai cru comprendre que vous vous gardiez bien de reconstruire
les croyances...; mais c'est sur les donnees cultuelles que je voudrais

vous poser trois questions:
1. Vous attribuez ä Auguste « der Wechsel von Faunus zu Juno »:

avez-vous un texte qui le dise expressement Le fait que Junon
intervienne dans les Lupereales ä partir d'Auguste (d'apres les textes

que nous connaissons, mais nous en ignorons beaueoup d'autres)
autorise-t-il ä induire qu'Auguste a la responsabilite de ce

« Wechsel»

2. Vous donnez comme possible l'explication des Luperques
comme 'Wolfsabwehrer'. On sacrifie le chien, et il s'agit certes d'un
sacrifice de destruction. Mais a-t-on le droit de considerer ce sacrifice

comme un sacrifice de substitution (du chien au loup) L'etymo-
logie lupercus — qui lupos arcet me parait phonetiquement difficile ä

accepter. A-t-on un seul parallele de mot compose oü -ercus proce-
derait du radical de arcere Comment expliquez-vous Mamercus



RÖMISCHE OPFER: DIE LUPERCALIA 337

bupercal est forme comme Bacchanal-, mais quoique ce rapprochement
confirme le sens cultuel du mot, il ne nous aide pas ä elucider l'ety-
mologie de lupercus.

3. Les monuments qui representent ou representeraient les luperci

nous les montrent vetus d'un linge noue sur le ventre, alors que la

tradition litteraire nous parle de peaux de bouc ou de chevre. On a

quantite de monuments dionysiaques oü les satyres ou les bacchants

portent des peaux de betes. Pourquoi les luperques ne figurent-ils

pas avec les depouilles animales conformes ä la tradition rituelle

M. Schol^: Unsere Übereinstimmung in methodischer Hinsicht
freut mich, und Ihre erste Frage bestätigt Ihre Strenge. In der Tat

gibt es kein Zeugnis, das den Wechsel von Faunus zu Juno
ausdrücklich dem Augustus zuschreibt. Faktum aber ist, dass die

Verbindung von Lupercalia und Faunus-Religion bis einschliesslich

Dionys von Halikarnass (seit etwa 30 v. Chr. in Rom) ebenso klar

bezeugt ist, wie die erst mit den augusteischen Zeugnissen (d.h. mit
Livius 2. Dekade, Verrius Flaccus und Ovid) einsetzende Verbindung

zwischen Lupercalia und Juno-Religion. Da ferner diese Juno-
Lupercalia-Verbindung der augusteischen und nachaugusteischen
Zeit mit der voraugusteischen römischen Luperkaliendeutung nicht
vereinbar ist, muss der Wechsel etwa in den letzten zwei Dezennien

vor der Zeitenwende eingetreten sein (ein Wechsel, den ja die

unausgeglichenen Zeugnisse der Augusteer noch deutlich in sich tragen).
Was wäre da naheliegender als eben an Augustus zu denken, von dem

wir wissen: restituit sacrum lupercale und bupercalfecit. Als eine andere,

sicherlich unwahrscheinliche Lösung böte sich nur an, eine Luper-
kalienreform in augusteischer Zeit, aber nicht von Augustus
vorgenommen, anzunehmen.

2. Die Benennung eines Rituals, in der Regel viel jünger als das

Ritual selbst, ist stets Ausdruck einer (religionsgeschichtlich auswertbaren)

Deutung, deren Zeugniswert allerdings durch die meist nicht
einmal annähernd zu bestimmende Datierung und wegen der häufig
anzutreffenden Mehrdeutigkeit derartiger sprachlicher Bildungen
stark beeinträchtigt wird. Ferner ist zu bedenken, dass die im Namen



338 DISCUSSION

sich spiegelnde Glaubensaussage keine überzeitliche 'Sinndeutung'
eines Kultes darstellt, sondern trotz unverändert gebrauchten
Namens Veränderungen unterworfen ist, die dann wieder zu neuen,
dem je aktuellen Glaubensstand angepassten Deutungsversuchen
von Kult und Kultbenennung führen können. Daher gilt es, das

sprachlich rein formal Mögliche einer Ritualbenennung abzutasten

und einzelne Lösungen in die Glaubensgeschichte eines Rituals
einzufügen. Für die Wortbildung lupercus (deren Ableitungen Lupercal,

Lupercalia sind) gibt es rein formal mehrere Möglichkeiten, die ich
mit meinem dafür kompetenten Würzburger Kollegen Prof. Dr.
G. Neumann durchsprechen durfte: die Deutung 'Wolfsabwehrer'
blieb als die mit meiner Rekonstruktion des vorzeitlichen Rituals am
besten vereinbare Lösung. Damit sei gleich angedeutet, dass eine

andere, bessere Kultrekonstruktion vielleicht einmal einer anderen

etymologischen Lösung zuneigen wird. Nun: lupercus ist unter der

Annahme, dass im Vorderteil des Wortes lupo- 'Wolf' steckt, ein

Rektionskompositum, bei dem das Hinterglied den Verbalstamm,
das Vorderglied das Akk.-Objekt enthält (im Lateinischen gut und
häufig bezeugt: z.B. iuridicus,pedisequus, sortilegus, saxifragus, vestiplicus

usw.); denn lupo- mit einem Konglutinat von zwei Suffixen (-erco- /
-erca) ist wegen des Fehlens von vergleichbaren Bildungen weniger
wahrscheinlich (noverca ist wegen gr. vsapo? wohl über ein Adj.
* noverus gebildet und daher ein Sonderfall). Der Verbalstamm im
Hinterglied könnte ein pare- 'im Zaum halten, behüten' (also:
'Wolfshüter', 'die die Wölfe im Gehege halten' oder 'die die Wölfe
schonen' — unwahrscheinlich) oder * perk- 'fragen, bitten' (also:
'der den Wolf bittet, zu ihm betet' — auch unwahrscheinlich) oder
eben arcere sein: der Lautwandel von a zu e vor Doppelkonsonant
ist ebenso gut belegt (vgl. F. Sommer/R. Pfister, Handbuch der lateinischen

Laut- und Formenlehre (Heidelberg 41977), 83) wie der Ausfall
des Themavokals - o - von lupo- vor vokalischem Anlaut des Hintergliedes

(vgl. magnanimus, remex usw.). Dass die Bildung lupos arcere

> lupercus "phonetiquement impossible" sei, behauptet daher

J. Bayet (Histoire politique et psychologique de la religion romaine (Paris
2i 969), 79) zu Unrecht. — Mamercus ist wohl im Zusammenhang der



RÖMISCHE OPFER: DIE LUPERCALIA 339

schwierigen Mars-Frage zu diskutieren (s. dazu jetzt C. de Simone,

«L'aspetto linguistico», in Lapis Sairicanus, Archeol. Studien

van het Nederl. Inst, te Rome, Scripta Minora 5, 1980, bes. 85) und

trägt zur lupercus-Frage m.E. nichts bei.

3. Dass die bildlichen Darstellungen die Luperker nicht mit einem

Fell-, sondern mit einem Tuchschurz bekleidet zeigen, ist mir als

Nicht-Archäologen entgangen: Ich danke Ihnen sehr für diesen

Hinweis. Zur Erklärung dessen könnte man zunächst daran erinnern,
dass uns nicht bekannt ist, wie viele Luperker für das Ritual zu
bekleiden waren, d.h. wie viele Fellschurzstücke aus den geopferten
Tieren geschnitten werden mussten (auch die Zahl der zu opfernden
Tiere ist unbekannt). Vielleicht ging man im Laufe der Zeit von der

schwer durchzuhaltenden Fellschurz-Tradition zu der Tuchbedeckung

über, ein Wechsel, den nicht die literarischen, wohl aber die

bildlichen Zeugen bewahrt hätten.

M. Kirk : May I develop a little (in an admittedly amateur way)
the implications of currere nudR It surely is an important component,

and one of the essential ones, of the whole ritual; otherwise

Augustus would have forbidden all naked running (so contrary in
any case to Roman mores), rather than just excluding imberbes. Whatever

his reason for this particular limitation (sexual or otherwise),
it is clear that the imberbes cannot have been essentially or traditionally

connected with the naked running; for if Augustus had to
refrain from interfering with what was regarded as an indispensable

part of the ritual and the boys were indispensable, he would have

refrained from legislating against them, too, whatever he might
have felt about the general morality of the question.—Such an

argument has (I suppose) a certain relevance to the initiation-interpretation,

especially when taken in conjunction with the presence

among the runners both of liberti and of men in their mid-thirties.
It really does not look, from this viewpoint, as though initiation
(despite tempting Greek parallels was involved.

M. Henrichs: Die Initiationstheorie scheitert schon daran, dass

ganz verschiedene Altersgruppen am Lauf beteiligt waren. Die



340 DISCUSSION

Nacktheit, auf die wir in der Diskussion immer wieder zurückgekommen

sind, lässt sich vielleicht auch anders verstehen, nämlich
als symbolische Rückkehr zum Ursprung Roms. Mit der toga legt
man seinen politischen Rang ab: Freie und Sklaven, Bürger und
Beamte sehen nackt gleich aus. Die Schaffung der Stände wird
symbolisch annulliert, und der Urzustand rituell wieder hergestellt,
als selbst Romulus und Remus noch keine Römer waren.

M. Schofy : Alter und Sozialstatus der Luperker sind, wie die

wechselvolle Geschichte der Lupercalia gezeigt hat, rituell nicht
relevante und daher Veränderungen unterworfene Nebensächlichkeiten,

die von der temporären Einschätzung des Festes abhängen.
Und da, wie Herr Henrichs mit Recht betont, verschiedene

Altersgruppen am Lauf beteiligt waren, fällt die Initiationstheorie in sich

zusammen. Bei der in verschiedenen Diskussionsbeiträgen
erörterten Frage des nudi currere müssen wir klar scheiden zwischen der

historischen Epoche, die durch unsere Zeugnisse belegt ist — hier
wäre es verfehlt, eigene, moderne, aus religionswissenschaftlicher
Komparatistik oder anderen Quellen gezogene Deutungen den

Römern gegen ihre eigene Aussage aufoktroyieren zu wollen —
und der durch keine direkten Zeugnisse belegten Vorzeit. Frage ist

also, ob das nudi currere in der Vorzeit eine bestimmte rituelle Bedeutung

gehabt hat. Hier habe ich meine Ansicht (Fellschurz einst

übliche Kleidung, die später, als Relikt der Vorzeit religiös geschützt,
besondere Aufmerksamkeit fand) mehrfach ausgesprochen. Da diese

meine Meinung aber nicht mehr als eine Hypothese ist, kann ich
mich nicht gegen andere Hypothesen sperren — vorausgesetzt, sie

versuchen wie ich, den gesamten Verlauf des Luperkalienritus zu
deuten und zu erklären und auch eine in die bezeugte historische
Glaubenswelt sinnvoll einmündende Entwicklungslinie zu entwerfen.

Solange hier nicht ein neuer plausibler Gesamtentwurf vorliegt,
darf ich wohl an meiner Hypothese festhalten.


	Zur Erforschung der römischen Opfer (Beispiel: die Lupercalia)

