
Zeitschrift: Entretiens sur l'Antiquité classique

Herausgeber: Fondation Hardt pour l'étude de l'Antiquité classique

Band: 27 (1981)

Artikel: L'olocausto di Patrai

Autor: Piccaluga, Giulia

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-661015

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-661015
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


VI

Giulia Piccaluga

L'OLOCAUSTO DI PATRAI*

I. I DATI

E piü che noto il sacrificio che si sarebbe celebrato a Patrai
in onore di Artemis Laphria:

ayouiri. Ss xai Aa9pta sopTTjv ty] 'ApTEpttSi, ol üaTpEic; äva 7täv

BTop, SV fj Tp07T0C, BTCtyCOpiOi; CkXTlOO; BUTIV aÜTOLp. 7TBpl [XSV TOV

ßcopiov sv xuxXw i;uXa iaracyiv eti x^wpa xal zc, sxxaiSsxa sxacrrov

7ir)5(ei(;- svto<; Ss etu toü ßtoptoü ra aüoTaTa tjtptcjt tgSv £uXcov xsum.
[XYjyXVCüVTal Ss Ü7TO TOV XatpOV TT)? SOpT% Xal CCVoSoV E7U TOV ßtoJXOV

XsioTspav, E7TicpepovTsp s7" roü ßcop.oü T0Ü5 avaßa<Tfxou<;. Trporra

|X£V Sy) 7t0fX7tY)V (J.EYaX077pSTCSCJTaT7]V TT) 'ApTEfXlSl. 7TO[XTCEUOUOT, Xal Y|

ispcopisvT] Trap&svo? oyziTai TfXsuTcda t% 7105x77% [srtl] sXacpcov utco

to apfxoc E^suyfxevcov % Ss tyjv sjuoücjav TYjVtxaÜTa %Y] Spav Ta

sp tyjv S-uotav vofx[%ocri, Svjpiocna ts yj 776X15 xa' ^j°'(rov 65 tyjv

* Queste pagine riassumono in grandi linee una parte delle mie ricerche — non
ancora ultimate — sulla caccia nella mitologia greca, in specie sul tema della
caccia di Kalydon. La necessitä di non superare lo spazio consentito nell'ambito
del volume e responsabile dello stile eccessivamente schematico cosl come, anche,
della essenzialitä della documentazione, troppo spesso ridotta, sia pure a malin-
cuore, alle sole citazioni. II lettore e invitato, pertanto, a rinviare ogni eventuale

presa di posizione in attesa della pubblicazione dei risultati definitivi del lavoro.



244 GIULIA PICCALUGA

Eopr/jv 01 tStorrat tpiXoTtgwi; lyoucriv. scrßaAXoucit yap Iq

tov ßcoptov opvtS-d«; ts too? IScoStptoix; xat tEpsta optotox; a7tavTa,

£Tt Ss t>q dyptout; xat sXacpout; te xat SopxaSat;, ot Se xat AtWov

xat apXTWV axupivou?, ot Se xat ra TsXsta tüv IbjpEcov xaraTt-
Ssacrt Se etu tov ßcoptov xat SsvSpwv xaprcov tcov Tjptspwv. to Se

dato toijtou TTÜp svtacnv ic, to. £uAa. EVTauS-d 7roo xat apxTOv xat
aXXo Tt E&EatraptTjV TCOV TO. ptEV UTCO T7)V 7tpC0T7)V OpgYJV

toü 7Tupoi; ßta^opisva sc, to exto?, to. Se xat sxcpsuyovTa utto

laxvoc,- TaÜTa ot EgßaXovTEt; S7ravayouatv aü&ti; s? tyjv 7tupav.

TpW&Tjvat Ss OllSEVa U7T0 <twv> &7)ptC0V ptVTjptovEÖooatv.

(Paus. VII 18, 11-13)

Ugualmente note sono altre informazioni relative al rituale
in questione, forniteci dalla stessa fonte: il simulacro raffigu-
rante la dea in tenuta da cacciatrice sarebbe stato trasferito in
questa citta da Kalydon per ordine di Augusto, in occasione
della deportazione degli abitanti della citta etolica a Nikopolis;
l'epiteto della dea sarebbe stato, ugualmente, straniero rispetto
a Patrai; infatti, delle tradizioni relative alia sua etimologia,
entrambe tendenti a legarlo piü o meno strettamente alia sfera
sacrale di Kalydon, l'una faceva perno sull'istituzione del culto
della dea in questa cittä, e l'altra, interpretandolo nel senso di

'Elaphra/divenuta piü mite', lo metteva in rapporto al tema
mitico di cui era protagonista il re Oineus 1.

1 Paus. VII18, 8-10: UaTpsuat Ss ev axpqt Tfj tsoXel AcLyplctc, tsp6v sgtiv 'ApTspttSo«;-

£svtxov ptsv Tfj •9-£(T) to Övopta, £G7;ypisvov Ss eTspto&ev xai to &yaXpta. KaXuScovo«; yap
xai AtTcoXta«; vqq aXk'qc, utto AuyouaTou ßactXsco«; Ep7)ptco-i>stGY]<; Sta to he, tt)v NixStcoXiv

tt)v u-sp tou 'Axt(oi> auvotxtCsa&at xai to AitcoXixov, outco to ayaXpta T/je; Aa9pta<; ol

riaTpeL? sayov. oboauTto«; Ss xai ocra aXXa ayaXptaTa £x ts AtTcoXta«; xai rrapa 'Axap-
vavcov, Ta ptsv iroXXa ic, tqv NixSttoXiv xopuaD"?jvaL, IlaTpEuat S£ 0 Auyouavo«; &XXa T£

twv sx KaXuScovo«; Xa9upcov xai Si; xai T/js Aa9pta<; eScoxe t6 ayaXpta, 6 Bq xai h; spt£

£Ti ev Tfj dxpoTcoXst Tfj IlaTpscov slys Tiptoe«;. yEVEa&at Ss E7t1xXt]giv Tfj -9-ecü Aa9ptav
arco avSpö? (Dcoxscoc; 9aat* Aa9piov yap tov KaaTaXiou tou ASX90Ö KaXuScovtot«;

iSpuaaaD-at to ayaXpta Tqq 'ApTsptiSoq to apyatov, ot Ss tt;? 'ApTspttSo«; to ptvjvipta to
I«; Otvsa ava ypovov toi<; KaXuScovton; £Xa9pÖT£pov ysvecr^at Xsyouat, xai atTtav Tfj
•9-stp T*?j<; STStxX'/joEtoe; s-9-sXouctv slvat TauT7)v. to ptsv oyvjpta tou ayaXptaTo«; D"r]ps6~

ouaa saTtv, sX^avTO«; Bi xai ypuaou TTErrot^Tat...



L'OLOCAUSTO DI PATRAI 245

II. I PROBLEMI

II sacrificio in causa, proprio in ragione della particolaritä
della sua forma, e stato a lungo studiato dai primi anni del
secolo fino ai giorni nostri, sia in se e per se, sia, e soprattutto, in
rapporto alia sua titolare.

Nell'ambito di quest'ampio arco di tempo si annoverano al

riguardo interpretazioni di vario genere e di disuguale valore
scientifico, man mano che si procede, dalle ipotesi piü o meno
gratuite destinate a restare tali, a tesi impostate con maggior
correttezza, la cui validitä, tuttavia, andrebbe oggi ridiscussa
in rapporto all'evolversi della Storia delle religioni e dei metodi
di indagine da essa via via impiegati.

Piü che conosciute, e ormai anche confutate da tempo, sono,
infatti, le soluzioni proposte da: M. P. Nilsson, tendente ad

accomunare piü o meno arbitrariamente il rituale di Patrai
ad altri aventi con questo qualche tratto in comune, e

con ciö ad ignorarne volutamente la specificitä — che andava,

invece, valorizzata — a pro' di un'interpretazione nel senso di
'Jahresfeuer', probabile ma non documentabile, e del tutto
astorica dato il livellamento fenomenologico che la presup-
pone 1. U. v. Wilamowitz, escludente il carattere arcaico —
ormai generalmente riconosciuto come tale — dell'olocausto
in causa 2. K. Meuli, intenzionato ad identificare la destinataria
del sacrificio in una improbabile "vorgriechische Göttin"
venerata sotto diversi nomi in varie localitä del mondo ellenico 3.

1 Griechische Feste von religiöser Bedeutung (Leipzig 1906), 218-225; Opuscula selecta I
(Lund 1951), 352. La tesi di Nilsson e stata confutata da tempo da Fr. Poulsen,
in E. Dyggve, Das Laphrion. Der Tempelherrk von Kalydon, Det Kongelige
Danske Videnskabernes Selskab, Arkaeologisk-Kunsthistoriske Skrifter, Bind I,
Nr. 2 (K0benhavn 1948), 352.
2 Der Glaube der Hellenen I (Nachdr. Darmstadt 1955), 378 sgg.; contra K. Meuli,
«Griechische Opferbrauche», in Phyllobolia für P. Von der Miihll (Basel 1946),

209, e Fr. Poulsen, in op. cit. (supra n. 1), 352.
3 Art. cit. (supra n. 2), 210; cfr. anche 209.



246 GIULIA PICCALUGA

Tali soluzioni contmuano, nonostante tutto, a riaffiorare
ancora oggi, specie nei manuali \

L'mizio e la conclusione degli scavi nel sito etolico su cui
sarebbe sorta Kalydon, la parziale e quindi globale pubblica-
zione del loro risultati, snodantisi, rispettivamente, nel penodo
1927-1948 2, modificano radicalmente la situazione nel senso
di una sempre pm puntuale mdagme sui van aspetti e problemi
legati al sacnficio m esame e al complesso mitico-rituale cui
esso fa capo.

Dall'entusiastica ricostruzione del complesso cultuale m
causa da parte dl J. Herbillon — oggi piu o meno accettabile,
ma per certi aspetti ancora valida 3 — alia puntualmente cri-
tica disamina dell'mtera questione effettuata da Fr Poulsen —
mdubbiamente piü accurata, ma per molti versi niente affatto
convmcente 4

—, alia preziosa mdagme mtrapresa sul mate-
nale mitico corrispondente da J. Th. Kakndis 5 — da valoriz-
zare e portare avanti, ovviamente dopo averne lasciato decan-

tare certe tesi che nessuno si sentirebbe piu di condividere 6
—,

e tutto un succedersi di novitä, che ora ci si limitera a tratteg-
giare m grandi linee, ma sulle quail ci si riserva di tornare m
dettagho all'occorrenza: sorge una problematica specificata-
mente legata alia possibilita di definire con un certo maigme di
precisione ll tipo di rapporto mtercorrente tra ll luogo d'origme,
ll culto tributato ad Artemis Laphria a Patrai e le modalita che

possono averne consentito ll trasferimento dall'Etolia all'Achaia;

1 Cfr tanto per fare un esempio del piu recenti, W Burkert, Griechische Religion
der archaischen und klassischen Epoche (Stuttgart 1977), ux
2 Fr Poulsen/K Rhomaios, Erster vorläufiger Bericht über die dänisch griechischen

Ausgrabungen von Kalydon (K0benhavn 1927), H Dyggve,op cit {supra p 245 n 1)

3 Les cultes de Patras (Baltimore 1929), 55-74
4 Artemis Laphria von Kalydon und ihr Kult, in E Dyggve, op. cit (supra p 245 n 1),

335 354
5 Homeric Researches (Lund 1949), 11 42 e 127 148
6 Per esempio, quella che mette m rapporto la 'Meleager's story' con l'esistenza —
indimostrabile — del sistema matriarcale nella Grecia arcaica (op cit, 34 sgg
37)



L'OLOCAUSTO DI PATRAI 247

si prospetta l'esigenza di confrontare quanto gia noto del com-
plesso cultuale in causa con i risultati degli scavi del tempio
di Artemis Laphria a Kalydon; si fa avanti, sia pur timidamente
e superficialmente, la tendenza ad interpretare il rituale di
Patrai e i ritrovamenti archeologici dell'Etolia alia luce del

complesso mitico facente capo ad Oineus; si comincia a pren-
dere in considerazione il particolare sfondo economico postulate

come identico sia per il sacrificio di Patrai in questione che

per il culto della dea in Etolia, nonche per lo sfondo mitico
sopraccennato.

D'altra parte, nonostante l'apporto dei risultati degli scavi

e l'arricchirsi della problematica, continuano sorprendentemente
a persistere alcune preoccupazioni di sempre — quali, ad

esempio, quella di definire il tipo di dea, di rituale, di culto, in
cui incasellare di volta in volta il complesso di Patrai1 —,
oppure a restare oscuri alcuni quesiti di difficile soluzione —
quale, ad esempio, quello di chiarire un eventuale rapporto di
questo con il culto di Artemis Triklaria — 2.

Questa la situazione degli studi in merito al sacrificio di
Artemis Laphria a Patrai sino alia fine degli anni '40, allorche
i lavori di Poulsen e Kakridis cercano di fare il punto, rispet-
tivamente, alia questione cultuale e a quella mitica.

Da allora essa — invece di evolversi positivamente nel senso
di un superamento di posizioni pregiudiziali ormai fossili per
una miglior valorizzazione dei dati, sia letterari che archeologici,

cosl come delle piü attendibili tra le interpretazioni moderne,
alia luce delle nuove metodologie storico-religiose — si e, al

contrario, quasi cristallizzata in se stessa, offrendo, a chi voglia
sapere qualcosa in merito al culto di Artemis Laphria a Patrai,

1 Ancora in W. Burkert, op. cit. (supra p. 246 n. 1), in specie 59 e 161.
2 Ancora in A. Brelich, Paides e Parthenoi I (Roma 1969), 367. II problema, invece,
non e neppure sfiorato in M. Massenzio, « La festa di Artemis Triklaria e Dionysos

Aisymnetes a Patrai», in SMSR 39 (1968), 101-132, che pure analizza in
dettaglio la festa della Triklaria.



248 GIULIA PICCALUGA

una rosa di problemi tuttora aperti, ma non soluzioni soddi-
sfacenti.

III. Il metodo

Volando occuparci ai nostri giorni di tale sacrificio e percio
necessario superare questo stato di cose.

Innanzitutto sembra indispensabile operare tutta una
serie di delimitazioni che via via isolino l'oggetto specifico del

nostro interesse, consentendoci di metterlo a fuoco nel migliore
dei modi. Ragion per cui si restringerä il campo di indagine ai

Laphria di Patrai (a proposito dei quali, perlomeno, disponiamo
delle notizie forniteci da Pausania), evitando, invece, di cedere
alia tentazione — di stampo Nilssoniano — di occuparci anche
delle altre feste di questo nome celebrate in alcune localitä della
Grecia (delle quali si sa molto meno), o, peggio, di estendere la

ricerca a rituali che, pur presentando alcuni tratti analoghi a

quello in oggetto, non sono indicati come Laphria dalle fonti,
ma solo arbitrariamente assimilati a questi dagli studiosi. Gli
stessi Laphria di Patrai, poi, dovendo essere analizzati in se e per
se, saranno staccati dalla problematica relativa ad altri elementi
del complesso sacrale in causa, questi ultimi condannati a

restare, almeno per ora, in ombra per via dell'esiguitä e incon-
sistenza della documentazione, nonche per la precauzione di non
diluire eccessivamente la ricerca.

Dovrä percio essere accantonato il problema dei rapporti
esistenti tra il culto di Artemis Laphria e quello di Artemis
Triklaria, impliciti nella presenza, sull'acropoli, tra il tempio e

l'altare della prima, della tomba dell'eroe Eurypylos1, che

tanta parte mostra di avere nel complesso mitico relativo
all'altra 2. Ugualmente, dovra essere messa da parte la questione

1 Paus. VII 19, 1: sa-ri Ss ev reo toü vaoü ts T95 Aacppiap xal toü ßcoptoü

•rc£7TOiY)[xevov (xvvjjia EüpuixuXou... II problema e giä in J. Herbillon, op. cit. (supra

p. 246 n. 3), 41 e in A. Brelich, op. cit. (supra p. 247 n. 2), 367.
2 AI riguardo cfr. M. Massenzio, art. cit. (supra p. 247 n. 2), e A. Brelich, op. cit.
{supra p. 247 n. 2), 366 sgg.



L'OLOCAUSTO DI PATRAI 249

dei legami esistenti tra Artemis Laphria e Athena Panachais,
entrambe venerate nello stesso peribolos b

Nell'ambito della festa, tra le singole componenti di questa
— tutte valorizzabili ai fini di una miglior ricostruzione e com-
prensione del complesso in causa — l'obiettivo sara puntato,
in specie, sul sacrificio, il contenuto, le modalitä, le finalita,
la destinataria sovrumana del quale, cosi come, anche, la precisa
sfera culturale cui esso puö venir fatto risalire, dovranno
essere — a differenza di quanto non e stato fatto sinora —
meditati e vagliati sin nei minimi dettagli.

Quindi, i risultati dell'analisi del rituale dovranno essere

interpretati sullo sfondo di quel sostrato mitico che, stando
all'attestazione di Pausania, gli era strettamente connesso. Cio
avrä programmaticamente luogo — in netta contrapposizione
con il procedimento delimitante adottato poc'anzi — proiet-
tando successivamente, con un movimento a ventaglio, cia-

scuno dei singoli motivi in esame dal piano rituale alla sfera

mitica corrispondente, onde far rilevare gli eventuali agganci
e motivarne via via la ragione. Questo presuppone, owia-
mente, che il complesso mitico facente capo ad Oineus sia

stato studiato a fondo, nell'insieme delle sue molteplici varianti,
mediante l'impiego di moderni metodi di ricerca, cosi che sia

stata identificata la fase culturale di cui e espressione, e sia stata

circoscritta la precisa realta fondata da esso. Ugualmente si

deve dare per scontato che sia possibile innanzitutto enucleare,
da tale contesto mitico, i motivi che ci occorrono per la proie-
zione sopraccennata, senza per questo stravolgerne il senso,
ne alterarne la funzione; quindi, confrontare tali motivi con
quelli rilevati nel rituale di Patrai.

Infine i risultati di tale confronto andranno interpretati,
nell'ambito della cultura greca, mediante l'ausilio di moderni
metodi di ricerca quali la comparazione storico-religiosa e

l'analisi strutturale.

1 Paus. VII 20, 2: tou ireptß^Xou Se ecmv Ivtö<; rrjc; Aacppta«; xal 'Albjvaq vao? etu-
xXyjaiv nava^cd'So?...



250 GIULIA PICCALUGA

IV. iL SACRIFICIO

La tion/d-vaia.

L'atto sacrificale descritto da Pausania viene presentato ad

una divinita olimpica, celebrato su un ßcofzo? e definito S-uotoc.

Stando esclusivamente a questi elementi ci si troverebbe di
fronte ad un normale rito a comunione, nel cui ambito uomini
e dei insieme partecipano delle Offerte nei modi e sui piani
rispettivamente loro propri1.

Altri elementi, tuttavia, escludono ciö nel modo piü asso-
luto: ci si riferisce, in specie, al fatto che la parte vivente del
l'offerta e bruciata viva, senza essere preventivamente sgozzata
0 abbattuta, e all'olocausto di ogni cosa.

Tutto, dunque, e destinato ad Artemis, mentre niente va
agli esseri umani.

Non e certo una novitä che nella religione greca il termine
S-uoEa venga usato anche a proposito dei sacrifici destinati agli
eroi, alle divinita infere, o, comunque, ad esseri sovrumani con
1 quali la parte umana del rito non entra in rapporto di commen-
salita 2.

Su tale base e stato da tempo ipotizzato che in questo con-
testo non la dea olimpica Artemis fosse originariamente la
destinataria sovrumana delle Offerte, ma «Laphria» « une
sombre et cruelle deesse, proche parente des puissances sou-
terraines» 3, una 7TOTviaab)pwv con la quale, comprensibilmente,
gli uomini non avrebbero voluto aver a che fare 4.

1 J. Rüdhardt, Notions fondamentales de la pensee religieuse et actes constitutifs du culte
dans la Grece classique (Geneve 1958), 161 sgg.; 268 sgg.; 300, etc.; J. Casabona,
Recherches sur le vocabulaire des sacrifices en grec, des origines ä la fin de I'epoque classique

(Aix-en-Provence 1966), 72 sgg.; 127 sgg.
2 J. Rudhardt, op. cit. (supra n. 1), 264 sgg.; 271; J. Casabona, op. cit. {supra
n. 1), 128 sg.
3 J. Herbillon, op. cit. {supra p. 246 n. 3), 73; cfr. K. Meuli, art. cit. {supra p. 245
n. 2), 210.
4 Giä in M. P. Nilsson, Griechische Feste, 224; ma ancora in J. Herbillon, op.

cit., 72, e, ai nostri giomi, W. Burkert, op. cit. {supra p. 246 n. 1), 192.



L'OLOCAUSTO DI PATRAI 25I

A quest'ipotesi, tuttavia, si potrebbero muovere diverse
obiezioni. La sovrapposizione della dea ad una originaria entitä
sovrumana a carattere ctonio e indimostrabile. La destinataria
del rito sembra esibire — proprio in tale specifica circostanza —
uno dei requisiti essenziali della divinitä politeistica: l'antropo-
morfismo, attestato dalla statua e dalla indubbia impersona-
zione attuata, per la processione, dalla sua sacerdotessa *, della
quale la nostra fonte non documenta affatto un aspetto terrifico;
ma tale requisito non e certamente appannaggio di un essere

sovrumano quale la 'Signora degli animali', abitualmente
caratterizzato, invece, da un piü o meno accentuato teriomor-
fismo 2. La tradizione mitica legata al rituale, lungi dal fondare
Artemis Laphria come entita tale da dover essere tenuta bene
alia larga, la presenta invece, esplicitamente, come 'Elaphra/
divenuta piü mite', dopo aver deposto quell'ira spaventosa che

ne aveva caratterizzato il comportamento nel tempo delle ori-
gini ormai chiuso per sempre.

Ora, sembrando preferibile attenersi ai dati di fatto piuttosto
che insistere su un'ipotesi di difficile se non impossibile dimo-
strazione, possiamo formulare le seguenti considerazioni: 1) L'in-
tervento del destinatario sovrumano al sacriflcio viene
esplicitamente presentato come risolutorio rispetto ad una crisi
verificatasi nell'epoca delle origini, e perciö ormai superata;
2) L'atteggiamento di Artemis nei confronti degli esseri umani,
lungi dall'essere, perciö, programmaticamente negativo, va
invece visto come quello di una divinitä che, improntando di
se una data sfera — non sempre e necessariamente temibile
— dell'esistenza, e, quindi, giä con ciö, oggetto di culto;
3) Che le forme di quest'ultimo possano apparire 'barbare' e

1 Dati e argomentazioni al riguardo in H. Hitzig/H. Blümner (edd.), Pausaniae

Graeciae descriptio II 2 (Leipzig 1904), 813, e in J. G. Frazer, Pausanias's Description

of Greece IV (London 19x3), 101 e 146.
2 A. Brelich, Introdusfone alia storia delle religioni (Roma 1966), 20 \ Prolegomenes ä

YHistoire des religions, ed. H. Ch. Puech, I (Paris 1970), 15.



25 2 GIULIA PICCALUGA

'crudeli' alia sensibilita moderna 1, e che nell'ambito del sacrificio

non si instauri un rapporto di comunione tra la dea e gli
uomini non deve autorizzarci, almeno per ora, ad illazioni di
sorta. Ulteriori approfondimenti della ricerca, infatti, potrebbero
rivelare come indispensabile alia funzionalitä del rito quello
stile a torto ritenuto 'barbarico', e far risultare, dietro al rifiuto
della comunione, ben altro che un eventuale timore nei con-
fronti della dea; 4) La specifica forma di non/öua£« o 'üuaia
ribaltata' del sacrificio sembra sintetizzare efficacemente sia

la posizione divina di Artemis (che, a differenza del tempo del

mito, risulta agire nel presente quale entita 'resa piü mite',
e perciö tale da poterci instaurare comunque un rapporto
cultuale), sia l'atteggiamento di distacco degli offerenti (che
hanno interesse a venerare la dea in quanto questa controlla
un settore della loro realta, ma che tuttavia si tagliano program-
maticamente fuori da una comunione formalmente ipotizzabile
ma praticamente — e tuttora inspiegabilmente — irrealizza-
bile).

Distru^ione di una non\realta

Uno dei tratti piü caratteristici di questo singolare sacrificio

— la morte tra le fiamme di varie specie di animali (anche)
selvatici — ha fatto concludere troppo sbrigativamente che i
Laphria di Patrai fossero « avant tout une fete de chasseurs »,

presumibilmente preceduta da una grande battuta di caccia 2.

1 Questi giudizi di valore si riscontrano costantemente nella bibliografia moderna
relativa all'olocausto di Patrai: Nilsson (op. cit. (supra p. 245 n. 1), 225) park al

riguardo di« barbarische Gebrauch»; Herbillon (op. cit. (supra p. 246 n. 3), 56 e

72 sg.) definisce « sombre » e « cruelle » la destinataria di questo « barbate holo-
causte» mentre Burkert (op. cit. (supra p. 246 n. 1), 192) la gratifica dell'aggettivo
«grausame»; Wilamowitz lamenta il «grausame Brauch» (op. cit. (supra p. 245
n. 2), 380), cosl come, del resto, fa Meuli (art. cit. (supra p. 245 n. 2), 209); Poulsen
yede nel rogo sacrificale dei Laphria « einen Zug von barbarischer Überschwenglichkeit

»(in op. cit. (supra p. 245 n. 1), 3 5 2); solo Breiich silimita, prudentemente,
a definire « straordinario »il sacrificio in causa, evitando di condizionare con giudizi
di sorta l'analisi del rituale (Paides e Partbenoi I 367).
2 J. Herbillon, op. cit. (supra p. 246 n. 3), 66; 71 sg.



L'OLOCAUSTO DI PATRAI

Tale conclusione suona a dir poco anacronistica ai nostri
giorni.

Da tempo, infatti, la comparazione storico-religiosa ci ha

abituato a riconoscere i rituali tipici dei popoli la cui economia
si basa essenzialmente sulla caccia e sulla raccolta, i tratti carat-
teristici dei quali, anche quando riaffiorano a livello di civilta
superiore, pure continuano a ricalcare fedelmente le strutture
inconfondibili della fase culturale piü arcaica. AI di la della
varietä morfologica, nei rituali di questo genere (emblematico
il meccanismo dell'offerta primiziale! *) sembra costante la

tendenza — peraltro di norma nella pratica quotidiana, nella

quale si salvaguarda il piü possibile la selvaggina, che non deve

essere mai catturata gratuitamente, per puro esibizionismo,
ne fatta soffrire, ne tantomeno decimata nei suoi esemplari piü
giovani, ma solo utilizzata in stretto rapporto al fabbisogno
alimentäre — a lasciare, all'essere sovrumano che controlla la
sfera della caccia soltanto una parte (e sovente proprio quella
meno utilizzabile per la sussistenza) dell'animale catturato,
mentre il resto viene destinato alle necessita del gruppo.

Non sfugge a nessuno che, se rapportato all'ideologia di
fondo di una cultura di cacciatori primitivi, il sacrificio di Patrai

— col vario agitarsi di animali vivi tra le fiamme, con il voluto
annientamento non solo degli esemplari adulti ma anche dei

rappresentanti piü giovani delle singole specie, e, parallelamente,
con lo spreco assoluto di un bene alimentäre di cui gli uomini
non usufruiscono neppure in minima parte —, lungi dal rien-
trare nella tipologia dei rituali di caccia, si situa invece del tutto
all'opposto rispetto a questi, sowertendo completamente i
valori sui quali costoro sono imperniati. Eppure tali valori
risultano di norma funzionalmente inseriti nella cultura greca,
anche se questa e da sempre basata su un'economia agraria.
Si pensi, al riguardo, a due soli esempi: sul piano rituale persiste

1 AI riguardo cfr. A. Brelich, Introdu^iom (supra p. 251 n. 2), 45 sg.; Prolego-
menes (supra p. 251 n. 2), 31 sg.



254 GIULIA PICCALUGA

l'offerta primiziale, ma non solo nella rielaborazione in « dono
offerto alle entita sovrumane» che di tale istituto ha luogo
abitualmente ad un livedo culturale che pratica ormai la coltiva-
zione \ bensi anche in quella specifica forma, molto piü arcaica,
di« desacralizzazione » 2, che le e propria nelle societä di caccia-

tori-raccoglitori primitivi3; parallelamente, nell'ambito della
tradizione mitica, riafhora la consapevolezza del divieto, per
il cacciatore, di abbandonarsi ad uno sterminio smisurato di
animali4.

Non una «fete de chasseurs», dunque, ma il preciso ribal-
tamento di questa e da vedersi nella celebrazione di Patrai. Una

controprova l'abbiamo nello stesso epiteto della dea titolare
della festa, che le etimologie — a prescindere dalle connessioni,
sopracitate, con la sfera mitico-rituale di Kalydon — tendono
a legare al concetto di 'bottino/carniere' sia di caccia che di
guerra 5, e dunque ad una realta di massacro generalizzato e

insaziabile 6, piuttosto che di essenziale ricerca del cibo: giä
con ciö il rituale, perlomeno nella forma in cui ce lo fa cono-
scere Pausania, si staglia ormai sullo sfondo di una civiltä
di coltivatori — che, certi, come sono, della sussistenza

1 A. Brelich, Introdusyone..., 46 sg.
2 A. Brelich, Introdu^ione..., 45 sg.; Prolegomenes..., 31 sg.
3 Si pensi, per esempio, al riguardo, all'offerta del prlmo tonno catturato a Poseidon,
senza la quale la parte umana non potrebbe utilizzare il ricavato della pesca
(Antig. Caryst., ap. Athen. VII 298 e), o alia necessitä di 'riscattare' la frutta
direttamente da Dionysos (Athen. XIV 653 c).
4 Valga per tutti il caso di Orion, ucciso da Artemis, stando ad una versione, per-
che ammazzava piü animali di quanti non gli occorressero (dati e argomentazioni
in A. Brelich, Gli eroi greci. Un problema storico-religioso (Roma 1958), 75 sg. e

n. no).
5 Dati in Thesaurus Graecae Linguae VI 138, e LS/, s.v.; W. Kroll, in RE XII 1

(1924), 766; A. Carnoy, Dictionnaire etymologique de la mythologie greco-romaine

(Louvain 1957), 108. Per le connessioni esistenti, nella cultura greca, tra la sfera
della caccia e quella della guerra, cfr. quanto scrive R. Lonis, Guerre et religion en

Grete al'epoque classique (Paris 1979), 31 sgg.
6 Cfr. Tzetzes, Schol. ad Lycophr. Alex. 356 (Aacppla... Aatpuplcc yj äyouaa xa
7toX£(iou Xcctpupa xal ev auyxoTtfj Aacppla) e Athen. VIII 362 e



L'OLOCAUSTO DI PATRAI 255

assicurata dal cereale, possono anche permettersi di razziare
senza tanti scrupoli tra gli animali selvatici sino ad ucciderne
anche i cuccioli — invece che di cacciatori primitivi, i quali—
ben consci di dipendere dalla natura per il loro sostentamento,
dato che non producono — ne rispettano occulatamente i
ritmi e l'equilibrio.

Ma anche a prescindere da una considerazione del genere,
occorre prendere atto di un altro motivo che esclude possa
trattarsi di una festa di cacciatori.

** *
Gia ad una semplice analisi del rituale, infatti, risulta subito

chiaro che gli animali selvatici di cui sopra non costituiscono
che una parte delle offerte, dato che assieme ad essi vengono
ancora bruciati: la legna del recinto e dell'altare, gli « uccelli
commestibili» e le « vittime di vario genere », i frutti d'albero
coltivato.

La caccia, dunque, non esaurisce lo sfondo economico del

rituale, che invece sembra ugualmente interessare tanto l'alle-
vamento (e ci si rammarica che Pausania non consenta di stabi-
lire 1 se generalmente inteso, oppure se limitato a determinate

specie, come farebbe sospettare la specifica menzione delle

capre e degli «uccelli commestibili» — probabilmente inter-
pretabili come polli2 —) quanto la coltivazione degli alberi da

frutto.
Anche questo, quindi, esclude che si possa pensare al ri-

guardo ad un rituale di caccia, dato che in tal caso ci si sarebbe

limitati ad offerte (animali o vegetali) reperibili in natura,
escludendo automaticamente tutto ciö che e prodotto del
lavoro umano.

1 Eccessiva sembra, infatti, la sicurezza con cui, invece, Herbillon park al riguardo
di « gros et petit betail» ricavandolo dalla frase lepeta opiotoji; fearac {op. cit. (supra

p. 246 n. 3), 70 sg.).
2 Giä opviHep indica, di per se, il pollame (dati in Tbes. Graecae Linguae e LSJ, s.v.

Spvip).



256 GIULIA PICCALUGA

Partendo, invece, da una considerazione globale del fatti
— vale a dire, dalla molteplicita delle ofFerte bruciate a Patrai
e dalla loro eventuale riconducibilitä, rispettivamente, tanto
ad una cultura di cacciatori-raccoglitori quanto ad una civiltä
che gia pratica l'allevamento nonche la coltivazione di alberi
da frutto — si e in grado di ricavare, dall'analisi della situazione,
le seguenti deduzioni: 1) L'insieme delle ofFerte non e com-
prensivo ne del grano ne del vino; 2) Questo insieme sembra

delineare, in tal modo, una realtä economica incompleta rispetto
a quella essenzialmente e programmaticamente cerealicola e

vinicola dei Greci, che vogliono essere, soprattutto, « mangia-
tori di pane » 1 — ad un punto tale da esserne, letteralmente,
« impastati» 2

—, e produttori e bevitori di vino 3 — tanto da

recarne nelle vene quella conseguenza che Ii fa uomini4 —,
staccandosi con cio da tutti gli altri esseri, per questo catalo-

gabili come incivili5, o non-umani6, divinita comprese 7;

1 Cfr. le note espressioni omeriche di cjitov iSovvec, e (Od. VIII 222; IX
191; v. anche II. V 341 sg.).
2 Significativa la definizione omerica della farina quale uoeXop ävSpwv (Od. XX
108).
3 Horn. Od. IX no sg.; 358; XIII 244 sg.; cfr. II. V 341 sg.
4 Gli dei, infatti, non hanno sangue, ma l/wp, proprio perche ou mvoocr' aMkma
olvov (Horn. 11. V 339 sgg.).
5 A Odysseus, che non sa di essere tomato ad Itaca e teme perciö che la terra su
cui l'hanno sbarcato i Feaci sia abitata da ijßpiaTaL re xal fiypioi oiSi Sbcaioi

(Horn. Od. XIII 201), Athena toglie ogni dubbio in proposito assicurando che
bt [Ay yap ol aZxop a-O-sayaxop, i'J Si olvop j ytyvexat (ibid., 244 sg.).
6 Polyphemos, nella sua mostruositä, ouSi ecpxst / dtvSpi ye mrotpaycp, äXXa pico

üXy]evti / 6(|jy)Xcov opecov, 8 re (paivexat otov <x7t'äXXcov (Horn. Od. IX 190 sgg.). Nella
sua terra, poi, dove ogni cosa nasce (Saitapxa xal dhrfipoxa, egli e i compagni usu-
fruiscono di un prodigioso « vino naturale » della cui produzione i Ciclopi non
devono minimamente darsi pensiero dal momento che e giä pronto nei grappoli,
senza il bisogno di passare attraverso le ben note fasi di lavorazione se atpiv Aiö?
ogßpo5 asps', (ibid., 105-111, cfr. 358): eper questo che il vino offertogli da Odysseus

— prodotto dall'uomo — gli fa tanto effetto (ibid., 355 sgg.).
7 Cfr. la famosa distinzione — impostata sul piano alimentare/fisiologico — tra
uomini e dei in Horn. II. V 341 sg.: ou yap aixov 8Soua', ou Tuvoua' al'HoTta

otvov, J toövsx' avatuovsc elai xal ä&ava-roi xaXeovxai. AI riguardo v. E. Ver-



L OLOCAUSTO DI PATRAI 257

3) Tale incompletezza viene ulteriormente e significativamente
sottoüneata tramite l'immaturitä che deve contraddistinguere
in parte queste Offerte. La legna, oltre che del tipo « da ardere »,
e anche di quella ancora verde, e ciö non per stordire, grazie
al fumo emesso da quest'ultima in abbondanza, gli animali
offerti alia dea, come si e supposto erroneamente a lungo 4,

che in tal caso lo stesso scopo si sarebbe conseguito — e in
modo piü funzionale e meno macchinoso — tramortendo le

vittime con un colpo in testa, bensl con un ben preciso fine
rituale, come suffragato dalla comparazione storico-religiosa 2.

Tra gli animali selvatici, oltre agli esemplari adulti, ci sono
anche dei cuccioli della stessa specie. Quanto ai frutti d'albero
coltivato, poi, — tenuto conto: del fatto che la celebrazione
della festa viene generalmente fissata dagli studiosi in prima-
vera, non oltre l'attuale marzo/aprile 3; del tipo di piante frut-
tifere esistenti in Grecia in eta arcaica; dell'essere, qneste, per
lo piü in fiore in tale periodo dell'anno — non e difficile conve-
nire che i pochi frutti comunque gia formati (mandorle, noci,
nocciole...) dovevano essere in ogni caso ben lontani dalla

maturazione; che ciö dovesse rispondere ad un ben preciso

scopo sacrale sta a dimostrarlo la notorietä, per gli storici delle

religioni, dell'utilizzazione rituale di vegetali ancora acerbi4;
d'altra parte, se si fossero adoperati frutti conservati alia biso-

meule, Aspects of Death in Early Greek Art and Poetry (Berkeley 1979), 124 sg.,
e quanto scrivo nel mio articolo « II dialogo tra Glaukos e Diomedes », in Stndi
Storico-Religiosi 4/2 (1980), 241 sgg.
JM. P. Nilsson, Grieth. Feste, 219 sg.; J. Herbillon, op. cit. (supra p. 246 n. 3),

67.
2 Si pensi, per esempio, a quello che e, nel mondo romano, l'uso rituale delle

fruges sia aridae che virides da parte degli Arvales nel sacrum Deae Diae (G. Henzen
(ed.), Acta Fratrum Arvalium quae supersunt (Berlin 1874), 11 sg.; E. Pasoli (ed.),
Acta Fratrum Arvalium quae post annum MDCCCLXXIV reperta sunt (Bologna
1950), 46).
3 Dati e argomentazioni in J. Herbillon, op. cit., 65 sg.
4 Un solo esempio fra tanti: a Roma la mola salsa — ingrediente d'obbligo in ogni
sacrificio — yiene appositamente preparata dalle Vestali con farro mietuto nella



258 GIULIA PICCALUGA

gna, c'e da pensare che la nostra fonte avrebbe segnalato il fatto,
tutta presa, come e, dalla preoccupazione di riferire i partico-
lari poco usuali del sacrificio. Questa realta economica incom-
pleta e immatura, non ancora/non piü adatta all'uomo il cui
alimento/base e ormai il grano (per giunta maturo e trasformato
in pane) e la cui bevanda essenziale e il vino (ricavato da grap-
poli maturi e fermentati), e destinata a sparire, come attesta la

completa e programmatica distruzione delle ofFerte; vale a dire:
a) viene respinta verso la sfera di Artemis, unica a godere
dell'olocausto. Ciö risulta, in particolar modo, per i frutti
d'albero, i quali, acerbi come sono, giä con ciö risultano ina-
datti agli uomini, soliti a consumare vegetali ben maturi;
b) viene rifiutata dal gruppo umano, che non intende fruire
di quelle ofFerte, le quali, comunque, risulterebbero poco con-
geniali per chi solitamente usa legna secca ed e abituato a

nutrirsi con alimenti (sia animali che vegetali) giunti ad un ben

preciso grado di maturazione.
In tal modo sia Artemis che gli uomini si qualificano, sul

piano rituale, ciascuno nella posizione che ormai gli compete:
gli uni, come interessati essenzialmente ad una realta basata

sul grano e sul vino; l'altra, come divinita che deve restare
estranea alia sfera della cerealicoltura e della viticoltura. Volendo
sintetizzare quanto detto sin qui, si avrä che la festa in que-
stione, se pure presenta alcuni elementi formalmente tipici di
una civiltä di cacciatori-raccoglitori primitivi, non e, tuttavia,
sostanzialmente riconducibile ad una cultura di questo genere.
AI contrario, essa sembra espressione di una civilta che gia
conosce e pratica la cerealicoltura e la viticoltura. Gli elementi
formalmente ascrivibili ad una societä di cacciatori risultano
ribaltati al preciso scopo di sanzionare ritualmente un orizzonte
economico imperniato sulla coltivazione del grano e della vite1.

prima metä di maggio (Serv. Eel. VIII 82), quando, cioe, il cereale e ancora ben
lontano dalla maturazione, e pertanto dall'essere consumato da parte umana.
1 Per l'utilizzazione, in tal senso, di elementi culturali tipici di una civilta di caccia-



L'OLOCAUSTO DI PATRAI

V. iL MITO

Pausania, come si e visto, premette alla descrizione della
festa e del sacrificio che essi venivano celebrati secondo l'uso
locale.

Trasferendo ora sul piano del mito la problematica legata
al rituale al fine di ampliarne la prospettiva e di verificarne
l'impostazione, sarä perciö opportuno compiere le prime mosse
nell'ambito delle tradizioni della zona di Patrai tese esplicita-
mente a fondare la forma economica attuale, riservando quindi
ad un secondo momento l'estensione delle indagini al sostrato
mitico facente capo ad Oineus, sostrato notoriamente legato al
territorio di Kalydon, ma conosciuto in tutto il territorio greco
gia in un'epoca estremamente arcaica 1.

Antheias e Dionysos

Non e certo un caso che lo stesso Pausania — proprio alio
inizio del diciottesimo capitolo del libro settimo della sua

opera, poco prima, cioe, di descrivere la festa in onore di Artemis

Laphria — tramandi una serie di vicende mitiche tendenti
a fondare le tre localita (Aroe, Antheia e Mesatis) dalla cui
fusione avrebbe tratto origine la citta di Patrai « nel segno di
Demeter e di Dionysos » 2.

Eumelos, primo uomo nato dalla terra, riceve da Tripto-
lemos sia il grano che l'idea di fondare una citta; sorge in tal
modo Aroa, detta cosl in rapporto ai lavori agrari3. Segue, ad

tori, cfr. quanto scrive al riguardo A. Brelich negli Atti del Convegno internationale
su II mito greco, Urbino 7-12 maggio 1973 (Roma 1977), 17.
1 J. Th. Kakridis, op. cit. (supra p. 246 n. 5), 18 sg.; 33 sgg.
2 A. Brelich, Paides e Parthenoi I 366-7 n. 41.
3 Paus. VII 18, 2: IlaxpEtov 8£ oi xa apxai6xaxa p.VY)pove6ovx£<; 9acriv EtigTjXov aux6-

X&ova otx^crai 7cpcoxov iv xfj x^P*?? ßaaiXeuovxa auxöv av-8-pto7rcov ou 7toXX6W. Tpurro-
\k[iox> ht xt]<; 'Attixy]-; acpixopivou xöv xe xaprcov Xapißavet, xov -j^epov, xal olxlaat
StSax&els tt6Xiv 'ApÖ7]v d)v6[xaasv ercl xyj Ipyaata xt)?



2 6o GIULIA PICCALUGA

opera sua e dell'inviato di Demeter, la costruzione di Antheia,
cui viene dato il nome del figlio di Eumelos (Antheias) perito
tragicamente ancora fanciullo per aver cercato di sostituirsi a

Triptolemos nell'operazione della semina l. Quanto a Mesatis,
essa risulterebbe legata all'infanzia di Dionysos e ai pericoli corsi
allora dal d.io a causa dei Titani2, a proposito dei quali Pausania

non fornisce delucidazione alcuna dato che era ben noto a

ciascuno trattarsi dello smembramento e della doppia bollitura
del corpo della divinitä 3.

Patrai, quindi, sorgendo gia come comunitä di cerealicultori e

viticultori, sin dalla sua fondazione si inserisce in quella che,

per la coscienza greca, e la realtä economica per eccellenza,
mentre si lascia alle spalle, da sempre, un mondo forse origi-
nariamente dedito alia pastorizia — come farebbe sospettare
il nome di Eumelos, caratteristicamente legato a questo tipo
di economia 4 — e che solo da poco tempo conosce e pratica,
da inesperto, le nuove tecniche agrarie.

Significativamente, la rimozione di questo passato interessa
anche due personaggi analogamente caratterizzantisi sul piano
dell'immaturitä, la misera e tragica fine dei quali risulta indis-
solubilmente legata all'instaurarsi delle condizioni economiche
attuali: il fanciullo Antheias (che giä nel nome reca implicita
la sua incompletezza rispetto all'esistenza da adulto che non
raggiungerä mai) e il piccolo Dionysos (che, prima di subire

1VII18, 3: o><; 8b 7tpö; urcvov sTpdttrsTo o TpiTrroXspo;, EVTauDa 'Av&slav mxTSa

EupajXou too; 8paxovTa; 9acriv U7r6 tou TpiTTToXspoo to 6cpp.a ^so^avTa ED-sX^aat.

xal auTov a7T£Lpaf xai töv piv s7uXap.ßavst. to xp£(^v sxTrsaövTa too app.aTo;, TpurctS-

Xsp.o; 8e xal Eupi^Xo? "Av&Etav 7r6Xt,v olxl^ouaiv ev xoivco, tou EoprjXou —at.8o; stcco-

vup,ov.
2 VII 18, 4: coxlct-i>7) 8£ xal tplv/) p,ETa^u 'AvD-sla; xal 1Ap6r); Msacm; 7t6Xl<^. 'ÜTröaa
8b ol IlaTpEi; rcspl Alovusoo Xsyouai, Tpacpyjval te auTov sv T73 MsaaTSi xal svTao&a

STußouXsu&EVTa U7TO TiTavtov s; rcavTotov aoLxsa^ai xlvSuvov, oux svavTt.oup.EVOi; toT;
IlaTpEuaLV tt1); MsaaTEco; to ovop.a auToi; c^ktiv E^TjYEur&ai. Traplvjpt,.

3 Diod. Ill 62, 6-8; Nonn. Dion. VI 169 sgg.; Clem. AI. Protr. II 17, 15; Arnob.
Nat. V 19; Macr. Somn. I 12, 12; cfr. al riguardo quanto scrivo in Lykaon. Un tema
mitico (Roma 1968), 72 sg.; 74.
4 Cosl A. Brelich, Paides e Parthenoi I 367 nota.



L'OLOCAUSTO DI PATRAI 261

la sua passione e morte, sembra ancora ben lontano dal suo
definitive) status sovrumano e divino) ne fanno ugualmente
parte e sono destinati a sparire con esso. La realta normale
delle cose — quella stessa in cui gli abitanti di Patrai, nella

stagione in cui le piante sono in fiore o hanno comunque i
frutti immaturi, distruggono ritualmente un'economia ormai

superata — avrä, invece, il grano e il modo non pericoloso di
seminarlo, il vino e il dio che ne controlla la sfera.

La festa celebrata in onore di Artemis Laphria, e, in parti-
colare, il sacrificio su cui essa risulta imperniata, dunque, tro-
vano giä in queste tradizioni uno sfondo complementare agli
specifici valori che tendono a fondare sul piano rituale.

La vicenda di Oineus

A differenza di quanto si verifica per le tradizioni di cui

sopra — che Pausania premette alia descrizione della festa si

che questa risulta consequenzialmente legata ad esse senza che

ci sia bisogno di farlo rilevare in maniera esplicita — il rapporto
del rituale in causa (di cui si fa notare purtuttavia l'autoctonia)
col mito piü che no to del contrasto Artemis/Oineus viene
invece decisamente sottolineato dalla nostra fonte.

L'importanza di questo fatto non e certo sfuggita agli
studiosi, cui va ascritto il merito di aver da tempo data per
scontata la possibility di instaurare un parallelismo tra il rituale
di Patrai e il complesso mitico legato a Oineus, di cui ormai
si tende a riconoscere, finalmente, l'estrema arcaicita di fondo
anche e soprattutto nelle versioni cronologicamente piü tarde 1.

Discutibile, invece, non fosse altro perche da un pezzo
incompatibile con la precisione attualmente richiesta agli studi
di mitologia, il semplicismo eccessivamente disinvolto e superficiale

con cui si tenta di stabilire questo parallelismo.

1 J. Th. Kakridis, op. cit. (supra p. 246 n. 5), 18 sgg.; W. Burkert, op. cit. {supra

p. 246 n. 1), no sg.



z6z GIULIA PICCALUGA

Infatti, senza prendersi la briga di approfondire minima-
mente la questione, ne tantomeno curarsi di vedere come la
soluzione proposta si inquadri nell'ambito della problematica
relativa, si buttano la ipotesi assai contestabili. Si prospetta, per
esempio, l'eventualita che nel rituale di Patrai si brucino ani-
mali selvatici, fra cui il cinghiale, perche quest'ultimo nel

tempo del mi to devastö i territori di Oineus 1... ma ci sarebbe
da chiedersi, allora, perche mai nel rogo finissero anche gli
orsi, i cervi, le capre, etc., tutti animali, questi, che nel mito in
causa non svolgono alcun ruolo. Oppure si esamina la proba-
bilitä che i frutti consumati dalle flamme richiamino le primizie
richieste dalla dea al re di Kalydon 2, o la ben nota fine di
Meleagros 3. O, infine, si discute la possibility — assolutamente
risibile dato quanto si e gia visto e si vedra ancora piü in la al

riguardo — che sia sul piano sacrificale che a livello mitico il
ruolo svolto da Artemis sia quello di una « agrarische Göttin » 4.

Ipotesi del genere potranno rivelarsi sia positive intuizioni da

valorizzare, sia, al contrario, concezioni erronee da modificare o,
addirittura, da ribaltare; ma tutto ciö avra senso compiuto
solo se sara stato verificato, discusso e dedotto a ragion veduta,
in base a precisi canoni scientifici e senza lasciare spazio alcuno

all'approssimazione. Ragion per cui, tentando di stabilire even-
tuali agganci tra il rituale in causa e il tema mitico corrispon-
dente, sara opportuno agire, programmaticamente, all'insegna
della decantazione, chiarificazione e precisazione dei problemi,
gia prima di proporre nuove soluzioni dei medesimi.

** *
La vicenda che mostra Artemis irata contro Oineus non e,

come forse si sarebbe portati a pensare sulla base di certi suoi
elementi formali, un mito di caccia. Essa non e sostanzialmente

1 U. v. Wilamowitz, op. cit. (supra p. 245 n. 2), 380; J. Herbillon, op. cit. (supra

p. 246 n. 3), 56.
2 J. Herbillon, op. cit., 72.
3W. Burkert, op. cit., hi.
4 Fr. Poulsen, in op. cit. (supra p. 245 n. 1), 335 sg.; 348.



L'OLOCAUSTO DI PATRAI 263

riconducibile ad una mitologia di cacciatori primitivi, ne,
tantomeno, fonda una realtä di questo genere.

Sembra invece possibile inquadrarla tra quei miti greci —
di cui mi occupo da tempo — che tendono a fondare una realtä

agraria a discapito di forme economiche ormai sorpassate e

dunque tali da dover essere relegate nel tempo del mito ormai
chiuso per sempre h

Nei miti di questo genere, sia l'attivitä che si viene ad in-
staurare sia quella che si sta per mettere da parte — entrambe
in una situazione di margine per opposte ragioni analogamente
critica — sono connotate come « non ancora/non piü comple-
tamente date », e perciö inadatte alla realtä normale delle cose,
la cui economia non dovrä piü fare essenzialmente leva sulla

caccia, cosl come, invece, necessiterä di un'agricoltura piena-
mente tale 2.

La componente venatoria della vicenda di Oineus si pre-
senta come decisamente fallimentare. Artemis pretende l'offerta
primiziale... non della caccia, come sarebbe stato logico, ma
dei prodotti dell'aia3. La battuta al cinghiale viene indetta

per... salvare delle coltivazioni4. II possesso dei trofei di caccia

e legato... al diritto di proprietä su parte del territorio coltiva-
bile di Kalydon 5. All'impresa partecipa addirittura una donna 6,

1 Cfr. il mio breve saggio « Adonis, i cacciatori falliti e l'avvento dell'agricoltura »,
in Minutal. Saggi di storia delle religioni (Roma 1974), 77-94.
a« Adonis... », in Minutal. Saggi..., 81 sgg.
3 Giä la fönte omerica attribuisce alla dea la richiesta dei D-aXüata youvco d/.ori^
{II. IX 534), laddove l'espressione youvö? äXcavjs rammenta l'accezione piü
diffusa di äXcof) — «luogo sul quale si trebbiano le messi» {Tbes. Graecae Linguae,
s.v.) —, mentre risultano piü rare quelle di« frutteto/vigneto », quest'ultima singo-
larmente e immotivatamente preferita dai traduttori del testo omerico (cfr. per
esempio le edizioni Murray e Mazon), cosl come, anche, da alcuni Studiosi moderni
(ultimo M. Massenzio, Cultura e crisipermanente: la 'xenia' dionisiaca (Roma 1970),
20 sg.).
4 Giä in Omero {II. IX 538 sgg.).
5 Eudoc. p. 641; Mythogr. Vat. I 146; cfr. II 144.
6 Si tratta, notoriamente, di Atalante, la cui partecipazione alla caccia di Kalydon
risulta giä dalla celebre raffigurazione dell'evento mitico sul cratere Frangois.



264 GIULIA PICCALUGA

che, quanto all'assegnazione dei trofei, viene persino preferita 1

a quei cacciatori per antonomasia che sono i Kouretes 2. Al
cacciatore Meleagros puo venire offerto... un terreno coltiva-
bile a grano e a vigna 3. Questo stesso eroe viene considerate
dalla tradizione come colui il quale conduce tyjv (reXeav aypav4.

Quanto alia componente agraria, perlomeno a prima vista
sembra ineccepibile, dato lo sfondo economico della vicenda,
imperniato addirittura sulla coltivazione del grano e della vite.
Oineus appare come cerealicultore e viticultore giä nella fonte
piü antica6. II sovrano celebra i 9-aXütna per il raccolto6.
Dionysos gli dona la prima vite 7. II cinghiale rovina tanto i
suoi seminati che le sue vigne 8. La caccia di Kalydon viene
bandita proprio per salvare le coltivazioni del re (cfr. p. 263

n. 4). Legata ai trofei e l'acquisizione di tutto o di parte del
territorio coltivabile (cfr. p. 263 n. 5). Meleagros e connesso
tanto ad un sISo^ ßoravT)? non meglio identificato 9 che ad un
germoglio innestabile d'olivo che Althaia avrebbe partorito
assieme al figlio 10. Al fine di far tornare l'eroe sul campo di
battaglia gli si offre in dono un terreno coltivabile a grano e a

vigna (cfr. qui sotto n. 3).
Si tratta, tuttavia, di una cerealicoltura e di una viticoltura

ancora in fase critica, realizzate in luogo inadatto, da persone

1 Apollod. Bibl. I 8, 2 sgg.; Hygin. Fab. 174; Io. Malal. Cbron. VI pp. 165-166
ed. L. Dindorf.
2Diod. V 65; cfr. Eustath. ad Horn. IL IX 529-532.
3 Giä in Horn. II. IX 576-580.
4 Euripides, ap. Anecdota Graeca, ed. I. Bekker, III p. 1163; cfr. A. Fick, Die
griechischen Personennamen2 (Gottingen 1894), 200.
5 Cfr. la specificazione di queste sue attivitä in Horn. 11. IX 540 sgg.
6 Horn. II. IX 534; cfr. Apollod. Bibl. I 8; Diod. IV 34; Ant. Lib. Met. 2; Hygin.
Fab. 172 e 174; Zenob. V 33 (Corpus Paroem. Graec. I p. 133 sg.); etc.
7 Apollod. Bibl. I 8, 1; cfr. Hygin. Fab. 129.
8 Giä in Hom. II. IX 540 sgg.
9 Cfr. quanto si legge in Suda, s.v. peXeaypta.
10 Eur., ap. Io. Malal. Chron. VI p. 166 Dindorf; Tzetzes, Schol. ad Lycophr. Alex.
492.



L'OLOCAUSTO DI PATRAI 265

che non offrono sempre le garanzie del caso, in modo discuti-
bile, e sotto la (arbitraria) giurisdizione di una Tto-tvia övipäiv.

Oineus coltiva... una terra proverbialmente sassosa1. Pur
essendo un coltivatore sposa una donna il cui alter-ego vegetale
e una pianta spontanea 2, ha un fratello a nome Agrios il
selvatico) 3 e un figlio, Meleagros, che fa il cacciatore 4 e che,
nel contempo, come si e visto, sembra avere alio stesso modo
di sua madre una specie di 'controfigura' botanica. La messa

a dimora della prima vite comporta l'uccisione di un altro suo

figlio, che ha irriso il dono del dio (Apollod. Bibl. I 8, 1).

Meleagros, dal canto suo, respinge l'offerta del terreno colti-
vabile (Horn. II. IX 574 sgg.). II germoglio innestabile d'olivo,
partorito (in alternativa alia ben nota versione che lega la vita
dell'eroe al tizzone) assieme a Meleagros, verra gettato nel
fuoco e cosi distrutto da Oineus 6, che figura anche come
olivicultore 6. Artemis pretende, a torto, l'offerta primiziale dei

prodotti dell'aia del re, laddove i Da/aWa sono riservati, di
norma, alle divinita agrarie

Cosl impostata, l'agricoltura di Oineus e destinata a fallire.
Infatti, il germoglio, invece di essere innestato, va, come si e

visto or ora, in cenere assieme a Meleagros 8. Quasi tutte le

figlie del re si trasformano in quegli uccelli selvatici che sono le

1 Anche questo risulta sin da Horn. II. II 640, il primo a parlare di una 7rsTpi]ecroa
KaAuScov (v. al riguardo Strab. VIII 7, 5, p. 387, e IX 1, 14, p. 395).
2 Althaia, sposa del sovrano, ha lo stesso nome di una varietä di malva selvatica
(Eustath. ad Horn. II. IX 551; eft. 555; v. anche Dioscor. Ill 146; Pallad. XI 14,

11; Isid. Orig. XVII 9, 75; etc.).

3Hygin. Fab. 175 e 242; cfr. Eustath. ad Horn. II. II 212.
4 Schol. ad Horn. II. IX 543; Eustath. ad Horn. II. IX 539.
5 Tzetzes, Schol. ad Lycophr. Alex. 492; Eur., ap. Io. Malal. Chron. VI p. 166

Dindorf.
6 Al riguardo cfr., per esempio, Ov. Met. VIII 295.
7 Eustazio si esprime molto chiaramente in proposito {ad Horn. II. IX 534).
8 Tzetzes, Schol. ad Lycophr. Alex. 492; Eur., ap. Io. Malal. Chron. VI pp. 165-6
Dindorf.



206 G1ULIA PICCALUGA

meleagrides 1. II resto della famiglia viene spodestato e cacciato
fuori dal territorio da Agrios il selvatico) che da allora
spadroneggerä su Kalydon 2.

Al fallimento della caccia di Meleagros e dell'agricoltura
di Oineus — rispettivamente non piü e non ancora adatte a quella
che sarä la realtä normale delle cose — fa preciso riscontro il
fallimento della pretesa avanzata da Artemis nei confronti
delle primizie dell'aia; vale a dire, del suo ingiustificabile pro-
getto di estendere la propria giurisdizione su quanto, invece,
dovrä restare appannaggio indiscusso delle divinita agrarie
(sul piano rituale) e degli uomini (a livello alimentäre).

Infatti, per quanto Oineus — in seguito alle devastazioni

operate dal cinghiale nei suoi terreni coltivati — cerchi di
placarla addirittura con ecatombi, non gli verra affatto in mente
di offrirle i suoi prodotti, si che la dea non avra — ne allora,
nei tempo del mito; ne da allora, nei tempo reale — ne grano
ne vino.

** *

II rifiuto, da parte di Oineus, di sacrificare ad Artemis
veniva equiparato, dalla tradizione greca, ad un mancato invito
a pranzo.

II sovrano avrebbe invitato sulla terra tutte le divinita,
tranne la 7t6xvia D-ripcov, a mangiare presso il suo focolare.
Rimasta sola in cielo, perciö, la dea avrebbe macchinato la sua

vendetta nei modo ben noto 3.

xAnt. Lib. Met. z; Athen. XIV 655 a, c-e; Ael. AL4 IV 42 e V 27; Mythogr.
Graec. p. 63, 16 W.; Schol. ad Stat. Theb. IV 103; Mythogr. Vat. I 198; etc.
2 Apollod. Bibl. I 8, 4 sgg.; Hygin. Fab. 175 e 242; cfr. Eustath. ad Horn. II. II 212,
3 Lucian. Iupp. Trag. 40: ...exelvt] (jiepuJ/lptoipos ouaa /jYavaxrrjcrsv ou xX'^staa etp*

sa-uaaiv utto tou Olvegx;, xal 81a tooto cjuv Tiva U7tep9ua xal dvuTTOCTOtTOV ty)V aXx7]V

ETracpyjxev etcI Tr,v x&ptxv auTou... Sacr. 1: roc yoov AltcoXixo: Tca-9-7] xal rcic, tcov KaXu-
Scovtcov aD(X<popd<; xal rove; roaohronq 96vou<; xal MsXedypou StaXuaiv, 7rdv-ra lauxa
epya 9aalv slvai rr\c, 'AptepuScx; {xspt^ip-otpouaT)^, ptyj 7rapsXy)9^ 7rpö<; rry &ualav uizb



L'OLOCAUSTO DI PATRAI 267

La dimenticanza, o la precisa intenzione, di escludere
Artemis dall'invito pongono Oineus in una luce del tutto
particolare. Di solito la tradizione lo presenta come l'ospite
per eccellenza: lo attesta decisamente gia il ruolo che egli viene
a svolgere come tale nella genealogia di Diomedes nel sesto
libro Iliade1. Questa sua ospitalita si sarebbe esplicata

soprattutto nei confronti degli dei; per esempio, di Dionysos,
che gli donö in cambio la prima vite 2. Ma si tratta di un'ospi-
talitä particolare, lontana dalla norma umana: sia eccessiva

(come allora, quando si affrettö ad offrire al dio anche la moglie
(Hygin. Fab. 129)), sia addirittura inesistente (come ora, che

il sovrano rifiuta di invitare Artemis). II rifiuto opposto alia
dea viene giä con cid a connotarsi come particolarmente signi-
ficativo rispetto alia realta normale di un popolo di agricoltori,
i quali: hanno il grano e la vite; riservano le primizie del ter-
reno coltivato alle divinitä agrarie; non hanno, invece, cio
che Artemis avrebbe eventualmente concesso ad Oineus se

fosse stata invitata anch'essa.

Le fonti che attestano l'equiparazione tra il mancato sacri-
ficio e il mancato invito a pranzo sono, come si e visto, tarde,

ma si rifanno direttamente a quella piü antica, dando per
scontato che la versione omerica del mito si potesse interpre-
tare anche in tal senso.

Inoltre sono avallate dal ben noto parallelismo esistente
nella cultura greca tra &uala. e pasto sacro: basta pensare, al

riguardo, all'uso di termini quali sozio. e eayapcc per indicare
indiscriminatamente tanto l'altare che il focolare 3.

tou Olveox;' outco? apa ßa-Ö-eco^ xaDtxe-ro auTvjs rj tcov tepeltov Sta|xapTia. Kod got Soxco

opav aÖTvjv ev Tcp oupavco t6ts [x6vt)v twv aXXcov -&ecav eg Olvecog Tre7ropeu{ievcov, Sstva

rcotooaav xai a/erXLa^ouaav oiag iopzrig a7zo\ei(pd"f]aexai. C£r. Symp. 25, citato per
esteso a p. 268 n. 1; v. anche Eustath. ^Hotn. IL IX 536.
1 Vv. 216 sgg.; al riguardo cfr. il mio lavoro citato a p. 256 sg. n. 7 e M. Mas-
senzio, op. cit. {supra p. 263 n. 3), 20 sgg.
2 Apollod. Bibl. I 8, 1; Hygin. Fab. 129.
3 J. Rudhardt, op. cit. {supra p. 250 n. 1), 129; 159; 239 e 250 sg.



208 GIULIA PICCALUGA

Stando cosl le cose, non dobbiamo sospettare in merito
una arbitraria creazione delle nostre fonti, ma riflettere all'effet-
tiva possibility che il rifiuto di Oineus potesse essere letto
anche (e, forse, inprimisT) in codice alimentäre.

Questa nostra ipotesi e suffragata anche da altri elementi.
In Grecia, nel linguaggio di tutti i giorni, chi fosse stato escluso
da un invito a pranzo poteva risentirsi con l'anfitrione rammen-
tandogli in tono sinistro « ciö che era capitato ad Oineus » h

II caso del sovrano, che aveva rifiutato un invito a pranzo ad

Artemis, veniva considerato come diametralmente opposto a

quello degli Etiopi2, i quali, come e noto, ospitavano presso
di se, periodicamente, gli dei, ed offrivano loro cio che gia il
testo omerico indica insieme sia come 'sacrificio' che come
'banchetto' (Od. I 22 sgg.).

Quello di Oineus, non e che uno dei tanti casi in cui, nella
tradizione greca, un personaggio mitico si dimentica o rifiuta
di invitare una divinita a pranzo con conseguenze di rilevanza

imprevedibile. Si pensi, per esempio, al riguardo, a ciö che

capita in seguito al mancato invito di Eris al banchetto nuziale
di Peleus e Thetis 3, al quale partecipano, invece, tutti gli altri
dei4: L'ira dell'esclusa provocö, e vero, la guerra di Troia; ma
in tal modo si realizzb quell'indispensabile equilibrio tra le

1 Lucian. Symp. 25: el SeEttvou £vexa öpyl^eallal aoi Soxto, to xaxa tov Olvea £vv6-

Tjriov' vbzi yap xal "A.pzz'J.'.\i ayavaxTOÜaav, otl [x6vy]v aux7]V ou TrapeXaßev exstvop
£rcl TTjV thxnav rot!)? äXXoui; O-sofx; earaöv... e il testo prosegue riallacciandosi esplici-
tamente alia versione ometica ed euripidea del mito; cfr. anche Lucian., ibid., 30
e 31.
2 Cosl in Lucian. Sacr. 1 sg., dove il passo citato per esteso a p. 266 sg. n. 3 (nel
quale, appunto, veniva narrata la vicenda del sovrano di Kalydon), cosl prosegue:
T0Ü9 8' ct'j AUKottoo; xal [raxaploup xal TptaeuSalpiovat; zirzoi Tip av, et ye a7ro[XV7]fro-

veusi ty)v ydpiv aÖTotp o Zeil?, rjv [sv äpxfj FrA 'Optrjpou izozqazoip] izpbp aÜT&v eireSel-

^avTO ScöSexa zprf, rjpipai; IcmäaavTe?, xal Taüra exayouevov xal toüp dXXoup

D-eoui;.

* Schol. ad Eur. Andr. 277; Lucian. Dial. mar. 5; Symp. 35; Tzetzes, Schal, ad

Lycophr. Alex. 93; Hygin. Fab. 92; Serv. Aen. I 27; Apul. Met. X 30-32.
4 Giä in Horn. II. XXIV 62.



L'OLOCAUSTO DI PATRAI 269

nascite e le morti senza il quale non sarebbe possibile la realtä
normale delle cose b

Ma anche Oineus, come si e visto, col suo rifiuto instaura
tale realta; nel suo caso, in specie, per quel che concerne la

netta separazione che deve esistere tra Artemis e la sfera agraria.
L'ottenimento di questo risultato ha luogo a prezzo della

sua commensalita con Artemis e dei vantaggi che il sovrano
avrebbe potuto ricavarne per se. La tradizione greca contem-
pla la possibilita, per diversi personaggi mitici, di accedere
aH'ä&avacna proprio grazie ad un rapporto di commensalita

con gli dei. Ciö, sia che tale passaggio effettivamente si realizzi2,
sia che, invece, si riveli in ultima analisi come destinato a fal-
lire 3; in quest'ultimo caso, di solito, lo sfumare della possibilita
di diventare äö-avaTo? per il personaggio di volta in volta in
causa ha la specifica funzione di ribadire l'ineluttabilitä e,

insieme, l'ottimalitä della sorte umana: quella di vivere in un
mondo che, nonostante l'esistenza della morte, e pur sempre
il migliore dei mondi possibilib

Invitando Artemis al suo focolare e mangiando assieme a

lei Oineus si sarebbe elevato ad una sfera immortale In questa
circostanza l'ordine attuale sarebbe stato essenzialmente diverso.
La misura di tale differenza ce la lascia intrawedere la consi-
derazione di quello che abbiamo constatato essere, per la
coscienza greca, il caso opposto all'atteggiamento di rifiuto
di Oineus nei confronti della dea, vale a dire la commensalita
esistente tra gli immortali e gli Etiopi: dietro l'ambiguita di

1 Cypria Fr. 1 (p. 117 Allen), ap. Scbol. ad Horn. IL I 5; cfr. Schol. ad Eur. Or. 1641.
2 Come, per esempio, nel caso di Diomedes, che diventa dio grazie al rapporto di
commensalita che lo lega ai Dioskouroi {Schol. ad Pind. Nem. X 12), oppure di
Ganymedes (Lucian. Dial. deor. 4).
3 Cosl per esempio, nel caso di Tantalos (dati nel mio Lykaon {supra p. 260 n. 3),
160 sgg.).
4 Per la valorizzazione del destino mortale nella cultura greca cfr. E. Vermeule,
op. cit. {supra pp. 256-7 n. 7), 121, il mio articolo citato in pp. 256-7 n. 7, e la
comunicazione presentata al Convegno sui Dioscuri, Taranto 27-29 aprile 1979, dal
titolo « I Dioskouroi: la morte come libera scelta ».



GIULIA PICCALUGA

tale rapporto che, accostando costoro agli dei, concede, si,

loro, vita lunghissima e beata oltre la norma, ma nel contempo
Ii lascia all'oscuro di ciö che sono grano e vino *, si profila
immediatamente la disumanitä di un'esistenza di questo genere 2.

Se Oineus, mangiando assieme ad Artemis, fosse divenuto
immortale, l'ordine da lui fondato sarebbe stato diverso nel
senso che non ci sarebbe stata la necessaria discriminazione tra
caccia e agricoltura, alio stesso modo in cui... non ci sarebbe

stata l'indispensabile separazione tra immortali ed esseri umani
i quali, appunto nella scelta della morte, trovano lo spazio che

Ii fa tali.
Escludendo Artemis, perciö, Oineus sceglie il modello del

destino umano\ mangiare pane e bere vino (tra simili), e morire.

Questa sarä la sorte di tutti nella realtä normale delle cose,
almeno per i Greci. Nel tempo del mito, invece, cosl si configu-
rerä la Ventura di Oineus, quasi adombrante quella dell'uma-
nita attuale ancora di la da venire, mentre la sorte dei suoi
discendenti si differenzierä variamente rispetto a tale modello/
base.

II mito greco ha variamente organizzato sul piano alimentäre

le modalita dell'aderire alia — o discostarsi dalla — sorte

comune da parte della famiglia del sovrano di Kalydon.
Oineus — che ha escluso Artemis dal proprio focolare —

morira ramingo (lui, l'ospite per eccellenza!) presso un focolare

straniero 3, dopo essere diventato, in quanto esempio pro-
verbiale di infelicitä (Athen. VI 223 d), quasi anticipazione di

quell'infelice sopra ogni altro essere vivente che e l'uomo 4.

La ben nota fine di Meleagros, che si estingue mentre va in

1 Giä in Hdt. Ill 23.
2 AI riguardo cfr. J.-P. Vernant, « Manger aux pays du Soleil», in M. Detienne/
J.-P. Vernant (edd.), La cuisine du sacrifice en pays grec (Paris 1979), 239-249.
3 Apollod. Bibl. I 8, 6; altri dati raccolti in W. H. Roscher, Ausführliches Lexikon
der griechischen und römischen Mythologie III 1 (1897-1902), 756 sg.
4 Horn. IL XVII446 sg.: ou yap tt tcou ecmv o'tfcjpcoTSpov avSpo? / 7tavTcov 8<raa

Ts ycdav Itu tcvelsi te xal ifpirst.



L'OLOCAUSTO DI PATRAI 27I

cenere il suo alter-ego vegetale, poteva essere paragonata, per
i Greci, ad una morte per fame 1. Ciö farebbe pensare alla

possibilitä che esistesse una versione in tal senso del mito in
causa; tale sospetto e, inoltre, avvalorato dalla riflessione che

proprio la morte per fame — quale immediata conseguenza
del mancato raccolto — sia il castigo previsto per tutti gli
abitanti di Kalydon da Artemis allorche la dea invia il cinghiale 2.

L'altro figlio del re, Tydeus, perdera, come e noto, l'dc&avocoxa

che gli era stata gia destinata, proprio per aver mangiato quel
non/cibo che e la carne umana 3.

Le figlie, notoriamente trasformate nelle meleagrides,
vivranno, da allora, un'esistenza 'da alimento', essendo questi
uccelli selvatici particolarmente ricercati per le loro carni4.

Ugualmente, conseguiranno la perennitä della specie cui ora
danno origine a scapito dell'umanita, da loro perduta per
sempre in seguito alla metamorfosi.

Quanto al suicidio della moglie e della nuora del sovrano
— attuato mediante impiccagione5 — esso potrebbe forse

essere interpretato, per via della chiusura totale delle fauci che

comporta, come specifico atteggiamento di rifiuto rispetto al

cibo.
L'unico a recuperare, ma solo in parte, la situazione sarä

suo nipote Diomedes. Infatti costui, tramite un rapporto di
commensalitä con i Dioskouroi, otterra 1'dS-owaata... ma in tal
modo diventa S-soq: vale a dire, dovra rinunciare alla propria
umanita passando alia sfera sovrumana 6.

1 Lucian. Symp. 31: ~zu~z cop Tamtam twv a~ac/tov, [xrl xai cpD-acr/) 6 Trpea-
PÜTT)? 6-6 Xtpioü &a7tsp 6 MsXiaypop... come e noto, alle vicende dell'eroe si

accenna esplicitamente piü volte neU'ambito di questo testo (cfr. anche i para-
grafi 25 e 30).
2 Al riguardo cfr. in particolare Ov. Met. VIII 272-299.
3 Dati raccolti in W. H. Roscher, Lexikon... V (1916-1924), 1395 sgg.
4 Athen. VII 288 a; Plin. Nat. X 26, 74.
5 Apollod. Bibl. I 8, 4. La nuora di Oineus, moglie di Meleagros, e Kleopatre/
Alkyone (Horn. 11. IX 556 sgg.).
6 Schol. adPind. Nem. X 12; cfr. il mio articolo citato a p. 256 sg. n. 7.



272 GIULIA PICCALUGA

Nell'ambito di questo altalenare tra livelli diversi (subumano,

di chi si e trasformato in animale o si e ucciso; inumano, di chi
si e dato al cannibalismo; sovrumano, di chi e divennto dio), ma
tutti ugualmente alieni da quel giusto mezzo che deve essere

il modo di vivere dell'uomo, Oineus, pur destinato a restare
confinato nel tempo del mito, e colui che piü di ogni altro si

awicina al prototipo dell'umanitä attuale; infatti decidera
anche per questa di vivere da coltivatore (con tutti i rischi del

caso), evitare la commensalita con la uoTvia fbjpcöv, avere
un'esistenza soggetta all'infelicitä, andare a suo tempo incontro
alia morte.

** *

Che si possa parlare dell'esistenza di riscontri tra la vicenda
mitica legata ad Oineus e la dinamica formale e sostanziale
del rito celebrato a Patrai in onore di Artemis Laphria e fuor
di dubbio. L'indagine condotta sin qui, anzi, ci consente di
essere, al riguardo, ancora piü precisi e puntuali di chi ci ha

preceduto.
II piü immediato riscontro, che balza subito agli occhi, e

quello relativo al duplice ruolo del fuoco, che nel rito distrugge
le Offerte — sia animali (domestiche o selvatiche che siano) che

vegetali — mentre nel mito manda in cenere l'alter-ego vege-
tale di Meleagros.

Ad esso, gia sottolineato a suo tempo da vari studiosi, ne
vanno aggiunti altri. E precisamente: la distruzione di entitä
viventi (vittime/Meleagros); l'incenerimento di vegetali verdi
e aridi insieme (legna verde e secca/germoglio d'olivo o tizzone);
l'eliminazione di elementi maturi e incompleti (legna e animali/
tizzone e germoglio innestabile); la rimozione di una economia
aliena (per il momento stagionale/per l'instaurarsi del tempo
storico) a dei coltivatori di grano e di viti; l'assenza del rapporto
di commensalita uomini/dei.



L'OLOCAUSTO DI PATRAI

Ma esistono anche, tra il rituale e il complesso mitico, delle
differenze sostanziali che si rivelano ancora piü importanti
delle analogie proprio in quanto ci consentono di mostrare
come anche questo rito non sia la copia conforme del mito
(nel qual caso si tratterebbe di un doppione privo di senso)
bensl vada considerato come complementare a quello.

Confrontando rito e mito, infatti, si avranno i seguenti
risultati. La distruzione in massa di bestiame sia domestico che
selvatico va rapportata non all'uccisione del solo cinghiale di
Kalydon, bensi alla scomparsa globale di un'intera realta di
caccia e allevamento. Lo stesso dicasi per la distruzione dei
frutti d'albero: essa non deve richiamare la pretesa di Artemis
nei confronti delle primizie dell'aia (che a Patrai non ci sono),
bensl va rapportata alla scomparsa di un'agricoltura alle prime
armi, che ancora non conosce grano e vino, e va interpretata
nel senso che neppure ora, nella realta della festa, la dea avrä
il cereale. II ruolo svolto nel mito dalla ecma, di Oineus (meglio,
il non/ruolo, dato che la dea non vi e stata invitata), nel rituale
trova riscontro in quello effettivamente svolto dal ßco[x6i;, cioe
dall'altare di tipo divino su cui la dea ottiene il sacrificio. Nel
mito la dea, che sarebbe intervenuta al pasto sacro nel ruolo,
che non le competeva, di 'divinita agraria', non si reca da Oineus
perche unica a non essere stata invitata; nel rito, invece, viene
invitata solo lei (la festa si celebra, infatti, in suo onore), ma
essa interviene in abito da cacciatrice, senza avanzare pretese
sul grano o sul vino: vale a dire, sottolineando la sua apparte-
nenza alia sfera della caccia, e non certo a quella della cereali-
coltura e viticoltura. Infine, nel mito Artemis e irata; nel rito e,

invece, ormai 'Laphria' (Elaphra/resa piü mite), e dunque
disponibile ad un rapporto cultuale, sia pure tale da dover
escludere la comunione.

** *

L'estensione dell'indagine al complesso sostrato mitico
del sacrificio di Patrai ha mostrato le precise rispondenze,



2 74 GIULIA PICCALUGA

nonche le divergenze ancora piü significative, esistenti tra la
sfera mitica e il piano rituale.

Questo vale tanto per quel che concerne le tradizioni locali
specificatamente legate all'origine del grano e del vino (nonche
di Patrai intesa come cittä di cerealicultori e viticultori), quanto
per cio che riguarda la vicenda di Oineus.

Tutte quante, infatti, tendono comunque a fondare una
realta di cerealicultori e viticultori, e ciö staccandola da forme
economiche ormai sorpassate e pertanto da relegare per sempre
nel tempo delle origini.

L'analisi di tale complesso mitico ha riconfermato i risultati
dell'indagine condotta a suo tempo su quella singolare non/
&ua£a: l'obiettivo e quello di sanzionare un'economia di tipo
superiore; per raggiungerlo, si utilizzano, ribaltandoli, elementi
formalmente riconducibili ad una cultura di cacciatori primi-
tivi.

VI. Patrai e Kalydon

La pubblicazione dei risultati definitivi degli scavi condotti
nella zona dell'antica Kalydon e, in specie, nel sito del locale
santuario di Artemis Laphria, gettö molta acqua fredda sul-
l'entusiasmo di diversi studiosi.

Sino ad allora, infatti, pur essendo pressoche sconosciute
le modalitä del culto della dea in Etolia, si era, tuttavia, cercato
costantemente di far combaciare con esso quanto si conosceva
del rituale di Patrai, usando quale 'adesivo', in quest'opera
di sovrapposizione, i piü svariati elementi del sostrato mitico
relativo ad Oineus; sostrato che si dava per scontato dovesse

essere comune ed analogo per entrambi1.
L'archeologia metteva finalmente questi studiosi di fronte

a dei dati di fatto assolutamente inoppugnabili, e tali, di per se,

1 Cosl, per esempio, J. Herbillon, op. cit. (supra p. 246 n. 3), 56 e 72.



L'OLOCAUSTO DI PATRAI 275

da risultare ben difficilmente assimilabili alle strutture essen-
ziali del rituale di Patrai1. A Kalydon, infatti, il tempio della
dea sorge ben lontano dalla citta 2 (e non certo sull'acropoli);
l'altare del santuario e una sayapoc3 (e non un ßcogo?); non
risultano tracce di olocausti tipo quello di Patrai: se si fosse

periodicamente celebrato un sacrificio del genere, nel corso
dei secoli le ceneri avrebbero dovuto lasciare, invece, segni piü
che rilevabili4; gli ex-voto rinvenuti attestano che il culto di
Kalydon, oltre ad indubbi nessi con la sfera della caccia, doveva
avere una fisionomia tutta propria 5, che non parrebbe avere
agganci con il sostrato mitico legato alia vicenda di Oineus,
perlomeno per quanto se ne sa.

Non risulta che tali dati, negli ultimi trent'anni, siano stati
convenientemente accettati, valutati e messi a frutto per una
miglior comprensione del rituale in causa, o nel tentativo di

gettare le basi di uno studio serio del culto etolico di Artemis
Laphria 6.

Eppure sono proprio questi dati che consentono — se con-
siderati in rapporto al complesso mitico relativo — di chiarire
la specificita del culto di Patrai cosi come, anche, della Variante
forse locale della vicenda di Oineus riferita da Pausania rispetto
al culto di Kalydon e alla versione piü diffusa del mito in que-
stione.

£ noto che in quest'ultima l'ira della dea non si placa

neppure con la distruzione della realta di Oineus e la morte
di costui, sulla cui tomba Artemis continuera ad incombere

1 AI riguardo cfir. E. Dyggve, op. cit. (supra p. 245 n. i), 295.
2 Fr. Poulsen, in op. cit. {supra p. 245 n. 1), 339 sgg.
3 Giä rilevato da Fr. Poulsen/K. Rhomaios, op. cit. {supra p. 246 n. 2), 36.
4 E. Dyggve, op. cit. {supra p. 245 n. 1), 226; Fr. Poulsen, in ibid., 353.
5 Fr. Poulsen, ibid., 343 sgg. I ritrovamenti mettono in luce, tra l'altro, una

componente terapeutica del complesso cultuale in causa.
6 Ugualmente deludente in tal senso e ancora H. Knell, « Der Artemistempel in
Kalydon...», in AA 88 (1973), 448-461.



zj6 GIULIA PICCALUGA

per sempre 1, mentre la crisi apertasi col mancato invito non
si risolve e la frattura non si ricompone.

Nella Variante riportata da Pansania in rapporto a Patrai,
invece, la situazione sembra ormai in via di recupero, dato che
Artemis figura come ormai resa piü mite (Laphria/Elaphra),
e la frattura risulta esplicitamente ricomposta. Lo dimostra,
appunto, e tangibilmente, il rituale in causa, nel quale, seppure
continua a non esserci rapporto di commensalita con la dea e

gli uomini perseverano nel riservare per se vino e grano,
tuttavia la divinitä e venerata abitualmente sull'acropoli, par-
tecipa effettivamente (tramite la sacerdotessa) alia festa cele-

brata in suo onore, 'mangia' tutta la realta economica pre-
cerealicola ormai respinta dagli uomini, lascia quella piü attuale

(grano e vino) agli esseri umani.
Data la ben nota prerogativa del tempo festivo di reinstau-

rare la situazione mitica corrispondente, si puö a buon diritto
supporre che quanto si verifica nel corso della festa di Patrai
si riallacci, appunto, alia Variante locale della vicenda mitica
di Oineus.

Quanto al culto etolico di Artemis Laphria, sulla base dei
dati a nostra disposizione — posizione del tempio fuori citta;
ex-voto attestanti indubbi nessi con la sfera della caccia; altare

tipo iox<xpoc, di solito non usato per sacrificare alle divinitä
olimpiche — possiamo avanzare l'ipotesi che, perlomeno in
epoca estremamente arcaica, a Kalydon, Artemis fosse consi-
derata entitä sovrumana tale da dover essere venerata fuori
cittä, e da ricevere le vittime a lei destinate a contatto col suolo.

Inoltre, a prescindere dalla diificolta di stabilire la data di un
inquadramento di tale entitä sovrumana, in questa zona, nelle

strutture ormai politeistiche della religione locale — la statua
cultuale trasferita a Patrai ha, si, tratti antropomorfi, ma e

databile con una certa sicurezza alia seconda metä del IV secolo

1 Sopra Oinoe, dove il sovrano si spegne, incombe, infatti, il monte Artemisio
col tempio della dea (Paus. II 25, 2 sg.).



L'OLOCAUSTO DI PATRAI 277

a.C. 1 mentre l'intero complesso e, come si sa, molto piü
antico — e plausibile che essa conservasse, del suo originario
tipo di 'Signora degli animali' molti piü elementi di quelli che

non mostra a Patrai.
Questa ipotesi ben si legherebbe con la 'Artemis irata'

e con la situazione di crisi irrisolta denunciata poc'anzi per
la versione piü diffusa della vicenda di Oineus, si che c'e
da sospettare che nelle versioni etoliche del mito la frattura
restasse comunque aperta, oppure, un suo eventuale recupero si

presentasse meno positivo, o comunque diverso, da quello
attestato, per la zona di Patrai, dalla testimonianza comple-
mentare di mito e rito.

Questo confermerebbe una volta di piü, qualora ce ne fosse

bisogno, la vecchia tesi di Herbillon 2: il trasferimento della

statua di Artemis Laphria da Kalydon a Patrai va inteso non
come semplice imposizione per volonta imperiale, ma quale
logico spostamento in una zona che da sempre venerava la dea

e conosceva la tradizione mitica relativa, sia pure in versioni pre-
sumibilmente locali.

Inoltre, si accorderebbe con altri elementi; e precisamente:
con l'esistenza, a Patrai, del complesso mitico-rituale relativo
ad Artemis Triklaria, legato, anche se non e chiaro come, a

quello di Artemis Laphria; col ruolo ancora tutto da studiare

in parallelo, svolto da Dionysos sia in rapporto ad Artemis
Triklaria che nel complesso mitico-rituale di Artemis Laphria 3.

Non e un caso, infatti, che Augusto trasferisca a Patrai — gia
legata di per se a Dionysos bambino — il simulacro del

Dionysos di Kalydon assieme a quello di Artemis Laphria
(Paus. VII 21, i).

1 J. Herbillon, op. cit. (supra p. 246 n. 3), 19 e 63.
2 Op. cit., 57 sg.
3 Per il ruolo svolto dal dio in quest'ultimo dobbiamo ancora rifarci a E. Dyggve/
Fr. Poulsen, op. cit. {supra p. 245 n. 1), 293; 298; 343, etc.



278 DISCUSSION

DISCUSSION

M. Versnel: Par sa richesse, votre reconstruction et votre
interpretation me donnent beaucoup ä reflechir. Ce n'est toutefois pas
sur l'idee centrale que je voudrais intervenir, mais bien plutot sur

une question de methode. Vous comparez un rite atteste ä Patras

avec des mythes situes dans des contextes topographiques divers.

Vous en examinez non seulement les correspondances, mais aussi

les differences, et vous notez d'une part des « precise rispondenze »,
d'autre part des « divergenze ancora piü significative». Sans pre-
tendre nier le bien-fonde d'un tel examen comparatif, je remarque
qu'il n'y a que deux possibilites: correspondance et divergence; il
en resulte qu'on peut se procurer ä bon compte, pour parier comme
Nilsson, « einen Schlüssel, der alle Schlösser öffnet»

Mme Piccaluga: Io faccio 'comparazione', e vero, ma compara-
zione specificatamente storico-religiosa: la specificitä storica di un
fenomeno la si pud cogliere solo in rapporto alle 'divergenze' di que-
sto rispetto ad altri fatti piü o meno analoghi. Se mi fermassi alle 'analogic',

allora farei della fenomenologia, non certo della storia.

M. Turcan: A lire le texte de Pausanias, je n'y trouve pas un
mythe de fondation directement explicatif du rite. Sur l'epithete
Laphria, Pausanias mentionne deux interpretations: preuve qu'aucune
ne s'imposait canoniquement ä Patrai. Le mythe de Dionysos n'est

pas expressement rattache au sacrifice (et Pausanias ne dit pas qu'il a

ete demembre). Quant au mythe de Calydon, il n'apparait pas comme
necessairement lie au rite sacrificiel tres particulier de cette Artemis

Laphria. Ce mythe comportait des variantes, et nous ne savons pas

quelle Variante etait regue, meme ä Calydon, oü l'archeologie ne

parait pas confirmer une relation precise avec le sacrifice dont parle
Pausanias.



L'OLOCAUSTO DI PATRAI

Mme Piccaluga : Infatti, non c'e. Ma io non ho mai detto che ci
fosse. Ho invece riportato il passo di Pausania che lega l'epiteto di

'Laphria' al tema mitico Artemis/Oineus, sottolineando nel con-

tempo: a) l'esistenza, giä in Pausania, di altri tentativi di etimologia;
b) che non intendevo affatto mettere in discussione la possi-
bilitä, sul piano linguistico, del rapporto 'Laphria/Elaphra', ma
solo cercar di valorizzare l'osservazione di Pausania, per ampliare il
campo di indagine relativo al rituale di Patrai.

Ugualmente, sottolineo che Pausania non lega esplicitamente il
mito della morte di Dionysos (dato per scontato) al rito di Patrai, ma
solo che tale racconto precede immediatamente la descrizione del

rituale: io utilizzo tale successione, ecco tutto.
Quanto al mito Artemis/Oineus: a) Pausania stesso lo lega al

rituale di Patrai. b) Sono io la prima a dire che non sappiamo quali
varianti di tale mito venissero accettate a Kalydon. c) Sono sempre
io la prima a dire che i risultati degli scavi attestano senza ombra di
dubbio che la situazione cultuale di Kalydon doveva essere ben

diversa (per quel che appare, addirittura all'opposto), rispetto a

quella di Patrai.

M. Burkert: Grundsätzlich und in vielen Einzelheiten möchte
ich Professor Piccaluga zustimmen, besonders was die partielle, aber

bemerkenswerte Übereinstimmung von Mythos und Ritus betrifft.
Den Kult von Patrai für sich zu betrachten und auf Vergleiche zu
verzichten, ist als ein methodischer Schritt gerechtfertigt; und doch

lebt die Religionswissenschaft vom Vergleichen. So ist, als ganz
neuer Befund, das grosse Depot von Asche und Tierknochen aus

dem 7. Jh. interessant, das die Ausgräber von Kalapodi-(Hyampolis
fanden (vgl. R. C. S. Felsch, in A.A. 95 (1980), 63-65; vgl. 50; 52).

Bemerkenswert scheint mir auch, dass die Schwester der Althaia, die

symbolisch den eigenen Sohn verbrennt, Deianeira ist, die ihren
Gatten Herakles verbrennen lässt: dies ist ein antiker Vergleich
zweier Feuerfeste.

Noch eine kleine Bemerkung : ich bin gerne bereit, auch in
späteren Quellen Altes und Authentisches zu finden, rate aber doch



28o DISCUSSION

zu besonderer Vorsicht bei Lukian, dessen Beziehung zur griechischen

Religion nur über die klassische Literatur der rhetorischen

Bildung zu laufen scheint; so könnte seine Bemerkung zu Meleagros,
Symp. 31, durchaus sein Autoschediasma sein.

Mme Piccaluga: Non mi occupo qui del rapporto Althaia/
Deianeira/fuoco (rapporto piü che concreto e documentato) perche
ci si allontenerebbe troppo dal complesso rituale di Patrai: per questo

rapporto, cosi come per altri elementi qui — di necessitä — soltanto

sfiorati, ma non per questo ignorati, devo limitarmi a rinviare al mio
lavoro (attualmente, perö, in preparazione) sulla caccia nella mito-
logia greca.

Perfettamente d'accordo circa la precauzione da adoperarsi con
una fönte quale Luciano. Ma devo ricordare che Luciano sta inter-
pretando la versione omerica del mito di Meleagros (cui fa continuo
ed esplicito riferimento), e nell' Iliade l'azione distruttrice del cin-

ghiale si attua nei terreni coltivati di Oineus e quindi ha, quale logica

consequenza, la condanna di costui e della sua famiglia alia fame.

M. Kirk: I was interested to note that of two approaches to
ritual that have been conspicuous in our discussions, namely structural

and, in a loose sense, psychological, you made considerable use

of the former and avoided the latter. In general I share your reluctance

to apply too much in the way of personal intuition and self-analysis

to the understanding of the religious behaviour of ancient peoples;
but I ask myself whether the really remarkable cruelty of the Patrai

ritual does not reserve special attention. As Pausanias describes the

matter, there was wide public participation in a large-scale burning
alive of animals large and small, which as they became panic-stricken
by the flames were ruthlessly and repeatedly thrust back towards
the pyre. Whatever was the case with routine sacrifices, here at least

strong passions, and not improbably a kind of mass-hysteria, must
have been generated; and any attempt to 'understand' the affair must

surely take that into account.



L'OLOCAUSTO DI PATRAI 281

Mme Piccaluga: Non vedo nessun motivo per non servirmi, al-

l'occorrenza, anche del metodo strutturalistico, soprattutto dal

momento che lo uso su un piano strettamente storico, facendo rife-
rimento ad un caso ben preciso.

Mi astengo dal proiettare, su un rituale greco arcaico, giudizi di
valore prodotti dalla sensibilitä della nostra epoca. II fatto emozio-

nale, a Patrai, avrä probabilmente giocato un certo ruolo, ma la

nostra fönte non ritiene di doverlo sottolineare: cerco di fare storia
della religione greca, non 'psicologia antica'.

M. Rudbardt: Vous vous refusez ä expliquer les rites grecs en

invoquant des sentiments, parce que nous ne pouvons pas connaltre

ce que furent les sentiments des Grecs et que nous courons le risque
de leur preter indüment les nötres. Fort bien. Mais il me paratt aussi

trompeur de leur preter nos concepts. Or plusieurs des notions que
vous manipulez dans vos analyses structurelles me semblent issues

du travail des ethnologues et des historiens de la religion. Je crains

qu'elles ne soient etrangeres ä la mentalite grecque.

Mme Piccaluga: Come ho giä detto, non voglio fare psicologia:
cerco di fare storia delle religioni. Per questo adopero sia la metodo-

logia storico-religiosa che l'etnologia, lo strutturalismo, ecc., discipline

e metodi estranei alla mentalitä greca, owiamente. Dal
momento che non possiamo fare altrimenti, questa e l'unica maniera

possibile di lavorare, a meno che non si voglia rinunciare a studiare

un qualsiasi fatto dell'antichitä o, comunque, di una cultura diversa

dalla nostra.

M. Schol^: Mythen zur Erklärung kultischer Institutionen zu

nutzen, ist ein gut legitimiertes Verfahren — vorausgesetzt, dass der

Bezug von Kult und Mythos erwiesen ist und die in den mythischen
Erzählungen komplex verbundenen geschichtlichen, ökonomischen,
kulturellen und auch literarischen Traditionen analysiert sind.

Bezugspunkt kann aber einzig der Kultbericht sein.



282 DISCUSSION

Pausanias berichtet von hohen, aus grünem, d.h. nassem (=nicht
brennbarem) Holz errichteten Palisaden, in deren Innerem der

Brandaltar aus trockenem, d.h. brennbarem Holz geschichtet wird.
Das ist sinnvoll und selbstevident: der Zaun darf nicht mitverbrennen,

sondern muss seine Aufgabe eben als Zaun behalten. Ich kann
daher in dem Nebeneinander von grünem und dürrem Holz keinen

Symbolgehalt von immaturitä entdecken. Frau Piccaluga stützt dann
diesen Aspekt der immaturitä durch eine andere Beobachtung: das

Opfer von Tieren und SevSpwv xaprcoi twv tjpipcov weise auf
eine Äcker bestellende Gesellschaft, und Getreide und Wein seien

eben im Frühjahr noch im Stande der immaturitä. Der Pausaniastext

scheint mir anderes zu sagen: wilde und domestizierte Tiere, dazu

Baumfrüchte (SsvSpcov Y)fispcov: ja schliessen den Gedanken an
eine agrarische Gesellschaft geradezu aus; von Getreide und Wein
ist keine Rede. Das Nebeneinander von wilden und domestizierten
Tieren ist ein Hinweis auf zwei Entwicklungsstufen, zu deren

letzterer die xapTCoi SsvSpwv yjgspwv (durchaus im Frühjahr reifer
Früchte im Mittelmeerraum) gehören: also einst eine Jäger- und

Sammlergesellschaft, deren Wandlung zur agrarischen Struktur
(Haustiere und Obstbäume) die ältere Schicht kaum verdeckt. Der
Aspekt der immaturitä ist aber nicht erkennbar.

Mme Piccaluga: Non mi risulta che, descrivendo altri sacrifici,
Pausania specifichi circa il tipo di legna adoperata. Qui, lo fa, segno
evidente che tale specificazione doveva avere una sua funzione pre-
cisa che sta a noi interpretare. Nel complesso rituale, poi, esiste

l'opposizione animali adulti/cuccioli e forse ce n'e anche un'altra, se

i 'frutti immaturi' possono opporsi alle 'offerte di qualsiasi genere'
che, appunto in quanto tali, dovevano avere logicamente raggiunto
uno stadio di maturitä. Perciö non mi sentirei di respingere come

insignificante quella 'legna verde/legna secca', che peraltro:

a) ha un ruolo estremamente significativo nel mito di Oineus;

b) e piü che documentata nell'ambito delle mitologie primitive.



L'OLOCAUSTO DI PATRAI

Quando alia 'immaturity' dei frutti, ho spiegato che la si ricava

di necessitä in base al periodo celebrativo della festa, fissato dagli
Studiosi in primavera, non oltre l'attuale marzo/aprile, quando cioe

(almeno in rapporto alia flora mediterranea d'epoca arcaica) non c'e

ancora niente di pronto.

M. Kirk: I agree with Scholz—there is a clear practical and

functional motive for the specification of dry wood (to burn easily)
and green wood (to prevent the palisade from burning and the animals

escaping). That does not of itself exclude a kind of structural

significance for this particular opposition of dry and moist, or mature
and immature; but I believe it to be useful, before plunging into
structuralist analyses, to set out quite clearly the possible concrete
and non-structural motives for the elements under consideration.
Then we can see whether subconscious structural oppositions are

more, or less, likely to be involved.

M. Vernant: En ce qui concerne le rituel et ses etrangetes, l'ana-

lyse de Mme Piccaluga me parait, sur l'essentiel, pertinente. Bien

sür, on peut invoquer, pour justifier l'opposition bois vert/bois sec,
des raisons d'ordre utilitaire. Mais d'abord, s'il s'agissait de considerations

purement pratiques, l'opposition irait de soi et le texte
n'aurait pas ä le souligner si nettement, en particulier par l'emploi
du superlatif de aSo? pour le bois depose sur l'autel; ensuite, cette

opposition entre l"encore vert' et le 'parfaitement sec' se retrouve,
transposee sur le plan des animaux sauvages, puisqu'aux petits des

loups et des ours font pendant xa xeXsta xüv Ibjplcov; enfin cette

opposition s'insere dans toute une serie d'autres: non seulement les

petits et les adultes, mais des victimes (oiseaux) definies comme
comestibles ä cote d'autres qui, pour les Grecs, ne le sont pas, des

betes sauvages aussi bien que domestiques, de toute espece, et les

fruits d'arbres cultives (avec l'opposition aypio^pspcx;). Je pense

6galement que le vin et le ble sont, de fagon significative, absents

d'un rituel ou la violence joue un role essentiel, ou se melent des



284 DISCUSSION

categories normalement disjointes et oü les victimes ne sont pas

consommees.
Mes reserves tiennent d'une part au rapport qui est pose entre le

rite et l'ensemble mythique (Oineus et la chasse de Calydon), d'autre

part aux procedures d'analyse du mythe. L'ensemble legendaire
qu'etudie Mme Piccaluga n'est sans doute pas sans rapport avec
Artemis Laphria et son culte ä Patrai. Mais ce n'est pas un lapport
direct; le mythe ne se presente pas comme l'explication du rituel.
II a ses propres exigences, sa propre logique; ses significations sont

multiples. J'ai eu parfois l'impression que la demarche de Mme Piccaluga,

par suite de glissements ou de rapprochements hasardeux,

pouvait laisser l'auditeur un peu perplexe.

Mme Piccaluga : II rapporto legna verde/legna secca e giä di oppo-
sizione in varie mitologie primitive. A parte questo, il fatto che

Pausania, descrivendo il rito di Patrai, abbia sentito il bisogno di
specificare al riguardo, non mi sembra che debba essere trascurato:
ne in rapporto ad altre opposizioni che il rituale presenta, ne, tanto-

meno, in riferimento a quelle, analoghe, presentate dal contesto
mitico relativo.

M. Versnel: Vous multipliez les arguments pour prouver que le

sacrifice de Patrai ne saurait etre un simple sacrifice de chasse. Vous
m'avez, dans l'ensemble, convaincu, ä un argument pres : vous dis-

tinguez le sacrifice de chasse normal, oü l'on n'abandonne qu'une

part de l'animal, de cet holocauste auquel l'homme n'a aucune part.
Or un abandon total, une fois l'an, ne differe guere, en son principe,
d'un abandon partiel que l'on repete. On en a des exemples dans les

cultures basees sur la chasse. M. Burkert pourrait sans doute en

proposer.

Mme Piccaluga: Io mi riallaccio a quello che, presso i cacciatori-

raccoglitori primitivi, e il sacrificio-tipo : l'offerta primiziale. Questa:
1) tende a desacralizzare l'offerta, sino ad allora considerata come

idealmente appartenente agli esseri sovrumani;



L'OLOCAUSTO DI PATRAI 285

2) realizza tale desacralizzazione appunto col lasciare la 'prima
parte' di questa (di norma, una parte di scarto, o non com-
mestibile) agli esseri sovrumani;

3) riserva tutto il resto (la parte migliore) all'uomo.
Come si vede, dunque, il concetto di distruzione totale di un

bene economico, di spreco assoluto, e estraneo da tale tipo di sacrifi-
cio. Ugualmente aliena ad una civiltä di cacciatori-raccoglitori e la

volontä di far soffrire la selvaggina o di lederne la specie sterminan-
done gli elementi piü giovani. Giä da tempo l'etnologia religiosa
ci ha reso familiari concetti di questo genere, dunque la risposta alla

definizione del rito di Patrai quale 'festa di cacciatori' (Herbillon)
dovrebbe essere, mi sembra, immediata.

M. Burkert: Die Frage, ob es Opfer ganzer Tiere in Jägerkulturen

gibt, muss durch klare Befunde beantwortet sein. Ich erinnere
mich an Versenkung ganzer Rentiere in einer paläolithischen
Jägersiedlung (H. Müller-Karpe, Handbuch der Vorgeschichte I (1966), 224 f.).

Mme Piccaluga: Io nego che si possa accostare il rituale di Patrai
ad una cultura di cacciatori-raccoglitori, soprattutto in riferimento
alla concezione che e alia base dell' 'offerta primiziale'. Se esistono
casi opposti (ma allora bisogna documentarli su scala altrettanto

larga che per l'offerta primiziale), questi andrebbero studiati nelle

eventuali analogie che potrebbero presentare in rapporto al fatto

greco.

M. Turcan: Sur le jet d'animaux vivants dans le foyer, on peut
rapprocher le rite dont parle Cesar au livre VI du De hello gallico. Les

Gaulois jetaient dans le feu des mannequins d'osier contenant des

betes (ou des hommes). On a compare aussi des rites comme ceux
des feux de la Saint Jean et de la Rue aux ours ä Paris — rites celebres

jusqu'aux temps modernes (preuve qu'ils n'ont rien ä voir avec la
'barbarie' des 'primitifs').



286 DISCUSSION

Mme Piccaluga : La necessitä di limitare l'indagine al rito di Patrai
mi costringe ad evitare di occuparmi di casi eventualmente piü o

meno analoghi; l'ho giä fatto osservare all'inizio dello schema a

proposito delle feste che Nilsson equipara ai Laphria, delle quali non
mi occupo in questa occasione.

Quanto alia 'barbarie' del rito di Patrai, questo e un giudizio
degli Studiosi che sinora mi hanno preceduto in questo lavoro

(infatti riporto il termine tra virgolette Io stessa dico, ad un certo

punto, che non abbiamo il diritto di pronunciare in merito un giudizio

di valore, perche questo sarebbe condizionato dalla nostra sen-

sibilita moderna, e alio stesso tempo potrebbe condizionare i risultati
della ricerca.

M. Burkert: Die Frage nach der Berechtigung, das Ritual von
Patrai mit dem Oineus-Mythos zusammenzunehmen, ist aus der

Perspektive von Kalydon energisch zu bejahen : dort haben wir als

berühmtesten Mythos, seit der Ilias bezeugt, den von Artemis und
dem kalydonischen Eber, dort haben wir mindestens seit dem 7. Jh.
als Hauptheiligtum eben das der Artemis Laphria. Dass beides

miteinander zu tun hat, ist keine Frage. Sucht man nun weiter
danach, was die Besonderheit eines Festes Aacppta sein konnte,
wird man auf die einzige ausführliche Beschreibung, eben die von
Patrai, geführt. Die Aufgabe des Vergleichs ist damit gestellt.

Mme Piccaluga: Mi e stato esplicitamente chiesto di trattare, qui
alia Fondation Hardt, un esempio di sacrificio dal punto di vista della

possibilitä di mostrare 'come si spiega un rito'. Ora, per 'spiegare'

questo rito di Patrai, data l'esiguita della documentazione, ho dovuto
sfruttare anche l'aggancio mitico che Pausania fa tra l'epiteto di
Artemis Laphria e il mito di Oineus, e di conseguenza, dopo aver
analizzato il rito, dopo averne tratto determinate deduzioni, dopo
averlo inquadrato nelle tradizioni locali, l'ho 'letto', anche, sullo
sfondo del mito di Oineus. Si puö essere d'accordo o meno, in questo,
ma sottolineo che quella usata e stata l'unica strada possibile per
cercare di interpretare il rituale. Se non la si accetta, non si fa nulla.



L'OLOCAUSTO DI PATRAI 287

Ma di questo passo, quanto dei nostri studi sull'antichitä classica

resterebbe in piedi

M. Burkert: Heisst eTU^wpnx; Paus. VII 18, 11 «in lokaler
Tradition verwurzelt» oder einfach « eine ihnen eigentümliche Art von
Opfer» (E. Meyer), "a particular mode of sacrifice" (J. G. Frazer),
wie es Pausanias andernorts nicht gefunden hat

Mme Piccaluga: Qualsiasi significato si scelga per S7ux<f>pt.0i; (ma

allora, bisogna motivare e giustificare tale scelta), il termine indica
in questo caso che il rito risulta, a Pausania, solo per Patrai... e

dunque c'e forse da pensare che, se qualche cosa del genere avesse

avuto luogo a Kalydon, la fönte l'avrebbe taciuto

M. Versnel: However, whether or not Pausanias can be used as

a source for cultual connections between Kalydon and Patras (and

it appears he cannot) this does not forbid the supposition of such a

relation. The condition then is that one gives other plausible
arguments for assuming this.

Mme Piccaluga: Noi sappiamo solo che Augusto fa trasportare a

Patrai la statua cultuale di Artemis. Niente e detto circa un eventuale

trasporto del complesso cultuale. Quanto al rito di Patrai, d'altra

parte, Pausania attesta senza possibilitä di dubbio trattarsi di un
culto locale : se ci fosse stato riscontro con il culto di Kalydon,
Pausania l'avrebbe sottolineato. D'altra parte, quanto sappiamo dai

risultati degli scavi di Kalydon documenta giä precise differenze di
culto rispetto a Patrai.




	L'olocausto di Patrai

