Zeitschrift: Entretiens sur I'Antiquité classique
Herausgeber: Fondation Hardt pour I'étude de I'Antiquité classique
Band: 27 (1981)

Artikel: L'olocausto di Patrai
Autor: Piccaluga, Giulia
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-661015

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-661015
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

VI

GruLiA PiccALUGA

L’OLOCAUSTO DI PATRAIL*

L. Yoaga

E pitt che noto il sacrificio che si sarebbe celebrato a Patrai
in onore di Artemis Laphria:

&youot 88 xal Adgpre €opthv TH ‘Aptémudt ot Ilatpeic dva wiiv
gtog, év 7| TpoTog Emuywptog duclug €oTiv adTolg. TEpl WEV TOV
\ 3 ! A € ~ L4 \ i 3 < 14 74
Bowpov &v xdxhe EOda iotdow ETt yAwpea xal €6 Exxaidexa ExacTov
4 2 b3 ARl A ~ ~ A > /! A ~ A ~
TAYELG Evtog Ot Eml Tob Popol Ta addtatd ceLol TMY ELAMY XETTLL.
LNy avEVTIL O HTTO TOV XoLpPOV THG E0pTTG ol &vodov el TOV Bwpdv
i 2 ’ o~ 3 A = ~ \J 2 ] ~
Aerotépay, EmLpépovteg Yy €ml Tob Bopol Tode dvePacuols. TeddTe
\ \ A / o~ 3 4 A A e
nev 37 moumiy peyodorpenestatyy Y] “Aptépidl mopmedoust, kol T
€ / %I 3 ~ l 14 o~ o~ 3 \] ’?\I < X
lepwpévy mopdévog dyeltar TedevTala Thg TopThg [Eml] EAdpmy Omd
70 &opa €levvuévwy: é¢ O ThHv &miod Ut Hon Opdv T
ou Yuévoy: &g 3¢ THv émoboay Trvixabtee 907 Spdv T

3 \ ! ! ’ € J \ 3 T 3 A
& v Yuctay vopilovst, dnpocia Te 7 TOMG xal oY Njooov £ TNV

* Queste pagine riassumono in grandi linee una parte delle mie ricetche — non
ancora ultimate — sulla caccia nella mitologia greca, in specie sul tema della
caccia di Kalydon. La necessita di non superate lo spazio consentito nell’ambito
del volume ¢ tesponsabile dello stile eccessivamente schematico cosl come, anche,
della essenzialita della documentazione, troppo spesso ridotta, sia pure a malin-
cuore, alle sole citazioni. Il lettore ¢ invitato, pertanto, a rinviare ogni eventuale
presa di posizione in attesa della pubblicazione dei risultati definitivi del lavoro.



244 GIULIA PICCALUGA

L4 \ (4 3 ~ ' ) > 4 \ -~ 3
gopTNV oL LdToL @rhotipmg Eyovowy. eofarlovot yap {HvTag g
\ b 3 r \! 3 ! \ € ~ € ’ ¢
wov Bowpdv Gpvidag te Todg E0wlLoVE Xl Lepelol OUOLWG HTTOVTA,
b3 \ k4 3 ’ A 3 / \ / L4 \ A ]
€Tt 0t Ug ayploug xal EAAQOUG Te %ol dopxadag, o Ot ol AUV
2 3 r 4 \ \ \ J ~ 4
%ol &prTY oxduvous, of 08 xul Ta TEAeww TGV ImMplev HUTUTL-
/ \ 3 \ \ 1 \ ’ A ~ e / A \
Déaor 3¢ enl Tov Popov xal 3EvSpwy xapmdy TAV NYfowv. TO O
b \ ! -~ 3 -~ > \ [ 3 ~ ! A 3/ \
&rd todtov wlp évidiow &g Ta Ehet. évtaldd mou wal dpxTov xol
3 3 ! ~ I3 \ A\ € \ \ A € \
&Aoo Tt Edeacapny TOV Loy, T pEv OO THY TEMTNV OpUny
~ % / > 1 3 4 \ \ \ 3 ! € b
100 Tupbdg Pualopeve £¢ TO €xtég, Ta 08 xol Exeedyovrer UTTO
3 4 ~ e 3 [ 4 3 / 3 3 A\ L
toybog: Tabtoe ol euPoddvreg Emavayouvsty odG EG TNV TTLEAV.

~ \ 3 4 € b o~ s /
TowdTvor 3¢ 00déva BT <TEOV> YNplwy UYNLOVELOLGLY.

(Paus. VII 18, 11-13)

Ugualmente note sono altre informazioni relative al rituale
in questione, forniteci dalla stessa fonte: il simulacro raffigu-
rante la dea in tenuta da cacciatrice sarebbe stato trasferito in
questa citta da Kalydon per ordine di Augusto, in occasione
della deportazione degli abitanti della citta etolica a Nikopolis;
I’epiteto della dea sarebbe stato, ugualmente, straniero rispetto
a Patrai; infatti, delle tradizioni relative alla sua etimologia,
entrambe tendenti a legarlo pilt o meno strettamente alla sfera
sacrale di Kalydon, 'una faceva perno sull’istituzione del culto
della dea in questa citta, e l’altra, interpretandolo nel senso di
‘Elaphra/divenuta pitt mite’, lo metteva in rapporto al tema
mitico di cui era protagonista il re Oineus ™.

1 Paus. VII 18, 8-10: ITatpelor 82 &v dxpa Tf) mérer Aagptag iepby Eomv 'Aptéuidoc:
i A C\‘ P, ’8. ~ H_\ b1d - C" \ 8; C’_cl. Q. 3 A\ 2 }\ K )\ 8"' A)

evixoy pdv T ded T dvoua, Eomyrévov 8% étépwdey xal To dyehpo. Kaduddvog yop
xol Altwrlag thg 82Ang Yo Adyoldotou Paciiéng éonumdeione Sua o &g trv Nuxdmohw

\ 3 1\ ~ ) ’ e 1 3 I3 e A\ 2 ~ 7 4
Tnv Oredp Tob 'Axtiov cuvouilesdon xal T0 Altwiixdy, obtw o dyaipa The Aagplag ot
Tlarpeic Eoyov. doudtmg 8t xal Soo M dydpate & te Altwlog xal wope ’Axap-
vavwy, To @iy ToAkd &g Ty Nixdmohw xopiadivor, Tlatpebor 88 6 Alyovotog dAha te
v Ex Kedwddvog haodpwv xal 84 xal the Aagplac Ewxe 0 &yorpo, 8 87 xal &g dut
g &v 7f) dxpombher T IMatpéwv elye Tipds. yevéodor 3¢ Entdmow 7] deid Axgpplay
ard avdpds Bwréwe gact: Adgpiov yip tov Kastaiiov ol Asghgol Kodudwvioig
L3 A LA S ~ ? /] L ~ 3 b ~ 24 Z ™D \ ’ \
Bpboacder T0 &yadpa the "Aptéutdog To dpyaiov, ol 8¢ Tic 'Aptéuidog TO pwvpa T
> ) ] /4 3 A) 14 ~ T ’ 3 1 ’ > I & ~
éc Olvéa cqva ypévov toic Kohudwviots ehappdtepoy yevésdar Aéyouot, ol altiav Tf
Pedd tic dmudnoemg E9élovoy elvar TadTyv. TO pev oyfiue Tob dydApatog Srped-
0ued EoTLY, EAEQUVTOG 8% %al ypucol memolnTot...



L’OLOCAUSTO DI PATRAI 245

II. I PROBLEMI

Il sacrificio in causa, proprio in ragione della particolarita
della sua forma, ¢ stato a lungo studiato dai primi anni del
secolo fino ai giorni nostri, sia in s¢ e per s¢, sia, € soprattutto, in
rapporto alla sua titolare.

Nell’ambito di quest’ampio arco di tempo si annoverano al
riguardo interpretazioni di vario genere e di disuguale valore
scientifico, man mano che si procede, dalle ipotesi pitt 0 meno
gratuite destinate a restare tali, a tesi impostate con maggior
correttezza, la cui validita, tuttavia, andrebbe oggi ridiscussa
in rapporto all’evolversi della Storia delle religioni e dei metodi
di indagine da essa via via impiegati.

Pitu che conosciute, € ormai anche confutate da tempo, sono,
infatti, le soluzioni proposte da: M. P. Nilsson, tendente ad
accomunatre pilt 0 meno arbitrariamente il rituale di Patrai
ad altri aventi con questo qualche tratto in comune, e
con cio ad ignorarne volutamente la specificita — che andava,
invece, valorizzata — a pro’ di un’interpretazione nel senso di
‘Jahresfeuer’, probabile ma non documentabile, e del tutto
astorica dato il livellamento fenomenologico che la presup-
pone . U. v. Wilamowitz, escludente il carattere arcaico —
ormai generalmente riconosciuto come tale — dell’olocausto
in causa . K. Meuli, intenzionato ad identificare la destinataria
del sacrificio in una improbabile “vorgriechische Gottin™
venerata sotto diversi nomi in varie localita del mondo ellenico 2.

1 Griechische Feste von religidser Bedeutung (Leipzig 1906), 218-225; Opuscula selecta 1
(Lund 1951), 352. La tesi di Nilsson ¢ stata confutata da tempo da Fr. POULSEN,
in B. DYGGvE, Das Laphrion. Der Tempelbezirk von Kalydon, Det Kongelige
Danske Videnskabernes Selskab, Arkaeologisk-Kunsthistoriske Skrifter, Bind I,
Nt. 2 (Kgbenhavn 1948), 352.

2 Der Glaube der Hellenen 1 (Nachdr. Darmstadt 1955), 378 sgg.; contra K. MEULI,
« Griechische Opferbriuche », in Phyllobolia fiir P. Von der Miibll (Basel 1940),
209, e Fr. POULSEN, in op. ¢it. (supra n. 1), 352.

3 Art. cit. (supra n. 2), 210; cft. anche 209.



246 GIULIA PICCALUGA

Tali soluzioni continuano, nonostante tutto, a riaffiorare
ancora oggil, specie nei manuali .

L’inizio e la conclusione degli scavi nel sito etolico su cui
sarebbe sorta Kalydon, la parziale e quindi globale pubblica-
zione dei loro risultati, snodantisi, rispettivamente, nel periodo
1927-1948 %, modificano radicalmente la situazione nel senso
di una sempre pit puntuale indagine sui vari aspetti e problemi
legati al sacrificio in esame e al complesso mitico-rituale cui
esso fa capo.

Dall’entusiastica ricostruzione del complesso cultuale in
causa da parte di J. Herbillon — oggi pitt 0 meno accettabile,
ma per certi aspetti ancora valida ® — alla puntualmente cri-
tica disamina dell’intera questione effettuata da Fr. Poulsen —
indubbiamente piu accurata, ma per molti versi niente affatto
convincente * —, alla preziosa indagine intrapresa sul mate-
riale mitico corrispondente da J. Th. Kakridis ® — da valoriz-
zare e portare avanti, ovviamente dopo averne lasciato decan-
tare certe tesi che nessuno si sentirebbe pit di condividere ¢ —,
¢ tutto un succedersi di novita, che ora ci si limitera a tratteg-
giare in grandi linee, ma sulle quali ci si riserva di tornare in
dettaglio all’occorrenza: sorge una problematica specificata-
mente legata alla possibilita di definire con un certo matgine di
precisione il tipo di rapporto intercorrente tra il luogo d’origine,
il culto tributato ad Artemis Laphria a Patrai e le modalita che
possono averne consentito il trasferimento dall’Etolia all’ Achaia;

1 Cft., tanto per fare un esempio dei pit recenti, W. BurkErT, Griechische Religion
der archaischen und klassischen Epoche (Stuttgart 1977), 111.

2 Fr. Poursen/K. RuoMAros, Erster vorldnfiger Bericht iiber die dinisch-griechischen
Ausgrabungen von Kalydon (Kebenhavn 1927); E. DYGGVE, op. ¢it. (supra p. 245 0. 1).

8 Les cultes de Patras (Baltimore 1929), 55-74.
L Artemis Laphria von Kalydon und ibr Kult, in E. DYGGVE, op. cit. (supra p. 245 n. 1),

335-354-
S Homeric Researches (Lund 1949), 11-42 € 127-148.

8 Pet esempio, quella che mette in rappotto la ‘Meleaget’s stoty’ con Iesistenza —
indimostrabile — del sistema matriarcale nella Grecia arcaica (op. cit., 34 sgg.;

37).



L’OLOCAUSTO DI PATRAI 247

si prospetta I’esigenza di confrontare quanto gia noto del com-
plesso cultuale in causa con i risultati degli scavi del tempio
di Artemis Laphria a Kalydon; si fa avanti, sia put timidamente
e superficialmente, la tendenza ad interpretare il rituale di
Patrai e 1 ritrovamenti archeologici dell’Etolia alla luce del
complesso mitico facente capo ad Oineus; si comincia a pren-
dere in considerazione i! particolare sfondo economico postu-
lato come identico sia per il sacrificio di Patrai in questione che
per il culto della dea in Etolia, nonche per lo sfondo mitico
sopraccennato.

D’altra parte, nonostante I’apporto dei risultati degli scavi
e arricchirsi della problematica, continuano sorprendentemente
a persistere alcune preoccupazioni di sempre — quali, ad
esempio, quella di definire il tipo di dea, di rituale, di culto, in
cui incasellare di volta in volta il complesso di Patrai! —,
oppure a restare oscuri alcuni quesiti di difficile soluzione —
quale, ad esempio, quello di chiarire un eventuale rapporto di
questo con il culto di Artemis Triklaria — 2.

Questa la situazione degli studi in merito al sacrificio di
Artemis Laphria a Patrai sino alla fine degli anni 40, allorche
i lavori di Poulsen e Kakridis cercano di fare il punto, rispet-
tivamente, alla questione cultuale e a quella mitica.

Da allora essa — invece di evolversi positivamente nel senso
di un superamento di posizioni pregiudiziali ormai fossili per
una miglior valorizzazione dei dati, sia letterari che archeolo-
gici, cosi come delle piti attendibili tra le interpretazioni moderne,
alla luce delle nuove metodologie storico-religiose — si ¢, al
contrario, quasi cristallizzata in se stessa, offrendo, a chi voglia
sapere qualcosa in merito al culto di Artemis Laphria a Patrai,

1 Ancora in W. BURKERT, op. cit. (supra p. 246 n. 1), in specie 59 € 161.

% Ancora in A. BrevicH, Paides e Parthenoi 1 (Roma 1969), 367. Il problema, invece,
non & nepputre sfiorato in M. MasseEnzio, « La festa di Artemis Triklaria e Diony-
sos Aisymnetes a Patrai», in SMSR 39 (1968), 101-132, che pure analizza in
dettaglio la festa della Triklaria,



248 GIULIA PICCALUGA

una rosa di problemi tuttora aperti, ma non soluzioni soddi-
sfacenti.

I1II. I. METODO

Volando occuparci ai nostri giorni di tale sacrificio ¢ petcio
necessario superare questo stato di cose.

Innanzitutto sembra indispensabile operare tutta una
serie di delimitazioni che via via isolino 'oggetto specifico del
nostro interesse, consentendoci di metterlo a fuoco nel migliore
dei modi. Ragion per cui si restringera il campo di indagine ai
Laphria di Patrai (a proposito dei quali, perlomeno, disponiamo
delle notizie forniteci da Pausania), evitando, invece, di cedere
alla tentazione — di stampo Nilssoniano | — di occuparci anche
delle altre feste di questo nome celebrate in alcune localita della
Grecia (delle quali si sa molto meno), o, peggio, di estendere la
ricerca a rituali che, pur presentando alcuni tratti analoghi a
quello in oggetto, non sono indicati come Laphria dalle fonti,
ma solo arbitrariamente assimilati a questi dagli studiosi. Gli
stessi Laphria di Patrai, poi, dovendo essere analizzati in s¢ e per
s¢, saranno staccati dalla problematica relativa ad altri elementi
del complesso sacrale in causa, questi ultimi condannati a
restare, almeno per ora, in ombra per via dell’esiguita e incon-
sistenza della documentazione, nonche per la precauzione di non
diluire eccessivamente la ricerca.

Dovra petcio essere accantonato il problema dei rapporti
esistenti tra il culto di Artemis Laphria e quello di Artemis
Triklaria, impliciti nella presenza, sull’acropoli, tra il tempio e
Paltate della prima, della tomba dell’eroe Eurypylos?, che
tanta parte mostra di avere nel complesso mitico relativo
all’altra 2. Ugualmente, dovra essere messa da parte la questione

L Paus. VII 19, 1: gom 8¢ &v & petakd tob vood te Tie Aagpiag xal 70b Bop.od
menotnuévoy uvijpa Edpurmddov... . Il problema ¢ gia in J. HERBILLON, op. cit. (supra
p. 246 n. 3), 41 e in A. BRELICH, 0p. ¢it. (supra p. 247 n. 2), 367.

2 Al riguardo cfr. M. MASSENZIO, art. cit. (supra p. 247 n. 2), e A. BRELICH, 0p. cit.
(supra p. 247 n. 2), 366 sgg.



L’OLOCAUSTO DI PATRAI 249

dei legami esistenti tra Artemis Laphria e Athena Panachais,
entrambe venerate nello stesso peribolos ™.

Nell’ambito della festa, tra le singole componenti di questa
— tutte valorizzabili ai fini di una miglior ricostruzione e com-
prensione del complesso in causa — P’obiettivo sara puntato,
in specie, sul sacrificio, il contenuto, le modalita, le finalita,
la destinataria sovrumana del quale, cosi come, anche, la precisa
sfera culturale cui esso pud venir fatto risalire, dovranno
essere — a differenza di quanto non ¢ stato fatto sinora —
meditati e vagliati sin nei minimi dettagli.

Quindi, i risultati dell’analisi del rituale dovranno essere
interpretati sullo sfondo di quel sostrato mitico che, stando
all’attestazione di Pausania, gli era strettamente connesso. Cio
avra programmaticamente luogo — in netta contrapposizione
con il procedimento delimitante adottato poc’anzi — proiet-
tando successivamente, con un movimento a ventaglio, cia-
scuno dei singoli motivi in esame dal piano rituale alla sfera
mitica corrispondente, onde far rilevare gli eventuali agganci
e motivarne via via la ragione. Questo presuppone, ovvia-
mente, che il complesso mitico facente capo ad Oineus sia
stato studiato a fondo, nell’insieme delle sue molteplici varianti,
mediante 'impiego di moderni metodi di ricerca, cosi che sia
stata identificata la fase culturale di cui ¢ espressione, e sia stata
citcoscritta la precisa realtd fondata da esso. Ugualmente si
deve dare per scontato che sia possibile innanzitutto enucleare,
da tale contesto mitico, i motivi che ci occorrono per la proie-
zione sopraccennata, senza per questo stravolgerne il senso,
ne¢ alterarne la funzione; quindi, confrontare tali motivi con
quelli rilevati nel rituale di Patrai.

Infine i risultati di tale confronto andranno interpretati,
nell’ambito della cultura greca, mediante I'ausilio di moderni
metodi di ricerca quali la comparazione storico-religiosa e
I’analisi strutturale.

1 Paus. VII 20, 2: 70U meptfdron 8¢ Eotwv dvtde Thc Aagplag xal Adnvéc vadg éni-
xanow Haveyoidoc...



250 GIULIA PICCALUGA

IV. I SACRIFICIO

La non[Hocta

I’atto sacrificale descritto da Pausania viene presentato ad
una divinita olimpica, celebrato su un Bwuéc e definito Hvola.

Stando esclusivamente a questi elementi ci si troverebbe di
fronte ad un normale rito a comunione, nel cui ambito womini
e dei insieme partecipano delle offerte nei modi e sui piani
rispettivamente loro propri L.

Altri elementi, tuttavia, escludono cid nel modo pit asso-
luto: ci si riferisce, in specie, al fatto che la parte vivente del
Pofferta ¢ bruciata viva, senza essere preventivamente sgozzata
o abbattuta, e all’olocausto di ogni cosa.

Tutto, dunque, ¢ destinato ad Artemis, mentre niente va
agli esseri umani.

Non ¢ certo una novita che nella religione greca il termine
Yustoy venga usato anche a proposito dei sacrifici destinati agli
eroi, alle divinita infere, o, comunque, ad esseri sovrumani con
1 quali la parte umana del rito non entra in rapporto di commen-
salita 2,

Su tale base ¢ stato da tempo ipotizzato che in questo con-
testo non la dea olimpica Artemis fosse originariamente la
destinataria sovrumana delle offerte, ma « Laphria» ... «une
sombre et cruelle déesse, proche parente des puissances sou-
terraines » 3, una mwérvi dnpedv con la quale, comprensibilmente,
gli uomini non avrebbero voluto aver a che fare 4.

1 J. RupHARDT, Notions fondamentales de la pensée religieuse et actes constitutifs du culte
dans la Gréce classigue (Genéve 1958), 161 sgg.; 268 sgg.; 300, etc.; J. CASABONA,
Recherches sur le vocabulaire des sacrifices en grec, des origines & la fin de ’épogue classique
(Aix-en-Provence 1966), 72 sgg.; 127 sgg.

2 J. RUDHARDT, 0p. cit. (supra n. 1), 264 sgg.; 271; J. CASABONA, op. cit. (supra
n. 1), 128 sg.

8 J. HERBILLON, 0p. ¢#t. (supra p. 246 n. 3), 73 ; cfr. K. MEULL, art. cit. (supra p. 245
fi. 2), 310,

1 Gia in M. P. NivssoN, Griechische Feste, 224; ma ancora in J. HERBILLON, op.
¢it., 72, €, ai nostri giorni, W. BURKERT, op. cit. (supra p. 246 n. 1), 192.



L’OLOCAUSTO DI PATRAI 251

A quest’ipotesi, tuttavia, si potrebbero muovere diverse
obiezioni. La sovrapposizione della dea ad una originaria entita
sovrumana a carattere ctonio ¢ indimostrabile. La destinataria
del rito sembra esibire — proprio in tale specifica circostanza —
uno dei requisiti essenziali della divinita politeistica: ’antropo-
morfismo, attestato dalla statua e dalla indubbia impersona-
zione attuata, per la processione, dalla sua sacerdotessa !, della
quale la nostra fonte non documenta affatto un aspetto terrifico;
ma tale requisito non & certamente appannaggio di un essere
sovrumano quale la ‘Signora degli animali’, abitualmente
caratterizzato, invece, da un pilt 0 meno accentuato teriomot-
fismo 2. La tradizione mitica legata al rituale, lungi dal fondare
Artemis Laphria come entita tale da dover essere tenuta bene
alla larga, la presenta invece, esplicitamente, come ‘Elaphra/
divenuta piu mite’, dopo aver deposto quell’ira spaventosa che
ne aveva caratterizzato il comportamento nel tempo delle ori-
gini ormai chiuso per sempre.

Ora, sembrando preferibile attenersi ai dati di fatto piuttosto
che insistere su un’ipotesi di difficile se non impossibile dimo-
strazione, possiamo formulare le seguenti considerazioni: 1) L’in-
tervento del destinatario sovrumano al sacrificio viene espli-
citamente presentato come risolutorio rispetto ad una crisi
verificatasi nell’epoca delle origini, e percid ormai superata;
2) L’atteggiamento di Artemis nei confronti degli esseri umani,
lungi dall’essere, percid, programmaticamente negativo, va
invece visto come quello di una divinita che, improntando di
s¢ una data sfera — non sempre e necessariamente temibile
— dell’esistenza, ¢, quindi, gia con cio, oggetto di culto;
3) Che le forme di quest’ultimo possano apparire ‘barbare’ e

1 Dati e argomentazioni al riguardo in H. Hrrzig/H. Brim~er (edd.), Pausaniae
Graeciae descriptio 11 2 (Leipzig 1904), 813, € in J. G. FRAZER, Pausanias’s Descrip-
tion of Greece IV (London 1913), 101 e 146.

2 A. BreLICH, Introduzione alla storia delle religioni (Roma 1966), 20; Prolégoménes a
U’ Histoire des religions, ed. H. Ch. PugcH, I (Paris 1970), 15.



252 GIULIA PICCALUGA

‘crudeli’ alla sensibilita moderna !, e che nell’ambito del sacri-
ficio non si instauri un rapporto di comunione tra la dea e gli
uomini non deve autorizzarci, almeno per ora, ad illazioni di
sorta. Ulteriori approfondimenti della ricerca, infatti, potrebbero
rivelare come indispensabile alla funzionalita del rito quello
stile a torto ritenuto ‘barbarico’, e far risultare, dietro al rifiuto
della comunione, ben altro che un eventuale timore nei con-
fronti della dea; 4) La specifica forma di non/Suvcie 0 “Qusia
ribaltata’ del sacrificio sembra sintetizzare efficacemente sia
la posizione divina di Artemis (che, a differenza del tempo del
mito, risulta agire nel presente quale entita ‘resa pitt mite’,
e percio tale da poterci instaurare comunque un trapporto
cultuale), sia latteggiamento di distacco degli offerenti (che
hanno interesse a venerare la dea in quanto questa controlla
un settore della loro realtd, ma che tuttavia si tagliano program-
maticamente fuori da una comunione formalmente ipotizzabile
ma praticamente — e tuttora inspiegabilmente — irrealizza-
bile).

Distrugiione di una nonfrealta

Uno dei tratti pit caratteristici di questo singolare sacrificio
— la morte tra le fiamme di varie specie di animali (anche)
selvatici — ha fatto concludere troppo sbrigativamente che i
Laphria di Patrai fossero « avant tout une féte de chasseurs »,
presumibilmente preceduta da una grande battuta di caccia 2

1 Questi giudizi di valore si tiscontrano costantemente nella bibliografia moderna
relativa all’olocausto di Patrai: Nilsson (op. cif. (supra p. 245 n. 1), 225) patla al
riguardo di « barbarische Gebrauch »; Herbillon (op. ¢it. (supra p. 246 n. 3), 56 e
72 sg.) definisce « sombre» e « cruelle » la destinataria di questo « barbate holo-
causte » mentre Burkert (op. ciz. (supra p. 246 n. 1), 192) la gratifica dell’aggettivo
« grausame »; Wilamowitz lamenta il « grausame Brauch» (0p. ¢it. (supra p. 245
n. 2), 380), cosl come, del resto, fa Meuli (art. cit. (supra p. 245 n. 2), 209); Poulsen
vede nel rogo sacrificale dei Laphtia « einen Zug von batrbarischer Uberschweng-
lichkeit » (in op. ¢##. (supra p. 2451n. 1), 352); solo Brelich silimita, prudentemente,
a definire « straordinario» il sactificio in causa, evitando di condizionare con giudizi
di sorta I’analisi del tituale (Paides e Parthenoi 1 367).

2 J. HERBILLON, op. ¢it. (supra p. 246 n. 3), 66; 71 sg.



L’OLOCAUSTO DI PATRAI 235

Tale conclusione suona a dir poco anacronistica ai nostti
giorni.

Da tempo, infatti, la comparazione storico-religiosa ci ha
abituato a riconoscere i rituali tipici dei popoli la cui economia
si basa essenzialmente sulla caccia e sulla raccolta, i tratti carat-
teristici dei quali, anche quando riaffiorano a livello di civilta
supetiore, pure continuano a ricalcare fedelmente le strutture
inconfondibili della fase culturale piu arcaica. Al di 1a della
varieta morfologica, nei rituali di questo genere (emblematico
il meccanismo dell’offerta primiziale!*) sembra costante la
tendenza — peraltro di norma nella pratica quotidiana, nella
quale si salvaguarda il piti possibile la selvaggina, che non deve
essere mai catturata gratuitamente, per puro esibizionismo,
né fatta soffrire, n¢ tantomeno decimata nei suoi esemplari pitt
giovani, ma solo utilizzata in stretto rapporto al fabbisogno
alimentare — a lasciare, all’essere sovrumano che controlla la
sfera della caccia soltanto una parte (e sovente proprio quella
meno utilizzabile per la sussistenza) dell’animale catturato,
mentre il resto viene destinato alle necessita del gruppo.

Non sfugge a nessuno che, se rapportato all’ideologia di
fondo di una cultura di cacciatori primitivi, il sacrificio di Patrai
— col vario agitarsi di animali vivi tra le iamme, con il voluto
annientamento non solo degli esemplari adulti ma anche dei
rappresentanti pitt giovani delle singole specie, e, parallelamente,
con lo spreco assoluto di un bene alimentare di cui gli uomini
non usufruiscono neppure in minima parte —, lungi dal rien-
trare nella tipologia dei rituali di caccia, si situa invece del tutto
all’opposto rispetto a questi, sovvertendo completamente i
valori sui quali costoro sono imperniati. Eppure tali valori
risultano di norma funzionalmente inseriti nella cultura greca,
anche se questa ¢ da sempre basata su un’economia agraria.
Si pensi, al riguardo, a due soli esempi: sul piano rituale persiste

1 Al riguardo cfr. A. BrevicH, Infrodugione ... (supra p. 251 0. 2), 45 sg.; Prolégo-
ménes ... (Supra p. 251 0. 2), 31 sg.



254 GIULIA PICCALUGA

Pofferta primiziale, ma non solo nella rielaborazione in « dono
offerto alle entita sovrumane» che di tale istituto ha luogo
abitualmente ad un livello culturale che pratica ormai la coltiva-
zione !, bensi anche in quella specifica forma, molto piu arcaica,
di « desacralizzazione » 2, che le ¢ propria nelle societa di caccia-
tori-raccoglitori primitivi?3; parallelamente, nell’ambito della
tradizione mitica, riaffiora la consapevolezza del divieto, per
il cacciatore, di abbandonatrsi ad uno sterminio smisurato di
animali .

Non una « féte de chasseurs», dunque, ma il preciso ribal-
tamento di questa ¢ da vedersi nella celebrazione di Patrai. Una
controprova Pabbiamo nello stesso epiteto della dea titolare
della festa, che le etimologie — a prescindere dalle connessioni,
sopracitate, con la sfera mitico-rituale di Kalydon — tendono
a legare al concetto di ‘bottino/carniere’ sia di caccia che di
guerra 5, e dunque ad una realtd di massacro generalizzato e
insaziabile ¢, piuttosto che di essenziale ricerca del cibo: gia
con cio il rituale, perlomeno nella forma in cui ce lo fa cono-
scere Pausania, si staglia ormai sullo sfondo di una civilta
di coltivatori — che, certi, come sono, della sussistenza

1 A. BrericH, Introdugione..., 46 sg.

2 A. Brericn, Introdugione..., 45 sg.; Prolégomeénes..., 31 sg.

3 Si pensi, per esempio, al riguardo, all’offerta del primo tonno catturatoa Poseidon,
senza la quale la parte umana non pottebbe utilizzare il ricavato della pesca
(Antig. Caryst., ap. Athen. VII 298 ), o alla necessita di ‘riscattare’ la frutta
direttamente da Dionysos (Athen. XIV 653 c).

4 Valga per tutti il caso di Orion, ucciso da Artemis, stando ad una versione, pet-
che ammazzava piu animali di quanti non gli occorressero (dati e argomentazioni
in A. BrevicH, G/i eroi greci. Un problema storico-religioso (Roma 1958), 75 sg. e
1, T10).

5 Dati in Thesaurus Graecae Linguae V1 138, ¢ LS], s.v.; W. Krorr, in RE XII 1
(1924), 766; A. CarNoY, Dictionnaire étymologique de la mythologie gréco-romaine
(Louvain 1957), 108. Pet le connessioni esistenti, nella cultura greca, tra la sfera
della caccia e quella della guerra, cfr. quanto scrive R. LonNis, Guerre et religion en
Gréce a époque classigue (Paris 1979), 31 sgg.

8 Cft. Tzetzes, Schol. ad Lycophr. Alex. 356 (Aagpla... Axgupte ) dyovoa é éx
TOAEROL Adpupa xoid &v ouyxorn]) Aagpla) e Athen. VIII 362 € .



L’OLOCAUSTO DI PATRAI 255

assicurata dal cereale, possono anche permettersi di razziare
senza tanti scrupoli tra gli animali selvatici sino ad ucciderne
anche i cuccioli — invece che di cacciatori primitivi, i quali—
ben consci di dipendere dalla natura per il loro sostentamento,
dato che non producono — ne rispettano occulatamente i
ritmi e I'equilibrio.

Ma anche a prescindere da una considerazione del genere,
occorre prendere atto di un altro motivo che esclude possa
trattarsi di una festa di cacciatori.

*
%k 3k

Gia ad una semplice analisi del rituale, infatti, risulta subito
chiaro che gli animali selvatici di cui sopra non costituiscono
che una parte delle offerte, dato che assieme ad essi vengono
ancora bruciati: la legna del recinto e dell’altare, gli « uccelli
commestibili» e le « vittime di vario genere», i frutti d’albero
coltivato.

La caccia, dunque, non esaurisce lo sfondo economico del
rituale, che invece sembra ugualmente interessare tanto l’alle-
vamento (e ci si rammarica che Pausania non consenta di stabi-
lire * se generalmente inteso, oppure se limitato a determinate
specie, come farebbe sospettare la specifica menzione delle
capre e degli «uccelli commestibili» — probabilmente inter-
pretabili come polli 2 —) quanto la coltivazione degli alberi da
frutto.

Anche questo, quindi, esclude che si possa pensare al ri-
guardo ad un rituale di caccia, dato che in tal caso ci si sarebbe
limitati ad offerte (animali o vegetali) reperibili in natura,
escludendo automaticamente tutto cid che ¢ prodotto del
lavoro umano.

1 Eccessiva sembra, infatti, la sicurezza con cui, invece, Hetbillon patla al riguardo
di « gros et petit bétail» ricavandolo dalla frase iepela dpolwg dravta (op. ci2. (supra
p- 246 n. 3), 70 sg.).

2 Gia 8pvi9ec indica, di per s¢, il pollame (dati in Thes. Graecae Linguae e LS], s.v.
Bpvic).



256 GIULIA PICCALUGA

Partendo, invece, da una considerazione globale dei fatti
— vale a dire, dalla molteplicita delle offerte bruciate a Patrai
e dalla loro eventuale riconducibilita, rispettivamente, tanto
ad una cultura di cacciatori-raccoglitori quanto ad una civilta
che gia pratica I'allevamento nonche la coltivazione di alberi
da frutto — si ¢ in grado di ricavare, dall’analisi della situazione,
le seguenti deduzioni: 1) L’insieme delle offerte non & com-
prensivo n¢ del grano ne¢ del vino; 2) Questo insieme sembra
delineare, in tal modo, wna realta economica incompleta rispetto
a quella essenzialmente e programmaticamente cerealicola e
vinicola dei Greci, che vogliono essere, soprattutto, « mangia-
tori di pane» * — ad un punto tale da esserne, letteralmente,
« impastati» 2 —, e produttori e bevitori di vino * — tanto da
recarne nelle vene quella conseguenza che li fa uwomini* —,
staccandosi con cid da tutti gli altri esseri, per questo catalo-
gabili come incivili®, o non-umani® divinita comprese’;

1 Cfr. le note espressioni omeriche di oitov &ovreg e sirwgdyor (Od. VIII 222; IX
191; v. anche 7. V 341 sg.).

% Significativa la definizione ometica della farina quale pvehog dvdpdv (Od. XX
108).

8 Hom. Od. IX 110 8g.; 358; XIII 244 sg.; cfr. II. V 341 sg.

1 Gli déi, infatti, non hanno sangue, ma iydp, proptrio petché od wivous” aidoma
olvov (Hom. 7/. V 339 sgg.).

® A Odysseus, che non sa di essere tornato ad Itaca e teme percid che la tetra su
cui ’hanno sbatrcato i Feaci sia abitata da OPptoval te xal dyptor 003e Sixatot
(Hom. Od. XIII z201), Athena toglie ogni dubbio in proposito assicurando che
év piv yap ol oitog ddéoputog, &v 3¢ e olvog [ yiyveron (#bid., 244 sg.).

% Polyphemos, nella sua mostruositd, 008t &dxet [ dvdpt ye civopdyw, dAN ple
eyt [ DAy dpéev, 8 te palveton otov &’ M wv (Hom. Od. IX 190 sgg.). Nella
sua terra, poi, dove ogni cosa nasce domapta xol avnpote, egli e i compagni usu-
fruiscono di un prodigioso « vino natutale» della cui produzione i Ciclopi non
devono minimamente darsi pensiero dal momento che ¢ gia pronto nei grappoli,
senza il bisogno di passare attraverso le ben note fasi di lavorazione se ogw Atdg
duBpog déker (bid., 105-111, cfr. 358): & per questo che il vino offertogli da Odys-
seus — prodotto dall'uomo — gli fa tanto effetto (:bid., 355 sgg.).

? Cfr. la famosa distinzione — impostata sul piano alimentare/fisiologico — tra
uomini e dei in Hom. 7. V 341 sg.: od yap oltov &Sovs’, od wivous’ aidomo
olvov, [ Tolivex’ dvaipovée elot xol dddvator xoréovrar. Al tiguardo v. E. VER-



L’OLOCAUSTO DI PATRAI 257

3) Tale incompletezza viene ulteriormente e significativamente
sottolineata tramite 'immaturita che deve contraddistinguere
in parte queste offerte. La legna, oltre che del tipo « da ardere »,
¢ anche di quella ancora verde, e cid non per stordire, grazie
al fumo emesso da quest’ultima in abbondanza, gli animali
offerti alla dea, come si ¢ supposto erroneamente a lungo !,
che in tal caso lo stesso scopo si sarebbe conseguito — e in
modo pilt funzionale e meno macchinoso ! — tramortendo le
vittime con un colpo in testa, bensi con un ben preciso fine
rituale, come suffragato dalla comparazione storico-religiosa 2.
Tra gli animali selvatici, oltre agli esemplari adulti, ci sono
anche dei cuccioli della stessa specie. Quanto ai frutti d’albero
coltivato, poi, — tenuto conto: del fatto che la celebrazione
della festa viene generalmente fissata dagli studiosi in prima-
vera, non oltre 'attuale marzo/aprile *; del tipo di piante frut-
tifere esistenti in Grecia in eta arcaica; dell’essere, queste, per
lo piti in fiore in tale periodo dell’anno — non ¢ difficile conve-
nire che i pochi frutti comunque gia formati (mandorle, noci,
nocciole...) dovevano essere in ogni caso ben lontani dalla
maturazione; che cid dovesse rispondere ad un ben preciso
scopo sacrale sta a dimostrarlo la notorieta, per gli storici delle
religioni, dell’utilizzazione rituale di vegetali ancora acerbi4;
d’altra parte, se si fossero adoperati frutti conservati alla biso-

MEULE, Aspects of Death in Early Greek Art and Poetry (Betkeley 1979), 124 sg.,
e quanto scrivo nel mio articolo « Il dialogo tra Glaukos e Diomedes », in S#udi
Storico-Religiosi 42 (1980), 241 sgg.

1 M. P. Nivisson, Griech. Feste, 219 sg.; J. HERBILLON, op. ¢it. (supra p. 246 n. 3),
6.

2 Si pensi, per esempio, a quello che ¢, nel mondo tomano, I'uso rituale delle
[fruges sia aridae che virides da parte degli Arvales nel sacrum Deae Diae (G. HENZEN
(ed.), Acta Fratrum Arvalium quae supersunt (Berlin 1874), 11 sg.; E. Pasorr (ed.),
Acta Fratrum Arvalium quae post annum MDCCCLXXIV reperta sunt (Bologna
1950), 46).

8 Dati e argomentazioni in J. HERBILLON, 0p. ¢/£., 65 sg.

* Un solo esempio fra tanti: a Roma la mola salsa — ingrediente d’obbligo in ogni
sacrificio — viene appositamente preparata dalle Vestali con farro mietuto nella



258 GIULIA PICCALUGA

gna, c’¢ da pensare che la nostra fonte avrebbe segnalato il fatto,
tutta presa, come ¢, dalla preoccupazione di riferire i partico-
lari poco usuali del sacrificio. Questa realtd economica incom-
pleta e immatura, non ancora/non pit adatta all'vomo il cui
alimento/base ¢ ormai il grano (per giunta maturo e trasformato
in pane) e la cui bevanda essenziale ¢ il vino (ricavato da grap-
poli maturi e fermentati), é destinata a sparire, come attesta la
completa e programmatica distruzione delle offerte; vale a dite:
a) viene respinta verso la sfera di Artemis, unica a godere
dell’olocausto. Cio risulta, in particolar modo, per i frutti
d’albero, i quali, acerbi come sono, gia con cio tisultano ina-
datti agli uomini, soliti a consumare vegetali ben maturi;
b) viene rifiutata dal gruppo umano, che non intende fruire
di quelle offerte, le quali, comunque, risulterebbero poco con-
geniali per chi solitamente usa legna secca ed ¢ abituato a
nutrirsi con alimenti (sia animali che vegetali) giunti ad un ben
preciso grado di maturazione.

In tal modo sia Artemis che gli uomini si qualificano, sul
piano rituale, ciascuno nella posizione che ormai gli compete:
gli uni, come interessati essenzialmente ad una realta basata
sul grano e sul vino; l’altra, come divinita che deve restare
estranea alla sfera della cerealicoltura e della viticoltura. Volendo
sintetizzare quanto detto sin qui, si avra che la festa in que-
stione, se pure presenta alcuni elementi formalmente tipici di
una civilta di cacciatori-raccoglitori primitivi, non &, tuttavia,
sostanzialmente riconducibile ad una cultura di questo genere.
Al contrario, essa sembra espressione di una civilta che gia
conosce e pratica la cerealicoltura e la viticoltura. Gli elementi
formalmente ascrivibili ad una societa di cacciatori risultano
ribaltati al preciso scopo di sanzionare ritualmente un otizzonte
economico imperniato sulla coltivazione del grano e della vite ™.

prima meta di maggio (Setv. E¢l. VIII 82), quando, ciog, il cereale ¢ ancora ben
lontano dalla maturazione, e pertanto dall’essere consumato da parte umana.

! Per I'utilizzazione, in tal senso, di elementi culturali tipici di una civilta di caccia-



L’OLOCAUSTO DI PATRAI 259

V. Iu Mrro

Pausania, come si ¢ visto, premette alla descrizione della
festa e del sacrificio che essi venivano celebrati secondo 'uso
locale.

Trasferendo ora sul piano del mito la problematica legata
al rituale al fine di ampliarne la prospettiva e di verificarne
’impostazione, sara percid opportuno compiere le prime mosse
nell’ambito delle tradizioni della zona di Patrai tese esplicita-
mente a fondare la forma economica attuale, riservando quindi
ad un secondo momento I’estensione delle indagini al sostrato
mitico facente capo ad Oineus, sostrato notoriamente legato al
territorio di Kalydon, ma conosciuto in tutto il territorio greco
gia in un’epoca estremamente arcaica *.

Apntheias e Dionysos

Non ¢ certo un caso che lo stesso Pausania — proprio allo
inizio del diciottesimo capitolo del libro settimo della sua
opera, poco prima, ciog, di descrivere la festa in onore di Arte-
mis Laphria — tramandi una serie di vicende mitiche tendenti
a fondare le tre localitd (Aroe, Antheia e Mesatis) dalla cui
fusione avrebbe tratto origine la cittd di Patrai « nel segno di
Demeter e di Dionysos » 2.

Eumelos, primo uomo nato dalla terra, riceve da Tripto-
lemos sia il grano che I’idea di fondare una citta; sorge in tal
modo Aroa, detta cosi in rapporto ai lavori agrari ®. Segue, ad

tori, cft. quanto scrive al riguardo A. BRELICH negli A##i del Convegno internagionale
su I/ mito greco, Urbino 7-12 maggio 1973 (Roma 1977), 17.

17]. Th. KAKRIDIS, 0p. cit. (supra p. 246 0. §), 18 sg.; 33 sgg.

* A, BrRevLiCH, Paides e Parthenoi 1 366-7 n. 41.

8 Paus. VII 18, 2: ITatpéwy 8¢ of t& dpyoudrata pynupovebovtés paoty Eduniov adtd-
¥ dova olxfoar mpdTov gv T ¥ ®py, Pacthebovta adtdv dvdpdmey o ToAR&Y. Tptmto-
Mpov 88 &x the *AtTindg douopévov Tév Te xopmdv AapPdver Tov Huepov, ol olxloot
Sy el wéhwv 'Apbny dvdpaocev énl 1) dpyasia THg Y.



260 GIULIA PICCALUGA

opera sua e dell’inviato di Demeter, la costruzione di Antheia,
cui viene dato il nome del figlio di Eumelos (Antheias) perito
tragicamente ancora fanciullo per aver cercato di sostituirsi a
Triptolemos nell’operazione della semina . Quanto a Mesatis,
essa risulterebbe legata all’infanzia di Dionysos e ai pericoli cotsi
allora dal dio a causa dei Titani 2, a proposito dei quali Pausania
non fornisce delucidazione alcuna dato che era ben noto a
ciascuno trattarsi dello smembramento e della doppia bollitura
del corpo della divinita 2.

Patrai, quindi, sorgendo gia come comunita di cerealicultori e
viticultori, sin dalla sua fondazione si inserisce in quella che,
per la coscienza greca, ¢ la realtd economica per eccellenza,
mentre si lascia alle spalle, da sempre, un mondo forse origi-
nariamente dedito alla pastorizia — come farebbe sospettare
il nome di Eumelos, caratteristicamente legato a questo tipo
di economia * — e che solo da poco tempo conosce e pratica,
da inesperto, le nuove tecniche agrarie.

Significativamente, la rimozione di questo passato interessa
anche due personaggi analogamente caratterizzantisi sul piano
dell’immaturita, la misera e tragica fine dei quali risulta indis-
solubilmente legata all’instaurarsi delle condizioni economiche
attuali: il fanciullo Antheias (che gia nel nome reca implicita
la sua incompletezza rispetto all’esistenza da adulto che non
raggiungera mai) e il piccolo Dionysos (che, prima di subire
1VII 18, 3: g 8¢ wpdg Gmvov &vpameto & Touwrédlepos, &vrabdae 'Avdeioy matidu
Edpnlov todg Spdxovtdg @acty Gmd tob Tpimrtorénov o0 dppo Ledfavto EdeAfoon
ol odToOV omeipot: xal Tov wév Emhapfdver To ypedv éxmecdvta Tol &puatog, Teirtéd-

Aepog 8% xal Elpnhog "AvBetoay wéry olxilovey &v xowd, tob Edugrov mondds End-
VULLOV.

2 VII 18, 4: Oxicdn 8 xal tpity petadd 'Avdelug %ol *Apbng Meodtis méhig. “Ombon
3¢ ol Ilatpeic mepl Atovdoov Aéyovot, tpapfval te cdtov &v ) Meodter xold dvrabda
gmtBovievdévta Otd Titaveov &g mavtolov douécdor xivBuvoy, odx Evavtiodyuevos Toig
Tlatpetow thg Mesdatews 6 Evona adtoic opiow EXnysicar wopinuL.

3 Diod. I1I 62, 6-8; Nonn. Dion. VI 169 sgg.; Clem. Al. Protr. 11 17, 15; Arnob.
Nat. V 19; Mact. Somn. 1 12, 12; cfr. al riguardo quanto scrivo in Lykaon. Un tema
mitico (Roma 1968), 72 sg.; 74.

4 Cosl A. BrRELICH, Paides ¢ Parthenoi 1 367 nota.



L’OLOCAUSTO DI PATRAI 261

la sua passione e morte, sembra ancora ben lontano dal suo
definitivo status sovrumano e divino) ne fanno ugualmente
parte e sono destinati a sparire con esso. La realta normale
delle cose — quella stessa in cui gli abitanti di Patrai, nella
stagione in cui le piante sono in fiore o hanno comunque i
frutti immaturi, distruggono ritualmente un’economia ormai
superata — avra, invece, il grano e il modo non pericoloso di
seminarlo, il vino e il dio che ne controlla la sfera.

La festa celebrata in onore di Artemis Laphria, e, in parti-
colare, il sacrificio su cui essa risulta imperniata, dunque, tro-
vano gia in queste tradizioni uno sfondo complementare agli
specifici valori che tendono a fondare sul piano rituale.

La vicenda di Oinens

A differenza di quanto si verifica per le tradizioni di cui
sopra — che Pausania premette alla descrizione della festa si
che questa risulta consequenzialmente legata ad esse senza che
ci sia bisogno di farlo rilevare in maniera esplicita — il rapporto
del rituale in causa (di cui si fa notare purtuttavia 'autoctonia)
col mito pitt che noto del contrasto Artemis/Oineus viene
invece decisamente sottolineato dalla nostra fonte.

L’importanza di questo fatto non ¢ certo sfuggita agli
studiosi, cui va ascritto il merito di aver da tempo data per
scontata la possibilita di instaurare un parallelismo tra il rituale
di Patrai e il complesso mitico legato a Oineus, di cui ormai
si tende a riconoscere, finalmente, ’estrema arcaicita di fondo
anche e soprattutto nelle versioni cronologicamente piti tarde *.

Discutibile, invece, non fosse altro perché da un pezzo
incompatibile con la precisione attualmente richiesta agli studi
di mitologia, il semplicismo eccessivamente disinvolto e super-
ficiale con cui si tenta di stabilire questo parallelismo.

1 J. Th. KAKRIDIS, 0p. cit. (supra p. 246 n. 5), 18 sgg.; W. BURKERT, 0p. ¢/t. (supra
p. 246 n. 1), 110 sg.



262 GIULIA PICCALUGA

Infatti, senza prendersi la briga di approfondire minima-
mente la questione, n¢ tantomeno curarsi di vedere come la
soluzione proposta si inquadri nell’ambito della problematica
relativa, si buttano 12 ipotesi assai contestabili. Si prospetta, per
esempio, ’eventualita che nel rituale di Patrai si brucino ani-
mali selvatici, fra cui il cinghiale, perche quest’ultimo nel
tempo del mito devasto i territori di Oineus ... ma ci sarebbe
da chiedersi, allora, perch¢ mai nel rogo finissero anche gli
orsi, 1 cervi, le capre, etc., tutti animali, questi, che nel mito in
causa non svolgono alcun ruolo. Oppure si esamina la proba-
bilita che 1 frutti consumati dalle fiamme richiamino le primizie
richieste dalla dea al re di Kalydon? o la ben nota fine di
Meleagros 2. O, infine, si discute la possibilita — assolutamente
risibile dato quanto si ¢ gia visto e si vedra ancora piu in la al
riguardo — che sia sul piano sacrificale che a livello mitico il
ruolo svolto da Artemis sia quello di una « agrarische Gottin» 4.
Ipotesi del genere potranno rivelarsi sia positive intuizioni da
valorizzare, sia, al contrario, concezioni erronee da modificare o,
addirittura, da ribaltare; ma tutto cid avra senso compiuto
solo se sara stato verificato, discusso e dedotto a ragion veduta,
in base a precisi canoni scientifici e senza lasciare spazio alcuno
all’approssimazione. Ragion per cui, tentando di stabilire even-
tuali agganci tra il rituale in causa e il tema mitico corrispon-
dente, sara opportuno agire, programmaticamente, all’insegna
della decantazione, chiarificazione e precisazione dei problemi,
gia prima di proporre nuove soluzioni dei medesimi.

%
* *

La vicenda che mostra Artemis irata contro Oineus non &,
come forse si sarebbe portati a pensare sulla base di certi suoi
elementi formali, un mito di caccia. Essa non & sostanzialmente

1U. v. WILAMOWITZ, 0p. cit. (supra p. 245 n. 2), 380; J. HERBILLON, op. ¢#t. (supra
p.-246 1. 3), 56.

2 J. HERBILLON, 0p. ¢it., 72.

3 W. BURKERT, 0p. ¢it., T11.

4 Fr. POULSEN, in op. cit. (supra p. 245 n. 1), 335 sg.; 348.



L’OLOCAUSTO DI PATRAT 263

riconducibile ad una mitologia di cacciatori primitivi, ne,
tantomeno, fonda una realta di questo genere.

Sembra invece possibile inquadrarla tra quei miti greci —
di cui mi occupo da tempo — che tendono a fondare una realta
agraria a discapito di forme economiche ormai sorpassate e
dunque tali da dover essere relegate nel tempo del mito ormai
chiuso petr sempre *.

Nei miti di questo genere, sia I'attivita che si viene ad in-
staurare sia quella che si sta per mettere da parte — entrambe
in una situazione di margine per opposte ragioni analogamente
critica — sono connotate come « non ancora/non piu comple-
tamente date», e percio inadatte alla realta normale delle cose,
la cui economia non dovra piu fare essenzialmente leva sulla
caccia, cosl come, invece, necessitera di un’agricoltura piena-
mente tale 2.

La componente venatoria della vicenda di Oineus si pre-
senta come decisamente fallimentare. Artemis pretende 'offerta
primiziale... non della caccia, come sarebbe stato logico, ma
dei prodotti dell’aia ®. La battuta al cinghiale viene indetta
pet... salvare delle coltivazioni 4. Il possesso dei trofei di caccia
¢ legato... al diritto di proprieta su parte del territorio coltiva-
bile di Kalydon 2. All’impresa partecipa addirittura una donna ©,

1 Cft. il mio breve saggio « Adonis, i cacciatori falliti e I’avvento dell’agticoltura,
in Minutal. Saggi di storia delle religioni (Roma 1974), 77-94.

2« Adonis... », in Minutal. Saggi..., 81 sgg.

8 Gia la fonte omerica attribuisce alla dea la richiesta dei Seldoix youvd drwig
(Zl. IX 534), laddove lesptessione yowwds drwis rammenta ’accezione piu
diffusa di dhew? — «luogo sul quale si trebbiano le messi» (Thes. Graecae Linguae,
£.4.) —, mentre tisultano piu rare quelle di « frutteto/vigneto », quest’ultima singo-
larmente e immotivatamente preferita dai traduttori del testo omerico (cftr. pet
esempio le edizioni Murray e Mazon), cosl come, anche, da alcuni studiosi moderni
(ultimo M. MassENzIO, Cultura e crisi permanente : la “xenia’ dionisiaca (Roma 1970),
20 sg.).

4 Gia in Omero (Z7. IX 538 sgg.).

5 Budoc. p. 641; Mythogr. Vat. 1 146; cfr. I 144.

6 Si tratta, notoriamente, di Atalante, la cui partecipazione alla caccia di Kalydon
risulta gia dalla celebre raffigurazione dell’evento mitico sul cratere Frangois.



264 GIULIA PICCALUGA

che, quanto all’assegnazione dei trofei, viene persino preferita *
a quei cacciatori per antonomasia che sono i Kouretes 2. Al
cacciatore Meleagros pud venire offerto... un terreno coltiva-
bile a grano e a vigna 2. Questo stesso eroe viene considerato
dalla tradizione come colui il quale conduce thy peréav &ypav 2.

Quanto alla componente agraria, perlomeno a prima vista
sembra ineccepibile, dato lo sfondo economico della vicenda,
imperniato addirittura sulla coltivazione del grano e della vite.
Oineus appare come cerealicultore e viticultore gia nella fonte
pit antica®. Il sovrano celebra i Jedbowx per il raccolto ®.
Dionysos gli dona la prima vite ?. Il cinghiale rovina tanto 1
suoi seminati che le sue vigne®. La caccia di Kalydon viene
bandita proprio per salvare le coltivazioni del re (cfr. p. 263
n. 4). Legata ai trofei ¢ I'acquisizione di tutto o di parte del
territorio coltivabile (cfr. p. 263 n. 5). Meleagros & connesso
tanto ad un eidog Botdvng non meglio identificato ®* che ad un
germoglio innestabile d’olivo che Althaia avtebbe partorito
assieme al figlio *°. Al fine di far tornare I’eroe sul campo di
battaglia gli si offre in dono un terreno coltivabile a grano e a
vigna (cfr. qui sotto n. 3).

Si tratta, tuttavia, di una cerealicoltura e di una viticoltura
ancora in fase critica, realizzate in luogo inadatto, da persone

1 Apollod. Bibl. 1 8, 2 sgg.; Hygin. Fab. 174; lo. Malal. Chron. VI pp. 165-166
ed. L. DINDORF.

2Diod. V 65; cfr. Eustath. ad Hom. /. IX 529-532.
3 Gia in Hom. /. IX 576-58o0.

* Buripides, ap. Anecdota Graeca, ed. 1. BExker, III p. 1163; cfr. A. Fick, Die
griechischen Personennamen® (Gottingen 1894), zoo.

% Cft. la specificazione di queste sue attivita in Hom. 7/ IX 540 sgg.

8 Hom. 7/. IX 534; cfr. Apollod. Bib/l.18; Diod. IV 34; Ant. Lib. Met. 2; Hygin.
Fab. 172 € 174; Zenob. V 33 (Corpus Paroem. Graec. 1 p. 133 sg.); etc.

7 Apollod. Bibl. 18, 1; cfr. Hygin. Fab. 129.

8 Gia in Hom. /. IX 540 sgg.

9 Cfr. quanto si legge in Suda, s.v. peheayple.

10 Bur., ap. Io. Malal. Chron. VI p. 166 Dindotf; Tzetzes, Schol. ad Lycophr. Alex.
492.



L’OLOCAUSTO DI PATRAI 265

che non offrono sempre le garanzie del caso, in modo discuti-
bile, e sotto la (arbitraria) giurisdizione di una métvia Ynpéwv.
Oineus coltiva... una terra proverbialmente sassosa'. Pur
essendo un coltivatore sposa una donna il cui alter-ego vegetale
¢ una planta spontanea 2, ha un fratello a nome Agrios (= il
selvatico) ® e un figlio, Meleagros, che fa il cacciatore 4 e che,
nel contempo, come si ¢ visto, sembra avere allo stesso modo
di sua madre una specie di ‘controfigura’ botanica. La messa
a dimora della prima vite comporta 'uccisione di un altro suo
figlio, che ha irriso il dono del dio (Apollod. Bibl. 1 8, 1).
Meleagros, dal canto suo, respinge l’offerta del terreno colti-
vabile (Hom. 7/. IX 574 sgg.). Il germoglio innestabile d’olivo,
partorito (in alternativa alla ben nota versione che lega la vita
dell’eroe al tizzone) assieme a Meleagros, verra gettato nel
fuoco e cosi distrutto da Oineus ¥, che figura anche come
olivicultore ®. Artemis pretende, a torto, Pofferta primiziale dei
prodotti dell’aia del re, laddove i Sarbowe sono riservati, di
norma, alle divinita agrarie ".

Cosl impostata, I"agricoltura di Oineus ¢ destinata a fallire.
Infatti, il germoglio, invece di essere innestato, va, come si &
visto or ora, in cenere assieme a Meleagros ®. Quasi tutte le
figlie del re si trasformano in quegli uccelli selvatici che sono le

1 Anche questo tisulta sin da Hom. 77 II 640, il primo a parlare di una metpfecon
Kardawv (v. al riguardo Strab. VIII 7, 5, p. 387, e IX 1, 14, p. 395).

2 Althaia, sposa del sovrano, ha lo stesso nome di una varietd di malva selvatica
(Eustath. ad Hom. 7/. IX 551; cfr. 555; v. anche Dioscor. III 146; Pallad. XTI 14,
11; Isid. Orig. XVII 9, 75; etc.).

8 Hygin. Fab. 175 € 242; cfr. Eustath. ad Hom. /. 11 212.
4 Schol. ad Hom. I/. IX 543 ; Eustath. ad Hom. 7/. IX 539.

8 Tzetzes, Schol. ad Lycophr. Alex. 492; Eur., ap. To. Malal. Chron. VI p. 166
Dindotf.

8 Al riguardo cft., per esempio, Ov. Mez. VIII 295.
? Bustazio si esprime molto chiaramente in proposito (¢d Hom. 7/. IX 534).

8 Tzetzes, Schol. ad Lycopht. Alex. 492; Bur., ap. Io. Malal. Chron. VI pp. 165-6
Dindotf.



266 GIULIA PICCALUGA

meleagrides . Il resto della famiglia viene spodestato e cacciato
fuori dal territorio da Agrios (= il selvatico) che da allora
spadroneggera su Kalydon 2.

Al fallimento della caccia di Meleagros e dell’agricoltura
di Oineus — rispettivamente #oz piit € non ancora adatte a quella
che sara la realta normale delle cose — fa preciso riscontro il
fallimento della pretesa avanzata da Artemis nei confronti
delle primizie dell’aia; vale a dire, del suo ingiustificabile pro-
getto di estendere la propria giurisdizione su quanto, invece,
dovra restare appannaggio indiscusso delle divinita agrarie
(sul piano rituale) e degli uomini (a livello alimentare).

Infatti, per quanto Oineus — in seguito alle devastazioni
operate dal cinghiale nei suoi terreni coltivati — cerchi di
placarla addirittura con ecatombi, non gli verra affatto in mente
di offrirle i suoi prodotti, si che la dea non avra — ne¢ allora,
nel tempo del mito; ne da allora, nel tempo reale — né grano
ne vino.

Il rifiuto, da parte di Oineus, di sacrificare ad Artemis
veniva equiparato, dalla tradizione greca, ad un mancato invito
a pranzo.

Il sovrano avrebbe invitato sulla terra tutte le divinita,
tranne la mwétviae Imedv, a mangiare presso il suo focolare.
Rimasta sola in cielo, percio, la dea avrebbe macchinato la sua
vendetta nel modo ben noto 2.

1 Ant. Lib. Met. 2; Athen. XIV 655 a, c-e; Ael. NA IV 42 e V 27; Mythogr.
Graec. p. 63, 16 W.; Schol. ad Stat. Theb. IV 103 ; Mythogr. Vat. 1 198; etc.

2 Apollod. Bibl.18, 4sgg.; Hygin. Fab. 175 e 242; cft. Eustath. @d Hom. IZ. 11 212.
8 Lucian. Jupp. Trag. 40: ...éxetvn pepdipowpog obow fyavdxtnoey od xindelon é¢’
€otiaoty Vo 1ol Olvéwe, ol Sue Tolito obv T Yepudl xal GVUTESTATOY THY GAXNHY
gropiiney Enl Thy ywpay adtob... Sacr. 1: Ta& yobv Altwlixa mddyn ol tag Tédv Kodv-
Sawvlwy cuppopds xul Todg TocolvTous dvoug xal TiHv Meledypov Stahuoty, mavTe TalTe
Eoya paoly elvan tig T Aptéudog uepdipopoiions, i i wopehedn wedg Thy Juctay Hd



L’OLOCAUSTO DI PATRAI 267

La dimenticanza, o la precisa intenzione, di escludere
Artemis dall’invito pongono Oineus in una luce del tutto
particolare. Di solito la tradizione lo presenta come l'ospite
per eccellenza: lo attesta decisamente gia il ruolo che egli viene
a svolgere come tale nella genealogia di Diomedes nel sesto
libro dell’//iade*. Questa sua ospitalitd si sarebbe esplicata
soprattutto nei confronti degli dei; per esempio, di Dionysos,
che gli dono in cambio la prima vite 2. Ma si tratta di un’ospi-
talita particolare, lontana dalla norma umana: sia eccessiva
(come allora, quando si affrettd ad offrire al dio anche la moglie
(Hygin. Fab. 129)), sia addirittura inesistente (come ora, che
il sovrano rifiuta di invitare Artemis). Il rifiuto opposto alla
dea viene gia con cid a connotarsi come particolarmente signi-
ficativo rispetto alla realta normale di un popolo di agricoltori,
i quali: hanno il grano e la vite; riservano le primizie del ter-
reno coltivato alle divinitd agrarie; non hanno, invece, cid
che Artemis avrebbe eventualmente concesso ad Oineus se
fosse stata invitata anch’essa.

Le fonti che attestano I’equiparazione tra il mancato sacri-
ficio e il mancato invito a pranzo sono, come si ¢ visto, tarde,
ma si rifanno direttamente a quella pitt antica, dando per
scontato che la versione omerica del mito si potesse interpre-
tare anche in tal senso.

Inoltre sono avallate dal ben noto parallelismo esistente
nella cultura greca tra duole e pasto sacro: basta pensare, al
riguardo, all’uso di termini quali éotla e Eoydpa per indicare
indiscriminatamente tanto ’altare che il focolare ®.

t0b Olvéwg: obtwg dpa Padéng xadixeto adtic 9 Ty lepeiwv Srupaptio. Kol pot Soxd
Spdy adTAV &v TH odpavd Téte pbvy TAY EAhwv dedv &g Olvéwg memopeuuévny, Setvo
motoboay xal oyethdlovsay otug foptiic dmoreiodnoeran. Cfr. Symp. 25, citato per
esteso a p. 268 n. 1; v. anche Bustath. d Hom. 7/ IX 536.

1Vv. 216 sgg.; al riguatdo cft. il mio lavoro citato a p. 256 sg. n. 7 ¢ M. Mas-
SENZIO, 0p. ¢it. (supra p. 263 n. 3), 20 sgg.

2 Apollod. Bibl. 1 8, 1; Hygin. Fab. 129.
3 J. RUDHARDT, 0p. cit. (supra p. 250 n. 1), 129; 159; 239 € 250 Sg.



268 GIULIA PICCALUGA

Stando cosi le cose, non dobbiamo sospettare in merito
una arbitraria creazione delle nostre fonti, ma riflettere all’effet-
tiva possibilita che il rifiuto di Oineus potesse essere letto
anche (e, forse, i primis?) in codice alimentare.

Questa nostra ipotesi ¢ suffragata anche da altri elementi.
In Grecia, nel linguaggio di tutti i giorni, chi fosse stato escluso
da un invito a pranzo poteva risentirsi con 'anfitrione rammen-
tandogli in tono sinistro « cid che era capitato ad Oineus» *.
Il caso del sovrano, che aveva rifiutato un invito a pranzo ad
Artemis, veniva considerato come diametralmente opposto a
quello degli Etiopi 2, i quali, come ¢ noto, ospitavano presso
di se, periodicamente, gli déi, ed offrivano loro cio che gia il
testo omerico indica insieme sia come °‘sacrificio’ che come
‘banchetto’ (Od. I 22 sgg.).

Quello di Oineus, non ¢ che uno dei tanti casi in cui, nella
tradizione greca, un personaggio mitico si dimentica o rifiuta
di invitare una divinita a pranzo con conseguenze di rilevanza
imprevedibile. Si pensi, per esempio, al riguardo, a cid che
capita in seguito al mancato invito di Eris al banchetto nuziale
di Peleus e Thetis 3, al quale partecipano, invece, tutti gli altri
dei ¢: L’ira dell’esclusa provoco, ¢ vero, la guerra di Troia; ma
in tal modo si realizzo quell’indispensabile equilibrio tra le

! Lucian. Symp. 25: €l 8¢ Seimvou &vexo dpyilecdul oo Soxd, T ot tov Olvée Evwwb-
noov: el yop xal Ty “Apteuw dyovaxtoboay, 6t wbvny adtiyv od mapéhafev xeivog
érl thv duclay Todg dMhovg Deods Eotidv... e il testo prosegue tiallacciandosi esplici-
tamente alla versione omerica ed euripidea del mito; cfr. anche Lucian., #id., 30
& 3L

% Cosi in Lucian. Saer. 1 sg., dove il passo citato per esteso a p. 266 sg. n. 3 (nel
quale, appunto, veniva narrata la vicenda del sovrano di Kalydon), cosi prosegue:
tobg &’ ad Aidlomag xal paxapioug xal Tpisevdaipovag eimor Tig &v, el ye dmopvnuo-
veder Thy xdptv adtole 6 Zede, fiv [v dpxfi Thc ‘Oufpov movfoews ] mpdg adtdy medei-
Eavto Smdexa £57c fiuépag €omidoavteg, xal Tabte Emayduevov xal Todg &Aloug
Heotic.

3 Schol. ad Bur. Andr. 277; Lucian. Dial. mar. 5; Symp. 35; Tzetzes, Schol. ad
Lycopht. Alex. 93; Hygin. Fab. 92; Serv. Aen. 1 27; Apul. Met. X 30-32.

4 Gia in Hom. I/. XXIV 62.



L’OLOCAUSTO DI PATRAI 269

nascite e le morti senza il quale non sarebbe possibile la realta
normale delle cose *.

Ma anche Oineus, come si ¢ visto, col suo rifiuto instaura
tale realta; nel suo caso, in specie, per quel che concerne la
netta separazione che deve esistere tra Artemis e la sfera agraria.

L’ottenimento di questo risultato ha luogo a prezzo della
sua commensalita con Artemis e dei vantaggi che il sovrano
avrebbe potuto ricavarne per s¢. La tradizione greca contem-
pla la possibilita, per diversi personaggi mitici, di accedere
all’édavacia proprio grazie ad un rapporto di commensalita
con gli dei. Cio, sia che tale passaggio effettivamente si realizzi 2,
sia che, invece, si riveli in ultima analisi come destinato a fal-
lire 3; in quest’ultimo caso, di solito, lo sfumare della possibilita
di diventare &ddvarog per il personaggio di volta in volta in
causa ha la specifica funzione di ribadire lineluttabilita e,
insieme, Iottimalita della sorte umana: quella di vivere in un
mondo che, nonostante P’esistenza della morte, ¢ pur sempre
il migliore dei mondi possibili 4.

Invitando Artemis al suo focolare e mangiando assieme a
lei Oineus si sarebbe elevato ad una sfera immortale ? In questa
circostanza I’ordine attuale sarebbe stato essenzialmente diverso.
La misura di tale differenza ce la lascia intravvedere la consi-
derazione di quello che abbiamo constatato essere, per la
coscienza greca, il caso opposto all’atteggiamento di rifiuto
di Oineus nei confronti della dea, vale a dire la commensalita
esistente tra gli immortali e gli Etiopi: dietro 'ambiguita di

L Cypria Fr. 1 (p. 117 Allen), ap. Schol. ad Hom. I1. 1 5; cfr. Schol. ad Eut. Or. 1641.

2 Come, per esempio, nel caso di Diomedes, che diventa dio grazie al rappotto di
commensalita che lo lega ai Dioskouroi (S¢hol. ad Pind. Nem. X 12), oppure di
Ganymedes (Lucian. Dial. deor. 4).

8 Cosi per esempio, nel caso di Tantalos (dati nel mio Lykaon ... (supra p. 260 n. 3),
160 sgg.).

4 Per la valorizzazione del destino mortale nella cultuta greca cfr. E. VERMEULE,
op. cit. (supra pp. 256-7 n. 7), 121, il mio articolo citato in pp. 256-7 n. 7, e la
comunicazione presentata al Convegno sui Dioscuri, Taranto 27-29 aprile 1979, dal
titolo « I Dioskouroi: la morte come libera scelta ».



270 GIULIA PICCALUGA

tale rapporto che, accostando costoro agli dei, concede, si,
loro, vita lunghissima e beata oltre la norma, ma nel contempo
li lascia all’oscuro di cid che sono grano e vino?, si profila
immediatamente la disumanita di un’esistenza di questo genere 2.
Se Oineus, mangiando assieme ad Artemis, fosse divenuto
immortale, ordine da lui fondato sarebbe stato diverso nel
senso che non ci sarebbe stata la necessaria discriminazione tra
caccia e agricoltura, allo stesso modo in cui... non ci sarebbe
stata Iindispensabile separazione tra immortali ed esseri umani
i quali, appunto nella scelta della morte, trovano lo spazio che
li fa tali.

Escludendo Artemis, petcio, Oineus sceglie il modello del
destino umano: mangiare pane e bere vino (tra simili), e morire.
Questa sard la sorte di tutti nella realta normale delle cose,
almeno per i Greci. Nel tempo del mito, invece, cosi si configu-
rera la ventura di Oineus, quasi adombrante quella dell’uma-
nitd attuale ancora di 12 da venire, mentre la sorte dei suoi
discendenti si differenziera variamente rispetto a tale modello/
base.

Il mito greco ha variamente organizzato sul piano alimen-
tare le modalita dell’aderire alla — o discostarsi dalla — sorte
comune da parte della famiglia del sovrano di Kalydon.

Oineus — che ha escluso Artemis dal proprio focolare —
moritd ramingo (lui, ospite per eccellenza!) presso un foco-
lare straniero ?, dopo essere diventato, in quanto esempio pro-
verbiale di infelicita (Athen. VI 223 d), quasi anticipazione di
quell’infelice sopra ogni altro essere vivente che & I'momo *.
La ben nota fine di Meleagros, che si estingue mentre va in

1 Gia in Hdt. IIT 23.

2 Al riguatdo cft. J.-P. VERNANT, « Manget aux pays du Soleil », in M. DETIENNE/
J.-P. VeErnANT (edd.), La cuisine du sacrifice en pays grec (Patis 1979), 239-249.

3 Apollod. Bibl. 18, 6; altri dati raccolti in W. H. RoscHER, Ausfiibrliches Lexikon
der griechischen und rimischen Mythologie 111 1 (1897-1902), 756 sg.

* Hom. 77. XVII 446 sg.: od utv ydp 7t mod &omv &ilvpdrepov dvdpodg | mdvtwy Soow
Te yolow Emt mvelel te ol Epret.



L’OLOCAUSTO DI PATRAI g e

cenere il suo alter-ego vegetale, poteva essere paragonata, per
i Greci, ad una morte per fame?*. Cio farebbe pensare alla
possibilita che esistesse una versione in tal senso del mito in
causa; tale sospetto ¢, inoltre, avvalorato dalla riflessione che
proprio la morte per fame — quale immediata conseguenza
del mancato raccolto — sia il castigo previsto per tutti gli
abitanti di Kalydon da Artemis allorche la dea invia il cinghiale 2.

L’altro figlio del re, Tydeus, perdera, come ¢ noto, I’adavasia
che gli era stata gia destinata, proprio per aver mangiato quel
non/cibo che ¢ la carne umana 2.

Le figlie, notoriamente trasformate nelle meleagrides,
vivranno, da allora, un’esistenza ‘da alimento’, essendo questi
uccelli selvatici particolarmente ricercati per le loro carni®.
Ugualmente, conseguiranno la perennita della specie cui ora
danno origine a scapito dell’'umanita, da loro perduta per
semptre in seguito alla metamorfosi.

Quanto al suicidio della moglie e della nuora del sovrano
— attuato mediante impiccagione® — esso potrebbe forse
essere interpretato, per via della chiusura totale delle fauci che
comporta, come specifico atteggiamento di riftuto rispetto al
cibo.

I’unico a recuperate, ma solo in parte, la situazione sara
suo nipote Diomedes. Infatti costui, tramite un rapporto di
commensalita con i Dioskouroi, otterrd I’é9avacie... ma in tal
modo diventa 9<bg: vale a dire, dovra rinunciare alla propria
umanita passando alla sfera sovrumana ®.

! Lucian. Symp. 31: .. méume ¢ Tayiota T@V Gmopy @y, un xod @ddoy 6 mpeo-
Botng Yo hpob dGomep 6 Meréoypos... come & noto, alle vicende dell’eroe si
accenna esplicitamente pilt volte nell’ambito di questo testo (cfr. anche i para-
grafi 25 e 30).

2 Al riguardo cfr. in patticolare Ov. Met. VIII 272-299.

3 Dati raccolti in W. H. RoscHER, Lexikon... V (1916-1924), 1395 sgg.

* Athen. VII 288 a; Plin. Naz. X 26, 74.

5 Apollod. Bibl. 1 8, 4. La nuora di Oineus, moglie di Meleagros, ¢ Kleopatre/
Alkyone (Hom. 7. IX 556 sgg.).

8 Schol. ad Pind. Nem. X 12; cfr. il mio articolo citato a p. 256 sg. n. 7.



272 GIULIA PICCALUGA

Nell’ambito di questo altalenare tra livelli divetsi (subumano,
di chi si & trasformato in animale o si & ucciso; numano, di chi
si ¢ dato al cannibalismo; sovrumano, di chi ¢ divenuto dio), ma
tutti ugualmente alieni da quel giusto mezzo che deve essete
il modo di vivere dell'uvomo, Oineus, pur destinato a restare
confinato nel tempo del mito, ¢ colui che pit di ogni altro si
avvicina al prototipo dell’'umanita attuale; infatti decidera
anche per questa di vivere da coltivatore (con tutti i rischi del
caso), evitare la commensalita con la wérvie Impdv, avere
un’esistenza soggetta all’infelicita, andare a suo tempo incontro
alla morte.

Che si possa parlare dell’esistenza di riscontri tra la vicenda
mitica legata ad Oineus e la dinamica formale e sostanziale
del rito celebrato a Patrai in onore di Artemis Laphria ¢ fuor
di dubbio. L’indagine condotta sin qui, anzi, ci consente di
essere, al riguardo, ancora pilt precisi e puntuali di chi ci ha
preceduto.

Il pitt immediato riscontro, che balza subito agli occhi, &
quello relativo al duplice ruolo del fuoco, che nel rito distrugge
le offerte — sia animali (domestiche o selvatiche che siano) che
vegetali — mentre nel mito manda in cenere I'alter-ego vege-
tale di Meleagros.

Ad esso, gia sottolineato a suo tempo da vari studiosi, ne
vanno aggiunti altri. E precisamente: la distruzione di entita
viventi (vittime/Meleagros); 'incenerimento di vegetali verdi
e aridi insieme (legna verde e secca/germoglio d’olivo o tizzone);
Peliminazione di elementi maturi e incompleti (legna e animali/
tizzone e germoglio innestabile); la rimozione di una economia
aliena (per il momento stagionale/per l'instaurarsi del tempo
storico) a dei coltivatori di grano e di viti; I’assenza del rapporto
di commensalitd uomini/dei.



L’OLOCAUSTO DI PATRAI 27%

Ma esistono anche, tra il rituale e il complesso mitico, delle
differenze sostanziali che si rivelano ancora pit importanti
delle analogie proprio in quanto ci consentono di mostrare
come anche questo rito non sia la copia conforme del mito
(nel qual caso si tratterebbe di un doppione privo di senso)
bensi vada considerato come complementare a quello.

Confrontando rito e mito, infatti, si avranno i seguenti
risultati. La distruzione in massa di bestiame sia domestico che
selvatico va rapportata non all’uccisione del solo cinghiale di
Kalydon, bensi alla scomparsa globale di un’intera realta di
caccia e allevamento. Lo stesso dicasi per la distruzione dei
frutti d’albero: essa non deve richiamare la pretesa di Artemis
nei confronti delle primizie dell’aia (che a Patrai non ci sono),
bensi va rapportata alla scomparsa di un’agricoltura alle prime
armi, che ancora non conosce grano e vino, e va interpretata
nel senso che neppure ora, nella realta della festa, la dea avra
il cereale. Il ruolo svolto nel mito dalla ésria di Oineus (meglio,
il non/ruolo, dato che la dea non vi ¢ stata invitata), nel rituale
trova riscontro in quello effettivamente svolto dal Bepde, cioe
dall’altare di tipo divino su cui la dea ottiene il sacrificio. Nel
mito la dea, che sarebbe intervenuta al pasto sacro nel ruolo,
che non le competeva, di ‘divinita agraria’, non si reca da Oineus
percheé unica a non essere stata invitata; nel rito, invece, viene
invitata solo lei (la festa si celebra, infatti, in suo onote), ma
essa interviene in abito da cacciatrice, senza avanzare pretese
sul grano o sul vino: vale a dire, sottolineando la sua apparte-
nenza alla sfera della caccia, e non certo a quella della cereali-
coltura e viticoltura. Infine, nel mito Artemis ¢ irata; nel rito &,
invece, ormai ‘Laphria’ (Elaphra/resa piti mite), e dunque
disponibile ad un rapporto cultuale, sia pure tale da dover
escludere la comunione.

x %

L’estensione dell’indagine al complesso sostrato mitico

del sacrificio di Patrai ha mostrato le precise rispondenze,



274 GIULIA PICCALUGA

nonche le divergenze ancora piu significative, esistenti tra la
sfera mitica e il piano rituale.

Questo vale tanto per quel che concerne le tradizioni locali
specificatamente legate all’origine del grano e del vino (nonche
di Patrai intesa come citta di cerealicultori e viticultori), quanto
per cio che riguarda la vicenda di Oineus.

Tutte quante, infatti, tendono comunque a fondare una
realtd di cerealicultori e viticultori, e cio staccandola da forme
economiche ormai sorpassate e pertanto da relegare per sempre
nel tempo delle origini.

I’analisi di tale complesso mitico ha riconfermato i risultati
dell’indagine condotta a suo tempo su quella singolare non/
Yucte: obiettivo ¢ quello di sanzionare un’economia di tipo
superiore; per raggiungerlo, si utilizzano, ribaltandoli, elementi
formalmente riconducibili ad una cultura di cacciatori primi-
tivi.

VI. Parrar E KArLypon

La pubblicazione dei risultati definitivi degli scavi condotti
nella zona dell’antica Kalydon e, in specie, nel sito del locale
santuario di Artemis Laphria, gettd molta acqua fredda sul-
Pentusiasmo di diversi studiosi.

Sino ad allora, infatti, pur essendo pressoche sconosciute
le modalita del culto della dea in Etolia, si era, tuttavia, cercato
costantemente di far combaciare con esso quanto si conosceva
del rituale di Patrai, usando quale ‘adesivo’, in quest’opera
di sovrapposizione, i pilt svariati elementi del sostrato mitico
relativo ad Oineus; sostrato che si dava per scontato dovesse
essere comune ed analogo per entrambi *.

L’archeologia metteva finalmente questi studiosi di fronte
a dei dati di fatto assolutamente inoppugnabili, e tali, di per se,

1 Cosl, per esempio, J. HERBILLON, ap. ¢it. (supra p. 246 0. 3), 56 € 72.



L’OLOCAUSTO DI PATRAI 275

da risultare ben difficilmente assimilabili alle strutture essen-
ziali del rituale di Patrail. A Kalydon, infatti, il tempio della
dea sorge ben lontano dalla cittd * (e non certo sull’acropoli);
Paltare del santuario ¢ una Zoydpx® (e non un Bopbc); non
risultano tracce di olocausti tipo quello di Patrai: se si fosse
periodicamente celebrato un sactrificio del genere, nel cotso
dei secoli le ceneri avrebbero dovuto lasciare, invece, segni pitt
che rilevabili 4; gli ex-voto rinvenuti attestano che il culto di
Kalydon, oltre ad indubbi nessi con la sfera della caccia, doveva
avere una fisionomia tutta propria ®, che non parrebbe avere
agganci con il sostrato mitico legato alla vicenda di Oineus,
perlomeno per quanto se ne sa.

Non risulta che tali dati, negli ultimi trent’anni, siano stati
convenientemente accettati, valutati e messi a frutto per una
miglior comprensione del rituale in causa, o nel tentativo di
gettare le basi di uno studio serio del culto etolico di Artemis
Laphria ©,

Eppure sono proprio questi dati che consentono — se con-
siderati in rapporto al complesso mitico trelativo — di chiarire
la specificita del culto di Patrai cosi come, anche, della variante
forse locale della vicenda di Oineus riferita da Pausania rispetto
al culto di Kalydon e alla versione piu diffusa del mito in que-
stione.

E noto che in quest’ultima Iira della dea non si placa
neppure con la distruzione della realta di Oineus e la morte
di costui, sulla cui tomba Artemis continuera ad incombere

1 Al riguatdo cfr. E. DYGGVE, op. ¢it. (supra p. 245 1. 1), 295.

2 Fr. POULSEN, in ap. cit. (supra p. 245 0. 1), 339 sgg.

8 Gia rilevato da Fr. Poursen/K. RHOMAIOS, op. cift. (supra p. 246 n. 2), 36.

1 E. DYGGVE, 0p. cit. (supra p. 245 n. 1), 226; Fr. POULSEN, in 7bid., 353.

5 Fr. PouLsEeN, #bid., 343 sgg. 1 ritrovamenti mettono in luce, tra Ialtro, una
componente terapeutica del complesso cultuale in causa.

8 Ugualmente deludente in tal senso & ancora H. KNELL, « Der Artemistempel in
Kalydon...», in . A.A 88 (1973), 448-461.



276 GIULIA PICCALUGA

per sempre *, mentre la crisi apertasi col mancato invito non
si risolve e la frattura non si ricompone.

Nella variante riportata da Pausania in rapporto a Patrai,
invece, la situazione sembra ormai in via di recupero, dato che
Artemis figura come ormai resa pitt mite (Laphria/Elaphra),
e la frattura risulta esplicitamente ricomposta. Lo dimostra,
appunto, e tangibilmente, il rituale in causa, nel quale, seppure
continua a non esserci rapporto di commensalita con la dea e
gli uomini perseverano nel riservare per s¢ vino e grano,
tuttavia la divinitd & venerata abitualmente sull’acropoli, pat-
tecipa effettivamente (tramite la sacerdotessa) alla festa cele-
brata in suo onote, ‘mangia’ tutta la realtd economica pre-
cerealicola ormai respinta dagli uomini, lascia quella piti attuale
(grano e vino) agli esseri umani.

Data la ben nota prerogativa del tempo festivo di reinstau-
rare la situazione mitica corrispondente, si pud a buon diritto
supporre che quanto si verifica nel corso della festa di Patrai
si riallacci, appunto, alla variante locale della vicenda mitica
di Oineus.

Quanto al culto etolico di Artemis Laphria, sulla base dei
dati a nostra disposizione — posizione del tempio fuori citta;
ex-voto attestanti indubbi nessi con la sfera della caccia; altare
tipo éoydpa, di solito non usato per sacrificare alle divinita
olimpiche — possiamo avanzare I'ipotesi che, perlomeno in
epoca estremamente arcaica, a Kalydon, Artemis fosse consi-
derata entitd sovrumana tale da dover essere venerata fuori
citta, e da ricevere le vittime a lei destinate a contatto col suolo.
Inoltre, a prescindere dalla difficolta di stabilire la data di un
inquadramento di tale entita sovrumana, in questa zona, nelle
strutture ormai politeistiche della religione locale — la statua
cultuale trasferita a Patrai ha, si, tratti antropomorfi, ma ¢
databile con una certa sicurezza alla seconda meta del IV secolo

1 Sopra Oinoe, dove il sovrano si spegne, incombe, infatti, il monte Artemisio
col tempio della dea (Paus. II 25, 2 sg.).



L’OLOCAUSTO DI PATRAI 277

a.C.* mentre lintero complesso &, come si sa, molto pil
antico — ¢ plausibile che essa consetvasse, del suo originario
tipo di ‘Signora degli animali’ molti pit elementi di quelli che
non mostra a Patrai.

Questa ipotesi ben si legherebbe con la ‘Artemis irata’
e con la situazione di crisi irrisolta denunciata poc’anzi per
la versione piu diffusa della vicenda di Oineus, si che c’¢
da sospettare che nelle versioni etoliche del mito la frattura
restasse comunque aperta, oppure, un suo eventuale recupero si
presentasse meno positivo, o comunque diverso, da quello
attestato, per la zona di Patrai, dalla testimonianza comple-
mentare di mito e rito.

Questo confermerebbe una volta di pitu, qualora ce ne fosse
bisogno, la vecchia tesi di Herbillon 2: il trasferimento della
statua di Artemis Laphria da Kalydon a Patrai va inteso non
come semplice imposizione per volonta imperiale, ma quale
logico spostamento in una zona che da sempre venerava la dea
e conosceva la tradizione mitica relativa, sia pure in versioni pre-
sumibilmente locali.

Inoltre, si accorderebbe con altri elementi; e precisamente:
con l’esistenza, a Patrai, del complesso mitico-rituale relativo
ad Artemis Triklaria, legato, anche se non ¢ chiaro come, a
quello di Artemis Laphria; col ruolo ancora tutto da studiare
in parallelo, svolto da Dionysos sia in rapporto ad Artemis
Triklaria che nel complesso mitico-rituale di Artemis Laphria 2.
Non & un caso, infatti, che Augusto trasferisca a Patrai — gia
legata di per s¢ a Dionysos bambino — il simulacro del Dio-
nysos di Kalydon assieme a quello di Artemis Laphria
(Paus. VII 21, 1).

1 7. HERBILLON, 0p. cit. (supra p. 246 n. 3), 19 € 63.

& Op. ik, 5788,
8 Per il ruolo svolto dal dio in quest’ultimo dobbiamo ancora rifarci a E. DYGGVE/
Fr. POULSEN, op. cit. (supra p. 245 0. 1), 295; 298; 343, €tc.



278 DISCUSSION

DISCUSSION

M. Versnel : Par sa richesse, votre reconstruction et votre intet-
prétation me donnent beaucoup a réfléchir. Ce n’est toutefois pas
sur I'idée centrale que je voudrais intervenir, mais bien plutét sur
une question de méthode. Vous comparez un rite attesté a Patras
avec des mythes situés dans des contextes topographiques divers.
Vous en examinez non seulement les correspondances, mais aussi
les différences, et vous notez d’une part des « precise rispondenze »,
d’autre part des « divergenze ancora piu significative». Sans pré-
tendre nier le bien-fondé d’un tel examen comparatif, je remarque
qu’il n’y a que deux possibilités: correspondance et divergence; il
en résulte qu’on peut se procurer 4 bon compte, pour parler comme
Nilsson, « einen Schliissel, der alle Schlosser 6ffnet » !

M™ Piecaluga : Io faccio ‘comparazione’, ¢ vero, ma compara-
zione specificatamente storico-religiosa: la specificita storica di un
fenomeno la si puo cogliere solo in rapporto alle ‘divergenze’ di que-
sto rispetto ad altri fatti pitt o meno analoghi. Se mi fermassi alle “analo-
gie’, allora farei della fenomenologia, non certo della storia.

M. Turcan: A lire le texte de Pausanias, je n’y trouve pas un
mythe de fondation directement explicatif du rite. Sur ’épithete
Laphria, Pausanias mentionne deux interprétations: preuve qu’aucune
ne s’imposait canoniquement a Patrai. Le mythe de Dionysos n’est
pas expressément rattaché au sacrifice (et Pausanias ne dit pas qu’il a
été démembré). Quant au mythe de Calydon, il n’apparalt pas comme
nécessairement lié au rite sacrificiel tres particulier de cette Artémis
Laphria. Ce mythe comportait des variantes, et nous ne savons pas
quelle variante était recue, méme a Calydon, ou l’archéologie ne
parait pas confirmer une relation précise avec le sacrifice dont parle
Pausanias.



L’OLOCAUSTO DI PATRAI 279

M™¢ Piccaluga : Infatti, non c’¢. Ma io non ho mai detto che ci
tosse. Ho invece riportato il passo di Pausania che lega I’epiteto di
‘Laphria’ al tema mitico Artemis/Oineus, sottolineando nel con-
tempo: a) esistenza, gia in Pausania, di altri tentativi di etimologia;
b) che non intendevo affatto mettere in discussione la possi-
bilita, sul piano linguistico, del rapporto ‘Laphria/Elaphra’, ma
solo cercar di valorizzare ’osservazione di Pausania, per ampliare il
campo di indagine relativo al rituale di Patrai.

Ugualmente, sottolineo che Pausania non lega esplicitamente il
mito della morte di Dionysos (dato per scontato) al rito di Patrai, ma
solo che tale racconto precede immediatamente la descrizione del
rituale: io utilizzo tale successione, ecco tutto.

Quanto al mito Artemis/Oineus: a) Pausania stesso lo lega al
rituale di Patrai. b) Sono io la prima a dire che #on sappiamo quali
varianti di tale mito venissero accettate a Kalydon. ¢) Sono sempre
io la ptima a dire che i risultati degli scavi attestano senza ombra di
dubbio che la situazione cultuale di Kalydon doveva essere ben
diversa (per quel che appare, addirittura all’opposto), rispetto a
quella di Patrai.

M. Burkert: Grundsitzlich und in vielen Einzelheiten mochte
ich Professotr Piccaluga zustimmen, besonders was die partielle, aber
bemerkenswerte Ubereinstimmung von Mythos und Ritus betrifft.
Den Kult von Patrai fir sich zu betrachten und auf Vergleiche zu
verzichten, ist als ein methodischer Schritt gerechtfertigt; und doch
lebt die Religionswissenschaft vom Vergleichen. So ist, als ganz
neuer Befund, das grosse Depot von Asche und Tierknochen aus
dem 7. Jh. interessant, das die Ausgriber von Kalapodi-(Hyampolis ?)
fanden (vgl. R. C. S. Felsch, in A4 95 (1980), 63-65; vgl. 50; 52).
Bemerkenswert scheint mir auch, dass die Schwester der Althaia, die
symbolisch den eigenen Sohn verbrennt, Deianeira ist, die ihren
Gatten Herakles verbrennen ldsst: dies ist ein antiker Vergleich
zweier Feuerfeste.

Noch eine kleine Bemerkung : ich bin gerne bereit, auch in
spateren Quellen Altes und Authentisches zu finden, rate aber doch



280 DISCUSSION

zu besonderer Vorsicht bei Lukian, dessen Bezichung zur griechi-
schen Religion nur tber die klassische Literatur der rhetorischen
Bildung zu laufen scheint; so kénnte seine Bemerkung zu Meleagros,
Symp. 31, durchaus sein Autoschediasma sein.

M™¢ Piccaluga: Non mi occupo qui del rapporto Althaia/
Deianeira/fuoco (rapporto pitt che concreto e documentato) perche
ci si allontenerebbe troppo dal complesso rituale di Patrai: per questo
rapporto, cosi come per altri elementi qui — di necessita — soltanto
sfiorati, ma non per questo ignorati, devo limitarmi a rinviare al mio
lavoro (attualmente, perod, in preparazione) sulla caccia nella mito-
logia greca.

Perfettamente d’accordo circa la precauzione da adoperatsi con
una fonte quale Luciano. Ma devo ricordare che Luciano sta inter-
pretando la versione omerica del mito di Meleagros (cui fa continuo
ed esplicito riferimento), e nell’ l/iade Iazione distruttrice del cin-
ghiale si attua nei terreni coltivati di Oineus e quindi ha, quale logica
consequenza, la condanna di costui e della sua famiglia alla fame.

M. Kirk: 1 was interested to note that of two approaches to
ritual that have been conspicuous in our discussions, namely struc-
tural and, in a loose sense, psychological, you made considerable use
of the former and avoided the latter. In general I share your reluctance
to apply too much in the way of personal intuition and self-analysis
to the understanding of the religious behaviour of ancient peoples;
but I ask myself whether the really remarkable ¢rue/ty of the Patrai
ritual does not reserve special attention. As Pausanias describes the
matter, there was wide public participation in a large-scale burning
alive of animals large and small, which as they became panic-stricken
by the flames were ruthlessly and repeatedly thrust back towards
the pyre. Whatever was the case with routine sacrifices, here at least
strong passions, and not improbably a kind of mass-hysteria, must
have been generated; and any attempt to ‘understand’ the affair must
surely take that into account.



L’OLOCAUSTO DI PATRAI 281

M™¢ Piccaluga : Non vedo nessun motivo per non servirmi, al-
I’occorrenza, anche del metodo strutturalistico, soprattutto dal
momento che lo uso su un piano strettamente storico, facendo rife-
rimento ad un caso ben preciso.

Mi astengo dal proiettare, su un rituale greco arcaico, giudizi di
valore prodotti dalla sensibilita della nostra epoca. Il fatto emozio-
nale, a Patrai, avra probabilmente giocato un certo ruolo, ma la
nostra fonte non ritiene di doverlo sottolineare: cerco di fare storia
della religione greca, non “psicologia antica’.

M. Rudhardt : Vous vous refusez a expliquer les rites grecs en
invoquant des sentiments, parce que nous ne pouvons pas connaitre
ce que furent les sentiments des Grecs et que nous courons le risque
de leur préter indiiment les notres. Fort bien. Mais il me parait aussi
trompeur de leur préter nos concepts. Or plusieurs des notions que
vous manipulez dans vos analyses structurelles me semblent issues
du travail des ethnologues et des historiens de la religion. Je crains
qu’elles ne soient étrangéres a la mentalité grecque.

M™¢ Piccalnga : Come ho gia detto, non voglio fare psicologia:
cerco di fare storia delle religioni. Per questo adopero sia la metodo-
logia storico-religiosa che l’etnologia, lo strutturalismo, ecc., disci-
pline e metodi estranei alla mentalita greca, ovviamente. Dal
momento che non possiamo fare altrimenti, questa ¢ 'unica maniera
possibile di lavorare, a meno che non si voglia rinunciare a studiare
un qualsiasi fatto dell’antichita o, comunque, di una cultura diversa
dalla nostra.

M. Scholz : Mythen zur Erklirung kultischer Institutionen zu
nutzen, ist ein gut legitimiertes Verfahren — vorausgesetzt, dass der
Bezug von Kult und Mythos erwiesen ist und die in den mythischen
Erzihlungen komplex verbundenen geschichtlichen, konomischen,
kulturellen und auch literarischen Traditionen analysiert sind.
Bezugspunkt kann aber einzig der Kultbericht sein.



282 DISCUSSION

Pausanias berichtet von hohen, aus griitnem, d.h. nassem (=nicht
brennbarem) Holz errichteten Palisaden, in deren Innerem der
Brandaltar aus trockenem, d.h. brennbarem Holz geschichtet witd.
Das ist sinnvoll und selbstevident: der Zaun darf nicht mitverbren-
nen, sondern muss seine Aufgabe eben als Zaun behalten. Ich kann
daher in dem Nebeneinander von griinem und diitrem Holz keinen
Symbolgehalt von émmaturita entdecken. Frau Piccaluga stiitzt dann
diesen Aspekt det immaturita durch eine andere Beobachtung: das
Opfer von Tieren und 8évdpwv xapmol Tév Muépwv weise auf
eine Acker bestellende Gesellschaft, und Getreide und Wein seien
eben im Frithjahr noch im Stande der immaturita. Der Pausaniastext
scheint mir anderes zu sagen: wilde und domestizierte Tiere, dazu
Baumfriichte (3évdpwv Wuépwv: ja ) schliessen den Gedanken an
eine agrarische Gesellschaft geradezu aus; von Getreide und Wein
ist keine Rede. Das Nebeneinander von wilden und domestizierten
Tieren ist ein Hinweis auf zwei Entwicklungsstufen, zu deren letz-
terer die xaxpmol 3évdpwv Mpépwv (durchaus im Frihjahr reifer
Friichte im Mittelmeerraum) gehoren: also einst eine Jidger- und
Sammlergesellschaft, deren Wandlung zur agrarischen Struktur
(Haustiere und Obstbiume) die iltere Schicht kaum verdeckt. Der
Aspekt der zmmaturita ist aber nicht erkennbar.

M™ Piccaluga : Non mi risulta che, descrivendo altri sacrifici,
Pausania specifichi circa il tipo di legna adoperata. Qui, lo fa, segno
evidente che tale specificazione doveva avere una sua funzione pre-
cisa che sta a noi interpretare. Nel complesso rituale, poi, esiste
Popposizione animali adulti/cuccioli e forse ce n’¢ anche un’altra, se
1 ‘“frutti immaturi’ possono opporsi alle ‘offerte di qualsiasi genere’
che, appunto in quanto tali, dovevano avere logicamente raggiunto
uno stadio di maturitd. Percid non mi sentirei di respingere come
insignificante quella ‘legna verde/legna secca’, che peraltro:

a) ha un ruolo estremamente significativo nel mito di Oineus;

b) & pitr che documentata nell’ambito delle mitologie primitive.



L’OLOCAUSTO DI PATRAI 283

Quando alla ‘immaturita’ dei frutti, ho spiegato che la si ricava
di necessita in base al periodo celebrativo della festa, fissato dagli
studiosi in primavera, non oltre ’attuale marzo/aprile, quando ciog
(almeno in rapporto alla flora mediterranea d’epoca arcaica) non c’@
ancora niente di pronto.

M. Kirk: 1 agree with Scholz—thete is a clear practical and
functional motive for the specification of dry wood (to burn easily)
and green wood (to prevent the palisade from burning and the animals
escaping). That does not of itself exclude a kind of structural
significance for this particular opposition of dry and moist, or mature
and immature; but I believe it to be useful, before plunging into
structuralist analyses, to set out quite clearly the possible concrete
and non-structural motives for the elements under consideration.
Then we can see whether subconscious structural oppositions are
more, or less, likely to be involved.

M. Vernant : En ce qui concerne le rituel et ses étrangetés, I’ana-
lyse de Mme Piccaluga me parait, sur Pessentiel, pertinente. Bien
stir, on peut invoquer, pour justifier Popposition bois vert/bois sec,
des raisons d’ordre utilitaire. Mais d’abord, s’il s’agissait de considé-
rations purement pratiques, 'opposition irait de soi et le texte
n’aurait pas a le souligner si nettement, en particulier par I’emploi
du superlatif de adog pour le bois déposé sur I'autel; ensuite, cette
opposition entre Iencore vert’ et le ‘parfaitement sec’ se retrouve,
transposée sur le plan des animaux sauvages, puisqu’aux petits des
loups et des ours font pendant 7o télei Tév dmpiewv; enfin cette
opposition s’insére dans toute une série d’autres: non seulement les
petits et les adultes, mais des victimes (oiseaux) définies comme
comestibles a coté d’autres qui, pour les Grecs, ne le sont pas, des
bétes sauvages aussi bien que domestiques, de toute espece, et les
fruits d’arbres cultivés (avec opposition &yplog/fuepoc). Je pense
également que le vin et le blé sont, de fagon significative, absents
d’un rituel ou la violence joue un réle essentiel, o se mélent des



284 DISCUSSION

catégories normalement disjointes et ol les victimes ne sont pas
consommeées.

Mes réserves tiennent d’une part au rapport qui est posé entre le
rite et ’ensemble mythique (Oineus et la chasse de Calydon), d’autte
part aux procédures d’analyse du mythe. I’ensemble légendaire
qu’étudie Mme Piccaluga n’est sans doute pas sans rapport avec
Artémis Laphria et son culte 2 Patrai. Mais ce n’est pas un tapport
direct; le mythe ne se présente pas comme ’explication du rituel.
Il a ses propres exigences, sa propre logique; ses significations sont
multiples. J’ai eu parfois 'impression que la démarche de Mme Picca-
luga, par suite de glissements ou de rapprochements hasardeux,
pouvait laisser 'auditeur un peu perplexe.

M™¢ Piccalyga : 11 rapporto legna verde/legna secce ¢ gia di oppo-
sizione in varie mitologie primitive. A parte questo, il fatto che
Pausania, descrivendo il rito di Patrai, abbia sentito il bisogno di
specificare al riguardo, non mi sembra che debba essere trascurato:
ne in rapporto ad altre opposizioni che il rituale presenta, ne, tanto-
meno, in riferimento a quelle, analoghe, presentate dal contesto
mitico relativo.

M. Versnel : Vous multipliez les arguments pour prouver que le
sacrifice de Patrai ne saurait étre un simple sacrifice de chasse. Vous
m’avez, dans I’ensemble, convaincu, 4 un argument preés : vous dis-
tinguez le sacrifice de chasse normal, ot 'on n’abandonne qu’une
part de I’animal, de cet holocauste auquel ’homme n’a aucune part.
Or un abandon total, une fois I’an, ne differe guere, en son principe,
d’un abandon partiel que 'on répete. On en a des exemples dans les
cultures basées sur la chasse. M. Burkert pourrait sans doute en
proposet.

M™¢ Piccaluga : To mi riallaccio a quello che, presso i cacciatori-

raccoglitori primitivi, ¢ il sacrificio-tipo : I'offerta primiziale. Questa:

1) tende a desacralizzare ’offerta, sino ad allora considerata come
idealmente appartenente agli esseri sovrumani;



L’OLOCAUSTO DI PATRAI 285

2) realizza tale desacralizzazione appunto col lasciare la ‘prima
parte’ di questa (di norma, una parte di scarto, o non com-
mestibile) agli esseri sovrumani;

3) riserva tutto il resto (la parte migliore) all’'uomo.

Come si vede, dunque, il concetto di distruzione totale di un
bene economico, di spreco assoluto, & estraneo da tale tipo di sacrifi-
cio. Ugualmente aliena ad una civilta di cacciatori-raccoglitori ¢ la
volonta di far soffrire la selvaggina o di lederne la specie sterminan-
done gli elementi piti giovani. Gia da tempo l'etnologia religiosa
ci ha reso familiari concetti di questo genere, dunque la risposta alla
definizione del rito di Patrai quale ‘festa di cacciatori’ (Herbillon)
dovrebbe essere, mi sembra, immediata.

M. Burkert : Die Frage, ob es Opfer ganzer Tiere in Jigerkultu-
ren gibt, muss durch klare Befunde beantwortet sein. Ich erinnere
mich an Versenkung ganzer Rentiere in einer paldolithischen Jiger-

siedlung (H. Miiller-Karpe, Handbuch der Vorgeschichte 1 (1960), 224 £.).

M™¢ Piccaluga : 1o nego che si possa accostare il rituale di Patrai
ad una cultura di cacciatori-raccoglitori, soprattutto in riferimento
alla concezione che ¢ alla base dell’ ‘offerta primiziale’. Se esistono
casi opposti (ma allora bisogna documentarli su scala altrettanto
larga che per Pofferta primiziale), questi andrebbero studiati nelle
eventuali analogie che potrebbero presentare in rapporto al fatto
greco.

M. Turcan : Sur le jet d’animaux vivants dans le foyer, on peut
rapprocher le rite dont parle César au livre VI du De bello gallico. Les
Gaulois jetaient dans le feu des mannequins d’osier contenant des
bétes (ou des hommes). On a comparé aussi des rites comme ceux
des feux de la Saint Jean et de la Rue aux ours a Paris — rites célébrés
jusqu’aux temps modernes (preuve qu’ils n’ont rien A voir avec la
‘barbarie’ des ‘primitifs’).



286 DISCUSSION

M™¢ Piccalyga : La necessita di limitare ’'indagine al rito di Patrai
mi costringe ad evitare di occuparmi di casi eventualmente pitt o
meno analoghi; I’ho gia fatto osservare all’inizio dello schema a
proposito delle feste che Nilsson equipara ai Laphria, delle quali non
mi occupo in questa occasione.

Quanto alla ‘barbarie’ del rito di Patrai, questo & un giudizio
degli studiosi che sinora mi hanno preceduto in questo lavoro
(infatti riporto il termine tra virgolette !). Io stessa dico, ad un certo
punto, che non abbiamo il diritto di pronunciare in merito un giudi-
zio di valore, perché questo sarebbe condizionato dalla nostra sen-
sibilita moderna, e allo stesso tempo potrebbe condizionare i risultati
della ricerca.

M. Burkert: Die Frage nach der Berechtigung, das Ritual von
Patrai mit dem Oineus-Mythos zusammenzunehmen, ist aus der
Perspektive von Kalydon energisch zu bejahen : dort haben wir als
bertihmtesten Mythos, seit der [/ias bezeugt, den von Artemis und
dem kalydonischen Eber, dort haben wir mindestens seit dem 7. Jh.
als Hauptheiligtum eben das der Artemis Laphria. Dass beides
miteinander zu tun hat, ist keine Frage. Sucht man nun weiter
danach, was die Besonderheit eines Festes Adgpux sein konnte,
wird man auf die einzige ausfithrliche Beschreibung, eben die von
Patrai, gefiihrt. Die Aufgabe des Vergleichs ist damit gestellt.

M™ Piccaluga : Mi ¢ stato esplicitamente chiesto di trattare, qui
alla Fondation Hardt, un esempio di sacrificio dal punto di vista della
possibilita di mostrare ‘come si spiega un rito’. Ora, per ‘spiegare’
questo rito di Patrai, data I’esiguita della documentazione, ho dovuto
sfruttare anche l’aggancio mitico che Pausania fa tra D’epiteto di
Artemis Laphria e il mito di Oineus, e di conseguenza, dopo aver
analizzato il rito, dopo averne tratto determinate deduzioni, dopo
averlo inquadrato nelle tradizioni locali, I’ho ‘letto’, anche, sullo
sfondo del mito di Oineus. Si pud essere d’accordo o meno, in questo,
ma sottolineo che quella usata ¢ stata I'unica strada possibile per
cercare di interpretare il rituale. Se non la si accetta, non si fa nulla.



L’OLOCAUSTO DI PATRAI 287

Ma di questo passo, quanto dei nostri studi sull’antichita classica
resterebbe in piedi ?

M. Burkert : Heisst émycdprog Paus. VII 18, 11 «in lokaler Tra-
dition verwurzelt » oder einfach « eine ihnen eigentiimliche Art von
Opfer » (E. Meyer), “a particular mode of sacrifice” (J. G. Frazer),
wie es Pausanias andernorts nicht gefunden hat?

M™ Piccaluga : Qualsiasi significato si scelga per émydprog (ma
allora, bisogna motivare e giustificare tale scelta), il termine indica
in questo caso che il rito risulta, a Pausania, solo per Patrai... e
dunque ? c’¢ forse da pensare che, se qualche cosa del genere avesse
avuto luogo a Kalydon, la fonte I’avrebbe taciuto ?

M. Versnel : However, whether or not Pausanias can be used as
a source for cultual connections between Kalydon and Patras (and
it appears he cannot) this does not forbid the supposition of such a
relation. The condition then is that one gives other plausible argu-
ments for assuming this.

M™ Piccaluga : Noi sappiamo so/o che Augusto fa trasportare a
Patrai la statua cultuale di Artemis. Niente & detto circa un eventuale
trasporto del complesso cultuale. Quanto al rito di Patrai, d’altra
parte, Pausania attesta senza possibilita di dubbio trattarsi di un
culto locale : se ci fosse stato riscontro con il culto di Kalydon,
Pausania 1’avrebbe sottolineato. D’altra parte, quanto sappiamo dai
risultati degli scavi di Kalydon documenta gia precise differenze di
culto rispetto a Patrai.






	L'olocausto di Patrai

