Zeitschrift: Entretiens sur I'Antiquité classique
Herausgeber: Fondation Hardt pour I'étude de I'Antiquité classique
Band: 27 (1981)

Artikel: Glaube und Verhalten : Zeichengehalt und Wirkungsmacht von
Opferritualen

Autor: Burkert, Walter

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-660936

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-660936
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

111

WALTER BURKERT

GLAUBE UND VERHALTEN:
ZEICHENGEHALT UND WIRKUNGSMACHT
VON OPFERRITUALEN

« La notion du ‘sacrifice’ est bien une catégorie de la pensée
d’hier », schreibt Marcel Detienne in dem neuen Gemeinschafts-
werk der Pariser Gruppe, die sich seit Jahren am intensivsten
mit dem griechischen Opfer auseinandersetzt.! Detienne
wendet sich damit gegen globale, verabsolutierende Theorien
des Opfers von Robertson Smith und Hubert-Mauss bis
René Girard, in denen er unzulissige Ausweitungen von
judisch-christlichen Anliegen sieht. Insofern jede religiose
Praxis in einem spezifischen sozialen, politischen, historischen
Kontext steht, kann man nicht ‘das’ Opfer an sich behandeln;
griechische Susta gibt es nur in der griechischen Polis. Trotz-
dem wire mir nicht wohl, wenn dieses Prinzip dazu fithren
sollte, alle Fenster nach aussen methodisch zu schliessen. Der

Abgekiirzt zitiert werden: GR = Walter BurkEert, Griechische Religion der
archaischen und klassischen Epoche (Stuttgart 1977); HIN = W. BurkEert, Homo
WNecans. Interpretationen altgriechischer Opferriten und Mythen (Betlin 1972); S& H =
. BurkEert, Structure and History in Greek Mythology and Rifual (Berkeley 1979).

1 M. Der1ENNE(].-P. VERNANT, La cuisine du sacrifice en pays grec (Patis 1979), 34.



92 WALTER BURKERT

Eindruck, unter dem schon Herodot! stand, bestitigt sich
immer wieder, dass ndmlich im religiosen Handeln, auch in
Opferpraktiken bei allen Unterschieden doch gerade die
Gemeinsamkeiten zwischen verschiedensten Volkern untiber-
schbar sind. Es scheint da, auch im Undutchsichtigen und
zunichst nicht ohne weiteres Erklitlichen, Briicken des Ver-
stehens zu geben, die auf allgemein menschlichen Gemeinsam-
keiten aufruhen. Insofern sind fiir mich die griechischen
Opferrituale bei aller Besonderheit doch immer Exempel all-
gemeinerer Phinomene.

Freilich sind Rituale vieldimensionale Gegebenheiten, so-
dass ihre Konstituierung, Abgrenzung oder gar Systematisie-
rung problematisch ist; und inwieweit eine Erklirung tiber die
Beschreibung hinaus gegeben werden kann und soll, ist dann
erst noch die weitere Frage. Die Schwierigkeit eines geordne-
ten Inventars, geschweige denn eines Systems der Opferrituale
zeigt sich, was Griechenland betrifft, bei einem Blick in die
vollstindigste éltere Behandlung, Paul Stengels Kultusalter-
tiimer ®: Stengel unterscheidet zunichst unblutige und blutige
Opfer, schliesst dann Opfer fiir chthonische Gottheiten, Siihn-
oder Ablosungsopfer, Menschenopfer, Opfer fur Meeres-
und Flussgottheiten sowie Eidopfer an; wie hier die Einteil-

1Tm genannten Band (s. oben S. 91 Anm. 1) behandelt F. Hartog die Opfer der
Skythen nach Hdt. IV 6o-62 ausschliesslich in ihrem Kontrast zum griechischen
Brauch (251-269) ; dies ist ein legitimer Gesichtspunkt. Dennoch steht fiir Herodot
fest, dass es sich auch bei den Skythen um 9voiw handelt, wihrend zugleich der
objektiv beobachtete Kern seines Berichts durch moderne Beobachtungen analo-
ger innerasiatischer Opferbriuche bestitigt wird (be:. das Erdrosseln des Opfet-
tiers, W. RApLOFF, Aus Sibirien 11 (Leipzig 1893), 25 £.); vgl. auch H. J DiEesNER,
« Skythische Religion und Geschichte bei Herodot », in RAM 104 (1 96 I), 202-212.

2 P. StENGEL, Die griechischen Kultusaltertimer (Miinchen 31920), 95-155. “Ahnlich
witt F. HErLER, Erscheinungsformen und Wesen der Religion (Stuttgart 1961), 204-225,
der Prideistisches Opfer, Gabenopfer, Weihrauchopfer, Blutopfer, Menschen-
opfer, Ersatzopfer, Geschlechts- und Keuschheitsopfer, Geistiges Opfer anein-
anderreiht und die Tatsache, dass Tietopfer zum Essen dienen, schlechtweg
vergisst; besser H. RINGGREN, [lsraelitische Religion (Stuttgart 1963), 151-162,
der die Funktionen det Gabe, der Gottesgemeinschaft und der Sithne untet-
scheidet.



GLAUBE UND VERHALTEN 93

ungskategorien Gegenstand, Empfinger und Motiv des Opfers
durcheinandergehen, bedarf keiner weiteren Ausfithrung.
Allerdings, wie Stengel entschuldigend bemerkt, « die Motive
fliessen zusammen » (128). Martin Nilsson in seinem Handbuch *
resigniert von vornherein: « unter dem einen Wort verbergen
sich Riten sehr mannigfaltigen Ursprungs und Sinnes» (132);
dabei ist Nilsson offenbar iiberzeugt, dass « Ursprung» und
« Sinn» eines Rituals von seiner manifesten Gestalt zu unter-
scheiden sei und dass seine Erklirung von jenem, nicht von
diesem ausgehen misse. Die ‘Reinigungsopfet’ trennt Nilsson
tiberhaupt vom Kapitel ‘Opfer’ ab, um auch hier zu kapitu-
lieren: «auf keinem anderen Gebiet sind Fortwucherungen
und Kreuzungen der Kultbriuche so eigentiimlich» (106).

Diese Komplexitit ist in der Tat nicht leicht zu reduzieren.
Trotzdem ldsst sich m.E. {iber Nilsson hinauskommen, weil
seine wenig reflektierten Auffassungen tiber « Ursprung» und
« Sinn» von Ritualen tberholbar bzw. lingst tberholt sind,
und zwar durch die soziologisch-funktionelle, die strukturali-
stische und die ethologische Betrachtungsweise. Inwieweit
allerdings diese drei Richtungen ihrerseits kompatibel sind oder
gar konvergieren, ist ein neues Problem. Ich mo&chte versuchen,
zunichst allgemein die Dimensionen des Phinomens ‘religitses
Ritual’ zu umreissen, dann die verschiedenen Arten von Opfer-
handlungen auf gemeinsame Merkmale hin untersuchen und
schliesslich etwas genauer jene Gruppe betrachten, die Stengel
zogernd ‘Siihn- oder Ablésungsopfer’ nennt.

I

Ritual, als Spcdpevov, ist eine stereotypisierte Handlung 2.
Handlungen lassen sich sprachlich beschreiben, vorzugsweise

M. P. NivssoN, Geschichte der griechischen Religion 1 (Miinchen 31967), 104-110;
132-157.

2Zu der auf der Ethologie aufbauenden Ritualdefinition vgl. AN 31-38; GR
99 £.53&H 36 £,



94 WALTER BURKERT

durch Verben; sie haben eine recht komplexe interne Struktut,
die sprachlich u.a. als “Wertigkeit’ des Verbums erscheint: eine
Aktion ‘Geben’ verlangt einen Geber, eine Gabe und einen
Empfinger und stellt ein spezifisches Verhiltnis von Geber
und Empfinger her. Es gibt Ritualbeschreibungen in Gestalt
von Handlungsfolgen von babylonischen und hethitischen
Texten bis zu kirchlichen Agenden. Dergleichen freilich will
dem Laien wie dem Religionswissenschaftler nicht gentigen:
was ist der Sinn der Zeremonien ? Man will verstehen, d.h. iibers
Registrieren hinaus eine durchsichtige Ordnung schaffen.

Nun ist die nichstliegende Methode, eine Handlung zu
erkliren, die Frage nach Absicht und Motiv !; und mit einer
gewissen Naivitit hat die Religionswissenschaft bis weit in
unser Jahrhundert hinein diesen Weg verfolgt. Es ist vielleicht
nur ein soziales Spiel, das aber fest eingespielt ist, bei jeder
Handlung zu fragen: warum tust du das, warum hast du das
getan? Jede Handlung hat ihre mpbgacig 2, wie die Griechen
sagten, ihren angebbaren Grund. So fehlt es denn auch im
religiosen Ritual nicht an verbalisierten Erklirungen, etwa:
wir opfern Omép xapnédv Afunter Ov dyxdpove . Freilich weiss
man mindestens seit Thukydides, dass mpogdoeig nicht immer
‘waht’ sind; es kann sich um bloss konventionelle oder bewusst
irrefithrende Sprachspiele handeln; es mogen ganz andere,
tiefere Zwinge dahinter stecken. Bei religiosen Ritualen kommt
dazu, dass fir den Aussenstehenden und teilweise sogar fiir
den Akteur selbst der erklirte Zweck und das angewandte
Mittel in einem merkwiirdigen Missverhiltnis zu stehen schei-
nen: wieso kann man die Getreidefrucht férdern durchs
Schlachten eines trichtigen Schweines, das man obendrein
noch selbst verzehrt? Wieso kann man einen Gott durch Fett-

1Vgl. S&H 161 n. 34.
2 S0 ‘fragt’ man nach der mpbdoaoic tHc ixerstag Thuc. I 133; vgl. im {ibrigen
H. R. Rawrings 11, A semantic study of Prophasis 20 400 B.C. (Wiesbaden 1975).

3 Opfetkalender von Mykonos Sy/l. ® 1024 = F. SoxorLowskr, Lois sacrées des
cités grecques (Paris 1969), Nr. 96, 16 vgl. 24 f.



GLAUBE UND VERHALTEN 05

dampf erfreuen und durch Blutvergiessen erheitern? FEine
Antwort suchte die Religionswissenschaft lange durch Rekon-
struktion von religisen ‘Vorstellungen’, von primitivem
‘Glauben’, wobei die Genesis der ‘Vorstellungen® ihrerseits
durch eine ‘primitive Psychologie’ zu erkliren war. Man
konstruiert so eine fiktive, aber in sich stimmige Vorstellungs-
welt, in der das rituelle Verhalten zweckhaft erscheint: der
Primitive ‘glaubt’, dass im Blut eine besondere ‘Kraft’ ist u.s.w.
Ich kann mich kurz fassen; denn seit Freud und Malinowski
ist dieser ganze Ansatz rettungslos iiberholt; mit dem Verhilt-
nis von primitivem und rationalem Denken steht es viel kom-
plizierter als ein eindimensionaler Evolutionismus angenommen
hatte. Freilich kann man auch noch heute lesen, ein Ritual
ohne eine « antecedent idea » sei doch nicht vorstellbar '; und
in gewissem Sinn ist die psychoanalytische Erklirung der
Rituale als Ausdruck von Aktivititen des Unbewussten,
Zwangsneurosen vergleichbar, der alten Fragestellung nach
Absicht und Motiv der Akteure noch recht nahe.

Dabei gentigt im Grund die schlichte Feststellung, dass
religiose Rituale fast immer traditionell sind, um diesen ganzen
Zugang tber die Psychologie der Akteure prinzipiell in Frage
zu stellen. Religiose Rituale werden im Rahmen einer existie-
renden Religion teils einfach imitativ iibernommen — Kinder
spielen Hochzeit und Beerdigung —, teils durch sehr michtige
Institutionen dem einzelnen aufgezwungen und in bestimmten
Situationen gebieterisch gefordert, ohne Riicksicht auf indivi-
duelle Motivation und Gestimmtheit; auszubrechen ist schwie-
rig und kann den sozialen Ruin bedeuten. Die Konsequenzen
hat man von Durkheim bis Lévi-Strauss gezogen: « Nicht die
augenblicklichen Emotionen... zeugen Riten und verleihen
ihnen Dauer, sondern die rituelle Titigkeit ldsst Emotionen
entstehen » 2. Nicht Vorstellungen erzeugen Rituale, die Vor-

1Vgl. S&H 38 f.; HN 36-38.
2 C. Liwvi-StrAuss, Das Ende des Totemismus (Frankfutt 1965), 93.



96 WALTER BURKERT

stellungen sind ihrerseits von der rituellen und sprachlichen
Tradition bestimmt; und sie sind nicht das Entscheidende.
Maior pars populi facit quod cur faciat ignorat, schreibt Seneca ?
von der traditionellen antiken Religion, und man hat den
Verdacht, dass dies fiir die ganze fassbare antike Religions-
geschichte gilt; jedenfalls hat die traditionelle Religionswissen-
schaft fast allzu bereitwillig immer wieder festgestellt, der
‘urspriingliche Sinn’ eines Ritus sei natiirlich ‘nicht mehr
verstanden’ worden. Und doch hat die Religion im Rahmen
der antiken Gesellschaft viele Jahrunderte lang funktioniert.
Dementsprechend betrachtet der Funktionalismus rituelles
Handeln eben in diesem Sinn, in seiner Bedeutung fiir die
Gesellschaft, fir ihre Solidarisierung wund Stabilisierung.
Freilich ist der soziologische Funktionalismus seinerseits in-
zwischen wieder aus der Mode gekommen, woh! auch darum,
weil heute niemand mehr der ‘Stabilisierung der Gesellschaft’
so recht traut; doch bleibt er zumindest als heuristisches Prin-
zip gerade fir antike Gesellschaften wichtig.

Uber einen vielleicht allzu mechanisch-darwinistischen
Funktionalismus hinaus fihrt die Feststellung, dass Rituale
Zeichen sind. Dies ist merkwiirdig lange iibersehen worden,
vielleicht weil ein christliches Ideal religioser Innerlichkeit
diesen Aspekt verdringt. Rituale haben demonstrativen, um
nicht zu sagen theatralischen Charakter 2. Damit wird tibrigens
das bekannte Paradox, iz sacris simulata pro veris accipi®, zur
Selbstverstindlichkeit: Zeichen sind durch Zeichen ersetzbat.
Die Frage nach dem individualpsychologischen Motiv wird
dadurch abermals zuriickgedringt: aus welchen Griinden
immer ein Akteur auf ein sclches stereotypes, traditionelles
Zeichen zuriickgreift, erste Aufgabe ist die Analyse des Zei-

1Fr. 43 Haase, ap. Aug. Civ. VI 11.

2 K. Lorenz, Das sogenannte Bise (Wien 1963; *1970), 115 f., der von « mimi-
scher Ubertreibung » spricht; vgl. S&H 37.

3 Serv. Aen. 11 116.



GLAUBE UND VERHALTEN 97

chens selbst: was wird hier signalisiert, mit welchen Mitteln,
in welchem ‘Code’? Als Wissenschaft von Zeichen, als Semio-
logie versteht sich vorzugsweise der Strukturalismus *. Inso-
tern ist strukturale Analyse von Ritualen notwendig. Die
Frage ist fiir mich, ob bloss beschreibender Strukturalismus
gerade bei religiésen Ritualen austeicht. Sie haben Zeichen-
charakter, gewiss, und doch sind sie meht als Ubermittlung
von Informationen: sie haben ganz reale Wirkungen und
Folgen sozialer, wirtschaftlicher, psychologischer Art: Werte
werden ausgetauscht oder vernichtet, Menschen wetrden aus-
gestossen oder eingegliedert, erniedrigt und erhoht; der
‘Empfinger’ wird verindert. Ist die strukturalistische Beschrei-
bung dieser dramatischen Dynamik angemessen ?

Hilfreicher scheint mir hier der Zugang von der modernen
Biologie, die sich ja — als sociobiolog y — neuerdings auch wieder
an die menschliche Gesellschaft heranwagt. Damit komme ich
zam Beitrag der Verhaltenswissenschaft, der Ethologie zum
Studium der Rituale. Nach der biologisch-ethologischen
Definition 2 ist Ritual ein Handlungsschema, das von der All-
tagspragmatik abgelost ist und Mitteilungscharakter angenom-
men hat, zum Zeichen geworden ist. Mir scheint dies ein brauch-
barer Ausgangspunkt auch fiir die Betrachtung religiosen
Rituals. Wichtig ist dabei, dass gerade die Biologie zu einer
historischen Dimension in der Interpretation der Ritualzeichen
fihrt: die Tier-Ethologie kann in ihtem so gestaltenreichen
Feld in einzelnen nachweisen, wie die ritualisierten Verhal-
tensweisen je ihr unritualisiertes Vorbild haben in bestimmten
pragmatischen Aktionen. Rituale sind Zeichen, die nicht will-
kiirlich sind, im Unterschied zu den Sprachzeichen; sie bleiben

1 Definiett als « Les sciences du signe, des systémes de signes» in O. Ducror
et al., Qu’est-ce que le structuralisme 2 (Paris 1968), 10; vgl. C. CaLAME, « Essai
d’analyse sémantique de rituels grecs », in Efudes de Lettres S. 111 6 (1973), 53-82;
im tbrigen sei zur Auseinandersetzung mit dem Struk’uralismus auf S&H
5-14; 39 verwiesen.

2Vgl. Anm. 2 S. 93; K. Lorenz, 7bid.



98 WALTER BURKERT

an einen realen Hintergrund gebunden. Kein Mensch kann zum
Zeichen der Unterwerfung die geballte Faust erheben odet zum
Zeichen der Drohung sich auf den Boden wetrfen. Auch bei
menschlichen Ritualen ist der pragmatischen, unritualisierten
Form eines Handlungsschemas nachzufragen; dies fithrt auf
eine Tradition, gegebenenfalls auf frithere, ja prihistorische
Gegebenheiten; oft allerdings zeigt sich, dass pragmatische
und ritualisierte Handlung gar nicht zu trennen sind, dass
Elemente von beidem ineinanderlaufen.

Verhalten und Etleben sind nicht zu trennen; mit der
ethologischen Interpretation der Ritualzeichen kommt, tber
den strikten Strukturalismus hinaus, gleichsam von der anderen
Seite her doch wieder die psychologische Dimension ins Spiel.
Jedes Verhalten geht mit einer bestimmten seelischen Ge-
stimmtheit zusammen, und es 16st seelische wie korperliche
Reaktionen aus. Doch geht es nicht, wie in jenen Entwiirfen
einer Primitivpsychologie, um das Erleben und Vorstellen
eines ‘urspringlichen’ Individuums, und ich mochte auch
Karl Meulis These *, dass je « ein wahr und tief Empfindender »
das rituelle Verhalten bestimmt hat, nicht voll ibernehmen;
wie will man “Wahres’ und “Tiefes’ vom Etlernten und Nach-
gemachten trennen? Hs geht von vornherein um Interaktionen
durch ein Verhalten, das Zeichenfunktion hat, gegebenenfalls
auf Zeichenfunktion reduziert werden kann; es hat psycholo-
gischen Sinn und psychische Wirkung, gerade weil es vom
Alten herkommt. Es mag beiliufig darauf hingewiesen sein,
dass bestritten ist, dass der Neanderthaletr auf Grund der Kon-
struktion seines Kehlkopfes in wunserer Manier sprechen
konnte 2; er hatte aber, archidologisch fassbar, seine Rituale,

1 «Entstehung und Sinn der Trauetsitten», in Schweiz. Archiv fiir Volkskunde 43
(1946), jetzt in Gesammelte Schriften 1 (Basel 1975), 333-351, bes. 350 f., vgl. « Bio-
graphisches Nachwort», II 1192; dhnlich F. J. Baupy, Exkoemmunikation und
Reintegration (Frankfurt 1980), 6o8 : der Ritus « Produkt spontaner emotionaler
Bereitschaften ».

2 Ph. LieBeErMAN, « On the Evolution of Human Language », in Proceedings of
the 7th International Congress of Phonetic Sciences (Leiden 1972), 258-272 ; Ph. L./



GLAUBE UND VERHALTEN 99

Jagdrituale und Begribnisrituale. Es miissten dann, vor der
heutigen Art der Sprache, besonders die Rituale gewesen sein,
die menschliche Gesellschaft moglich machten.

Um zusammenzufassen: wenn wir Rituale als Handlungs-
folgen beschreiben und erkliren, geniigt es nicht nach zugrunde-
liegenden Vorstellungen zu suchen, weder im Sinn der verbali-
sierten Erklirungen iber Zweck und Adresse noch im Sinn det
‘tieferen’ psychologischen Konstruktionen, vielmehr ist die
Zeichenstruktur der Handlung zu analysieren, nach Herkunft
und psychologischem Sinn der Verhaltenselemente zu fragen
und zugleich der ganze soziale Kontext ins Auge zu fassen, in
dem die Zeichen wirken. Wichtig ist dabei auch die Frage, ob
Rituale einfach in bestimmten Abstinden wiederholt oder aber
nur durch besondere, vor allem dutch bedrohliche Situationen
ausgelost werden. Inwieweit sie dabei durch allgemeine Tra-
dition oder durch Spezialisten vermittelt sind, die ein ‘beruf-
liches’ Eigeninteresse entwickeln — Seher und Priester —,
wire ein weiterer wichtiger Gesichtspunkt, dem hier nicht
weiter nachgegangen sel.

Die phinomenologisch geprigte Religionswissenschaft wird,
wie gegen funktionalistische, erst recht gegen biologische
Betrachtung den Vorwurf des ‘Reduktionismus’ erheben und
bestreiten, dass man von da aus tberhaupt in die religiose
Dimension hineingelangen konne. Religion erschliesse sich
nur von innen her, fur den Gldubigen, so wie die Kirchen-
fenster nur fiir den in vollen Farben strahlen, der im Innern der
Kirche ist. Die allgemeinere Forderung der auf Eigenstindig-
keit bedachten Geisteswissenschaften nach immanenter Inter-
pretation mag sich damit verbiinden. Dann hitte die Religions-
wissenschaft in erster Linie den von den Anhidngern einer
Religion selbst hervorgebrachten Zeichen, zumal den sprach-

E. S. Creuin/D. H. Krarr, in Am. Anthropologist 74 (1972), 287-307; vgl. Origins
and Evolution of Language and Speech, Annals of the New York Academy of Sciences
280 (1976) (Ph. LieBERMAN dort 660-672).



100 WALTER BURKERT

lichen Zeichen wund Erklirungen nachzugehen, mog-
lichst ohne auf den eigenen, distanzierten Standpunkt zu
rekurrieren. Dies fiihrt dann freilich oft dazu, die Realititen
des Rituals samt wirtschaftlich-sozialem Umfeld zuriickzu-
treten zu lassen gegeniiber sublimeren Phinomenen. Friedrich
Heiler, in einem der letzten grossen religionsphinomenolo-
gischen Werke, hat im Kapitel « Opter» vollig tbersehen,
dass die Menschen die Tiere zu essen pflegen *; Islam-Theoreti-
ker reden nicht gern von dem Tier-Massaker, das die Mekka-
Wallfahrt, die Hadjdj, auch heute noch beschliesst? Der
Innenaspekt hat seine Liicken; das System ist mehr als das
Bewusstsein: faciunt quod cur faciant ignorant, gerade im Bereich
der Opferrituale.

Wie leicht man mit Berufung auf den Innenaspekt anein-
ander vorbeiredet, sei an einem Beispiel gezeigt: G. Foucart ®
hat 1909 an den Opfertheorien von Robertson Smith und
Hubert-Mauss schatfe Kritik geiibt: sie seien aufs Agyptische
schlechterdings unanwendbar. Da gebe es kein sakramentales
Mahl und keine Stufen der ‘sacralisation’ und ‘désacralisation’,
es handle sich einfach um eine Fleischmahlzeit, die dem Gott
vorgesetzt wird. « L’offrande animale a donc été en Egypte
une piece de boucherie et rien de plus» (109). Diese Schluss-
floskel nun ist sicher falsch. Dem Innenaspekt, den verbal, im
Gebet breit ausgestalteten Teilaktionen folgend betrachtet
Foucart das Opfer nur bis zu dem Punkt, da es dem Gott
vorgesetzt wird; und doch, der Gott wird nicht essen: « Les
restes. . . nourrissaient les officiers du temple et les serviteurs »
(109). Konzentriert der Aussenstehende den Blick nicht auf den
Gott, so wird vielmehr dieses zum Ziel und Ende der ganzen

1Vel. Anm. 2 S. ga.

2Vgl. B. W. W. Domsrowskl, in Numen 23 (1976), 137 gegen FHN 19 und dazu
Numen 25 (1978), 78.

3 G. FoucArt, La méthode comparative dans I’ histoire des religions (Patis 1909), 85-123:
« Le sacrifice ».



GLAUBE UND VERHALTEN I01I

Zeremonie, die Versorgung des Tempelpersonals mit Fleisch,
die Umverteilung von Nahrungsmitteln. Dass diese den Weg
tiber das Sakrale geht, ist allerdings bemerkenswert. Und damit
ergibt sich doch eine Analogie zur Polaritit von ‘sacralisation’
und ‘désacralisation’: zwar ist hier nicht der Akt des TGtens
sakralisiert, wohl aber muss die Speise erst dem Gott vor-
gesetzt werden und fillt erst dann den Menschen zu; ein
Umweg ist vorgeschrieben, eine Grenzziehung signalisiert.
Die Innenansicht erscheint in diesem Fall — und nicht in diesem
Fall allein — auf den ersten Blick geschlossen und einfach:
ein Gott wird gespeist, réen de pius. Das Irrationale ist im Begriff
des zu speisenden Gottes gleichsam konzentriert und verdeckt,
bis die wissenschaftliche Reflexion auch diesen Kern der Ana-
lyse bedurftig findet; dann freilich muss sie sich miihen, ein
komplexes politisch-wirtschaftlich-soziales System zu begreifen;
zugleich wird damit aber auch Vergleich und Verallgemeine-
rung erst moglich.

Im Grunde sollten die phinomenologische Innenansicht und
die biologisch-funktionale Erklirung kompatibel, ja in gewis-
sem Masse ineinander transformierbar sein. Dies ist m.E. auch
der Fall. Seit Rudolf Otto * hat es sich eingebtirgert, Religion
durch das Erlebnis des ‘Hciligen’” zu bestimmen; das ‘Heilige’
wiederum wurde von Rudolf Otto umschrieben durch die drei
Charakteristiken des mzysterium tremendum, des fascinans und des
angrstum, also in etwa: Angst, Beseligung, und Rangordnung.
Nun sind ebendiese, Angst, Begeisterung und Rangordnung,
auch durchaus psychologisch-ethologische Kategorien. Uber
die Angst, ihre Formen und Wurzeln, ihre biologische Funk-
tionalitit und ihre Uberwindung ist eine ganze Literatur ent-

LR. Orr0, Das Heilige. Uber das Irrationale in der Idee des Géttlichen und sein Verhalt-
nis zum Rationalen (Miinchen 1917; 3°1958); danach u.a. G. MenscHING, Die
grossen nichtchristlichen Religionen (Stuttgatt 1954), 14-16; vgl. F. HELer, « Die
Bedeutung Rudolf Ottos fiir die vetgleichende Religionsgeschichte», in Reli-
gionswissenschaft in newer Sicht (Matburg 1951), 13-26. — C. Corrr (Hrsg.), Die
Diskussion um das “Heilige’, Wege det Forschung, 305 (Darmstadt 1977).



102 WALTER BURKERT

standen *. Festgehalten sei, dass Angst biologisch offenbat vor
allem auf zwei Situationen bezogen ist, Verlassen-Sein und
Verhungern einerseits, Verfolgt-Sein und Gefressen-Werden
andererseits. Die Durchdringung von Angst und Religion,
die auch in vielen religiosen Termini einschliesslich griechisch
céBag erscheint, ist seit der Sophistik immer wieder reflektiert
worden; primus in orbe deos fecit timor ®. Rangordnung spielt in
allen Primaten-Gesellschaften eine fundamentale Rolle. Ihre
Umsturz in der Ablosung der Generationen ist ein Ereignis,
in dem Angste und Aggressionen besonders auf den Plan

L Ich nenne R. MAy, The Meaning of Anxiety (New York 1950); H. v. DIrFURTH
(Hrsg.), Aspekte der Angst (Stuttgart 1965); W. Wiessrock (Hrsg.), Die poli-
tische wund gesellschaftliche Rolle der Angst (Frankfurt 1967); W. v. BAEYER |
W. v. BAEYER-KATTE, Angst (Frankfurt 1971; erweitert: 1973); Ch. D. SpieL-
BERGER, nxiety, Current Trends in Theoty and Research I/1I (New York 1972);
F. J. Baupy, op. cit., 1-70: « Theotie der Todesangst »; zum biologischen Funda-
ment R. Brun, « Biologie der Angst», in Schweiz. Zeitschrift fiir Psychologie 4
(1945), 81-96; H. HeEDIGER, « Die Angst des Tietes», in Die Angst. Studien aus
dem C.-G. Jung-Institut 10 (1959), 7-33; P. LEYHAUSEN, « Zur Naturgeschichte
det Angst», in W. Wiessrock (Hrsg.), Die politische und gesellschaftliche Rolle der
Angst, 94-112 = K. Lorenz[P. LEYHAUSEN, Antriebe tierischen und nzenschlichen
Verbaltens (Munchen 1968), 272-296; R. Bivrz, Studien iiber Angst und Schmerg
(Frankfutt 1974); Ubet Ritual und Angst G. C. Homans, « Anxiety and Ritual:
The theoties of Malinowski and Radcliffe-Brown », in Awmerican Anthropologist
43 (1941), 164-172 = W. A. Lessa[E. Z. Vogr, Reader in Comparative Religion
(New York *1965), 123-128; iiber Angst und Religion H. v. StieTENCRON (Hisg.),
Angst und Gewalt. Thre Présenzy und ihre Bewdltigung in den Religionen (Diisseldotf
_1979); vgl. auch N. LunMmaNN, Funktion der Religion (Frankfurt 1977), 117. —
Die ganze moderne Diskussion geht von S. Kierkegaard aus; doch ist, gegen
Kierkegaatd, die Trennung zielloser Angst (anxiety) und gerichteter Furcht (fear)
nicht exakt durchfithtbat; wohl aber ist det momentane Schreck vom Zustand
der Angst zu unterscheiden. Baeyer, op. /., 26 definiert Angst allgemein als
« Gesamtheit der menschlichen Bedtrohtheitsetlebnisse, soweit sie mit emotio-
neller und leiblicher Verstimmung verbunden sind ».

2 Petron. Fr. 27 Buecheler; Stat. 7heb. III 661; zur Etymologie von oéfag
P. CuantrAINE, Dictionnaire étymologique de la langue grecque IV 1 (Paris 1977),
992 f. — Grundattribut der Gotter im Babylonischen ist pu/ubtu ‘Furchtbarkeit’
(W. von SopEN, Akkadisches Handwirterbuch 11 (Wiesbaden 1972), 872 f.). Im
Griechischen ist das alte, positiv gewertete Seovdng durch das negativ getonte
deiordaipewv verdringt wotrden, doch mit dem Christentum kommt @éBo¢ 9eod
mariick (2 Cor. 7, %; vegl. Eph 5, 21;  Peir, 2, 17).



GLAUBE UND VERHALTEN 103

treten. Die Einsetzung des michtigen Gottvaters aus einer
solchen Situation abzuleiten, ist von Freud und anderen vet-
sucht worden . Begeisterung, Beseligung mag vielgestaltig
sein; das Wohlgefiihl beim Essen ist mit sexueller Stimulierung
nicht wohl zu vergleichen und auch nicht mit meditativer bzw.
drogeninduzierter Entriicktheit. Wichtig scheint mir einet-
seits die von Konrad Lorenz vorgelegte Analyse der aggtes-
siven Begeisterung — wie da ‘heilige Schauer’ tiber Ricken
und Arme laufen, nervliche Relikte des idffischen Haare-
Striubens * —, andererseits die neuere Entdeckung, dass das
Gehirn in  Ausnahme-Situationen ‘Endorphine’ produziett,
die dhnlich wie Morphium Schmerzunempfindlichkeit und
Hochgefiihl erzeugen. Das religiose Erlebnis des ‘Heiligen’,
wie Rudolf Otto es umschrieb, scheint insofern grundlegende
biologische Verhaltens- und Etlebnisweisen zu konzentrieren.

Ich mochte zur Charakterisierung noch einen weiteren
Begriff heranziehen, den des ‘Ernstfalls’3. Bezeichnet dieses
Wort wohl zunichst in den Planspielen der Generalstibe den
Krieg im Gegensatz zum Manover, so ist es doch auch geeignet
allgemeinere Erfahrungen auszudriicken. Wenn ‘der Ernstfall’
eintritt, so weiss man: die Situation ist gefihtlich, eigentlich
angstauslosend, doch wird sie bewiltigt mit energischen
Massnahmen, ja in aggtressivem Hochgefthl: die Wertord-
nungen schlagen um, vieles, was bisher im Vordergrund
stand, wird unwichtig; man verbrennt das Gertimpel, t¢ yéppa
éverripmoacay in der beriihmten Schilderung des Demosthenes ¢,
und dies wirkt, bei aller Sorge, befreiend. Wir haben also im
‘Ernstfall’ eine bezeichnende Kombination wvon fremendum,

1S. Freup, Totem und Tabu (Wien 1913); leichtfertiger D. Morris, 7he naked
Ape (New York 1967), 178-181, dem F. J. Baupby, op. ciz., 82 £. folgt.

2 K. LorENZ, 0p. cit. (supra S. 96 Anm. 2), 373-379.

8Vgl. den Sammelband Der Ernstfall (Frankfurt 1979) (Schriften der C. F. v.
Siemens-Stiftung, 2).

4 Dem. XVIII (Cor.) 169, im konkreten Detail fiit uns unklar, vgl. H. WANKEL,
Denrosthenes. Rede fiir Ktesiphon iiber den Krany (Heidelberg 1976), 849-854.



104 WALTER BURKERT

fascinans und augustum; nicht umsonst wird im Krieg, dem
Ernstfall xat’ 2€oy#v, das Vaterland ‘heilig’. Umgekehrt ist das
Heilige ernst, ja ‘das Ernsteste’, wie schon Platon beobachtet
hat (Leg. 887 d). Im religitsen Ritual wird — nach Sicht des
Aussenstehenden oft in kiinstlicher Weise — ein Ernstfall
geschaffen und durchgespielt; umgekehrt kann dann bei einem
dusserlich gegebenen ‘Ernstfall’, bei schweren Krisen — im
Vordergrund stehen Krieg, Hungersnot und Krankheit — auf
das religiose Ritual zuriickgegriffen werden. Wie mit anderen
Worten gesagt wurde: Religion kanalisiert und verschiebt
menschliche Angst und kann sie so iiberwinden *.

II

Nach diesen allgemeinen Erwigungen nun zu den Opfer-
ritualen als manifesten Handlungen mit Zeichencharakter. Es
gibt da, soweit ich sehe, im wesentlichen zwei Kernhandlungen,
das Geben — das, wie erwihnt, neben dem frommen Akteur
und seiner Gabe einen Empfinger voraussetzt, der dabei
angerufen wird —, und das Toten, meist simples Schlachten
mit Blutvergiessen und Zerlegung des Korpers; dem geht in
der Regel der Anruf eines Gottes voraus. Genauere Beschrei-
bung wird komplexer. Ein Haupttyp der Opfer — wegen ihrer
praktischen Selbstverstindlichkeit von der Religionswissen-
schaft oft eher stiefmiitterlich behandelt — ist das Schlachten
~und Vetzehten eines Tieres. Dies ist der Normalfall der grie-
chischen 9uste und auch das Ubliche, soweit ich sehe, bei den
Nachbarn der Griechen, ob Semiten, Ettrusker oder Romert.
Bezeichnend ist, dass als ‘Gabe’ oder ‘Darbringung’ an einen
Gott nur Weniges verwendet wird, bei den Griechen fast nur
Fett und Knochen, bei den Istaeliten Fett und Nieren. Ziel und

1B. Grabpicow, in Religion und Moral (Diisseldotf 1976), 116: « dass ‘die Religion’
die Angste typisiert und lokalisiert und von Fall zu Fall die Verhaltensmuster
zu ihrer Uberwindung liefert ».



GLAUBE UND VERHALTEN 105

Ende ist die reichliche Fleischmahlzeit fiit die Menschen,
weshalb denn auch ein solches Opfer schliesslich ein festlich-
behagliches Ereignis ist; die semitische Bezeichnung als 3ela-
mim, Friedensopfer, mochte ich gerade von diesem Behagen
her verstehen *.

Daneben gibt es Opfer, bei denen nur getdtet wird, ohne
Essen. In diesem Fall muss die Leiche irgendwie beseitigt
werden: man kann sie vergraben, ins Wasser wetrfen oder
verbrennen; je nachdem wird verbal von einem unterirdischen,
einem Wasser- oder Himmelsgott die Rede sein — doch gibt
es auch ‘chthonische’ Brandopfer. Bei den Westsemiten ist
eine Form des Brandopfers, hebriisch °olah ‘Emporsteigen’
oder auch kalil ‘Ganzopfer’ genannt, zu besonderer Bedeutung
gelangt, einerseits im ‘tiglichen Opfer’ im Tempel zu Jeru-
salem, andererseits in den in Karthago wie in Motye schrecklich
klar bezeugten Kinderopfern der Punier 2. In der Tat fallen
Menschenopfer, wenn sie in der Antike vorkommen, in diese
Kategorie; Kannibalismus scheint doch in mythische oder
romanhafte Phantasien verbannt. Normal und weitverbreitet
in sehr verschiedenen Zusammenhingen sind Schlachtopfer
von Tieren; der griechische Terminus cedywx deckt weithin
diesen Bereich 8. Es gibt freilich neben eigentlichem ocgdley
auch andere Methoden des T6tens: Erschlagen ohne Verletzung
der Haut — bei der ‘Bugonia’ — 4, oder Erdrosseln 5, Ertrin-
ken, lebendig Begraben °.

1Es geniige hiet det Verweis auf R. K. YERkEs, Sacrifice in Greek and Roman
Religions and Early Judaism (New Yotk 1952), und HIN pass.; S&H 54-56.

2 Zum Befund des Katrthagischen Tophet L. E. STAGER, in The Oriental Institute
Annual Report 1978[79, 56-59; zu Motye A. Ciasca et al., Mozia 1I-IX (Roma
1964-1978); A. Crasca, « Sul ‘tofet’ di Mozia », in Sicilia Archaeologica 14 (1971),
11-16.

3L. ZieueN, in RE 111 A 2 (1929), 1669-79, 5.7, Zodyt.
4 Verg. Georg. IV 295-314; Geopon. XV 2, 22-29.

% Erdrosseln einer Ziege in Melite: Anton. Lib. 13.

8 Opfer der Amestris Hdt. VII 114, 2.



106 WALTER BURKERT

Als symbolische oder gar reale Menschenopfer berithmt
geworden sind die Pharmakos-Rituale, das Austreiben eines
menschlichen Stindenbocks *. Freilich ist festzustellen, dass es
dabei nicht auf die Toétung anzukommen scheint; es gibt kein
cpalew, sondern Wegtreiben, éabverv, oder gar friedliches
‘Wegsenden’, dmomépmewv. Die Totung wird manchmal aus-
driicklich einer anderen, feindlichen Macht zugeschoben, wie im
Mythos vom Konig Kodros, der im Knechtsgewand die Stadt
verldsst, um vom Feind erschlagen zu werden. Die lateinische
devotio gehort wohl in den gleichen Zusammenhang. Statt
Menschen konnen auch Tiere eintreten; auch ist zu fragen,
inwieweit das Preisgeben wertvoller Gegenstinde als Zeichen
dquivalent sein kann, bis zum berithmten Ring des Polykrates 2.
Ich mochte versuchsweise von Preisgabe-Opfern sprechen.

Damit sind wir aber nun jenem Bereich nahe, der gemeinhin
als Opfer schlechthin genommen wird: die Gabe an ein petrso-
nales Gegeniiber. Der Dativ des Gottesnamens ist eines der
festesten Charakteristika in Weihinschriften und Opferkalen-
dern. Es bedarf kaum des Verweises auf sumerische, akka-
dische, westsemitische Parallelen fiir den Sinn des Opfers als
Gabe, oder auf die offenbar noch heute in China und Japan
durchaus lebendige Opferpraxis. Adpx Heodg wetder . Hine beson-
dere Rolle spielen bei Semiten wie Griechen die ‘Erstlinge’,
armapyat, von Ernte und Beute. Allgegenwirtig in der Volks-
religion bis in die moderne — katholische — Welt hinein sind
‘die Votivgaben. Insofetrn die vorziiglichste Essensgabe die
Fleischmahlzeit ist, sind wir wieder beim Tieropfer angelangt,
das immer auch Elemente des Gebens enthilt, von der Liefe-
rung des Tieres bis zum Austeilen der Portionen 4.

1 GR 139-142; S&H 64-67.
2 Hierzu H. S. VERSNEL, in Studi Storico-Religiosi 1 (1977), 17-40.

3 Hes. Fr. 361 Metkelbach-West, vgl. Anm. 1 S. 109.

4 Vgl. Athen. 12 cf (mit Bezug auf Zenodot) zur 3alc #ion; zu Formen des
Protestes gegen die autoritire Zuteilung R. Birz, « Anotrexia netvosa», in
Beitrige zur Verbaltensforschung, hrsg. von R. Brrz und N. Perrirowrrscu (Basel
1971), 219-244; F. J. BAuDY, 0p. cit., 451.



GLAUBE UND VERHALTEN 107

Diese Aufzihlung von Fleischspeiseopfer (usia), Vernich-
tungsopfer (codyix), Preisgabeopfer (dromopny) und Gabeopfer
(d&pov) ist sicher nicht ganz vollstindig und umfassend;
Selbstverwundung etwa und Selbstkastration, die auch gele-
gentlich als Opfer aufgefasst werden, sind nicht enthalten;
inwieweit die so wichtigen Libationen ! unter ‘Gabe’ einfach
zu subsumieren oder als eigenstindig zu nehmen sind, wire zu
fragen; dhnliches gilt von den Raucheropfern. Auch gibt es
Formen des ‘Austreibens’, die man nicht mehr ‘Opfer’ nennen
wird.

Andererseits scheint die Aufzihlung doch nicht ganz
willkiitlich zu sein. Zunichst sind die Typen nicht radikal zu
trennen, vielmehr gehen je zwei ineinander tber: Fleischspeise-
und Vernichtungsopfer haben das Toten, das Schlachten
gemeinsam; Vernichtungsopfer und Preisgabeopfer haben
beide den Charakter der Hingabe, koénnen beide als Siithne
gedeutet und zusammengenommen werden. Vom Preisgeben
wiederum zum personal ausgerichteten Geben ist schwer eine
scharfe Grenze zu ziehen; Gabe ihrerseits ist primir HEssensgabe
und bertihrt sich darum wieder mit jenen Festen des Fleisch-
essens und der Essensverteilung.

Wer weitergehen will, kénnte die vier Typen systematisch
ableiten aus dem Nebeneinander der Handlungen “I'Gten’ und
‘Geben’ in Uberkreuzung mit einer Opposition von ‘Essen’
versus ‘Beseitigen’: T6ten und Essen ergibt das Fleischspeise-
opfer, T'oten und Beseitigen das Vernichtungsopfer, Geben
und Beseitigen das Hingabeopfer, Geben und Essen — in
Analogie oder Gemeinsamkeit von Mensch und Gott — das
eigentliche Gabenopfer.

Dabei haben die beiden Grundhandlungen, Téten und
Geben, einen gemeinsamen Bezugspunkt; ihre Verstrickung
in den Opferritualen ist nicht zufillig. Ein Lebewesen téten,
heisst dieses als Partner mit eigenem, unberechenbarem Willen

18& H 41-43.



108 WALTER BURKERT

auszuschalten und zum voll verfiigbaren Objekt machen;
‘eeben’ wiederum ldsst sich nur, was von der empfindlichen
Ego-Sphire abtrennbar und als Objekt transferierbar ist.
‘Geben’ wie “Toten’ setzt Grenzziehung voraus, Objektivie-
rung, Trennung des Ich von einem anderen, tiber das verfigt
wird. Elementarer noch als ‘Geben’ ist im Grund das ‘Niedet-
legen’, tidévou, das in charakteristischer Weise im Opferkontext
verwendet wird !, doch zugleich auch die ‘Beisetzung’ eines
Toten bezeichnet. Indem das ‘Niederlegen’ als ‘Geben’ stilisiert
wird, ist ein jenseitiger Partner eingefiihrt, ibergeordnet dem
eigenen Ich; auch das “T'éten’ wird einer solchen Autoritit
unterstellt: der Freiraum des Umgangs mit Objekten bedatf
einer hoheren Notwendigkeit zur Legitimation; gerade das
Verfiighbare wird zum Unvetfiigbaren, Geheiligten. Kurz-
schliissig dagegen wire es, das Toten einfach dem Geben zu
subsumieren, weil man dafir auch ‘das Leben nehmen’ sagen
kann 2; ein solches Sprachspiel ist nur in gewissen Einzel-
sprachen moglich; der Sache nach lisst sich ‘Leben’ eben nicht
zum transferierbaren Objekt machen.

Doch mochte ich mich nicht darauf versteifen, dass das
vorgeschlagene Viererschema mehr sei als Begriffsspielerei.
Es hilft immerhin zunichst, Einseitigkeiten zu bezeichnen.
Theorien des Opfers gehen meist nur von einem dieser Typen
aus. Am geldufigsten ist, seit der altmesopotamischen Termi-
nologie, durch Homer und Platon gestiitzt, durch den Anklang
von der operari/Opfer an offerre/offering/offrande fast unent-

1Vgl. z.B. tév &v taig 630t idepévov dmapydv: Suda, s.v. ‘Eppaiov (e 3030); Hotg
@V deopogoptev: Schol. ad Aristoph. Thesm. 585 ; dazu mopatidévon (to mapatideépeve
tor dedt in det Lex sacra von Theangela 11-12, in ZPE 34 (1979), 211) und
dvanidévar, — Als ‘Niedetlegungen’ manifestieren sich Opfer in der Sicht des
Prihistorikers, H. Jaxkvuan (Hrsg.), Vorgeschichtliche Heiligtiimer und Opfer-
plitze in Mittel- und Nordeuropa, Abh. Gottingen 74, 3, 1970.

2Vgl. Sallust. De diis et mundo 16, 1: 7oig Sidobst Tév Sidouévav dmdoyssdat...
Cfic 8 Sua DuoLddv dmopydueda.



GLAUBE UND VERHALTEN 109

rinnbar geworden, die Auffassung des Opfets als Gabe .
Moderne haben allenfalls, um vom do ## des loszukommen und
der Bedurfnislosigkeit des Gottes Rechnung zu tragen, ‘Gabe’
durch ‘Hingabe’ zu ersetzen versucht 2, Die Gaben-Auffassung
des Opfers scheitert allerdings am deutlichsten am griechischen
Fleischspeiseopfer, wie schon der Mythos vom Opfertrug des
Prometheus bewusst macht.

Hier setzt darum die Opfertheorie von Meuli/Burkert
ein, iiber die ich mich nicht wiederholen will. Indem das un-
ritualisierte Vorbild im paldolithischen Jagdverhalten gefunden
witd, hat diese Erklirung einen besonderen menschheits-
geschichtlichen Tiefgang. Es ist auch nicht schwierig, das
Vernichtungsopfer als Teilhandlung aus der umfassenden
Praxis des homo necans herzuleiten, ja esist moglich, die Besonder-
heit der Essensgabe an das Fleischverteilen nach der Jagd
anzuschliessen; ‘food-sharing’ gibt es bei Schimpansen offen-
bar nur in solchem Fall ¢. Am fernsten steht diesem Modell das
Preisgeben und Wegschicken an sich — was das entworfene
Vierer-Schema tibrigens bestitigt —.

Gerade dies, die ‘victimation’ eines Siindenbocks, ist Aus-
gangspunkt eines beriihmten Buchs von René Girard, das
gleichzeitig mit Fomo Necans etschienen ist®. Beide Biicher
haben ganze Reihen von Motiven und Beobachtungen gemein-

L Zu sumerisch nidbu, akkadisch nindabu W. von SopeN, Akk. Handwb. 11 790 B;
zu hebtiisch minhabh, qorban H. RINGGREN, [sraelitische Religion, 152 ; 8&pov " AdHvne:
Hom. 7/. VI 293 ; 8éxvo piv ipd: I/. 11 420 etc.; Plat. Euthphr. 14 c: 6 9dewv SwpeloDal
goTl Tolg deolc.

2 F. HeiLer, Erscheinungsformen und Wesen der Religion, 204.

3 K. Meuri, «Griechische Opfetbriuche »,in Phyllobolia. Festschrift P. Von der

Miihll (Basel 1946), 185-288 = Gesammelte Schriften 11 (Basel 1975), 9o7-1021;
HN pass.

t G. Teveky, in Scientific American 288, 1 (1973), 32-42; P. J. WiLson, in Man
N.S. 10 (1975), 5-20.

5 R. N. GIrRARD, La violence et le sacré (Paris 1972) (Violence and the Sacred, Balti-
more 1977); zut Diskussion vgl. Diacritics, Spring 1978: Special Issue on the
Wortk of René Girard; R. Goroon, in Comparative Criticism 1 (1979), 279-309.



II0 WALTER BURKERT

sam, richten doch beide ithr Augenmerk auf die Bedrohung der
Gesellschaft durch Gewalt und die Begriindung der Ordnung
durch die im Opferritual ausgespielte Aggression. Auch
manche Strategien der Kritik gegen allzu globale Opfertheorien
mogen beide Biicher gemeinsam treffen. Der Unterschied liegt,
wie gesagt, im Ausgangspunkt. Girard konstruiert eine Ut-
situation, in der die intraspezifische Aggression der Menschen,
imitativ aufgestachelt, sich in einer Explosion entlidt, in der
Vernichtung, ja Zerreissung eines willkiitlich gewihlten
‘Opfers’; dies ist die Katharsis, die dann den Frieden ermog-
licht. Die Berufung auf Tragédie und Tragodientheorie ist
explizit. Was m.E. fehlt, ist der historisch-empirische Untet-
bau. Girard kombiniert, was zumindest in der griechischen
Tradition stets getrennt ist, Pharmakos und srapaypég; et tibet-
sieht nahezu vollig, was beim realen griechischen Opfer so
sehr im Vordergrund steht, das Essen. Mir scheint darum die
Meuli-Burkert-Theorie in der historischen Realitit besser
verankert. FHine beunruhigende Frage ist eher, ob etwa das
blutige Opfer statt direkt aus der Jagd vielmehr aus einem
paldolithischen Kannibalismus herzuleiten wire; fiir diesen
gibt es ja einige deutliche makabre Zeugnisse!; wie dieser
wiederum mit Totenbestattung und Totenbrauch zusammen-
hingt, ist ein weiteres Feld fiir Spekulationen. Ich mochte
mich hier nicht verlieren und im tbrigen lieber vom Schlichten,
Notwendigen — in diesem Fall von der Jagd — als vom
Phantastisch-Absurden ausgehen.

Opferrituale aller Art sind darum eine Grundgegebenheit
der Religion, weil sie in besonderer Weise das ‘Heilige’ signa-
lisieren, also, Angst, Beseligung, und Rang. Dies sei nun kutz
verfolgt, unter Riickgriff auf den Begriff des ‘Ernstfalls” und

YA. Rust, in Propylden-Weltgeschichte 1 (Betlin 1961), 178 f.; W. GIESELER,
« Schidelvetletzungen, Kannibalismus und Bestattungen im europiischen
Paliolithikum», in Aus der Heimat 6o (1952), 161-173; H. Jankuuy, in NAWG
1968, 3, 59-71; F. J. BAuDY, 0p. ¢it., 173-175. Aus einem von Notzeiten etzwung-
enen Kannibalismus leitete Theophtast das Tieropfer ab, Potph. Abst. 11 27.



GLAUBE UND VERHALTEN II1I

die doppelte Moglichkeit, Angst einerseits zu erzeugen,
andererseits von aussen gegebene Angstsituationen zu bewil-
tigen. Zunichst wiederum das Fleischspeiseopfer. Haupt-
signal des Verfahrens, wie es im Griechischen durchgefiihrt
wird, ist eindeutig der Schrecken der Toétung besonders im
Durchschneiden der Kehle, im Hervorstirzen des Bluts; der
gellende Schrei, die &rorvyy, verstirkt das Signal. Die grie-
chische Tragodie hat in ihren Opfermetaphern und im metri-
schen Aufschrei diesen Aspekt des Ritus weidlich ausgebeutet .
Damit verschrinkt sich aber die Erwartung der — an sich
seltenen und so ganz besonders wohlschmeckenden — Fleisch-
mahlzeit: Hochgenuss ist das bekannte Ziel. Indem die
Totungsangst durchstanden wird, schwindet die andere Angst,
die vor Hunger und Elend. Bestimmend ist in diesem Gegen-
satz der Erlebnisweisen die sich bestitigende Rangordnung:
eine feste Achse wird durch das unumkehrbare Verhiltnis von
Opfterherr und victima gesetzt; an ihr orientieren sich die Abstu-
fungen der poipon, der yépx, der Fleischportionen, die nach
Rang ausgeteilt werden. Thema ist Tod und Ubetleben, im
Essen bestitigtes Leben, getragen von der rechten Ordnung,
Moipe und @épic, gipfelnd in der tipt dessen, ‘fur den’,in dessen
Namen dies veranstaltet wird.

Scheinbar ganz verschieden ist die ‘Darbringung’ der unblu-
tigen Essensgabe; die Blut- und To6tungsangst ist hier aus-
geschaltet. Immer wieder wurde diese Opferart als Inbild
einer idyllischen Frommigkeit, der schlichten Gottnidhe des
urspringlichen Menschen gepriesen 2. Die Idylle ist, wie so
meist, doch triigerisch. Feietliche Zuteilung, das Recht auf den

1W. BurkerT, « Greek Tragedy and Sactificial Ritual», in GRBS 7 (1966),
87-121.

2 Theophtast bei Porph. Abst. 11 5-7; die Anekdoten tiber den vom Delphischen
Orakel bezeichneten “frémmsten” Menschen bei H. W. PArke/D. E. W. WorRMELL,
The Delphic Oracle 11 (Oxford 1956), nt. 238-243; B. Garz, Weltalter, goldene Zeit
und sinnverwandte Vorstellungen (Hildesheim 1967), 165-171. Zum folgenden
S&H 52-54.



I12 WALTER BURKERT

‘ersten’ Zugriff ist das Gegenteil von schimpansenhafter Unbe-
fangenheit. Der Mensch gibt an sich ungern. Lebensmittel
sind gerade in wurtiimlichen Gemeinschaften grundsitzlich
knapp, die Angst vor dem Hunger ist prisent, und sie geht
auf Grund stets wiederholter Erfahrungen zusammen mit der
Sorge, dass das bisschen, was man hat, von einem Stirkeren
noch weggenommen wird. Die Angst vor dem ¢dévoc gerade
im Erfolg * hat hier wohl ihren Ursprung. Eben darum ist die
Gabe ein elementarer — auch schon vormenschlicher 2 — Ritus
der Beschwichtigung, der die Aggression des Stirkeren stoppt,
zumal wenn weitere Beschwichtigungssignale damit verbunden
sind, wie Selbstverkleinerung und Licheln. So baut die freund-
liche Idylle latenter Bedrohung vor. Die Angst vor Verteilungs-
kimpfen und Verlusten wird Gberwunden durch aktive Vor-
wegnahme, durch Verzicht, der dadurch zugleich bestimmt
und begrenzt witd; der Bedringte, Gejagte wird aktiv, als
Opferer, der sich vom Opfer trennt. So hat sich offenbar seit
alters und weitum in menschlichen Gesellschaften das ‘Geben’
als einer der wichtigsten konfliktvermeidenden Prozesse ein-
gespielt, wobei das ‘Geben’ nun als reziprok verstanden wird 3:
Wer gibt, erwartet eine Gegengabe, wer empfingt, weiss sich
zu einer solchen verpflichtet. Im Gabenopfer ist dieses sozio-
motphe, funktionale Modell zum Zeichen geworden, das auf
einen jenseitigen Partner verweist. Es signalisiert Rang, an dem
man doch auch teilhat: man gibt ‘dem Stirkeren’ in Erwartung
seiner Huld. Dies signalisiert Zukunfts-Zuversicht: nur der
Mensch lebt in der Zeit-Dimension, und die Vervielfiltigung
der Zukunftsingste miisste ihn erdriicken, hitte er nicht Strate-

1Vgl. die Ausserung des Aemilius Paulus Liv. XLV 41, bzw. des Camillus Liv.
V 21, 15, Plut. Cam. 5, 7-9.

2K. Lorenz, op. c¢it. (supra S. 96 Anm. 2), 100 f.; I. EBL-EIBESFELDT, Der
vorprogrammierte Mensch (Wien 1973 ; Minchen 1976), 187; F. J. Baupy, op. cit.,
46 f. Unritualisiert z.B. Petron. 72: Gifon... se ratione acutissima redemerat a cane...

3 M. Mauss, « Essai sut le don», in L’Année sociologique 11 1 (1923/24), 30-186 =
Sociologie et anthropologie (Paris 21966), 143-279.



GLAUBE UND VERHALTEN 113

gien entwickelt, diese zu verdringen oder zu bewiltigen. Der
Kreis von Gabe und Gegengabe gestattet es, eine Wenn-Dann-
Beziehung zu entwerfen; dies geschieht vor allem in der unab-
sehbar weit verbreiteten Methode des Geliibdes ': Wenn diese
oder jene Gefahr tberstanden, der Gewinn eingetreten ist,
wird ein im voraus bestimmter Verzicht geleistet werden,
fixiert z.B. auf ein Zehntel, Sexdry. Umgekehrt glaubt man in
bereits eingetretener Bedringnis gern den Instanzen, die es
wissen miissen — Sehetn und Orakeln —, dass ein materielles
Versiumnis, ‘vergessene Opfetr’ gutzumachen sind 2, und
hofft durch entsprechende Gabe den Kreislauf der Gegengaben
wieder in Gang zu bringen. Kurzum, das Gabenopfer ist
‘heilig’, indem es nicht nur als yépag, Rang, signalisiert, als
Erstlingsopfer den ersten Rang, sondern die Angst vor dem
Verlust in den Respekt vor einem Hoheren transformiert und
an die beseligende Erwartung des Beschenktwerdens bindet.

Ganz im Vordergrund steht die angsterregende Drohung,
det Blut- und Toétungsschock, bei den Vernichtungsopfern;
nur verstohlen regt sich die Beseligung, det Schock des Ubet-
lebens: nicht ich bin es, der da liegt und verblutet; und in
dieser unaufhebbaren Scheidung manifestiert sich eine Rang-
ordnung, die die Griechen selbstverstindlich als tuu# verstehen.
Eine Form der tipf sind auch die Vernichtungsopfer im Toten-
kult. Karl Meuli ® hat sie ansprechend auf die spontane Wut des
Trauernden zuriickgefiihrt: weil der Freund tot ist, soll der
und jener auch nicht meht leben. Und doch, wenn Achill die
Troer schlachtet, bestitigt er sich selbst eben als den Mich-
tigen, Ubetlebenden, und die andeten sehen grausend und
bewundernd zu.

Mit den Vernichtungsopfern stellt die Religion das stirkste
Mittel bereit, Angst zu erregen. Eine Gelegenheit, bei der

1Vgl. W. Emsenuur, in RE Suppl.-Bd. XIV (1974), 964-73, £.v. « votum»;
W. H. D. Rousg, Greek Votive Offerings (Cambridge 1902).

2 Hom. 77. T 62-67.
8 Gesammelte Schriften 1 344; 11 924-932.



114 WALTER BURKERT

religioser Terror in besonderem Masse eingesetzt wird, ist der
Eid. Hier wird der ‘Ernstfall’ geschaffen, wird eingeschirft,
dass nunmehr die Abmachung oder Aussage gilt und kein
Weg listig darum herumfihrt — die Schimpansen, denen man
Sprache beigebracht hat, haben sofort angefangen in dieser
Sprache zu liigen —. Darum wird beim Eidopfer der Schrecken
der Vernichtung besonders handgreiflich gemacht, indem man
die omidyyve in die Hand nehmen oder auf die abgeschnit-
tenen Genitalien des Opfers treten muss oder auch zwischen
den Teilen des zerschnittenen Opfers hindurchgeht *: hier
gibt es keine Regeneration mehrt.

Anderseitig aber haben die Vernichtungsopfer ihren Platz
gerade in dem von aussen vorgegebenen Frnstfall; hier handelt
es sich also um Angstvetlagerung und Angstbewiltigung
durch die eigene aggressive Aktivitit. So werden als codyua
im engeren Sinn * unmittelbar vor der Schlacht im Angesicht
des Feindes Tiere niedergemetzelt. Dies ist Hingabe, Vernich-
tung von eigenem Besitz, im mythischen Spiegel in der Regel
ein Jungfrauenopfer; es ist zugleich der Anfang der blutigen
Schlichterei, den man sicher beherrscht und in der Hand hat.
Aber auch anderen Gefahrensituationen, besonders Seuchen
und Hungersnéten begegnet man oft mit Vernichtungsopfern.
Ein inschriftlich erhaltenes Beispiel ist das Orakel fir Kalli-
polis auf der Chersonnes3: in einen Pédpo¢ sind Tiere zu
schlachten und dann dariiber zu verbrennen; wenn am Ende
-eine Apollon-Statue iiber dem ganzen errichtet ist, ist die
Seuche gebannt. In einem schwibischen Dorf hat man noch
1796 bei einer Viehseuche den Gemeindebullen lebendig
begraben ¢. Eine Verzweiflungssituation besonderer Art ist

1 GR 377-382; man sucht den 8pxog Sewérarog, /. XV 38; besonders eindrucks-
voll auch die Vereidigung der Jegio linteata Liv. X 38.

2 HN 78; W. K. PrrrcuErt, The Greek State at War 111 (Betkeley 1979), 83-88.
8 G. KaseL (Hrsg.), Epigrammata Graeca, Nt. 1034.

% Spott-Flugblatt, abgebildet bei W. Kouvruaas, Das war Wiirttemberg (Stuttgart
1978), 21.



GLAUBE UND VERHALTEN LIS

die &mhowx, Ppotév ¥haw wie Aischylos ! sagt; ihr untitig preis-
gegeben zu sein, ist unertriglich, man fiihlt sich in der Fessel,
wédry; hier erfolgt der Ausbruch in die aggressive Vernichtung,
im Mythos das Menschenopfer, realiter ooy, sei es “fiir’ die
Winde selbst, sei es ‘fiit” einen dahinter stehenden Gott oder
Heros. Nicht minder verzweifelt kann die Situation im Sturm
sein; da witft man einen iiber Bord — das Jona-Motiv * —:
wiederum die aktiv vollzogene, begrenzte Vetnichtung, die
den anderen den aufatmenden Schock des Ubetlebens vermit-
telt. Das ganze Verhaltensschema, der Ausbruch aus der
Angstsituation durch Vernichtungsopfer, ruht m.E. auf einem
biologischen Programm: wenn die Flucht misslingt, kommt
es zu einer oft letzten, ‘verzweifelten’ Gegenwehr; ‘to fight
like a cornered rat’ 3, Es ist kein Zufall, dass solche Situationen
uns in Phantasie und Emotionen besonders gefangen nehmen;
die enorme Wirkung dieser Motive in der Literatur zeugt
davon. Im Ritual ist der Ablauf in verschiedenen Varianten
stereotypisiert; es signalisiert den Umschlag der Verzweiflung
in aggressive Ubetlegenheit.

Daneben steht die eher passive Variante des Verhaltens in
der Ausnahmesituation, dass man sich im wesentlichen auf die
Auswahl eines einzelnen Vertreters der Gemeinschaft be-
schrinkt, der preisgegebenen und ‘hinweggefiithrt’ wird; dies
sind die scapegoat-Rituale im engeren Sinn. Das Zeichenrepet-
toire zielt eben auf die Differenzierung: der eine, ausserordent-
liche, geschmiickte, zum Verderben bestimmte, gedemiitigte,
der ausgestossen wird, und die geschlossene Gruppe der ande-
ren, die sich gerettet wissen. Angst schligt um in Erleichterung,
und wieder bestitigt sich in der nicht umkehrbaren Scheidung
eine hochste Autoritit. Der Umschlag vom passiven zum

1 Aeschyl. Ag. 187-204; vgl. Hdt. II 119; VII 191; auch das Polyxena-Opfer
wird durch &rmiowx erzwungen, Eur. Hee. 38; 539.

2 & H 71.

8 Zur ‘kritischen Reaktion’ K. Lorenz, op. cit. (supra S. 96 Anm. 2), 44 f.;
W. Wickrer[U. Sest, Das Prinzip Eigennutz (Hamburg 1977), 290 f.



116 WALTER BURKERT

aktiven Verhalten vollzieht sich freilich leicht. In der judischen
Synagoge war das Buch Jonz die Lektire fir Jom Kippur,
den Tag des Stindenbocks 2.

111

Nach diesem allgemeinen zour d’horizon nun zu einigen
Einzelfillen aus dem Bereich jener Opfer, die Stengel nach
ihrer Funktion °‘Ablosungsopfer” nannte; Hbpate Avtipra
konnte man auf griechisch sagen; der Handlungsform nach
sind es Vernichtungs- oder Preisgabeopfer; von Fesselung
und Ausbruch (Abew nédxc) war ja eben die Rede.

Die Griechen sprechen gelegentlich von Gottern der Ab-
wendung, 9eol drotpémarol, im Sinn einer antithetischen Span-
nung: da sind einerseits die grossen, bekannten Gotter, die
aktiv ‘abwenden’, vor allem Zelg dmotpbrarog und ’Améirwy
anotpbmatog 2, andererseits aber undeutlich-unheimliche Michte,
mit denen man sich nur befasst, um sie samt dem Unheil los-
zuwerden; man nennt keine Namen. « Man tut dort, was bei
Gtiechen zut Abwendung von Ubeln Brauch ist», — so Pausa-
nias tiber 9Yeol dmotpdmaror in Sikyon *—, dies ist schon fast das
Maximum an Information. Isokrates spricht von ‘Gottern’,
« die tiber Ungliick und Strafe gesetzt sind, die weder im Gebet
noch im Opfer geehrt werden, wohl aber fithren wir dromopmat
von ihnen durch» ¢; ‘Gotter’ also, die man beschwichtigen

1 S&H 59-77.

2 Das Material: RE 11 1, 189-190; Zeus Apotropaios RE X A 275-276; populir
ist "Ané v drotpbratos, Aristoph. Vesp. 161; Av. 61; Plut. 359; 854; Aeschyl.
Pers. 203-6; 216-217; Bur. HF 820-821; oft auch in Inschriften; ’A9nvé& drotpomale:
F. Soxovowski, Lois sacrées des cités grecques, Supplément (Paris 1962), 88 b (Lindos,
neben Zebg dmotpbronog); IGURom 95, vgl. Plut. Quaest. Gr. 3, 292 A.

8 Paus. II 11,1; Yuclag xel iepovpylag amotpomatovg: Plut. Quaest. Gr. 3, 292 A;
Hp. Viet. IV 89 (VI 652 Littré): tolow dmotpomaiooy xal yit xal flpwow im
Kontrast zu den fiir ‘Gutes’ zustindigen Gottern,

4 Tsoc. V (Phil) 117, dazu Apollodor, FGrHist 244 F 93 mit den von Jacoby
zusammengestellten Belegen, bes. Eust. d Hom. Od. XXII 481 sqq., 1935, 9-12
(ropmaia); dvdvopor Yeat Eur. I7T 944; Melanippe Fr. 6, 18 (Supplementum Euripi-
deurm, beatb. von H. v. ArMiN (Bonn 1913), 33).



GLAUBE UND VERHALTEN I17

muss, die man aber vor allem los haben will. Dies geht zusam-
men, ohne von vorneherein identisch zu sein, mit ‘Reinigungen’
(xaddpoeig), bei denen blutige Opfer, xafappot yorpoxtévor, um
mit Aischylos® zu sprechen, eine Rolle spielen; die Reste
(xaddpparo) werden oft an Dreiwege geworfen (finrew) 2.
Spezielleres ist bekannt von den Opfern fiir die Gottin der
Dreiwege, Hekate, und ihren ‘Speisen’ (Seinva). Dieses Wort
ist hier terminologisch, Scinvov mépnew odet dmoméumew 3. Am
ausfithrlichsten ist Aristophanes im Plutos: die Reichen schicken
am 30. des Monats, in mondloser Nacht also, der Hekate ein
‘Abendessen’, deimvov an den Dreiweg; de facto essen’s die
Armen, sie reissen es an sich, noch ehe es niedergesetzt ist.
Nach einem Aristophanesscholion handelt es sich um Brote,
nach einem anderen um Eier und Kise ¢; Plutarch spricht vom
Kochen: man hat nichts davon als Rauch und Lirm, denn man
isst nicht selbst davon ®. Daneben ist, schon im 5. Jh. und
dann wieder bei Plutarch, von Hunden die Rede, die fiir
Hekate geschlachtet und als 3einvov an den Dreiweg ‘gesandt’
werden ®. Beim Hexenritual des Sophron? dagegen werden

1 Aeschyl. Eum. 283.

2 Bust. 1934, 53; 1935, 3; éxPolai 1935, T10.

3 Aristoph. Plut. 594-597 mit Schol. ad s94; Plut. Quaest. Rom. 111, 290 D;
éxgepew: Plut. Quaest. conv. VI 6, 3, 708 F-709 A ; Quaest. Rom. 68, 280 C; Soph.
Fr. 734 Pearson. Vgl. L. R. FARNELL, The Cults of the Greek States 11 (Oxford
1896), 598; RE VII 2 (1912), 2780; allgemein Th. Kraus, FHekate (Heidelberg
1960).

4 Schol. ad Atistoph. Plut. 594; 596.

5 Plut. Quaest. conv. VII 6, 3, 708 F-709 A. Anders der Zauberer: er ‘wirft 'Reste
der eigenen Mahlzeiten dem Totengeist hin, den er an sich binden will, PMag
IV 6o; 1395.

8 Aristoph. Fr. 204 = Se¢hol. ad Theoc. II 12; Plut. Quaest. Rom. 68, 280 C;
111, 290 D; Datstellung eines Hekate-Hundeopfers auf einer tf. Lekythos:
L. DeuBNER, Attische Feste (Betlin 1932), Tafel 2 in det Deutung von A. Rumpr,
in BJb 161 (1961), 208 f.; Rest von Hunde-3einva in Lydien: C. H. GREENEWALT,
Ritual Dinners in Early Historic Sardis (Betkeley 1978).

7 PST XI 1214; D. L. PAGe (Hrsg.), Select Papyri 111 (London 1941), nt. 73;
K. Larte, Kleine Schriften (Munchen 1968), 492-498 (woT tavde muxtakebow V. 16
ist nicht ein Ringen mit det Gottheit — Latte 495 — sondetn mit der stram-
pelnden Hiindin).



118 WALTER BURKERT

alle Turen des Hauses geoffnet, wohl dass das Wilde Heer
durchzieht und das Seinvov, den eben geschlachteten Hund,
abholt; dies ist ein Sonderfall. Ob die Armen in Griechenland
auch das Hundefleisch gegessen haben? Auszuschliessen ist
dies sicher nicht. Jedenfalls dachte man sich den ‘Hund’ Dio-
genes gern in der Rolle, wie er sich von Hekate-Speisen
ernihrt *. Hekate selbst gilt als Anfihrerin eines Heeres von
wilden Gespenstern 2, oder, konkreter, von bellenden Hunden;
sie kann selbst als “‘Ungeheuer’ erscheinen ®. Hier ist im Grund
das Angstbild des in der Nacht jagenden und verfolgenden
Raubtiers explizit zu fassen *; man muss es ablenken und
zufriedenstellen, indem man ihm ein passendes deimvov ibet-
lisst. Vergleichbar ist, wie Kerberos mit dem Honigkuchen
(uehrrobra) beschwichtigt werden kann®: Hier wird das
Raubtier-Bild tiberlagert vom Zeichen des ‘siissen’ Friedens,
des iMdoxecSar schlechthin. Jedenfalls wird eine Bedrohung,
eine Angst durch Preisgabe von Essen abgewendet. Wenn
Hekate speziell, seit der alten Zeit, auch als koprophag, als
BopPopogpbpPa gilt, sodass Exkremente ihre Gegenwart anzeigen ©
— so wiirde ich dies letztlich mit der unwillktirlichen Defika-
tion in hochster Angst, in der Verfolgunssituation zusammen-
nehmen. Aber lassen wir das.

! Lucian. Dial. mort. 1, 1; Catapl. 7 (et verbindet dabei die 8einva und die ¢
éx Ty xadapotwy, die nicht notwendigerweise zusammengehoren. — Die Scholien
bringen nichts Selbstindiges). — Zum Essen von Hundefleisch Plin. Naz. XXIX
14, 58.

2Eut. Hel. 569; vgl. R. Kannicur (Hrsg.), Euripides Helena 11 (Heidelberg 1969),
160 f.; Trag. adesp. Fr. 375 N2: ydoviag ‘Exdrng ndpov...; Bur. fon 1048-1049.
3 Aristoph. Fr. 500; ein merkwiirdiges Vasenbild: S. Karouzou, in JHS 92
(1972), 64-73.

* « Das Gespenst ist die Projektion des nichtlich jagenden Raubtiers »: K. Lotrenz
bei H. v. Drrrurte (Hrsg.), Aspekte der Angst, 40; B. Gladigow bei
H. v. Stierencron (Hrsg.), Angst und Gewalt..., 63; S&H 72; F. ]J. Baupy,
op. cit., 101-118, bes. 113.

3 Schol. ad Atistoph. Lys. Gor.

8 Hp. Morb.Sacr. 1, VI 360 f. Littté; BopBopopdpBu oft in den Zauberpapyri.



GLAUBE UND VERHALTEN 119

‘Normaletr’ erscheint in der griechischen Welt, dass man
einer heraufziechenden Gefahr durch ein Tieropfer zu begegnen
sucht. « Hin Lamm, ein schwarzes Lamm bringt heraus: ein
Wirbelsturm schickt sich an auszubrechen» !: Die aktive,
selbst bestimmte Vernichtung will der unkontrollietbaren
Vernichtung zuvorkommen. « Wenn gegen das Land oder
gegen die Stadt eine Seuche herankommt, oder Hunger, oder
ein Stetben », heisst es in dem im 4. Jh. v. Chr. aufgezeichneten,
dem Inhalt nach her wohl weit ilteren von Delphi erlassenen
Reinigungsgesetz von Kyrene, « opfere man vor den Toren
[am Platz?] des Abwendens dem Apollon Apotropaios einen
roten Ziegenbock» 2. In der Babylonischen Magie werden
die Didmonen, besonders die Krankheitsdimonen gern als
hungrige Bestien vorgestellt 3; Porphyrios hat spiter die bosen
Dimonen #hnlich geschildert 4; wieder das urmenschliche
Angstbild. Das Ritual lisst in dieser Situation den Menschen
aktiv werden: er muss iiberlegt und planend die rechte Aus-
wahl treffen — nicht irgend ein Tier, sondern eine Ziege,
minnlich, rot —, zur Preisgabe kommt das aktive Schlachten;
das ganze ‘vor der Stadt’: man begegnet der Gefahr und wendet
sie ab, kraft Apollon érotpémaios. Objektive Erfolgskontrolle
ist unmoglich; man mag immer sagen, ohne das Ritual wire
es noch schlimmer gekommen.

Von der Seuche zum Krieg, von der inschriftlich bezeugten
Praxis zur literarischen Fiktion: die Menoikeus-Szene in Euri-
pides Phoinissai ® gibt eine der ausfithrlichsten erhaltenen
Schilderungen eines ‘Lose-Opfers’ (&dvtherov, 969). Det

1 Aristoph. Ran. 847-848.

2F. Soxkorowskr, Lois sacrées..., Supplément, 115 § 1 (mit Lit.); die Liicke in
Z. 5 f. vor dem Genetiv 76 drotporaio und in Verbindung mit diesem ist schwet zu
etganzen.

3Vgl. etwa den Text iiber das ‘Stellvertretungsopfer’ bei B. MEIssNER, Babylo-
nien und Assyrien (Heidelberg 1925), 222 mit. Ov. Fast. VI 131-168.

4 Porphyrii De philosophia ex oraculis hanrienda, ed. G. WoLrr (Berlin 1856), 147-150.

8 Vgl. J. Scuamrrr, Freiwilliger Opfertod bei Euripides (Giessen 1921); H. STROHM,
Euripides (Minchen 1957), 52 f.



L20 WALTER BURKERT

Ernstfall ist gegeben: Theben wird belagert und steht vor dem
Untergang. Der Seher Teiresias, befragt, hat eben dies zu sagen:
« Stirker ist das Unbheil als das Heil» (889). Aus der Ver-
zweiflung fihrt nur das Opfer, als gdopaxov cwtypiag (893).
Menoikeus, der Jiingling aus dem Geschlecht des Kadmos,
muss geschlachtet werden (opdfw, 913). Den Grund gibt
Teiresias in Form der Gottererzihlung, des Mythos: Kadmos
hat bei der Stadtgriindung an der Quelle den Drachen, den
Sohn des Ares, erschlagen. Darum droht nun der Zorn des
Ares ("Apeog pmvipara, 934), der seine mpwple (vgl. 935) will:
an der gleichen Quelle soll ein Nachkomme des Kadmos
sterben, Blut um Blut («ipa dvel atuatog, 937-938). Das Gebot
wird erfillt, indem Menoikeus sich selbst die Kehle dutrch-
schneidet (1092). Die Stelle, wo er niederstiirzt, ist ein Heiligtum
(onnde, 1010).

Man pflegt seit Wilamowitz * zu sagen, die ganze Menoi-
keus-Szene sei von Euripides zwecks tragischen Effektes frei
erfunden; und es gibt offenbar kein Material dies zu widet-
legen: wir haben kein unanfechtbares Zeugnis, das von den so
populdren Phinissen unabhingig wire. Dies aber mochte ich
verfechten: die Darstellung des Euripides ist nicht ein unver-
bindliches Spiel der Phantasie, sondern gestaltet allgemeinere
menschliche Reaktionen und die Funktion des Opfers in diesen.
Bestitigung liefert, wovon FEuripides nichts wissen konnte:
als im Jahr 310 v. Chr. Agathokles in Afrika landete und Kar-
thago hart bedringte, stellte man dort fest, die Gottheit sei
erzirnt, und 200 Vornehme mussten die eigenen Schne zum
Moloch-Opfer bringen 2. Die Realitit dieser beriichtigten
Kinderopfer ist durch die Ausgrabungen tiber jeden evolu-
tionistischen Optimismus hinaus belegt.

1 Indesx schol. Greifswald 1882 X = Kleine Schriften1(Betlin 1935), 71 £.; J. Scavrrr,
op. cit., 88-93.

2 Diod. XX 14, 4-7; Pescennius Festus, in H/RR?* I p. 159 = Lact. Inst. 1 21, 13.
Vgl. Anm. 2 S. 105. Philon v. Byblos, FGrHist 790 F 3: Kinderopfer in Not

als Mtpov Tolg Tiwpots Sutpooty.



GLAUBE UND VERHALTEN 21

Es geht nun nicht um die Frage, was Euripides etwa von
diesem ja schon frither den Griechen bekannten Brauch der
Karthager konkret gewusst hat?!, es geht vielmehr um die
Analyse seiner Analyse. "Apeog pnvipata, sagt der Seher; dies
ist nur eine Verbalisierung des unmittelbar Prisenten, Eviden-
ten: die hochste Gefahr im Krieg. Das Vaterland ist gleichsam
gefesselt dem Verfolger preisgegeben; es zu ‘losen’, als
sowterov, dient das Schlachtopfer, die drgste noch ertrigliche,
selbstgesetzte, selbstbeschrinkte Katastrophe, die Toétung des
koniglichen Prinzen. Aktive Vorwegnahme ‘16st” die lihmende
Angst. Die mythische Begriindung zeigt eine Gegen-Situation,
teils entsprechend, teils kontrastierend, eine andere blutige
Gewalttat. Nach der mythisch-personalen Innensicht fordert
Ares Genugtuung nach dem Gesetz der talio; unerklirt, irra-
tional bleibt, warum getrade jetzt, nach Generationen, diese
‘Schuld’ eingetrieben wird. Und doch ist die Beziehung sinn-
voll, auch ohne Rekurs auf die Psychologie des Gottes. Die
Grindung der Stadt war nur moglich, indem die am fremden
Ort haftende Angst iberwunden, vom Bewusstsein des Daheim-
Seins verdringt wurde. Diese Uberwindung geschah durch
Aggression und Toétung: Kadmos erschlug die Schlange, das
Angst-Tier schlechthin. Jetzt ist die Heimat, das Gefiihl der
Behaustheit von neuem erschiittert, « das Unheil ist stirker
als das Heil». Jene gtiindende Uberwindung muss wiedet-
holt werden, wiederum aggressiv und blutig; zum Objekt
wird der Nichststehende, der sich nicht wehren kann — der
Knabe —, bzw. in angeblicher ‘Freiwilligkeit’ sich nicht
wehren will. Der Aufschwung zum Unerhérten weckt die
neuen Hoffnungen.

Die Griechen haben selten von der ‘Stellvertretung’ bei
solchen Opfern gesprochen; der Fall Alkestis, der eigentlich

1Der Zusammenhang von Eut. I7T 625-626 mit dem karthagischen Ritus ist
bereits Diod. XX 14, 6 festgestellt; vgl. R. REBUFFAT, « Le sacrifice du fils de
Créon dans les ‘Phéniciennes’ d’Eutipide», in REA 74 (1972), 14-31, det auch
2 Reg. 3, 27 heranzieht, und — z6gernd — P. XEevLLA, in Rivista di Studi Fenici 3

(1975), 241 £.



I22 WALTER BURKERT

hierhergehort, ist doch ganz ins Novellistische transformiert.
Dagegen berichtet Herodot von der Perserkonigin Amestris,
sie habe zweimal sieben Knaben dem Gott der Unterwelt
lebendig begraben, um ihr Leben zu verlingern *; Kinderopfer
dieser Funktion sollen noch heute in Indien vorkommen. Die
Babylonier und auch die Punier haben explizit den Gedanken
der Stellvertretung im Opfer durchgefithrt; ein Mensch stirbt
fur den Konig 2, ein Tier fur den Menschen: sacrum magnum
nocturnum, animan pro aniia, sanguinen pro sanguine, vitam pro vita,
wie Weihinschriften an ‘Saturnus’ aus Nordafrika bezeugen 2.
Die Bereitschaft, in der Not lieber den anderen sterben zu
lassen, ist wohl allgemein menschlich und hochstens partiell
durch heroische Gemeinschaftsmoral tiberdeckt; die Strategie
der ‘selfish genes’ ¢ lisst es auch nicht anders erwarten. Enthiil-
lend sind hier die Aufzeichnungen im Krankenjournal des
Aelius Aristides: mindestens zweimal schien ihm der Tod von
nahen Angehorigen mit einer Besserung im eigenen Befinden
zusammenzufallen — ist dies, psychogen, jene Euphorie des
Ubetlebens? —, und ihm wurde klar, dass nach dem Willen
des Gottes Asklepios « gleichsam ein Ersatz (dvridooig) statt-
gefunden hat» 5. Das eine Mal, beim Tod der Philumene, Toch-
ter seiner Ziehschwester, hat er einen Traum: er sieht, wie der
Vater der Verstorbenen dieser wie einem Opfertier die Ein-
geweide herauszieht und nach Art des Sehers deutet, ja er
findet in den menschlichen Geddrmen die Orakel geschrieben,
- « dass Philumene ihre Seele fiir meine Seele, ihren Leib fir

1 Hdt. VII 114, 2; so opfett Kénig Aunn von Uppsala seine Sohne, J. de VRIEs,
Altgermanische Religionsgeschichte 1 (Berlin 21957), 421. Elisabeth Bathoty (Prozess
1611, gest. 1614) in Siebenbiirgen soll Hunderte von Midchen geschlachtet haben,
um sich durch iht Blut zu verjungen: Nouvelle Biographie Générale 111 (Paris 1855),
733 £.

2 Zum ‘Sar puhi’ S&H 6.

8 M. LeGLAY, Saturne africain (Paris 1966).

4 R. Dawkins, The Selfish Gene (Oxford 1976).

® Aristid. Or. XLVIII (Keil) 44; LI 19-25; vgl. E. R. Dopps, Pagan and Christian
in an Age of Anxiety (Cambridge 1968), 39-45.



GLAUBE UND VERHALTEN 123

meinen Leib gegeben hat» . Wie abstrus, und doch, wie
animalisch-menschlich. Die Todesangst ist sich gewiss: hier
muss ein Opfer fallen; die Hoffnung suggeriert: vielleicht
trifft’s doch den anderen.

Das sind wenig erbauliche Aspekte im Bereich des Heiligen.
Da ist es fast beruhigend, dass ‘die Motive zusammenfliessen’,
wie auch die rituellen Zeichen sich gegenseitig ersetzen kénnen;
ein moderner schwarzafrikanischer Potentat wirft im Sturm
Dollarscheine in die aufgewtihlte See 2. Bei den Griechen setzt
sich auch in den Angst- und Ausnahmesituationen doch immer
wieder das ibliche, letztlich behagliche Fleischspeiseopfer
durch, das die Ordnung des Lebens so vielseitig bestitigt. Die
am hdufigsten genannten Gotter der ‘Abweht’ sind schliesslich
Zeus Apotropaios und Apollon Apotropaios, und sie ehrt man
mit ganz normalen Opfern 3. Auch die Verséhnung Apollons
im ersten Buch der //as endet mit Opferschmaus und erfreu-
lichem Paieon-Gesang ¢; und auch der leidige Aristeides mag
nochmals Zeuge sein ®: einmal sagte ihm sein Gott voraus, er
misse am dritten Tag sterben, und offenbarte ihm dann doch
in seiner Gnade den Weg, dem zu entgehen: er musste zunichst
ausserhalb der Stadt, jenseits des Flusses, ein Opfer iiber der
Opfergrube datbringen, iepa émpBodprx wie weiland Odysseus
oder vielmehr wie die Kallipoliten nach jenem schon genannten
Apollonorakel (Anm. 3 S. 114), er musste die Gruben graben,
‘gewissen’, besser nicht zu nennenden Goéttern, Tiere schlachten
und offenbar im Bothros begraben oder verbrennen. Dann
datf er sich abwenden, er durchschreitet den Fluss, indem er

1 Aristid. Or. LI 22-24.
2 Bericht meines Kollegen R. Francillon (Zaire, 1962).

3 Dass zum Opfer fiir Zeus drotpématog und Athana drmotponaix in Lindos das
Opfetmahl gehott, zeigt adtel xoatoypeeicdu, F. Soxorowskr, Lois sacrées...,
Supplément, 88 b 5. P. STENGEL, Kultusaltertiimer, 134 f. behauptet, man habe
von keinem Stihneopfer gegessen, fithtt aber 135 n. 2 selbst eine Gegeninstanz an.

4 11 T 458-474; vgl. 315-317.
% Aristid. Or. XLVIII 26-27.



124 WALTER BURKERT

Geldmiinzen hinter sich wirft; nach diesem Ablésungsopfer
tritt er ein ins Heiligtum des Asklepios, um dem Gott ein
“Vollopfer’ darzubringen, téewx H0ewv, wobei ‘heilige’ Kratere
mit Wein zu fillen sind und ‘heilige Portionen’, iepal poipar an
alle Mit-Kurgiste ausgeteilt werden; obendrein fordert der
Gott noch, ein Stiick des eigenen Korpers zur ‘Ablésung’
abzuschneiden, begntigt sich aber dann mit dem Fingerring an
Stelle des Fingers, der dem Telesphoros geweiht wird . So
spielt der reiche Hypochonder eine ganze Enzyklopidie der
Opferrituale durch; die Abfolge ist richtig, durchsichtig und
sinnvoll: erst die Vernichtung und Beseitigung, dann ein
Ubetgang mit dem Ablésungsopfer der Miinzen, schliesslich
die Opfermahlzeit im Heiligtum als Ziel und Krénung. Tren-
nung vom Unheil, Integration in die Gemeinschaft werden
signalisiert; die Trennung ist dreifach unterstrichen, Abwen-
dung von der Grube, Miinzopfer, Fingeropfer. Ganz hat sich
Aristeides trotzdem nicht von seiner Krankheit losen konnen,
doch jenen Tag der Krise hat er tiberstanden, und das war ihm
viel wert.

Doch nicht Ironie sollte das Ergebnis sein. Es ging darum
zu zeigen, dass die rituellen Signale im Bereich des Opfer-
wesens biologisch ‘richtig’, psychologisch wirksam und inso-
fern durchaus verstindlich sind; dass sie uns, von kuriosen
survivals abgesehen, nicht mehr zur Verfiigung stehen, lidsst
sich ebenso wenig tbersehen. Wir konnen und wir wollen
-~ auch die Opferriten, vor allem die Totungsriten ganz gewiss
nicht wiederbeleben. Aber wenn wir heute der eigenen Zivili-
sation zunehmend kritisch gegentiberstehen und nach Alter-
nativen Ausschau halten, gibt es mancherlei Anlass, nach-
denklich zu werden. Sind unsere eigenen technologischen
Strategien, mit Krieg, Hunger und Krankheit fertig zu werden,
wirklich so verniinftic und auf die Dauer erfolgreich? Seit
Jahrhunderten bekimpft man in der Schweiz, besonders auch

1Vgl. E.R. Dopps, The Greeks and the Irrational (Berkeley 1951), 130 n. 79.



GLAUBE UND VERHALTEN L2

am Zirichsee den Hagel mit Kanonen. Neuestens verwendet
man Raketen, die Silberjodid versprithen. Ob dies eigentlich
etwas hil{t, versucht man jetzt, 1980, durch ein kompliziertes
Forschungsprogramm herauszubekommen. Sicher ist, dass die
ilteren Kanonchen, wie sie jetzt im Weinbaumuseum Au stehen,
nicht die geringste Wirkung hatten, weil sie viel zu niedrig
schossen. Trotzdem haben eigene Schiitzengesellschaften Gene-
rationen lang damit dem Gewitter entgegengeballert. Das
Ganze ist also nichts als ein Ritual, gemeinschaftsstiftend, wie
das Rituale an sich haben, versteckt hinter einem Pseudo-Zweck.
Handlungsschema und Mittel stammen aus der frithneuzeit-
lichen Kriegfithrung; die Signale besagen: wir sind nicht
hilflos preisgegeben, wir sind aggressiv; wie immer das Ergebnis
ist, wir fithlen uns als Helden. Das ist soweit durchaus aus
vergleichbar mit dem schwarzen Lamm, das Griechen dem
Typhos opfern; nur dass die gewisse Demut der Hingabe, die
auch in den Vernichtungsopfern noch enthalten ist, in der
Neuzeit der technischen Gewalttitigkeit ganz zum Opfer
gefallen ist. Auch im Opfer wird tber ein Objekt verfigt,
doch letztlich im Sinn von Gleichgewicht, Stabilitit und Grenze.
Die Technik durchbricht eine Grenze nach der anderen.
Wohin das eine und wohin das andere fiithrt, das ist schliesslich
doch unser Problem.



126 DISCUSSION

DISCUSSION

M. Henrichs : It was Nietzsche who inaugurated the modern
discovery of the ‘irrational’ in Greek psychology and culture when
he defined the ‘Dionysian’ as a combination of ‘horror’ (Grausen)
and ‘enthusiasm’ (Ierziickung): see Friedrich Nietzsche, Werke in
drei Binden, ed. K. Schlechta, I 24.

Today few Hellenists believe that the Greeks were permanently
happy, and undisturbed by inner tensions and anxieties. But we
ought to be careful about the particular anxieties with which we
burden the Greek soul. Is it really conceivable that the ritual slaugh-
ter of animals could produce any feelings of personal or communal
Angst—Mzr. Burkert almost makes it sound like ZElxistenyangst?
I don’t think so. The éXoAvyy does not support such a view. It
may have been a ritualized emotional reaction. But it was evidently
a reaction which came from a member of the sacrificing party. Itis
not at all comparable to the Angstschrei of a victim trying to ward off
imminent death.

M. Burkert : Bruno Snell (Die Entdeckung des Geistes ® (1955), 43 f1.)
beginnt seinen berithmten Aufsatz iiber den Glauben an die Olym-
pischen Gotter mit der Feststellung, die Griechen hitten das Gru-
- seln verlernt; viel spiter will Plutarch (De superst. 3, 165 D-E) das
Yeovg dediévon austreiben, ohne rechten Erfolg. Auch in der klass-
ischen Antike ist genug von ¢éfog und paver im Zusammenhang
mit den Gottern die Rede, und wenn fiir die Religion das Opfer-
ritual konstitutiv ist, ist dort die Wurzel zu suchen. Tatsichlich ist
auch Tierblut gdévov cbuBorov (vgl. Plut. Rom. 21, 9); fiir die kiinst-
liche Angsterzeugung sprechen Ausdriicke wie gpuxwdéortatog 8pxog:
Priester verstehen sich darauf @puxmdn Spav (Plut. Quaest. Rom. 5o,
276 E) — und dabei sind dann immer die Tieropfer im Spiel. Es gibt
doch elementare — emotionale — Reaktionen; in Wirklichkeit



GLAUBE UND VERHALTEN 27

stirbt das Tier auch nicht freiwillig, es sucht zu flichen, es zuckt
und strampelt (cpaddler). Der Zuschauer bei einem Gewaltakt freilich
kann sich wechselweise mit ‘Sieget’ und “victima’ identifizieren;
der gleiche Schrei kann Angst- und Triumphschrei sein. So verstehe
ich die éxoAvyy.

M. Rudhardt : Ne faites-vous pas la part tres large au tremendum
pour reprendre I’expression de Rudolf Otto? N’insistez-vous pas
excessivement sur la peur et I’angoisse? Le sentiment religieux
proche de la crainte me parait correspondre davantage 2 oéfag qu’a
o6Bog. D’ailleurs, bon nombre de sacrifices sont périodiques. Ils ne
se rattachent donc a4 aucune circonstance singuliere propre 2 inspi-
rer la crainte. Beaucoup de sacrifices sont en outre solidaires de

réjouissances !

M. Burkert: Dass der dritte Teil meines Beitrags die ausset-
gewcChnlichen Opfer in bedrohlichen Situationen behandelt, lédsst
die Rolle der ‘Angst’ nun vielleicht tiberproportional erscheinen.
Ich meine allerdings, dass auch in regelmissigen Opfern, auch in
scheinbar freudigen religiosen Festen ein Hintergrund zumindest
von ‘Ernst” und Sorge feststellbar ist; Religion ist nie ganz harmlos
und entspannt. Versucht man céfag zu umschreiben, so gehort dazu
ein Zuriickweichen, Aufblick zu einem Hoheren, an dessen Erhe-
bung man doch zugleich teilhat (vgl. Gromol. 1Vat. 32) — das fugt
sich sehr gut zur genannten Bestimmung des ‘Heiligen’. Die Ety-
mologie von céfag unterstreicht die Angst-Komponente (‘se retirer’/
‘abandonner’: Chantraine), die auch in der oft berufenen religicsen
eOAaferx (vgl. etwa Od. XIX 42) mit enthalten ist.

M. Kirk: 1 wonder whether dependence on terms like Angss
and fremendum is not misleading. .Angs? has strong Freudian associ-
ations quite apart from Nietzschean ones, and few of us can entirely
rid ourselves of those associations; moreover we tend to accept
Angst as an attribute of modern man (however much we retain of
Freud otherwise)—but was it necessarily a condition of ancient



128 DISCUSSION

Greeks, for example ? The use of the term implies that it was. I have
equal reservations about Rudolf Otto’s fremendum—on the whole
that famous definition of religious feeling has done more harm than
good. Burkert has ingeniously reinterpreted its three elements,
but would it not be preferable to describe what one conceives to be
a characteristic of ancient sacrificial attitudes either in ordinary
language free of special associations or in terms specially adapted for
the task?

Perhaps I should add that I share Henrichs’ misgivings about
the feelings Burkert assigns to ancient Greek participants in animal
sacrifice; although I may be being misled by this whole matter of
vocabulary.

M. Burkert: Ich glaube nicht, dass wir jedes Mal ein neues,
scheinbar unbelastetes Vokabular verwenden sollten. Mit dem
Rickgriff auf Rudolf Otto gebrauche ich Werkzeuge, die viele
andere brauchbar fanden.

‘Angst’ ist, auch unabhingig von Freud, ein biologisch fassbares
und beschreibbares Faktum.

M. Henrichs : Angst is a very ambiguous term, not only because
it is coloured by hidden suppositions about human existence, but
also because it describes a psychological reaction which can be
triggered by any number of situations or personal agents. Rudolf
Otto’s tremendum has to do with man’s reaction to the sheer superior-
ity of the gods (which is in fact one of the sources wherefrom
Democtritus derived man’s belief in gods, cf. HSCP 79 (1975), 102-
106; 112 f.), whereas Burkert’s Angst tries to define the Greek
reaction to an animal which is bleeding to death. There is a distinct
difference in the order of confrontation which each term presup-
poses, and the comparison is misleading.

M. Burkert: Von aussen geschen gibt es keine ‘Reaktion’ auf
Gotter, sondern nur auf andere Menschen und die von diesen
veranstalteten Vorginge (neben autogener oder drogeninduzierter



GLAUBE UND VERHALTEN 129

Bewusstseinsverinderung, von der hier nicht die Rede ist); darum

o2
die hartnickige Frage nach konkreten Signalen, die ein #remere

auslosen konnen oder sollen.

M. Vernant : J’ai dit déja pourquoi, dans interprétation du sacri-
fice grec, je me trouvais sur des points essentiels en accord avec
Walter Burkert, en dépit de nos divergences. J’ajouterai que sa
recherche comporte deux aspects bien ratement réunis: une érudi-
tion, une science exceptionnelles qui lui permettent de cerner au
plus pres, dans leur réalité concréte, les faits grecs; une exigence
théorique qui I’a conduit 2 proposer, dans la ligne de Karl Meuli,
un systéme cohérent d’explication. J’admire la fagcon dont contind-
ment il progresse. Je ne peux pourtant le suivie sur son chemin.
Question de génération peut-étre, de formation intellectuelle. J’ai
été nourri dans une double conviction: d’abord que de I’animal 2
’lhomme, le changement de niveau est tel qu’on ne peut transférer
aux faits proprement humains les types d’explication qui paraissent
s’imposer dans le domaine des conduites animales. Je dis ‘paraissent’,
car ’éthologie et la psychologie animales sont loin d’étre parvenues
a des résultats qu’on puisse tenir pour assurés. En second lieu, je suis
trop proche de la tradition sociologique frangaise pour ne pas penser
que les institutions sociales constituent une réalité spécifique, dont
Pordre de fonctionnement est particulier et dont I’étude ne peut se
réduire a la psychologie des agents sociaux.

Personne ne niera, par exemple, qu’il existe, chez I’homme comme
chez 'animal, une impulsion sexuelle et que, suivant les situations,
cette impulsion met en jeu des conduites d’excitation, d’agressivité
ou d’attirance dont on pourrait sans doute dresser le catalogue.
Personne ne niera non plus qu’a la base de toute reproduction sociale
il y a nécessité d’union sexuelle entre un homme et une femme, en
vue de la procréation. Mais les régles du mariage, les formes diverses
des institutions matrimoniales se situent en dehors de ce plan ins-
tinctif et ne relévent pas du méme type d’explication.

§’1l existe un ordre qu’on puisse dégager du jeu des régles de
mariage, une typologie générale qu’on puisse dresser des systémes



130 DISCUSSION

matrimoniaux, on ne les atteindra jamais en partant des conduites
sexuelles instinctives et de leurs implications émotionnelles. Au
contraire, les sentiments amoureux, chez I’homme, sont sous la
dépendance non seulement des régimes de mariage, des liens conju-
gaux, de l'organisation familiale, mais de bien d’autres facteurs
d’ordre culturel. Il y a, comme on I’a montré, une histoire de "'amour
et cette histoire est différente dans les diverses civilisations.

Ce qui est vrai, presque d’évidence, dans le cas du mariage, ne
me le semble pas moins dans celui de ces rituels qu’en dépit de
leur variété nous avons pris ’habitude de ranger dans la catégorie
du sacrifice.

M. Burkert : Ich danke Professor Vernant fiir seine prinzipielle
Stellungnahme. In der Tat bin ich eher auf der Suche nach einer
Philosophie der Kontinuitit des Lebendigen — ohne die ungleich
héhere Komplexitit des Menschlichen zu leugnen.

M™ Piccaluga : Ta tesi di fondo — che cioe¢ nell’ambito del
sacrificio si produca angoscia per meglio controllarla — si rivela
perfettamente aderente alla concezione di una crisi esistenziale
permanente, costantemente presente nel pensiero e nelle opere di
E. De Martino. Proprio tenendo presente questa concezione, la tesi
di Burkert puod essere ritenuta valida anche per quei sacrifici appa-
rentemente caratterizzati da una atmosfera di festa. Caso emblema-
tico, la festa romana dei Safwrnalia: al di 1a della gioia sfrenata che
la caratterizza ¢ sempre latente il pericolo — realizzato ritualmente
per meglio controllarlo — di un ritorno di Saturnus come re e
dunque del caos che questo fatto porterebbe con sé.

M. Scholy : Sie haben, Herr Burkert, m.E. mit Recht, die psy-
chologisierende Deutung antiker Opferrituale abgelehnt und ver-
suchen es statt dessen tiber die Psychologie archetypischer Verhal-
tungsweisen des Menschen, wozu die Verhaltensforschung (Tiet-
rituale) unter vorsichtigem Einbezug strukturalistischer und funk-
tionalistischer Ansdtze noch wichtige Beitrige liefert. Thre Beispiele



GLAUBE UND VERHALTEN I31

von der Tragddie bis zu Aelius Aristides bestitigen dann Ihr Ergeb-
nis — ja sie miissen es, da sie Berichte Uber Angstsituationen sind
und folglich Rudolf Ottos #remendum, Ihr Angstmotiv, erweisen.
Gleichzeitig aber haben Sie die Aussagen von Zeitzeugen der
Antike Gber ihr Glaubenserlebnis bei Opferritualen als unzureichend
abgewertet. Haben Sie da nicht eine nut aus Ihrem System heraus
gerechtfertigte Auf- bzw. Abwertung bestimmter antiker Zeug-
nisse vorgenommen? Ferner: Sie haben Beispiele einzelner ausser-
gewOhnlicher Angstsituationen besprochen. Auch wenn man zugibt,
dass derartige Anlisse hiufig gegeben waren, so bestimmte doch
zunidchst die Vielfalt und Vielzahl der Opferrituale des Religions-
kalenders mit seiner regelmissigen Folge und Wiederkehr die
Glaubenswelt einer Kultgemeinschaft. Haben auch da die Kultteil-
nehmer, die oft vom eigentlichen Opfergeschehen weit entfernt
waren und nur die um die Opfer sich rankenden Rituale erlebten,
Angst, Beseeligung und Rangwertigkeit erfahren — und dies iiber
die Zeiten hin unter den verschiedensten zivilisatorischen, wirt-
schaftlichen und sozialen Bedingungen? Oder muss man hier
zwischen vollziehenden Priestern und der Restgemeinde trennen?
Wenn ja, wen betrifft dann die religiose Handlung und was hiesse
dann Religionsgeschichtsschreibung ?

M. Burkert : Die antiken Zeugnisse sind liickenhaft und manch-
mal vielleicht sogar irrefithrend. Statt sie ‘immanent’ zu erginzen
riskiere ich in der Tat, das eigene, von empirischen Naturwissen-
schaften mitbestimmte Witklichkeitsbewusstsein ins Spiel zu brin-
gen. Die so gewonnenen Modelle miissen aber dann natiirlich durch
die Zeugnisse ihrerseits verifiziert oder falsifiziert werden.

Es liegt mir fern, die Formen des regelmissigen Kultes abzu-
werten; doch auch die ‘aussergewohnlichen Angstsituationen’ sind
allgegenwirtig. Hinter jedem der ungezdhlten Votive steht eine
Geschichte von personlicher Krise, Angst und Hofinung.

Man kann mit Recht fragen, ob die ‘weit entfernten’ Kultteil-
nehmer tiberhaupt noch ein religitses Erlebnis haben; der Abstum-



132 DISCUSSION

pfung sind keine Grenzen gesetzt. Die Religlonswissenschaft pflegt
sich an den Zentren zu orientieren, wo Bewegung splirbar ist.

M. Versnel : First 1 wish to say how much I was impressed by
the personal confession of M. Vernant. Inhis oral peroration I noti-
ced three certain instances of the words e crois’ and this perhaps may
be an excuse for me as well to make profession of a conviction. I
believe that it is perfectly justified to regard religion and the religious
attitude as a characteristic and even the exclusive characteristic of
mankind as opposed to the animal world, and yet to trace back
certain rituals to animal behaviour, as Burkert does.

This does not imply that I understand every detail of Burkert’s
rich contribution. To give one instance: in your contribution,
Professor Burkert, you rephrase the interpretation of the ‘first-fruit
offering’ (Essensgabe) you proposed in your Structure and History
sz f. You regard it essentially as originating from the wish « to
prevent the clash of greediness». The first drop of water or the
first bit of food must be abandoned (by every membet of the group !)
in order to «avoid fight ».

I must confess that I do not understand how this can have any
positive effect: after the abandonment ze. the spilling of the first
piece, there will be another first piece, just as eagerly, indeed even
more eagerly desired by every member of the group. Could you
help me out of my problems?

M. Burkert : Meine Antwort wire: durch die Gabe der Erstlinge
wird eine Rangordnung etabliert; der Zweite wird nicht zum Ersten.
Die Rangordnung ist es, die — auch in Tiergesellschaften — den
Kampf aller gegen alle verhindert: Dis fe minorem quod geris imperas.

M. Rudhardt : Ne convient-il pas, dans I’analyse des sacrifices
grecs, de tenir compte aussi du fait que ce sont le plus souvent des
actes collectifs ? Ce n’est pas un individu qui sacrifie, mais une com-
munauté — serait-ce par I'intermédiaire d’un seul représentant. Cette



GLAUBE UND VERHALITEN 133

communauté peut étre un groupe familial ou politique; elle peut
étre une armée; elle peut étre un groupement privé.

M. Burkert: Ich stimme durchaus zu; hier habe ich nur einen
Aspekt herausgegriffen; nicht ausgefiihrt wurde z.B. auch die Rolle
der Spezialisten des Opfers, der Scher und Priester. Die Konsti-
tuierung der Gemeinschaft ist besonders ausgeprigt im Fleisch-
speiseopfer (vgl. mein Homo Necans, 1972).

M. Turcan : Comment classez-vous les sacrifices de type ‘magique’,
ceux, par exemple, dont parle Porphyre dans sa Lettre a Anebon,
sacrifices qui passent pout contraindre les dieux en vertu d’un
processus quasi mécanique ?

Il y a aussi des consécrations d’herbes, ol je ne suis pas str que
la terreur soit présente. Ces sacrifices sont ’application d’une recette
infaillible, puisqu’elle est censée forcer la volonté des dieux. Le
magicien est str de son affaire. Clest justement ce caractere de
contrainte automatique, en quelque sorte, qui indignait Porphyre et
les Chrétiens.

M. Reverdin : Et, avant eux, Platon (Leg. 9o5 d sqq.; 948 c; Rep.
364 d-e; 365 c, etc.) !

M. Burkert : Das Verhiltnis von religiosem Ritual im allgemei-
nen zur Magie zu bestimmen, ist schwierig. Man hat auch Magie
neuerdings als ‘Zeichensystem’ bezeichnet, aber die Frage der
Wirkung kommt hier in anderer Weise ins Spiel. Dazu kommt die
unendliche Kompliziertheit der zu erfilllenden Vorschriften: man
kann Magie nur hauptberuflich treiben. Es gibt etwa in den magi-
schen Papyri durchaus schaudererregende Tieropfer, auch mit Opfer-
mahl; als Besonderheit die Tortur eines Tiers, die den Gott treffen
soll. Die Weihung von Pflanzen oder durch Pflanzen (bzw. Steine)
fir sich wiirde ich kaum als Opfer klassifizieren.



M
1 -
P
T
1] =
. >
F_:
B ."r.
.
., N
0 : N
&
1 s
"y mn i
W
8
N 3 - £l
v o
S
" i
N . N
W. w
b L]
ol
a
» ¥ .
|~ - . 7 "
E R -
¥ 5 ..
o -
i
i
o - LA
-
b .
= P
-
Y = . .
vl i
uh" L . g
F o " -
LN« 2 i
n ' . o .
"
B 0
[ "
r n - I
= "%
U B ) "
. i
L AR " B $




	Glaube und Verhalten : Zeichengehalt und Wirkungsmacht von Opferritualen

