
Zeitschrift: Entretiens sur l'Antiquité classique

Herausgeber: Fondation Hardt pour l'étude de l'Antiquité classique

Band: 27 (1981)

Artikel: Glaube und Verhalten : Zeichengehalt und Wirkungsmacht von
Opferritualen

Autor: Burkert, Walter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-660936

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-660936
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


III
Walter Burkert

GLAUBE UND VERHALTEN:
ZEICHENGEHALT UND WIRKUNGSMACHT

VON OPFERRITUALEN

« La notion du 'sacrifice' est bien une categorie de la pensee
d'hier », schreibt Marcel Detienne in dem neuen Gemeinschaftswerk

der Pariser Gruppe, die sich seit Jahren am intensivsten
mit dem griechischen Opfer auseinandersetzt. 1 Detienne
wendet sich damit gegen globale, verabsolutierende Theorien
des Opfers von Robertson Smith und Hubert-Mauss bis
Rene Girard, in denen er unzulässige Ausweitungen von
jüdisch-christlichen Anliegen sieht. Insofern jede religiöse
Praxis in einem spezifischen sozialen, politischen, historischen
Kontext steht, kann man nicht 'das' Opfer an sich behandeln;
griechische S-uola gibt es nur in der griechischen Polis. Trotzdem

wäre mir nicht wohl, wenn dieses Prinzip dazu führen
sollte, alle Fenster nach aussen methodisch zu schliessen. Der

Abgekürzt zitiert werden: GR Walter Burkert, Griechische Religion der

archaischen und klassischen Epoche (Stuttgart 1977); HN — W. Burkert, Homo
Necans. Interpretationen altgriechischer Opferriten und Mythen (Berlin 1972); S8cH
W. Burkert, Structure and History in Greek Mythology and Ritual (Berkeley 1979).

1M. Detienne/J.-P. Vernant, La cuisine du sacrifice en pays grec (Paris 1979), 34.



WALTER BURKERT

Eindruck, unter dem schon Herodot1 stand, bestätigt sich
immer wieder, dass nämlich im religiösen Handeln, auch in
Opferpraktiken bei allen Unterschieden doch gerade die
Gemeinsamkeiten zwischen verschiedensten Völkern unübersehbar

sind. Es scheint da, auch im Undurchsichtigen und
zunächst nicht ohne weiteres Erklärlichen, Brücken des Ver-
stehens zu geben, die auf allgemein menschlichen Gemeinsamkeiten

aufruhen. Insofern sind für mich die griechischen
Opferrituale bei aller Besonderheit doch immer Exempel
allgemeinerer Phänomene.

Freilich sind Rituale vieldimensionale Gegebenheiten,
sodass ihre Konstituierung, Abgrenzung oder gar Systematisierung

problematisch ist; und inwieweit eine Erklärung über die

Beschreibung hinaus gegeben werden kann und soll, ist dann
erst noch die weitere Frage. Die Schwierigkeit eines geordneten

Inventars, geschweige denn eines Systems der Opferrituale
zeigt sich, was Griechenland betrifft, bei einem Blick in die
vollständigste ältere Behandlung, Paul Stengels Kultusaltertümer

2: Stengel unterscheidet zunächst unblutige und blutige
Opfer, schliesst dann Opfer für chthonische Gottheiten, Sühnoder

Ablösungsopfer, Menschenopfer, Opfer für Meeresund

Flussgottheiten sowie Eidopfer an; wie hier die Einteil-

1 Im genannten Band (s. oben S. 91 Anm. 1) behandelt F. Hattog die Opfer der
Skythen nach Hdt. IV 60-62 ausschliesslich in ihrem Kontrast zum griechischen
Brauch (251-269) >

dies ist ein legitimer Gesichtspunkt. Dennoch steht für Herodot
fest, dass es sich auch bei den Skythen um {hjchai handelt, während zugleich der
objektiv beobachtete Kern seines Berichts durch moderne Beobachtungen analoger

innerasiatischer Opferbräuche bestätigt wird (be-;, das Erdrosseln des Opfertiers,

W. Radloff, Aus Sibirien II (Leipzig 1893), 25 f.); vgl. auch H. J Diesner,
« Skythische Religion und Geschichte bei Herodot», in RhM 104 (1961), 202-212.
2 P. Stengel, Die griechischen Kultnsaltertümer (München 3i92o), 95-155. Ähnlich
wirr F. Heiler, Erscheinungsformen und Wesen der Religion (Stuttgart 1961), 204-225,
der Prädeistisches Opfer, Gabenopfer, Weihrauchopfer, Blutopfer, Menschenopfer,

Ersatzopfer, Geschlechts- und Keuschheitsopfer, Geistiges Opfer
aneinanderreiht und die Tatsache, dass Tieropfer zum Essen dienen, schlechtweg
vergisst; besser H. Ringgren, Israelitische Religion (Stuttgart 1963), 151-162,
der die Funktionen der Gabe, der Gottesgemeinschaft und der Sühne
unterscheidet.



GLAUBE UND VERHALTEN 93

ungskategorien Gegenstand, Empfänger und Motiv des Opfers
durcheinandergehen, bedarf keiner weiteren Ausführung.
Allerdings, wie Stengel entschuldigend bemerkt, « die Motive
fliessen zusammen »(128). Martin Nilsson in seinem Handbuch 1

resigniert von vornherein: « unter dem einen Wort verbergen
sich Riten sehr mannigfaltigen Ursprungs und Sinnes» (132);
dabei ist Nilsson offenbar überzeugt, dass « Ursprung» und
« Sinn» eines Rituals von seiner manifesten Gestalt zu
unterscheiden sei und dass seine Erklärung von jenem, nicht von
diesem ausgehen müsse. Die 'Reinigungsopfer' trennt Nilsson
überhaupt vom Kapitel 'Opfer' ab, um auch hier zu kapitulieren:

«auf keinem anderen Gebiet sind Fortwucherungen
und Kreuzungen der Kultbräuche so eigentümlich» (106).

Diese Komplexität ist in der Tat nicht leicht zu reduzieren.
Trotzdem lässt sich m.E. über Nilsson hinauskommen, weil
seine wenig reflektierten Auffassungen über « Ursprung » und
« Sinn» von Ritualen überholbar bzw. längst überholt sind,
und zwar durch die soziologisch-funktionelle, die strukturali-
stische und die ethologische Betrachtungsweise. Inwieweit
allerdings diese drei Richtungen ihrerseits kompatibel sind oder

gar konvergieren, ist ein neues Problem. Ich möchte versuchen,
zunächst allgemein die Dimensionen des Phänomens 'religiöses
Ritual' zu umreissen, dann die verschiedenen Arten von
Opferhandlungen auf gemeinsame Merkmale hin untersuchen und
schliesslich etwas genauer jene Gruppe betrachten, die Stengel
zögernd 'Sühn- oder Ablösungsopfer' nennt.

I

Ritual, als Spcofxevov, ist eine stereotypisierte Handlung2.
Handlungen lassen sich sprachlich beschreiben, vorzugsweise

1 M. P. Nilsson, Geschichte der griechischen Religion I (München 3i96y), 104-110;
132-157.
2 Zu der auf der Ethologie aufbauenden Ritualdefinition vgl. HN 31-38; GR
99 f.; S&cH 36 f.



94 WALTER BURKERT

durch Verben; sie haben eine recht komplexe interne Struktur,
die sprachlich u.a. als 'Wertigkeit' des Verbums erscheint: eine
Aktion 'Geben' verlangt einen Geber, eine Gabe und einen

Empfänger und stellt ein spezifisches Verhältnis von Geber
und Empfänger her. Es gibt Ritualbeschreibungen in Gestalt

von Handlungsfolgen von babylonischen und hethitischen
Texten bis zu kirchlichen Agenden. Dergleichen freilich will
dem Laien wie dem Religionswissenschaftler nicht genügen:
was ist der Sinn der Zeremonien Man will verstehen, d.h. übers

Registrieren hinaus eine durchsichtige Ordnung schaffen.

Nun ist die nächstliegende Methode, eine Handlung zu
erklären, die Frage nach Absicht und Motiv 1; und mit einer
gewissen Naivität hat die Religionswissenschaft bis weit in
unser Jahrhundert hinein diesen Weg verfolgt. Es ist vielleicht
nur ein soziales Spiel, das aber fest eingespielt ist, bei jeder
Handlung zu fragen: warum tust du das, warum hast du das

getan? Jede Handlung hat ihre 7rpo<paOT<;2, wie die Griechen

sagten, ihren angebbaren Grund. So fehlt es denn auch im
religiösen Ritual nicht an verbalisierten Erklärungen, etwa:
wir opfern ürop xaprccov Ay)(j.7)Tpi üv syxufxova 3. Freilich weiss

man mindestens seit Thukydides, dass 7tpocpaasn; nicht immer
'wahr' sind; es kann sich um bloss konventionelle oder bewusst
irreführende Sprachspiele handeln; es mögen ganz andere,
tiefere Zwänge dahinter stecken. Bei religiösen Ritualen kommt
dazu, dass für den Aussenstehenden und teilweise sogar für
den Akteur selbst der erklärte Zweck und das angewandte
Mittel in einem merkwürdigen Missverhältnis zu stehen scheinen:

wieso kann man die Getreidefrucht fördern durchs
Schlachten eines trächtigen Schweines, das man obendrein
noch selbst verzehrt Wieso kann man einen Gott durch Fett-

1 Vgl. S&cH 161 n. 34.
2 So 'fragt' man nach der 7cp6<pams -rijq ExeteEccq Thuc. I 133; vgl. im übrigen
H. R. Rawlings III, A semantic study o/Prophasis to 400 B.C. (Wiesbaden 1975).
3 Opferkalender von Mykonos Syll. 3

1024 F. Sokolowski, Lois sacrees des

cites grecques (Paris 1969), Nr. 96, 16 vgl. 24 f.



GLAUBE UND VERHALTEN 95

dampf erfreuen und durch Blutvergiessen erheitern? Eine
Antwort suchte die Religionswissenschaft lange durch
Rekonstruktion von religiösen 'Vorstellungen', von primitivem
'Glauben', wobei die Genesis der 'Vorstellungen' ihrerseits
durch eine 'primitive Psychologie' zu erklären war. Man
konstruiert so eine fiktive, aber in sich stimmige Vorstellungswelt,

in der das rituelle Verhalten zweckhaft erscheint: der
Primitive 'glaubt', dass im Blut eine besondere 'Kraft' ist u.s.w.
Ich kann mich kurz fassen; denn seit Freud und Malinowski
ist dieser ganze Ansatz rettungslos überholt; mit dem Verhältnis

von primitivem und rationalem Denken steht es viel
komplizierter als ein eindimensionaler Evolutionismus angenommen
hatte. Freilich kann man auch noch heute lesen, ein Ritual
ohne eine « antecedent idea» sei doch nicht vorstellbar x; und
in gewissem Sinn ist die psychoanalytische Erklärung der
Rituale als Ausdruck von Aktivitäten des Unbewussten,
Zwangsneurosen vergleichbar, der alten Fragestellung nach
Absicht und Motiv der Akteure noch recht nahe.

Dabei genügt im Grund die schlichte Feststellung, dass

religiöse Rituale fast immer traditionell sind, um diesen ganzen
Zugang über die Psychologie der Akteure prinzipiell in Frage
zu stellen. Religiöse Rituale werden im Rahmen einer existierenden

Religion teils einfach imitativ übernommen — Kinder
spielen Hochzeit und Beerdigung —, teils durch sehr mächtige
Institutionen dem einzelnen aufgezwungen und in bestimmten
Situationen gebieterisch gefordert, ohne Rücksicht auf individuelle

Motivation und Gestimmtheit; auszubrechen ist schwierig

und kann den sozialen Ruin bedeuten. Die Konsequenzen
hat man von Dürkheim bis Levi-Strauss gezogen: « Nicht die

augenblicklichen Emotionen... zeugen Riten und verleihen
ihnen Dauer, sondern die rituelle Tätigkeit lässt Emotionen
entstehen»2. Nicht Vorstellungen erzeugen Rituale, die Vor-

1 Vgl. S&cH 38 f.; HN 36-38.
2 C. Levi-Strauss, Das Ende des Totemismus (Frankfurt 1965), 93.



96 WALTER BURKERT

Stellungen sind ihrerseits von der rituellen und sprachlichen
Tradition bestimmt; und sie sind nicht das Entscheidende.
Maior pars populi jacit quod cur faciat ignorat, schreibt Seneca 1

von der traditionellen antiken Religion, und man hat den

Verdacht, dass dies für die ganze fassbare antike
Religionsgeschichte gilt; jedenfalls hat die traditionelle Religionswissenschaft

fast allzu bereitwillig immer wieder festgestellt, der

'ursprüngliche Sinn' eines Ritus sei natürlich 'nicht mehr
verstanden' worden. Und doch hat die Religion im Rahmen
der antiken Gesellschaft viele Jahrunderte lang funktioniert.
Dementsprechend betrachtet der Funktionalismus rituelles
Handeln eben in diesem Sinn, in seiner Bedeutung für die

Gesellschaft, für ihre Solidarisierung und Stabilisierung.
Freilich ist der soziologische Funktionalismus seinerseits
inzwischen wieder aus der Mode gekommen, wohl auch darum,
weil heute niemand mehr der 'Stabilisierung der Gesellschaft'

so recht traut; doch bleibt er zumindest als heuristisches Prinzip

gerade für antike Gesellschaften wichtig.
Über einen vielleicht allzu mechanisch-darwinistischen

Funktionalismus hinaus führt die Feststellung, dass Rituale
Zeichen sind. Dies ist merkwürdig lange übersehen worden,
vielleicht weil ein christliches Ideal religiöser Innerlichkeit
diesen Aspekt verdrängt. Rituale haben demonstrativen, um
nicht zu sagen theatralischen Charakter 2. Damit wird übrigens
das bekannte Paradox, in sacris simulata pro veris accipi3, zur
Selbstverständlichkeit: Zeichen sind durch Zeichen ersetzbar.

Die Frage nach dem individualpsychologischen Motiv wird
dadurch abermals zurückgedrängt: aus welchen Gründen
immer ein Akteur auf ein solches stereotypes, traditionelles
Zeichen zurückgreift, erste Aufgabe ist die Analyse des Zei-

1Fr. 43 Haase, ap. Aug. Civ. VI n.
2 K. Lorenz, Das sogenannte Böse (Wien 1963; 25i97o), 115 f., der von « mimischer

Übertreibung » spricht; vgl. S8cH 37.
3 Serv. Aen. II 116.



GLAUBE UND VERHALTEN 97

chens selbst: was wird hier signalisiert, mit welchen Mitteln,
in welchem 'Code' Als Wissenschaft von Zeichen, als Semio-

logie versteht sich vorzugsweise der Strukturalismus 1. Insofern

ist strukturale Analyse von Ritualen notwendig. Die
Frage ist für mich, ob bloss beschreibender Strukturalismus
gerade bei religiösen Ritualen ausreicht. Sie haben
Zeichencharakter, gewiss, und doch sind sie mehr als Übermittlung
von Informationen: sie haben ganz reale Wirkungen und
Folgen sozialer, wirtschaftlicher, psychologischer Art: Werte
werden ausgetauscht oder vernichtet, Menschen werden aus-

gestossen oder eingegliedert, erniedrigt und erhöht; der

'Empfänger' wird verändert. Ist die strukturalistische Beschreibung

dieser dramatischen Dynamik angemessen
Hilfreicher scheint mir hier der Zugang von der modernen

Biologie, die sich ja — als sociobiology — neuerdings auch wieder
an die menschliche Gesellschaft heranwagt. Damit komme ich
zum Beitrag der Verhaltenswissenschaft, der Ethologie zum
Studium der Rituale. Nach der biologisch-ethologischen
Definition 2 ist Ritual ein Handlungsschema, das von der

Alltagspragmatik abgelöst ist und Mitteilungscharakter angenommen

hat, zum Zeichen geworden ist. Mir scheint dies ein brauchbarer

Ausgangspunkt auch für die Betrachtung religiösen
Rituals. Wichtig ist dabei, dass gerade die Biologie zu einer
historischen Dimension in der Intel pretation der Ritualzeichen
führt: die Tier-Ethologie kann in ihrem so gestaltenreichen
Feld in einzelnen nachweisen, wie die ritualisierten
Verhaltensweisen je ihr unritualisiertes Vorbild haben in bestimmten
pragmatischen Aktionen. Rituale sind Zeichen, die nicht
willkürlich sind, im Unterschied zu den Sprachzeichen; sie bleiben

1 Definiert als « Les sciences du signe, des systemes de signes » in O. Ducrot
et al., Qu'est-ce que le structuralisme (Paris 1968), 10; vgl. C. Calame, «Essai
d'analyse semantique de rituels grecs », in Etudes de heitres S. III 6 (197$), 53-82;
im übrigen sei zur Auseinandersetzung mit dem Strukturalismus auf S&cH
5-14; 39 verwiesen.
2 Vgl. Anm. z S. 93; K. Lorenz, ibid.



98 WALTER BURKERT

an einen realen Hintergrund gebunden. Kein Mensch kann zum
Zeichen der Unterwerfung die geballte Faust erheben oder zum
Zeichen der Drohung sich auf den Boden werfen. Auch bei
menschlichen Ritualen ist der pragmatischen, unritualisierten
Form eines Handlungsschemas nachzufragen; dies führt auf
eine Tradition, gegebenenfalls auf frühere, ja prähistorische
Gegebenheiten; oft allerdings zeigt sich, dass pragmatische
und ritualisierte Handlung gar nicht zu trennen sind, dass

Elemente von beidem ineinanderlaufen.
Verhalten und Erleben sind nicht zu trennen; mit der

ethologischen Interpretation der Ritualzeichen kommt, über
den strikten Strukturalismus hinaus, gleichsam von der anderen
Seite her doch wieder die psychologische Dimension ins Spiel.
Jedes Verhalten geht mit einer bestimmten seelischen Ge-
stimmtheit zusammen, und es löst seelische wie körperliche
Reaktionen aus. Doch geht es nicht, wie in jenen Entwürfen
einer Primitivpsychologie, um das Erleben und Vorstellen
eines 'ursprünglichen' Individuums, und ich möchte auch
Karl Meulis These 1, dass je « ein wahr und tief Empfindender »

das rituelle Verhalten bestimmt hat, nicht voll übernehmen;
wie will man 'Wahres' und 'Tiefes' vom Erlernten und
Nachgemachten trennen? Es geht von vornherein um Interaktionen
durch ein Verhalten, das Zeichenfunktion hat, gegebenenfalls
auf Zeichenfunktion reduziert werden kann; es hat psychologischen

Sinn und psychische Wirkung, gerade weil es vom
Alten herkommt. Es mag beiläufig darauf hingewiesen sein,
dass bestritten ist, dass der Neanderthaler auf Grund der
Konstruktion seines Kehlkopfes in unserer Manier sprechen
konnte 2; er hatte aber, archäologisch fassbar, seine Rituale,

*« Entstehung und Sinn der Trauersitten», in Schweif. Archiv für Volkskunde 43
(1946), jetzt in Gesammelte Schriften I (Basel 1975), 333-351, bes. 350 f., vgl. «

Biographisches Nachwort», II 1192;ahnlich F. J. Baudy, Exkommunikation und

Reintegration (Frankfurt 1980), 608: der Ritus « Produkt spontaner emotionaler
Bereitschaften ».
2 Ph. Lieberman, « On the Evolution of Human Language », in Proceedings of
the yth International Congress of Phonetic Sciences (Leiden 1972), 258-272 ; Ph. L./



GLAUBE UND VERHALTEN 99

Jagdrituale und Begräbnisrituale. Es müssten dann, vor der

heutigen Art der Sprache, besonders die Rituale gewesen sein,
die menschliche Gesellschaft möglich machten.

Um zusammenzufassen: wenn wir Rituale als Handlungsfolgen

beschreiben und erklären, genügt es nicht nach zugrundeliegenden

Vorstellungen zu suchen, weder im Sinn der verbali-
sierten Erklärungen über Zweck und Adresse noch im Sinn der
'tieferen' psychologischen Konstruktionen, vielmehr ist die
Zeichenstruktur der Handlung zu analysieren, nach Herkunft
und psychologischem Sinn der Verhaltenselemente zu fragen
und zugleich der ganze soziale Kontext ins Auge zu fassen, in
dem die Zeichen wirken. Wichtig ist dabei auch die Frage, ob
Rituale einfach in bestimmten Abständen wiederholt oder aber

nur durch besondere, vor allem durch bedrohliche Situationen
ausgelöst werden. Inwieweit sie dabei durch allgemeine
Tradition oder durch Spezialisten vermittelt sind, die ein 'berufliches'

Eigeninteresse entwickeln — Seher und Priester —,
wäre ein weiterer wichtiger Gesichtspunkt, dem hier nicht
weiter nachgegangen sei.

Die phänomenologisch geprägte Religionswissenschaft wird,
wie gegen funktionalistische, erst recht gegen biologische
Betrachtung den Vorwurf des 'Reduktionismus' erheben und
bestreiten, dass man von da aus überhaupt in die religiöse
Dimension hineingelangen könne. Religion erschliesse sich

nur von innen her, für den Gläubigen, so wie die Kirchenfenster

nur für den in vollen Farben strahlen, der im Innern der
Kirche ist. Die allgemeinere Forderung der auf Eigenständigkeit

bedachten Geisteswissenschaften nach immanenter
Interpretation mag sich damit verbünden. Dann hätte die
Religionswissenschaft in erster Linie den von den Anhängern einer

Religion selbst hervorgebrachten Zeichen, zumal den sprach-

E. S. Crelin/D. H. Klatt, in Am. Anthropologist 74 (1972), 287-307; vgl. Origins
and Evolution of Language and Speech, Annals of the New York Academy of Sciences

280 (1976) (Ph. Lieberman dort 660-672).



IOO WALTER BURKERT

lichen Zeichen und Erklärungen nachzugehen,
möglichst ohne auf den eigenen, distanzierten Standpunkt zu
rekurrieren. Dies führt dann freilich oft dazu, die Realitäten
des Rituals samt wirtschaftlich-sozialem Umfeld zurückzutreten

zu lassen gegenüber sublimeren Phänomenen. Friedrich
Heiler, in einem der letzten grossen religionsphänomenolo-
gischen Werke, hat im Kapitel « Opfer» völlig übersehen,
dass die Menschen die Tiere zu essen pflegen 1; Islam-Theoretiker

reden nicht gern von dem Tier-Massaker, das die Mekka-
Wallfahrt, die Hadjdj, auch heute noch beschliesst2. Der
Innenaspekt hat seine Lücken; das System ist mehr als das

Bewusstsein: faciunt quod cur faciant ignorant, gerade im Bereich
der Opferrituale.

Wie leicht man mit Berufung auf den Innenaspekt aneinander

vorbeiredet, sei an einem Beispiel gezeigt: G. Foucart3
hat 1909 an den Opfertheorien von Robertson Smith und
Hubert-Mauss scharfe Kritik geübt: sie seien aufs Ägyptische
schlechterdings unanwendbar. Da gebe es kein sakramentales
Mahl und keine Stufen der 'sacralisation' und 'desacralisation',
es handle sich einfach um eine Fleischmahlzeit, die dem Gott
vorgesetzt wird. « L'offrande animale a done ete en Egypte
une piece de boucherie et rien de plus» (109). Diese Schlussfloskel

nun ist sicher falsch. Dem Innenaspekt, den verbal, im
Gebet breit ausgestalteten Teilaktionen folgend betrachtet
Foucart das Opfer nur bis zu dem Punkt, da es dem Gott
vorgesetzt wird; und doch, der Gott wird nicht essen: « Les

restes... nourrissaient les officiers du temple et les serviteurs »

(109). Konzentriert der Aussenstehende den Blick nicht auf den

Gott, so wird vielmehr dieses zum Ziel und Ende der ganzen

1 Vgl. Anm. 2 S. 92.
2 Vgl. B. W. W. Dombrowski, in Numen 23 (1976), 137 gegen HN 19 und dazu
Numen 25 (1978), 78.
3 G. Foucart, La methode comparative dans l'histoire des religions (Paris 1909), 83-123:
« Le sacrifice ».



GLAUBE UND VERHALTEN 101

Zeremonie, die Versorgung des Tempelpersonals mit Fleisch,
die Umverteilung von Nahrungsmitteln. Dass diese den Weg
über das Sakrale geht, ist allerdings bemerkenswert. Und damit
ergibt sich doch eine Analogie zur Polarität von 'sacralisation'
und 'desacralisation': zwar ist hier nicht der Akt des Tötens
sakralisiert, wohl aber muss die Speise erst dem Gott
vorgesetzt werden und fällt erst dann den Menschen zu; ein

Umweg ist vorgeschrieben, eine Grenzziehung signalisiert.
Die Innenansicht erscheint in diesem Fall — und nicht in diesem
Fall allein — auf den ersten Blick geschlossen und einfach:
ein Gott wird gespeist, rien de plus. Das Irrationale ist im Begriff
des zu speisenden Gottes gleichsam konzentriert und verdeckt,
bis die wissenschaftliche Reflexion auch diesen Kern der Analyse

bedürftig findet; dann freilich muss sie sich mühen, ein

komplexes politisch-wirtschaftlich-soziales System zu begreifen;
zugleich wird damit aber auch Vergleich und Verallgemeinerung

erst möglich.
Im Grunde sollten die phänomenologische Innenansicht und

die biologisch-funktionale Erklärung kompatibel, ja in gewissem

Masse ineinander transformierbar sein. Dies ist m.E. auch
der Fall. Seit Rudolf Otto 1 hat es sich eingebürgert, Religion
durch das Erlebnis des 'Heiligen' zu bestimmen; das 'Heilige'
wiederum wurde von Rudolf Otto umschrieben durch die drei
Charakteristiken des mysterium tremendum, des fascinans und des

augustum, also in etwa: Angst, Beseligung, und Rangordnung.
Nun sind ebendiese, Angst, Begeisterung und Rangordnung,
auch durchaus psychologisch-ethologische Kategorien. Über
die Angst, ihre Formen und Wurzeln, ihre biologische
Funktionalität und ihre Überwindung ist eine ganze Literatur ent-

1 R. Otto, Das Heilige. Über das Irrationale in der Idee des Göttlichen und sein Verhältnis

%um Rationalen (München 1917; 30i958); danach u.a. G. Mensching, Die
grossen nichtchristlichen Religionen (Stuttgart 1954), 14-16; vgl. F. Heiler, «Die
Bedeutung Rudolf Ottos für die vergleichende Religionsgeschichte», in
Religionswissenschaft in neuer Sicht (Marburg 1951), 13-26. — C. Colpe (Hrsg.), Die
Diskussion um das 'Heilige', Wege der Forschung, 305 (Darmstadt 1977).



I02 WALTER BURKERT

standen 1. Festgehalten sei, dass Angst biologisch offenbar vor
allem auf zwei Situationen bezogen ist, Verlassen-Sein und
Verhungern einerseits, Verfolgt-Sein und Gefressen-Werden
andererseits. Die Durchdringung von Angst und Religion,
die auch in vielen religiösen Termini einschliesslich griechisch
treßa<; erscheint, ist seit der Sophistik immer wieder reflektiert
worden; primus in orbe deos fecit timor 2. Rangordnung spielt in
allen Primaten-Gesellschaften eine fundamentale Rolle. Ihre
Umsturz in der Ablösung der Generationen ist ein Ereignis,
in dem Ängste und Aggressionen besonders auf den Plan

1 Ich nenne R. May, The Meaning of Anxiety (New York 1950); H. v. Ditfurth
(Hrsg.), Aspekte der Angst (Stuttgart 1965); W. Wiesbrock (Hrsg.), Die
politische und gesellschaftliche Rolle der Angst (Frankfurt 1967); W. v. Baeyer /
W. v. Baeyer-Katte, Angst (Frankfurt 1971; erweitert: 1973); Ch. D. Spiel-
berger, Anxiety, Current Trends in Theory and Research I/II (New York 1972);
F. J. Baudy, op. cit., 1-70: « Theorie der Todesangst»; zum biologischen Fundament

R. Brun, « Biologie der Angst», in Schweif. Zeitschrift fur Psychologie 4
(1945), 81-96; H. Hediger, «Die Angst des Tieres», in Die Angst. Studien aus

dem C.-G. Jung-lnstitut 10 (1959), 7-33; P. Leyhausen, «Zur Naturgeschichte
der Angst», in W. Wiesbrock (Hrsg.), Die politische undgesellschaftliche Rolle der

Angst, 94-112 K. Lorenz/P. Leyhausen, Antriebe tierischen und menschlichen

Verhaltens (München 1968), 272-296; R. Bilz, Studien über Angst und Schmer^

(Frankfurt 1974); über Ritual und Angst G. C. Homans, «Anxiety and Ritual:
The theories of Malinowski and Radcliffe-Brown», in American Anthropologist
43 (1941), 164-172 W. A. Lessa/E. Z. Vogt, Reader in Comparative Religion

(New York 4i9Ö3), 123-128; über Angst und Religion H. y. STiETENCRON(Hrsg.),
Angst und Gewalt. Ihre Präsens^ und ihre Bewältigung in den Religionen (Dusseldorf
1979); vgl. auch N. Lufimann, Funktion der Religion (Frankfurt 1977), 117. —
Die ganze moderne Diskussion geht von S. Kierkegaard aus; doch ist, gegen
Kierkegaard, die Trennung zielloser Angst (anxiety) und gerichteter Furcht {fear)
nicht exakt durchfuhrbar; wohl aber ist der momentane Schreck vom Zustand
der Angst zu unterscheiden. Baeyer, op. cit., 26 definiert Angst allgemein als

« Gesamtheit der menschlichen Bedrohtheitserlebnisse, soweit sie mit emotioneller

und leiblicher Verstimmung verbunden sind ».
2 Petron. Fr. 27 Buecheler; Stat. Theb. III 661; zur Etymologie von cseßa?

P. Chantraine, Dictionnaire etymologique de la langue grecque IV 1 (Paris 1977),

992 f. — Grundattribut der Gotter im Babylonischen ist puluhtu 'Furchtbarkeit'
(W. von Soden, Akkadisches Handworterbuch II (Wiesbaden 1972), 872 f.). Im
Griechischen ist das alte, positiv gewertete S>zo\iSy]Q durch das negativ getonte
SeiaiSaiprnv verdrängt worden, doch mit dem Christentum kommt tpößo? -&eoü

zurück (2 Cor. 7, 1; vgl. Eph. 5,21;/ Petr. 2, 17).



GLAUBE UND VERHALTEN

treten. Die Einsetzung des mächtigen Gottvaters aus einer
solchen Situation abzuleiten, ist von Freud und anderen
versucht worden1. Begeisterung, Beseligung mag vielgestaltig
sein; das Wohlgefühl beim Essen ist mit sexueller Stimulierung
nicht wohl zu vergleichen und auch nicht mit meditativer bzw.
drogeninduzierter Entrücktheit. Wichtig scheint mir einerseits

die von Konrad Lorenz vorgelegte Analyse der aggressiven

Begeisterung — wie da 'heilige Schauer' über Rücken
und Arme laufen, nervliche Relikte des äffischen Haare-
Sträubens 2

—, andererseits die neuere Entdeckung, dass das

Gehirn in Ausnahme-Situationen 'Endorphine' produziert,
die ähnlich wie Morphium Schmerzunempfindlichkeit und
Hochgefühl erzeugen. Das religiöse Erlebnis des 'Heiligen',
wie Rudolf Otto es umschrieb, scheint insofern grundlegende
biologische Verhaltens- und Erlebnisweisen zu konzentrieren.

Ich möchte zur Charakterisierung noch einen weiteren
Begriff heranziehen, den des 'Ernstfalls'3. Bezeichnet dieses

Wort wohl zunächst in den Planspielen der Generalstäbe den

Krieg im Gegensatz zum Manöver, so ist es doch auch geeignet
allgemeinere Erfahrungen auszudrücken. Wenn 'der Ernstfall'
eintritt, so weiss man: die Situation ist gefährlich, eigentlich
angstauslösend, doch wird sie bewältigt mit energischen
Massnahmen, ja in aggressivem Hochgefühl: die Wertordnungen

schlagen um, vieles, was bisher im Vordergrund
stand, wird unwichtig; man verbrennt das Gerümpel, xa yeppa

ev£7uptpacrav in der berühmten Schilderung des Demosthenes 4,

und dies wirkt, bei aller Sorge, befreiend. Wir haben also im
'Ernstfall' eine bezeichnende Kombination von tremendum,

'S. Freud, Totem und Tabu (Wien 19x3); leichtfertiger D. Morris, The naked

Ape (New York 1967), 178-181, dem F. J. Baudy, op. cit., 82 f. folgt.
2 K. Lorenz, op. cit. (supra S. 96 Anm. 2), 373-379.
3 Vgl. den Sammelband Der Ernstfall (Frankfurt 1979) (Schriften der C. F. v.
Siemens-Stiftung, 2).
4 Dem. XVIII (Cor.) 169, im konkreten Detail fur uns unklar, vgl. H. Wankel,
Demosthenes. Rede fur Ktesiphon über den Kranz (Heidelberg 1976), 849-854.



WALTER BURKERT

fascinans und augustum\ nicht umsonst wird im Krieg, dem
Ernstfall xoct' s^oyYjv, das Vaterland 'heilig'. Umgekehrt ist das

Heilige ernst, ja 'das Ernsteste', wie schon Piaton beobachtet
hat {Leg. 887 d). Im religiösen Ritual wird — nach Sicht des

Aussenstehenden oft in künstlicher Weise — ein Ernstfall
geschaffen und durchgespielt; umgekehrt kann dann bei einem
äusserlich gegebenen 'Ernstfall', bei schweren Krisen — im
Vordergrund stehen Krieg, Plungersnot und Krankheit — auf
das religiöse Ritual zurückgegriffen werden. Wie mit anderen

Worten gesagt wurde: Religion kanalisiert und verschiebt
menschliche Angst und kann sie so überwinden 1.

II

Nach diesen allgemeinen Erwägungen nun zu den
Opferritualen als manifesten Handlungen mit Zeichencharakter. Es

gibt da, soweit ich sehe, im wesentlichen zwei Kernhandlungen,
das Geben — das, wie erwähnt, neben dem frommen Akteur
und seiner Gabe einen Empfänger voraussetzt, der dabei

angerufen wird —, und das Töten, meist simples Schlachten
mit Blutvergiessen und Zerlegung des Körpers; dem geht in
der Regel der Anruf eines Gottes voraus. Genauere Beschreibung

wird komplexer. Ein Plaupttyp der Opfer — wegen ihrer
praktischen Selbstverständlichkeit von der Religionswissenschaft

oft eher stiefmütterlich behandelt — ist das Schlachten
und Verzehren eines Tieres. Dies ist der Normalfall der
griechischen Dvotcc und auch das Übliche, soweit ich sehe, bei den
Nachbarn der Griechen, ob Semiten, Etrusker oder Römer.
Bezeichnend ist, dass als 'Gabe' oder 'Darbringung' an einen
Gott nur Weniges verwendet wird, bei den Griechen fast nur
Fett und Knochen, bei den Israeliten Fett und Nieren. Ziel und

1B. Gladigow, in Religion und Moral (Düsseldorf 1976), 116: « dass 'die Religion'
die Ängste typisiert und lokalisiert und von Fall zu Fall die Verhaltensmuster
zu ihrer Überwindung liefert».



GLAUBE UND VERHALTEN 105

Ende ist die reichliche Fleischmahlzeit für die Menschen,
weshalb denn auch ein solches Opfer schliesslich ein
festlichbehagliches Ereignis ist; die semitische Bezeichnung als sela-

mim, Friedensopfer, möchte ich gerade von diesem Behagen
her verstehen 1.

Daneben gibt es Opfer, bei denen nur getötet wird, ohne
Essen. In diesem Fall muss die Leiche irgendwie beseitigt
werden: man kann sie vergraben, ins Wasser werfen oder
verbrennen; je nachdem wird verbal von einem unterirdischen,
einem Wasser- oder Flimmelsgott die Rede sein — doch gibt
es auch 'chthonische' Brandopfer. Bei den Westsemiten ist
eine Form des Brandopfers, hebräisch colah 'Emporsteigen'
oder auch kalil 'Ganzopfer' genannt, zu besonderer Bedeutung
gelangt, einerseits im 'täglichen Opfer' im Tempel zu
Jerusalem, andererseits in den in Karthago wie in Motye schrecklich
klar bezeugten Kinderopfern der Punier 2. In der Tat fallen
Menschenopfer, wenn sie in der Antike vorkommen, in diese

Kategorie; Kannibalismus scheint doch in mythische oder
romanhafte Phantasien verbannt. Normal und weitverbreitet
in sehr verschiedenen Zusammenhängen sind Schlachtopfer
von Tieren; der griechische Terminus cnpayta deckt weithin
diesen Bereich 3. Es gibt freilich neben eigentlichem tvpa^eiv

auch andere Methoden des Tötens: Erschlagen ohne Verletzung
der Haut — bei der 'Bugonia' —4, oder Erdrosseln 5, Ertränken,

lebendig Begraben 6.

1 Es genüge hier der Verweis auf R. K. Yerkes, Sacrifice in Greek and Roman

Religions and Early Judaism (New York 1952), und HNpass.-, S&H 54-56.
2 Zum Befund des Karthagischen Tophet L. E. Stager, in The Oriental Institute
Annual Report 1978/79, 56-59; zu Motye A. Ciasca et al., Mafia I-IX (Roma
1964-1978); A. Ciasca, « Sul 'tofet' di Mozia», in Siciha Archaeologica 14 (1971),
11-16.
3 L. Ziehen, in RE III A 2 (1929), 1669-79, s.v. Ecpäyux.

4 Verg. Georg. IV 295-314; Geopon. XV 2, 22-29.
5 Erdrosseln einer Ziege in Melite: Anton. Lib. 13.
6 Opfer der Amestris Hdt. VII 114, 2.



io6 WALTER BURKERT

Als symbolische oder gar reale Menschenopfer berühmt
geworden sind die Pharmakos-Rituale, das Austreiben eines
menschlichen Sundenbocks 1. Freilich ist festzustellen, dass es

dabei nicht auf die Tötung anzukommen scheint; es gibt kein
acpa^eiv, sondern Wegtreiben, IXaüvsiv, oder gar friedliches
'Wegsenden', dbio7i:efj.7i:s!.v. Die Tötung wird manchmal
ausdrücklich einer anderen, feindlichen Macht zugeschoben, wie im
Mythos vom Konig Kodros, der im Knechtsgewand die Stadt
verlässt, um vom Feind erschlagen zu werden. Die lateinische
devotio gehört wohl m den gleichen Zusammenhang. Statt
Menschen können auch Tiere eintreten; auch ist zu fragen,
inwieweit das Preisgeben wertvoller Gegenstande als Zeichen

äquivalent sein kann, bis zum berühmten Ring des Polykrates 2.

Ich möchte versuchsweise von Preisgabe-Opfern sprechen.
Damit sind wir aber nun jenem Bereich nahe, der gemeinhin

als Opfer schlechthin genommen wird: die Gabe an ein personales

Gegenuber. Der Dativ des Gottesnamens ist eines der
festesten Charakteristika in Weihinschriften und Opferkalendern.

Es bedarf kaum des Verweises auf sumerische, akka-
dische, westsemitische Parallelen fur den Sinn des Opfers als

Gabe, oder auf die offenbar noch heute in China und Japan
durchaus lebendige Opferpraxis. Aöpa 9-eoü.; -et&et3. Eine besondere

Rolle spielen bei Semiten wie Griechen die 'Erstlinge',
dbrapxc«, von Ernte und Beute. Allgegenwärtig in der
Volksreligion bis in die moderne — katholische — Welt hinein sind
die Votivgaben. Insofern die vorzüglichste Essensgabe die
Fleischmahlzeit ist, sind wir wieder beim Tieropfer angelangt,
das immer auch Elemente des Gebens enthält, von der Lieferung

des Tieres bis zum Austeilen der Portionen 4.

1 GR 139-142; S&cH 64-67.
2 Hierzu H. S. Versnel, in Studi Storico-Religiosi 1 (1977), 17-46.
3 Hes. Fr. 361 Merkelbach-West, vgl. Anm 1 S. 109.
4 Vgl. Athen. 12 c-f (mit Bezug auf Zenodot) zur Sali; hiaq; Zu Formen des
Protestes gegen die autoritäre Zuteilung R. Bilz, «Anorexia nervosa», in
Beitrage %ur Verhaltensforschung, hrsg. von R. Bilz und N. Petrilowitsch (Basel
1971), 219-244; F. J. Baudy, op. cit., 451.



GLAUBE UND VERHALTEN

Diese Aufzählung von Fleischspeiseopfer (S-uHa),

Vernichtungsopfer (acpayia), Preisgabeopfer (dc7to7io(j.7c^j) und Gabeopfer
(Scopov) ist sicher nicht ganz vollständig und umfassend;
Selbstverwundung etwa und Selbstkastration, die auch
gelegentlich als Opfer aufgefasst werden, sind nicht enthalten;
inwieweit die so wichtigen Libationen 1 unter 'Gabe' einfach

zu subsumieren oder als eigenständig zu nehmen sind, wäre zu
fragen; ähnliches gilt von den Räucheropfern. Auch gibt es

Formen des 'Austreibens', die man nicht mehr 'Opfer' nennen
wird.

Andererseits scheint die Aufzählung doch nicht ganz
willkürlich zu sein. Zunächst sind die Typen nicht radikal zu
trennen, vielmehr gehen je zwei ineinander über: Fleischspeise-
und Vernichtungsopfer haben das Töten, das Schlachten

gemeinsam; Vernichtungsopfer und Preisgabeopfer haben
beide den Charakter der Hingabe, können beide als Sühne

gedeutet und zusammengenommen werden. Vom Preisgeben
wiederum zum personal ausgerichteten Geben ist schwer eine
scharfe Grenze zu ziehen; Gabe ihrerseits ist primär Essensgabe
und berührt sich darum wieder mit jenen Festen des Fleischessens

und der Essensverteilung.
Wer weitergehen will, könnte die vier Typen systematisch

ableiten aus dem Nebeneinander der Handlungen 'Töten' und
'Geben' in Überkreuzung mit einer Opposition von 'Essen'

versus 'Beseitigen': Töten und Essen ergibt das Fleischspeiseopfer,

Töten und Beseitigen das Vernichtungsopfer, Geben
und Beseitigen das Hingabeopfer, Geben und Essen — in
Analogie oder Gemeinsamkeit von Mensch und Gott — das

eigentliche Gabenopfer.
Dabei haben die beiden Grundhandlungen, Töten und

Geben, einen gemeinsamen Bezugspunkt; ihre Verstrickung
in den Opferritualen ist nicht zufällig. Ein Lebewesen töten,
heisst dieses als Partner mit eigenem, unberechenbarem Willen

1S&H 41-43.



io8 WALTER BURKERT

auszuschalten und zum voll verfügbaren Objekt machen;
'geben' wiederum lässt sich nur, was von der empfindlichen
Ego-Sphäre abtrennbar und als Objekt transferierbar ist.
'Geben' wie 'Töten' setzt Grenzziehung voraus, Objektivierung,

Trennung des Ich von einem anderen, über das verfügt
wird. Elementarer noch als 'Geben' ist im Grund das 'Niederlegen',

ti&svo«, das in charakteristischerWeise im Opferkontext
verwendet wird 1, doch zugleich auch die 'Beisetzung' eines

Toten bezeichnet. Indem das 'Niederlegen' als 'Geben' stilisiert
wird, ist ein jenseitiger Partner eingeführt, übergeordnet dem

eigenen Ich; auch das 'Töten' wird einer solchen Autorität
unterstellt: der Freiraum des Umgangs mit Objekten bedarf
einer höheren Notwendigkeit zur Legitimation; gerade das

Verfügbare wird zum Unverfügbaren, Geheiligten.
Kurzschlüssig dagegen wäre es, das Töten einfach dem Geben zu
subsumieren, weil man dafür auch 'das Leben nehmen' sagen
kann 2; ein solches Sprachspiel ist nur in gewissen
Einzelsprachen möglich; der Sache nach lässt sich 'Leben' eben nicht
zum transferierbaren Objekt machen.

Doch möchte ich mich nicht darauf versteifen, dass das

vorgeschlagene Viererschema mehr sei als Begriffsspielerei.
Es hilft immerhin zunächst, Einseitigkeiten zu bezeichnen.
Theorien des Opfers gehen meist nur von einem dieser Typen
aus. Am geläufigsten ist, seit der altmesopotamischen
Terminologie, durch Homer und Piaton gestützt, durch den Anklang
von der operarijOpiet an oj^rre/offering/offrande fast unent-

1 Vgl. Z.B. rSv hl Tau; oSoiq TiS-epiivcov aTrap/Jov: Sltda, s.v. 'EppaTov (e 3030); -D-eaip

tcov fteapocpophov: Schol. a^Aristoph. Thesm. 585; dazu TrapaxiAevai(xä mxp<m-&ep.eva

toi D-ecöi in der Lex sacra von Theangela 11-12, in ZPE 34 (1979), 211) und
ctvaTi&evai. — Als 'Niederlegungen' manifestieren sich Opfer in der Sicht des

Prähistorikers, H. Jankuhn (Hrsg.), Vorgeschichtliche Heiligtümer und Opfer-
plät^e in Mittel- und Nordeuropa, Abh. Göttingen 74, 3, 1970.
2 Vgl. Sallust. De diis et mundo 16, 1: toic, SiSoüai tSSv SiSopevcov dutapxecrftoa...

Se Sia Huaicov a~ap/6ps.(}a.



GLAUBE UND VERHALTEN

rinnbar geworden, die Auffassung des Opfers als Gabe b

Moderne haben allenfalls, um vom do ut des loszukommen und
der Bedürfnislosigkeit des Gottes Rechnung zu tragen, 'Gabe'
durch 'Hingabe' zu ersetzen versucht2. Die Gaben-Auffassung
des Opfers scheitert allerdings am deutlichsten am griechischen
Fleischspeiseopfer, wie schon der Mythos vom Opfertrug des

Prometheus bewusst macht.
Hier setzt darum die Opfertheorie von Meuli/Burkert3

ein, über die ich mich nicht wiederholen will. Indem das un-
ritualisierte Vorbild im paläolithischen Jagdverhalten gefunden
wird, hat diese Erklärung einen besonderen
menschheitsgeschichtlichen Tiefgang. Es ist auch nicht schwierig, das

Vernichtungsopfer als Teilhandlung aus der umfassenden

Praxis des homo necans herzuleiten, ja es ist möglich, die Besonderheit

der Essensgabe an das Fleischverteilen nach der Jagd
anzuschliessen; 'food-sharing' gibt es bei Schimpansen offenbar

nur in solchem Fallb Am fernsten steht diesem Modell das

Preisgeben und Wegschicken an sich — was das entworfene
Vierer-Schema übrigens bestätigt —.

Gerade dies, die 'victimation' eines Sündenbocks, ist
Ausgangspunkt eines berühmten Buchs von Rene Girard, das

gleichzeitig mit Homo Necans erschienen ist6. Beide Bücher
haben ganze Reihen von Motiven und Beobachtungen gemein-

1 Zu sumerisch nidbit, akkadisch nindabu W. von Soden, Akk. Handirb. II 790 B;
zu hebräisch minhah, qorban H. Ringgren, Israelitische Religion, 152; Sräpov 'AD-tivt]!.:

Horn. II. VI 293; Sexto piv Ipd: II. II 420 etc.; Plat. Euthpbr. 14 c: tö S-ueiv ScopeiaOai

Eaxt toTi; heoTp.

2 F. Heiler, Erscheinungsformen und Wesen der Religion, 204.
3 K. Meuli, «Griechische Opferbräuche », in Phjllobolia. Festschrift P. Von der

Muhll (Basel 1946), 183-288 Gesammelte Schriften II (Basel 1975), 907-1021;
HNpass.

i G. Teleki, in Scientific American 288, 1 (1973), 32-42; P- J- Wilson, in Man
N.S. 10 (1975), 5-20.
5 R. N. Girard, La violence et le sacre (Paris 1972) (Violence and the Sacred, Baltimore

1977); zur Diskussion vgl. Diacritics, Spring 1978: Special Issue on the
Work of Rene Girard; R. Gordon, in Comparative Criticism 1 (1979), 279-309.



no WALTER BURKERT

sam, richten doch beide ihr Augenmerk auf die Bedrohung der
Gesellschaft durch Gewalt und die Begründung der Ordnung
durch die im Opferritual ausgespielte Aggression. Auch
manche Strategien der Kritik gegen allzu globale Opfertheorien
mögen beide Bücher gemeinsam treffen. Der Unterschied liegt,
wie gesagt, im Ausgangspunkt. Girard konstruiert eine Ur-
situation, in der die intraspezifische Aggression der Menschen,
imitativ aufgestachelt, sich in einer Explosion entlädt, in der

Vernichtung, ja Zerreissung eines willkürlich gewählten
'Opfers'; dies ist die Katharsis, die dann den Frieden ermöglicht.

Die Berufung auf Tragödie und Tragödientheorie ist
explizit. Was m.E. fehlt, ist der historisch-empirische Unterbau.

Girard kombiniert, was zumindest in der griechischen
Tradition stets getrennt ist, Pharmakos und aTOxpayfroi;; er übersieht

nahezu völlig, was beim realen griechischen Opfer so
sehr im Vordergrund steht, das Essen. Mir scheint darum die
Meuli-Burkert-Theorie in der historischen Realität besser

verankert. Eine beunruhigende Frage ist eher, ob etwa das

blutige Opfer statt direkt aus der Jagd vielmehr aus einem

paläolithischen Kannibalismus herzuleiten wäre; für diesen

gibt es ja einige deutliche makabre Zeugnisse x; wie dieser
wiederum mit Totenbestattung und Totenbrauch zusammenhängt,

ist ein weiteres Feld für Spekulationen. Ich möchte
mich hier nicht verlieren und im übrigen lieber vom Schlichten,
Notwendigen — in diesem Fall von der Jagd — als vom
Phantastisch-Absurden ausgehen.

Opferrituale aller Art sind darum eine Grundgegebenheit
der Religion, weil sie in besonderer Weise das 'Heilige'
signalisieren, also, Angst, Beseligung, und Rang. Dies sei nun kurz
verfolgt, unter Rückgriff auf den Begriff des 'Ernstfalls' und

XA. Rust, in Propyläen-Weltgeschichte I (Berlin 1961), 178 f.; W. Gieseler,
«Schadelverletzungen, Kannibalismus und Bestattungen im europaischen
Palaolithikum », in Aus der Heimat 60(1952), 161-173; H. Jankuhn, in NAWG
1968, 3, 59-71; F. J. Baudy, op. cit., 173-175. Aus einem von Notzeiten erzwungenen

Kannibalismus leitete Theophrast das Tieropfer ab, Porph. Abst. II 27.



GLAUBE UND VERHALTEN III
die doppelte Möglichkeit, Angst einerseits zu erzeugen,
andererseits von aussen gegebene Angstsituationen zu bewältigen.

Zunächst wiederum das Fleischspeiseopfer. Hauptsignal

des Verfahrens, wie es im Griechischen durchgeführt
wird, ist eindeutig der Schrecken der Tötung besonders im
Durchschneiden der Kehle, im Hervorstürzen des Bluts; der

gellende Schrei, die öAoXuyy), verstärkt das Signal. Die
griechische Tragödie hat in ihren Opfermetaphern und im metrischen

Aufschrei diesen Aspekt des Ritus weidlich ausgebeutet h

Damit verschränkt sich aber die Erwartung der — an sich
seltenen und so ganz besonders wohlschmeckenden —
Fleischmahlzeit: Flochgenuss ist das bekannte Ziel. Indem die

Tötungsangst durchstanden wird, schwindet die andere Angst,
die vor Hunger und Elend. Bestimmend ist in diesem Gegensatz

der Erlebnisweisen die sich bestätigende Rangordnung:
eine feste Achse wird durch das unumkehrbare Verhältnis von
Opferherr und victima gesetzt; an ihr orientieren sich die
Abstufungen der [xoipai, der yepa, der Fleischportionen, die nach

Rang ausgeteilt werden. Thema ist Tod und Überleben, im
Essen bestätigtes Leben, getragen von der rechten Ordnung,
Molpa und ©spa?, gipfelnd in der tipo] dessen, 'für den', in dessen

Namen dies veranstaltet wird.
Scheinbar ganz verschieden ist die 'Darbringung' der unblutigen

Essensgabe; die Blut- und Tötungsangst ist hier
ausgeschaltet. Immer wieder wurde diese Opferart als Inbild
einer idyllischen Frömmigkeit, der schlichten Gottnähe des

ursprünglichen Menschen gepriesen 2. Die Idylle ist, wie so

meist, doch trügerisch. Feierliche Zuteilung, das Recht auf den

1W. Burkert, «Greek Tragedy and Sacrificial Ritual», in GRBS 7 (1966),

87-121.
2 Theophrast bei Porph. Abst. II 5-7; die Anekdoten über den vom Delphischen
Orakel bezeichneten 'frömmsten' Menschen bei H. W. Parke/D. E. W. Wormell,
The Delphic Oracle II (Oxford 1956), nr. 238-243; B. Gatz, Weltalter, goldene Zeit
und sinnverwandte Vorstellungen (Hildesheim 1967), 165-171. Zum folgenden
S8cH 52-54.



112 WALTER BURKERT

'ersten' Zugriff ist das Gegenteil von schimpansenhafter
Unbefangenheit. Der Mensch gibt an sich ungern. Lebensmittel
sind gerade in urtümlichen Gemeinschaften grundsätzlich
knapp, die Angst vor dem Hunger ist präsent, und sie geht
auf Grund stets wiederholter Erfahrungen zusammen mit der

Sorge, dass das bisschen, was man hat, von einem Stärkeren
noch weggenommen wird. Die Angst vor dem (pöovo? gerade
im Erfolg 1 hat hier wohl ihren Ursprung. Eben darum ist die
Gabe ein elementarer — auch schon vormenschlicher 2 — Ritus
der Beschwichtigung, der die Aggression des Stärkeren stoppt,
zumal wenn weitere Beschwichtigungssignale damit verbunden
sind, wie Selbstverkleinerung und Lächeln. So baut die freundliche

Idylle latenter Bedrohung vor. Die Angst vor Verteilungskämpfen

und Verlusten wird überwunden durch aktive
Vorwegnahme, durch Verzicht, der dadurch zugleich bestimmt
und begrenzt wird; der Bedrängte, Gejagte wird aktiv, als

Opferer, der sich vom Opfer trennt. So hat sich offenbar seit
alters und weitum in menschlichen Gesellschaften das 'Geben'
als einer der wichtigsten konfliktvermeidenden Prozesse

eingespielt, wobei das 'Geben' nun als reziprok verstanden wird 3:

Wer gibt, erwartet eine Gegengabe, wer empfängt, weiss sich

zu einer solchen verpflichtet. Im Gabenopfer ist dieses sozio-

morphe, funktionale Modell zum Zeichen geworden, das auf
einen jenseitigen Partner verweist. Es signalisiert Rang, an dem

man doch auch teilhat: man gibt 'dem Stärkeren' in Erwartung
seiner Huld. Dies signalisiert Zukunfts-Zuversicht: nur der
Mensch lebt in der Zeit-Dimension, und die Vervielfältigung
der Zukunftsängste müsste ihn erdrücken, hätte er nicht Strate-

1 Vgl. die Äusserung des Aemilius Paulus Liv. XLV 41, bzw. des Camillus Liv.
V 21, 15, Plut. Cam. 5, 7-9.
2 K. Lorenz, op. cii. (supra S. 96 Anm. 2), 100 f.; I. Eibl-Eibesfeldt, Der
vorprogrammierte Mensch (Wien 1973; München 1976), 187; F. J. Baudy, op. cit.,
46 f. Unritualisiert z.B. Petron. 72: Giton... se ratione acutissima redemerat a cane...
3 M. Mauss, « Essai sur le don», in L'Annee sociologiqnell 1 (1923/24), 30-186 —

Sociologie et anthropologie (Paris 3i9Ö6), 143-279.



GLAUBE UND VERHALTEN "3

gien entwickelt, diese zu verdrängen oder zu bewältigen. Der
Kreis von Gabe und Gegengabe gestattet es, eine Wenn-Dann-
Beziehung zu entwerfen; dies geschieht vor allem in der
unabsehbar weit verbreiteten Methode des Gelübdes 1: Wenn diese

oder jene Gefahr überstanden, der Gewinn eingetreten ist,
wird ein im voraus bestimmter Verzicht geleistet werden,
fixiert z.B. auf ein Zehntel, SexaTT). Umgekehrt glaubt man in
bereits eingetretener Bedrängnis gern den Instanzen, die es

wissen müssen —• Sehern und Orakeln —, dass ein materielles
Versäumnis, 'vergessene Opfer' gutzumachen sind2, und
hofft durch entsprechende Gabe den Kreislauf der Gegengaben
wieder in Gang zu bringen. Kurzum, das Gabenopfer ist
'heilig', indem es nicht nur als yeptxc;, Rang, signalisiert, als

Erstlingsopfer den ersten Rang, sondern die Angst vor dem
Verlust in den Respekt vor einem Höheren transformiert und
an die beseligende Erwartung des Beschenktwerdens bindet.

Ganz im Vordergrund steht die angsterregende Drohung,
der Blut- und Tötungsschock, bei den Vernichtungsopfern;
nur verstohlen regt sich die Beseligung, der Schock des

Überlebens: nicht ich bin es, der da liegt und verblutet; und in
dieser unaufhebbaren Scheidung manifestiert sich eine

Rangordnung, die die Griechen selbstverständlich als nfA) verstehen.
Eine Form der-np.7] sind auch die Vernichtungsopfer im Totenkult.

Karl Meuli3 hat sie ansprechend auf die spontane Wut des

Trauernden zurückgeführt: weil der Freund tot ist, soll der
und jener auch nicht mehr leben. Und doch, wenn Achill die

Troer schlachtet, bestätigt er sich selbst eben als den Mächtigen,

Überlebenden, und die anderen sehen grausend und
bewundernd zu.

Mit den Vernichtungsopfern stellt die Religion das stärkste

Mittel bereit, Angst zu erregen. Eine Gelegenheit, bei der

1Ygl. W. Eisenhut, in RE Suppl.-Bd. XIV (1974), 964-73, s.v. «Votum»-,
W. H. D. Rouse, Greek Votive Offerings (Cambridge 1902).
2 Horn. II. I 62-67.
3 Gesammelte Schriften I 344; II 924-932.



ii4 WALTER BURKERT

religiöser Terror in besonderem Masse eingesetzt wird, ist der
Eid. Hier wird der 'Ernstfair geschaffen, wird eingeschärft,
dass nunmehr die Abmachung oder Aussage gilt und kein
Weg listig darum herumführt — die Schimpansen, denen man
Sprache beigebracht hat, haben sofort angefangen in dieser

Sprache zu lügen —. Darum wird beim Eidopfer der Schrecken
der Vernichtung besonders handgreiflich gemacht, indem man
die anXd-jxy«- in die Hand nehmen oder auf die abgeschnittenen

Genitalien des Opfers treten muss oder auch zwischen
den Teilen des zerschnittenen Opfers hindurchgeht1: hier
gibt es keine Regeneration mehr.

Anderseitig aber haben die Vernichtungsopfer ihren Platz
gerade in dem von aussen vorgegebenen Ernstfall; hier handelt
es sich also um Angstverlagerung und Angstbewältigung
durch die eigene aggressive Aktivität. So werden als a<payta
im engeren Sinn 2 unmittelbar vor der Schlacht im Angesicht
des Feindes Tiere niedergemetzelt. Dies ist Hingabe, Vernichtung

von eigenem Besitz, im mythischen Spiegel in der Regel
ein Jungfrauenopfer; es ist zugleich der Anfang der blutigen
Schlächterei, den man sicher beherrscht und in der Hand hat.
Aber auch anderen Gefahrensituationen, besonders Seuchen
und Hungersnöten begegnet man oft mit Vernichtungsopfern.
Ein inschriftlich erhaltenes Beispiel ist das Orakel für Kalli-
polis auf der Chersonnes 3: in einen ßo&poi; sind Tiere zu
schlachten und dann darüber zu verbrennen; wenn am Ende
eine Apollon-Statue über dem ganzen errichtet ist, ist die
Seuche gebannt. In einem schwäbischen Dorf hat man noch
1796 bei einer Viehseuche den Gemeindebullen lebendig
begraben4. Eine Verzweiflungssituation besonderer Art ist

1 GR 377-382; man sucht den 8pxoQ SeivoTaToi;, IL XV 38; besonders eindrucksvoll

auch die Vereidigung der legio linteata Liv. X 38.
2 HN 78; W. K. Pritchett, The Greek State at War III (Berkeley 1979), 83-88.
3 G. Kaibel (Hrsg.), Epigrammata Graeca, Nr. 1034.
4 Spott-Flugblatt, abgebildet bei W. Kohlhaas, Das war Württemberg (Stuttgart
1978), 21.



GLAUBE UND VERHALTEN 11 5

die carXoia, ßpoTwv aXca wie Aischylos 1 sagt; ihr untätig
preisgegeben zu sein, ist unerträglich, man fühlt sich in der Fessel,

to8rt; hier erfolgt der Ausbruch in die aggressive Vernichtung,
im Mythos das Menschenopfer, realiter acpayia, sei es 'für' die
Winde selbst, sei es 'für' einen dahinter stehenden Gott oder
Heros. Nicht minder verzweifelt kann die Situation im Sturm
sein; da wirft man einen über Bord — das Jona-Motiv 2 —:
wiederum die aktiv vollzogene, begrenzte Vernichtung, die
den anderen den aufatmenden Schock des Überlebens vermittelt.

Das ganze Verhaltensschema, der Ausbruch aus der

Angstsituation durch Vernichtungsopfer, ruht m.E. auf einem

biologischen Programm: wenn die Flucht misslingt, kommt
es zu einer oft letzten, 'verzweifelten' Gegenwehr; 'to fight
like a cornered rat' 3. Es ist kein Zufall, dass solche Situationen
uns in Phantasie und Emotionen besonders gefangen nehmen;
die enorme Wirkung dieser Motive in der Literatur zeugt
davon. Im Ritual ist der Ablauf in verschiedenen Varianten
stereotypisiert; es signalisiert den Umschlag der Verzweiflung
in aggressive Überlegenheit.

Daneben steht die eher passive Variante des Verhaltens in
der Ausnahmesituation, dass man sich im wesentlichen auf die
Auswahl eines einzelnen Vertreters der Gemeinschaft
beschränkt, der preisgegebenen und 'hinweggeführt' wird; dies

sind die scapegoat-Rituale im engeren Sinn. Das Zeichenrepertoire

zielt eben auf die Differenzierung: der eine, ausserordentliche,

geschmückte, zum Verderben bestimmte, gedemütigte,
der ausgestossen wird, und die geschlossene Gruppe der anderen,

die sich gerettet wissen. Angst schlägt um in Erleichterung,
und wieder bestätigt sich in der nicht umkehrbaren Scheidung
eine höchste Autorität. Der Umschlag vom passiven zum

1Aeschyl. Ag. 187-204; vgl. Hdt. II 119; VII 191; auch das Polyxena-Opfer
wird durch ärAoia erzwungen, Eur. Hec. 38; 539.
2 S&H 71.
3 Zur 'kritischen Reaktion' K. Lorenz, op. cit. (supra S. 96 Anm. 2), 44 f.;
W. Wickler/U. Seibt, Das Prinzip Eigennutz (Hamburg 1977), 290 f.



n6 WALTER BURKERT

aktiven Verhalten vollzieht sich freilich leicht. In der jüdischen
Synagoge war das Buch Jona die Lektüre für Jom Kippur,
den Tag des Sündenbocks 1.

III
Nach diesem allgemeinen tour d'hori^on nun zu einigen

Einzelfällen aus dem Bereich jener Opfer, die Stengel nach
ihrer Funktion 'Ablösungsopfer' nannte; S-ujaaxa Xurrjpta
könnte man auf griechisch sagen; der Handlungsform nach
sind es Vernichtungs- oder Preisgabeopfer; von Fesselung
und Ausbruch (Xiiew irsSap) war ja eben die Rede.

Die Griechen sprechen gelegentlich von Göttern der
Abwendung, ö-sol a7TOTpo7raioi, im Sinn einer antithetischen

Spannung: da sind einerseits die grossen, bekannten Götter, die
aktiv 'abwenden', vor allem Zeü<; dbtoTpoTtcaoq und 'AttoXXwv

a7toTpoTcaio<; 2, andererseits aber undeutlich-unheimliche Mächte,
mit denen man sich nur befasst, um sie samt dem Unheil
loszuwerden; man nennt keine Namen. « Man tut dort, was bei
Griechen zur Abwendung von Übeln Brauch ist», — so Pausa-

nias über S-eol dbroTp67raioi in Sikyon 3—, dies ist schon fast das

Maximum an Information. Isokrates spricht von 'Göttern',
« die über Unglück und Strafe gesetzt sind, die weder im Gebet
noch im Opfer geehrt werden, wohl aber führen wir (xttotcojxtccu

von ihnen durch»4; 'Götter' also, die man beschwichtigen

59-77.
2 Das Material: RE II 1, 189-190; Zeus Apotropaios RE X A 275-276; populär
ist 'AttoXAcov ä—ozpo-aaog, Aristoph. Vesp. 161; A.v. 61; Plut. 359; 854; Aeschyl.
Pers. 203-6; 216-217; Eur.J/i7 820-821; oft auch in Inschriften; 'Albjvä cCTOTpcmaia:

F. Sokolowski, Lois sacrees des cites grecques, Supplement (Paris 1962), 88 b (Lindos,
neben ZeA dOTOTpirtaiCK;); IGURom 95, vgl. Plut. Qiiaest. Gr. 3, 292 A.
3 Paus. II 11 ,1; fHxtlai; xat bpoupytap aTroTpoTTatouc: Plut. Quaest. Gr. 3, 292 A;
Hp. Vict. IV 89 (VI 652 Littre): toZcjiv aTroTpoTtaloictiv xai yvji xal -ifacoatv im
Kontrast zu den für 'Gutes' zuständigen Göttern.
4 Isoc. V {Phil.) 117, dazu Apollodor, FGrHist 244 F 93 mit den von Jacoby
zusammengestellten Belegen, bes. Eust. ad Horn. Od. XXII 481 sqq., 1935, 9-12
(Tropiraxta); ävMvopoi S-eal Eur. IT 944; Melanippe Fr. 6, 18 {Supplementum Euripi-
detim, bearb. von H. v. Armin (Bonn 1913), 33).



GLAUBE UND VERHALTEN "7

muss, die man aber vor allem los haben will. Dies geht zusam-
men, ohne von vorneherein identisch zu sein, mit 'Reinigungen'
(xaödpCTsu;), bei denen blutige Opfer, xa&apgoi. xoipoxTovoi, um
mit Aischylos 1 zu sprechen, eine Rolle spielen; die Reste

(xaHappiaxa) werden oft an Dreiwege geworfen (pHreiv) 2.

Spezielleres ist bekannt von den Opfern für die Göttin der

Dreiwege, Hekate, und ihren 'Speisen' (Seiicva). Dieses Wort
ist hier terminologisch, Seotvov rcepiTreiv oder ä7to7tepi7teiv 3. Am
ausführlichsten ist Aristophanes im Plutos: die Reichen schicken

am 30. des Monats, in mondloser Nacht also, der Hekate ein
'Abendessen', Setjtvov an den Dreiweg; de facto essen's die

Armen, sie reissen es an sich, noch ehe es niedergesetzt ist.
Nach einem Aristophanesscholion handelt es sich um Brote,
nach einem anderen um Eier und Käse 4; Plutarch spricht vom
Kochen: man hat nichts davon als Rauch und Lärm, denn man
isst nicht selbst davon5. Daneben ist, schon im 5. Jh. und
dann wieder bei Plutarch, von Hunden die Rede, die für
Hekate geschlachtet und als Ssmvov an den Dreiweg 'gesandt'
werden 6. Beim Hexenritual des Sophron 7 dagegen werden
1 Aeschyl. Eum. 283.
2 Eust. 1934, 53; 1935, 3;£xßo},at 1935, 10.

3Aristoph. Pint. 594-597 mit Scbol. ad 594; Plut. Qiiaest. Rom. m, 290 D;
exipepsiv: Plut. Quaest. conv. VII 6, 3, 708 F-709 A; Quaest. Rom. 68, 280 C; Soph.
Fr. 734 Pearson. Vgl. L. R. Farneix, The Cults of the Greek States II (Oxford
1896), 598; RE VII 2 (1912), 2780; allgemein Th. Kraus, Hekate (Heidelberg
i960).
* Scbol. ad Aristoph. Plut. 594; 596.
5 Plut. Quaest. conv. VII 6, 3, 708 F-709 A. Anders der Zauberer: er 'wirft 'Reste
der eigenen Mahlzeiten dem Totengeist hin, den er an sich binden will, PMag
IV 60; 1395.
6 Aristoph. Fr. 204 Schal, ad Theoc. II 12; Plut. Quaest. Rom. 68, 280 C;

in, 290 D; Darstellung eines Hekate-Hundeopfers auf einer rf. Lekythos:
L. Deubner, Attische Feste (Berlin 1932), Tafel 2 in der Deutung von A. Rumpf,
in BJh 161 (1961), 208 f.; Rest von Hunde-SeiRva in Lydien: C. FI. Greenewalt,
Ritual Dinners in Early Historie Sardis (Berkeley 1978).
7 PSI XI 1214; D. L. Page (Hrsg.), Select Papyri III (London 1941), nr. 73;
K. Latte, Kleine Schriften (München 1968), 492-498 (tot rdtvSe TOxraXsiiaco V. 16

ist nicht ein Ringen mit der Gottheit — Latte 495 — sondern mit der
strampelnden Plündin).



1x8 WALTER BURKERT

alle Türen des Hauses geöffnet, wohl dass das Wilde Heer
durchzieht und das SeZmov, den eben geschlachteten Hund,
abholt; dies ist ein Sonderfall. Ob die Armen in Griechenland
auch das Hundefleisch gegessen haben? Auszuschliessen ist
dies sicher nicht. Jedenfalls dachte man sich den 'Hund'
Diogenes gern in der Rolle, wie er sich von Hekate-Speisen
ernährt1. Hekate selbst gilt als Anführerin eines Heeres von
wilden Gespenstern 2, oder, konkreter, von bellenden Hunden;
sie kann selbst als 'Ungeheuer' erscheinen 3. Hier ist im Grund
das Angstbild des in der Nacht jagenden und verfolgenden
Raubtiers explizit zu fassen4; man muss es ablenken und
zufriedenstellen, indem man ihm ein passendes Ssltcvov über-
lässt. Vergleichbar ist, wie Kerberos mit dem Honigkuchen
(fxsXiTToÖTa) beschwichtigt werden kann5: Hier wird das

Raubtier-Bild überlagert vom Zeichen des 'süssen' Friedens,
des LAaaxEaS-oa schlechthin. Jedenfalls wird eine Bedrohung,
eine Angst durch Preisgabe von Essen abgewendet. Wenn
Hekate speziell, seit der alten Zeit, auch als koprophag, als

ßopßopocpopßa gilt, sodass Exkremente ihre Gegenwart anzeigen 6

— so würde ich dies letztlich mit der unwillkürlichen Defäka-
tion in höchster Angst, in der Verfolgunssituation zusammennehmen.

Aber lassen wir das.

1 Lucian. Dial. mort. i, i; Caiapl. 7 (er verbindet dabei die 8zinva und die <l>d

ex tcöv xa&ccpaicüv, die nicht notwendigerweise zusammengehören. — Die Scholien
bringen nichts Selbständiges). — Zum Essen von Hundefleisch Plin. Nat. XXIX
14, 58.
2 Eur. Hei. 569; vgl. R. Kannicht (Hrsg.), Euripides Helena II (Heidelberg 1969),
160 f.; Trag, adesp. Fr. 375 N2: /Doviap 'Exd-rr)? xcopov...; Eur. Ion 1048-1049.

3Aristoph. Fr. 500; ein merkwürdiges Vasenbild: S. Karouzou, in JHS 92
(1972), 64-73.
4 « Das Gespenst ist die Projektion des nachtlich jagenden Raubtiers »: K. Lorenz
bei H. v. Ditfurth (Hrsg.), Aspekte der Angst, 40; B. Gladigow bei
H. v. Stietencron (Hrsg.), Angst und Gewalt..., 63; S&H 72; F. J. Baudy,
op. cit., 101-118, bes. 113.
5 Schal, ad Aristoph. Dys. 601.
6 Hp. Morb.Sacr. 1, VI 360 f. Littre; ßopßopotpopßa oft in den Zauberpapyri.



GLAUBE UND VERHALTEN "9
'Normaler' erscheint in der griechischen Welt, dass man

einer heraufziehenden Gefahr durch ein Tieropfer zu begegnen
sucht. « Ein Lamm, ein schwarzes Lamm bringt heraus: ein
Wirbelsturm schickt sich an auszubrechen»1: Die aktive,
selbst bestimmte Vernichtung will der unkontrollierbaren
Vernichtung zuvorkommen. «Wenn gegen das Land oder

gegen die Stadt eine Seuche herankommt, oder Hunger, oder
ein Sterben », heisst es in dem im 4. Jh. v. Chr. aufgezeichneten,
dem Inhalt nach her wohl weit älteren von Delphi erlassenen

Reinigungsgesetz von Kyrene, « opfere man vor den Toren
[am Platz?] des Abwendens dem Apollon Apotropaios einen
roten Ziegenbock» 2. In der Babylonischen Magie werden
die Dämonen besonders die Krankheitsdämonen gern als

hungrige Bestien vorgestellt3; Porphyrios hat später die bösen
Dämonen ähnlich geschildert4; wieder das urmenschliche
Angstbild. Das Ritual lässt in dieser Situation den Menschen
aktiv werden: er muss überlegt und planend die rechte
Auswahl treffen — nicht irgend ein Tier, sondern eine Ziege,
männlich, rot —, zur Preisgabe kommt das aktive Schlachten;
das ganze 'vor der Stadt': man begegnet der Gefahr und wendet
sie ab, kraft Apollon dbtoTporaaoi;. Objektive Erfolgskontrolle
ist unmöglich; man mag immer sagen, ohne das Ritual wäre
es noch schlimmer gekommen.

Von der Seuche zum Krieg, von der inschriftlich bezeugten
Praxis zur literarischen Fiktion: die Menoikeus-Szene in Euripides

Phoinissai5 gibt eine der ausfuhrlichsten erhaltenen
Schilderungen eines 'Löse-Opfers' (exXuTYjpiov, 969). Der

1 Aristoph. Ran. 847-848.
2 F. Sokolowski, Lois sacrees..., Supplement, 115 § 1 (mit Lit.); die Lücke in
Z. 5 f. vor dem Genetiv tö <x7toTpo7rcdo und in Verbindung mit diesem ist schwer zu

erganzen.
3 Vgl. etwa den Text über das 'StellVertretungsopfer' bei B. Meissner, Babylo-
nien und Assyrien (Heidelberg 1925), 222 mit. Ov. Fast. VI 131-168.
4 Porphyrn Dephilosophta ex oraculis haurienda, ed. G. Wolff (Berlin 1856), 147-150.
5 Vgl. J. Schmitt, Freiwilliger Opfertod bei Euripides (Giessen 1921); H. Strohm,
Euripides (München 1957), 52 f.



I 20 WALTER BURKERT

Ernstfall ist gegeben: Theben wird belagert und steht vor dem

Untergang. Der Seher Teiresias, befragt, hat eben dies zu sagen:
«Stärker ist das Unheil als das Heil» (889). Aus der
Verzweiflung führt nur das Opfer, als qjapgaxov auiTf)pia.c, (893).
Menoikeus, der Jüngling aus dem Geschlecht des Kadmos,
muss geschlachtet werden (atpai;ai, 913). Den Grund gibt
Teiresias in Form der Göttererzählung, des Mythos: Kadmos
hat bei der Stadtgründung an der Quelle den Drachen, den
Sohn des Ares, erschlagen. Darum droht nun der Zorn des

Ares ("Apso? piTjvlpiaTa, 934), der seine -ngcopta (vgl. 935) will:
an der gleichen Quelle soll ein Nachkomme des Kadmos
sterben, Blut um Blut (aQa äv-t! a'Qairoi;, 937-938). Das Gebot
wird erfüllt, indem Menoikeus sich selbst die Kehle
durchschneidet (1092). Die Stelle, wo er niederstürzt, ist ein Heiligtum
(arjxoc;, 1010).

Man pflegt seit Wilamowitz 1 zu sagen, die ganze Menoi-
keus-Szene sei von Euripides zwecks tragischen Effektes frei
erfunden; und es gibt offenbar kein Material dies zu widerlegen:

wir haben kein unanfechtbares Zeugnis, das von den so

populären Phönissen unabhängig wäre. Dies aber möchte ich
verfechten: die Darstellung des Euripides ist nicht ein
unverbindliches Spiel der Phantasie, sondern gestaltet allgemeinere
menschliche Reaktionen und die Funktion des Opfers in diesen.

Bestätigung liefert, wovon Euripides nichts wissen konnte:
als im Jahr 310 v. Chr. Agathokles in Afrika landete und
Karthago hart bedrängte, stellte man dort fest, die Gottheit sei

erzürnt, und 200 Vornehme mussten die eigenen Söhne zum
Moloch-Opfer bringen2. Die Realität dieser berüchtigten
Kinderopfer ist durch die Ausgrabungen über jeden evolu-
tionistischen Optimismus hinaus belegt.

1 Index scbol. Greifswald 1882 X Kleine Schriften I (Berlin 1935), 71 f.; J. Schmitt,
op. cit., 88-93.
2 Diod. XX 14, 4-7; Pescennius Festus, in HRR2 II p. 159 Lact. Inst. I 21, 13.
Vgl. Anm. 2 S. 105. Philon v. Byblos, FGrHist 790 F 3: Kinderopfer in Not
als Xüxpov rot- TifiMpot; Sat(ioaiv.



GLAUBE UND VERHALTEN 121

Es geht nun nicht um die Frage, was Euripides etwa von
diesem ja schon früher den Griechen bekannten Brauch der

Karthager konkret gewusst hat1, es geht vielmehr um die

Analyse seiner Analyse. "Apsoc, ^-/jviyLtxrix, sagt der Seher; dies

ist nur eine Verbalisierung des unmittelbar Präsenten, Evidenten:

die höchste Gefahr im Krieg. Das Vaterland ist gleichsam
gefesselt dem Verfolger preisgegeben; es zu 'lösen', als

sxXuTTjpiov, dient das Schlachtopfer, die ärgste noch erträgliche,
selbstgesetzte, selbstbeschränkte Katastrophe, die Tötung des

königlichen Prinzen. Aktive Vorwegnahme 'löst' die lähmende

Angst. Die mythische Begründung zeigt eine Gegen-Situation,
teils entsprechend, teils kontrastierend, eine andere blutige
Gewalttat. Nach der mythisch-personalen Innensicht fordert
Ares Genugtuung nach dem Gesetz der talio; unerklärt,
irrational bleibt, warum gerade jetzt, nach Generationen, diese

'Schuld' eingetrieben wird. Und doch ist die Beziehung sinnvoll,

auch ohne Rekurs auf die Psychologie des Gottes. Die
Gründung der Stadt war nur möglich, indem die am fremden
Ort haftende Angst überwunden, vom Bewusstsein des Daheim-
Seins verdrängt wurde. Diese Überwindung geschah durch

Aggression und Tötung: Kadmos erschlug die Schlange, das

Angst-Tier schlechthin. Jetzt ist die Heimat, das Gefühl der
Behaustheit von neuem erschüttert, « das Unheil ist stärker
als das Heil». Jene gründende Überwindung muss wiederholt

werden, wiederum aggressiv und blutig; zum Objekt
wird der Nächststehende, der sich nicht wehren kann — der
Knabe —, bzw. in angeblicher 'Freiwilligkeit' sich nicht
wehren will. Der Aufschwung zum Unerhörten weckt die

neuen Hoffnungen.
Die Griechen haben selten von der 'Stellvertretung' bei

soühen Opfern gesprochen; der Fall Alkestis, der eigentlich
1Der Zusammenhang von Eur. IT 625-626 mit dem karthagischen Ritus ist
bereits Diod. XX 14, 6 festgestellt; vgl. R. Rebuffat, « Le sacrifice du fils de
Creon dans les 'Pheniciennes' d'Euripide», in REA 74 (1972), 14-31, der auch
2 Reg. 3, 27 heranzieht, und — zögernd — P. Xella, in Rivista di Studi Fenici 3

(x975)> 241 f-



122 WALTER BURKERT

hierhergehört, ist doch ganz ins Novellistische transformiert.
Dagegen berichtet Herodot von der Perserkönigin Amestris,
sie habe zweimal sieben Knaben dem Gott der Unterwelt
lebendig begraben, um ihr Leben zu verlängern 4; Kinderopfer
dieser Funktion sollen noch heute in Indien vorkommen. Die
Babylonier und auch die Punier haben explizit den Gedanken
der Stellvertretung im Opfer durchgeführt; ein Mensch stirbt
für den König 2, ein Tier für den Menschen: sacrum magnum
noctumum, animam pro anima, sanguinem pro sanguine, vitam pro vita,
wie Weihinschriften an 'Saturnus' aus Nordafrika bezeugen 3.

Die Bereitschaft, in der Not lieber den anderen sterben zu
lassen, ist wohl allgemein menschlich und höchstens partiell
durch heroische Gemeinschaftsmoral überdeckt; die Strategie
der 'selfish genes' 4 lässt es auch nicht anders erwarten. Enthüllend

sind hier die Aufzeichnungen im Krankenjournal des

Aelius Aristides: mindestens zweimal schien ihm der Tod von
nahen Angehörigen mit einer Besserung im eigenen Befinden
zusammenzufallen — ist dies, psychogen, jene Euphorie des

Überlebens? —, und ihm wurde klar, dass nach dem Willen
des Gottes Asklepios « gleichsam ein Ersatz (<xvt[8oot<;)

stattgefunden hat» 6. Das eine Mal, beim Tod der Philumene, Tochter

seiner Ziehschwester, hat er einen Traum: er sieht, wie der
Vater der Verstorbenen dieser wie einem Opfertier die
Eingeweide herauszieht und nach Art des Sehers deutet, ja er
findet in den menschlichen Gedärmen die Orakel geschrieben,
« dass Philumene ihre Seele für meine Seele, ihren Leib für

1 Hdt. VII 114, 2; so opfert König Aunn von Uppsala seine Söhne, J. de Vries,
Altgermanische Religionsgeschichte I (Berlin 2i957), 421. Elisabeth Bathory (Prozess
1611, gest. 1614) in Siebenbürgen soll Hunderte von Madchen geschlachtet haben,
um sich durch ihr Blut zu verjüngen: Nouvelle Biographie Generale III (Paris 1855),

733 f-
2 Zum 'sar puhi' S&H 69.
3 M. Leglay, Saturne africain (Paris 1966).
4 R. Dawkins, The Selfish Gene (Oxford 1976).
5 Aristid. Or. XLVIII (Keil) 44; LI 19-25; vgl. E. R. Dodds, Pagan and Christian
in an Age of Anxiety (Cambridge 1968), 39-45.



GLAUBE UND VERHALTEN I23

meinen Leib gegeben hat»1. Wie abstrus, und doch, wie
animalisch-menschlich. Die Todesangst ist sich gewiss: hier
muss ein Opfer fallen; die Hoffnung suggeriert: vielleicht
trifft's doch den anderen.

Das sind wenig erbauliche Aspekte im Bereich des Heiligen.
Da ist es fast beruhigend, dass 'die Motive zusammenfliessen',
wie auch die rituellen Zeichen sich gegenseitig ersetzen können;
ein moderner schwarzafrikanischer Potentat wirft im Sturm
Dollarscheine in die aufgewühlte See 2. Bei den Griechen setzt
sich auch in den Angst- und Ausnahmesituationen doch immer
wieder das übliche, letztlich behagliche Fleischspeiseopfer
durch, das die Ordnung des Lebens so vielseitig bestätigt. Die
am häufigsten genannten Götter der 'Abwehr' sind schliesslich
Zeus Apotropaios und Apollon Apotropaios, und sie ehrt man
mit ganz normalen Opfern 3. Auch die Versöhnung Apollons
im ersten Buch der Ilias endet mit Opferschmaus und erfreulichem

Paieon-Gesang 4; und auch der leidige Aristeides mag
nochmals Zeuge sein 5: einmal sagte ihm sein Gott voraus, er
müsse am dritten Tag sterben, und offenbarte ihm dann doch
in seiner Gnade den Weg, dem zu entgehen: er musste zunächst
ausserhalb der Stadt, jenseits des Flusses, ein Opfer über der

Opfergrube darbringen, ispa emßö&pia wie weiland Odysseus
oder vielmehr wie die Kallipoliten nach jenem schon genannten
Apollonorakel (Anm. 3 S. 114), er musste die Gruben graben,
'gewissen', besser nicht zu nennenden Göttern, Tiere schlachten
und offenbar im Bothros begraben oder verbrennen. Dann
darf er sich abwenden, er durchschreitet den Fluss, indem er

1 Aristid. Or. LI 22-24.
2 Bericht meines Kollegen R. Francillon (Zaire, 1962).
3 Dass zum Opfer fur Zeus ä7iOTp6raaoi; und Athana äjroTpoTrata in Lindos das

Opfermahl gehört, zeigt ccuteT xccraxpetcr&ou, F. Sokolowski, Lois sacrees...,
Supplement, 88 b 5. P. Stengel, Kultusaltertümer, 134 f. behauptet, man habe

von keinem Sühneopfer gegessen, fuhrt aber 13 5 n. 2 selbst eine Gegeninstanz an.
4 II. I 458-474; vgl. 315-317-
5 Aristid. Or. XLVIII 26-27.



124 WALTER BURKERT

Geldmünzen hinter sich wirft; nach diesem Ablösungsopfer
tritt er ein ins Heiligtum des Asklepios, um dem Gott ein

'Vollopfer' darzubringen, rsXeia Husiv, wobei 'heilige' Kratere
mit Wein zu füllen sind und 'heilige Portionen', isoat pioipai an
alle Mit-Kurgäste ausgeteilt werden; obendrein fordert der
Gott noch, ein Stück des eigenen Körpers zur 'Ablösung'
abzuschneiden, begnügt sich aber dann mit dem Fingerring an
Stelle des Fingers, der dem Telesphoros geweiht wird 1. So

spielt der reiche Hypochonder eine ganze Enzyklopädie der

Opferrituale durch; die Abfolge ist richtig, durchsichtig und
sinnvoll: erst die Vernichtung und Beseitigung, dann ein
Übergang mit dem Ablösungsopfer der Münzen, schliesslich
die Opfermahlzeit im Heiligtum als Ziel und Krönung. Trennung

vom Unheil, Integration in die Gemeinschaft werden
signalisiert; die Trennung ist dreifach unterstrichen, Abwendung

von der Grube, Münzopfer, Fingeropfer. Ganz hat sich
Aristeides trotzdem nicht von seiner Krankheit lösen können,
doch jenen Tag der Krise hat er überstanden, und das war ihm
viel wert.

Doch nicht Ironie sollte das Ergebnis sein. Es ging darum
zu zeigen, dass die rituellen Signale im Bereich des

Opferwesens biologisch 'richtig', psychologisch wirksam und insofern

durchaus verständlich sind; dass sie uns, von kuriosen
survivals abgesehen, nicht mehr zur Verfügung stehen, lässt

sich ebenso wenig übersehen. Wir können und wir wollen
auch die Opferriten, vor allem die Tötungsriten ganz gewiss
nicht wiederbeleben. Aber wenn wir heute der eigenen Zivilisation

zunehmend kritisch gegenüberstehen und nach
Alternativen Ausschau halten, gibt es mancherlei Anlass,
nachdenklich zu werden. Sind unsere eigenen technologischen
Strategien, mit Krieg, Flunger und Krankheit fertig zu werden,
wirklich so vernünftig und auf die Dauer erfolgreich? Seit

Jahrhunderten bekämpft man in der Schweiz, besonders auch

1 Vgl. E. R. Dodds, The Greeks and the Irrational (Berkeley 1951), 130 n. 79.



GLAUBE UND VERHALTEN 125

am Zürichsee den Hagel mit Kanonen. Neuestens verwendet
man Raketen, die Silberjodid versprühen. Ob dies eigentlich
etwas hilft, versucht man jetzt, 1980, durch ein kompliziertes
Forschungsprogramm herauszubekommen. Sicher ist, dass die
älteren Kanönchen, wie sie jetzt im Weinbaumuseum Au stehen,
nicht die geringste Wirkung hatten, weil sie viel zu niedrig
schössen. Trotzdem haben eigene Schützengesellschaften
Generationen lang damit dem Gewitter entgegengeballert. Das
Ganze ist also nichts als ein Ritual, gemeinschaftsstiftend, wie
das Rituale an sich haben, versteckt hinter einem Pseudo-Zweck.

Handlungsschema und Mittel stammen aus der frühneuzeitlichen

Kriegführung; die Signale besagen: wir sind nicht
hilflos preisgegeben, wir sind aggressiv; wie immer das Ergebnis
ist, wir fühlen uns als Plelden. Das ist soweit durchaus aus

vergleichbar mit dem schwarzen Lamm, das Griechen dem

Typhos opfern; nur dass die gewisse Demut der Hingabe, die
auch in den Yernichtungsopfern noch enthalten ist, in der
Neuzeit der technischen Gewalttätigkeit ganz zum Opfer
gefallen ist. Auch im Opfer wird über ein Objekt verfügt,
doch letztlich im Sinn von Gleichgewicht, Stabilität und Grenze.
Die Technik durchbricht eine Grenze nach der anderen.
Wohin das eine und wohin das andere führt, das ist schliesslich
doch unser Problem.



126 DISCUSSION

DISCUSSION

M. Henrichs: It was Nietzsche who inaugurated the modern

discovery of the 'irrational' in Greek psychology and culture when
he defined the 'Dionysian' as a combination of 'horror' (Grausen)

and 'enthusiasm' (Ver^ückmg): see Friedrich Nietzsche, Werke in
drei Bänden, ed. K. Schlechta, I 24.

Today few Hellenists believe that the Greeks were permanently
happy, and undisturbed by inner tensions and anxieties. But we
ought to be careful about the particular anxieties with which we
burden the Greek soul. Is it really conceivable that the ritual slaughter

of animals could produce any feelings of personal or communal

Angst—Mr. Burkert almost makes it sound like Existenzangst?

I don't think so. The oXoXuyv] does not support such a view. It
may have been a ritualized emotional reaction. But it was evidently
a reaction which came from a member of the sacrificing party. It is

not at all comparable to the Angstschrei of a victim trying to ward off
imminent death.

M. Burkert: Bruno Snell (Die Entdeckung des Geistes 3 (19 5 5), 43 ff.)

beginnt seinen berühmten Aufsatz über den Glauben an die

Olympischen Götter mit der Feststellung, die Griechen hätten das Gruseln

verlernt; viel später will Plutarch (De superst. 3, 165 D-E) das

ffsoü? SeStevou austreiben, ohne rechten Erfolg. Auch in der
klassischen Antike ist genug von cpoßo? und pavor im Zusammenhang
mit den Göttern die Rede, und wenn für die Religion das Opferritual

konstitutiv ist, ist dort die Wurzel zu suchen. Tatsächlich ist
auch Tierblut cpovou cupßoXov (vgl. Plut. Rom. 21, 9); für die künstliche

Angsterzeugung sprechen Ausdrücke wie 9pix«8ecjTaTO(; opxo<;:

Priester verstehen sich darauf tppixcoSr) Spccv (Plut. Quaest. Rom. 50,

276 E) — und dabei sind dann immer die Tieropfer im Spiel. Es gibt
doch elementare — emotionale — Reaktionen; in Wirklichkeit



GLAUBE UND VERHALTEN I27

stirbt das Tier auch nicht freiwillig, es sucht zu fliehen, es zuckt
und strampelt (acpaSa^ei). Der Zuschauer bei einem Gewaltakt freilich
kann sich wechselweise mit 'Sieger' und 'victime? identifizieren;
der gleiche Schrei kann Angst- und Triumphschrei sein. So verstehe

ich die oXoXuyf].

M. Rudhardt: Ne faites-vous pas la part tres large au tremendum

pour reprendre l'expression de Rudolf Otto? N'insistez-vous pas
excessivement sur la peur et l'angoisse? Le sentiment religieux
proche de la crainte me parait correspondre davantage ä aeßac qu'ä
<poßo<;. D'ailleurs, bon nombre de sacrifices sont periodiques. Iis ne

se rattachent done ä aueune circonstance singuliere propre ä inspi-
rer la crainte. Beaucoup de sacrifices sont en outre solidaires de

rejouissances

M. Burkert: Dass der dritte Teil meines Beitrags die ausser-

gewöhnlichen Opfer in bedrohlichen Situationen behandelt, lässt

die Rolle der 'Angst' nun vielleicht überproportional erscheinen.

Ich meine allerdings, dass auch in regelmässigen Opfern, auch in
scheinbar freudigen religiösen Festen ein Hintergrund zumindest

von 'Ernst' und Sorge feststellbar ist; Religion ist nie ganz harmlos
und entspannt. Versucht man ceßa;; zu umschreiben, so gehört dazu

ein Zurückweichen, Aufblick zu einem Höheren, an dessen Erhebung

man doch zugleich teilhat (vgl. Gnomol. Vat. 32) — das fügt
sich sehr gut zur genannten Bestimmung des 'Heiligen'. Die
Etymologie von aeßai; unterstreicht die Angst-Komponente ('se retirer'/
'abandonner': Chantraine), die auch in der oft berufenen religiösen
süXaßer.a (vgl. etwa Od. XIX 42) mit enthalten ist.

M. Kirk: I wonder whether dependence on terms like Angst
and tremendum is not misleading. Angst has strong Freudian associations

quite apart from Nietzschean ones, and few of us can entirely
rid ourselves of those associations; moreover we tend to accept
Angst as an attribute of modern man (however much we retain of
Freud otherwise)—but was it necessarily a condition of ancient



128 DISCUSSION

Greeks, for example The use of the term implies that it was. I have

equal reservations about Rudolf Otto's tremendum—on the whole
that famous definition of religious feeling has done more harm than

good. Burkert has ingeniously reinterpreted its three elements,
but would it not be preferable to describe what one conceives to be

a characteristic of ancient sacrificial attitudes either in ordinary
language free of special associations or in terms specially adapted for
the task

Perhaps I should add that I share Henrichs' misgivings about
the feelings Burkert assigns to ancient Greek participants in animal

sacrifice; although I may be being misled by this whole matter of
vocabulary.

M. Burkert: Ich glaube nicht, class wir jedes Mal ein neues,
scheinbar unbelastetes Vokabular verwenden sollten. Mit dem

Rückgriff auf Rudolf Otto gebrauche ich Werkzeuge, die viele
andere brauchbar fanden.

'Angst' ist, auch unabhängig von Freud, ein biologisch fassbares

und beschreibbares Faktum.

M. Henrichs: Angst is a very ambiguous term, not only because

it is coloured by hidden suppositions about human existence, but
also because it describes a psychological reaction which can be

triggered by any number of situations or personal agents. Rudolf
Otto's tremendtim has to do with man's reaction to the sheer superiority

of the gods (which is in fact one of the sources wherefrom
Democritus derived man's belief in gods, cf. HSCP 79 (1975), 102-

106; 112 f.), whereas Burkert's Angst tries to define the Greek
reaction to an animal which is bleeding to death. There is a distinct
difference in the order of confrontation which each term presupposes,

and the comparison is misleading.

M. Burkert: Von aussen gesehen gibt es keine 'Reaktion' auf
Götter, sondern nur auf andere Menschen und die von diesen

veranstalteten Vorgänge (neben autogener oder drogeninduzierter



GLAUBE UND VERHALTEN I29

Bewusstseinsveränderung, von der hier nicht die Rede ist); darum
die hartnäckige Frage nach konkreten Signalen, die ein tremere

auslösen können oder sollen.

M. Vernant: J'ai dit dejä pourquoi, dans l'interpretation du sacrifice

grec, je me trouvais sur des points essentiels en accord avec
Walter Burkert, en depit de nos divergences. J'ajouterai que sa

recherche comporte deux aspects bien rarement reunis: une erudition,

une science exceptionnelles qui lui permettent de cerner au

plus pres, dans leur realite concrete, les faits grecs; une exigence

theorique qui l'a conduit ä proposer, dans la ligne de Karl Meuli,
un Systeme coherent d'explication. J'admire la fapon dont continü-
ment il progresse. Je ne peux pourtant le suivre sur son chemin.

Question de generation peut-etre, de formation intellectuelle. J'ai
ete nourri dans une double conviction: d'abord que de l'animal ä

l'homme, le changement de niveau est tel qu'on ne peut transferer

aux faits proprement humains les types d'explication qui paraissent

s'imposer dans le domaine des conduites animales. Je dis 'paraissent',
car l'ethologie et la psychologie animales sont loin d'etre parvenues
ä des resultats qu'on puisse tenir pour assures. En second lieu, je suis

trop proche de la tradition sociologique fran$aise pour ne pas penser

que les institutions sociales constituent une realite specifique, dont
l'ordre de fonctionnement est particulier et dont l'etude ne peut se

reduire ä la psychologie des agents sociaux.

Personne ne niera, par exemple, qu'il existe, chez l'homme comme
chez l'animal, une impulsion sexuelle et que, suivant les situations,
cette impulsion met en jeu des conduites d'excitation, d'agressivite
ou d'attirance dont on pourrait sans doute dresser le catalogue.
Personne ne niera non plus qu'ä la base de toute reproduction sociale

il y a necessite d'union sexuelle entre un homme et une femme, en

vue de la procreation. Mais les regies du mariage, les formes diverses

des institutions matrimoniales se situent en dehors de ce plan ins-

tinctif et ne relevent pas du meme type d'explication.
S'il existe un ordre qu'on puisse degager du jeu des regies de

mariage, une typologie generale qu'on puisse dresser des systemes



DISCUSSION

matrimoniaux, on ne les atteindra jamais en partant des conduites
sexuelles instinctives et de leurs implications emotionnelles. Au
contraire, les sentiments amoureux, chez l'homme, sont sous la

dependance non seulement des regimes de mariage, des liens conju-

gaux, de l'organisation familiale, mais de bien d'autres facteurs

d'ordre culturel. II y a, comme on l'a montre, une histoire de l'amour
et cette histoire est differente dans les diverses civilisations.

Ce qui est vrai, presque d'evidence, dans le cas du mariage, ne

me le semble pas moins dans celui de ces rituels qu'en depit de

leur variete nous avons pris l'habitude de ranger dans la categorie
du sacrifice.

M. Burkert: Ich danke Professor Vernant für seine prinzipielle
Stellungnahme. In der Tat bin ich eher auf der Suche nach einer

Philosophie der Kontinuität des Lebendigen — ohne die ungleich
höhere Komplexität des Menschlichen zu leugnen.

Mme Piccaluga: La tesi di fondo — che cioe nell'ambito del

sacrificio si produca angoscia per meglio controllarla — si rivela

perfettamente aderente alia concezione di una crisi esistenziale

permanente, costantemente presente nel pensiero e nelle opere di
E. De Martino. Proprio tenendo presente questa concezione, la tesi

di Burkert puö essere ritenuta valida anche per quei sacrifici appa-
rentemente caratterizzati da una atmosfera di festa. Caso emblema-

tico, la festa romana dei Saturnalia-, al di lä della gioia sfrenata che

la caratterizza e sempre latente il pericolo — realizzato ritualmente

per meglio controllarlo — di un ritorno di Saturnus come re e

dunque del caos che questo fatto porterebbe con se.

M. Schol^: Sie haben, Herr Burkert, m.E. mit Recht, die psy-
chologisierende Deutung antiker Opferrituale abgelehnt und
versuchen es statt dessen über die Psychologie archetypischer
Verhaltungsweisen des Menschen, wozu die Verhaltensforschung
(Tierrituale) unter vorsichtigem Einbezug strukturalistischer und funk-
tionalistischer Ansätze noch wichtige Beiträge liefert. Ihre Beispiele



GLAUBE UND VERHALTEN 131

von der Tragödie bis zu Aelius Aristides bestätigen dann Ihr Ergebnis

— ja sie müssen es, da sie Berichte über Angstsituationen sind
und folglich Rudolf Ottos tremendum, Ihr Angstmotiv, erweisen.

Gleichzeitig aber haben Sie die Aussagen von Zeitzeugen der

Antike über ihr Glaubenserlebnis bei Opferritualen als unzureichend

abgewertet. Haben Sie da nicht eine nur aus Ihrem System heraus

gerechtfertigte Auf- bzw. Abwertung bestimmter antiker Zeugnisse

vorgenommen? Ferner: Sie haben Beispiele einzelner ausser-

gewöhnlicher Angstsituationen besprochen. Auch wenn man zugibt,
dass derartige Anlässe häufig gegeben waren, so bestimmte doch
zunächst die Vielfalt und Vielzahl der Opferrituale des Religionskalenders

mit seiner regelmässigen Folge und Wiederkehr die

Glaubenswelt einer Kultgemeinschaft. Haben auch da die Kultteilnehmer,

die oft vom eigentlichen Opfergeschehen weit entfernt

waren und nur die um die Opfer sich rankenden Rituale erlebten,

Angst, Beseeligung und Rangwertigkeit erfahren — und dies über
die Zeiten hin unter den verschiedensten zivilisatorischen,
wirtschaftlichen und sozialen Bedingungen? Oder muss man hier
zwischen vollziehenden Priestern und der Restgemeinde trennen?

Wenn ja, wen betrifft dann die religiöse Handlung und was hiesse

dann Religionsgeschichtsschreibung

M. Burkert: Die antiken Zeugnisse sind lückenhaft und manchmal

vielleicht sogar irreführend. Statt sie 'immanent' zu ergänzen
riskiere ich in der Tat, das eigene, von empirischen Naturwissenschaften

mitbestimmte Wirklichkeitsbewusstsein ins Spiel zu bringen.

Die so gewonnenen Modelle müssen aber dann natürlich durch
die Zeugnisse ihrerseits verifiziert oder falsifiziert werden.

Es liegt mir fern, die Formen des regelmässigen Kultes
abzuwerten; doch auch die 'aussergewöhnlichen Angstsituationen' sind

allgegenwärtig. Hinter jedem der ungezählten Votive steht eine

Geschichte von persönlicher Krise, Angst und Hoffnung.
Man kann mit Recht fragen, ob die 'weit entfernten' Kultteilnehmer

überhaupt noch ein religiöses Erlebnis haben; der Abstum-



132 DISCUSSION

pfung sind keine Grenzen gesetzt. Die Religionswissenschaft pflegt
sich an den Zentren zu orientieren, wo Bewegung spürbar ist.

M. Versnel: First I wish to say how much I was impressed by
the personal confession of M. Vernant. In his oral peroration I noticed

three certain instances of the words 'je crois' and this perhaps may
be an excuse for me as well to make profession of a conviction. I
believe that it is perfectly justified to regard religion and the religious
attitude as a characteristic and even the exclusive characteristic of
mankind as opposed to the animal world, and yet to trace back

certain rituals to animal behaviour, as Burkert does.

This does not imply that I understand every detail of Burkert's
rich contribution. To give one instance: in your contribution,
Professor Burkert, you rephrase the interpretation of the 'first-fruit
offering' (Essensgabe) you proposed in your Structure and History
52 ff. You regard it essentially as originating from the wish «to
prevent the clash of greediness ». The first drop of water or the

first bit of food must be abandoned (by every member of the group
in order to « avoid fight».

I must confess that I do not understand how this can have any
positive effect: after the abandonment i.e. the spilling of the first
piece, there will be another first piece, just as eagerly, indeed even

more eagerly desired by every member of the group. Could you
help me out of my problems

M. Burkert: Meine Antwort wäre: durch die Gabe der Erstlinge
wird eine Rangordnung etabliert; der Zweite wird nicht zum Ersten.
Die Rangordnung ist es, die — auch in Tiergesellschaften — den

Kampf aller gegen alle verhindert: Dis te minorem quodgeris imperas.

M. Rudhardt: Ne convient-il pas, dans l'analyse des sacrifices

grecs, de tenir compte aussi du fait que ce sont le plus souvent des

actes collectifs Ce n'est pas un individu qui sacrifie, mais une com-
munaut£ — serait-ce par l'intermediaire d'un seul representant. Cette



GLAUBE UND VERHALTEN 133

communaute peut etre un groupe familial ou politique; eile peut
etre une armee; eile peut etre un groupement prive.

M. Burkert: Ich stimme durchaus zu; hier habe ich nur einen

Aspekt herausgegriffen; nicht ausgeführt wurde z.B. auch die Rolle
der Spezialisten des Opfers, der Seher und Priester. Die
Konstituierung der Gemeinschaft ist besonders ausgeprägt im
Fleischspeiseopfer (vgl. mein Homo Necans, 197z).

M. Turcan : Comment classez-vous les sacrifices de type 'magique',
ceux, par exemple, dont parle Porphyre dans sa Bettle ä Anebon,

sacrifices qui passent pour contraindre les dieux en vertu d'un

processus quasi mecanique?
II y a aussi des consecrations d'herbes, oü je ne suis pas sür que

la terreur soit presente. Ces sacrifices sont l'application d'une recette

infaillible, puisqu'elle est censee forcer la volonte des dieux. Le

magicien est sür de son affaire. C'est justement ce caractere de

contrainte automatique, en quelque Sorte, qui indignait Porphyre et

les Chretiens.

M. Reverdin: Et, avant eux, Piaton {Leg. 905 d sqq.; 948 c; Rep.

364 d-e; 365 c, etc.)

M. Burkert: Das Verhältnis von religiösem Ritual im allgemeinen

zur Magie zu bestimmen, ist schwierig. Man hat auch Magie
neuerdings als 'Zeichensystem' bezeichnet, aber die Frage der

Wirkung kommt hier in anderer Weise ins Spiel. Dazu kommt die

unendliche Kompliziertheit der zu erfüllenden Vorschriften: man
kann Magie nur hauptberuflich treiben. Es gibt etwa in den magischen

Papyri durchaus schaudererregende Tieropfer, auch mit Opfermahl;

als Besonderheit die Tortur eines Tiers, die den Gott treffen
soll. Die Weihung von Pflanzen oder durch Pflanzen (bzw. Steine)
für sich würde ich kaum als Opfer klassifizieren.




	Glaube und Verhalten : Zeichengehalt und Wirkungsmacht von Opferritualen

